
MITO, COMPROMISO POLÍTICO  
Y RENOVACIÓN TEATRAL:

PROMETEO, DE GLORIA FUERTES  

 
PILAR NIEVA-DE LA PAZ

Consejo Superior de Investigaciones Científicas. ILLA-CCHS 
pilar.nieva@cchs.csic.es

RESUMEN: Entre las vías de innovación transitadas por las escritoras espa-
ñolas a lo largo del siglo XX destaca su recurrencia a los mitos, especialmen-
te greco-latinos, a los que han dotado de configuraciones contemporáneas. La 
poeta Gloria Fuertes (1917-1998) se sumó a esta corriente con su versión del 
mito griego, Prometeo, estrenada el 30 de enero de 1954 en el Salón-teatro del 
Instituto de Cultura Hispánica de Madrid, con motivo de la celebración de la 
Semana de Cuba, iniciativa oficial de cooperación cultural hispano-cubana. La 
obra es un claro ejemplo de renovación temática y formal. Fuertes enfatiza en 
ella la visión del titán castigado por desobedecer a Zeus y entregar el fuego a los 
humanos como símbolo de la solidaridad con una humanidad que sufre necesi-
dad y atraso. La autora da así muestras de su compromiso social, al tiempo que 
incide en la búsqueda de la alegoría religiosa del “Salvador”. Paralelamente, la 
oposición de Prometeo al poder del dios tiránico y opresor apunta a la denuncia 
encubierta del contexto político en que se fraguó la pieza, la dictadura franquis-
ta. La renovación viene también marcada por diferentes técnicas -expresión 
sintética, reducción de personajes, aparición de espectros en escena, quiebra de 
expectativas y complejidad de las referencias simbólicas-, y entre ellas, desta-
cadamente, la elección de un protagonista que permanece mudo durante toda la 
obra. Al silencio de Prometeo, caracterizado tan solo por el movimiento y la ges-
tualidad, se oponen las múltiples imágenes poéticas relacionadas con el sonido 
y la orientación de la obra para ser representada con piezas de música y danza.

PALABRAS CLAVE: Gloria Fuertes, Prometeo, Mitos, Renovación teatral, 
Compromiso político, Escritoras españolas contemporáneas. 

ISSN 2340-9029

   UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

DOI 10.5944/rei.vol.9.2021.31516



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 242

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

MYTH, POLITICAL COMMITMENT, AND THEATRE RENEWAL: 
Gloria Fuertes' Prometeo  

ABSTRACT: Spanish Women Writers have traced many innovation paths 
through 20th Century. Among them, the recreation of classical myths outstands, 
as well as the contemporary revision of their characterizations. Gloria Fuertes 
(1917-1998) joined this mainstream with her interpretation of Prometheus, one 
of the most relevant Greek myths. Prometeo was premiered in Madrid, on the 
“Salón-teatro del Instituto de Cultura Hispánica” (January 30th, 1954), while 
celebrating the Cuban Week, an official program of Spanish-Cuban cultural co-
operation. Her play is a clear example of thematic and technical innovations. 
Fuertes emphasizes the role of the punished titan for disobeying Zeus and giv-
ing fire to humankind. As Prometheus becomes a symbol of solidarity with 
the humble and needed people, Fuertes shows her social commitment, while 
pointing to the religious allegory of the “Savior”. Prometheus opposition to the 
tyrant Zeus marks the silent denounce of the political context of dictatorship 
under General Franco. Theatrical renewal is also defined by her using of several 
techniques -synthetic expression, reduction of characters, phantoms on stage, 
reversal of expectations and symbolic complexity— and, specially, her design 
of a main character silent through the whole representation. To the mute Pro-
metheus, characterized only by gestures and movements, she opposes many re-
thorical figures of sound and the play’s orientation to music and dance.

KEYWORDS: Gloria Fuertes, Prometheus, Myths, Theatrical Innovation, Politi-
cal Commitment, Contemporary Spanish Women Writers.

Las escritoras españolas contemporáneas1 han realizado a lo largo del 
pasado siglo una relevante contribución a la renovación de los géne-

ros literarios, todavía pendiente de una completa valoración. Entre las 
vías de innovación transitadas por ellas destaca la recurrencia a los mi-
tos, con especial atención a los greco-latinos. Como sus colegas varones, 
las autoras han querido dotar a los mitos de nuevas configuraciones para 
dar respuesta a los problemas y dudas del ser humano contemporáneo 

¹  Este ensayo se inscribe en el marco del proyecto de investigación estatal “Escrituras, 
imágenes y testimonio en las autoras hispánicas contemporáneas. II. Mitos e identidades” 
(PGC2018-097453-B-100, MCIU/AEI/FEDER, UE).



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 243

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

(García Gual 1981, Watt 1996, Boitani 2001, Vilches-de Frutos 2005). Sus 
obras aportan así un singular testimonio de su experiencia personal y de 
su comprensión acerca de ciertas cuestiones candentes en la sociedad de 
su tiempo. Para ello, conviene explorar la forma en que sus recreaciones 
míticas modifican caracteres, acciones, relaciones y espacios en relación 
con las fuentes originales, con el objetivo de transmitir sus percepciones 
sobre las relaciones de la persona con su medio y la manera en que han 
influido en la identidad contemporánea. En el período de posguerra va-
rias de sus creaciones se insertan en la destacada corriente de recreación 
mítica del teatro español, con obras inspiradas por “el deseo de infundir 
en un público demasiado adormecido un mensaje de carácter ideológi-
co, capaz de suscitar la reflexión y el planteamiento de una nueva visión 
sobre los hechos culturales y, en última instancia, sobre los políticos y 
sociales.” (Vilches-de Frutos, 1988: 184). En el caso de las autoras, sigue 
siendo necesaria la recuperación y análisis de unas obras que han per-
manecido en muchos casos fuera del canon literario y teatral (Nieva-de 
la Paz, 1998 y 2018; Serrano, 2008; Plaza-Agudo, 2017). Así ha ocurrido, 
sin ir más lejos, con el drama poético Prometeo, de Gloria Fuertes (1917-
1998), escrito a comienzos de la década de los 50, inédito hasta hace solo 
una década —su autora lo había declarado perdido (Hormigón, 1997: 
524)—, cuando se publicó en el volumen teatral El caserón de la loca (y 
otras obras de teatro) (Torremozas, 2010), junto con las piezas Vuelva  
mañana, El caserón de la loca, y Nombre: Antonio Martín Cruz2. 

Poeta muy conocida por su dedicación al género infantil, en los 
años 40 Gloria Fuertes colaboró en la revista Maravillas (suplemento in-
fantil del diario Arriba) como editora y publicando cuentos para niños, 
al tiempo que estrenó algunas de sus obras en el Teatro Infantil Maravi-
llas, también en Madrid (Hormigón, 1997: 523). El salto al teatro para 
adultos se produjo en la década siguiente, poco después de haber fun-
dado Arquero de Poesía (1952), con Antonio Gala, Rafael Mir y Julio 
Mariscal, revista que dirigió hasta 1954, y de haber publicado sus pri-
meros poemarios para adultos (Isla ignorada, 1950; Aconsejo beber hilo, 

²  A partir de este momento, las citas de Prometeo se harán en el texto por esta edición, 
solo con la página.



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 244

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

y Antología y poemas del suburbio, ambos de 1954, el último editado en 
Venezuela).3 Fue en este mismo período cuando Fuertes se sumaba con 
su Prometeo a esa prestigiosa corriente teatral que cultivaba la recreación 
de los mitos griegos. Conviene recordar que su drama es coetáneo de 
montajes en esta línea que fueron icónicos, como La tejedora de sueños 
[10-01-1952], versión libre de Antonio Buero Vallejo sobre las figuras 
homéricas de Penélope y Ulises, y Edipo [14-01-1954], versión de la tra-
gedia de Sófocles firmada por José María Pemán, que fue un destacado 
éxito de la temporada teatral. Como veremos más adelante, su elección 
del mito pudo deberse también a demandas específicas de los artífices 
cubanos que estrenaron la obra en Madrid, el 30 de enero de 1954.4

Se ha repetido en diversas fuentes que el Prometeo de Fuertes fue 
agraciado con la concesión del Premio Valle-Inclán de 1952 (Hormigón, 
1997; Morán, 2017). Aunque según declaraciones de la autora la obra 
se habría estrenado ese mismo año en el “Teatro de Cultura Hispánica” 
(Fuertes, 2020: 36; Hormigón, 1997: 524), todo apunta a un error de me-
moria por su parte, pues no ofrece día ni mes precisos y da un nombre 
aproximado de la sala. Sí he podido localizar, en cambio, el montaje de la 
obra en el Salón-Teatro del “Instituto de Cultura Hispánica” de Madrid 
(Avda. de los Reyes Católicos, actual sede de la AECID), y la fecha de su 
estreno, el 30 de enero de 1954, anunciado como espectáculo de “ballet y 
poesía”, en función única, coincidiendo con la clausura de la “Semana de 
Cuba” que celebraba dicho organismo. 

La recreación de Fuertes supone todo un ejemplo de modernidad 
temática y estética en el teatro español por la vía de la renovación lírica. 
Poco o nada tiene que ver con los escasos ejemplos de teatro poético 
que se representaron en los escenarios españoles en la década de los 50, 
como señalaba el crítico coetáneo Alfredo Marqueríe.5 El drama lírico 

³  Vila-Belda (2017: 60-61) explica la escasa repercusión de estos primeros títulos de Fuer-
tes entre el público español, al haberse publicado en Caracas (Venezuela) para evitar la 
represión censora, especialmente intensa desde 1951. 
⁴  Agradezco a Francisca Vilches-de Frutos el acceso al archivo de prensa y la base docu-
mental inédita que me ha permitido obtener este dato, desconocido hasta ahora. 
⁵   En Veinte años de teatro en España, Marqueríe se refiere a la tradición del teatro poético 



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 245

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

de Fuertes ha permanecido casi totalmente desconocido, con la salve-
dad del estudio de Morán (2017), centrado en el detenido análisis de 
la imbricación temática y formal de su Prometeo con el conjunto de su 
obra poética. En esta ocasión voy a abordar el análisis teatral de la obra, 
partiendo del contexto escénico de su tiempo y su aportación a la reno-
vación artística y literaria. Llevaré también a cabo una lectura compara-
da con el Prometeo encadenado (ca. 560 a. de C.), la tragedia de Esquilo, 
cuya centralidad para la configuración histórica del mito ha quedado ya 
ampliamente demostrada (García Gual 2009 y 2017). Su estela continuó 
viva desde la pujanza de Prometeo en el Romanticismo hasta el perío-
do contemporáneo, con obras sobre este mito de Goethe, Mary Shelley, 
Unamuno, Pérez de Ayala, León Felipe, Eugenio D’Ors, André Gide y 
Arthur Miller, entre otros, quienes, junto con diversos artistas plásticos 
y audiovisuales, han convertido esta figura en una de las más influyentes 
en la tradición cultural occidental. Las coincidencias y divergencias entre 
las obras teatrales comparadas permitirán entender mejor la visión de 
nuestra autora respecto de algunas cuestiones claves en relación con la 
identidad colectiva española de posguerra.

El dolor se presenta en el Prometeo de Gloria Fuertes como esen-
cia de la vida humana, de acuerdo con el espíritu existencialista caracte-
rístico de la literatura y el teatro europeos de posguerra, y con esa doc-
trina cristiana que explica su origen en el castigo divino de Adán y Eva 
por su acceso al conocimiento prohibido (común al mito prometeico). A 
esta lectura filosófica sobre la esencia de la condición humana se suma 
la significación social de la figura de Prometeo en la cadena mítica con-
temporánea. Se le ha considerado mártir del progreso, que al otorgar a 
los humanos el fuego y el dominio de la cultura, las artes y la tecnología 
se convierte en liberador de una humanidad que sufre necesidad y atra-

desde la preguerra: Fernández Ardavín, Antonio y Manuel Machado, José María Saga-
rra, Eduardo Marquina, Conde de Foxá, Méndez Herrera, José Carlos de Luna, Mariano 
Tomás, Tomás Borras, Casas Brizio, etc., destacando la labor renovadora de Federico 
García Lorca. Polémicamente expone que el teatro poético y legendario “ha desaparecido 
de nuestros escenarios” (1959: 15), donde afirma que sólo se oye recitar y declamar el Don 
Juan Tenorio todos los años, junto con el teatro clásico en verso. Paradójicamente, dedica 
un detenido estudio en sus páginas al teatro poético de Pemán (ibidem: 79-81). 



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 246

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

so.6 Por ello, es posible afirmar que la elección de esta figura confirma 
el estrecho vínculo de la producción poética de Fuertes en los años 50 
con el compromiso social. Redunda en este sentido el interés por reflejar 
la realidad de la población más desfavorecida en su poemario coetáneo 
Antología y Poemas del Suburbio, aparecido en la revista Lírica Hispa-
na (Caracas) solo unos meses después del estreno de Prometeo. En la 
presentación del poemario, una de las directoras de la revista donde se 
publica, la poeta venezolana Conie Lobell, afirmaba: “Gloria Fuertes es 
actualmente, en España, la única poeta social. Pinta y canta al suburbio 
con ternura y valentía.” (Fuertes, 1954: 2).7 También en otoño de 1954, 
Carmen Conde publicaba unas declaraciones parecidas en su antología 
Poesía femenina española viviente: “Gloria Fuertes es una madrileña ba-
rojiana y goyesca, de los Caprichos menos virulentos pero más populares. 
[…] Es la única poetisa social, que yo sepa, española; y no sólo de estos 
tiempos” (Conde, 1954: 21).8 

⁶  Martha Nussbaum explica así el significado moral del Prometeo de Esquilo: “Pero la 
benevolencia de Prometeo (dios cuyo nombre se relaciona con la previsión y los planes 
que sus dones hacen posible) otorgó a estas criaturas, tan vulnerables a la tyché [fortuna, 
griega] el regalo de las téchnai. La agricultura, la domesticación de los animales, la forja 
del metal, la construcción de barcos, la caza; la profecía, la interpretación de los sueños, 
la predicción del tiempo y el cálculo; el lenguaje hablado y escrito; la práctica de la medi-
cina; la edificación de moradas para vivir. Y con todas esas artes conservaron y mejoraron 
su existencia. La vida humana se tornó más segura y predecible; se había alcanzado un 
cierto dominio de la contingencia” (1995: 137).
⁷ Connie Lobell añadía en su presentación a la obra una referencia muy positiva a la 
versión del mito, recién estrenada: “No conforme con cuanto ha hecho, Gloria Fuertes 
acaba de ‘probar’, con suerte inaudita, escribir para el teatro: su obra en verso, ‘Prometeo’, 
ha conquistado un fervoroso éxito en el salón-teatro de Cultura Hispánica. La crítica de 
su país lo ha calificado de ‘genial’”. Terminaba su comentario destacando el valor de este 
reconocimiento al ser su autora mujer (Fuertes, 1954: 3).
⁸  La crítica posterior la ha incluido, a pesar de su edad, entre los poetas sociales del medio 
siglo. Así lo afirma, por ejemplo, José Luis Cano: “Figura Gloria Fuertes en la generación 
poética que suelen llamar los críticos generación del 50, a la que pertenecen también 
Ángel González, Caballero Bonald, José Ángel Valente, Claudio Rodríguez y José Agustín 
Goytisolo” (1991: 19); una generación caracterizada por su inclinación a la protesta, el 
inconformismo y las preocupaciones sociales y políticas. Janet Pérez (1995), por su parte, 
incluye a Gloria Fuertes entre las poetas “mayores” de la posguerra, junto con Carmen 
Conde, Concha Zardoya y Ángela Figuera. Sobre la conciencia de Fuertes acerca de su 



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 247

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

La cadena mítica en torno al titán benefactor, Prometeo, incor-
pora también la denuncia política del poder opresor, de la tiranía (repre-
sentada por Zeus), simbolismo implícito que puede explicar el interés de 
la escena española del momento por recrear esta figura, objeto de varias 
versiones y montajes en teatros de arte.9 Utilizar el mito clásico permitía 
ocultar, tras la capa del consolidado prestigio, la crítica política al régi-
men de Franco. Hay que tener en cuenta, además, que la férrea censura 
de la época aprobaba con algo más de facilidad las obras para su repre-
sentación en función única, mientras que se prohibía su paso posterior 
a los teatros comerciales (Muñoz Cáliz, 2004). Finalmente, al revisar el 
mito Fuertes está dando un personal vuelco al enfoque “moral” del “tea-
tro católico” que se intentaba hacer en la posguerra española (y europea), 
asociado por algunos críticos con el afán de renovar el género dramático 
frente a su mayoritaria orientación comercial.10 La interpretación de la 
obra de la autora resulta “alternativa” en este sentido, al fusionar elemen-
tos de la tradición griega con la versión más “ortodoxa” impuesta por el 
nacional-catolicismo del país11.

posición como “mujer poeta” en el marco generacional, véase también Engelson (1993: 
198-203).
⁹  Cabría citar, entre otras, Prometeo encadenado, en versión de José Solá, dirigida por 
Carmen Troitiño e interpretada por el “Teatro de Arte” en el Teatro María Guerrero 
(febrero 1952), y otra adaptada y dirigida por Juan Luis Aguirre, a cargo del “Teatro ex-
perimental del Ateneo”, también en Madrid (abril 1953). 
10  Torrente Ballester identificaba en su ensayo crítico el afán de renovación de una obra 
con el interés de su autor por dotarla de alcance moral: “La porción específicamente 
moderna del teatro español contemporáneo conserva hasta nuestros días su carácter pre-
dominantemente moral” (1957: 24).
11  González Rodas (1980: 42-45) señala en su introducción a Historia de Gloria la veta re-
ligiosa presente en la poesía de Fuertes. Janet Pérez (1995: 111-12) aborda el tratamiento 
del tema religioso en su poesía asociándolo a un cierto “sacrilegio” desde la perspectiva 
“tradicionalista”, por su afán de acercar a Dios a la vida cotidiana y humanizar su figura 
(Cristo se configura cercano como un “fellow poet”). Redunda en este mismo sentido 
María Payeras (2003: 106), quien subraya el fundamento cristiano de su obra poética, ba-
sada en una fe con registros cotidianos, alejada del dogmatismo y la intolerancia. Carmen 
Morán (2017: 141), por su parte, pone en relación fragmentos de Prometeo con otros de 
sus poemas de temática religiosa.



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 248

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

La recreación del mito que Fuertes lleva a cabo es una versión li-
bre que parte del referente mítico recreado por Esquilo en una hipotética 
trilogía trágica (Prometeo encendedor del fuego, Prometeo encadenado y 
Prometeo liberado), que no se conserva completa. La obra central, Pro-
meteo encadenado, la única que nos ha llegado, no tiene acción, sino que 
consiste en una auténtica “súplica”, la de los personajes secundarios para 
que el héroe ceda ante las amenazas y presiones que le llegan de Zeus. 
En la introducción de García Gual a la primera edición de su monogra-
fía sobre este mito (fechada en 1979), resaltaba ya su carácter singular: 
“Prometeo encadenado es una extraña tragedia. En contraste con todas 
las demás piezas conservadas del antiguo drama ático, su protagonista no 
es un héroe mortal, sino un dios, y seres divinos son también el resto de 
los personajes de la obra.” (2009: 18). Un dios que, como el mismo críti-
co afirma, resultará “humanizado” en la versión trágica, presentándose 
como el “anuncio helénico del Redentor Crucificado del Cristianismo” 
(ibidem: 20). Veremos que este aspecto resulta central en el enfoque del 
drama de Fuertes, cuyo Coro abre la pieza anunciando: “un hombre ven-
drá que amará al hombre” (139), mientras que Hefesto se dirige a él poco 
después con el vocativo “oh hombre libre” (147), entre otras muchas re-
ferencias. El Prometeo de Esquilo resulta castigado por enfrentarse al 
poder de un Zeus caracterizado como tirano opresor, el único libre para 
gobernar y vivir según sus propias leyes. Su firmeza a la hora de afrontar 
el dolor de su eterno castigo, sin ceder a las amenazas que Zeus manda 
con sus mensajeros, han dado lugar a ese original juicio de Karl Marx, 
que considera a Prometeo como “primer santo en el calendario del pro-
letariado” (García Gual 2009: 21), interpretación que comparte nuestra 
autora y que está también en la base de su nueva versión del mito.

En la obra de Esquilo, Prometeo ha robado el fuego a Zeus y se 
lo ha entregado a los hombres, y con él las artes que hacen la vida más 
vivible. Por esta razón:

Fuerza y Violencia, acompañadas del dios herrero Hefesto, le clavan 
por encargo de Zeus a la roca del Cáucaso. Queda solo y canta su do-
lor, causado por su acción benéfica. En aquel confín del mundo sólo el 
río Océano, que abraza la tierra, está cerca. Y sus hijas, las Oceánides, 



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 249

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

se le acercan en su carro alado, movidas a piedad. Le piden que ceda. 
Pero un héroe no cede; y lanza insinuaciones sobre algo que sabe y que 
hará que Zeus llegue un día a ceder. Llega Oceáno a su vez y también 
recomienda a Prometeo doblegarse; pero él se niega, mientras vuelven 
los cantos plañideros de las Oceánides. Al revés, se jacta de su acción. 
Enseñó a los hombres el número, la medicina, la adivinación, el fuego y 
con él las artes. Y guarda su secreto. (Rodríguez Adrados, 1982: XXXV- 
XXXVI)

A pesar de su menor extensión, la trama escénica de Fuertes in-
cluye acciones anteriores al castigo del héroe, que no se plasmaban en el 
Prometeo encadenado del trágico ático (probablemente sí en la primera 
entrega, perdida, de la trilogía). Su Prometeo es así más sintético en la 
expresión y más amplio en el contenido que el del drama griego. ¿Qué 
otras claves modifican el relato clásico para caracterizar la originalidad 
de la libre versión de Gloria Fuertes? En primer lugar, destaca el énfasis 
que pone esta autora en la compasión del héroe por los humanos, en 
esa capacidad ‘empática’ que le lleva a ayudar a los desprotegidos mor-
tales sin tener en cuenta que así se pone en riesgo frente a Zeus. De este 
modo se introduce en el drama de la autora uno de los temas que se han 
considerado básicos en el conjunto de su creación poética: el amor y la 
solidaridad por los que sufren. En el drama de Fuertes, a Prometeo se le 
considera “salvador” de la humanidad. De hecho, su generosidad causa 
su injusta condena. Aunque de forma más tangencial, el Prometeo de 
Fuertes recoge también su papel de impulsor del progreso humano, al 
enseñar a los mortales el dominio de las artes, las letras, el cálculo y las 
diferentes tecnologías (“CORO. [..] ¡Oh tú, inventor del fuego, de la luz 
y las minas./ Padre amantísimo de toda planta y piedra”, 151). Fuertes 
recupera también otros dos rasgos característicos del héroe clásico: su 
papel de certero oráculo (149), y la rebeldía del personaje, que no se do-
blega ante el poder de Zeus (152).

Los rasgos fundamentales del protagonista de Fuertes proceden, 
en suma, del mito griego, pero varía el peso relativo de su función dramá-
tica: el amor y la compasión prevalecen en esta obra sobre la altiva y re-
belde belicosidad del titán clásico. Con todo, es la “técnica” de caracteri-



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 250

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

zación la que ofrece una mayor singularidad en el drama de Fuertes; una 
técnica que se deriva, como veremos, de la más que probable concepción 
de la obra para ser representada con música y danza. El texto de Fuertes 
toma del prólogo de la obra de Esquilo el motivo de la mudez inicial de 
Prometeo. Pero, mientras que en siguientes escenas el Prometeo griego 
profiere múltiples lamentos por su injusto castigo, en la pieza de Fuertes 
el silencio se prolonga hasta el final. Su queja la expresan los otros, al 
tiempo que él danza y se mueve en silencio mostrando corporalmente el 
sufrimiento de su calvario. Al recontar sus sucesos y dar expresión a su 
dolor, tanto el Coro (no se indica que sean la Oceánidas de Esquilo las 
que lo forman), como Hermes, mensajero de los dioses, y Hefesto son los 
que ofrecen una determinada visión del héroe, mientras él permanece 
mudo toda la obra. Paralelamente, su caracterización se completa me-
diante breves acotaciones ‘poéticas’, que nos muestran sus movimientos, 
su gestualidad, su actitud corporal. Tras revisar las noticias de prensa 
que dieron cuenta de su estreno, sabemos hoy que Fuertes concebía el 
texto base para un espectáculo de recitación poética y danza. Prometeo 
fue interpretado por un conocido bailarín cubano, Ramiro Guerra. Sus 
movimientos sustituían a las palabras. Dado el contexto político español 
y las repercusiones de la acción de la censura tanto sobre la obra poética 
de Gloria Fuertes (Vila-Belda, 2017), como en la literatura de las escri-
toras (sobre las que se ejercía un mayor control, como analizan Abellán, 
1980; O’Connor, 1988; y Montejo, 2010) y, en general, en el teatro espa-
ñol de posguerra (Muñoz Cáliz, 2004), no parece arriesgado implicar el 
significado metonímico de este Prometeo sin voz: el destino del héroe, 
aplastado por un poder superior, injusto y tiránico, como ejemplo de un 
país silenciado y sometido por la represión de la dictadura.12 Se hacía así 
posible la expresión de una reflexión ética y política a través del mito que 
ha cobrado una sorprendente revitalización en el período contemporá-
neo (Booth, 2005).

El Prometeo de Fuertes reduce el número de personajes: no apa-
recen Océano, Io, Fuerza o Violencia, figuras de la tragedia de Esquilo. 

12  Véase Ragué Arias (2005) sobre la utilización de los mitos en el teatro de posguerra 
como clave de oposición a la dictadura.



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 251

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

El protagonismo clásico del Coro, que abre con su larga intervención el 
desarrollo dramático, deja su impronta en la obra contemporánea. Se 
anuncia así la llegada de un hombre “que amará al hombre/ y querrá ir 
más allá de la tiniebla/ más allá de donde siempre vamos” (139). Desde 
esta primera intervención se sugiere el paralelismo de Prometeo con la 
figura de Cristo y su papel salvador:13 “Hay un hombre elegido,/ por el 
que dejarán los mortales de mirar con terror a la muerte” (139), que pon-
drá “el fuego, en nuestras torpes manos” (140). El Coro anticipa también 
su condición de víctima inocente, y apunta ya al protagonismo de Her-
mes, que asume aquí de modo central el papel de oráculo que Prometeo 
jugaba en la tragedia de Esquilo. Fuertes caracteriza a su protagonista 
como creador del ser humano, que moldea su figura en arcilla y le da vida 
con sus lágrimas, siguiendo un ‘mitema’ posterior a la pieza del griego, 
que explica la razón de su amor y protección hacia los humanos.14 Como 
Cristo, el Prometeo de Fuertes es Padre e Hijo a la vez.15 El mensajero de 
Zeus le impreca a continuación por haber creado a un ser nacido para su-
frir: “No debes estar orgulloso de tu obra./ Has hecho al hombre./ Al hijo 
del dolor,/ al padre del dolor,/ al hermano y compañero del dolor” (142). 

Para ayudar a los mortales, Prometeo huye en busca del Fuego, 
mientras Hermes le advierte que teme lo peor: “Sin temer la cólera de los 
dioses/ a los mortales amas demasiado/ y es motivo, esto de amar,/ que ya 
ha costado muchas penas de muerte” (143). Todavía va a intentar detener 
a Prometeo cuando éste vuelve triunfal con la antorcha. Le advierte de 
que aún está a tiempo y le recuerda que el ser humano está hecho para lo 
oscuro, para la ignorancia, no para el conocimiento, no para la claridad 

13  Se ha señalado en más de una ocasión la asimilación interpretativa de Prometeo con 
Jesucristo. En Prometeo encadenado, de Esquilo, “los sufrimientos que soporta en la roca 
del Cáucaso, en una montaña de Escitia, se han equiparado a los que sufrió el Galileo en 
su crucifixión” (Amestoy, 2019: 125-26).
14  “El Prometeo demiurgo se inscribe en la tradición helenística y romana del mito, y de 
ahí la retoman poetas posteriores, como el mismo Goethe. Se trata de un rasgo muy mar-
ginal y tardío respecto de la época clásica griega, pero muy interesante para las versiones 
más modernas del mito” (García Gual, 2017: 325).
15  También se refiere a Zeus como el “Padre”, con una nueva asimilación del mito griego 
con la teología cristiana (Fuertes, 2010: 145).



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 252

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

(144). Pero la entrega se consuma, como se nos indica a través de una 
poética acotación: “(Hermes se va. Prometeo, con el gran poder del Fuego 
y la Luz en la mano, danza ofreciéndoselo al hombre. Después desapare-
ce.)” (144). El Coro proclama entonces la desgracia que ha caído sobre 
Prometeo: “Tu fuerte cuerpo ha de ser débil en esas rocas./ Finos y ham-
brientos hierros morderán tu carne” (145). Prometeo ha osado enfren-
tarse a la voluntad del todopoderoso Zeus, que aparece presentado por el 
Coro con los mismos rasgos presentes en la obra de Esquilo: “manda a su 
gusto”, “es infalible/ y temible en su venganza” (145).

Tras la comisión del generoso “delito”, entregar a los mortales el 
fuego robado a Zeus, se consuma el castigo, y la obra de Fuertes enlaza 
aquí con el argumento escénico de la tragedia de Esquilo: “(Desaparece 
el Coro. Entra Prometeo, cargado de cadenas. Breve y dolorosa danza es-
perando al ejecutor. Entra Hefesto a cumplir su terrible misión, pero com-
padece a Prometeo al que deja después encadenado en las rocas, por haber 
dado la sabiduría al hombre.)” (146). Como en Esquilo, Hefesto es el 
verdugo que ha de cumplir las órdenes de Zeus, aunque con gran senti-
miento y pesar. Sabe que para Prometeo solo habrá ya sufrimiento, cau-
sado paradójicamente, por su “amorosa obra”, por su “infinita solicitud”:

Oh dios que eres sin temor a los dioses, 
tu delito fue amar más de lo debido,
en pago a tu buen corazón han decretado destruírtele;
clavado en esta roca en pie derecho,
sin dormir has de estar
sin un descanso,
nadie oirá tus lamentos… (147).16

Al no cobrar voz Prometeo, Hefesto, con su amor familiar por el 
perseguido,17 será quien en varios casos le preste la suya y proclame en su 

16  Similar es la descripción que ofrece el Hefesto de Esquilo: “Por eso montarás guardia en 
esta roca desagradable, siempre de pie, sin dormir, sin doblar la rodilla. Muchos lamentos 
y muchos gemidos proferirás inútilmente, que es inexorable el corazón de Zeus y riguro-
so todo el que empieza a ejercer el poder” (Esquilo, 2015: 330).
17  Fuertes recupera también del texto griego la alusión al amor familiar que le une a Pro-
meteo: “son tan poderosos la sangre y el trato!” (Fuertes, 2010: 147).



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 253

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

lugar la injusticia de su castigo por haber amado demasiado a los hom-
bres. Pese a todo, Hefesto cumple finalmente el mandato de Zeus, trans-
mitido por la Sombra, y le encadena. Por su boca entendemos el dolor 
físico y moral que está sintiendo su callada víctima, y comprobamos su 
compasión: “¡Ay, que tus estremecimientos los hago míos!/ Tus dolorosas 
sacudidas me contagian…” (148). 

Fuertes expresa aquí la visión cristiana del saber asociado al do-
lor. Como en la Biblia, donde Eva y Adán son castigados por Dios por 
haber accedido al conocimiento prohibido, Hefesto reflexiona sobre el 
castigo impuesto a Prometeo: “El haber dado sabiduría al hombre/ hay 
que pagarlo bien con el tormento” (148). Los paralelismos bíblicos, evan-
gélicos, vuelven a ser evidentes en la descripción que Hefesto hace en su 
intervención de la tortura a la que somete a Prometeo, que tanto recuer-
da a la Crucifixión. Ni la espina, la lanza o la herida en el costado pro-
ceden de la obra de Esquilo (donde se describe en detalle como Hefesto 
lo ata a la roca con cadenas y grilletes), sino de los Evangelios cristianos:

Calla Sombra, ¿cómo puedes afilar aún más
la espina que traspasa su joven cuerpo?
 (Hefesto se acerca a un lateral y recoge algo, es una fina lanza.)
¿Cómo quieres que hinque duro en medio del pecho?
El fiero diente en un costado ha de abrirle un nuevo 
Sufrimiento.
¿Acaso crees que no tiene bastante?
si es un hombre desnudo maniatado,
demasiado sería esta lanzada,
tiene sol y no hay agua de consuelo,
y ni mi voz le vale ya de venda, 
se desangra en dolor el hombre mismo. (148-49)

El Hefesto de Fuertes se dirige a la Sombra, igualmente ausente 
en el original griego, a la que solo él escucha o ve, y le interroga sobre su 
identidad: “¿acaso eres el cruel destino de los inocentes?”, al tiempo que 
la impreca (“vengadora, paridora del odio y de la guerra”, 149). Prome-
teo es, en cambio, el “Salvador”, padre del Fuego y de la Luz. Su verdugo 
le identifica implícitamente con Cristo, que es a la vez Hombre y Dios: 



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 254

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

“Mírale como padece dios como es por obra de los dioses” (149). Como 
el Prometeo griego, “este hombre no puede morir” (150), como tampoco 
Cristo morirá del todo para los cristianos, puesto que resucita. Las imá-
genes que recuerdan la crucifixión se repiten (“Tus manos y tus pies están 
clavados/ con hierros inamovibles”, 151), como también la oscuridad del 
mundo tras su último aliento: “(Se va Hefesto. Oscurece. Prometeo queda 
solo en la infinita noche de su martirio.)” (150).18 Prometeo es, de pronto, 
“salvador nuestro” (151), de modo que incluso el dios Hefesto pasa a ser 
presentado como un ser humano más. Fuertes transforma ahora la visión 
del Zeus cruel y airado de Esquilo, en la del Dios Padre cristiano, y anti-
cipa que puede ser protector, amante y justo:

El misterio reside en que Zeus no comete injusticias.
Oliendo estoy la flor de la esperanza.
Zeus ha de soltar esas cadenas. (152)

Prometeo sufre en silencio. Sigue sin tomar la palabra, sin poder 
cumplir los consejos de Hefesto, que le insta a rogar la misericordia de 
Zeus (como hacía Hermes en la obra de Esquilo): 

Escucha, oh Prometeo, ¿y si pidieses misericordia?
(Pausa)
Sé lo que estás sintiendo.
Nadie puede hacer brotar tu voz,
Todas tus palabras se convertirán en sangre,
si antes no sueltan tus cadenas. (152)

Tampoco el Prometeo español está dispuesto a doblar su “pode-
roso cuello ante el potente e invisible opresor” (152). Fuertes muestra así 
la valentía del bondadoso titán frente a la tiranía de Zeus, ya que es capaz 
de afrontar sin miedo el martirio y permanecer firme ante la presión y la 
coerción que sufre por orden suya. De nuevo es posible entender el sig-
nificado alegórico en relación con el poder político franquista y su férreo 
control ideológico y cultural. Prometeo no forcejea, no habla. Se mantiene 

18 Aparecen más adelante otras imágenes evangélicas de la crucifixión, como las heridas 
en el cuerpo o el cáliz amargo que “sin motivo bebes” (Fuertes, 2010: 153).



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 255

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

impávido en su castigo (153). En otro original quiebro de innovación tea-
tral, el titán parece casi una creación mental en la obra de Fuertes, como 
también la Sombra, un personaje que no aparece en el reparto inicial, 
interpelado por Hefesto en la parte final de la obra (148-149). La Sombra 
ocupa el papel que Fuerza desempeñaba en la obra de Esquilo, transmitir 
el duro mandato de Zeus para que Hefesto encadene y ate a Prometeo a 
la roca. Pero a diferencia del personaje del griego, este espectro tampoco 
tiene voz. Prometeo y la Sombra nos recuerdan a esos fantasmas que pue-
blan actualmente los escenarios más modernos. Las únicas palabras pro-
nunciadas por él en toda la obra son una mera alusión indirecta, que no 
se plasma en el texto ni oiremos en la representación. El Coro se refiere a 
ellas en esa larga intervención final que, de manera circular, cierra la obra:

(Pausa. Prometeo gira la cabeza…)
La compasión me dio poder para la comprensión.
¡Por fin hablaste! ¿Por qué dijiste eso? (153)

Encontramos también en el desenlace del drama una técnica ca-
racterística en el conjunto de la obra poética de la autora: la súbita quie-
bra de las expectativas creadas por el poema a partir de la interacción de 
significados e intertextualidades complejas (Debicki, 1982: 82). Prome-
teo, asimilado hasta el momento con Jesucristo, pasa a ser, finalmente, 
tan solo el antecesor, el “justo” que le precede en su agonía para salvar a 
la humanidad:

y se citarán las tinieblas antes de su hora,
por ver cómo por una fina herida,
como esa tuya que brilla en el costado,
saldrá de nuevo la salvación del mundo.

Otro hombre morirá para que el hombre viva.
clavado pies y manos con hierros y cristales,
y como esta vez,
todo el martirio volverá a ser efectuado,
nadie evitará nada,
otra luz más poderosa que la tuya vendrá a iluminarnos
el destierro. (154)



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 256

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

Un final totalmente distinto al desenlace abierto que proponía 
Esquilo en su Prometeo encadenado, que el griego cierra con la exhi-
bición de la ira de Zeus, desatada y tronante, y la imprecación final de 
Prometeo, que parece definitivamente encadenado (368). En el texto de 
la poeta, Prometeo permanece silencioso, mientras se anuncia la llegada 
de un futuro Salvador. La complejidad de alusiones simbólicas vuelve 
a estar presente. A pesar de las múltiples asociaciones y referencias ex-
puestas, el Prometeo de Fuertes no era en realidad Cristo, sino tan solo 
su prefiguración. Con este “quiebro” final, Fuertes limaba la asimilación 
“heterodoxa” de Prometeo con el Salvador cristiano y facilitaba, con toda 
probabilidad, la aprobación de la censura. Estamos, por otra parte, ante 
un desenlace que se aparta totalmente del final de la tragedia conservada 
de Esquilo. El Prometeo orgulloso, altivo, firme frente al todopoderoso 
Zeus, queda aquí en un segundo plano, en favor de un Coro que confía 
en la misericordia del padre de los dioses y anuncia la llegada de una 
nueva víctima sacrificial que, esta vez sí, salvará a la humanidad.

Pero los principales cambios de la obra de la autora respecto al 
original griego se producen, como adelanté, en el ámbito técnico y for-
mal. Junto con las ya señaladas variaciones estructurales (como la am-
pliación del desarrollo argumental o la reducción de la nómina de perso-
najes), los parlamentos del Coro, Hermes y Hefesto se construyen en esta 
obra en forma de interpelación a una segunda persona del singular que 
permanece siempre muda (Prometeo). De ahí que constituyan, de facto, 
largos monólogos yuxtapuestos. El silencio del personaje que da título 
al drama marca formalmente la obra. Para dar cuerpo al destinatario 
implícito del texto, Fuertes incluye numerosas exclamaciones vocativas, 
que confieren al drama un sabor clásico innegable, y también repetidas 
interrogaciones retóricas, dirigidas a un “tú” que no responderá nunca 
a la interlocución demandada.19 Léxico e imagen poética vuelven una y 
otra vez sobre campos semánticos vinculados al sonido (como han ana-

19  Los ejemplos son múltiples a lo largo de la obra: “CORO- […] ¿Qué palomas heriste?/ 
¿Qué tallo de doncella has tronchado,/ qué guerra desencadenaste?/ ¿En qué delito se te 
cogió, oh amador de los hombres/ para que el castigo sea tan cruel y afilado?” (Fuertes, 
2010: 145).



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 257

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

lizado en relación con otros poemas suyos Ynduráin, 1970; y Ugalde, 
2011), tanto para expresar su presencia como su significativa ausencia 
(los obstinados silencios del mudo protagonista):  

CORO- […] Mas ahora callas,
y debes contarnos,
hemos venido a llorar con tu música, 
hemos venido a que repartas tu pena con nosotros.
¿En qué crimen te sorprendieron? ¡Habla! (145).20

También con el fin de predeterminar la presencia del personaje y 
su interacción en escena desde el propio texto, se repiten acotaciones que 
aluden a las acciones que protagoniza el titán: “(Prometeo llora, acaricia 
la tierra y moldea con ella algo semejante al hombre.)” (140). De igual 
modo, los sentimientos y emociones del héroe, que se presentan a través 
de las acotaciones, sirven para dar voz en escena a su velada intimidad: 
“(Prometeo triste contempla su obra inacabada, pregunta a Hermes con 
doloroso gesto ¿qué ha de hacer? y recorre angustiado una y mil veces la 
tierra que pisa.)” (141).21 El texto de Fuertes insiste en la gestualidad y el 
movimiento del protagonista que, como se indica en alguna acotación, 
danza en escena: “(Prometeo, con el gran poder del Fuego y la Luz en 
la mano, danza ofreciéndoselo al hombre. Después desaparece.)” (144).22 
Otras figuras poéticas inciden también en el aspecto “sonoro” y musical 
de esta pieza, como las repetidas aliteraciones,23 paronomasias,24 repeti-

20  Se repiten estas imágenes de oposición entre el sonido y el silencio cuando Hefesto le 
ha atado ya a las rocas: “y ni mi voz le vale ya de venda,/ se desangra en dolor el hombre 
mismo./ Grita la catarata./ Si callara ella y el viento le oiríais gemir./” (Fuertes, 2010: 149).
21  “(Prometeo quiere dar al hombre algo más que la vida, quiere darle la Luz. Y angustiado 
por su impotencia se la pide a Hermes.)” (Fuertes, 2010: 142).
22  “(Desaparece el Coro. Entra Prometeo, cargado de cadenas. Breve y dolorosa danza espe-
rando al ejecutor.” (Fuertes, 2010: 146).
23  “HEFESTO.- […] y ni mi voz le vale ya de venda” (Fuertes, 2010: 149). “HEFESTO.- 
[…] Parece que pasan pájaros perfumados” (ibidem: 150).
24  “HERMES.- […] porque hacer el hombre es hacer el hambre” (Fuertes, 2010: 142). 
“HEFESTO.- […] Para encadenaros en este precipicio que azotan las tormentas,/ las tor-
mentas…/ Los tormentos,” (ibidem:  146).



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 258

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

ciones y paralelismos estructurales,25 que conforman auténticas letanías 
y salmos: 

HERMES: Quiero ayudarte, oh héroe más poderoso que el mismo hu-
racán.
Lo que buscas lejos está cerca,
lo que buscas fuera está dentro,
lo buscas en la torre y está en la cueva. (141)26 

Oposiciones en oxímoron son figuras recurrentes y amplifican el 
complejo simbolismo poético de los largos monólogos,27 mientras que la 
naturaleza, al modo romántico, se hace eco del estado de ánimo de los 
protagonistas. Prometeo aparece encadenado en un apartado risco, per-
manece aislado mientras le azotan las tormentas y le amenazan infinitos 
tormentos, un sufrimiento sin fin. Aunque la autora declarara en el pró-
logo a sus Obras incompletas (1975) que el conjunto de su obra poética 
se alejaba del interés por reflejar la naturaleza (Fuertes, 2020: 32), en esta 
pieza es un eje temático que sirve para acentuar el contexto trascendente 
y significado teológico de la pieza. Así proceden de la obra de Esquilo 
la alusión a la tormenta y los truenos como expresión de la ira de Zeus 
(143-44). Fuertes describe las repercusiones que tiene en los elementos el 
trágico episodio del castigo divino que recae sobre el héroe, Prometeo, 
con el ritmo y cadencia de una rítmica letanía:

HERMES: […] Tiemblan los cimientos de la tierra,
Cuando los dioses te maldicen.
Y te envían dolor que no cabrá en tu cuerpo,
cuando los dioses te maldicen,
La angustia y soledad cabalgará en tu alma,

25  “CORO.- […] Sabemos que el dolor vuela en torno nuestro,/ sabemos que el dolor 
necesita posarse,/ ahora se acerca a uno ahora a otro,/ sabemos que el dolor es nuestro 
guía” (ibidem: 151).
26  “HERMES.- […] Has hecho al hombre,/ para darle vida y muerte al mismo tiempo,/ 
para darle ojos y ceguera,/ para darle hambre y esconderle el pan,/ para darle sed y ocul-
tarle el Agua” (ibidem: 142).
27  “HEFESTO.- ¡Ay qué paz tú, y yo que angustia!/ […] Valiente tú/  y cobarde yo, para 
encadenarnos…” (ibidem: 146).



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 259

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

cuando los dioses te maldicen,
y ya el mar se sale de su cárcel
cuando los dioses te maldicen,
[…] Ya están los montes abriéndose en el aire,
cuando los dioses te maldicen.
Vuelan y graznan los pájaros de tortura
cuando los dioses te maldicen (144).

Los recursos formales mencionados redundan en la aportación 
renovadora de la versión de Fuertes en su concreción en los escenarios. 
Probablemente, el recurso técnico más llamativo, como adelanté, fuera 
la sugerencia de un original espacio sonoro, marcado por el sonido (el 
ritmo y la recitación), en contraposición al silencio continuado del pro-
tagonista. Sin el recurso a la palabra, la base de la interpretación escénica 
del papel protagonista se ciñe a la gestualidad y el movimiento corporal, 
con piezas de danza, como se deduce de las noticias de la representación. 
El estreno teatral del Prometeo de Fuertes, realizado en la clausura de la 
Semana de Cuba en Madrid, que se inauguraba el 26 de enero de 1954, 
estuvo organizado por la Asociación de estudiantes cubanos en Madrid, 
en colaboración con el Instituto de Cultura Hispánica, y celebraba el cen-
tenario del poeta cubano José Martí. Pocos días antes, se había produci-
do en el Ateneo madrileño la Semana Norteamericana, y pocos días des-
pués, el mismo Instituto de Cultura Hispánica daría paso a la Semana de 
Brasil. La Semana de Cuba visibilizaba la reanudación de las relaciones 
diplomáticas entre la España de Franco y la isla caribeña tras el reciente 
golpe militar del general Batista (1952). En los actos estuvieron presentes 
cargos públicos de embajadas e instituciones culturales españolas y cu-
banas, se realizaron declaraciones oficiales de amistad hispano-cubana, 
y se logró cierta repercusión mediática, especialmente en ABC, diario 
que siguió de cerca el programa (misa inaugural, homenaje a José Martí, 
conferencias sobre temas artísticos y culturales, y otro espectáculo de 
música y danza). ABC publicó en sendas portadas fotos de los principales 
eventos públicos, pero no se hizo eco de la representación del drama de 
Fuertes.28 

28  Para esta cuestión, pueden verse las noticias sobre las actividades en Madrid publicadas 



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 260

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

Prometeo se estrenó en la segunda sesión de actuaciones, que tuvo 
lugar el 30 de enero en el Instituto de Cultura Hispánica, y fue anunciado 
por algunos diarios como espectáculo de poesía, música y danza. Su re-
presentación estuvo a cargo de tres artistas cubanos, Ramiro Guerra, He-
riberto Dumé y Osvaldo Pradere, quienes habían protagonizado ya otro 
“interesante programa” de música, baile y recitación en la primera sesión 
celebrada en el Círculo de Bellas Artes (Narvión, 1954). Así anunciaba el 
diario Pueblo la segunda sesión artística que enmarcó la representación 
de Prometeo: 

Gloria Fuertes es una poetisa inquieta. Un buen día le hace versos a los 
mendigos del Sena y otro se siente atraída por el mito fabuloso de ‘Pro-
meteo’. Dentro de unos días, en el salón teatro de Cultura Hispánica, 
tres artistas cubanos van a dar plasticidad escénica a un poema, para 
mimo y ballet, que Gloria ha escrito y titulado ‘Prometeo’. El bailarín 
Guerra encarnará a Prometeo. Sobre su acción y los pasos de danza 
acordados a la música, los recitadores Dumé y Pradere dirán los versos 
de Gloria. El ensayo promete ser muy feliz. Los versos, que conozco, ya 
son muy buenos. (Trenas, 1954)29

El estreno de la obra en el Instituto de Cultura Hispánica, en fun-
ción única, estuvo precedido por una primera parte a cargo de estos tres 
artistas, que recitaban y bailaban textos de Federico García Lorca, Walt 
Whitman y A. de Mascaraque; sesión tras la que se produjo un descanso 
que daría paso al drama poético de Fuertes, calificado como ejemplo de 
“teatro nuevo”, elogiado por su acertada realización y bien acogido por 
el “escogido” público: “En la segunda parte se puso en escena una inter-
pretación de Prometeo por la novel y genial autora Gloria Fuertes, que en 

en la sección “Vida académica, cultural y artística” de ABC los días 26, 27, 29, 30 de enero 
de 1954, y entrevista de José de las Casas (1954), del día siguiente. Véase también en Ya 
los días 26 y 29 de enero de 1954, y la columna de Pilar Narvión en Pueblo. Esta semana 
de eventos daría paso, pocos días después, a la inauguración de nuevas instalaciones en 
la Embajada de España en Cuba (ABC, 3 de febrero de 1954, portada), y a la actuación 
en aquel país de la compañía española de “Coros y danzas”, que estuvo en gira por la isla.
29  Julio Trenas (1954: [15]) alude en su columna al poema inédito de Gloria, “Mendigos 
del Sena”, que la autora publicaría pocos meses después en Antología y Poemas del Subur-
bio (Fuertes, 1954: 31).



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 261

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

versos perfectos y llenos de dramatismo supo infundir su acusada perso-
nalidad a la gran tragedia, en un conseguido intento de teatro nuevo, con 
ballet y poesía” (V.H. 1954).

La utilización de los mitos clásicos en el teatro latinoamericano 
ha sido analizada en varias ocasiones como un eficaz recurso que per-
mite integrar la tradición cultural occidental con el imaginario propio 
del Nuevo Continente. Los universitarios cubanos representaban a los 
clásicos en La Habana ya en los años 40 (Hualde Pascual, 2012). Paralela-
mente, representar en España esta versión de la tragedia griega permitía 
a los artistas cubanos llevar su creación a un nuevo público que se acer-
caba a su arte a través de la universalidad del mito. Lamentablemente, no 
sabemos nada sobre la música que se utilizó para su montaje, aunque sí 
se informa en la prensa de la interpretación por parte de estos intérpretes 
de un primer espectáculo de música y baile del folclore cubano. 

El bailarín, coreógrafo y teórico de la danza Ramiro Guerra Suá-
rez (1922-2019), influido por la escuela alemana de ballet clásico y por el 
movimiento de danza moderna de los Estados Unidos (bajo el magisterio 
de Martha Graham), es considerado como el pionero de la danza con-
temporánea en Cuba, con hitos como la creación del Conjunto Nacional 
de Danza Moderna en 1959, tras la victoria de la revolución castrista, y 
la creación del Conjunto Folklórico Nacional de Cuba. Ramiro Guerra, 
intérprete del personaje de Prometeo en la obra de Fuertes, llevó a cabo 
otras recreaciones de tragedias clásicas en el ambiente local (caribeño), 
anticipando así la exploración actual sobre choques culturales y posibi-
lidades de la multiculturalidad.30 Premio Nacional de Danza y símbolo 
de la integración del folclore cubano en la danza contemporánea, ha sido 
también muy reconocido por sus ensayos teóricos, con unas tempranas 

30  Guerra realizó coreografías de vanguardia en La Habana para varias escenas de las 
conocidas tragedias lorquianas Yerma y Bodas de sangre, ambas montadas en 1950 en 
el Teatro de los Yesistas por la “Compañía Dramática Cubana Las Máscaras”, dirigida 
por Andrés Castro, compañía en la que Heberto Dumé trabajó también como ayudante 
de dirección. La crítica ha destacado su trilogía posterior de coreografías, Suite Oruba 
(1960), Orfeo Antillano (1964) y Medea y los negreros (1968), obras en las que fusiona 
mitos africanos y mitos griegos —occidentales— (Pérez León, n.d.).



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 262

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

muestras publicadas a finales de los años 40 en una de las primeras re-
vistas culturales cubanas, titulada —¡cómo no!—, Prometeo (Riera Sanz, 
2012).31 

Por su parte, el director, escenógrafo y actor cubano Heberto 
Dumé (1929-2003), artífice también del estreno de Fuertes, es otro seña-
lado nombre de la vanguardia artística caribeña, habiendo desempeñado 
la dirección del Teatro Nacional Cubano con el triunfo de la revolución, y 
desarrollado una relevante carrera en Estados Unidos tras su exilio pos-
terior —fue creador del Dumé Spanish Theater de Nueva York, y ha sido 
bien reconocido por sus recitales poéticos y la representación continua-
da de teatro hispano en Estados Unidos—.32 Parece probable que fueran 
estos artistas cubanos quienes demandarán a Fuertes una versión de la 
obra griega, que pudo haber sido justificada ante las instituciones organi-
zadoras como otro homenaje a José Martí, poeta romántico que incorpo-
ró los mitos clásicos en su poesía decimonónica y que, durante los años 
que pasó en España, escribió un poema sobre Prometeo, con alusiones 
al baile (Ruiz Pérez 2020). El compromiso inicial de Guerra y Dumé con 
la revolución cubana y los relevantes cargos que asumirían posterior-
mente, en 1959, en el ámbito de la gestión cultural de Cuba, redundan 
también en el potencial carácter de denuncia política encubierta contra 
las dictaduras de Franco y Batista, vigentes todavía en 1954 en España y 
Cuba; denuncia que subyace en su elección del mito prometeico para las 
celebraciones de la Semana de Cuba en Madrid.

Podemos concluir, pues, que estamos ante una obra programada 
para superar el control de la censura y poder dar expresión a una reflexión 
ética y política, en una utilización del mito que lleva siendo tal durante 
siglos, pero que ha cobrado una sorprendente revitalización en el perío-
do contemporáneo. Recordar algunas de las claves del contexto social y 
político en el que se produjo la escritura y representación de esta obra 
teatral casi del todo olvidada de la poeta Gloria Fuertes, permite pro-

31  Tampoco parece casual la existencia en aquellos mismos años de un grupo de teatro 
“Prometeo” y de una Sala Prometeo, en La Habana.
32  Osvaldo Pradere, actor, director y marionetista, se especializó en teatro de guiñol y 
teatro para niños bilingüe, también en la ciudad de Nueva York. 



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 263

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

fundizar también en el significado histórico de los mitos, reflexionando 
sobre el contenido ético y político que les otorgaron nuestras creadoras 
en cada sociedad y período concretos. Representada a partir de recursos 
técnicos innovadores, de clara significación alegórica, la obra de Fuertes 
deja de lado los extensos parlamentos que profiere el Prometeo griego y 
condena al suyo al silencio. Al analizar su texto, la prolongada ausencia 
de voz del protagonista aparece como un recurso técnico sobresaliente, 
frente a los largos parlamentos que el héroe sufriente pronunciaba en la 
tragedia griega. La acción arranca con antelación a la de la tragedia de 
Esquilo: la autora dramatiza el acto que lleva a Prometeo a su condena, 
la entrega del fuego a los mortales, y le convierte ante los espectadores en 
un mudo “Cristo” sacrificial. La suerte del héroe aplastado por un poder 
superior, injusto y tiránico, le sirve así para sugerir el destino de una 
buena parte del pueblo español, al que la dictadura niega la voz. Refuerza 
para ello el simbolismo religioso potencial de la obra, que encubre los 
más que probables objetivos “políticos” de la representación: la denuncia 
contra las dictaduras militares vigentes en España y Cuba en la primera 
mitad de los años 50 por parte de los creadores de aquel único espectá-
culo; una intencionalidad de crítica política paradójicamente inserta en 
una acción de política exterior institucional y “oficial”.

Recibido: 14/09/2021

Aceptado: 07/12/2021

Referencias bibliográficas
Abellán, Manuel L. (1980), Censura y creación literaria en España (1939-
1976), Barcelona: Península.

Amestoy, Ignacio (2019), Siempre la tragedia griega. Claves de la escritura 
dramática. Madrid: Complutense-RESAD.

Boitani, Piero (2001), La sombra de Ulises. Imágenes de un mito en la 
literatura occidental, Barcelona: Península.



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 264

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

Booth, Wayne C. (2005), “Mundos metafóricos. Mitos, sus creadores y 
sus críticos”, en Las compañías que elegimos. Una ética de la ficción, Mé-
xico: Fondo de Cultura Económica, 319-348. [ed. orig. inglés 1988].

Cano, José Luis (1991), Vida y poesía de Gloria Fuertes, Madrid: Torre-
mozas.

Casas, José de las (1954), “Cómo y por qué han celebrado los estudiantes 
cubanos ‘La semana de Cuba’ y el primer centenario de Martí”, ABC, 31 
de enero, p. 45.

Conde, Carmen (1954), Poesía femenina española viviente. Antología, 
Madrid: Ediciones Arquero.

Debicki, Andrew (1982), “Gloria Fuertes. Intertextuality and Reversal of 
Expectations”, en Poetry of Discovery. The Spanish Generation of 1956-
1971, Kentucky: University Press of Kentucky, pp. 81-101.

Engelson Marson, Ellen (1993), “Gloria Fuertes (b.1918)”, en Gould 
Levine, Engelson Marson and Feiman Waldman (eds.), Spanish Women 
Writers. A Bio-Bibliographical Source Book, Westport/Connecticut/Lon-
don: Greenwood Press, pp. 194-210.

Esquilo (2015), Tragedias, trad. y notas de B. Perea; introd. F. Rodríguez 
Adrados; rev. B. Cabellos, Madrid: RBA (1ª ed. Gredos, 1982).

Fuertes, Gloria (1954), “Antología y Poemas del Suburbio (inéditos)”, 
Lírica Hispana, Caracas, XII, 134 (abril), pp. 1-47.

--- (1980), Historia de Gloria. Amor, humor y desamor, ed. Pablo Gonzá-
lez Rodas, Madrid: Cátedra.

--- (2010), Prometeo, en El caserón de la loca. Y otras obras de teatro, Ma-
drid: Torremozas, pp. 137-154.

--- (2020), “Prólogo”, en Obras incompletas [1ª ed. 1975], ed. de la autora, 
Madrid: Cátedra, pp. 19-38.

García Gual, Carlos (1981), Mitos, viajes, héroes, Madrid: Suma de Letras.

--- (2009), Prometeo: mito y literatura, Madrid: FCE.



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 265

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

--- (2017), “Prometeo”, en Diccionario de mitos, Madrid: Turner, pp. 321-
326.

González Rodas, Pablo (1980), “Introducción”, en Historia de Gloria: 
Amor, humor y desamor, Madrid: Cátedra, pp.27-50.

Hormigón, Juan A., dir. (1997), Autoras en la Historia del Teatro Español 
(1500-1994). Vol. II. Siglo XX (1900-1975), Madrid: ADE, pp. 521-527.

Hualde Pascual, Pilar (2012), “Mito y tragedia en la Literatura Iberoame-
ricana”, Cuadernos de Filología Clásica, 22, pp. 185-222.

Marqueríe, Alfredo (1959), Veinte años de teatro en España, Madrid: Edi-
tora Nacional.

Montejo Gurruchaga, Lucía (2010), Discurso de autora: género y censura 
en la narrativa española de posguerra, Madrid: UNED.

Morán Rodríguez, Carmen (2017), “’Porque un hombre vendrá que 
amará al hombre’.  Prometeo, de Gloria Fuertes”, Prosemas. Revista de 
Estudios Poéticos, 3, pp. 121-145.

Muñoz Cáliz, Berta (2004), El teatro crítico español durante el franquis-
mo, visto por sus censores [tesis doctoral], Madrid: Universidad de Alcalá.  

Narvión, Pilar (1954), “Semana de Cuba (Crónica mundana)”, Pueblo, 28 
de enero, s.p. [11].

Nieva-de la Paz, Pilar (1998), “Los mitos literarios en el teatro de las 
autoras españolas contemporáneas: una aproximación panorámica”, en 
Túa Blesa (ed.), Mitos. Actas del VII Congreso Internacional de Semióti-
ca, Zaragoza: Asociación Española de Semiótica y Tropelías, vol. III, pp. 
267-273.

--- (2018), “Otras formas de denuncia: imaginarios fantásticos y revisio-
nes narrativas del Mito y de la Historia”, en Escritoras españolas contem-
poráneas —Identidad y Vanguardia, Berlin: Peter Lang, pp. 89-98.

Nussbaum, Martha C. (1995), La fragilidad del bien. Fortuna y ética en la 
tragedia y la filosofía griega, Madrid, Visor. 



Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 266

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267

O’Connor, Patricia (1988), “Las dramaturgas españolas y la ‘otra censu-
ra’”, Diálogos hispánicos de Amsterdam, 5, pp. 99-117.

Payeras, María (2003), El linaje de Eva. Tres escritoras españolas de post-
guerra: Ángela Figuera, Celia Viñas y Gloria Fuertes, Madrid: Sial.

Pérez, Janet (1995), “Gloria Fuertes”, Modern and Contemporary Spanish 
Women Writers, Boston: Twayne Publishers, pp. 106-114.

Pérez León, Roberto (n.d.), “Prolegómenos a los Orígenes de la Dan-
za Moderna Cubana”, Cubaescena. Portal de las Artes Escénicas cubanas. 
<https://cubaescena.cult.cu/prolegomenos-los-origenes-la-danza-moder-
na-cubana/> [consultado: 12/07/2021].

Plaza-Agudo, Inmaculada (2017), “Mitos, relaciones de poder e identi-
dad femenina en el teatro de Lourdes Ortiz: Yudita, Cenicienta y Aquiles 
y Pentesilea”, Anales de la Literatura Española Contemporánea, 42.2, pp. 
81-115.

Ragué-Arias, María-José (2005), “Del mito contra la dictadura al mito 
que denuncia la violencia y la guerra”, en Vilches de Frutos, coord. y ed., 
pp. 11-21.

Riera Sanz, Carolina (2012), Ramiro Guerra, bailarín, coreógrafo y maestro 
[tesis para obtener el título de profesor especializado en danza], Santiago: 
Universidad de Chile.

Rodríguez Adrados, F. (1982), “Introducción general”, en Esquilo (2015: 
IX-XXXVIII).

Ruiz Pérez, Ángel (2020), “Tradición clásica y mitos en la poesía cubana 
del siglo XIX”, Fortunatae, 32.2, pp. 683-694.

“Semana” (1954), “Semana de Cuba”, Ya, 26 de enero.

“Noticias” (1954), “Noticias generales. Ofrenda de flores ante el monu-
mento a Cuba”, Ya, 29 de enero, p. 4.

Serrano, Virtudes (2008), “Las dramaturgas españolas actuales y los mi-
tos clásicos”, en Wilfried Floeck, Herbert Fritz y Ana García Martínez 
(eds.), Dramaturgias femeninas en el teatro español contemporáneo: entre 

https://cubaescena.cult.cu/prolegomenos-los-origenes-la-danza-moderna-cubana/
https://cubaescena.cult.cu/prolegomenos-los-origenes-la-danza-moderna-cubana/


Prometeo, de Gloria FuertesPilar Nieva-de la Paz 267

UNED. REI, 9 (2021), pp. 241-267 ISSN 2340-9029

pasado y presente, Hildesheim/ Zürich/ New York: Georg Olms Verlag, 
pp. 17-29.

Torrente Ballester, Gonzalo (1957), Teatro español contemporáneo, Ma-
drid: Guadarrama.

Trenas, Julio (1954), “Crónica de Madrid. […] Prometeo y la poetisa”, 
Pueblo, 28 de enero, s.p. [15].

Ugalde, Sharon Keefe (2011), “Community and the Privileging of Sound 
in the Poetry of Gloria Fuertes”, en Margaret H. Persin (ed.), In Her 
Words. Critical Studies on Gloria Fuertes, Lewisburg: Bucknell University 
Press, n.p. 

V.H. (1954), “Gloria Fuertes obtuvo un gran éxito teatral en la clausura 
de la Semana de Cuba”, Arriba, 31 de enero, p. 21.

Vila-Belda, Reyes (2017), Gloria Fuertes: poesía contra el silencio. Litera-
tura, censura y Mercado editorial (1954-1962), Madrid/ Frankfurt: Ibe-
roamericana/Vervuert.

Vilches-de Frutos, Francisca (1988), “El mito literario en el teatro espa-
ñol de la postguerra”, en Francisco Ruiz Ramón y César Oliva (coords.), 
El mito en el Teatro Clásico Español, Madrid: Taurus, pp. 82-88.

---, coord. y ed. (2005), Mitos e identidades en el teatro español contempo-
ráneo, Ámsterdam/ New York: Rodopi.

Watt, Ian (1996), Myths of Modern Individualism. Faust, Don Quixote, 
Don Juan, Robinson Crusoe, Cambridge: University Press.

Ynduráin, Francisco (1970), “Prólogo”, en Gloria Fuertes, Poesía. Antolo-
gía poética (1950-1969), Barcelona: Plaza y Janés, pp. 7-45.


