UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240

A RECECAO DE LUDOVICO ARIOSTO
E TORQUATO TASSO NA EPICA FEMININA
PORTUGUESA:
AS EPOPEIAS DE SOROR
MARIA DE MESQUITA PIMENTEL

GEISE KELLY TEIXEIRA DA SILVA

Centro de Investigagdo Transdisciplinar "Cultura, Espago e Memoria"
geisekelly21@hotmail.com

RESUMO: O presente artigo tem como objetivo avaliar a divida que a poesia
épica conventual feminina portuguesa contrai em relacio a poesia épica produ-
zida em Itélia, nomeadamente com os poemas de Ludovico Ariosto e de Torqua-
to Tasso. Nesse sentido, pretende-se demonstrar como os poemas épico-biblicos
de Soror Maria de Mesquita Pimentel, isto é, o Memorial da Infdncia de Cristo
(1639), o Memorial dos Milagres de Cristo (editado em 2014) e o Memorial da
Paixdo de Cristo (inédito), reflete e dialoga com o Orlando Furioso e a Gerusa-
lemme Liberata. Conclui-se que os poemas de Soror Mesquita Pimentel esta-
belecem com estes poemas italianos relagdes intertextuais que corroboram o
quédo fecunda foi a fortuna de Ariosto e Tasso em Portugal, a ponto de serem
conhecidos entre os muros da clausura feminina.

PALAVRAS-CHAVE: Escrita das mulheres; Epopeias religiosas; Literatura
conventual feminina; Poesia épica de autoria feminina; Idade Moderna.

DOI 10.5944/rei.vol.9.2021.30522 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 216 A recegdo de Ariosto e Tasso

THE RECEPTION OF LUDOVICO ARIOSTO AND TORQUATO
TASSO IN PORTUGUESE FEMALE EPIC POETRY: the Epic Poems by
Soror Maria de Mesquita Pimentel

ABSTRACT: This article aims to evaluate the influence of epic poetry produced
in Italy, namely Ludovico Ariosto’s and Torquato Tasso’s poems, on Portuguese
female epic poetry. In this sense, it intends to demonstrate how Sister Maria
de Mesquita Pimentel’s epic-biblical poems, that is the Memorial da Infincia
de Cristo (1639), the Memorial dos Milagres de Cristo (edited in 2014), and the
Memorial da Paixdo de Cristo (unpublished), reflect and dialogue with Orlando
Furioso and Gerusalemme Liberata. It is concluded that Sister Mesquita Pimen-
tel poems establish intertextual relations with these Italian ones demonstrating
Portugal’s reception of Ariosto and Tasso was very fruitful, to the point of being
known inside the walls of female convents.

KEYWORDS: Women’s writing; Religious epics; Female conventual literature;
Epic poetry by women; Early Modern Age.

g trilogia épica de Soror Maria de Mesquita Pimentel', constituida
pelo Memorial da Infancia de Cristo (1639), pelo Memorial dos Mi-
lagres de Cristo* e pelo Memorial da Paixdo de Cristo,® é herdeira de uma

! Soror Maria de Mesquita Pimentel foi uma religiosa professa no mosteiro de S. Bento
de Castris, em Evora. Segundo a historiadora Ant6nia Fialho Conde, Mesquita Pimentel
terd nascido em 1586, conforme é possivel constatar nos documentos que registam a
data de seu batismo: 28 de Janeiro de 1586. Relativamente ao ano da sua morte, embora
Candido Lusitano registe que ela “faleceu em cheiro de virtude aos 80 anos de sua idade
no 1. de Novembro de 1661” (Lusitano, 1820[1765]: s.n.) e o P. Manuel Fialho tenha dito
que havia morrido em 1662 (Fialho, n.d.: 29-29v.), Anténia Conde (2014: 50) afirma que
“a documentagio do mosteiro a cita ainda em 1663 [a 3 de dezembro], o que significa que
ainda vivia nesse ano”. Logo, podemos talvez fixar o ano de sua morte em 1664.

> O Memorial dos Milagres, segunda parte da trilogia épica de Soror Mesquita Pimentel,
foi editado por Morujdo/ Conde/ Morujdo (2014).

* Este poema inédito estd a ser, entretanto, editado e j& se encontra no prelo. O manuscri-
to encontra-se preservado na BPE (cdd. 406 Fundo Manizola).

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 217 A recegdo de Ariosto e Tasso

longa e variada tradigio literaria, cultural e espiritual, quer em lingua
portuguesa quer em outras linguas. Conforme ja foi demonstrado noutro
lugar,* Mesquita Pimentel foi, no seu tempo, uma mulher muito culta e,
sobretudo, uma grande leitora, tamanha a diversidade intertextual que a
sua obra revela. De facto, um olhar mais atento sobre a sua obra permite
perceber as suas matrizes de inspira¢do, que se estendem desde as Escri-
turas Sagradas e a Patristica, passando por autores de espiritualidades
diversas, até aos modelos literarios antigos e modernos, dos quais ressal-
tam Tasso, Camoes e Ariosto.

De todos os modelos épicos que a religiosa de Evora demonstra
conhecer e aplicar na sua obra, Os Lusiadas constituem, sem duvida, o
principal modelo de elei¢cdo. De facto, varias sdo as reminiscéncias do
poema camoniano nos memoriais da monja bernarda, desde o reapro-
veitamento de vocabulos e de versos decalcados, até a imitagdo de epis6-
dios paradigmaticos, como o concilio dos deuses olimpicos e maritimos
e a ilha dos amores, por exemplo. No entanto, no &mbito deste trabalho,
interessa-me particularmente realcar a divida dos poemas de Soror Mes-
quita Pimentel para com os modelos italianos de Tasso e Ariosto, que
revela o quanto estes autores eram conhecidos em Portugal, a ponto de
serem retomados por uma mulher, religiosa de clausura, num tempo em
que o espartilho do modelo patriarcal que determinava a esfera de agdo
feminina lhe ndo concedia grande autonomia de leitura, nem o acesso a
géneros muito diversos da hagiografia, das cartas paulinas ou dos evan-
gelhos.

Antes de procedermos a leitura e analise dos poemas aqui em
apreco, julgo ser oportuno evocar, ainda que de forma breve, o contex-
to em que se deu a rece¢do das obras de Ludovico Ariosto e Torquato
Tasso na Peninsula Ibérica e, mais concretamente, em Portugal, a partir
do ultimo quartel do século XVI até finais do século XVII. Conforme se
verd logo adiante, estes poemas tiveram uma influéncia determinante no
complexo fendmeno da literatura portuguesa de Seiscentos, pressupon-

* Os poemas épicos de Soror Mesquita Pimentel foram estudados no 4mbito da minha
tese de doutoramento (Silva, 2021) defendida na Faculdade de Letras da Universidade do
Porto, em janeiro de 2021.

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 218 A recegdo de Ariosto e Tasso

do um valor fundamental e decisivo na reformulagdo dos cédigos do épi-
co na Peninsula Ibérica. Por conseguinte, tentarei demonstrar a divida
que a poesia épica conventual feminina, particularmente os memoriais
de Soror Mesquita Pimentel, contrai em relagdo a todo esse legado, tendo
em conta as relacdes intertextuais estabelecidas com o Orlando Furioso e
a Gerusalemme Liberata.

1. A rececgao de Ludovico Ariosto e Torquato Tasso na Peninsula Ibé-
rica

Embora o Orlando Furioso (1516)° tenha conhecido um evidente
acolhimento em toda a Europa, chegando a ser considerado o mais in-
fluente poema narrativo moderno ja na segunda metade do século XVI
(Alves, 2001: 48), a proibigdo de livros de magia, encantos e adivinha-
¢bes —e, por isso, considerados heréticos pela ortodoxia catdlica— viria
a afetar significativamente a rece¢do deste poema épico-cavaleiresco, que
seria gradualmente minimizado pela rigidez eclesiastica. No entanto, in-
dependentemente dos juizos criticos negativos dirigidos ao poema de
Ariosto,® este ndo deixou de ser apreciado entre os leitores mais versa-

® A primeira edi¢do do Orlando Furioso, datada de 1516, apresentava inicialmente qua-
renta cantos. O sucesso desta primeira edi¢do levou Ariosto a preparar uma segunda,
publicada em 1521, na qual procedeu a algumas modificagdes. Apds a publicagdo da obra
de Bembo, Prose della Volgar Lingua (1525), Ariosto faz uma nova revisdo do seu poema
e somente em 1532 surge a nova e definitiva edigdo do Orlando Furioso (Corréa, 2014:
37-38).

¢ Recorde-se que a controvérsia provocada em Italia pela obra destes dois autores deu
origem a um acalorado debate entre aqueles que defendiam o Orlando Furioso e os que
preferiam a Gerusalemme Liberata, numa polémica que se manteve acesa até ao século
seguinte. Essa controvérsia foi inicialmente provocada pela publica¢do, em 1584, de um
texto escrito por Camillo Pellegrino intitulado Carrafa overo dellepica poesia, no qual
defendia a superioridade da Gerusalemme em relagdo ao Orlando Furioso, desqualifican-
do este tltimo como um poema heroico de acordo com o paradigma aristotélico. Nao
demoraria muito para que, no mesmo ano, os académicos da Academia della Crusca
fizessem publicar, em defesa de Ariosto, uma resposta de Leonardo Salviati ao texto de
Pellegrino, dando inicio a uma ampla e acesa polémica que adentraria o século imediato.
A partir de entdo, aparecem em cena varias refutagdes ao texto de Salviati, incluindo
uma réplica de Pellegrino e de outros criticos, nomeadamente Giulio Ottonelli, Orazio

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 219 A recegdo de Ariosto e Tasso

dos em matéria de poesia, e a sua presen¢a nio deixou de ser menos
significativa na Peninsula Ibérica nos séculos XVI e XVII. Obras como
La Araucana (primeira parte, 1569) de Alonso de Ercilla, Las ldgrimas
de Angélica (1586) de Luis Barahona de Soto, La hermosura de Angélica
(1602) de Lope de Vega, EIl Bernardo (1624) de Bernardo de Balbuena
testemunham, por exemplo, uma certa fortuna do poema de Ariosto em
Espanha (Miranda, 1990: 59).

No que diz respeito a presenca deste poema épico-cavaleiresco
em Portugal, José da Costa Miranda refere, nos seus Estudos luso-ita-
lianos (1990), que a inclusdo quer do Orlando Furioso quer do Orlando
Innamorato, de Boiardo, no Index portugués de 1581 atesta “quanta re-
percussdo os dois Orlandos haviam logrado alcangar em Portugal, entre
as gentes de todos os estratos sociais, nesses e em anteriores tempos do
século XVI” (Miranda, 1990: 27). Ambos os poemas voltam a ser inclui-
dos no Index de 1624, testemunhando mais uma vez a fama e o apreco
dos leitores portugueses pelos Orlandos, sobretudo pelo Furioso, cuja
enumeracdo das partes a serem expurgadas “afigura-se reveladora de um
agugcar da atividade censdria, expressa a partir de uma intensa pormeno-
rizagdo antes ndo usada. Rigor que revelaria o quanto o Orlando Furioso
continuava a ser estimado pelos leitores e solicitava a0 mesmo tempo um
extremo cuidado da parte dos inquisidores” (Miranda, 1990: 28).

José da Costa Miranda demonstra, desse modo, que mesmo a
atmosfera de censura ou de repudio das obras cavaleirescas nao con-
seguiu evitar um manifesto apego ao Orlando Furioso em Portugal, no
decurso do século XVI, o que pode ser observado, entre outros fatores,
pelas vérias edi¢des quinhentistas desse poema localizéveis em bibliote-
cas portuguesas. Na consulta que fez a alguns exemplares pertencentes a
Biblioteca Nacional de Portugal e a Biblioteca da Academia das Ciéncias
de Lisboa, Miranda refere inclusive que alguns deles sdo provenientes de
bibliotecas conventuais, como a do Monte Olivete, a de S. Francisco de
Xabregas e a do Convento de Jesus, esta ultima integrada na Biblioteca

Lombardelli e Malatesta Porta, cujos textos serdo posteriormente refutados por Salviati
(Bognolo, 2018: 7-8).

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 220 A recegdo de Ariosto e Tasso

da Academia das Ciéncias de Lisboa. Ainda que sejam instituigdes mas-
culinas, ndo deixa de ser curioso observar, como o proprio autor destaca,
<« . .

que uma obra de certo modo audaciosa, como o Orlando Furioso, nos
surja a fazer parte, com muita regularidade, de bibliotecas de casas reli-
giosas” (Miranda, 1990: 52).

Outro fator que pode servir para testemunhar o favor que o poe-
ma de Ariosto alcangou ainda naquela centdria sdo as alusdes ao seu
poema encontradas, por exemplo, nas cartas de Sd de Miranda a Ant6nio
Pereira e a Jorge de Montemor, na obra Espelhos de Casados (1540) de
Jodo de Barros, nas cartas de Diogo Bernardes’ e em alguns livros de
cavalaria® que este século produziu. Relativamente a literatura portugue-
sa do século XVII, registem-se os poemas Malaca Conquistada (1634),
de Francisco de S4 de Meneses; a Ulisseia (1636) de Gabriel Pereira de
Castro; o Viriato Trdgico (1699) de Bras Garcia de Mascarenhas; e o El
Macabeo (1638) de Miguel da Silveira, que conciliaram na estrutura e
em varios episddios de seus poemas tracos de um aprendizado colhido
quer de Ariosto, quer de Torquato Tasso (Miranda, 1990: 59). Tal facto
denota:

a forca atrativa de Ariosto ou de Tasso (...), exemplificando como nio seria
facil ao poetas lusitanos, ainda se colocados diante de um sublime magisté-
rio poético qual o de Camdes, libertarem-se dos ensinamentos ou da magia
poética de um Ariosto ou de um Tasso, ambos contraditdrios entre si, con-
denados por vérias de suas facetas, mas sempre poderosissimos modelos de
grande poesia. (Miranda, 1990: 59)

7 Nomeadamente, na Carta a Pero de Andrade Caminha, na morte do Doutor Anténio
Ferreira; numa Carta a Dom Gongalo Coutinho; na Carta a Jodo Rodrigues de Sé de Me-
neses; e na Carta ao Conde de Monsanto (cf. Miranda, 1990: 182-183).

8 Para além desses, José da Costa Miranda (1990:58) menciona também a Crénica do
Imperador Clarimundo, de Jodo de Barros; o Memorial das Proezas da Segunda Tavola
Redonda, de Jorge Ferreira de Vasconcelos; e o prologo a novela de Dom Duardos de
Bretanha. Terceira parte da Chronica de Palmeirim de Inglaterra, de Diogo Fernandes. A
proposito da presenga do Orlando Furioso nestas trés obras, conferir o texto de Almeida
(2007: 227-241).

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 221 A recegdo de Ariosto e Tasso

Apesar do seu sucesso, 0 poema ariostesco estava condenado a
um estatuto menor no 4mbito da doutrina classicista do épico. Um dos
aspetos mais criticados foi o da multiplicidade de personagens e agdes e
a presenca do fantastico cavaleiresco, fatores que implicaram o seu poste-
rior desprestigio, a luz da interpretagdo humanista da Poética, que impu-
nha como um dos principios basicos da exceléncia do género a unidade
de agdo. De facto, apos a redescoberta dos postulados aristotélicos na
Europa, o debate sobre o épico esteve centrado na estrutura das compo-
si¢oes, em que o primado da unidade de agdo acabou por o afastar do
modelo cavaleiresco (marcado pela multiplicidade de episddios e pela
abundéncia de elementos romanescos e fantasticos), pelo que a Gerusa-
lemme Liberata se afirmou como modelo que se viria a impor em Italia,
em finais de Quinhentos.

A critica literaria portuguesa de Seiscentos nao deixara de evo-
car o Orlando de Ariosto nos comentérios que faz a Os Lusiadas, dando
conta das preocupagdes sentidas quanto ao respeito pelas normas tradi-
cionais —difundidas por varios autores com base na doutrina de Aris-
toteles— e aos processos poéticos ligados ao romanzo. Severim de Faria,
Pires de Almeida,’ Faria e Sousa, Jodo Franco Barreto, Manuel de Galhe-
gos e Frei André de Cristo sdo alguns dos nomes que, naquela altura, ndo
se isentaram de apontar criticas ao Orlando Furioso (Pires, 1982; Pires,
2006). Contudo, o que os moveu foi, sobretudo, o desejo de demons-
trar a superioridade d’Os Lusiadas em relacdo aos demais poetas épicos
contemporaneos. Entretanto, os seus comentarios servem para sublinhar
aqueles pardmetros que ndo sé serviam para distinguir o “poema épico”
do romanzo, mas também evidenciavam os fatores que, na conjuntura
religiosa e no pensamento estético-literario da altura, contribuiram para
um gradual silenciamento do Furioso e uma elevagdo da Gerusalemme
Liberata, a qual sera concedido, ao lado d’Os Lusiadas, um lugar suma-
mente honroso.

° Pires de Almeida ndo emite juizos completamente negativos em relagdo ao Orlando Fu-
rioso, pois reconhecia que o “Romanco era espécie diferente do Poema herdico, a quem
Aristoteles ndo alcangara, e que por isso mesmo nao era obrigado as regras, que ele dera
ao mesmo” (Amora, 1995: 238).

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 222 A recegdo de Ariosto e Tasso

Tal como refere Hélio Alves (2001: 78), quando a critica literaria
se apercebeu de que, na Gerusalemme, Torquato Tasso vazava o velho
padrdo de Virgilio e a nueva poesia sob a forma de uma confluéncia qua-
se ideal, o Orlando Furioso foi deixando, gradualmente, de ser objeto de
imita¢do direta, sendo substituido cada vez mais pelo poema de Tasso.
De facto, este poeta italiano havia alcangado um ponto ideal de conver-
géncia entre a poesia épica classica e a poesia épico-cavaleiresca, res-
peitando, a0 mesmo tempo, os preceitos aristotélicos e os ensinamentos
dos grandes mestres do género “numa engenhosa rela¢ao de elementos
romanescos e classicos” (Miranda, 1990: 142) que superava o que Ariosto
havia construido. A partir de Tasso, podemos entdo considerar a distin-
¢do de dois periodos na consolidagido do cddigo do épico: o primeiro,
marcado pelo esforco de confluéncia dos modelos virgilianos e arios-
tescos; e o segundo, em que se deteta a substituicdo desse esforco pela
emula¢ao da Gerusalemme Liberata, que “passava a dispor de um outro
primado qual o de ser considerada como um moderno poema exemplar-
mente ‘aristotélico, apresentando-se, dessa forma, como um novo mo-
delo para uma ambicionada renovagdo da poesia épica” (Miranda, 1990:
145).

A sedimentacio das teorias sobre o poema épico ird contribuir
cada vez mais para uma maior exalta¢do da Liberata em detrimento do
Orlando Furioso, visto que o poema de Tasso conjugava melhor as com-
ponentes normativas aristotélicas com a forma virgiliana, acrescentan-
do-se ainda a vantagem de articular conteudos cristdos, o que, em tem-
pos de Contrarreforma, era um fator que contribuia para uma melhor e
mais alargada rececdo de sua obra. Talvez por esse motivo a familiarida-
de com Tasso tenha sido, na Peninsula Ibérica, relativamente mais ampla
do que a verificada com Ariosto (Rossi, 1944: 37-38), o que pode ser
justificado, entre outros fatores, pelo facto de, neste pais, assim como em
toda a Peninsula Ibérica, a Gerusalemme Liberata constituir um poema
épico cristdo, estando mais préxima da mundivisdo religiosa de Seiscen-
tos do que do fantasioso mundo ariostesco. Sublinhe-se que, em 1682,
foi dada a estampa a primeira versdo impressa da Gerusalemme Liberata,
evidenciando-se assim o interesse suscitado por esse poema em solo lusi-

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 223 A recegdo de Ariosto e Tasso

tano naquele século, quando comparado com o que sucedeu ao Orlando
Furioso, que ndo chegou a ser trasladado para a lingua portuguesa no
século XVI, nem no XVII, ao contrario do que sucedeu em Espanha.

Em Portugal, a rece¢do da Gerusalemme Liberata pode surpreen-
der-se a partir de finais do século XVI e durante todo o século XVII,*
tendo sido objeto de tradugdo e imitagao por varios poetas lusitanos. A
evidente aproximagéo e familiaridade com o poeta italiano condicionou
a composic¢do de alguns dos poemas épicos seiscentistas que, entretanto,
foram surgindo. Giuseppe Carlo Rossi (1944), no seu estudo intitulado
A poesia épica italiana do século XVI na Literatura Portuguesa, regista
a influéncia de Torquato Tasso em pelo menos dez poemas, a saber: O
Condestabre, de Francisco Rodrigues Lobo; Affonso Africano, de Vasco
Mousinho de Quevedo Castelo Branco; Espafia Libertada, de Bernarda
Ferreira de Lacerda; Malaca Conquistada, de Francisco de Sa de Mene-
ses; Novissimos do Homem, de D. Francisco Child Rolim de Moura; Ulis-
seia, de Gabriel Pereira de Castro; El Macabeo," de Miguel da Silveira;
Virginidos, de Manuel Mendes de Barbuda e Vasconcelos; Destruigdo de
Espanha, de André da Silva Mascarenhas; e Viriato Trdgico, de Braz Gar-
cia de Mascarenhas. Sem pretender pontuar cada um dos aspetos que,
nestas obras, revelam a influéncia da matriz tassiana, ja que Rossi assim
o fez em seu estudo, importa referir os pardmetros mais frequentemente
realcados, como a unidade de agéo, o inicio in medias res, o respeito pela
verdade histdrica e a invocacdo aos santos. Esses aspetos apontam para
um evidente acolhimento e apropriacdo das caracteristicas tassianas e
de regras que irdo conduzir a uma reorienta¢do do cédigo do épico em
Portugal.

De facto, ndo deixa de ser evidente a familiaridade da tradi¢do
épica portuguesa com a obra do poeta italiano, quer pela fidelidade as
regras —como a da unidade de assunto—, quer pelo jogo de reminis-

10 Sobre a recegdo de Torquato Tasso na poesia épica portuguesa do Barroco e Neoclas-
sicismo, Ferro (2004).

' De acordo com Rossi (1944: 47), o poema EI Macabeo é aquele que se encontra mais
perto da Gerusalemme Liberata, “quer na maneira de o autor escolher o assunto, quer na
de o ter desenvolvido no conjunto e nos pormenores”.

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 224 A recegdo de Ariosto e Tasso

céncias que conduzem ao reconhecimento de uma série de afinidades
entre a épica lusa e a Gerusalemme Liberata. Corroborando os estudos
de Rossi, Manuel Ferro afirma que a partir da Elegiada (1588) de Luis
Pereira Branddo, “rara é a epopeia que nao revele aspetos, ecos, reminis-
céncias, parafrases de passos e frases, que contribuem para a caracteriza-
¢do de personagens, a construcdo de episddios e situagdes, em que mais
de perto ou mais de longe néo se siga o0 modelo tassiano” (Ferro, 2004:
33). Até mesmo as mais tardias, do século XVIII, deixam transparecer
alguns aspetos do poema italiano como, por exemplo, a Brasileida (1759)
de Domingos da Silva Teles, o Uraguai (1769) de Basilio da Gama, e o
Caramuru (1781) de José de Santa Rita Durio (Ferro, 2004: 36).

Convém notar, entretanto, que esses poemas épicos ndo estdo
isentos da influéncia da obra de Ariosto. Muito pelo contrério, os ecos
sao bastante significativos em varios deles, inclusive n’Os Lusiadas, como
alias tem sido observado pela critica portuguesa, e se verifica nos pro-
prios poemas de Soror Maria de Mesquita Pimentel, como haveremos de
ver oportunamente. Giuseppe Carlo Rossi (1944: 47) considera, contu-
do, que a familiaridade da tradicdo poética portuguesa com o Orlando
Furioso pode ser considerada relativamente menor que a dos paises cuja
literatura épica ndo atingiu a exceléncia d’Os Lusiadas, como em Espa-
nha, por exemplo.

Ainda que os cédigos de matriz tassiana passem a servir de re-
feréncia para aqueles que se ocupavam do género épico, observar-se-a
que tanto o Orlando Furioso como a Gerusalemme Liberata ndo deixam
de conviver na textualidade da literatura épica de Seiscentos. De facto,
como demonstra Giuseppe Carlo Rossi (1944), em muitas dessas obras
identificar-se-4 uma confluéncia desses modelos e também do poema
camoniano que, em Portugal, serd erigido como modelo a partir de finais
do século XVI. Nos memoriais de Soror Mesquita Pimentel, conforme se
vera adiante, notar-se-a o encontro dessas matrizes, apontando para uma
influéncia nio s6 de Torquato Tasso, mas também de alguns resquicios
de Ariosto, nomeadamente na maneira como a poeta encerra cada um
dos cantos ao interromper o assunto e projetando-o para o canto seguin-
te, caracteristica épica que explicitamente remete ao Orlando Furioso.

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 225 A recegdo de Ariosto e Tasso

2. O Concilio Infernal de Tasso reinventado por Soror Mesquita Pi-
mentel

Ainda que bem menos expressivos que os d’Os Lusiadas, os ecos
da Gerusalemme Liberata de Torquato Tasso nos poemas de Soror Mes-
quita Pimentel ndo sdo dificeis de perceber. Com efeito, também entre a
obra da religiosa de Evora e a de Torquato Tasso se estabelecem algumas
relacdes intertextuais, nomeadamente no que respeita a imitagdo e ao
reaproveitamento do episdédio do Concilio Infernal. Este episodio, que
se encontra narrado no Canto IV da Gerusalemme, serviu de fonte para
a construcdo do episdédio que antecede a tenta¢do de Cristo no deserto,
narrado no Canto II do Memorial dos Milagres. Os paralelismos que se
estabelecem entre ambas as passagens nao deixam duvidas de que Soror
Mesquita Pimentel nio s6 conhecia o poema italiano, como pretendeu
também filiar a sua obra, por meio da alusdo intertextual, ao modelo
épico de Tasso.

Os Evangelhos Sindticos'? apenas referem que, apds ter sido ba-
tizado por Jodo Batista no Jordado, Cristo, movido pelo Espirito Santo,
seguiu em dire¢do ao deserto da Judeia e l4 permaneceu em jejum du-
rante quarenta dias e quarenta noites, periodo no qual foi tentado trés
vezes pelo Demonio. Ora, embora ndo ultrapasse os limites da narrativa
neotestamentdria, a religiosa de Evora recria este episédio de maneira
algo extraordindria, introduzindo, no seu inicio, uma espécie de Con-
cilio Infernal inspirado na epopeia de Tasso, cuja presenca se faz sentir
particularmente nos caracteres monstruosos que marcam a apari¢do de
Lucifer na agdo e no seu discurso indignado, quando convoca a sua le-
gido de demonios.

Com efeito, no Conselho Infernal narrado no Canto IV da Geru-
salemme Liberata de Tasso, Plutido (nome adotado por Tasso para indicar
Lucifer) convoca nas profundezas inferiores um “concilio orrendo”, para
impedir o sucesso do empreendimento dos cruzados. Também no Can-
to II do Memorial dos Milagres Lucifer convoca o “mau bando falaz de
seus sequazes” para um ‘“conselho horrendo” para debater a divindade de

2 Mt 4:1-11, Mc 1:12-13 e Lc 4:1-13.

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 226 A recegdo de Ariosto e Tasso

Cristo e planejar a sua batalha contra o filho de Deus. Desde logo é no-
toria a semelhanga do adjetivo e da sua posi¢do face ao nome. Torquato
Tasso comega por descrever o aspeto aterrorizante de Satands, a quem
todos os outros temem: olhos vermelhos (“rosseggian gli occhi”), barba
grande e espessa (“gl'involve il mento e su l'irsuto petto/ ispida e folta la
gran barba scende”), boca suja de sangue que se abre como uma caverna
(“e in guisa di voragine profonda/ sapre la bocca d’atro sangue immon-
da”). Ainda que a narradora dos memoriais ndo dedique tantos versos a
descrigdo de Lucifer, a sua figura ndo é menos perturbadora que a des-
crita por Tasso, sendo sugestivas as retomas de termos, tragos e lugares:

Eis que naquele abismo tenebroso,

Caverna imunda, escura, triste e cega

Se ouviu um trovio fero e temeroso

Cujo horrendo tremor nalma se emprega;

Ali donde o brilhante sol fermoso

E alua argentada nunca chega,

Ali donde com langas vio tirando

Que em fogo de alcatrio se estio queimando;"

O Diabo de Mesquita Pimentel mantém, ai, a mesma majestade
do solene Plutdo de Tasso. Assim como na Gerusalemme Liberata (IV, 3)
a sua entrada é anunciada por um “rauco suon de la tartarea tromba”, no
Memorial dos Milagres (I, 25) a entrada de Lucifer é antecipada por um
“trovio fero e temeroso” que causa “tremor nalma’”, do mesmo modo que
a “tartarea tromba” faz tremer (“treman”) “le spazione atre caverne”. Tas-
so refere que a voz tenebrosa de Plutdo-Lucifer abalava o abismo (“e ne
tremar gli abissi”), de modo que todos silenciavam e até os rios infernais
paravam o seu curso.

Mentre ei parlava, Cerbero i latrati
Ripresse, e I'Idra se f& muta al suono;
Resto Cocito, e ne tremar gli abissi,

E in questi detti il gran rimbombo udissi'

'3 Pimentel (2014: Canto II, est. 25, fl. 123), grifos meus.
!4 Tasso (2009: Canto IV, est. 8), grifos meus.

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 227 A recegdo de Ariosto e Tasso

Igualmente, também no Memorial dos Milagres os brados de Lu-
cifer se fazem sentir por toda a gruta escura (“larga gruta atordoada”),
provocando tremor no cio Cérbero e interrompendo o curso do mesmo
rio Cocito e do Aqueronte.

Nesta lagubre, triste e vil morada

Em cessando o trovio fero e disforme
A formidavel voz desentoada

De Lucifer soou mais que ele enorme;
Ficou a larga gruta atordoada
Tremeu o cio Cérbero que nido dorme.
Aqueronte e Cocito se pararam

As trés filhas da Noite se assomaram.’

A recuperagdo de vocdbulos como abismo (“abissi”), caverna
(“caberne”), tremor (“treman”), entre outros que semanticamente reme-
tem para o barulho do som, como estrondo (“rimbombo”), gritos (“stri-
dendo”), trovao/raio (“folgor”) permite-nos aproximar a descri¢ao do
Concilio Infernal feita por Soror Mesquita Pimentel da narrativa de Tor-
quato Tasso. Em ambos os poemas, tais vocdbulos projetam a visdo in-
fernal e sombria do reino do submundo, onde triunfa Satanas. O aspeto
perturbador deste episddio faz-se ainda sentir nas palavras da religiosa
de Evora, que assim refere em tom de lamento: “Ai triste como o vou su-
tilizando” (I, 33), que também faz ecoar o verso “ahi quanto a ricordalo
¢ duro” (IV, 10), da Gerusalemme Liberata.

Assim como, no poema italiano, Plutdo-Lucifer, para excitar a ira
dos demonios e justificar o motivo do concilio, recorda que Deus os ha-
via lan¢ado no abismo infernal para dar lugar ao “l'uom vile e di vil fango
in terra nato” (Tasso, 2009: canto IV, est. 10), no Memorial dos Milagres a
cllera de Lucifer é motivada pela inveja e despeito de ter sido precipitado
dos céus, de modo que na abertura do seu discurso ele recorda, com res-
sentimento, a sua expulsdo do paraiso celeste e o facto de Cristo ser “tdo
endeusado”. Satands argumenta que a presenca de Cristo na terra punha
em risco o seu império e, por isso, teme que a sua altivez seja destruida:

1> Pimentel (2014: Canto I, est. 26, fl. 124), grifos meus.

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 228 A recegdo de Ariosto e Tasso

“S6 pera destruir nossa altiveza/ E p6r em impropério nosso estado” (Pi-
mentel, 2014: canto II, est. 32, fl. 127).

Consumindo-me estou de inveja e ira

Porque ndo s6 quis Deus precipitar-me

Dagquele alto lugar que possuira

Se ndo quisera dele deserdar-me,

(Mas tanto contra mim males conspira)

Ai que ndo sei se chegue a declarar-me

Que cuido ja na terra determina

De nosso grande império ser ruina.(Pimentel, 2014: Canto II, est. 31,
fl. 126)

Onde Soror Mesquita Pimentel parece inovar em relagdo ao Con-
cilio Infernal de Tasso é na parte em que Lucifer dialoga com Belzebu, “o
mais principal do negro bando” (II, 33). Ao longo de dezanove estrofes
(IL, 33-52), ambos aparecem, no texto portugués, a debater sobre a legi-
timidade da divindade de Cristo, enquanto filho de Deus. Lucifer esta
convencido de que Jesus é verdadeiramente o filho de Deus, no entan-
to, Belzebu tenta convencé-lo do contrario, apontando as fragilidades de
Cristo. Para ter a certeza, Lucifer decide entdo tentar Cristo no deserto,

pondo a prova a sua fortaleza e divindade:

Porém hei-de fazer disso pesquisa

E ver o que dai se me resulta

Pera saber se é Deus ousei tentando

Novas tracgas e enganos maquinando.(Pimentel, 2014: Canto II, est. 48,
fl. 132)

Se na Gerusalemme Liberata a intengdo de Lucifer é proteger o
seu império, pois a expansdo dos cristdos fazia reduzir o nimero de al-
mas destinadas ao inferno, no Memorial dos Milagres Lucifer teme tam-
bém que o reinado de Cristo na terra determine o fim do seu império e
a sua completa expulsdo do mundo: “E se Deus é de majestade suma/E
quis a Terra vir por maltratar-nos,/E quer que o nosso império se con-
suma/Pera também do mundo despojar-nos” (Pimentel, 2014: Canto II,
est. 49, est. 132). Assim, para além do desejo de recuperar as honras que

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 229 A recegdo de Ariosto e Tasso

perdeu, o 6dio por Deus e seu filho é o motivo comum que leva tanto o
Diabo de Tasso como o de Mesquita Pimentel a dar inicio a uma série
de acontecimentos com a inten¢do de causar a destrui¢do e ruina entre
0s cristaos.

Para alcancar o seu intento, em ambos os poemas, o ministro dos
danados utiliza todas as estratégias do engano para perseguir seus fins de
perdi¢do. Na Gerusalemme, no final do Concilio Infernal, os demdnios
saem para a terra, sendo comparados a uma grande e ameagadora tem-
pestade que escurece o céu e perturba o mar e a terra: “come sonanti e
torbide procelle/che vengan fuor de la natie lor grotte/ad oscurar il cielo,
a portar guerra/a i gran regni del mar e de la terra” (Tasso, 2009: Canto
IV, est. 18). Eles tentam corromper e dividir os cruzados utilizando as
“armas do engano” E ai que entra a figura da bela Armida, que é envia-
da ao campo de batalha pelo seu tio Idraonte, o rei de Damasco, com a
missio de distrair os cavaleiros cristaos, seduzindo-os com a sua beleza e
sensualidade. No Memorial dos Milagres, por sua vez, ap6s dialogar com
Belzebu, Lucifer ird utilizar também a sua artimanha para tentar Cristo
no deserto. Mesquita Pimentel descreve a entrada de Satands no campo
de batalha. Se na Gerusalemme foi a bela Armida a “arma” usada para en-
ganar os cruzados, nos Milagres as armas (“trés fortes langas”) utilizadas
por Lucifer sdo, entretanto, a gula, a vangldria e a ambicao, com as quais
tentard, sem sucesso, “vencer ao triunfante” A partir de entdo, a poeta
comega por narrar as trés tentagdes de Cristo nos moldes de uma grande
batalha épica,' em que Lucifer tenta, obstinadamente, atingir Cristo com
as lancas que traz armado. Cada uma dessas lancas representa, simboli-
camente, uma tentagao.

A aparigdo da figura de Lucifer no Concilio Infernal do Memorial
dos Milagres incorpora a narra¢ao um plano sobrenatural que abandona
o padrdo das epopeias classicas e o maravilhoso pagédo de Virgilio e Ca-

'* Embora o relato deste episddio seja aqui recriado com detalhes de grande riqueza
imaginativa, Soror Mesquita Pimentel ndo deixa de seguir a narrativa dos Evangelhos,
sobretudo o de Mateus e o de Lucas, nos quais a autora se baseia para descrever as tenta-
¢es, os detalhes das conversas entre Jesus e o Diabo e 0 momento final em que os anjos,
apos a saida de Lucifer, ddo algum sustento para Jesus.

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 230 A recegdo de Ariosto e Tasso

moes, para incorporar o maravilhoso de Tasso, habitado pelos anjos e de-
monios do Cristianismo. Embora nos Evangelhos o Diabo nunca aparega
descrito, neste epis6dio em particular, a poeta desenha um retrato da-
quele que é o verdadeiro antagonista de Cristo na batalha do Bem contra
o Mal, entre o Céu e o Inferno. E a intervengdo diabélica de Lucifer que
ird mover os acontecimentos da trama épica e justificar a missdo salvifica
de Cristo enquanto oposi¢ao ao seu poder.

Soror Mesquita Pimentel assimila assim as inovagdes de Tasso,
ao nivel do maravilhoso cristdo, o que nio quer dizer que a influéncia do
poeta italiano sobre a sua obra esteja limitada ao epis6dio que acabamos
de analisar. Somente uma abordagem mais abrangente e aprofundada
de ambos poemas nos permitiria identificar e analisar as varias relacdes
possiveis entre os Memoriais e a Gerusalemme Liberata, objetivo este que
ndo caberia no espaco deste trabalho. Consideramos, no entanto, que
o reaproveitamento do Concilio Infernal tassesco nos dd uma amostra
de como Mesquita Pimentel enriquece a narrativa biblica com quadros
e temas tradicionais, como assim fizeram os seus precedentes épicos.
Exemplos como este ilustram nao sé a vitalidade criadora de Mesquita
Pimentel, como também o manancial de referéncias épicas que esta reli-
giosa conhecia e dominava.

3. Soror Mesquita Pimentel, leitora de Ariosto?

Entre as multiplas relagdes intertextuais que os poemas de Soror
Mesquita Pimentel nos permitem desvelar, destaca-se também o Orlando
Furioso. Nao sabemos, todavia, se algumas referéncias que a sua obra
deixa perceber sdo produto de uma leitura de primeira ou de segunda
mao, ja que também Camoes e Tasso,"” assim como outros poetas seus
contemporaneos, tiveram em Ariosto uma fonte de inspiracao.

17%(...) Observa-se de facto que o Orlando Furioso é o mais importante modelo poéti-
co d’Os Lusiadas, a par da epopeia virgiliana. (...) Pormenorizando, podemos apontar,
como exemplos do influxo estrutural do Furioso n’Os Lusiadas, pelo menos a estrutura
de contetido e 0 modo de representagido do Canto terceiro e grande parte do quarto, as

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 231 A recegdo de Ariosto e Tasso

Se para Camdes, conforme sublinha Isabel Almeida (2008: 39),
“néao era licito (...) exibir a loucura com a qual o narrador de Orlan-
do Furioso brinca com leveza” também e sobretudo para Mesquita Pi-
mentel seria inapropriado tomar como matéria de um poema épico de
assunto religioso o imagindrio medieval e cavaleiresco celebrado numa
obra como o Orlando. Afinal, o espa¢o ideoldgico penetrado por Ludo-
vico Ariosto ndo poderia, pois, ser incorporado pela religiosa de Evora
num poema sobre a vida de Cristo, cujo heroismo patenteia dimenséo e
contornos diferentes dos tematizados no romanzo ariostesco (e na ge-
neralidade da poesia épica de matriz classica e renascentista). Afinal de
contas, o tipo especifico de heréi cavaleiresco que Orlando representa
(o paladino) é algo incompativel com o modelo de heréi cristdo que, a
partir de finais do século XVI, o contexto contrarreformista e o poema
de Torquato Tasso viriam a sedimentar.

No entanto, isso ndo impediria que a autora adotasse do poe-
ta italiano alguns processos. Aquele em que se verifica de forma muito
evidente o influxo de Ariosto é, por exemplo, a forma como a narradora
encerra cada canto ao longo dos trés memoriais, interrompendo a narra-
tiva como que para recobrar o folego para a retomar no canto seguinte.
Tal caracteristica assinala uma influéncia direta do autor do Orlando que,
no final de cada canto, suspende a narra¢do para lhe dar continuidade no
canto seguinte:

Ben si spezz0, ma tanto la sostenne,

che ‘1 suo favor la liberd da morte.

Giacque stordita la donzella alquanto,

Come io vi seguird ne laltro canto. (Ariosto, 2010: Canto II, est. 76)

Poi chella fu di nuovo domandata

chi l'avea trata a si infelice sorte,

Incomincio con umil vocé a dire

Quel ch’io vo’ all’altro canto differire. (Ariosto, 2010: Canto IV, est. 72)

cavalarias do sexto e as pinturas dos herois preparadas no sétimo e descritas no oitavo”
(Alves, 2001: 334-335).

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 232 A recegdo de Ariosto e Tasso

E interessante observar a polivaléncia e a expressividade que este
recurso a “pena cansada” de Ariosto assume nos poemas de Soror Mes-
quita Pimentel. De facto, a narradora encontrou nele uma mais valia,
atribuindo-lhe uma importancia enorme, porque lhe permitia, entre ou-
tras coisas, recobrar o félego (“E eu me deixo ficar: porque entretanto/
Possa alento cobrar para outro canto”(Pimentel, 1639: Canto IX, est. 97,
fl. 142), preparar-se para outro canto (“Me quero preparar para outro
canto” (Pimentel, 2014: Canto XI, est. 78, fl. 432)), rezar e meditar em
Cristo (“Quero siléncio ter deixando o canto” (Pimentel, 2014, Canto
I, est. 86, fl. 114); “Quero tomar alento pera ao pranto/Que entdo devo
fazer deixando o canto”(Pimentel, n.d.: Canto VIII, est. 80, fl. 471) e,
consequentemente, levar também o leitor a contemplagdo e meditagéo.
Por ser uma narradora mulher, tal estratagema também serve a explicita-
¢do da sua incapacidade (ou, talvez, indignidade) de tratar de temas mais
exigentes. Nesse sentido, mais do que assinalar o fim do canto, este meca-
nismo de encerramento ariostesco adquire, em Soror Mesquita Pimentel,
um carater mais dindmico e expressivo que varia conforme a narrativa
avanca ou de acordo com o tema focalizado.

Um exemplo bastante elucidativo desta variacio expressiva é a
mudanga de animo da narradora ao longo dos trés poemas. No Memo-
rial da Infancia, a transicdo de um canto para o outro é muitas vezes
marcada por um certo entusiasmo, pressa, &nimo... em cantar os triunfos
do Amor Divino (“E eu que outro triunfo sacrossanto/Quero ja comegar,
deixo este canto” (Pimentel, 1639: Canto I, est. 97, fl. 17). Entusiasmo
que, entretanto, vai escasseando a medida que avanga a narrativa dos
memoriais, convertendo-se em uma relativa solenidade ao tratar dos
seus Milagres (“Quero o plectro deixar e me levanto/Para aplicar a voz a
novo canto” (Pimentel: 2014, Canto II, est. 103, fl. 151)) e, posteriormen-
te, em choro, ao relatar a dolorosa Paixdo de Cristo: “Nossas culpas mor-
tais eu com pranto/Vou em seu seguimento e deixo o canto” (Pimentel,
n.d.: Canto II, est. 122, fl. 346v); “Quero por dar motivo a novo pranto/
Dar fim a este meu inculto canto” (Pimentel, n.d.: Canto IV, est. 304, fl.
392).

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 233 A recegdo de Ariosto e Tasso

Outro procedimento da obra de Ariosto que podemos descobrir
nos poemas de Mesquita Pimentel (e que também foi usado frequente-
mente por Camoes) sdo os epifonemas, em que a voz da poeta frequen-
temente surge em meio a narragao para introduzir uma reflexdo moral.
Em Camdes, estes aparecem normalmente, com exce¢do do Canto II,
no final de cada canto. Recorde-se, por exemplo, o famoso episdédio do
Canto IV, em que Camdes, através da figura do Velho do Restelo, censura
a ambi¢do humana e os seus males, que poderiam trazer consequéncias
nocivas para Portugal (Camdes, 2010: 95-104). Aos olhos de varios criti-
cos, este tipo de “interven¢do” era prejudicial a narragdo. José Agostinho
de Macedo, a proposito da estrofe 140 do Canto III, criticou Camdes por
ter interrompido “o interessante fio desta narragao, tdo interessante para
o Rei de Melinde, que nio queria perder uma palavra, e comega o Poeta
um daqueles sermdes com que costuma ou principiar, ou acabar seus
Cantos, e que nenhuma relagdo ou ligagdo tem com a agdo principal,
erro que nasceu em Camdes da servil imitacdo de Ariosto” (Macedo,
1820: 201-202)". De facto, Ariosto assim procede em varios momentos
do Orlando Furioso, interrompendo a narrativa para expor o seu posi-
cionamento diante dos factos narrados, abarcando véarios temas, “desde
aqueles que remetem aos acontecimentos histdricos contemporaneos
ao autor até assuntos referentes a subjetividade humana” (Corréa, 2014:
103).

Quer tenha sido este um influxo direto do Orlando Furioso ou
mediado pelos Lusiadas, a pratica de tais epifonemas nos memoriais
nio deixa de ser uma heranca do modelo de Ariosto. Com efeito, So-
ror Pimentel interrompe em varios momentos a sua narrativa, ora com
consideragdes que refletem a sua condigdo de religiosa e a mentalidade
do seu tempo, ora comparando-se a algumas personagens e desejando
ocupar o lugar delas. Pimentel critica o “amor cego e mundano’, a “nossa
ingratidao”, o pecado que deu morte a Cristo. No Canto III do Memo-

18 O autor acrescenta ainda que “nunca, ou rarissimas vezes deve o Poeta na Epopeia ou
falar de si, ou misturar, com suas reflexdes ao que vai representando. Virgilio foi muito
parco, e apenas em dois lugares introduziu estas reflexdes (...)” (Macedo, 1820: 201-202,
grafia atualizada).

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 234 A recegdo de Ariosto e Tasso

rial da Paixdo, a narradora medita sobre a passagem em que Cristo, no
monte Getsémani, encontra os discipulos a dormir, ao invés de vigiarem
com ele. Ai, ela chama a atengédo para o facto de que nds (incluindo-se a
si mesma) também estamos a dormir, permitindo a entrada do pecado,
quando na verdade deveriamos orar e vigiar, assim como fez Cristo pela
nossa salvagao.

Neste mistério fica declarado

A quem quiser ter bom conhecimento

Quanto de nos salvar Deus tem cuidado

E nos da salvagio esquecimento,

Pois que quando ele estd mais desvelado

Por nos dar do pecado vencimento

Entdo dormimos n6s mais descuidados

No sono dos deleites e pecados. (Pimentel, n.d.; Canto III, est. 160, fl.
156)

Noutras passagens, sobretudo naquelas em que o episédio nar-
rado pede um maior encarecimento, a voz da narradora assume o lugar
discursivo num tom particularmente afetivo, em que expressa um arden-
te desejo de Deus. De facto, ela anseia estar em sua companhia, tocar nas
suas maos' e beber das suas lagrimas, como no momento em que Cristo
chora a morte de Lazaro:

Oh mil vezes ditosa eu, se pudera

De brugos, doces lagrimas, colher-vos
E por matar a sede vos beberal

Oh quem pudera, lagrimas, beber-vos!
Oh quem divinas palavras tivera

O dom celestial de merecer-vos

' Veja-se, por exemplo, a seguinte estrofe do Memorial da Paixdo, em que a narrado-
ra, através da voz de uma “alma arrependida’, expressa o seu desejo de beijar as méos
de Cristo, aquando da sua prisio no monte Getsémani: “Com o desejo dele ponho a
boca/ Perdoai-me, Senhor o atrevimento/ Nestas divinas maos que me provoca/ Em esta
ocasido meu sentimento;/ E se sempre adora-las se me toca/ Por ter de quem vds sois
conhecimento/ Sofrei também tratd-las com brandura/ Que em vossas mios estd minha
ventura” (Pimentel, n.d.; IV, 296, fl. 390).

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 235 A recegdo de Ariosto e Tasso

Pera que mais que neve alva ficasse
Quando convosco culpas lamentasse! (Pimentel, 2014: Canto XIII, est.
56, fl. 482)

Também no Canto I do Memorial da Paixdo, por exemplo, ela de-
seja ocupar o lugar do jumento que carrega Cristo na sua entrada triunfal
em Jerusalém:

O animal mil vezes venturoso

Pois leva tdo divino caminhante

A respeito subido e precioso

E bem que a tua dita te levante;

Sem ter comparagdo és mais ditoso

Que aquele do enganoso, e cego amante
Quando passando o mar levava Europa
Mais que o signo que o Sol em Margo topa.

Se tu tiveras alma, eu me trocara

Por ti, quando tal sorte me coubera

Oh se tdo doce peso em mi levara

Que gléria, que descanso recebera. (Pimentel, n.d.: Canto I, est. 30-31,
fl. 299v)

Poderiamos dizer também que a multiplicidade de a¢des que ca-
racteriza os poemas de Soror Mesquita Pimentel se aproxima, de cer-
to modo, da liberdade de composi¢do de Ariosto,” na medida em que
ele diz pretender cantar varias agdes (e ndo apenas uma, como exigia o
cédigo do género*'): “le donne, i cavallieri, 'arme, gli amore”. Embora
o objeto principal do canto épico de Mesquita Pimentel seja a vida de
Cristo e o “triunfo do amor divino”, dirifamos que essa mesma liberda-

20 Recorde-se que Ariosto tomou algumas liberdades de composi¢do narrativa em relagdo
ao codigo do épico, na medida em que a sua obra é marcada por uma multiplicidade de
personagens e de a¢des. Tal multiplicidade de ag¢des, embora ja verificaveis nas obras de
Homero e de Ovidio, foi impulsionada, no século XVI, pela canonizagdo do Orlando
Furioso (Alves, 2001: 562).

21 Ou como assim entendia a critica coeva, ja que a unidade de herdi e a unidade de agéo
eram preceitos distintos.

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 236 A recegdo de Ariosto e Tasso

de de composi¢do também lhe permite cantar, paralelamente & vida de
Cristo, a vida e as virtudes da Virgem Maria, a de Maria Madalena e a de
outras personagens. Com efeito, alguns dos varios episédios narrados ao
longo dos trés Memoriais ndo possuem uma relagdo organica com a agdo
principal, que é a trajetéria de Cristo para a redengdo da humanida-
de. Embora as personagens focalizadas pela narradora atuem na 6rbita
de Cristo, Soror Mesquita Pimentel demonstra querer dar espago e voz
destacadas a estas “mulheres venturosas”, conforme se vé na seguinte
estrofe:

Oh nédo guardemos, musa, para tarde

(Se dos homens cantastes tanta gldria)

Das mulheres o bem, que é bem se guarde,

Por séculos eternos na memoria.

Cantemos, musa, ja que o peito arde

Por cantar os triunfos e vitoria

Que entre as obras de Cristo e seus poderes

Tiveram as ditosissimas mulheres. (Pimentel, 2014, Canto IX, est. 1, fl.
343)

Assim, sobretudo no Memorial dos Milagres, figuras femininas
como a mulher samaritana (IX, 22-54), a mulher apanhada em adultério
(IX, 56-79), Maria Madalena (todo o Canto X) e a mulher de Cananeia
(XI, 40-70) assumem um particular relevo ao longo da narragdo. Natu-
ralmente que os episédios em que estas figuras femininas se encontram
inseridas estdo relacionados com a histéria da vida de Cristo. No entanto,
tais episddios biblicos, ao serem transpostos para a moldura do épico,
permitem aproximar a obra de Soror Mesquita Pimentel do modelo de
Ariosto, na medida em que também ela celebra multiplas personagens.
Se, neste sentido, Os Lusiadas teriam beneficiado do paradigma orlandi-
no, permitindo a Camdes “cantar por extenso D. Afonso Henriques, Inés
de Castro e até os ‘feitos’ de personagens obscuras como o Magri¢o ou
Pero Rodrigues do Alandroal” (Alves, 2001: 336), também os Memoriais
de Soror Mesquita Pimentel tiram partido deste tipo de canto plural cau-
cionado por Ariosto. A vida de Maria Madalena e a de outras mulheres
dos Evangelhos constituem-se como modelos que servem também, para-

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 237 A recegdo de Ariosto e Tasso

lelamente a vida de Cristo, a demonstra¢ido de condutas exemplares, uma
vez que elevam e se impdem como paradigmas de fé, amor, contri¢do e
perseveranca.

Conclusdes

Embora consideremos que muitas das escolhas adotadas pela au-
tora dos memoriais nao tenham sido feitas com a inten¢do de imitar ne-
cessariamente o modelo épico de Ariosto, isso ndo quer dizer que a obra
nao partilhe com este alguns dos mesmos processos formais. Muitos des-
ses processos, popularizados pelo autor do Orlando Furioso, encontram
ressonancia no poema de Camdes e de outros poetas contemporaneos,*
de modo que é dificil adivinhar as origens dos influxos ariostescos que se
verificam nos poemas de Soror Mesquita Pimentel, ja que estes indiciam
uma contaminagio de vdarias obras.

Ao analisar a presencga de Tasso e de Ariosto nos memoriais, veri-
fica-se que ndo ha nenhuma semelhanga quanto ao tema. Sao os elemen-
tos formais e o reaproveitamento de imagens, versos, rimas e episédios
paradigmaticos das epopeias os aspetos que enlagam um e outros poe-
mas. Ainda que a presenca de Ariosto e de Tasso seja bem menor do que
a de Camodes, como ja foi demonstrado noutros trabalhos (Silva, 2021:
367-383; Morujdo, 2013: 170-182), é significativa a mescla que a autora
compde e propde em torno da estrutura e topicos de todos estes autores
(como o encerramento dos cantos de Ariosto, sistematicamente aprovei-
tado por Soror Pimentel na estrutura dos seus poemas, e o Concilio In-
ternal de Tasso), pondo em evidéncia o horizonte intertextual e o aparato

22 De facto, na Elegiada, Pereira Branddo emprega alguns dos procedimentos compositi-
vos do Orlando Furioso. A este proposito, Hélio Alves (2001: 282) refere que “reportada
igualmente a tradigdo épica renascentista é a opgdo pela organizagdo em Cantos que se
iniciam com axiomas de ordem ética. Este recurso organizativo, modelado no Orlando
Furioso de Ariosto, é abundantemente praticado na Elegiada: nada menos do que dezas-
seis dos dezoito Cantos do poema possuem exdrdio moral. A conclusdo autorreferencial
do Canto, uma solugéo igualmente popularizada pelo poeta de Ferrara, encontra também
eco em Pereira, ja que as alusdes & ‘pena cansada’ e a transferéncia de certo tema para o
Canto seguinte comparecem com grande abundéncia (...)".

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 238 A recegdo de Ariosto e Tasso

poético de que a autora se valeu para compor os seus memoriais. Nesse
sentido, nas epopeias da monja de Cister, os modelos pagdos dialogam
constantemente com os textos biblicos e doutrinais, demonstrando como
a autora soube conjugar harmoniosamente os c6digos e a estrutura da
epopeia com a tematica e linguagem religiosas.

Recibido: 30/03/2021
Aceptado: 01/06/2021

Referéncias bibliograficas

Almeida, Isabel (2007), “Orlando Furioso em livros portugueses de cava-
laria: pistas de investiga¢do”, Revista eHumanista, 8, pp. 227-241.

--- (2008), “Dizer de Orlando”, Estudos Italianos em Portugal, nova Série
3, pp. 31-43.

Alves, Hélio J. S. (2001), Camdes, Corte-Real e o Sistema da epopeia qui-
nhentista, Coimbra: Universidade de Coimbra.

Amora, Soares (1955), Manuel Pires de Almeida — um critico inédito de
Camdes, Sao Paulo: USP-FFCL.

Ariosto, Ludovico (2010), Orlando Furioso, introduzione e comento di
Gioacchino Paparelli, volume primo (canti I-XXIII), Milano: BUR Clas-
sici.

Bognolo, Anna (2018), “Il costume di scrivere alla romanzesca’: il dialo-

go Della nuova poesia, overo delle difese del Furioso (1589) di Giuseppe
Bastiani Malatesta”, Historias Fingidas, 6, pp. 5-20.

Camoes, Luis de (2010), Obra Completa, Estarreja: Moderna Editorial
Lavores.

Conde, Anténia Fialho (2014), “Maria de Mesquita Pimentel: a ‘Nova
Gléria dos Pimentéis’ no Mosteiro de S. Bento de Céstris”, in Morujao/
Conde/ Morujao, pp. 46-58.

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 239 A recegdo de Ariosto e Tasso

Corréa, Fernanda Zambou (2014), Os senhores de seus mundos: um es-
tudo sobre Angélica e o narrador no Orlando Furioso de Ludovico Ariosto
[Disserta¢ao de Mestrado], Sdo Paulo: Universidade de Sdo Paulo.

Ferro, Manuel Simplicio Geraldo (2004), A recegdo de Torquato Tasso na
épica portuguesa do Barroco ao Neoclassicismo [tese de doutoramento],
Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra.

Fialho, Manuel (n.d.), Evora Ilustrada, com noticias antigas e modernas
sagradas e profanas. Manuscrito da Biblioteca Publica de Evora, céd.
CXXX/1-11.

Lusitano, Candido (1820 [1765]), Diccionario Poetico para o uso dos que
principido a exercitar-se na poesia portugueza: obra igualmente util ao
orador principiante, tomo I, Lisboa: Impressio Régia, s.n.

Macedo, José Agostinho de (1820), Censura dos Lusiadas Tomo I, Lisboa,
na Impressdo Régia.

Miranda, José da Costa (1990), Estudos luso-italianos: poesia épico-cava-
leiresca e teatro setecentista, Lisboa: Ministério da Educacédo - Instituto
da Cultura e Lingua Portuguesa.

Morujdo, Isabel, coord., Anténia Fialho Conde e Maria do Rosario Mo-
rujdo, eds. (2014), Em treze Cantos: epopeia feminina em recinto monds-
tico. O Memorial dos Milagres de Cristo de Maria de Mesquita Pimentel.
Braga: CITCEM/CIDEHUS/CHSC.

Morujdo, Isabel (2013), Por trds da grade. Poesia conventual feminina
em Portugal (Séculos XVI - XVIII), Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da
Moeda.

Morujdo, Maria do Rosério (2014), “A escrita do Memorial dos Milagres”,
in Morujao/ Fialho Conde/ Morujao, pp. 59-69.

Pimentel, Maria de Mesquita (1639), Memorial da Infancia de Christo e
Triunfo do divino amor, Lisboa: Jorge Rodriguez.

--- (2014), Memorial dos Milagres de Cristo, editado in Morujao/ Fialho
Conde/ Morujao.

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



Geise Kelly Teixeira da Silva 240 A recegdo de Ariosto e Tasso

--- (n.d.), Memorial da Paixdo de Cristo, Manuscrito da Biblioteca Publi-
ca de Evora, c6d. 406 Fundo Manizola.

Pires, Maria Lucilia Gongalves (1982), A critica camoniana no século
XVII, Lisboa: Biblioteca Breve/Instituto de Cultura e Lingua Portuguesa.

Pires, Maria da Concei¢do Ferreira (2006), Os Académicos Eborenses na
Primeira Metade de Seiscentos: a Poética e a Autonomizagdo do Literdrio,
Lisboa: Edi¢des Colibri, CIDEHUS-EU.

Rossi, Giuseppe Carlo (1944), A poesia épica italiana do século XVI na
Literatura Portuguesa, Lisboa: s.n.

Silva, Geise Kelly Teixeira da (2021), Poesia Epica Feminina em Portugal:
os Memoriais de Soror Maria de Mesquita Pimentel (século XVII) [Tese
de Doutoramento],Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto.

Tasso, Torquato (2009), La Gerusalemme Liberata, ed. di Franco Tomasi,
Milano: BUR.

UNED. REI 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029



