
A RECEÇÃO DE LUDOVICO ARIOSTO  
E TORQUATO TASSO NA ÉPICA FEMININA 

PORTUGUESA:
AS EPOPEIAS DE SOROR 

MARIA DE MESQUITA PIMENTEL  

 
GEISE KELLY TEIXEIRA DA SILVA

Centro de Investigação Transdisciplinar "Cultura, Espaço e Memória" 
geisekelly21@hotmail.com

RESUMO: O presente artigo tem como objetivo avaliar a dívida que a poesia 
épica conventual feminina portuguesa contrai em relação a poesia épica produ-
zida em Itália, nomeadamente com os poemas de Ludovico Ariosto e de Torqua-
to Tasso. Nesse sentido, pretende-se demonstrar como os poemas épico-bíblicos 
de Soror Maria de Mesquita Pimentel, isto é, o Memorial da Infância de Cristo 
(1639), o Memorial dos Milagres de Cristo (editado em 2014) e o Memorial da 
Paixão de Cristo (inédito), reflete e dialoga com o Orlando Furioso e a Gerusa-
lemme Liberata. Conclui-se que os poemas de Soror Mesquita Pimentel esta-
belecem com estes poemas italianos relações intertextuais que corroboram o 
quão fecunda foi a fortuna de Ariosto e Tasso em Portugal, a ponto de serem 
conhecidos entre os muros da clausura feminina. 

PALAVRAS-CHAVE: Escrita das mulheres; Epopeias religiosas; Literatura 
conventual feminina; Poesia épica de autoria feminina; Idade Moderna. 

ISSN 2340-9029

   UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

DOI 10.5944/rei.vol.9.2021.30522



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 216

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

THE RECEPTION OF LUDOVICO ARIOSTO AND TORQUATO 
TASSO IN PORTUGUESE FEMALE EPIC POETRY: the Epic Poems by 
Soror Maria de Mesquita Pimentel

ABSTRACT: This article aims to evaluate the influence of epic poetry produced 
in Italy, namely Ludovico Ariosto’s and Torquato Tasso’s poems, on Portuguese 
female epic poetry. In this sense, it intends to demonstrate how Sister Maria 
de Mesquita Pimentel’s epic-biblical poems, that is the Memorial da Infância 
de Cristo (1639), the Memorial dos Milagres de Cristo (edited in 2014), and the 
Memorial da Paixão de Cristo (unpublished), reflect and dialogue with Orlando 
Furioso and Gerusalemme Liberata. It is concluded that Sister Mesquita Pimen-
tel poems establish intertextual relations with these Italian ones demonstrating 
Portugal’s reception of Ariosto and Tasso was very fruitful, to the point of being 
known inside the walls of female convents.

KEYWORDS: Women’s writing; Religious epics; Female conventual literature; 
Epic poetry by women; Early Modern Age.

A trilogia épica de Soror Maria de Mesquita Pimentel1, constituída 
pelo Memorial da Infância de Cristo (1639), pelo Memorial dos Mi-

lagres de Cristo2 e pelo Memorial da Paixão de Cristo,3 é herdeira de uma 

¹  Soror Maria de Mesquita Pimentel foi uma religiosa professa no mosteiro de S. Bento 
de Cástris, em Évora. Segundo a historiadora Antónia Fialho Conde, Mesquita Pimentel 
terá nascido em 1586, conforme é possível constatar nos documentos que registam a 
data de seu batismo: 28 de Janeiro de 1586. Relativamente ao ano da sua morte, embora 
Cândido Lusitano registe que ela “faleceu em cheiro de virtude aos 80 anos de sua idade 
no 1. de Novembro de 1661” (Lusitano, 1820[1765]: s.n.) e o P. Manuel Fialho tenha dito 
que havia morrido em 1662 (Fialho, n.d.: 29-29v.), Antónia Conde (2014: 50) afirma que 
“a documentação do mosteiro a cita ainda em 1663 [a 3 de dezembro], o que significa que 
ainda vivia nesse ano”. Logo, podemos talvez fixar o ano de sua morte em 1664.
²  O Memorial dos Milagres, segunda parte da trilogia épica de Soror Mesquita Pimentel, 
foi editado por Morujão/ Conde/ Morujão (2014). 
³  Este poema inédito está a ser, entretanto, editado e já se encontra no prelo. O manuscri-
to encontra-se preservado na BPE (cód. 406 Fundo Manizola).



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 217

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

longa e variada tradição literária, cultural e espiritual, quer em língua 
portuguesa quer em outras línguas. Conforme já foi demonstrado noutro 
lugar,4 Mesquita Pimentel foi, no seu tempo, uma mulher muito culta e, 
sobretudo, uma grande leitora, tamanha a diversidade intertextual que a 
sua obra revela. De facto, um olhar mais atento sobre a sua obra permite 
perceber as suas matrizes de inspiração, que se estendem desde as Escri-
turas Sagradas e a Patrística, passando por autores de espiritualidades 
diversas, até aos modelos literários antigos e modernos, dos quais ressal-
tam Tasso, Camões e Ariosto. 

De todos os modelos épicos que a religiosa de Évora demonstra 
conhecer e aplicar na sua obra, Os Lusíadas constituem, sem dúvida, o 
principal modelo de eleição. De facto, várias são as reminiscências do 
poema camoniano nos memoriais da monja bernarda, desde o reapro-
veitamento de vocábulos e de versos decalcados, até à imitação de episó-
dios paradigmáticos, como o concílio dos deuses olímpicos e marítimos 
e a ilha dos amores, por exemplo. No entanto, no âmbito deste trabalho, 
interessa-me particularmente realçar a dívida dos poemas de Soror Mes-
quita Pimentel para com os modelos italianos de Tasso e Ariosto, que 
revela o quanto estes autores eram conhecidos em Portugal, a ponto de 
serem retomados por uma mulher, religiosa de clausura, num tempo em 
que o espartilho do modelo patriarcal que determinava a esfera de ação 
feminina lhe não concedia grande autonomia de leitura, nem o acesso a 
géneros muito diversos da hagiografia, das cartas paulinas ou dos evan-
gelhos. 

	Antes de procedermos à leitura e análise dos poemas aqui em 
apreço, julgo ser oportuno evocar, ainda que de forma breve, o contex-
to em que se deu a receção das obras de Ludovico Ariosto e Torquato 
Tasso na Península Ibérica e, mais concretamente, em Portugal, a partir 
do último quartel do século XVI até finais do século XVII. Conforme se 
verá logo adiante, estes poemas tiveram uma influência determinante no 
complexo fenómeno da literatura portuguesa de Seiscentos, pressupon-

⁴  Os poemas épicos de Soror Mesquita Pimentel foram estudados no âmbito da minha 
tese de doutoramento (Silva, 2021) defendida na Faculdade de Letras da Universidade do 
Porto, em janeiro de 2021. 



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 218

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

do um valor fundamental e decisivo na reformulação dos códigos do épi-
co na Península Ibérica. Por conseguinte, tentarei demonstrar a dívida 
que a poesia épica conventual feminina, particularmente os memoriais 
de Soror Mesquita Pimentel, contrai em relação a todo esse legado, tendo 
em conta as relações intertextuais estabelecidas com o Orlando Furioso e 
a Gerusalemme Liberata. 

1. A receção de Ludovico Ariosto e Torquato Tasso na Península Ibé-
rica	

	Embora o Orlando Furioso (1516)5 tenha conhecido um evidente 
acolhimento em toda a Europa, chegando a ser considerado o mais in-
fluente poema narrativo moderno já na segunda metade do século XVI 
(Alves, 2001: 48), a proibição de livros de magia, encantos e adivinha-
ções -e, por isso, considerados heréticos pela ortodoxia católica- viria 
a afetar significativamente a receção deste poema épico-cavaleiresco, que 
seria gradualmente minimizado pela rigidez eclesiástica. No entanto, in-
dependentemente dos juízos críticos negativos dirigidos ao poema de 
Ariosto,6 este não deixou de ser apreciado entre os leitores mais versa-

⁵  A primeira edição do Orlando Furioso, datada de 1516, apresentava inicialmente qua-
renta cantos. O sucesso desta primeira edição levou Ariosto a preparar uma segunda, 
publicada em 1521, na qual procedeu a algumas modificações. Após a publicação da obra 
de Bembo, Prose della Volgar Lingua (1525), Ariosto faz uma nova revisão do seu poema 
e somente em 1532 surge a nova e definitiva edição do Orlando Furioso (Corrêa, 2014: 
37-38). 
⁶  Recorde-se que a controvérsia provocada em Itália pela obra destes dois autores deu 
origem a um acalorado debate entre aqueles que defendiam o Orlando Furioso e os que 
preferiam a Gerusalemme Liberata, numa polémica que se manteve acesa até ao século 
seguinte. Essa controvérsia foi inicialmente provocada pela publicação, em 1584, de um 
texto escrito por Camillo Pellegrino intitulado Carrafa overo dell’epica poesia, no qual 
defendia a superioridade da Gerusalemme em relação ao Orlando Furioso, desqualifican-
do este último como um poema heroico de acordo com o paradigma aristotélico. Não 
demoraria muito para que, no mesmo ano, os académicos da Academia della Crusca 
fizessem publicar, em defesa de Ariosto, uma resposta de Leonardo Salviati ao texto de 
Pellegrino, dando início a uma ampla e acesa polémica que adentraria o século imediato. 
A partir de então, aparecem em cena várias refutações ao texto de Salviati, incluindo 
uma réplica de Pellegrino e de outros críticos, nomeadamente Giulio Ottonelli, Orazio 



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 219

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

dos em matéria de poesia, e a sua presença não deixou de ser menos 
significativa na Península Ibérica nos séculos XVI e XVII. Obras como 
La Araucana (primeira parte, 1569) de Alonso de Ercilla, Las lágrimas 
de Angélica (1586) de Luis Barahona de Soto, La hermosura de Angélica 
(1602) de Lope de Vega, El Bernardo (1624) de Bernardo de Balbuena 
testemunham, por exemplo, uma certa fortuna do poema de Ariosto em 
Espanha (Miranda, 1990: 59). 

	No que diz respeito à presença deste poema épico-cavaleiresco 
em Portugal, José da Costa Miranda refere, nos seus Estudos luso-ita-
lianos (1990), que a inclusão quer do Orlando Furioso quer do Orlando 
Innamorato, de Boiardo, no Index português de 1581 atesta “quanta re-
percussão os dois Orlandos haviam logrado alcançar em Portugal, entre 
as gentes de todos os estratos sociais, nesses e em anteriores tempos do 
século XVI” (Miranda, 1990: 27). Ambos os poemas voltam a ser incluí-
dos no Index de 1624, testemunhando mais uma vez a fama e o apreço 
dos leitores portugueses pelos Orlandos, sobretudo pelo Furioso, cuja 
enumeração das partes a serem expurgadas “afigura-se reveladora de um 
aguçar da atividade censória, expressa a partir de uma intensa pormeno-
rização antes não usada. Rigor que revelaria o quanto o Orlando Furioso 
continuava a ser estimado pelos leitores e solicitava ao mesmo tempo um 
extremo cuidado da parte dos inquisidores” (Miranda, 1990: 28).   

	José da Costa Miranda demonstra, desse modo, que mesmo a 
atmosfera de censura ou de repúdio das obras cavaleirescas não con-
seguiu evitar um manifesto apego ao Orlando Furioso em Portugal, no 
decurso do século XVI, o que pode ser observado, entre outros fatores, 
pelas várias edições quinhentistas desse poema localizáveis em bibliote-
cas portuguesas. Na consulta que fez a alguns exemplares pertencentes à 
Biblioteca Nacional de Portugal e à Biblioteca da Academia das Ciências 
de Lisboa, Miranda refere inclusive que alguns deles são provenientes de 
bibliotecas conventuais, como a do Monte Olivete, a de S. Francisco de 
Xabregas e a do Convento de Jesus, esta última integrada na Biblioteca 

Lombardelli e Malatesta Porta, cujos textos serão posteriormente refutados por Salviati 
(Bognolo, 2018: 7-8).



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 220

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

da Academia das Ciências de Lisboa. Ainda que sejam instituições mas-
culinas, não deixa de ser curioso observar, como o próprio autor destaca, 
“que uma obra de certo modo audaciosa, como o Orlando Furioso, nos 
surja a fazer parte, com muita regularidade, de bibliotecas de casas reli-
giosas” (Miranda, 1990: 52).   

	Outro fator que pode servir para testemunhar o favor que o poe-
ma de Ariosto alcançou ainda naquela centúria são as alusões ao seu 
poema encontradas, por exemplo, nas cartas de Sá de Miranda a António 
Pereira e a Jorge de Montemor, na obra Espelhos de Casados (1540) de 
João de Barros, nas cartas de Diogo Bernardes7 e em alguns livros de 
cavalaria8 que este século produziu. Relativamente à literatura portugue-
sa do século XVII, registem-se os poemas Malaca Conquistada (1634), 
de Francisco de Sá de Meneses; a Ulisseia (1636) de Gabriel Pereira de 
Castro; o Viriato Trágico (1699) de Brás Garcia de Mascarenhas; e o El 
Macabeo (1638) de Miguel da Silveira, que conciliaram na estrutura e 
em vários episódios de seus poemas traços de um aprendizado colhido 
quer de Ariosto, quer de Torquato Tasso (Miranda, 1990: 59). Tal facto 
denota:

a força atrativa de Ariosto ou de Tasso (...), exemplificando como não seria 
fácil ao poetas lusitanos, ainda se colocados diante de um sublime magisté-
rio poético qual o de Camões, libertarem-se dos ensinamentos ou da magia 
poética de um Ariosto ou de um Tasso, ambos contraditórios entre si, con-
denados por várias de suas facetas, mas sempre poderosíssimos modelos de 
grande poesia. (Miranda, 1990: 59)

⁷  Nomeadamente, na Carta a Pero de Andrade Caminha, na morte do Doutor António 
Ferreira; numa Carta a Dom Gonçalo Coutinho; na Carta a João Rodrigues de Sá de Me-
neses; e na Carta ao Conde de Monsanto (cf. Miranda, 1990: 182-183).
⁸  Para além desses, José da Costa Miranda (1990:58) menciona também a Crónica do 
Imperador Clarimundo, de João de Barros; o Memorial das Proezas da Segunda Tavola 
Redonda, de Jorge Ferreira de Vasconcelos; e o prólogo à novela de Dom Duardos de 
Bretanha. Terceira parte da Chronica de Palmeirim de Inglaterra, de Diogo Fernandes. A 
propósito da presença do Orlando Furioso nestas três obras, conferir o texto de Almeida 
(2007: 227-241).



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 221

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

	Apesar do seu sucesso, o poema ariostesco estava condenado a 
um estatuto menor no âmbito da doutrina classicista do épico. Um dos 
aspetos mais criticados foi o da multiplicidade de personagens e ações e 
a presença do fantástico cavaleiresco, fatores que implicaram o seu poste-
rior desprestígio, à luz da interpretação humanista da Poética, que impu-
nha como um dos princípios básicos da excelência do género a unidade 
de ação. De facto, após a redescoberta dos postulados aristotélicos na 
Europa, o debate sobre o épico esteve centrado na estrutura das compo-
sições, em que o primado da unidade de ação acabou por o afastar do 
modelo cavaleiresco (marcado pela multiplicidade de episódios e pela 
abundância de elementos romanescos e fantásticos), pelo que a Gerusa-
lemme Liberata se afirmou como modelo que se viria a impor em Itália, 
em finais de Quinhentos.

	A crítica literária portuguesa de Seiscentos não deixará de evo-
car o Orlando de Ariosto nos comentários que faz a Os Lusíadas, dando 
conta das preocupações sentidas quanto ao respeito pelas normas tradi-
cionais —difundidas por vários autores com base na doutrina de Aris-
tóteles— e aos processos poéticos ligados ao romanzo. Severim de Faria, 
Pires de Almeida,9 Faria e Sousa, João Franco Barreto, Manuel de Galhe-
gos e Frei André de Cristo são alguns dos nomes que, naquela altura, não 
se isentaram de apontar críticas ao Orlando Furioso (Pires, 1982; Pires, 
2006). Contudo, o que os moveu foi, sobretudo, o desejo de demons-
trar a superioridade d’Os Lusíadas em relação aos demais poetas épicos 
contemporâneos. Entretanto, os seus comentários servem para sublinhar 
aqueles parâmetros que não só serviam para distinguir o “poema épico” 
do romanzo, mas também evidenciavam os fatores que, na conjuntura 
religiosa e no pensamento estético-literário da altura, contribuíram para 
um gradual silenciamento do Furioso e uma elevação da Gerusalemme 
Liberata, à qual será concedido, ao lado d’Os Lusíadas, um lugar suma-
mente honroso. 

⁹  Pires de Almeida não emite juízos completamente negativos em relação ao Orlando Fu-
rioso, pois reconhecia que o “Romanço era espécie diferente do Poema heróico, a quem 
Aristóteles não alcançara, e que por isso mesmo não era obrigado às regras, que ele dera 
ao mesmo” (Amora, 1995: 238).



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 222

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

	Tal como refere Hélio Alves (2001: 78), quando a crítica literária 
se apercebeu de que, na Gerusalemme, Torquato Tasso vazava o velho 
padrão de Virgílio e a nueva poesia sob a forma de uma confluência qua-
se ideal, o Orlando Furioso foi deixando, gradualmente, de ser objeto de 
imitação direta, sendo substituído cada vez mais pelo poema de Tasso. 
De facto, este poeta italiano havia alcançado um ponto ideal de conver-
gência entre a poesia épica clássica e a poesia épico-cavaleiresca, res-
peitando, ao mesmo tempo, os preceitos aristotélicos e os ensinamentos 
dos grandes mestres do género “numa engenhosa relação de elementos 
romanescos e clássicos” (Miranda, 1990: 142) que superava o que Ariosto 
havia construído. A partir de Tasso, podemos então considerar a distin-
ção de dois períodos na consolidação do código do épico: o primeiro, 
marcado pelo esforço de confluência dos modelos virgilianos e arios-
tescos; e o segundo, em que se deteta a substituição desse esforço pela 
emulação da Gerusalemme Liberata, que “passava a dispor de um outro 
primado qual o de ser considerada como um moderno poema exemplar-
mente ‘aristotélico’, apresentando-se, dessa forma, como um novo mo-
delo para uma ambicionada renovação da poesia épica” (Miranda, 1990: 
145).   

	A sedimentação das teorias sobre o poema épico irá contribuir 
cada vez mais para uma maior exaltação da Liberata em detrimento do 
Orlando Furioso, visto que o poema de Tasso conjugava melhor as com-
ponentes normativas aristotélicas com a forma virgiliana, acrescentan-
do-se ainda a vantagem de articular conteúdos cristãos, o que, em tem-
pos de Contrarreforma, era um fator que contribuía para uma melhor e 
mais alargada receção de sua obra. Talvez por esse motivo a familiarida-
de com Tasso tenha sido, na Península Ibérica, relativamente mais ampla 
do que a verificada com Ariosto (Rossi, 1944: 37-38), o que pode ser 
justificado, entre outros fatores, pelo facto de, neste país, assim como em 
toda a Península Ibérica, a Gerusalemme Liberata constituir um poema 
épico cristão, estando mais próxima da mundivisão religiosa de Seiscen-
tos do que do fantasioso mundo ariostesco. Sublinhe-se que, em 1682, 
foi dada à estampa a primeira versão impressa da Gerusalemme Liberata, 
evidenciando-se assim o interesse suscitado por esse poema em solo lusi-



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 223

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

tano naquele século, quando comparado com o que sucedeu ao Orlando 
Furioso, que não chegou a ser trasladado para a língua portuguesa no 
século XVI, nem no XVII, ao contrário do que sucedeu em Espanha. 

Em Portugal, a receção da Gerusalemme Liberata pode surpreen-
der-se a partir de finais do século XVI e durante todo o século XVII,10 
tendo sido objeto de tradução e imitação por vários poetas lusitanos. A 
evidente aproximação e familiaridade com o poeta italiano condicionou 
a composição de alguns dos poemas épicos seiscentistas que, entretanto, 
foram surgindo. Giuseppe Carlo Rossi (1944), no seu estudo intitulado 
A poesia épica italiana do século XVI na Literatura Portuguesa, regista 
a influência de Torquato Tasso em pelo menos dez poemas, a saber: O 
Condestabre, de Francisco Rodrigues Lobo; Affonso Africano, de Vasco 
Mousinho de Quevedo Castelo Branco; España Libertada, de Bernarda 
Ferreira de Lacerda; Malaca Conquistada, de Francisco de Sá de Mene-
ses; Novissimos do Homem, de D. Francisco Child Rolim de Moura; Ulis-
seia, de Gabriel Pereira de Castro; El Macabeo,11 de Miguel da Silveira; 
Virginidos, de Manuel Mendes de Barbuda e Vasconcelos; Destruição de 
Espanha, de André da Silva Mascarenhas; e Viriato Trágico, de Braz Gar-
cia de Mascarenhas. Sem pretender pontuar cada um dos aspetos que, 
nestas obras, revelam a influência da matriz tassiana, já que Rossi assim 
o fez em seu estudo, importa referir os parâmetros mais frequentemente 
realçados, como a unidade de ação, o início in medias res, o respeito pela 
verdade histórica e a invocação aos santos. Esses aspetos apontam para 
um evidente acolhimento e apropriação das características tassianas e 
de regras que irão conduzir a uma reorientação do código do épico em 
Portugal.

	De facto, não deixa de ser evidente a familiaridade da tradição 
épica portuguesa com a obra do poeta italiano, quer pela fidelidade às 
regras —como a da unidade de assunto—, quer pelo jogo de reminis-

10  Sobre a receção de Torquato Tasso na poesia épica portuguesa do Barroco e Neoclas-
sicismo, Ferro (2004).
11  De acordo com Rossi (1944: 47), o poema El Macabeo é aquele que se encontra mais 
perto da Gerusalemme Liberata, “quer na maneira de o autor escolher o assunto, quer na 
de o ter desenvolvido no conjunto e nos pormenores”.



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 224

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

cências que conduzem ao reconhecimento de uma série de afinidades 
entre a épica lusa e a Gerusalemme Liberata. Corroborando os estudos 
de Rossi, Manuel Ferro afirma que a partir da Elegíada (1588) de Luís 
Pereira Brandão, “rara é a epopeia que não revele aspetos, ecos, reminis-
cências, paráfrases de passos e frases, que contribuem para a caracteriza-
ção de personagens, a construção de episódios e situações, em que mais 
de perto ou mais de longe não se siga o modelo tassiano” (Ferro, 2004: 
33). Até mesmo as mais tardias, do século XVIII, deixam transparecer 
alguns aspetos do poema italiano como, por exemplo, a Brasileida (1759) 
de Domingos da Silva Teles, o Uraguai (1769) de Basílio da Gama, e o 
Caramuru (1781) de José de Santa Rita Durão (Ferro, 2004: 36).  

 Convém notar, entretanto, que esses poemas épicos não estão 
isentos da influência da obra de Ariosto. Muito pelo contrário, os ecos 
são bastante significativos em vários deles, inclusive n’Os Lusíadas, como 
aliás tem sido observado pela crítica portuguesa, e se verifica nos pró-
prios poemas de Soror Maria de Mesquita Pimentel, como haveremos de 
ver oportunamente. Giuseppe Carlo Rossi (1944: 47) considera, contu-
do, que a familiaridade da tradição poética portuguesa com o Orlando 
Furioso pode ser considerada relativamente menor que a dos países cuja 
literatura épica não atingiu a excelência d’Os Lusíadas, como em Espa-
nha, por exemplo.

	Ainda que os códigos de matriz tassiana passem a servir de re-
ferência para aqueles que se ocupavam do género épico, observar-se-á 
que tanto o Orlando Furioso como a Gerusalemme Liberata não deixam 
de conviver na textualidade da literatura épica de Seiscentos. De facto, 
como demonstra Giuseppe Carlo Rossi (1944), em muitas dessas obras 
identificar-se-á uma confluência desses modelos e também do poema 
camoniano que, em Portugal, será erigido como modelo a partir de finais 
do século XVI. Nos memoriais de Soror Mesquita Pimentel, conforme se 
verá adiante, notar-se-á o encontro dessas matrizes, apontando para uma 
influência não só de Torquato Tasso, mas também de alguns resquícios 
de Ariosto, nomeadamente na maneira como a poeta encerra cada um 
dos cantos ao interromper o assunto e projetando-o para o canto seguin-
te, característica épica que explicitamente remete ao Orlando Furioso.



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 225

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

2. O Concílio Infernal de Tasso reinventado por Soror Mesquita Pi-
mentel

Ainda que bem menos expressivos que os d’Os Lusíadas, os ecos 
da Gerusalemme Liberata de Torquato Tasso nos poemas de Soror Mes-
quita Pimentel não são difíceis de perceber. Com efeito, também entre a 
obra da religiosa de Évora e a de Torquato Tasso se estabelecem algumas 
relações intertextuais, nomeadamente no que respeita à imitação e ao 
reaproveitamento do episódio do Concílio Infernal. Este episódio, que 
se encontra narrado no Canto IV da Gerusalemme, serviu de fonte para 
a construção do episódio que antecede a tentação de Cristo no deserto, 
narrado no Canto II do Memorial dos Milagres. Os paralelismos que se 
estabelecem entre ambas as passagens não deixam dúvidas de que Soror 
Mesquita Pimentel não só conhecia o poema italiano, como pretendeu 
também filiar a sua obra, por meio da alusão intertextual, ao modelo 
épico de Tasso.   

Os Evangelhos Sinóticos12 apenas referem que, após ter sido ba-
tizado por João Batista no Jordão, Cristo, movido pelo Espírito Santo, 
seguiu em direção ao deserto da Judeia e lá permaneceu em jejum du-
rante quarenta dias e quarenta noites, período no qual foi tentado três 
vezes pelo Demónio. Ora, embora não ultrapasse os limites da narrativa 
neotestamentária, a religiosa de Évora recria este episódio de maneira 
algo extraordinária, introduzindo, no seu início, uma espécie de Con-
cílio Infernal inspirado na epopeia de Tasso, cuja presença se faz sentir 
particularmente nos caracteres monstruosos que marcam a aparição de 
Lúcifer na ação e no seu discurso indignado, quando convoca a sua le-
gião de demónios.

Com efeito, no Conselho Infernal narrado no Canto IV da Geru-
salemme Liberata de Tasso, Plutão (nome adotado por Tasso para indicar 
Lúcifer) convoca nas profundezas inferiores um “concilio orrendo”, para 
impedir o sucesso do empreendimento dos cruzados. Também no Can-
to II do Memorial dos Milagres Lúcifer convoca o “mau bando falaz de 
seus sequazes” para um “conselho horrendo” para debater a divindade de 

12  Mt 4:1-11, Mc 1:12-13 e Lc 4:1-13.



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 226

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

Cristo e planejar a sua batalha contra o filho de Deus. Desde logo é no-
tória a semelhança do adjetivo e da sua posição face ao nome. Torquato 
Tasso começa por descrever o aspeto aterrorizante de Satanás, a quem 
todos os outros temem: olhos vermelhos (“rosseggian gli occhi”), barba 
grande e espessa (“gl’involve il mento e su l’irsuto petto/ ispida e folta la 
gran barba scende”), boca suja de sangue que se abre como uma caverna 
(“e in guisa di voragine profonda/ s’apre la bocca d’atro sangue immon-
da”). Ainda que a narradora dos memoriais não dedique tantos versos à 
descrição de Lúcifer, a sua figura não é menos perturbadora que a des-
crita por Tasso, sendo sugestivas as retomas de termos, traços e lugares:  

Eis que naquele abismo tenebroso,
Caverna imunda, escura, triste e cega
Se ouviu um trovão fero e temeroso
Cujo horrendo tremor n’alma se emprega;
Ali donde o brilhante sol fermoso
E a lua argentada nunca chega,
Ali donde com lanças vão tirando
Que em fogo de alcatrão se estão queimando;13

O Diabo de Mesquita Pimentel mantém, aí, a mesma majestade 
do solene Plutão de Tasso. Assim como na Gerusalemme Liberata (IV, 3) 
a sua entrada é anunciada por um “rauco suon de la tartarea tromba”, no 
Memorial dos Milagres (II, 25) a entrada de Lúcifer é antecipada por um 
“trovão fero e temeroso” que causa “tremor n’alma”, do mesmo modo que 
a “tartarea tromba” faz tremer (“treman”) “le spazione atre caverne”. Tas-
so refere que a voz tenebrosa de Plutão-Lúcifer abalava o abismo (“e ne 
tremàr gli abissi”), de modo que todos silenciavam e até os rios infernais 
paravam o seu curso. 

Mentre ei parlava, Cerbero i latrati
Ripresse, e l’Idra se fe’ muta al suono;
Restò Cocito, e ne tremàr gli abissi,
E in questi detti il gran rimbombo udissi14	

13  Pimentel (2014: Canto II, est. 25, fl. 123), grifos meus.
14  Tasso (2009: Canto IV, est. 8), grifos meus.



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 227

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

	Igualmente, também no Memorial dos Milagres os brados de Lú-
cifer se fazem sentir por toda a gruta escura (“larga gruta atordoada”), 
provocando tremor no cão Cérbero e interrompendo o curso do mesmo 
rio Cocito e do Aqueronte. 

Nesta lúgubre, triste e vil morada
Em cessando o trovão fero e disforme
A formidável voz desentoada
De Lúcifer soou mais que ele enorme;
Ficou a larga gruta atordoada
Tremeu o cão Cérbero que não dorme.
Aqueronte e Cócito se pararam
As três filhas da Noite se assomaram.15

	A recuperação de vocábulos como abismo (“abissi”), caverna 
(“caberne”), tremor (“treman”), entre outros que semanticamente reme-
tem para o barulho do som, como estrondo (“rimbombo”), gritos (“stri-
dendo”), trovão/raio (“folgor”) permite-nos aproximar a descrição do 
Concílio Infernal feita por Soror Mesquita Pimentel da narrativa de Tor-
quato Tasso. Em ambos os poemas, tais vocábulos projetam a visão in-
fernal e sombria do reino do submundo, onde triunfa Satanás. O aspeto 
perturbador deste episódio faz-se ainda sentir nas palavras da religiosa 
de Évora, que assim refere em tom de lamento: “Ai triste como o vou su-
tilizando” (II, 33), que também faz ecoar o verso “ahi quanto a ricordalo 
è duro” (IV, 10), da Gerusalemme Liberata.

	Assim como, no poema italiano, Plutão-Lúcifer, para excitar a ira 
dos demónios e justificar o motivo do concílio, recorda que Deus os ha-
via lançado no abismo infernal para dar lugar ao “l’uom vile e di vil fango 
in terra nato” (Tasso, 2009: canto IV, est. 10), no Memorial dos Milagres a 
cólera de Lúcifer é motivada pela inveja e despeito de ter sido precipitado 
dos céus, de modo que na abertura do seu discurso ele recorda, com res-
sentimento, a sua expulsão do paraíso celeste e o facto de Cristo ser “tão 
endeusado”. Satanás argumenta que a presença de Cristo na terra punha 
em risco o seu império e, por isso, teme que a sua altivez seja destruída: 

15  Pimentel (2014: Canto II, est. 26, fl. 124), grifos meus.



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 228

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

“Só pera destruir nossa altiveza/ E pôr em impropério nosso estado” (Pi-
mentel, 2014: canto II, est. 32, fl. 127).

Consumindo-me estou de inveja e ira
Porque não só quis Deus precipitar-me
Daquele alto lugar que possuíra
Se não quisera dele deserdar-me, 
(Mas tanto contra mim males conspira)
Ai que não sei se chegue a declarar-me
Que cuido já na terra determina
De nosso grande império ser ruína.(Pimentel, 2014: Canto II, est. 31, 
fl. 126)

Onde Soror Mesquita Pimentel parece inovar em relação ao Con-
cílio Infernal de Tasso é na parte em que Lúcifer dialoga com Belzebu, “o 
mais principal do negro bando” (II, 33). Ao longo de dezanove estrofes 
(II, 33-52), ambos aparecem, no texto português, a debater sobre a legi-
timidade da divindade de Cristo, enquanto filho de Deus. Lúcifer está 
convencido de que Jesus é verdadeiramente o filho de Deus, no entan-
to, Belzebu tenta convencê-lo do contrário, apontando as fragilidades de 
Cristo. Para ter a certeza, Lúcifer decide então tentar Cristo no deserto, 
pondo à prova a sua fortaleza e divindade: 

Porém hei-de fazer disso pesquisa
E ver o que daí se me resulta 
Pera saber se é Deus ousei tentando 
Novas traças e enganos maquinando.(Pimentel, 2014: Canto II, est. 48, 
fl. 132)

Se na Gerusalemme Liberata a intenção de Lúcifer é proteger o 
seu império, pois a expansão dos cristãos fazia reduzir o número de al-
mas destinadas ao inferno, no Memorial dos Milagres Lúcifer teme tam-
bém que o reinado de Cristo na terra determine o fim do seu império e 
a sua completa expulsão do mundo: “E se Deus é de majestade suma/E 
quis à Terra vir por maltratar-nos,/E quer que o nosso império se con-
suma/Pera também do mundo despojar-nos” (Pimentel, 2014: Canto II, 
est. 49, est. 132). Assim, para além do desejo de recuperar as honras que 



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 229

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

perdeu, o ódio por Deus e seu filho é o motivo comum que leva tanto o 
Diabo de Tasso como o de Mesquita Pimentel a dar início a uma série 
de acontecimentos com a intenção de causar a destruição e ruína entre 
os cristãos. 

Para alcançar o seu intento, em ambos os poemas, o ministro dos 
danados utiliza todas as estratégias do engano para perseguir seus fins de 
perdição. Na Gerusalemme, no final do Concílio Infernal, os demónios 
saem para a terra, sendo comparados a uma grande e ameaçadora tem-
pestade que escurece o céu e perturba o mar e a terra: “come sonanti e 
torbide procelle/che vengan fuor de la natie lor grotte/ad oscurar il cielo, 
a portar guerra/a i gran regni del mar e de la terra” (Tasso, 2009: Canto 
IV, est. 18). Eles tentam corromper e dividir os cruzados utilizando as 
“armas do engano”. É aí que entra a figura da bela Armida, que é envia-
da ao campo de batalha pelo seu tio Idraònte, o rei de Damasco, com a 
missão de distrair os cavaleiros cristãos, seduzindo-os com a sua beleza e 
sensualidade. No Memorial dos Milagres, por sua vez, após dialogar com 
Belzebu, Lúcifer irá utilizar também a sua artimanha para tentar Cristo 
no deserto. Mesquita Pimentel descreve a entrada de Satanás no campo 
de batalha. Se na Gerusalemme foi a bela Armida a “arma” usada para en-
ganar os cruzados, nos Milagres as armas (“três fortes lanças”) utilizadas 
por Lúcifer são, entretanto, a gula, a vanglória e a ambição, com as quais 
tentará, sem sucesso, “vencer ao triunfante”. A partir de então, a poeta 
começa por narrar as três tentações de Cristo nos moldes de uma grande 
batalha épica,16 em que Lúcifer tenta, obstinadamente, atingir Cristo com 
as lanças que traz armado. Cada uma dessas lanças representa, simboli-
camente, uma tentação.

A aparição da figura de Lúcifer no Concílio Infernal do Memorial 
dos Milagres incorpora à narração um plano sobrenatural que abandona 
o padrão das epopeias clássicas e o maravilhoso pagão de Virgílio e Ca-

16  Embora o relato deste episódio seja aqui recriado com detalhes de grande riqueza 
imaginativa, Soror Mesquita Pimentel não deixa de seguir a narrativa dos Evangelhos, 
sobretudo o de Mateus e o de Lucas, nos quais a autora se baseia para descrever as tenta-
ções, os detalhes das conversas entre Jesus e o Diabo e o momento final em que os anjos, 
após a saída de Lúcifer, dão algum sustento para Jesus. 



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 230

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

mões, para incorporar o maravilhoso de Tasso, habitado pelos anjos e de-
mónios do Cristianismo. Embora nos Evangelhos o Diabo nunca apareça 
descrito, neste episódio em particular, a poeta desenha um retrato da-
quele que é o verdadeiro antagonista de Cristo na batalha do Bem contra 
o Mal, entre o Céu e o Inferno. É a intervenção diabólica de Lúcifer que 
irá mover os acontecimentos da trama épica e justificar a missão salvífica 
de Cristo enquanto oposição ao seu poder. 

Soror Mesquita Pimentel assimila assim as inovações de Tasso, 
ao nível do maravilhoso cristão, o que não quer dizer que a influência do 
poeta italiano sobre a sua obra esteja limitada ao episódio que acabamos 
de analisar. Somente uma abordagem mais abrangente e aprofundada 
de ambos poemas nos permitiria identificar e analisar as várias relações 
possíveis entre os Memoriais e a Gerusalemme Liberata, objetivo este que 
não caberia no espaço deste trabalho. Consideramos, no entanto, que 
o reaproveitamento do Concílio Infernal tassesco nos dá uma amostra 
de como Mesquita Pimentel enriquece a narrativa bíblica com quadros 
e temas tradicionais, como assim fizeram os seus precedentes épicos. 
Exemplos como este ilustram não só a vitalidade criadora de Mesquita 
Pimentel, como também o manancial de referências épicas que esta reli-
giosa conhecia e dominava.

3. Soror Mesquita Pimentel, leitora de Ariosto?

	Entre as múltiplas relações intertextuais que os poemas de Soror 
Mesquita Pimentel nos permitem desvelar, destaca-se também o Orlando 
Furioso. Não sabemos, todavia, se algumas referências que a sua obra 
deixa perceber são produto de uma leitura de primeira ou de segunda 
mão, já que também Camões e Tasso,17 assim como outros poetas seus 
contemporâneos, tiveram em Ariosto uma fonte de inspiração. 

17  “(...) Observa-se de facto que o Orlando Furioso é o mais importante modelo poéti-
co d’Os Lusíadas, a par da epopeia virgiliana. (...) Pormenorizando, podemos apontar, 
como exemplos do influxo estrutural do Furioso n’Os Lusíadas, pelo menos a estrutura 
de conteúdo e o modo de representação do Canto terceiro e grande parte do quarto, as 



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 231

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

Se para Camões, conforme sublinha Isabel Almeida (2008: 39), 
“não era lícito (...) exibir a loucura com a qual o narrador de Orlan-
do Furioso brinca com leveza” também e sobretudo para Mesquita Pi-
mentel seria inapropriado tomar como matéria de um poema épico de 
assunto religioso o imaginário medieval e cavaleiresco celebrado numa 
obra como o Orlando. Afinal, o espaço ideológico penetrado por Ludo-
vico Ariosto não poderia, pois, ser incorporado pela religiosa de Évora 
num poema sobre a vida de Cristo, cujo heroísmo patenteia dimensão e 
contornos diferentes dos tematizados no romanzo ariostesco (e na ge-
neralidade da poesia épica de matriz clássica e renascentista). Afinal de 
contas, o tipo específico de herói cavaleiresco que Orlando representa 
(o paladino) é algo incompatível com o modelo de herói cristão que, a 
partir de finais do século XVI, o contexto contrarreformista e o poema 
de Torquato Tasso viriam a sedimentar. 

No entanto, isso não impediria que a autora adotasse do poe-
ta italiano alguns processos. Aquele em que se verifica de forma muito 
evidente o influxo de Ariosto é, por exemplo, a forma como a narradora 
encerra cada canto ao longo dos três memoriais, interrompendo a narra-
tiva como que para recobrar o fôlego para a retomar no canto seguinte. 
Tal característica assinala uma influência direta do autor do Orlando que, 
no final de cada canto, suspende a narração para lhe dar continuidade no 
canto seguinte:

Ben si spezzò, ma tanto la sostenne,
che ‘l suo favor la liberò da morte.
Giacque stordita la donzella alquanto,
Come io vi seguirò ne l’altro canto. (Ariosto, 2010: Canto II, est. 76)

Poi ch’ella fu di nuovo domandata
chi l’avea trata a sì infelice sorte,
Incominciò con umil você a dire
Quel ch’io vo’ all’altro canto differire. (Ariosto, 2010: Canto IV, est. 72)

cavalarias do sexto e as pinturas dos heróis preparadas no sétimo e descritas no oitavo” 
(Alves, 2001: 334-335). 



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 232

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

	É interessante observar a polivalência e a expressividade que este 
recurso à “pena cansada” de Ariosto assume nos poemas de Soror Mes-
quita Pimentel. De facto, a narradora encontrou nele uma mais valia, 
atribuindo-lhe uma importância enorme, porque lhe permitia, entre ou-
tras coisas, recobrar o fôlego (“E eu me deixo ficar: porque entretanto/
Possa alento cobrar para outro canto”(Pimentel, 1639: Canto IX, est. 97, 
fl. 142), preparar-se para outro canto (“Me quero preparar para outro 
canto” (Pimentel, 2014: Canto XI, est. 78, fl. 432)), rezar e meditar em 
Cristo (“Quero silêncio ter deixando o canto” (Pimentel, 2014, Canto 
I, est. 86, fl. 114); “Quero tomar alento pera ao pranto/Que então devo 
fazer deixando o canto”(Pimentel, n.d.: Canto VIII, est. 80, fl. 471) e, 
consequentemente, levar também o leitor à contemplação e meditação. 
Por ser uma narradora mulher, tal estratagema também serve à explicita-
ção da sua incapacidade (ou, talvez, indignidade) de tratar de temas mais 
exigentes. Nesse sentido, mais do que assinalar o fim do canto, este meca-
nismo de encerramento ariostesco adquire, em Soror Mesquita Pimentel, 
um caráter mais dinâmico e expressivo que varia conforme a narrativa 
avança ou de acordo com o tema focalizado. 

	Um exemplo bastante elucidativo desta variação expressiva é a 
mudança de ânimo da narradora ao longo dos três poemas. No Memo-
rial da Infância, a transição de um canto para o outro é muitas vezes 
marcada por um certo entusiasmo, pressa, ânimo... em cantar os triunfos 
do Amor Divino (“E eu que outro triunfo sacrossanto/Quero já começar, 
deixo este canto” (Pimentel, 1639: Canto I, est. 97, fl. 17). Entusiasmo 
que, entretanto, vai escasseando à medida que avança a narrativa dos 
memoriais, convertendo-se em uma relativa solenidade ao tratar dos 
seus Milagres (“Quero o plectro deixar e me levanto/Para aplicar a voz a 
novo canto” (Pimentel: 2014, Canto II, est. 103, fl. 151)) e, posteriormen-
te, em choro, ao relatar a dolorosa Paixão de Cristo: “Nossas culpas mor-
tais eu com pranto/Vou em seu seguimento e deixo o canto” (Pimentel, 
n.d.: Canto II, est. 122, fl. 346v); “Quero por dar motivo a novo pranto/
Dar fim a este meu inculto canto” (Pimentel, n.d.: Canto IV, est. 304, fl. 
392).



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 233

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

Outro procedimento da obra de Ariosto que podemos descobrir 
nos poemas de Mesquita Pimentel (e que também foi usado frequente-
mente por Camões) são os epifonemas, em que a voz da poeta frequen-
temente surge em meio à narração para introduzir uma reflexão moral. 
Em Camões, estes aparecem normalmente, com exceção do Canto II, 
no final de cada canto. Recorde-se, por exemplo, o famoso episódio do 
Canto IV, em que Camões, através da figura do Velho do Restelo, censura 
a ambição humana e os seus males, que poderiam trazer consequências 
nocivas para Portugal (Camões, 2010: 95-104). Aos olhos de vários críti-
cos, este tipo de “intervenção” era prejudicial à narração. José Agostinho 
de Macedo, a propósito da estrofe 140 do Canto III, criticou Camões por 
ter interrompido “o interessante fio desta narração, tão interessante para 
o Rei de Melinde, que não queria perder uma palavra, e começa o Poeta 
um daqueles sermões com que costuma ou principiar, ou acabar seus 
Cantos, e que nenhuma relação ou ligação tem com a ação principal, 
erro que nasceu em Camões da servil imitação de Ariosto” (Macedo, 
1820: 201-202)18. De facto, Ariosto assim procede em vários momentos 
do Orlando Furioso, interrompendo a narrativa para expor o seu posi-
cionamento diante dos factos narrados, abarcando vários temas, “desde 
aqueles que remetem aos acontecimentos históricos contemporâneos 
ao autor até assuntos referentes à subjetividade humana” (Corrêa, 2014: 
103).

Quer tenha sido este um influxo direto do Orlando Furioso ou 
mediado pelos Lusíadas, a prática de tais epifonemas nos memoriais 
não deixa de ser uma herança do modelo de Ariosto. Com efeito, So-
ror Pimentel interrompe em vários momentos a sua narrativa, ora com 
considerações que refletem a sua condição de religiosa e a mentalidade 
do seu tempo, ora comparando-se a algumas personagens e desejando 
ocupar o lugar delas. Pimentel critica o “amor cego e mundano”, a “nossa 
ingratidão”, o pecado que deu morte a Cristo. No Canto III do Memo-

18  O autor acrescenta ainda que “nunca, ou raríssimas vezes deve o Poeta na Epopeia ou 
falar de si, ou misturar, com suas reflexões ao que vai representando. Virgílio foi muito 
parco, e apenas em dois lugares introduziu estas reflexões (...)” (Macedo, 1820: 201-202, 
grafia atualizada).



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 234

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

rial da Paixão, a narradora medita sobre a passagem em que Cristo, no 
monte Getsémani, encontra os discípulos a dormir, ao invés de vigiarem 
com ele. Aí, ela chama a atenção para o facto de que nós (incluindo-se a 
si mesma) também estamos a dormir, permitindo a entrada do pecado, 
quando na verdade deveríamos orar e vigiar, assim como fez Cristo pela 
nossa salvação. 

Neste mistério fica declarado
A quem quiser ter bom conhecimento
Quanto de nos salvar Deus tem cuidado 
E nós da salvação esquecimento,
Pois que quando ele está mais desvelado
Por nos dar do pecado vencimento
Então dormimos nós mais descuidados
No sono dos deleites e pecados. (Pimentel, n.d.; Canto III, est. 160, fl. 
156)  

Noutras passagens, sobretudo naquelas em que o episódio nar-
rado pede um maior encarecimento, a voz da narradora assume o lugar 
discursivo num tom particularmente afetivo, em que expressa um arden-
te desejo de Deus. De facto, ela anseia estar em sua companhia, tocar nas 
suas mãos19 e beber das suas lágrimas, como no momento em que Cristo 
chora a morte de Lázaro:

Oh mil vezes ditosa eu, se pudera 
De bruços, doces lágrimas, colher-vos
E por matar a sede vos bebera!
Oh quem pudera, lágrimas, beber-vos!
Oh quem divinas palavras tivera
O dom celestial de merecer-vos

19  Veja-se, por exemplo, a seguinte estrofe do Memorial da Paixão, em que a narrado-
ra, através da voz de uma “alma arrependida”, expressa o seu desejo de beijar as mãos 
de Cristo, aquando da sua prisão no monte Getsémani: “Com o desejo dele ponho a 
boca/ Perdoai-me, Senhor o atrevimento/ Nestas divinas mãos que me provoca/ Em esta 
ocasião meu sentimento;/ E se sempre adorá-las se me toca/ Por ter de quem vós sois 
conhecimento/ Sofrei também tratá-las com brandura/ Que em vossas mãos está minha 
ventura” (Pimentel, n.d.; IV, 296, fl. 390).



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 235

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

Pera que mais que neve alva ficasse
Quando convosco culpas lamentasse! (Pimentel, 2014: Canto XIII, est. 
56, fl. 482)

Também no Canto I do Memorial da Paixão, por exemplo, ela de-
seja ocupar o lugar do jumento que carrega Cristo na sua entrada triunfal 
em Jerusalém:

Ó animal mil vezes venturoso
Pois leva tão divino caminhante
A respeito subido e precioso
É bem que a tua dita te levante;
Sem ter comparação és mais ditoso
Que aquele do enganoso, e cego amante
Quando passando o mar levava Europa
Mais que o signo que o Sol em Março topa.

Se tu tiveras alma, eu me trocara
Por ti, quando tal sorte me coubera
Oh se tão doce peso em mi levara
Que glória, que descanso recebera. (Pimentel, n.d.: Canto I, est. 30-31, 
fl. 299v)

Poderíamos dizer também que a multiplicidade de ações que ca-
racteriza os poemas de Soror Mesquita Pimentel se aproxima, de cer-
to modo, da liberdade de composição de Ariosto,20 na medida em que 
ele diz pretender cantar várias ações (e não apenas uma, como exigia o 
código do género21): “le donne, i cavallieri, l’arme, gli amore”. Embora 
o objeto principal do canto épico de Mesquita Pimentel seja a vida de 
Cristo e o “triunfo do amor divino”, diríamos que essa mesma liberda-

20  Recorde-se que Ariosto tomou algumas liberdades de composição narrativa em relação 
ao código do épico, na medida em que a sua obra é marcada por uma multiplicidade de 
personagens e de ações. Tal multiplicidade de ações, embora já verificáveis nas obras de 
Homero e de Ovídio, foi impulsionada, no século XVI, pela canonização do Orlando 
Furioso (Alves, 2001: 562).  
21  Ou como assim entendia a crítica coeva, já que a unidade de herói e a unidade de ação 
eram preceitos distintos.



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 236

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

de de composição também lhe permite cantar, paralelamente à vida de 
Cristo, a vida e as virtudes da Virgem Maria, a de Maria Madalena e a de 
outras personagens. Com efeito, alguns dos vários episódios narrados ao 
longo dos três Memoriais não possuem uma relação orgânica com a ação 
principal, que é a trajetória de Cristo para a redenção da humanida-
de. Embora as personagens focalizadas pela narradora atuem na órbita 
de Cristo, Soror Mesquita Pimentel demonstra querer dar espaço e voz 
destacadas a estas “mulheres venturosas”, conforme se vê na seguinte 
estrofe:

Oh não guardemos, musa, para tarde
(Se dos homens cantastes tanta glória)
Das mulheres o bem, que é bem se guarde,
Por séculos eternos na memória.
Cantemos, musa, já que o peito arde
Por cantar os triunfos e vitória
Que entre as obras de Cristo e seus poderes
Tiveram as ditosíssimas mulheres. (Pimentel, 2014, Canto IX, est. 1, fl. 
343) 

	Assim, sobretudo no Memorial dos Milagres, figuras femininas 
como a mulher samaritana (IX, 22-54), a mulher apanhada em adultério 
(IX, 56-79), Maria Madalena (todo o Canto X) e a mulher de Cananeia 
(XI, 40-70) assumem um particular relevo ao longo da narração. Natu-
ralmente que os episódios em que estas figuras femininas se encontram 
inseridas estão relacionados com a história da vida de Cristo. No entanto, 
tais episódios bíblicos, ao serem transpostos para a moldura do épico, 
permitem aproximar a obra de Soror Mesquita Pimentel do modelo de 
Ariosto, na medida em que também ela celebra múltiplas personagens. 
Se, neste sentido, Os Lusíadas teriam beneficiado do paradigma orlandi-
no, permitindo a Camões “cantar por extenso D. Afonso Henriques, Inês 
de Castro e até os ‘feitos’ de personagens obscuras como o Magriço ou 
Pero Rodrigues do Alandroal” (Alves, 2001: 336), também os Memoriais 
de Soror Mesquita Pimentel tiram partido deste tipo de canto plural cau-
cionado por Ariosto. A vida de Maria Madalena e a de outras mulheres 
dos Evangelhos constituem-se como modelos que servem também, para-



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 237

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

lelamente à vida de Cristo, à demonstração de condutas exemplares, uma 
vez que elevam e se impõem como paradigmas de fé, amor, contrição e 
perseverança.  

Conclusões

Embora consideremos que muitas das escolhas adotadas pela au-
tora dos memoriais não tenham sido feitas com a intenção de imitar ne-
cessariamente o modelo épico de Ariosto, isso não quer dizer que a obra 
não partilhe com este alguns dos mesmos processos formais. Muitos des-
ses processos, popularizados pelo autor do Orlando Furioso, encontram 
ressonância no poema de Camões e de outros poetas contemporâneos,22 
de modo que é difícil adivinhar as origens dos influxos ariostescos que se 
verificam nos poemas de Soror Mesquita Pimentel, já que estes indiciam 
uma contaminação de várias obras.

Ao analisar a presença de Tasso e de Ariosto nos memoriais, veri-
fica-se que não há nenhuma semelhança quanto ao tema. São os elemen-
tos formais e o reaproveitamento de imagens, versos, rimas e episódios 
paradigmáticos das epopeias os aspetos que enlaçam um e outros poe-
mas. Ainda que a presença de Ariosto e de Tasso seja bem menor do que 
a de Camões, como já foi demonstrado noutros trabalhos (Silva, 2021: 
367-383; Morujão, 2013: 170-182), é significativa a mescla que a autora 
compõe e propõe em torno da estrutura e tópicos de todos estes autores 
(como o encerramento dos cantos de Ariosto, sistematicamente aprovei-
tado por Soror Pimentel na estrutura dos seus poemas, e o Concílio In-
fernal de Tasso), pondo em evidência o horizonte intertextual e o aparato 

22  De facto, na Elegíada, Pereira Brandão emprega alguns dos procedimentos compositi-
vos do Orlando Furioso. A este propósito, Hélio Alves (2001: 282) refere que “reportada 
igualmente à tradição épica renascentista é a opção pela organização em Cantos que se 
iniciam com axiomas de ordem ética. Este recurso organizativo, modelado no Orlando 
Furioso de Ariosto, é abundantemente praticado na Elegíada: nada menos do que dezas-
seis dos dezoito Cantos do poema possuem exórdio moral. A conclusão autorreferencial 
do Canto, uma solução igualmente popularizada pelo poeta de Ferrara, encontra também 
eco em Pereira, já que as alusões à ‘pena cansada’ e à transferência de certo tema para o 
Canto seguinte comparecem com grande abundância (...)”.



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 238

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

poético de que a autora se valeu para compor os seus memoriais.  Nesse 
sentido, nas epopeias da monja de Cister, os modelos pagãos dialogam 
constantemente com os textos bíblicos e doutrinais, demonstrando como 
a autora soube conjugar harmoniosamente os códigos e a estrutura da 
epopeia com a temática e linguagem religiosas. 

Recibido: 30/03/2021

Aceptado: 01/06/2021

Referências bibliográficas
Almeida, Isabel (2007), “Orlando Furioso em livros portugueses de cava-
laria: pistas de investigação”, Revista eHumanista, 8, pp. 227-241.

--- (2008), “Dizer de Orlando”, Estudos Italianos em Portugal, nova Série 
3, pp. 31-43.

Alves, Hélio J. S. (2001), Camões, Corte-Real e o Sistema da epopeia qui-
nhentista, Coimbra: Universidade de Coimbra.

Amora, Soares (1955), Manuel Pires de Almeida – um crítico inédito de 
Camões, São Paulo: USP-FFCL.

Ariosto, Ludovico (2010), Orlando Furioso, introduzione e comento di 
Gioacchino Paparelli, volume primo (canti I-XXIII), Milano: BUR Clas-
sici.

Bognolo, Anna (2018), “‘Il costume di scrivere alla romanzesca’: il dialo-
go Della nuova poesia, overo delle difese del Furioso (1589) di Giuseppe 
Bastiani Malatesta”, Historias Fingidas, 6, pp. 5-20. 

Camões, Luís de (2010), Obra Completa, Estarreja: Moderna Editorial 
Lavores.

Conde, Antónia Fialho (2014), “Maria de Mesquita Pimentel: a ‘Nova 
Glória dos Pimentéis’ no Mosteiro de S. Bento de Cástris”, in Morujão/ 
Conde/ Morujão, pp. 46-58. 



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 239

UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240 ISSN 2340-9029

Corrêa, Fernanda Zambou (2014), Os senhores de seus mundos: um es-
tudo sobre Angélica e o narrador no Orlando Furioso de Ludovico Ariosto 
[Dissertação de Mestrado], São Paulo: Universidade de São Paulo. 

Ferro, Manuel Simplício Geraldo (2004), A receção de Torquato Tasso na 
épica portuguesa do Barroco ao Neoclassicismo [tese de doutoramento], 
Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra.

Fialho, Manuel (n.d.), Évora Ilustrada, com notícias antigas e modernas 
sagradas e profanas. Manuscrito da Biblioteca Pública de Évora, cód. 
CXXX/1-11.

Lusitano, Cândido (1820 [1765]), Diccionario Poetico para o uso dos que 
principião a exercitar-se na poesia portugueza: obra igualmente util ao 
orador principiante, tomo I, Lisboa: Impressão Régia, s.n.

Macedo, José Agostinho de (1820), Censura dos Lusíadas Tomo I, Lisboa, 
na Impressão Régia.

Miranda, José da Costa (1990), Estudos luso-italianos: poesia épico-cava-
leiresca e teatro setecentista, Lisboa: Ministério da Educação - Instituto 
da Cultura e Língua Portuguesa.

Morujão, Isabel, coord., Antónia Fialho Conde e Maria do Rosário Mo-
rujão, eds. (2014), Em treze Cantos: epopeia feminina em recinto monás-
tico. O Memorial dos Milagres de Cristo de Maria de Mesquita Pimentel. 
Braga: CITCEM/CIDEHUS/CHSC. 

Morujão, Isabel (2013), Por trás da grade. Poesia conventual feminina 
em Portugal (Séculos XVI – XVIII), Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da 
Moeda.

Morujão, Maria do Rosário (2014), “A escrita do Memorial dos Milagres”, 
in Morujão/ Fialho Conde/ Morujão, pp. 59-69.

Pimentel, Maria de Mesquita (1639), Memorial da Infância de Christo e 
Triunfo do divino amor, Lisboa: Jorge Rodriguez.

--- (2014), Memorial dos Milagres de Cristo, editado in Morujão/ Fialho 
Conde/ Morujão. 



A receção de Ariosto e TassoGeise Kelly Teixeira da Silva 240

ISSN 2340-9029UNED. REI, 9 (2021), pp. 215-240

--- (n.d.), Memorial da Paixão de Cristo, Manuscrito da Biblioteca Públi-
ca de Évora, cód. 406 Fundo Manizola.

Pires, Maria Lucília Gonçalves (1982), A crítica camoniana no século 
XVII, Lisboa: Biblioteca Breve/Instituto de Cultura e Língua Portuguesa.

Pires, Maria da Conceição Ferreira (2006), Os Académicos Eborenses na 
Primeira Metade de Seiscentos: a Poética e a Autonomização do Literário, 
Lisboa: Edições Colibri, CIDEHUS-EU.

Rossi, Giuseppe Carlo (1944), A poesia épica italiana do século XVI na 
Literatura Portuguesa, Lisboa: s.n.

Silva, Geise Kelly Teixeira da (2021), Poesia Épica Feminina em Portugal: 
os Memoriais de Soror Maria de Mesquita Pimentel (século XVII) [Tese 
de Doutoramento],Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto.

Tasso, Torquato (2009), La Gerusalemme Liberata, ed. di Franco Tomasi, 
Milano: BUR.


