
Revista Española de Educación Comparada | núm. 49, pp. 604-620
ISSN 2174-5382

ESTUDIOS E INVESTIGACIONES / ANALYSIS AND RESEARCH

Recibido: 16 de marzo de 2025
Aceptado: 11 de junio de 2025

doi: 10.5944/reec.49.2026.44906

*Silvia Martínez Cano: es doctora en Educación (UCM), Máster en Artes Visuales y Educación por la 
Universidad de Barcelona, Conservadora y Restauradora de Bienes Culturales (BBAA, UCM). Investiga en 
pedagogías fronterizas e interseccionales, poniendo en relación teoría de la educación, estudios visuales y 
culturales, pedagogía social y estudios de género. Es profesora en la Facultad de Educación de la Universidad 
Complutense y es investigadora principal del grupo de investigación Cultura cívica y Políticas Educativas y 
coordinadora del seminario Intersecciones entre espacio, tiempo y corporeidad en la educación. Una reflexión 
sobre el aprendizaje corporeizado en la educación de la Facultad de Educación en la Universidad Complutense 
de Madrid. Es artista multidisciplinar (www.silviamartinezcano.es). Orcid: https://orcid.org/0000-0002-
6845-1209. Datos de contacto: E-mail: silviamcano@ucm.es

6
Aportaciones interseccionales de las 

pedagogías feministas y decoloniales a la 
pedagogía crítica de Freire. El giro decolonial 

en bell hooks y Catherine Walsh

Intersectional contributions of feminist and decolonial 
pedagogies to Freire's critical pedagogy. The decolonial 

turn in bell hooks and Catherine Walsh

Silvia Martínez Cano*
  

 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


605

Silvia Martínez Cano

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 604-620

doi:10.5944/reec.49.2026.44906

Resumen

El aumento de la reflexión sobre la pedagogía de Freire en los estudios actuales nos invita 
a preguntarnos si su propuesta fue suficientemente profunda como para servir de tránsito 
entre la educación de la modernidad y la educación de la pluralidad poscolonial. En este 
texto pretendemos valorar la significatividad de la pedagogía de Freire para la época de 
la pluralidad a partir de la recepción crítica que harán de ella las pedagogías feministas 
y decoloniales. Primero analizaremos la recepción crítica que dialoga con distintos ele-
mentos de la pedagogía crítica de Freire y después examinaremos las aportaciones que las 
pedagogías feministas y decoloniales, propias del tiempo de la pluralidad, añaden a la ped-
agogía crítica, enriqueciendo con ello la pedagogía actual. Estas dos familias pedagógicas 
comparten un enfoque interseccional de abordaje de la educación, que afecta a la recepción 
y debate sobre la pedagogía crítica. Dada la diversidad de estas propuestas pedagógicas 
concretaremos nuestro análisis en dos pedagogías situadas, esto es, las propuestas de bell 
hooks y de Catherine Walsh.

Palabras clave: pedagogía crítica, interseccionalidad; pedagogías feministas; pedagogías 
decoloniales; interculturalidad; bell hooks; Catherine Walsh.

Abstract

The increase in reflection on Freire's pedagogy in current studies invites us to ask our-
selves whether his proposal was sufficiently profound to serve as a transition between the 
education of modernity and the education of postcolonial plurality. In this text we intend 
to assess the significance of Freire's pedagogy for the era of plurality based on the critical 
reception that feminist and decolonial pedagogies will make of it. We will first analyse the 
critical reception that dialogues with different elements of Freire's critical pedagogy and 
then we will examine the contributions that feminist and decolonial pedagogies, typical of 
the time of plurality, add to critical pedagogy and enrich current pedagogy. These two ped-
agogical families share an intersectional approach to education, which affects the reception 
and critique of critical pedagogy. Given the diversity of these pedagogical proposals, we 
will focus our analysis on two situated pedagogies, namely the proposals of bell hooks and 
Catherine Walsh.

Keywords: critical pedagogy, intersectionality; feminist pedagogies; decolonial pedago-
gies; interculturality; bell hooks; Catherine Walsh. 

 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


606
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 604-620
doi: 10.5944/reec.49.2026.44906

Aportaciones interseccionales de las pedagogías feministas y decoloniales a la pedagogía crítica de Freire. 
El giro decolonial en bell hooks y Catherine Walsh

1.	 Introducción
En la actual producción académica podemos apreciar un incremento de la reflexión sobre 
el pensamiento de Paulo Freire. Este incremento puede estar provocado, a nuestro modo 
de ver, por dos causas. La primera se relaciona con la situación geopolítica y cultural 
mundial y la posición de las instituciones educativas en el marco polarizado de las actua-
les democracias (Giroux, 2016, p. 297). La segunda razón tiene que ver con la condición 
teórico-práctica de la educación, es decir, la tensión que se produce en el acto educativo 
entre la reflexión y la técnica, entre las emociones y los procesos de elaboración cogniti-
vos, y entre lo personal y lo comunitario (Apple, 2016, p. 279). 

La pedagogía crítica de Freire se cimentó en situar en el centro la tarea de orientar 
el futuro de los estudiantes y de sus sociedades hacia un mundo socialmente justo, un 
mundo en el que hubiera espacio para la posibilidad de conjugar los valores de la razón, 
la libertad y la igualdad, motivos que dignifican la vida y esta puede ser vivida. Dicha 
propuesta se recibió en otros lugares y comunidades pedagógicas de muchas formas. Se 
recibió, en los años 80 y 90 del siglo XX, como alternativa a la progresiva tecnificación 
y burocratización de la educación, que relegaba los aspectos relacionales y críticos de la 
educación a un segundo plano (Giroux & Flecha 1994). También se calificó su propuesta 
de idealista, subjetiva y reformista (Kohan 2021), y se criticó que defendía una univer-
salidad del método que todavía estaba sostenido por una perspectiva occidental de lo 
educativo y que dejaba entrever una contradicción entre los presupuestos de su pedago-
gía problematizadora y el contexto socioeconómico e histórico de otros países donde se 
aplicaba su método. Es conocida, igualmente, la crítica de bastantes académicas sobre el 
uso de un lenguaje androcéntrico.

La extensa recepción, tanto acogiendo su propuesta como rechazándola, nos lleva a 
intuir que su propuesta es suficientemente profunda como para no dejar indiferente a 
ningún sector de la educación. Asimismo, si observamos el contexto en que se produjo y 
fue recibida podemos advertir que hizo de «bisagra» entre la educación de la modernidad 
y la educación de la pluralidad –en un principio llamada educación posmoderna– que 
todavía hoy se está fraguando. 

Así, pretendemos en este texto valorar la pertinencia de la descripción de la propuesta 
de Freire como transición a la época de la pluralidad a partir de la recepción crítica que 
de esta realizan las pedagogías feministas y decoloniales. Lo haremos concretando esa 
recepción en las propuestas de bell hooks y Catherine Walsh. Se ha elegido estas dos 
autoras por la relevancia académica de sus propuestas en los ámbitos de investigación 
a los que pertenecen, así como por la diferencia en sus puntos de partida culturales, 
sociales y políticos: la primera situada desde el contexto racializado estadounidense y 
la segunda radicada en el contexto intercultural ecuatoriano). Primero, a partir de un 
análisis textual de los autores críticos con Freire, analizaremos la recepción que dialoga 
con distintos elementos de la pedagogía crítica de Freire. Después examinaremos las 
aportaciones que las pedagogías feministas y decoloniales añaden a la pedagogía crítica. 
Pretendemos así señalar qué queda superado de la pedagogía de Freire, qué aportacio-
nes feministas y decoloniales enriquecen el análisis crítico de la pedagogía y cuáles son 
aquellos elementos pedagógicos novedosos que nos orientan hacia los modelos episte-
mológicos de la época de la pluralidad.

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


607

Silvia Martínez Cano

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 604-620

doi:10.5944/reec.49.2026.44906

2.	 Recepción y aportación de la pedagogía 
crítica de Freire en el amplio mapa de la pos/
decolonialidad
Para situar el contexto donde emerge la pedagogía crítica de Freire y su presencia como 
una de las «bisagras» entre la educación moderna y la educación de la pluralidad, necesi-
tamos entender el contexto de tránsito que se da entre los años 60 del siglo XX y los años 
10 del presente siglo (Marchesi, 2019). La modernidad se caracteriza por cuatro fenóme-
nos: el pensamiento epopéyico protagonizado por el mito del progreso, el desarrollo de 
la ciencia y la tecnología, el nacimiento del capitalismo y la expansión del eurocentrismo 
a través del colonialismo (Giroux & Flecha, 1994). Pero, además, la modernidad tiene, 
como afirma Walter Mignolo, dos caras –de la misma moneda– que son la Ilustración y 
colonialismo (Mignolo, 2005; 2015). La narrativa moderna colonialista subrayó la impor-
tancia de la filosofía y las ciencias sociales al tiempo que las ciencias experimentales y 
la tecnología se configuraban como instrumentos del progreso y del perfeccionamiento 
humano en la búsqueda de la libertad y la democracia. 

En este contexto moderno y universalista debemos comprender la epistemología de 
Freire y su comprensión de la pedagogía como cauce de liberación del oprimido y del 
opresor (Freire, 1982). Se trata de una comprensión del mundo y de la pedagogía con 
intención universalista pensada como un proyecto utópico que dinamiza, enriquece y 
mejora el desarrollo humano (Webb, 2010). Su pedagogía es, por tanto, espera moderna 
impaciente que quiere materializarse en situaciones de dignidad y justicia. 

Para Freire la educación es siempre acción política, en el sentido estricto del término, 
pues el ser humano ontológicamente es un ser político, social y cultural. Por ello, pro-
pone una alternativa a la educación bancaria, aquella que convierte al educando en un 
objeto pasivo, reproductivo y alienado (1982), y lo hace problematizando el lugar donde 
se justifican las relaciones de dominación y desigualdad social, económica y política. De 
esta manera sugiere una pedagogía que busca transformar la realidad socioeducativa 
del sujeto sumergido en este contexto de dominación (1992). Su propuesta pedagógica, 
proyecto situado en la frontera entre la política, la pedagogía y la teología, es culmen del 
proceso de la modernidad, enraizado en la capacidad de las personas de conmoverse ante 
el sufrimiento de otros e intervenir para eliminar las causas de tal sufrimiento, es decir, 
la materialización de las ideas de la democracia (Giroux & Flecha, 1994). 

Esta pedagogía radical y positiva surge en el momento de tránsito hacia la época 
de la pluralidad, los años 60 y 70 del siglo XX (Marchesi, 2019), aunque en un primer 
momento la conocimos como la época posmoderna (Vatimo et al., 1990; Giroux & Flecha, 
1994). La pluralidad se caracteriza por tres giros que se consolidan a finales de siglo: el 
«giro lingüístico-filosófico», el «giro socioeconómico» y el giro «cultural-artístico». El 
primero, el «giro lingüístico-filosófico», repiensa las narrativas que explican el mundo 
cuestionando la construcción progresiva de la historia y su interpretación. La influencia 
de la escuela de Frankfurt y la teoría crítica es aquí decisiva para señalar la diversidad 
de creencias y hermenéuticas que construyen el mundo, no siempre sometiéndose a sig-
nificados fijos, metafísicos y/o universales (Habermas, 1993). El «giro económico» se 
consolida a través de la economía de mercado que encuentra su estabilización y expan-
sión en la caída de los regímenes comunistas simbolizados por la caída del muro de 
Berlín (Rorty, 1996). El «giro cultural-artístico» incide en la diversidad de lenguajes y de 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


608
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 604-620
doi: 10.5944/reec.49.2026.44906

Aportaciones interseccionales de las pedagogías feministas y decoloniales a la pedagogía crítica de Freire. 
El giro decolonial en bell hooks y Catherine Walsh

formas de comunicación y en protagonismo de lo sensorial y las artes en la comunicación 
(Arnheim 2007[1986]; Eisner 1994). 

El resultado de estos giros será un contexto intercultural global y plural, en el que la 
pedagogía se siente interpelada por relaciones complejas de poder y saber. En este con-
texto surgen teorías que inciden en señalar los límites del paradigma de la modernidad 
y cómo el poder se manifiesta de formas distintas en el cuerpo, la cultura, la historia, 
el espacio, la tierra, etc. Con ello dejan emerger aquellos sesgos de desigualdad que se 
mantienen arraigados en la cultura patriarcal y colonial de la modernidad y que levantan 
«fronteras [que] están diseñadas para definir los lugares que son seguros y los que no lo 
son, para distinguir el ‘nosotros’ del ‘ellos’» (Anzaldúa 2016[1987], p. 42). Estos sesgos 
se manifiestan en el modelo político, económico y cultural imperialista que deriva de los 
movimientos de conquista y expansión de Europa hacia otras geografías. En este sen-
tido, la crítica vincula estrechamente a la modernidad, la colonialidad y la dominación 
patriarcal, pues la modernidad defiende el relato patriarcal y jerárquico que ordena la 
realidad del mundo en dualidades: blanco/negro, europeo/otro, hombre/mujer, amo/
esclavo, colonizador/subalterno. 

Así, teorías feministas y teorías pos/decoloniales1 surgen como teorías críticas y al 
mismo tiempo, dialogan sobre la complejidad de las categorías que comparten e inciden 
en la cultura, justificando el modelo patriarcal e imperialista y su imaginario, y en la 
práctica cultural, política y económica. 

Freire, que consolidó su pedagogía de la liberación en la segunda parte del siglo XX, 
no va a participar de los giros de los que surge el contexto plural y poscolonial, pero sus 
ideas pedagógicas y la crítica se van a recibir y a formar parte del «humus» de una reno-
vación del pensamiento pedagógico que, de la mano de otras disciplinas, va a abordar 
de nuevo aspectos decisorios en la teoría de la educación: el qué, el para qué, la relación 
entre educador y educando y la construcción del conocimiento. 

El pedagogo aporta tres aspectos que serán los fundamentos de las pedagogías 
feministas decoloniales (Freire, 1982). El primer aspecto es la crítica al modelo peda-
gógico bancario que colabora haciendo de la educación un mecanismo de opresión y 
colonizando el saber al identificar saberes europeos con universalidad. Su relato espe-
ranzado transmite a otros pedagogos la idea de que no habrá posibilidades reales de 
educar si el acto educativo no está enmarcado en y para la libertad. El segundo aspecto 
es la recuperación de la pregunta y la crítica, a través de la pedagogía problematizadora 
(1982). Freire subraya la condición ontológica del ser humano como «ser inacabado», 
un ser que se va haciendo en cada situación, en cada interrogante y en cada experien-
cia (Freire, 1992). Esto permite a las teorías feministas poscoloniales acoger la tensión 
de la pregunta como forma de conocimiento y diálogo entre diferentes, aspecto del que 
surgirán las teorías interculturales (Walsh, 2007; 2012; 2013; 2023); y el tercer aspecto 
es la importancia de la epistemología de las pedagogías feministas decoloniales como 
parteras de conocimientos situados e interculturales. La centralidad de la dialogicidad 
en la propuesta de Freire permite el encuentro con el otro y su reconocimiento (1982). 
1	  Nótese aquí la diferencia entre poscolonial y de(s)colonial. Poscolonialidad se suele usar para 
señalar los discursos de las periferias marginales en la época que comienza después de la modernidad 
imperialista/colonialista, mientras que lo decolonial se centra más en las acciones y estrategias que permiten 
prácticas desconstructivas que generan relaciones nuevas y no duales, sino interrelaciones que atienden a la 
diversidad. Estas categorías no son, sin embargo, estancas, y los teóricos poscoloniales también proponen 
estrategias de decolonización. Nosotros utilizaremos en este artículo decolonialidad, término que utiliza 
Catherine Walsh en sus propuestas.

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


609

Silvia Martínez Cano

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 604-620

doi:10.5944/reec.49.2026.44906

En este sentido, la educación asume la solidaridad y la justicia como formas de amor y 
esperanza, pues defienden (en este lenguaje moderno de «lucha») lo más preciado del 
ser humano: su vida. Las pedagogías críticas posteriores acogerán el reconocimiento y la 
ética de la solidaridad como clave para responder a la pluralidad. 

Por otro lado, Freire será criticado por su excesiva confianza en el relato universa-
lista, patriarcal y europeizante, especialmente en algunos aspectos. En primer lugar, 
Freire fundamenta su propuesta dialógica en la tensión entre oprimido y opresor, propio 
de un relato marxista enmarcado en la lucha de un determinado grupo social oprimido 
que, debe realizar un proceso colectivo de liberación, de todos y para todos (Freire, 1992; 
Gasparello, 2013; Kohan, 2020). Sin embargo, la complejidad de la pluralidad rompe 
con la dualidad oprimido/opresor (Bolo, 2019), y choca con el presupuesto de un ejerci-
cio supuestamente bondadoso de la democracia de las minorías. 

Freire va a matizar con el tiempo esta tensión ampliando la acción dialógica en el 
acto educativo desde los principios de la humildad y la esperanza y sus posibilidades de 
liberación y democratización (1997). Esta matización será la que acogerán las pedagogías 
críticas de la pluralidad para reelaborar el concepto de reconocimiento, pero partiendo 
de la diferencia y no de la igualdad. Estas pedagogías no buscan una universalidad, sino 
un conocimiento situado y en permanente diálogo. Asimismo, no se busca un enfrenta-
miento Sur-Norte –en el sentido que da a estas palabras Walter Mignolo–, entendiendo 
que las condiciones de opresión se encuentran en distintos lugares del mundo bajo for-
mas singulares, sino que buscan proponer nuevas epistemologías en las relaciones peda-
gógicas Sur-Sur, para resistir la colonialidad de los imperios de la pluralidad que todavía 
impone algunos ámbitos de la antigua metrópoli. En este sentido se habla de una (de)
colonización (Souza Santos & Meneses, 2014; Mignolo, 2003) que no trata de rechazar 
los saberes que se ofrecen desde el Norte, sino de reafirmar otras formas de pensar y 
vivir, y otras maneras de concebir el saber y construir epistemologías alternativas.

Además, Freire fue muy criticado en los años 80 por su forma de abordar en Pedagogía 
del oprimido el sujeto protagonista. Son conocidas las críticas realizadas por mujeres aca-
démicas sobre la ausencia de la perspectiva de género en sus escritos. Fueron críticas muy 
tempranas, la primera vez se dio nada más publicarse Pedagogía del oprimido en Estados 
Unidos en 1971, y que Freire relata, agradecido, en Pedagogía de la esperanza (1992): «en 
la lengua machista que usaba, percibí la mentira o la ocultación de la verdad» (Freire, 
1992). Las teóricas se centraron en analizar por qué Freire no utilizó el lenguaje inclusivo y 
qué consecuencias tuvo esta elección en su propia propuesta. En este sentido el feminismo 
interseccional de las mujeres intelectuales negras contribuyó a identificar las contradiccio-
nes en movimientos intencionalmente liberadores, y como establecer puentes dialécticos 
para reparar estos sesgos (Pontes-Saraiva & Nascimento, 2022).

A la par, Freire ha sido acusado en distintos momentos de vaciar el papel del docente 
y cuestionar su autoridad (Kohan, 2021), a pesar de que él mismo puso en cuestión la 
relación desigual y bancaria entre docente y discente (Freire, 1992; 1994), y afirmó que 
esa relación debía ser analizada y reconstruida a partir de la capacidad del docente 
de provocar espacios de análisis y valoración de los contenidos que se enseñan. Y al 
mismo tiempo, reconoce los saberes del alumnado, sus significados y sus posiciones, 
estimulando discursos diferentes y diferenciados. Algunas posturas decoloniales criti-
can que la «vocación ontológica» del ser humano en la cual Freire sostiene la presencia 
movilizadora del docente puede ser tan solo un «estar» sin que se produzca de verdad 
un proceso educativo (Giuliano, 2018). Señalan una cierta idealización de la dialéctica 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


610
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 604-620
doi: 10.5944/reec.49.2026.44906

Aportaciones interseccionales de las pedagogías feministas y decoloniales a la pedagogía crítica de Freire. 
El giro decolonial en bell hooks y Catherine Walsh

socrática, así como la presencia de un mesianismo educativo basado en una praxis 
poco realista (Kohan, 2021).

Otra de las críticas más contemporáneas al pensamiento freireano hacen notar que la 
pedagogía de la liberación se centra en exceso en una dialéctica entre vidas inteligentes 
que se enseñan y aprenden juntas al encontrarse. La ausencia de una reflexión sobre 
la implicación del cuerpo y la sensibilidad en los procesos educativos llama especial-
mente la atención. No es solo la racionalidad, y el diálogo que esta desencadena, la que 
debe contribuir a la educación, sino que todo el cuerpo en su integridad, percepción, 
sentidos, esquema corporal, emociones y sentimientos contribuyen a un reconocimiento 
de la vida mismas como don singular –la vida como valor educativo–, y contribuye a 
construir un modo horizontal de poder en las relaciones y a mitigar las jerarquías que se 
imponen en las prácticas educativas modernas patriarcales (Kohan, 2020). La ausencia 
del concepto de cuidado en su propuesta pedagógica eminentemente ético-política hace 
que no sea suficiente el fortalecimiento del diálogo y la conciencia crítica, sino que urge, 
al mismo tiempo, alimentar la esperanza para emprender el camino hacia el cambio 
social. La presencia de los cuidados acompaña y sostiene los procesos de liberación de 
la persona, favoreciendo una cultura feminista y solidaria que sustenta las relaciones 
sociales de colaboración y justicia. Es decir, la presencia de los cuerpos vulnerables en el 
acto educativo permite redefinir el amor en la complejidad e interacción de los lenguajes 
educativos del cuerpo. El aprendizaje crítico se encarna en la provocación, el afecto, el 
reconocimiento, el respeto, la confianza y el compromiso (hooks, 2021), así como una 
comunicación abierta y honesta capaz de aprehender críticamente el amor y traducirlo 
en un lenguaje para la liberación y realización de las personas (hooks, 2022[2010]).

Las pedagogías feministas interseccionales y decoloniales han visto, sin embargo, en la 
propuesta de Freire algunos de estos aspectos, releídos desde una crítica feminista y deco-
lonial, superan al propio Freire y se expanden en el contexto de la pluralidad (Weiler,1991; 
Kohan, 2020). De la gran diversidad de abordajes que ofrecen estas familias pedagógicas, 
nos centraremos en dos que están, creemos, directamente relacionados con los aportes y la 
crítica a Freire y que ya hemos ido anunciando: las pedagogías feministas, y dentro de ellas 
las interseccionales, y las pedagogías decoloniales, y dentro de ellas las interculturales. 
Ambas familias pedagógicas tienen en común el abordaje interseccional de la teoría y la 
práctica educativa. El concepto de interseccionalidad se incorporó rápidamente como una 
clave fundamental de la crítica a la teoría feminista blanca y occidental (Crenshaw, 1989), 
en las teorías feministas negras de los años 80. Esta noción pone de manifiesto las diversas 
formas de discriminación en las que influyen la etnicidad/raza y el género (Hill & Bilge, 
2019; Crenshaw, 1991). Cuando se aplicaba el entrecruzamiento de distintos ejes de discri-
minación en el ámbito académico, el análisis que surgía de la investigación resultaba más 
matizado y fundamentado, mostrando la complejidad del fenómeno de la discriminación. 
Las teóricas negras comenzaron usando tres categorías que se intersectaban: género, etni-
cidad/raza y clase. Con el tiempo se han ido interseccionando con otras categorías (cuerpo, 
edad, discapacidad, etc.) que enriquecen los análisis sociales y contribuyen a una reflexión 
feminista más compleja y compacta.

La interseccionalidad se puede comprender como metodología de análisis, pero tam-
bién como epistemología, es decir, como punto de partida para desentrañar la estruc-
tura de la realidad, sus desigualdades y violencias. Las convergencias semánticas del 
concepto de interseccionalidad con otras nociones como urdimbre en María Lugones 
(2008), matrices en Patricia Hill Collins y Sirma Bilge (2019) o ensamblajes en Jabir 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


611

Silvia Martínez Cano

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 604-620

doi:10.5944/reec.49.2026.44906

Puar (2012), permiten el marco epistemológico suficiente para generar un espacio de 
discusión académica y social implicando a la pedagogía de forma más integral, que se 
beneficia de una mirada más compleja sobre la educación y sus protagonistas en un con-
texto multicultural e intercultural. 

Por lo tanto, aunque a continuación tratemos por separado dos propuestas pedagógi-
cas interseccionales, en realidad existen «entramadas» en su epistemología. Ambas son 
una respuesta situada a la pedagogía actual por lo que tienen deseos de universalidad, 
al tiempo que se apoyan mutuamente en su «locabilidad». Veamos brevemente algunos 
rasgos de cada familia pedagógica.

3.	 Aportaciones de las pedagogías feministas 
interseccionales a la pluralidad. La mirada de 
bell hooks
Las pedagogías feministas surgen como consecuencia de la expansión de los feminismos 
hacia otras disciplinas, entre ellas, la teoría y práctica de la Educación. Esta confluencia se 
ve reforzada por el cuestionamiento sobre el lugar que ocupan las mujeres cuando estas 
comienzan a acceder a los estudios superiores en la década de los sesenta (Baez y Sardi, 
2024, p. 13). Las pedagogías feministas se pueden entender como discursos que problema-
tizan las dimensiones educativas del cómo (metodologías), dónde (espacios), qué (episte-
mologías y competencias) y quiénes (subjetividades y agencias) desde una perspectiva de 
género, señalando las desigualdades entre hombres y mujeres y proponiendo alternativas 
equitativas. Realiza una crítica al sistema educativo y articula nuevos paradigmas educati-
vos, que promulgan prácticas pedagógicas comprometidas con la mitigación del sexismo, 
el racismo, el capacitismo, el clasismo y el adultocentrismo, entre otros. Así, la teórica, 
feminista y activista bell hooks la define como una «pedagogía radical» que es el resultado 
de la «interacción mutuamente iluminadora de pedagogías anticoloniales, críticas y femi-
nistas» (2020[1994], p. 10). De esta manera, las pedagogías feministas pueden ser pensa-
das más allá de la escuela «haciéndose hincapié en la forma de producirse el conocimiento 
y la experiencia marcados por el género» (Gore, 1996, p. 46). 

El enfoque interseccional se integra en la perspectiva feminista identificando aque-
llas propuestas pedagógicas feministas que abordan las desigualdades sociales y las 
relaciones de poder que se producen en la educación desde un enfoque complejo. Este 
enfoque abarca una amplia gama de debates críticos feministas como la etnicidad, la de/
colonialidad, la diferencia identitaria, la disidencia sexual o la construcción del conoci-
miento, entre otros, que permiten resistir la despolitización y (neo)liberalización de las 
demandas feministas (Troncoso et al., 2019). En este sentido, la cercanía de algunas de 
ellas a las propuestas de Freire ha sido muy significativa.

En bell hooks (1952-2021) encontramos una interlocutora de Freire. La teórica 
afroamericana participó en los debates en torno al lenguaje machista de la pedagogía 
crítica con el famoso texto de Ain’t I a Woman?: Black Women and Feminism (1981). 
Posteriormente la autora desarrolló este texto a modo de diálogo intelectual con Freire 
en un capítulo de su libro Enseñando a transgredir (2020[1994], pp. 67-80). Para 
hooks la narrativa de Freire aporta «lenguaje» (p. 66) pero al tiempo la teórica critica el 
sexismo presente no solo en el lenguaje freiriano sino en la forma de construcción que 
él y otros intelectuales y pensadores críticos de geografías colonizadas (Fanon, Memmi, 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


612
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 604-620
doi: 10.5944/reec.49.2026.44906

Aportaciones interseccionales de las pedagogías feministas y decoloniales a la pedagogía crítica de Freire. 
El giro decolonial en bell hooks y Catherine Walsh

etc.) construyen el paradigma falocéntrico de la liberación (p. 71). La autora afirma que 
se puede superar esta contradicción: «piénsese la obra como agua con un poco de sucie-
dad. Cuando estás sedienta, el orgullo no te impide retirar la suciedad y saciar tu sed 
con el agua» (p. 72). A partir de este posicionamiento, hooks desarrolla una pedagogía 
crítica atravesada por tres aspectos: la aportación de conocimientos contrahegemónicos, 
la construcción del conocimiento colectivo y la relación entre la teoría y práctica a través 
del amor (Pontes-Saraiva & Borges, 2022). 

El primero aspecto tiene que ver con la aportación de conocimientos contrahegemó-
nicos que desafían el currículo oficial y desafía las relaciones de poder que justifican la 
ausencia de determinados contenidos y las subyugaciones de unas interpretaciones bajo 
otras sobre la realidad (hooks, 2024[2003]). Se trata por tanto de una pedagogía radical 
en cuanto que se expresa en una práctica liberadora que cultiva el intelecto y el corazón 
para resistir a una educación profundamente colonial y blanca. Esta resistencia la realiza 
a través del cuestionamiento de las prácticas autoritarias de la educación tradicional. Por 
eso mismo es una pedagogía narrativa, pues a través de la etnografía y con un lenguaje 
visceral, sencillo y lleno de experiencias personales, produce un diálogo reflexivo entre 
la teoría y la práctica que pasa de forma fluida de una a la otra y viceversa. El aula es, 
por tanto, un espacio de formación de subjetividades en resistencia, que reclaman la 
humanidad tanto de estudiantes como de docentes. En este sentido el legado de Freire 
se amplía, complejiza y expande a otros contextos y situaciones de opresión cruzados 
por factores múltiples. Para hooks la pedagogía liberadora va más allá de un discurso de 
víctimas y, arriesga al exponerse a ser cuestionados en nuestra propia identidad, es decir, 
examinar críticamente nuestro yo dominante. Hooks dirige el pensamiento crítico hacia 
el interior, y con ello, dota al modelo freiriano de una dinámica bidireccional externa (las 
estructuras) e interna (la persona) que busca que la enseñanza/aprendizaje sea trans-
formadora, mirando críticamente hacia adentro, es decir, trabajando para desmantelar 
nuestras íntimas formas de pensar, actuar y sentir que refuerzan la dominación.

El segundo aspecto de su propuesta pedagógica es la comprensión de la construcción 
del conocimiento como un espacio coral de voces y experiencias donde docentes y estu-
diantes participan en dicha construcción. Es en este aspecto donde la presencia del femi-
nismo en la pedagogía es fundamental (hooks 2022[2010]), ya que lo entiende como una 
práctica educativa emancipatoria, porque el feminismo es un estilo de vida que busca 
derrumbar las estructuras sexistas, racistas e imperialistas que defienden posiciones de 
privilegio u opresión. El aula no es un espacio neutro, armónico o protegido, sino un 
espacio donde las personas que enseñan y aprenden se exponen al disenso, la crítica y el 
conflicto (hooks 2022[2010]). El conocimiento y su aprendizaje, según la afroamericana, 
surge al incomodar a estudiantes y docentes, cuando el docente introduce otras formas 
marginalizadas de ver el mundo, por lo que el conflicto es cauce de diálogo y aprendizaje 
(hooks, 2020 [1994]). 

hooks nos invita a pensar desde las márgenes (hooks, 2021), pues estos son lugares de 
descolonización de la mente y los cuerpos, un espacio de lucha antirracista y antisexista 
que proviene de la experiencia de la invisibilización y la discriminación. Aquí es donde 
hooks se separa de Freire. Mientras que la dialógica crítica de Freire es el punto de partida 
de la educación liberadora pues introduce la necesidad de cuestionar el discurso unilateral 
de l a  cultura dominante, para hooks, docentes y estudiantes no entran al diálogo única-
mente con su capacidad intelectual, sino también con los cuerpos y los espíritus que se 
encuentran atravesados por necesidades particulares. Para la teórica no tiene sentido la 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


613

Silvia Martínez Cano

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 604-620

doi:10.5944/reec.49.2026.44906

dinámica dialógica si no está orientada a la sanación: la educación como práctica de la 
libertad es práctica de justicia y práctica sanadora. Esto quiere decir que «la educación 
trata de la sanación y la integridad. Se trata de empoderamiento, liberación, trascenden-
cia, de cómo renovar la vitalidad de la vida. Se trata de encontrarnos y reivindicar nuestro 
lugar en el mundo» (Palmer citado por hooks, 2024[2003], p. 194).

Esta articulación comunitaria entre reconocimiento de la pluralidad de voces, inte-
gralidad, diálogo y responsabilidad colectiva configura el proceso de aprendizaje. Hooks 
denomina a estos procesos pedagogía comprometida (hooks, 2020[1994]) y es mucho 
más exigente que la pedagogía crítica o feminista porque se compromete con la cons-
trucción de conocimiento sino al tiempo que se vincula a la práctica del cuidado y la 
búsqueda de bienestar: «los profesores deben comprometerse activamente con un pro-
ceso de autorrealización que promueva bienestar para poder enseñar de una manera que 
infunda poderío a las y los estudiantes» (hooks, 2020[1994], p. 37). Así, aquellos que 
llegan dañados pueden encontrar en el aula un espacio de seguridad –que no de neutra-
lidad, sino de afectación– donde no se niega su vulnerabilidad y se les permite serenar su 
espíritu al conectar lo que aprenden con sus experiencias de vida (hooks, 2020 [1994]).

De este modo, el tercer aspecto es la estrecha relación de teoría y práctica. En cono-
cimiento solo se puede enseñar a través de prácticas vinculadas al cuidado, el afecto y la 
espiritualidad. En este sentido el amor es la forma de relación –y con ello revoluciona la 
pedagogía de la pregunta de Freire–, al completar la incógnita y la incertidumbre de la 
pregunta con la praxis de la acogida y el amor (Bello, 2022): «el aula amorosa es aquella 
donde el alumnado aprende, tanto por la presencia como por la práctica del profesor, que 
el intercambio crítico puede ocurrir sin disminuir el espíritu de nadie, que el conflicto 
puede resolverse de manera constructiva. Este proceso no será necesariamente sencillo» 
(hooks, 2024[2003], pp.152-153). 

Las emociones tendrán un papel fundamental en este proceso (hooks, 2022[2010]; 
2024[2003]). En vez de educar a los estudiantes para que toleren la incertidumbre de 
la precarización y el conformismo liberal, hooks defiende que existe un poder político y 
pedagógico en las emociones porque alientan procesos de resistencia ante las dominacio-
nes interseccionales de género, raza, clase y sexualidad. Lo llamará praxis emocional crí-
tica, pues mientras que la pedagogía crítica se interesa por el lugar de las emociones en 
la lucha política, la praxis emocional crítica reconoce que necesitamos sanar las heridas 
de la dominación al mismo tiempo que se enfrentan las ideologías que deshumanizan a 
los estudiantes que pertenecen a grupos oprimidos (Bello, 2022).

Al observar estos elementos en conjunto vemos que hooks no separa la teoría de la 
práctica, ni las emociones de las estructuras sociales. Por el contrario, invita a transfor-
mar los valores personales, los afectos y las narrativas de uno mismo para transgredir los 
discursos patriarcales y sus representaciones racistas, clasistas y sexistas que destruyen 
a la persona. El amor en hooks es motor de cambio, lugar de encuentro de la diferencia: 
la lucha revolucionara comienza en el reconocimiento de la experiencia vivida y corpori-
zada de docentes y estudiantes, en sus diferencias, conflictos y grietas.

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


614
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 604-620
doi: 10.5944/reec.49.2026.44906

Aportaciones interseccionales de las pedagogías feministas y decoloniales a la pedagogía crítica de Freire. 
El giro decolonial en bell hooks y Catherine Walsh

4.	 Aportaciones de las pedagogías 
decoloniales interculturales a la pluralidad: 
la mirada de Catherine Walsh
El concepto de pos/decolonialidad va tomando forma a partir de la década de los cua-
renta del siglo pasado en autores como Said (1988), Spivak (1974), Bhaba (1990) o Fanon 
(2009). Sus estudios son la base sobre la que la teoría poscolonial se fue desarrollando 
a partir de los años 70. Estos autores realizan un análisis deconstructivo de la cultura 
patriarcal incidiendo en la diferencia del «otro», que pretende contestar críticamente 
al concepto de alteridad de Emmanuel Levinas (Said, 1988), pensado desde la clave 
masculina, blanca y europea. La crítica pos/decolonial se interroga sobre el papel del 
subalterno (Spivak 1988) en la dualidad colonizador/subalterno, donde el subalterno es 
el continuamente marginalizado por su condición de diferente y se ve violentado por las 
estructuras de la colonialidad (Fanon, 2009). Con ello denuncia las formas de discrimi-
nación de las sociedades contemporáneas entendidas como sistemas interconectados y 
no como sistemas separados y paralelos. 

El chileno Walter Mignolo ha definido la colonialidad como una compleja matriz 
–que podríamos asimilar al concepto de interseccionalidad– donde se entrelazan dis-
tintos niveles donde se entrelazan diversas dimensiones de la realidad (economía, auto-
ridad, naturaleza, género y sexualidad, subjetividad y conocimiento) y que establecen de 
relaciones injustas sostenidas por tres pilares: el conocer (epistemología), el entender 
o comprender (hermenéutica) y el sentir (aesthesis) (2015). Por lo tanto, el mundo de 
la pluralidad sigue bajo la colonialidad del «ser», del «poder» y del «saber» eurocén-
trico, tres dimensiones que entrelazadas mantiene una opresión simbólica y práctica 
sobre la mayoría del mundo (Quijano, 2000). En este entramado, las mujeres son las 
que más sufren el cruce de estas marginalizaciones, viendo reducida su agencia sobre 
la economía, la política y la producción de conocimiento (Mignolo, 2015). La tarea que 
estos teóricos se imponen e invitan a desarrollar es la de deconstruir esta lógica de la 
colonialidad occidental para trazar otras relaciones justas y equitativas entre personas 
y culturas (Méndez, 2014). En la deconstrucción de la colonialidad del «saber» hay un 
deseo de construir un mundo «otro», a partir de pedagogías críticas que desean un pro-
yecto de «pluriversalidad de cosmovisiones, culturas, sociedades y comunidades que ven 
la vida desde otras perspectivas humanas, superando toda pretensión unívoca y absoluta 
impuesta por cualquier colonialismo» (Méndez 2014, p. 104). 

Catherine Walsh afirma que en las ciencias sociales y culturales latinoamericas impera 
un modelo de ciencia que reproduce una serie de jerarquías académicas patriarcales que 
no admiten conocimientos que puedan poner en cuestión este orden ni tampoco aquellos 
conocimientos que se atreven a postular ordenamientos teóricos alternativos (Walsh, 
2007; Restrepo y Rojas, 2010). Con ello se pone en cuestión la idea de superioridad 
de unos saberes sobre otros, como por ejemplo, que las epistemologías no racionales 
o inductivas, ligadas a otros campos de la sensibilidad humana –el arte, lo estético, lo 
oral, la narrativa, lo emocional, etc.– tienen un papel secundario en la construcción del 
conocimiento o que los saberes producidos fuera de Europa, sus epistemologías y sus 
metodologías son menos académicas o rigurosas. 

La propuesta de Walsh y otros autores es descolonizar el saber en sus bases epis-
temológicas modernas, un desaprendizaje para volver a repensar, aquí y ahora, cuáles 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


615

Silvia Martínez Cano

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 604-620

doi:10.5944/reec.49.2026.44906

son nuestros centros o líneas de solidez del conocimiento actuales. Y así, reorganizar 
una ecología de saberes (de Sousa, 2010) que propone explorar la diversidad del conoci-
miento y sus interacciones, sin poner en riesgo los saberes locales o los señalados como 
no científicos. 

Para ello, Walsh acude a propuestas interseccionales que conecten cuestiones intercul-
turales –como la inclusión o la diferencia– y cuestiones de género y decolonialidad –como 
distintos niveles de subalternidad– para construir proyectos pedagógicos que sean facti-
bles en el aula pues construyen alternativas propias de vivir, saber y poder. De esta manera 
decolonizan el aprendizaje y, como consecuencia de ello, la vida personal y comunitaria. 
Esto significa que la escuela debe ser lugar de activación de pensamientos, voces, saberes, 
prácticas y poderes sociales «otros» en la escuela. Walsh sintetiza esta propuesta: 

«la interculturalidad […] busca desarrollar una interacción entre personas, 
conocimientos y prácticas culturalmente diferentes: una interacción que 
reconoce y parte de las asimetrías sociales, económicas, políticas y de 
poder y de las condiciones institucionales para que el «otro» pueda ser 
como sujeto con identidad, diferencia y agencia […] se trata de impulsar 
activamente procesos de intercambio que, por medio de mediaciones 
sociales, políticas y comunicativas, permitan construir espacios de 
encuentro, diálogo y asociación entre seres y saberes, sentidos y prácticas 
distintas» (Walsh, 2002, p. 205).

Walsh (2014) se distancia así de Freire y de su enfoque dialógico occidental (androcén-
trico y marxista), y propone repensar, comprender y acompañar desde una nueva inter-
culturalidad que abandona la pedagogía crítica fruto de la «herida colonial» (Mignolo, 
2015), y se orienta a otras pedagogías decoloniales que promueven y provocan «un modo 
muy otro de estar en y con el mundo» (Walsh 2014, p. 26). La propuesta entonces no es el 
rechazo total de lo colonial, tampoco la mezcla o hibridación de formas de conocimiento, 
y tampoco la invención de un escenario pedagógico con lo mejor de los dos mundos 
(Méndez, 2014). Se trata de la construcción de un nuevo espacio epistemológico que 
incorpora y negocia los conocimientos indígenas y occidentales –sus bases teoréticas 
y experienciales–, elaborando relaciones a partir de la tensión entre la colonialidad del 
poder y la diferencia colonial, a la que están sujetos los estudiantes y los docentes. 

En este sentido, Walsh propone una pedagogía para «desaprender, reaprender, pen-
sar y actuar» (2014, p. 22; 2020, p. 177) que se caracteriza primero por la superación 
de la tensión entre el oprimido y el opresor como polaridad colonial, y entreteje en lo 
pedagógico –a modo de «inter-epistemología»– lo económico, lo identitario, el género, 
el conocimiento, lo epistemológico, lo ontológico y lo espiritual para evaluar las posibili-
dades y las esperanzas del aprendizaje con otros (2014). Segundo, se centra en la «verba-
lidad» de lo pedagógico (2018, p. 59), es decir, a Walsh no le interesa la pedagogía como 
disciplina sino como motor de acción, prácticas, metodologías, estrategias y maneras 
de hacer «que se entretejen con y son construidas en resistencia y oposición, así como 
en insurgencia, afirmación y re-existencia, al imaginar y construir un mundo diferente» 
(2014, p. 22). Tercero, la ubicación de la pedagogía en los márgenes y en las grietas deco-
loniales para «desaprender lo interiorizado y construir un conocimiento otro» (2014, p. 
27) que evite lo reduccionista, mediante el reconociendo la multiplicidad de voces como 
modelo de interpretación también posible.

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


616
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 604-620
doi: 10.5944/reec.49.2026.44906

Aportaciones interseccionales de las pedagogías feministas y decoloniales a la pedagogía crítica de Freire. 
El giro decolonial en bell hooks y Catherine Walsh

Para Walsh, la pedagogía decolonial es necesariamente una pedagogía intercultural. 
Cuando se refiere a la interculturalidad distingue entre tres enfoques: relacional, funcio-
nal y crítica. El enfoque relacional se centra en el contacto e intercambio entre culturas y 
a las relaciones que se dan entre personas, hábitos, saberes, valores y tradiciones distin-
tas. Este enfoque ha existido en condiciones de desigualdad a lo largo de la historia en la 
medida que ha habido encuentro de culturas. Su dificultad ha residido en la no conside-
ración de las relaciones de poder, dominación y colonialidad presentes en el encuentro 
que sitúan la diferencia cultural en términos de superioridad e inferioridad. Este modelo 
no es válido hoy, según Walsh, si queremos diálogos simétricos. El segundo enfoque se 
centra en el reconocimiento de la diversidad y la diferencia cultural. Esta perspectiva 
favorece la comunicación y el conocimiento, pero no infiere en la estructura de desigual-
dad cultural y social. Este modelo enmascara y justifica las relaciones de exclusión y 
desarrolla estrategias de dominación que están «dirigidas a capturar, cooptar, pacificar, 
desmovilizar y dividir movimientos a la vez que promueve el individualismo, la compla-
cencia y la indiferencia» (Walsh, 2018, p. 58).

La tercera perspectiva, la interculturalidad crítica, amplia la mirada del reconoci-
miento de la diferencia a las condiciones en que esto se produce en la estructura colonial 
(Castro-Gómez & Grosfoguel, 2007), y tiene en consideración la urdimbre racializada en 
las estructuras asimétricas: «este modelo exige un cambio radical en el orden dominante 
y en su base fundacional del capitalismo, la modernidad occidental y el poder colonial 
actual» (p. 58). La interculturalidad crítica es una realidad que se va construyendo 
dinámicamente, como una acción consciente y transformadora basada en la praxis que 
va surgiendo en la locabilidad de los lugares (Walsh, 2018, p. 59). Esta pedagogía se 
desarrolla en el intercambio entre personas, conocimientos, saberes y prácticas cultu-
ralmente distintas en un espacio de convivencia donde las relaciones, las desigualdades 
y los conflictos de poder no se mantienen ocultos, sino visibles en su asimetría y en su 
confrontación. En definitiva, la interculturalidad crítica es un proyecto epistémico, peda-
gógico, político y ético, es decir, una herramienta para la práctica decolonial, donde la 
educación adquiere un papel protagonista. 

La presencia de la pedagogía en este proyecto requiere la transformación de las 
estructuras, instituciones y dispositivos de poder dentro de la escuela que mantienen la 
desigualdad, la racialización, la discriminación y las relaciones de superioridad e infe-
rioridad. Asimismo, demanda el reconocimiento de otras condiciones de estar, «senti-
pensar», conocer y aprender. Conlleva comprender, enfrentar y transformar las diversas 
historias y narraciones culturales y representaciones simbólicas presentes en el espacio 
educativo que producen racismos, sexismo y otras formas de discriminación. En defi-
nitiva, desarrollar «pedagogías que plantan y cultivan, que empujan y permiten otros 
modos de vida, a pesar del sistema, más allá del sistema y en los márgenes, fronteras, 
fisuras y grietas del sistema» (Walsh, 2023, p. 513).

5. Conclusiones
A lo largo del texto hemos querido seguir las huellas de Freire en las nuevas propuestas 
pedagógicas críticas del siglo XXI. Desde nuestra perspectiva se puede comprender la 
obra de Freire como una de las bisagras pedagógicas entre la pedagogía moderna y las 
pedagogías feministas y decoloniales de la época de la pluralidad. La recepción crítica a 
la pedagogía freiriana ha servido para un desarrollo interseccional, complejo y diverso 
de modos pedagógicos que responden a este tiempo a partir de entramados críticos más 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906


617

Silvia Martínez Cano

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 604-620

doi:10.5944/reec.49.2026.44906

complejos y fundamentados. Con ello, las pedagogías feministas y decoloniales han 
superado la propuesta de Freire, ampliándola, construyendo nuevos diálogos en sus 
ausencias, depurando su lenguaje machista, universalista y excluyente, entretejiendo 
epistemologías inclusivas y añadiendo hilos de saberes marginales en la urdimbre de la 
educación. En este sentido, y retomando la metáfora de Mignolo, si la cultura moderna 
ha sido la expresión del patriarcado a partir de sus «dos caras» –la modernidad y la colo-
nialidad–, entonces en cierta manera, las propuestas de las pedagogías de la pluralidad 
–feministas, interseccionales y decoloniales– están proponiendo transformar la moneda 
en un caleidoscopio interseccional, feminista e intercultural. 

En este contexto, el enfoque de la interseccionalidad se torna un valioso aporte a 
la reflexión teórica, pues sin él no es posible entender cómo el patriarcado perpetúa la 
injusticia, la discriminación sexual, social y racial y su influencia (de subordinación y 
opresión) en los sistemas educativos. El objetivo de las pedagogías que acogen el enfoque 
interseccional, mostradas en este texto a través de la obra de dos teóricas de la educación 
(bell hooks y Catherine Walsh), es el de desarrollar una pedagogía en el aula capaz de 
desarrollar un pensamiento crítico que promueva prácticas insurgentes de «resistir, (re)
existir y (re)vivir» (Walsh, 2013) para enfrentar la transición de la modernidad a la plu-
ralidad sin que, de nuevo, nos olvidemos de los márgenes. 

En esta reflexión queda pendiente llevar esta teorización a la práctica del aula y otros 
contextos educativos y desarrollar estrategias pedagógicas a partir de la condición de 
«verbalidad» de lo pedagógico (Walsh, 2018) para crear verdaderas comunidades de 
aprendizaje interculturales. En este sentido, las experiencias de bell hooks nos permi-
ten ejemplarizar que es posible la presencia de estos procesos de transformación en el 
aula, y que es posible, además, integrar el conflicto en los diálogos pedagógicos como 
herramienta de encuentro y de reconocimiento. El diálogo desde la diferencia y su com-
plejidad rompe las dualidades coloniales y construye un conocimiento colectivo desde la 
relación de amor transformadora, objetivo principal de la educación.

6. Referencias bibliográficas
Anzaldúa, G. (2016[1987]). Bordersland. La Frontera. La Nueva Mestiza. Madrid: 

Capitán Swing.

Apple, M. (2016). Expanding the dynamics of power: Freire and the politics of race in 
education. Revista e-Curriculum, 14(1), 277-295. 

Arnheim R. (2007[1986]). El pensamiento visual. Barcelona: Paidós.

Baez, J. & Sardi, V. (2024). Pedagogías feministas. Propuestas para imaginar y sentir 
las aulas. Barcelona: Planeta.

Bhaba, H.K. (1990). Nation and Narration. Londres: Routledge.

Bello Ramírez, A. (2022). Un legado transgresor: bell hooks y las pedagogías del amor 
radical. Paulo Freire. Revista de Pedagogía Crítica, 20(27), 131–158. https://doi.
org/10.25074/pfr.v0i27.2286 

Bolo Romero, K. (2019). Críticas decoloniales a paulo freire: la mirada de Catherine 
Walsh. Phainomenon, 18(1), 99-109. http://doi.org/10.33539/phai.v18i1.1378 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906
https://doi.org/10.25074/pfr.v0i27.2286
https://doi.org/10.25074/pfr.v0i27.2286
http://doi.org/10.33539/phai.v18i1.1378


618
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 604-620
doi: 10.5944/reec.49.2026.44906

Aportaciones interseccionales de las pedagogías feministas y decoloniales a la pedagogía crítica de Freire. 
El giro decolonial en bell hooks y Catherine Walsh

Castro-Gómez, S. y Grosfoguel, R. (eds.) (2007). El giro decolonial: reflexiones para una 
diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá-Colombia: Siglo del 
Hombre Editores. 

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black Feminist 
Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. 
University of Chicago Legal Forum, 1(8). http://chicagounbound.uchicago.edu/
uclf/vol1989/iss1/8 

Crenshaw, K. (1991). Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and 
Violence against Women of Color. Stanford Law Review, 43(6), 1241-1299.

Eisner, E. (1994). «Cognición y Currículum. Una visión nueva». Amorrortu.

Fanon, F. (2009[1952]). Piel negra, máscaras blancas. Akal.

Freire, P. (1982). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI.

Freire, P. (1992). Pedagogía de la esperanza. Siglo XXI.

Gasparello, A. M. (2013). A democratização como pedagogía da sociedade no pensamento 
de Paulo Freire. Revista de Administração Educacional, 3(9), 1-27.

Giroux, H. & Flecha, R. (1994). Igualdad educativa y diferencia cultural. Barcelona: El 
Roure.

Giroux, H. (2016). Critical pedagogy: Paulo Freire and the courage to be political. Revista 
e-Curriculum, 14(1), 296-306. 

Giuliano F. (2018). Situar a Paulo Freire: entre el racismo epistémico y la razón 
evaluadora. Una lectura crítica desde la filosofía de la educación. Pensando. Revista 
de Filosofia, 9(17), 191-225.

Gore, J. (1996). Controversias entre las pedagogías. Madrid: Morata. 

Habermas, J. (1993[1985]). El discurso filosófico de la modernidad. Madrid: Taurus.

Hill Collins, P. & Bilge, S. (2019). Interseccionalidad. Madrid: Morata.

hooks, b. (2020 [1994]). Enseñar a transgredir: La educación como práctica de la 
libertad. Madrid: Capitán Swing.

hooks, b. (2021). Afán. Raza, género y política cultural. Madrid: Traficantes de sueños.

hooks, b. (2022 [2010]). Enseñar el pensamiento crítico. Barcelona: Rayo Verde.

hooks, b. (2024 [2003]). Enseñar comunidad. Una pedagogía de la esperanza. 
Barcelona: Bellaterra.

Kohan, W. O. (2020). Paulo Freire más que nunca. Una biografía filosófica. CLACSO.

Kohan, W. O. (2021). ¿A favor o contra Paulo Freire? Pensar filosóficamente un legado, 
entre la descalificación ideológica y la crítica académica. Pedagogía Y Saberes, 55, 
25–40. https://doi.org/10.17227/pys.num55-13121 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906
http://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8
http://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8
https://doi.org/10.17227/pys.num55-13121


619

Silvia Martínez Cano

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 49, pp. 604-620

doi:10.5944/reec.49.2026.44906

Lugones, M. (2008) Colonialidad y género. Tabula Rasa 9, 73-101.

Marchesi, A. (2019).  Hacer la revolución. Guerrillas latinoamericanas, de los años 
sesenta a la caída del Muro. Buenos Aires: Siglo XXI.

Méndez-Reyes, J. (2014). Colonialismo occidental: ¿civilización o barbarie? Apuntes 
para la reflexión desde el pensamiento decolonial de Aimé Césaire y Frantz Fanon. 
Omnia, 20(3), 92-105. https://www.redalyc.org/pdf/737/73737091007.pdf 

Mignolo, W. (2003). Historias locales/diseños globales. Colonialidad, conocimientos 
subalternos y pensamiento fronterizo. Madrid: Akal

Mignolo, W. (2005). “Un paradigma otro”: colonialidad global, pensamiento fronterizo y 
cosmopolitanismo crítico. Dispositio 25(52) 127-146.

Mignolo, W. (2015). Habitar la frontera. Sentir y pensar la descolonialidad (Antología, 
1999-2014). Barcelona: CIDOB y UACJ.

Pontes-Saraiva, A. C. A. & Borges do Nascimento, Â. M. (2022). Interseccionando Freire: 
bell hooks, linguagem inclusiva e diálogo.  InSURgência: revista de direitos e 
movimentos sociais, 8(1), 115–132. http://doi.org/10.26512/revistainsurgncia.
v8i1.40675 

Puar, J. (2012) ‘I Would Rather Be a Cyborg than a Goddess’: Becoming-Intersectional in 
Assemblage Theory. Philosophia: A Journal of Feminist Continental Philosophy 
2(1), 49-66.

Quijano, A. (2000) “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina” en Lan 
der, E. (comp.) La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO.

Restrepo, E. y Rojas, A. (2010) Inflexión decolonial: fuentes, conceptos y 
cuestionamientos. Popayán (Colombia): Universidad del Cauca, Instituto Pensar, 
Universidad Javeriana.

Rorty, R. (1996[1982]). Consecuencias del Pragmatismo. Madrid: Tecnos.

Said, E. (1978). Orientalism: Western Conceptions of the Orient. London: Routledge.

Sousa Santos, B. de (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Uruguay: Trilce.

Sousa Santos, B. de & Meneses, M. P. (eds.) (2014). Epistemologías del Sur. Perspectivas. 
Madrid: Akal. 

Spivak, G. (1988[1974]). “Can the subaltern speak?”, en Marxism and the Interpretation 
of Culture, comp. C. Nelson y L. Grossberg (Basingstoke: Macmillan Education, 
271-313. 

Troncoso Pérez, L.; Follegati, L. & Stutzin, V. (2019). Más allá de una educación no sexista: 
aportes de pedagogías feministas interseccionales. Pensamiento Educativo, Revista 
De Investigación Latinoamericana (PEL), 56(1), 1–15. https://doi.org/10.7764/
PEL.56.1.2019.1

http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906
https://www.redalyc.org/pdf/737/73737091007.pdf
http://doi.org/10.26512/revistainsurgncia.v8i1.40675
http://doi.org/10.26512/revistainsurgncia.v8i1.40675
https://doi.org/10.7764/PEL.56.1.2019.1
https://doi.org/10.7764/PEL.56.1.2019.1


620
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

  núm. 49, pp. 604-620
doi: 10.5944/reec.49.2026.44906

Aportaciones interseccionales de las pedagogías feministas y decoloniales a la pedagogía crítica de Freire. 
El giro decolonial en bell hooks y Catherine Walsh

Vattimo, G.; Mardones, J.M.; Urdanibia, I.; Fernández del Riesgo, M.; Maffesoli, M.; 
Savater, F.; Beriain, J. & Lanceros, P. (1990). En torno a la posmodernidad. 
Anthropos.

Walsh, C. (2002). “La (re)articulación de subjetividades políticas y diferencia colonial en 
Ecuador: reflexiones sobre el capitalismo y las geopolíticas del conocimiento”. En: 
Catherine Walsh, Freya Schiwy y Santiago Castro (eds.), Indisciplinar las ciencias 
sociales. Geopolíticas del conocimiento y colonialidad del poder. Perspectivas 
desde lo Andino. pp. 175-213. Quito: Universidad Andina Simón Bolivar-Ediciones 
Abya-Yala.

Walsh, C. (2007). Interculturalidad y colonialidad del poder. Un pensamiento y 
posicionamiento “otro” desde la diferencia colonial. En Castro Gómez, S., y 
Grosfoguel, R. (Comp.), El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad 
epistémica más allá del capitalismo global. Siglo del Hombre Editores. 

Walsh, C. (2012). Interculturalidad, crítica y (de)colonialidad: ensayos desde Abya 
Yala. Instituto científico de culturas indígenas. Quito. 

Walsh, C. E. (2013).  Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)
existir y (re)vivir. Tomo I. Abya Yala.

Walsh, C. (2014). Pedagogías decoloniales caminando y preguntando. Notas a Paulo 
Freire desde Abya Yala. Revista Entramados: educación y sociedad, 1(1), 17-31 
https://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/entramados/article/view/1075 

Walsh, C. (2018). “Interculturality and Decoloniality”, en Mignolo, W. D. y Walsh, C. 
E.: On Decoloniality: Concepts, Analytics, and Praxis. Durham London: Duke 
University Press, pp. 57-80.

Walsh, C. (2023). On Justice, Pedagogy and Decolonial(izing) Praxis. Educational 
Theory, 73 (4), pp. 511-529. https://doi.org/10.1111/edth.12592

Webb, D. (2010). Paulo Freire and “the need for a kind of education in hope”. 
Cambridge Journal of Education, 40(4), 327–339. https://doi.org/10.1080/030
5764x.2010.526591

Weiler, K. (1991). Freire and a feminist pedagogy of difference. Harvard Educational 
Review, 61(4), 449-475.

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.49.2026.44906
https://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/entramados/article/view/1075
https://doi.org/10.1111/edth.12592
https://doi.org/10.1080/0305764x.2010.526591
https://doi.org/10.1080/0305764x.2010.526591

