MONOGRAFICO / MONOGRAPHIC (o) ®S

BY NC

ociedad Espafola de
Educacién Comparada

Educacion indigena y decolonial: Perspectivas
para la Educaciéon Comparada

Indigenous and Decolonial Education:
Perspectives for Comparative Education

Phillip D. Th. Knobloch*

DOI: 10.5944/reec.46.2025.41959

Recibido: 26 de julio de 2024
Aceptado: 31 de octubre de 2024

* PHILLIP D. TH. KNOBLOCH: es investigador y docente en la Universidad Técnica de Dortmund (Alemania).
Representa una comprension integral de la ciencia educativa general, que incluye la educacién comparada,
la historia de la educacion, la educacion intercultural y la educacion estética. Escribi6 su tesis doctoral
sobre «Pedagogia en Argentina». Actualmente investiga sobre la educacion decolonial y global, y sobre la
educacion estética del consumidor. Datos de contacto: E-mail: phillip.knobloch@tu-dortmund.de

Revista Espariola de Educaciéon Comparada | ntm. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268
ISSN 2174-5382


http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Educacién indigena y decolonial: Perspectivas para la Educacién Comparada

Resumen

El articulo aborda las demandas actuales de una referencia a las teorias y perspectivas
decoloniales en la ciencia de la educacion. Esto se pide, por ejemplo, en relacion con el
desarrollo de conceptos de educacion para la ciudadania global, asi como en relacién con la
educacion comparada. Dado que sigue sin estar muy claro qué se entiende por «educaciéon
decolonial» en muchas de estas demandas programaticas, el articulo intenta ofrecer ejem-
plos concretos. La historia educativa de los pueblos indigenas, que pueden remontarse a su
propia historia colonial, parece especialmente adecuada para ello. Se toma como ejemplo
la historia educativa colonial y decolonial de los sami en el norte de Europa. Las considera-
ciones llevan a la conclusion de que un examen de la historia educativa de los sami no s6lo
puede contribuir a una mejor comprension de la teoria decolonial de América Latina, sino
también de la concepcion de la educacion de Wilhelm von Humboldt. Se concluye que la
educacion comparada puede hacer una importante contribucion al desarrollo de conceptos
educativos globales decoloniales centrandose més en la historia educativa colonial y deco-
lonial de los pueblos indigenas y otros pueblos.

Palabras clave: educacion comparada; educacion parala ciudadania global; colonialismo;
descolonizacion

Abstract

The article deals with current demands for a reference to decolonial theories and per-
spectives in educational science. This is demanded, for example, in relation to the devel-
opment of concepts of global citizenship education, as well as in relation to comparative
education. As it remains largely unclear what is meant by “decolonial education” in many
of these programmatic demands, the article attempts to provide concrete examples. The
educational history of indigenous peoples, who can look back on their own colonial his-
tory, seems particularly suitable for this. The colonial and decolonial educational history
of the Sdmi in northern Europe is taken as an example. The considerations lead to the
conclusion that an examination of the educational history of the Sami can not only con-
tribute to a better understanding of decolonial theory from Latin America, but also of
Wilhelm von Humboldt's understanding of education. It is concluded that comparative
education can make an important contribution to the development of decolonial global
educational concepts by focussing more on the colonial and decolonial educational his-
tory of indigenous and other peoples.

Keywords: comparative education; Global Citizenship Education; colonialism;
decolonisation.

Revista Espanola de Educaciéon Comparada. ISSN 2174-5382
nim. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 249
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Phillip D. Th. Knobloch

1. Introduccion

Teorias y conceptos decoloniales desempenan un papel cada vez mas importante en los
discursos sobre la educacidon y la investigaciéon dentro de las ciencias de la educacion. Al
menos, cada vez se hace mas hincapié en la importancia de referirse a las teorias deco-
loniales y a la historia y los efectos actuales del colonialismo. Por una parte, se trata de
debates sobre el desarrollo de conceptos y programas educativos de orientacion global.
Un ejemplo de ello es el concepto de Educacion para la Ciudadania Global, promovido
por la UNESCO. En una de las primeras publicaciones de la UNESCO sobre este tema,
se menciono la importancia de pensar, entre otros, sobre los «legados del colonialismo»
(UNESCO, 2015, 33) para determinar «la raiz de los principales problemas locales,
nacionales y mundiales, y la interrelacion entre los factores locales y mundiales» (ibid.).

La Comision austriaca de la UNESCO (Wintersteiner et al., 2015) también subraya la
importancia de la dimension histérica en relacion con la Educacién para la Ciudadania
Global. "Any attempt to build on the cosmopolitan and global citizen tradition in
European thought must inevitably face the dark side of not only European, but more
generally Western history, i.e. colonialism and imperialism" (ibid., p. 21). Si bien aqui se
hace referencia a la historia del colonialismo, uno de los autores de la UNESCO, Werner
Wintersteiner, también subraya en una publicacion reciente (2022) la importancia de
referirse a las teorias y epistemologias decoloniales o poscoloniales: «No se puede hacer
pedagogia critica (o ciencia social) sin incorporar e integrar criticamente el cuestiona-
miento de los paradigmas occidentales de la ciencia, en nuestro caso también especifica-
mente de la pedagogia, iniciado por la critica postcolonial. Hay que asumir la preocupa-
cion de la critica sistematica y epistémica de la ciencia (occidental) imperante. La critica
postcolonial es, si todavia no en general el presente de la ciencia de la educacién, sin
duda su futuro» (ibid., p. 25; traduccion del aleman PK).

En la actualidad también hay una serie de trabajos del campo de la educacién com-
parada que utilizan teorias poscoloniales o decoloniales. En un nimero anterior de
esta revista, Felicitas Acosta (2023) present6 una panoramica de tales contribuciones.
Curiosamente, llega a la conclusiéon de que apenas hay contribuciones de o sobre América
Latina. Esto es sorprendente, ya que al menos la teoria decolonial fue desarrollada en
gran medida por pensadores latinoamericanos. Por lo tanto, cabe esperar que la teoria
decolonial sea especialmente util y productiva para los estudios sobre América Latina.
Sin embargo, no parece ser el caso.

En su contribucién, Acosta (2023) busca formas de conectar la educacion comparada
latinoamericana con las perspectivas decoloniales. Hay dos formas de hacerlo, segin su
andlisis. Por un lado, la historia de la escolarizacién en América Latina podria analizarse
en relacion con las particularidades derivadas del contexto latinoamericano. Por otra
parte, la historia de la educacion comparada en América Latina podria analizarse en rela-
cion con las caracteristicas especiales que se derivan del contexto regional. Las referen-
cias a las teorias decoloniales se hacen evidentes en la medida en que aqui se discuten las
relaciones de poder y se hace una distincion conceptual entre Europa y América Latina y
entre el Sur Global y el Norte Global. Por lo menos, se podria suponer que tales analisis
se refieren al concepto de matriz colonial de poder y a la distinciéon entre modernidad y
colonialidad, tal y como la utilizan pensadores decoloniales como Anibal Quijano (2016)
y Walter Mignolo (2012), entre otros.

Revista Esparfiola de Educacién Comparada. ISSN 2174-5382
nam. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 250
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Educacién indigena y decolonial: Perspectivas para la Educacion Comparada

Este articulo continua con las reflexiones de Acosta (2023) y quiere mostrar mas
posibilidades de hacer provechosas las perspectivas decoloniales para la educacion com-
parada. Parte de la base de que la educaciéon comparada tiene un papel especial que
desempenar en el desarrollo de conceptos decoloniales de Educacion para la Ciudadania
Global. Aunque cada vez se pide mas tener en cuenta las perspectivas decoloniales, no
queda claro qué significa esto. Como consecuencia, me parece util adoptar una pers-
pectiva comparativa para aclarar qué se entiende por educacién decolonial. Para esto,
es necesario examinar la historia educativa colonial y postcolonial. Ademas, me parece
fundamental examinar conceptos educativos decoloniales y programas educativos deco-
loniales para aclarar el significado del término «educacion decolonial».

En mi opinion, solo tiene sentido dedicarse al desarrollo de conceptos decoloniales
de Educacién para la Ciudadania Global si se ha aclarado el significado fundamental
del término «educaciéon decolonial». Esta clarificaci6bn me parece posible sobre todo a
través del examen ejemplar de historias educativas en las que se superponen momentos
coloniales, modernos y decoloniales. Esto resulta especialmente claro en las historias
educativas de los pueblos indigenas que fueron colonizados y que desde entonces se han
esforzado por superar el colonialismo cultural a través de la educacion. A partir de ahi,
surgen nuevas perspectivas para examinar también las formaciones sociales modernas
y, en relacion con ellas, plantearse la cuestion de qué se entiende por educacion global
«decolonial» en estos contextos.

2. Desobediencia epistémica y confusion teodrica

Como ejemplo de las referencias actuales a las teorias decoloniales dentro de los debates

en el campo de las ciencias de la educacion, me gustaria referirme a un debate reciente
en la Revista Internacional de Historiografia de la Educacion. En el centro del debate
se situd una breve intervenciéon de Jodao Paraskeva (2022) sobre el estado actual de los
estudios curriculares. Segtin sus observaciones, los debates sobre el curriculum se han
desprovisto de teoria. Aunque solian enfrentarse y debatirse controversialmente las teo-
rias hegemonicas y contrahegemonicas, en tltima instancia estas discusiones no fueron
concluyentes. Como resultado, los debates se han desvinculado de las antiguas teorias.
En un lenguaje imponente e impresionante, Paraskeva habla de un "theorycide" (ibid., p.
158), de un «teoricidio». "The curriculum field arrives at the beginning of the twenty-first
century, plunged into the dark depths of a very dangerous theoretical impasse. A ‘non-
theoretical’ atmosphere reigns. This is the theory, that is a ‘non-theory’. The theory is,
indeed, the absence of theory" (ibid.).

Para Paraskeva, la razon de esta evolucion radica en el hecho de que las teorias domi-
nantes hasta la fecha, incluidas las conocidas teorias criticas, se basaban en una episte-
mologia moderna occidental y eurocéntrica. Por ello, Paraskeva propone la desobedien-
cia epistémica (cf. Mignolo 2012) y reclama la descolonizacion epistémica de la teoria
del curriculum. "Our field needs to get out of the Eurocentric epistmological straitjacket"
(Paraskeva 2022, p. 160).

Escribi una respuesta a Paraskeva (Knobloch 2022) y aclaré que en principio estoy de
acuerdo con sus andlisis y propuestas. Aunque apoyo el llamamiento a la desobediencia
epistémica y a una base epistemologica decolonial para futuros estudios, he planteado la
cuestion de qué significa esto en términos concretos. "If one looks at the present draft, but
also at other, more detailed works by Paraskeva [...] on the topic, one sees that although
the central assumptions and catchwords of decolonial theory (such as: Coloniality of

Revista Espanola de Educaciéon Comparada. ISSN 2174-5382
nim. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 251
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Phillip D. Th. Knobloch

power, southern epistemologies, pluriversality, epistemological justice etc.) are repeat-
edly mentioned, but concrete examples of epistemic decolonization are missing" (ibid.,
p- 173). Sin embargo, si no es posible concretar las consideraciones mediante un ejemplo,
se plantea la cuestion de hasta qué punto se ha comprendido la teoria decolonial. "Do we
understand decolonial theory at all? If so, why don’t we explain it in clear terms? And if
not: Why should we follows its demands (Which we do not really understand)?" (ibid.).

En el articulo mencionado al principio, Wintersteiner (2022) argumenta a favor del
desarrollo de conceptos de Educacion para la Ciudadania Global orientados al posco-
lonialismo. Inicialmente asocia el poscolonialismo con la idea de que «la voz y la pers-
pectiva de los subalternos» y «las experiencias del Sur Global» (ibid., p. 24) deben ser
escuchadas. Ademas, el poscolonialismo lucha por una descolonizacion sistematica, «no
solo de las relaciones de poder politico y econémico, sino también del conocimiento
y la ciencia» (ibid., pp. 24—-25). En cuanto a la idea de descolonizaciéon epistémica,
Wintersteiner senala que las ideas de «progreso, modernidad, civilizacién», asi como los
derechos humanos y la democracia, han demostrado ser «componentes centrales de la
ideologia occidental de dominacion y, por tanto, de violencia epistémica» (ibid., p. 33).
También habla de un «racismo epistemico» (ibid., p- 34) como fundamento de todo el
imaginario occidental. Sin embargo, segiin Wintersteiner, las ideas occidentales no deben
descartarse, sino provincializarse. Esto significa que debe hacerse referencia al contexto
occidental de origen. También es importante retomar las tradiciones no occidentales y
ponerlas en didlogo con las ideas occidentales. En tltima instancia, Wintersteiner aboga
por un didlogo global entre todos los que articulan perspectivas criticas. Sobre todo,
deberia entablarse un amplio didlogo con personas del Sur Global, con investigadores,
educadores y activistas politicos. Wintersteiner también considera a los marginados de
su propio pais como posibles dialogantes. Se refiere sobre todo a inmigrantes y refugia-
dos (cf. ibid., p. 40). En general, los futuros conceptos de educaciéon para la ciudadania
mundial deberian tener en cuenta las experiencias de las personas del Sur Global con la
«matriz colonial de poder». También deberian tenerse en cuenta las «epistemologias,
tradiciones y politicas de los pueblos indigenas» (ibid., p. 36). Aunque en principio se
puede estar de acuerdo con Wintersteiner, cabe preguntarse qué significan realmente
estas consideraciones. Porque aqui tampoco hay ejemplos concretos.

Aunque la idea de que las personas y los investigadores del Norte Global deben
buscar el dialogo con las personas del Sur Global parece fundamentalmente correcta
y avanzada, esta afirmaciéon también debe considerarse criticamente. Si retomamos las
consideraciones de Acosta (2023), queda claro en el caso de la educacion comparada que
los estudios desde y sobre América Latina no tienen necesariamente una orientacion
decolonial. También cabe preguntarse hasta qué punto los estudios comparativos desde
y sobre América Latina se basan en una epistemologia diferente que difiere fundamen-
talmente de la occidental. Teniendo en cuenta que muchos investigadores en el campo
de la educacion comparada proceden del Sur Global, viven e investigan en el extranjero
o pueden remontarse a una historia familiar de migracidn, se plantea la cuestion de con
quién deberian entablar un didlogo. éCon quién debemos hablar de decolonialidad si
nosotros mismos estamos estrechamente vinculados al Sur Global? ¢Con otras personas
del Sur Global? ¢O con personas del Norte Global? ¢Y no hemos estado haciendo esto ya
todo el tiempo?

Revista Esparfiola de Educacién Comparada. ISSN 2174-5382
nam. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 252
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Educacién indigena y decolonial: Perspectivas para la Educacion Comparada

3. Educacion indigena: la historia de los sami

Para aclarar qué se entiende por educacion decolonial, considero util examinar la his-
toria educativa colonial de los pueblos indigenas. Esto se presta a que el pensamiento
decolonial de procedencia latinoamericana tome como punto de partida la «diferencia
colonial». Esto se refiere a una relaciéon de poder original entre los pueblos colonizados
de las Américas, por un lado, y el poder colonial europeo, por el otro. Esta relacion colo-
nial de poder también se conoce como «colonialidad del poder» o «matriz colonial del
poder» (cf. Quijano, 2016; Mignolo, 2012). Esta relacion es compleja, ya que comprende
diferentes niveles, que a su vez estan interrelacionados. Entre ellos se encuentran el con-
trol politico y la explotacion economica de las colonias, la explotacion de la naturaleza
y los recursos naturales, la colonizacion cultural y la colonizacion del pensamiento y el
conocimiento. Se hace una distincion entre el colonialismo como acontecimiento his-
torico y la colonialidad, que supuestamente sigue vigente hoy en dia. La colonialidad,
segin Mignolo, es el lado oscuro de la modernidad.

Los pueblos indigenas son un tema adecuado para la interpretaciéon de las teorias
decoloniales, ya que es a la dolorosa experiencia del colonialismo a la que deben su
condicién de pueblos indigenas. Aunque no existe una definiciéon normalizada del tér-
mino «indigena» y en los debates sobre la definicion de «pueblos indigenas» se arti-
culan diferentes puntos de vista, la Comisiéon de Derechos Humanos de las Naciones
Unidas (1996), por ejemplo, se refiere a la ocupacion de territorios indigenas, como un
criterio entre otros. Los pueblos indigenas son los que vivian alli antes de la ocupaciéon
y colonizacion por otros pueblos, grupos o personas, que luego tomaron el poder. En
consecuencia, los pueblos indigenas tienen «una experiencia de sometimiento, margi-
nacion, desposeimiento, exclusion o discriminacion, independientemente de que estas
condiciones persistan o no» (ibid., p. 19).

Para concretar las reflexiones sobre la educacion decolonial, tomaremos ahora como
ejemplo al pueblo Sami. Al principio esto puede resultar sorprendente, ya que la teoria
decolonial se origino en el contexto latinoamericano y estuvo muy influida por la historia
colonial de las Americas. Con los sami, la atencién se centra ahora en un pueblo indi-
gena europeo que estuvo y sigue estando bajo la influencia del colonialismo noérdico. El
escenario de esta historia colonial, poscolonial y decolonial es el Norte Nordico, el norte
de Noruega, Suecia, Finlandia y la peninsula de Kola en el noroeste de Rusia. La zona
de asentamiento o area cultural de los sami se denomina Sapmi, y se extiende por zonas
vecinas de los estados mencionados. La lengua de los sami, también llamado sami, esta
emparentada con el finés y pertenece a la familia de las lenguas fino-tigricas. Existen
distintas variedades de la lengua. La més extendida, el sami nordico, la hablan hoy unas
20.000 personas en Noruega, Suecia y Finlandia (Kortekangas 2021, p. 6). Se calcula que
en la actualidad pertenecen a los sami unas 100.000 personas (ibid., p. 7).

Se supone que los sami viven en el norte de Europa desde hace miles de afios. Vivian
principalmente de la caza, la pesca, a veces de formas sencillas de agricultura, y de los
rebanos de renos por los que son tradicionalmente conocidos. "In the early modern period
in Europe, the formation of states and the building of empires inspired governments to
take over remote and overseas areas. Fur and other natural resources in the Arctic region
attracted Northern Europe states to expand their control to Greenland, Alaska and the
northernmost parts of Fennoscandia" (Kylli 2019, p. 27). En los siglos XVI y XVII, la
politica estatal empuj6é a los sami cada vez més hacia el norte, principalmente para

Revista Espanola de Educaciéon Comparada. ISSN 2174-5382
nim. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 253
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Phillip D. Th. Knobloch

aprovechar la tierra para la agricultura (Kortekangas, 2021, p. 7). Sin embargo, los sami
no solo fueron expulsados de sus tierras. A partir del siglo XVII, también se les obligd
cada vez més a pagar impuestos en Suecia y Noruega y se los evangeliz6 y misiono, educod
y escolariz6 cada vez mas. Segin Kortekangas (ibid.), el punto culminante de la politica
estatal en relaciéon con los sami se alcanzo a principios del siglo XX. "This period witness
a strong thrust towards modernity, with the rather undeveloped Nordic countries leap-
ing to industrialization and modernization of all regions, including, with certain delay,
the northern areas inhabited by a majority of the Sami. This leap towards modernity
included elementary education as a crucial component" (ibid.).

En la actualidad, los paises ndrdicos reconocen a los sami como minoria indigena.
"This UN-backed label grants the minority certain rights. However, questions such as
land use and cultural rights continue to be highly debated and politicized in the Nordic
countries, and the numerically small population regularly attracts media coverage on a
national level" (ibid.).

La historia educativa moderna y colonial de los sami puede atribuirse en gran medida
a las actividades de la Iglesia y los Estados nérdicos. Inicialmente, fue sobre todo la igle-
sia luterana la que se dedico a evangelizar a los sami en los siglos XVII y XVIII, cons-
truyendo no solo iglesias sino también escuelas. "Sami schooling emerged essentially as
a by-product of Lutheran mission. One of Martin Luther’s reformation principles spe-
cified that since the Bible alone formed the basis of the doctrine of all Christians (sola
scriptura), all Christians should also be able to understand at least parts of the bible
themselves. To meet this goal, evangelization and preaching needed to be conducted in
the mother tongue of each people"” (ibid., p. 16).

La actual region de la Laponia finlandesa pertenecié a Suecia hasta principios del
siglo XIX, y después a Rusia hasta la independencia de Finlandia en 1917. En 1723,
Suecia decidi6 evangelizar a los sami de Laponia y construir escuelas alli. Junto a cada
gran iglesia debia construirse una escuela. En 1726 se comenzd a construir una escuela
en Utsjoki, pero no fue hasta 1742 cuando se envi6 alli al primer maestro. Las escuelas en
las zonas sami no solo servian para difundir el cristianismo, sino también para asimilar a
los sami a la sociedad mayoritaria, como subraya Kylli (2019, p. 30). "The Lappish school
that operated in Utsjoki in the eighteenth century could be considered the country’s nor-
thernmost boarding school, with the state contributing to the students’ cost of living
and meals" (ibid.). Los nifos, de diez afios o méas, tuvieron que dejar a sus familias y
acostumbrarse a nuevas dietas. Algunos murieron de epidemias. "In other words, a high
price was paid by some in the effort to educate the children to become obedient citizens
and church members" (ibid., p. 31).

Kylli (2019, p. 28-31) sefiala que los conocimientos y habilidades impartidos en el
curso de la evangelizacion a menudo no tenian conexion con la vida cotidiana de los
sami. También result6 dificil traducir términos cristianos a la lengua sami. Tanto la len-
gua como la religion tradicional de los sami estaban estrechamente relacionadas con su
modo de vida especifico en el norte nordico, que por supuesto diferia mucho del de la
region mediterranea, origen de la religion cristiana. Desde la década de 1760, los sami
de Utsjoki debian aprender finés. Se esperaba que esto fuera beneficioso no solo para
la instruccion religiosa, sino también en términos de ensenanza de habilidades para el
comercio y otras actividades seculares. Desde 1828, era delito que los padres no ensena-
ran a sus hijos a hablar finés (ibid.).

Revista Esparfiola de Educacién Comparada. ISSN 2174-5382
nam. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 254
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Educacién indigena y decolonial: Perspectivas para la Educacién Comparada

Ya en el siglo XVIII se reconocia que los sami a veces se adherian a creencias y prac-
ticas paganas. El tambor tradicional, que se utilizaba en rituales chaméanicos, también
desempeinaba un papel en este sentido. También result6 que los edificios escolares no
se correspondian necesariamente con las condiciones de vida noérdicas. "The Lappish
school in Utsjoki was discontinued in the early 1750s, as contemporaries found that
having a catechist travel from hut to hut was, after all, the best way to teach Christianity
across a wide, sparsely populated region" (ibid., p. 31-32). Esta tarea fue asumida por
los llamados catequistas. En Utsjoki, eran antiguos alumnos de la escuela lapona. Por lo
tanto, la escuela de Utsjoki puede describirse como la primera institucion de formaciéon
de maestros de la Laponia finlandesa (ibid., p. 32).

Como los propios catequistas eran sami, conocian tanto la cultura sami como su len-
gua. Por ejemplo, pudieron recurrir a las creencias religiosas tradicionales para trans-
mitir contenidos cristianos. "The catechists could teach that Christianity protected the
children from Stallos, giant creatures that—acoording to Sami mythology—lived in the
forest and caught little children in their bags" (ibid., p. 33).

Aunque en un principio se ensefiaba a escribir en la escuela de Utsjoki, esto se pro-
hibi6 de nuevo ya en 1748. El motivo era el temor a que el estudio de los libros pudiera
volver rebeldes a los sami. La escritura no volvié a ensenarse en la Laponia finlandesa
hasta la segunda mitad del siglo XIX. No obstante, algunos sami aprendieron a escribir
por si mismos. Esto era dificil porque los sami apenas tenian acceso a papel y tinta en
aquella época. Por eso utilizaban corteza y sangre de reno (ibid., p. 34).

La comparacion de la politica educativa de los distintos paises nérdicos en la pri-
mera mitad del siglo XX revela una particularidad en Suecia. A diferencia de Noruega y
Finlandia, en Suecia se distinguia entre los «verdaderos» sami, que vivian como néma-
das con los renos, y los sedentarios sami, que ya estaban en vias de asimilacion. Mientras
que los sami sedentarios asistian a la escuela comtin y se convertian asi en «suecos comu-
nes», se crearon las llamadas escuelas nomadas para los sami que vivian con los grandes
rebanos de renos. Sin embargo, esta politica no estuvo exenta de criticas. Mientras algu-
nos imaginaban al sami ideal como un pastor de renos poco instruido, otros exigian que
los sami recibieran la misma educacion que el resto de ciudadanos suecos. Esta tltima
posicion fue adoptada por Gustav Park, un estudiante de teologia de origen sami. No
solo pedia la abolicién de las diferentes formas de educacion para los sami ndmadas y
sedentarios, sino que también abogaba por el sueco como lengua general de instruccion.
Sin embargo, partia de la base de que los sami aprenderian y cultivarian su lengua en un
contexto familiar (ibid., p. 20—48).

Si nos fijamos en las distintas contribuciones a la historia educativa de los sami (cf.
Kortekangas, 2021; Koretekangas et al., 2019), queda claro que en distintas zonas y
durante distintos periodos, la importancia de la lengua y la cultura de los sami siem-
pre fue objeto de disputa, también entre las personas de origen sami. Como muestra
Kortekangas (2021, p. 3—5), a principios del siglo XX, por ejemplo, la importancia del
sami como lengua de ensefianza en las escuelas primarias fue objeto de gran contro-
versia. Josef Guttorm se pronunci6 a favor de la ensefianza del sami en 1908, ya que la
lengua era importante para la conservacion de la cultura. Un verdadero pueblo también
necesita su propia lengua. Por el contrario, en un discurso pronunciado en 1918, Gustav
Park pidi6 que se ensefiara a los sami en sueco al mas alto nivel posible. Anders Larsen
adopt6 una postura mediadora en un libro de 1917. Critico la politica de asimilacion y
subray6 que el noruego era ttil e importante en muchos aspectos, pero que la ensenanza

Revista Espanola de Educaciéon Comparada. ISSN 2174-5382
nim. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 255
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Phillip D. Th. Knobloch

de lalengua noruega no debia hacerse a costa del sami. Ambos idiomas eran importantes
para los hijos de los samis. Mientras que un buen conocimiento del noruego es impor-
tante para ser un ciudadano en igualdad de condiciones, el sami es necesario para la
conservacion y el desarrollo continuo de la cultura sami.

Un estudio de Torjer A. Olsen (2019) sobre "Sami Issues in Norwegian Curricula"
puede servir para establecer una conexion con el presente. Si nos remontamos a los inicios
de la escolarizacion publica en Noruega, podemos remitirnos a la Ley Escolar de 1739,
que hizo obligatoria la escolarizacion. También en este caso se aducen principalmente
razones religiosas para ensefiar a leer a todos los nifios. Por lo tanto, se puede afirmar
que la colonizacion, la evangelizacion y la escolarizacion de los sami estuvieron en un
principio estrechamente vinculadas. "A century later, the school became the most effi-
cient and important tool for the implementation of the assimilation (Norwegianization)
policy that sought to make all minorities abandon their ethnic (and religiously dissident)
identity and become Norwegian (and Christian). From the middle of the nineteenth cen-
tury, the Sdmi were one of several minorities who were more or less forbidden to speak
their native tongue or learn about their own culture and history in school" (ibid., p. 129).

Segtin Olsen (2019), la Segunda Guerra Mundial también marco el final de la politica
de norueguizacion. Aunque los sami estaban en gran medida asimilados y marginados,
hubo una primera oleada de lucha por los derechos de los sami a principios del siglo
XX, seguida de una segunda a mediados del mismo. El Consejo Nérdico Sami se fundo
en 1956, y a partir de los afios 70 los sami se involucraron en el movimiento indigena
internacional. En 1987 se reconoci6 el sami como lengua oficial, en 1989 se inauguro6
el Parlamento sami y en 1990 Noruega firmo el Convenio 169 de la OIT (Organizaciéon
Internacional del Trabajo) sobre los derechos de los pueblos indigenas.

En su estudio, Olsen (ibid.) muestra como, desde el primer curriculum nacional ofi-
cial de 1974, los temas relacionados con los sami se han ido introduciendo cada vez mas
en los planes de estudios. Es interesante ver como se aborda el tema de los sami en el
curriculum en comparacion con otras minorias. En el curriculum de 1987, los sami se
describen como una minoria étnica entre muchas otras. No se menciona su condicion de
«indigenas». Tras la ratificacién del Convenio del Consejo Europeo para la Proteccion de
las Minorias Nacionales, los distintos grupos y minorias también se nombran con mayor
precision en el curriculum. Un curriculum de educacién infantil de 2011 afirma que la
sociedad noruega incluye tanto a la poblacion mayoritaria como a los indigenas sami, las
minorias nacionales y las minorias migrantes (ibid., pp. 135-138).

En el curriculum bésico de 2017, la cultura sami se reconoce como patrimonio nacio-
nal de Noruega. Todos los alumnos deben aprender sobre la diversidad de la historia y la
cultura, asi como sobre los conocimientos y los derechos de los indigenas sami. Ademas,
todos los alumnos deben desarrollar la capacidad de percibir la sociedad desde la pers-
pectiva sami (ibid.).

4. Investigacion indigena y decolonial

En estudios més recientes sobre la educacién indigena y la educacion sami, se ha inten-
tado tener méas en cuenta las perspectivas indigena y decolonial. También se habla de
«metodologias decoloniales» en este contexto. Esto implica un cambio en la perspec-
tiva de los investigadores. "Whereas scholars of indigenous cultures have convention-
ally looked at culture from outside, within the framework of certain methodologies, the

Revista Esparfiola de Educacién Comparada. ISSN 2174-5382
nam. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 256
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Educacién indigena y decolonial: Perspectivas para la Educacién Comparada

decolonising of research aims at an insider perspective, taking the epistemology of the
studied culture as a starting point of research" (Kortekangas et al., 2019, pp. 2—-3).

En este contexto, es interesante referirse a un estudio sobre las narraciones de la
historia escolar sami. Como muestra Nyyssonen (2019) en un exhaustivo anélisis, la
«narrativa de la asimilacion» suele utilizarse tanto en los relatos histéricos como en las
contribuciones pedagoégicas a la educacion de los sami en Finlandia. Esta narrativa es ttil
en términos de politica de identidad y etnopolitica, ya que separa a los sami como grupo
indigena del resto de la poblacion y les motiva para defender sus propios derechos. Sin
embargo, al centrarse en la asimilacion y la colonizacién, se corre el peligro de prestar
atencion tinicamente a aquellas historias que han sido especialmente dramaticas y enca-
jan en la narrativa. En cambio, se ignoran otras experiencias menos dramaéticas con la
educacion moderna. "The narrative fails to see schools as sites of cultural negotiation,
resistance or as a source of personal empowerment [...]. The narrative of assimilation
has led to problems in explaining the Sami’s positive attitudes to receiving and providing
education"” (ibid., p. 55).

Por esta razon, Nyyssonen considera importante analizar de forma diferenciada la
relacion de los sami con la educacion moderna. Aunque no hay que ocultar las historias
de asimilacion y experiencias traumaéticas, los sami deben ser vistos mas como actores
que estan dando forma a su propio camino hacia la modernidad. A pesar de todos los
problemas y dificultades, no hay que olvidar que los sami también se beneficiaron de
la educacién moderna y la utilizaron para dar forma a sus propias vidas, entre la socie-
dad finlandesa y la sami. Sin embargo, no se debe glorificar el papel del Estado, que
con demasiada facilidad se convierte en el salvador de los pueblos indigenas atrasados
(ibid., p. 55-59).

Estas consideraciones coinciden en gran medida con las ideas de Kortekangas (2021).
Como hemos visto, se refiere a la variedad de perspectivas de los distintos actores sami
en relacion con el tema de las lenguas de ensefianza. Algunos exigian la ensefianza en
sami, otros en sueco o noruego o finlandés, o pedian una combinacion de diferentes len-
guas. Sin embargo, lo que todos tenian en comin era el objetivo de mejorar la educacion
sami y proteger y desarrollar su lengua y su cultura.

Es interesante observar que, aunque el colonialismo se menciona cada vez mas en los
estudios més recientes sobre la historia educativa de los sami y se promueven métodos
de investigacion decoloniales, las referencias a la teoria decolonial de procedencia lati-
noamericana no desempenan un papel significativo. En este contexto se plantea la cues-
tién de si una confrontacién entre la teoria decolonial y la historia de la educacion sami
podria ser til para esclarecer mutuamente ambos «objetos». Esto deberia ser especial-
mente interesante para aclarar lo que puede entenderse por «epistemologia decolonial»
y «descolonizacion epistémica».

En primer lugar, sin duda es importante sefialar que en la literatura especializada
se considera controvertido si se debe hablar de «colonialismo» en relacion con los sami
y su relacion con la respectiva poblaciéon nacional mayoritaria y los estados naciona-
les (cf. Kortekangas 2021, p. 17-18). El colonialismo europeo moderno suele servir de
referencia en estos debates. Si comparamos el colonialismo nérdico con el colonialismo
europeo en América, por ejemplo, observaremos similitudes y diferencias. Una diferen-
cia es, sin duda, que los sami han convivido con los demas pueblos nordicos durante
mucho tiempo. No fueron «descubiertos» en el mismo sentido que el Nuevo Mundo.
Tampoco se conquisto su tierra de la misma forma que la de los incas y el imperio inca,

Revista Espanola de Educaciéon Comparada. ISSN 2174-5382
nim. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 257
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Phillip D. Th. Knobloch

por ejemplo. Probablemente no se deberia comparar directamente a los sami con una
alta civilizacion indigena, como con los incas o los aztecas. Sin embargo, hay y hubo
muchas culturas «sencillas» en América que se parecen mas a los sami en este sentido.
Lo que conecta la historia educativa de los sami con otras historias coloniales, es el hecho
de que la colonizacion de los pueblos indigenas fue de la mano de la modernizacién de
las respectivas poblaciones mayoritarias y del establecimiento de la estatalidad, con la
fundacion de los Estados nacion, y con la fundacién de sistemas nacionales de educacion.

Este punto de vista puede resultar irritante en un principio, ya que es bien sabido que
los Estados nacién de Sudamérica, por ejemplo, recién se fundaron tras independizarse
politicamente de las potencias coloniales europeas. Como es bien sabido, desde una pers-
pectiva europea, la modernidad est4 estrechamente vinculada a la Ilustracion, y esta a su
vez al desarrollo de las sociedades burguesas modernas. Sin embargo, puede considerarse
una caracteristica especial del pensamiento decolonial de América Latina el hecho de que
el concepto de modernidad esté estrechamente vinculado al de colonialismo.

En el contexto de la historia latinoamericana, tiene mucho sentido afirmar que la
modernidad comenz6 alli con el colonialismo. Esto se justifica refiriéndose a una relacion
de poder que se basaba originalmente en la «diferencia colonial» y que supuestamente
sigue teniendo efecto hoy en dia a pesar de todas las transformaciones. Es a esta relacion
de poder a la que Quijano (2016) o Mignolo (2012), por ejemplo, se refieren como la
«matriz colonial del poder» o la «colonialidad del poder», o simplemente como «colo-
nialidad». Aunque esta «colonialidad» se atribuye a las relaciones de poder coloniales,
sigue teniendo efectos en las constelaciones poscoloniales. En este sentido, se puede
decir que la historia moderna/colonial de la educacién comienza con la evangelizacion
de los pueblos indigenas y contintia con la escolarizacion puablica, tanto en América como
en el Norte noérdico. Al menos eso deberia ser comprensible desde la perspectiva de los
pueblos indigenas colonizados — y escolarizados, y educados.

Al establecer una estrecha conexion entre modernidad y colonialismo a través del
concepto de «colonialidad», no solo son posibles perspectivas alternativas en la interpre-
tacion de la historia. Ademas, los términos «modernidad» y «colonialidad» son cada vez
mas imprecisos. La modernidad y la colonialidad dificilmente pueden distinguirse con
precision la una de la otra, ya que estan directamente relacionadas. Como ya se ha dicho,
para Mignolo la colonialidad es el lado oscuro de la modernidad. Del mismo modo, tam-
bién se podria afirmar que la modernidad es el lado luminoso de la colonialidad. Se mire
por donde se mire, en este sentido son dos caras de la misma moneda.

La estrecha relacion entre los términos «modernidad» y «colonialidad» puede verse
en los debates historicos sobre la lengua correcta de instruccion entre los sami. Es sobre
todo una cuestion de perspectiva que la ensenanza en una u otra lengua se califique de
«moderna» o «colonial». Lo decisivo es sobre todo lo que se entiende por estos términos,
es decir, si tienen connotaciones positivas o negativas. Mientras que, por un lado, la
escolarizacion moderna en noruego, sueco o finlandés puede considerarse una forma
de educacién moderna, desde otra perspectiva podria interpretarse como una forma de
opresion colonial y asimilacion lingiiistica. A su vez, la ensenanza en sami puede califi-
carse de moderna si se considera un elemento de descolonizacion cultural. Si se reconoce
el peligro de que este tipo de ensefianza aisle a los sami del resto de la sociedad y los
aparte de las oportunidades de participacion y desarrollo, esta forma de educacion tam-
bién puede describirse como colonial, en el sentido de paternalismo colonial y opresion.
Por este motivo, en la teoria decolonial se utiliza el término «modernidad/colonialidad».

Revista Esparfiola de Educacién Comparada. ISSN 2174-5382
nam. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 258
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Educacién indigena y decolonial: Perspectivas para la Educacién Comparada

En este sentido, podemos hablar de una educaciéon indigena moderna/colonial: Desde
una perspectiva es «moderna», desde la otra «colonial», 0 ambas: moderna y colonial.

Lo ambivalentes y ambiguos que son los términos «moderno» y «colonial» se puede
ver también en las biografias de las personas que lucharon por la educacion y los dere-
chos de los sami. Fue precisamente la educacion escolar «moderna» y la adquisiciéon
de la respectiva lengua mayoritaria lo que permiti6 a estas personas hacer campana en
estas lenguas por la proteccion de las culturas y lenguas indigenas. La educacién esco-
lar «moderna» también era a menudo un requisito previo para convertirse en maestro
para los ninos sami. Por lo tanto, la educacién moderna puede ser sin duda una opciéon
para descolonizar las condiciones coloniales. No obstante, este tipo de educacion tam-
bién puede considerarse un momento de colonialismo cultural desde una perspectiva
indigena. Por lo tanto, parece comprensible que, segiin Mignolo (2012), todos estemos
enredados en la matriz colonial del poder y nos movamos en la frontera entre la moder-
nidad y la colonialidad.

Una de las razones por las que la frontera entre modernidad y colonialidad es cada
vez menos clara radica en la dindmica que va de la mano de la colonizacion y la moderni-
zacion. Como ya se ha mencionado, el pensamiento decolonial se basa en la «diferencia
colonial», que se utiliza para justificar la relacion de poder colonial original. La diferen-
cia colonial marcaba originalmente una clara frontera entre colonizados y colonizadores.
Por un lado, podemos situar a los europeos que descubrieron, conquistaron y colonizaron
América. En el otro lado estan los pueblos indigenas de América, que estan siendo colo-
nizados. En esta situacion historica, no cabe duda de quién coloniza a quién. En relacion
con América, estamos hablando de los siglos XVI, XVII y XVIII, el periodo colonial.

La situacion inicial en el norte nérdico puede describirse con una claridad similar.
Por un lado tenemos a los sami, por otro a los «europeos», es decir, suecos, noruegos,
finlandeses y rusos. Fueron los «europeos» quienes empezaron a evangelizar a los sami
en los siglos XVIIy XVIIl y a ensefarles a leer y escribir, y no al revés. Y mientras unos se
dedicaban a educar a los indigenas, otros les exigian impuestos, tierras, materias primas,
mano de obra, etc.

Con el tiempo, y por diversas razones, se ha hecho mucho mas dificil distinguir cla-
ramente entre los dos lados de la «diferencia colonial». Una de las razones es que a
veces las poblaciones se han entremezclado, tanto en el sentido biologico-étnico como
en el cultural. Con respecto a Sudamérica, Sarmiento (1848/2005) ya describi6 de forma
impresionante a mediados del siglo XIX como la vida en el entorno natural, en gran
parte salvaje e incivilizada, y el contacto con los pueblos indigenas cambiaron a los colo-
nos europeos. Prototipicamente se refiere, entre otros, al gaucho, que para él representa
muchas de las caracteristicas de una poblacion recién creada. El gaucho no es europeo
ni «indio», sino un producto especial del colonialismo europeo en América. En cuanto a
la historia educativa de los sami, ahora también cabe preguntarse cémo se localiza a las
personas que eran de origen sami pero luego aprendieron la lengua mayoritaria, asistie-
ron a la escuela y se socializaron mas o menos en sueco (0 noruego, etc.). éSon sami o
suecos? ¢Ambos o algo nuevo, hibrido? ¢Y de qué lado de la «diferencia colonial» estan
los modernos maestros sami? ¢Forman parte de la opresion colonial? ¢O son elementos
de la resistencia indigena decolonial?

No cabe duda de que la teoria decolonial de América Latina tiene el mérito de haber
llamado la atencidn sobre lo diferente que puede interpretarse el mundo. Esto se aplica
en particular a las posiciones que se categorizan a si mismas como criticas o progresistas.

Revista Espanola de Educaciéon Comparada. ISSN 2174-5382
nim. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 259
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Phillip D. Th. Knobloch

Los puntos de vista criticos se consideran problematicos y dignos de critica si interpretan el
mundo de forma demasiado unilateral y lo dividen en el bien y el mal de manera simplista.
Estos puntos de vista se califican de eurocéntricos y se asocian a la modernidad colonial.

Con el esquema modernidad/colonialidad, la teoria decolonial pretende llamar la
atencion sobre el hecho de que marca una diferencia decisiva desde qué posicion se con-
templa la historia. Si uno se sittia del lado de la modernidad (progreso, civilizacion, etc.),
se hace hincapié en los logros positivos, mientras que los efectos secundarios negativos
(opresion, explotacion, etc.) se describen como dafios colaterales indeseables de un desa-
rrollo que, en el fondo, hay que celebrar.

Si uno se sitta del lado de la colonialidad (opresion, explotacion, etc.), los avances
negativos se enfatizan y se vinculan directamente a los logros supuestamente positivos
de la modernidad (educacién, derechos humanos, democracia, etc.). Desde esta perspec-
tiva, la alfabetizacion y la educacion de los nifios indigenas deben interpretarse entonces
también como un momento de la «matriz colonial de poder», ya que tales avances legiti-
man la modernidad colonial en su conjunto, incluida la explotacion de paises y poblacio-
nes extranjeros y la destruccién de la lengua y cultura local.

Es sin duda de gran importancia que la teoria decolonial haya demostrado que la his-
toria de la modernidad también puede contemplarse desde la perspectiva de la colonia-
lidad. Esta es la perspectiva de quienes han sufrido bajo la modernidad. Parafraseando
a Fanon, estos son los «condenados de esta tierra». Sin embargo, es igualmente impor-
tante que la teoria decolonial haya mostrado los limites de esta perspectiva. Porque esta
perspectiva también es unilateral y tiene sus puntos ciegos. Si no se es consciente de
los limites de la propia perspectiva, se corre el peligro de caer en cosmovisiones funda-
mentalistas. Las perspectivas y posturas supuestamente decoloniales resultan entonces
tan modernas y coloniales como la criticada modernidad europea. Por lo tanto, la teoria
decolonial aboga por un pensamiento fronterizo, en el que la frontera conecta y separa
a la vez modernidad y colonialidad (cf. Mignolo 2012). Por lo tanto, la descolonizaciéon
epistémica no solo se dirige a las epistemologias eurocéntricas modernas, sino también
a las epistemologias poscoloniales y decoloniales. Es un intento de desarrollar una teoria
critica que (especialmente con el trasfondo de las experiencias latinoamericanas con las
teorias «revolucionarias») también examine criticamente las teorias criticas.

Si nos fijamos en estudios més recientes sobre la historia educativa de los sami
(Kortekangas et al., 2019; Kortekangas 2021), podemos reconocer este pensamiento fron-
terizo en varios lugares. Como ejemplo, me gustaria referirme de nuevo al estudio sobre el
uso de diferentes narrativas en la historiografia (Nyyssonen 2019). Aqui, «la narrativa de
la asimilaciéon» y «la narrativa del empoderamiento» se yuxtaponen y se enfrentan entre
si. No cabe duda de que ambos relatos ofrecen una imagen muy diferente de la historia.
Igualmente incuestionable es que de ambos relatos pueden extraerse importantes ense-
flanzas. Sin embargo, su combinacion resulta especialmente esclarecedora.

5. Lenguas, culturas y educacion

Si miramos con distancia los estudios méas recientes sobre la educacion sami, podemos
decir que las discusiones histoéricas siempre han versado sobre la transmision o la pér-
dida (inminente) de la lengua y la cultura. También esta claro que existe una estrecha
relacion entre lengua y cultura. La pérdida de lengua se interpreta como pérdida de cul-
tura. Una mirada distanciada revela también que la educacion sami, si quiere ser a la

Revista Esparfiola de Educacién Comparada. ISSN 2174-5382
nam. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 260
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Educacién indigena y decolonial: Perspectivas para la Educacion Comparada

vez decolonial y moderna, dificilmente puede concebirse como otra cosa que bilingiie y
bicultural. A pesar de todas las diferencias, todos los implicados parecen estar en gran
medida de acuerdo en que tanto la lengua sami como la respectiva lengua mayoritaria
deben ensenarse y aprenderse. También se considera deseable que se ensene tanto la cul-
tura tradicional sami como las materias escolares modernas. Las diferentes exigencias y
realizaciones de la educacion sami estan estrechamente relacionadas con los respectivos
contextos, épocas y condiciones concretas. Esto es comprensible, ya que no existe una
unica forma correcta de escolarizar y ensefiar, y siempre hay que llegar a compromisos.

El énfasis en el valor pedagogico de la lengua y la cultura y la orientacion bilingiie y
bicultural de la ensefianza es interesante, ya que apunta a consideraciones muy funda-
mentales sobre la importancia del aprendizaje de lenguas extranjeras para la educacion.
Fue Wilhelm von Humboldt quien atribuy6 un valor educativo cultural a las lenguas y se
pronunci6 enérgicamente a favor del aprendizaje de lenguas extranjeras.

En un articulo reciente, el fil6logo roméanico Jiirgen Trabant (2018) intenta expli-
car la concepcion que Humboldt tenia de la educacion y el lenguaje. Las observaciones
son especialmente interesantes para nuestro tema, ya que la forma en que Humboldt
entendia el lenguaje se remonta a las experiencias que los europeos tuvieron durante
el periodo colonial en América. En particular, fue la experiencia de la misionizaciéon de
los pueblos indigenas la que puso en tela de juicio la concepcion de la lengua que habia
prevalecido hasta entonces.

Segan Trabant (2018, p. 184-186), los misioneros en América vivieron una experien-
cia muy similar a la que ya conocemos de la labor misionera con los sami (cf. Kylli, 2019,
p- 28-31). Se dieron cuenta de que los textos religiosos no podian traducirse facilmente
a las lenguas indigenas, ya que la traduccion (al Nahuatl, Quechua, etc.) también modifi-
caba el contenido. Esta experiencia colonial dio lugar a una nueva comprension de la len-
gua que rompia con la imperante hasta entonces. Hasta ahora, Aristoteles ha servido de
guia. Habia dicho que todas las personas tenian las mismas ideas sobre el mundo y solo
las expresaban con sonidos y signos diferentes. «Pero ahora Europa esta descubriendo
que las ideas no son en absoluto universales, sino que las lenguas forman diferentes ideas
del mundo y que las ideas y los sonidos forman una unidad y se oponen a la cosa como
unidad. La cosa — o el mundo — es por supuesto la misma para todas las personas, pero
las imaginaciones con las que procesan cognitivamente el mundo son diferentes, y las
lenguas son estos ‘procesamientos del mundo’ diferentes» (Trabant, 2018, pp. 184-185).

Segiin Humboldt, la diversidad de lenguas es una diversidad de visiones del mundo,
o de cosmovisiones (Weltansichten). Trabant explica que estas diferencias son, en tltima
instancia, fendmenos puramente lingiiisticos. El mundo es el mismo para todas las per-
sonas, pero se entiende de forma diferente en cada lengua. Se entiende de forma lin-
giiisticamente diferente porque las estructuras semanticas y gramaticales son distintas
en cada lengua. Trabant (ibid., p.182-183) intenta demostrarlo con la ayuda de algunos
ejemplos sencillos y se basa en las diferencias entre el alemén, por un lado, y el inglés,
francés y italiano, por otro. Estas diferencias también existen entre el aleméan, espafiol
y inglés: En aleméan, se distingue entre las palabras "Leiter" y "Treppe". En espafiol se
dice «escalera» en ambos casos. El inglés también distingue entre "ladder" y "stairs".
Obviamente, los espafioles también conocen la diferencia entre una “Treppe” y una
“Leiter”, pero el idioma no reconoce la diferencia. Otro ejemplo de Trabant se refiere a
la diferencia entre “she sings” y “she is singing” en inglés. El idioma alemén no conoce
ninguna diferencia en este caso. Se dice “sie singt” en ambos casos. El espanol hace la
misma distincién que el inglés: «ella canta» y «ella esta cantando».

Revista Espanola de Educaciéon Comparada. ISSN 2174-5382
nim. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 261
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Phillip D. Th. Knobloch

Por lo tanto, Humboldt partia de la base de que no pensamos primero y luego trasla-
damos el pensamiento al lenguaje. Mas bien describi6 el lenguaje como el 6rgano forma-
tivo del pensamiento. El lenguaje forma el pensamiento. Esta idea también es interesante
desde el punto de vista lingiiistico, ya que Humboldt habla aqui de “Bildung”. “Bildung”
es un término basico en la educacion germanoparlante, que en este caso se puede tra-
ducir muy bien al castellano como «formaciéon». «El lenguaje ‘forma’ el pensamiento, es
‘formacion’ en sentido enfatico, es decir, creaciéon y conformaciéon de estructuras cogni-
tivas» (ibid., p. 186).

Como apunte, cabe sefialar que la palabra “Bildung” se remonta, por un lado, a la
palabra “Bild” (imagen) y, por otro, fue adoptada de la artesania. Esto queda claro cuando
pensamos en la palabra inglesa “building” (edificio). Aunque las palabras “Bildung” y
“building” son casi idénticas, el significado es obviamente diferente. Sin embargo, visto
de otro modo, el significado de ambos términos también es muy similar: En ambos casos,
se trata de la construccion de estructuras sostenibles.

Humboldt veia el atractivo de aprender lenguas extranjeras en el hecho de que la
nueva lengua también le proporcionaba un «nuevo punto de vista sobre el mundo»
(Humboldt, citado en Trabant, 2018, p. 189). En el original aleman, Humboldt habla
de "Gewinnung eines neuen Standpunkts in der bisherigen Weltansicht". Ganamos un
«nuevo punto de vista» (Standpunkt) en la «vision del mundo» anterior, o dentro de
nuestra «cosmovision» (Weltansicht). Esto es atractivo en la medida en que «cada len-
gua contiene el tejido de conceptos y la imaginacion de una parte de la humanidad»
(Humboldt, citado en ibid.). Cuando aprendemos la lengua sami, aprendemos a ver el
mundo a través de sus conceptos e ideas. Por eso es comprensible, frente al colonialismo
nordico, que los sami temieran perder su lengua y, con ella, su cultura intelectual, que
habian desarrollado durante miles de afnos.

Sin duda, es importante senalar que los sami no eran los tinicos preocupados por la
conservacion y el futuro de su lengua, sobre todo a principios del siglo XX. Los noruegos
y finlandeses también estaban preocupados por su lengua nacional en aquella época.
Esto se debe al hecho de que Noruega y Finlandia recién se convirtieron en naciones
independientes en el siglo XX. Finlandia form6 parte de Suecia durante mucho tiempo
y pertenecio al Imperio Ruso desde 1809 hasta su independencia en 1917. Noruega per-
teneci6 a Dinamarca hasta 1814, luego a Suecia, y se convirti6 en Estado nacién inde-
pendiente en 1905. "Up until the nineteenth century, the language of culture and higher
society in Norway had been Danish, and in Finland, Swedish" (Kortekangas, 2021, p. 12).

En el curso de los movimientos nacionales de principios del siglo XIX, se desarrolld
por primera vez una lengua escrita oficial noruega, muy proxima al danés, el “riksmal”
(“lengua del imperio”). Para distinguirlo mas del danés, a mediados del siglo XIX se
desarroll6 otra lengua escrita, el “landsmal” (“lengua del pais”), similar a los dialectos
rurales noruegos. Desde 1929, ambas lenguas escritas estan reconocidas como lenguas
oficiales de Noruega, y se denominan “bokmal” (“lengua de los libros”; anteriormente
“riksmal”) y “nynorsk” (“noruego nuevo”; anteriormente “landsmal”).

El finés no se convirtié en una lengua escrita y cultural completa hasta la segunda
mitad del siglo XIX. Como el sueco era la lengua oficial y cultural hasta entonces en
Finlandia, ambas lenguas siguen considerandose oficiales en la actualidad. Sin embargo,
es importante sefialar que tanto en Noruega como en Finlandia, los movimientos nacio-
nales que querian promover el desarrollo de su propia lengua y cultura nacional cobra-
ron fuerza a principios del siglo XX. La importancia que debia concederse al danés y

Revista Esparfiola de Educacién Comparada. ISSN 2174-5382
nam. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 262
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Educacién indigena y decolonial: Perspectivas para la Educacion Comparada

al noruego, y al sueco y al finlandés, fue objeto de acalorados debates. “In this context,
the numerically small SAmi population, inhabiting areas geographically distant from the
capitals, had a difficult time advocating for their rights and role as a legitimate language
community within the countries” (ibid.).

Suecia fue un Estado independiente con lengua propia mucho antes que Noruega y
Finlandia. Sin embargo, tras la pérdida de Finlandia (1809) y Noruega (1905), Suecia
también empez6 a pensar en la cohesidon nacional. Esto, a su vez, hizo que se prestara
mas atencion a la politica educativa en el norte, también entre los sami (ibid.).

Dado que los movimientos nacionales de los paises nordicos se vieron influidos, entre
otras cosas, por el «nacionalismo étnico y roméntico de la Europa germano6fona» (ibid.,
p. 11), es interesante comprobar que la lengua y el colonialismo también fueron objeto
de animados debates alli. En este contexto, cabe mencionar sin duda los “Reden an die
deutsche Nation” de Johann Gottlieb Fichte (1808/2008), pronunciados en Berlin en
1807 y 1808, es decir, tras la derrota de Prusia a manos de Napoleon. Fichte se ocupa
aqui de la diferencia entre los pueblos y lenguas roménicos y germanicos modernos.
Para él, una diferencia decisiva reside en el hecho de que en un caso algunos pueblos
germanicos han adoptado una lengua extranjera, la lengua imperial y colonial de los
romanos, mientras que en el otro han conservado su propia lengua, como pas6 con las
lenguas modernas germanicas. Aunque muchas afirmaciones deben cuestionarse desde
la perspectiva actual, es interesante ver que Fichte llama la atencion sobre un problema
fundamental del colonialismo: si renunciamos a nuestra propia lengua y adoptamos una
extranjera, perdemos también la conexion con nuestra propia cultura — o “Bildung”,
como Fichte también dice. Como consecuencia, los que han adoptado una lengua colo-
nial en realidad no la entienden bien, segin Fichte, lo que a su vez tiene consecuencias
para el desarrollo cultural propio.

Como es bien sabido, el nacionalismo aleméan se identifico fuertemente con la resisten-
cia historica de las tribus germénicas contra los romanos. De ahi se derivo la necesidad y
el deber de luchar en esta época contra la supremacia del francés como lengua cultural e
intelectual europea estandarizada. Para ello, la lengua alemana («barbara») debia mejo-
rarse y desarrollarse hasta convertirse en una lengua cultural igualitaria («civilizada»).
Sin embargo, Fichte no concluy6 de ello que debiera evitarse el aprendizaje de lenguas
extranjeras, sino todo lo contrario, ya que es precisamente la comparacion de lenguas y la
apropiacion de la cultura extranjera lo que contribuye a la propia formacion y educacion.

6. Educacion comparada

Cuando se examinan los tratados de historia de la educacion comparada, suele senalarse
que esta disciplina esta estrechamente vinculada a la fundacién de los Estados nacion
europeos y al establecimiento de los sistemas educativos nacionales (cf. Waterkamp,
2006, pp. 17-32; Allemann-Ghionda, 2004, pp. 23-24). Segin Friedrich Schneider
(1947, p. 14), considerado uno de los fundadores de la educacién comparada en los pai-
ses de habla alemana, no era necesario comparar la educacién mientras la Iglesia en
Europa mantuviera el monopolio en la educaciéon. «Pero cuando, como consecuencia de
la disolucion del espiritu cristiano unificado y del desarrollo de la conciencia nacional de
los diversos pueblos, la unidad y uniformidad del pensamiento educativo y de la realidad
educativa de los pueblos dio paso a una creciente diversidad y variedad, surgi6 un rico
estimulo para las observaciones comparativas» (ibid.).

Revista Espanola de Educaciéon Comparada. ISSN 2174-5382
nim. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 263
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Phillip D. Th. Knobloch

Los tratados comunes sobre educacién comparada dan la impresiéon de que eran
sobre todo los Estados nacionales emergentes y prosperos los que se interesaban por
la evolucién educativa de otros paises. Sin embargo, parece que fueron sobre todo los
paises «centrales» y «grandes» los que suscitaron interés. Es decir, sobre todo Prusia,
Francia, Inglaterra, pero también Estados Unidos. Esta perspectiva también se refleja
en un trabajo comparativo relativamente reciente en el que se mira a Finlandia, Austria,
Dinamarca, Francia, Inglaterra, Suecia, Alemania, Paises Bajos, Italia y Sicilia, y Estados
Unidos (cf. Waterkamp, 2012). Los paises del Sur global o los pueblos indigenas no des-
empeifian ningun papel aqui.

Como es bien sabido, a principios del siglo XX la educacién comparada se centraba
en el estudio de los caracteres nacionales, pues se suponia que los sistemas educativos
debian corresponderse con el caricter respectivo de la nacion. Por un lado, esto dio lugar
a intensos anélisis sobre la historia cultural e intelectual de las naciones, pero también
trajo consigo el problema de que las naciones son entidades tnicas y, en este sentido,
incomparables. «Hoy se cuestiona el concepto de caracter nacional. Por un lado, parece
tener mas sentido recurrir a las tradiciones culturales y cientificas. Por un lado, estas
pueden ser eficaces mas alla de las fronteras nacionales. Por otro, dentro de una naciéon
pueden coexistir (y en algunos casos incluso unirse) varias tradiciones culturales»
(Allemann-Ghionda, 2004, pp. 23-24).

Como han demostrado las consideraciones anteriores, la teoria decolonial abre nue-
vas perspectivas para la educacién comparada que conectan con la tradicion de los estu-
dios culturales y espirituales sin adoptar los problemas asociados al concepto de caracter
nacional. A continuacion resumo algunos aspectos.

(1) Es interesante comprobar que el examen de la educaciéon indigena nos ayuda a
comprender mejor las actuales teorias latinoamericanas del pensamiento decolonial. Por
otra parte, resulta sorprendente en un principio que el examen de la educacion indigena,
utilizando aqui el ejemplo de los sami, ayude a explicar la teoria de Wilhelm von Humboldt
sobre la lengua, la educacion y la cosmovision (Weltansicht). Durante mucho tiempo, fué
habitual caracterizar esta teoria de la educacion (Bildung) como tipicamente alemana,
y a menudo se la asocié con un caracter nacional especificamente alemén. Sin embargo,
cuando vemos que los sami, al igual que otros pueblos indigenas en las Américas, o en
Australia y Nueva Zelanda, etc. (cf. Kortekangas et al., 2019), estan pensando en la cone-
xion entre la lengua y la cultura como entre la educacion y el multilingiiismo de una manera
muy similar a Humboldt, esto sugiere que es probablemente mas la amenaza del colonia-
lismo lingiiistico lo que lleva a tales consideraciones. Al menos en el caso de Humboldt,
cabe suponer que el tema del colonialismo inspir6 sus reflexiones de tres maneras: por el
recuerdo del colonialismo romano en Germania y el occidente de Europa, en relacion con
el colonialismo europeo en América y con la difusion del francés como lengua cultural pre-
dominante en su época (cf. Mattig, 2019, pp. 84—90). Por lo tanto, sostengo que la teoria
de la educacién de Humboldt es una teoria decolonial — y global.

(2) La tesis de que la idea de “Bildung” de Humboldt puede comprenderse especial-
mente bien analizando el tema de la educacion indigena puede apoyarse también en
el hecho de que el propio Humboldt llevo a cabo intensos estudios sobre los pueblos
indigenas. En este contexto destacan sus estudios lingiiisticos y etnograficos sobre los
vascos (cf. Mattig, 2019). Humboldt partia de la base de que los vascos eran un pueblo
original que habia conservado su lengua original, su cultura original y su caracter nacio-
nal original. Sus estudios sobre el caracter nacional de los vascos y sobre las lenguas

Revista Esparfiola de Educacién Comparada. ISSN 2174-5382
nam. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 264
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Educacién indigena y decolonial: Perspectivas para la Educacion Comparada

indigenas americanas le llevaron finalmente a la conclusion de que los misioneros cris-
tianos habian destruido el caracter nacional original en ambos casos (ibid., p. 326—333).
Aunque Humboldt se sintiera decepcionado, es importante darse cuenta de que “Bildung”
también es posible en contextos coloniales.

(3) El desplazamiento de la mirada de las «grandes» naciones y Estados naciéon a
los pueblos indigenas y colonizados puede describirse como un momento de desco-
lonizacion epistémica. Esto se debe a que demuestra que podemos aprender muchas
cosas fundamentales sobre educacion analizando la historia educativa de los pueblos
indigenas. El hecho de que el concepto de lengua y educacién de Humboldt, por ejemplo,
pueda entenderse mejor analizando la historia educativa de los sami puede resultar sor-
prendente al principio. Esto se debe a que, hasta ahora, muchos han dado por sentado
que el proposito de ocuparse de la «etnopedagogia» era ayudar a los pueblos indigenas y
subdesarrollados (cf. Adick, 2008, pp. 33—36). El hecho de que también pueda verse a la
inversa es una observacion importante.

(4) Centrarse en las lenguas y culturas colonizadas, oprimidas o discriminadas
puede ayudar a comprender lo complejas y multiformes que son las relaciones entre las
distintas lenguas y culturas. El ejemplo de los sami dejé claro que ahora en los paises
nordicos se distingue entre minorias indigenas, mayorias nacionales, minorias nacio-
nales y minorias inmigrantes, y sus lenguas también estan jerarquizadas politicamente.
Es interesante ver que las lenguas se presionan mutuamente y que cada una lucha por
sobrevivir a su manera. En pocas palabras, podria decirse (hipotéticamente) que el sami
es suprimido por el finés en algunos casos, pero el finés a su vez tiene que mantenerse
junto al sueco. El noruego, a su vez, esta presionado por el danés, y todas las lenguas
juntas estan amenazadas por el inglés (global). La situacion exacta de estas relaciones de
poder depende, por supuesto, del caso concreto y de la perspectiva desde la que se con-
temple la situacion. Analizar estas relaciones de poder me parece una tarea importante
de la educacion comparada, sobre todo para trazar una imagen realista de la diversidad
cultural y lingiiistica de las relaciones europeas y mundiales.

Si nos fijamos solo en Europa, muy pocos ciudadanos son conscientes de su diver-
sidad lingiiistica y cultural. Supongo que muy pocas personas saben hoy en Alemania
que en Espana no solo se habla un idioma «espafnol». Mucha gente ignora también que
en Alemania hay cuatro minorias nacionales reconocidas que tienen su propia lengua.
También hay otra lengua regional reconocida. Llamar la atencion sobre la diversidad
lingliistica y cultural y la amenaza que supone me parece una tarea importante de la
educacion comparada. Sobre todo, puede volver a dejar claro por qué es tan importante
aprender idiomas differentes.

(5) Ademas del estudio de la lengua y la literatura, los estudios decoloniales compara-
tivos deben incluir también la observacion participante y el uso de métodos etnogrdficos.
Sin duda, Humboldt puede servir aqui de referencia clasica (cf. Mattig 2019).

7. Conclusion

En resumen, me gustaria decir que la educacién comparada haria bien en tener mas en
cuenta las perspectivas decoloniales en el futuro. Esto implica centrarse en las lenguas
y culturas pequenas, indigenas o suprimidas y en su historia educativa. Esto también
significa echar un nuevo vistazo a las sociedades poscoloniales, el llamado Sur Global.
En dltima instancia, sin embargo, esto implica contemplar el mundo entero y la historia
global de la educacion desde una perspectiva colonial y decolonial.

Revista Espanola de Educaciéon Comparada. ISSN 2174-5382
nim. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 265
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Phillip D. Th. Knobloch

El examen de la historia educativa de los sami ha demostrado que no existen solucio-
nes sencillas y universales a los problemas pedagogicos basicos en contextos coloniales.
Si es mejor impartir las clases escolares en una u otra lengua, y qué importancia debe
concederse a determinadas cosmovisiones y expresiones culturales, solo puede decidirse
en relacion con los respectivos contextos locales. Sin embargo, siempre es importante
tener en cuenta desarrollos mas amplios, internacionales o incluso globales. Hay muchas
pequenas historias educativas, pero también una historia educativa global comtn que
conecta las experiencias individuales.

Una educacién comparada de orientaciéon decolonial me parece especialmente impor-
tante para avanzar en el desarrollo de conceptos educativos globales y decoloniales. Sin
una comprension de lo que significa la educacion colonial y decolonial en términos con-
cretos, dificilmente es posible considerar perspectivas decoloniales en la Educacién para
la Ciudadania Global.

Tengo la impresion de que la educacion decolonial se asocia hoy prematuramente
a una forma de activacion y adoctrinamiento politicos. Sin embargo, como nos ensefia
el ejemplo de los sami, la educacion decolonial tiene que ver con algo mucho mas fun-
damental: se trata de aprender idiomas, apropiarse de las culturas, estudiar historia y
relacionarse con el mundo de muchas formas distintas. En este sentido, la educacion
decolonial es educacion elemental. Se trata de aprender a leer, escribir, calcular, pensar
y reflexionar. Se trata de aprender a leer el mundo y a escribir la propia biografia, como
senalaba ya Paulo Freire (1970/2002). Nada de esto es nuevo. Sin embargo, me parece
que la tarea actual de la ciencia de la educacion es volver a transmitir este sentido de la
educacién y la comprension de la educacion.

Por ultimo, me gustaria recordar que los motivos decoloniales tienen una influen-
cia significativa en la imagen que los europeos tienen de si mismos. Esto se puede ver
también en la cultura popular. Me refiero a los comics de «Astérix» y los galos de René
Goscinny y Albert Uderzo. Nos encanta identificarnos con la lucha de los «barbaros»
galos contra los romanos «civilizados». Aunque no cabe duda, que estos fuertes senti-
mientos que nos produce la identificacién con la resistencia decolonial de los «barba-
ros» son importantes, tampoco debemos olvidar que sin los romanos probablemente no
sabriamos nada de los galos ni podriamos leer los cémics. Por lo tanto, se puede decir
que la educaciéon siempre se mueve entre la civilizaciéon y la barbarie. No en vano, uno
de los libros de pedagogia moderna mas importantes (Sarmiento 1848/2005) lleva este
titulo: Civilizacion y barbarie.

8. Referencias

Acosta, F. (2023). La produccion y los usos de la Educacion Comparada en América
Latina. Una revision en dialogo con las lecturas decoloniales. Revista Espariola de
Educacion Comparada, 43, 51-70.

Adick, C. (2008). Vergleichende Erziehungswissenschaft. Eine Einfiihrung. Stuttgart:
Kohlhammer.

Allemann-Ghionda, C. (2004). Einfiihrung in die Vergleichende Erziehungswissenschaft.
Weinheim y Basel: Beltz.

Fichte, J. G. (1808/2008). Reden an die deutsche Nation. Hamburg: Felix Meiner.

Revista Esparfiola de Educacién Comparada. ISSN 2174-5382
nam. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 266
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959

Educacién indigena y decolonial: Perspectivas para la Educacién Comparada

Freire, P. (1970/2002). Pedagogia del primido. Buenos Aires: Siglo XXI Editores
Argentina.

Knobloch, Ph. (2022). On the concretization of decolonial options in education.
International Journal for the Historiography of education, 12(2), 172-175.

Kylli, R. (2019). Out of the “Pagan Darkness”: Christian Education in Finnish Lapland.
En O. Kortekangas, P. Keskitalo, J. Nyyssonen, A. Kotljarchuk, M. Paksuniemi y
D. Sjogren (Eds.), Sdmi Educational History in a Compara tive International
Perspective (pp. 27-45). Cham: Palgrave Macmillan.

Mattig, R. (2019). Wilhelm von Humboldt als Ethnograph. Bildungsforschung im
Zeitalter der Aufkldrung. Weinheim y Basel: Beltz Juventa.

Mignolo, W. D. (2012). Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne, Logik der
Kolonialitdt und Grammatik der Dekolonialitdt. Wien: Turia + Kant.

Naciones Unidas (1996). Actividades normativas: Evolucion de las normas relativas a
los derechos de los pueblos indigenas. https://documents.un.org/doc/undoc/gen/
£96/129/83/pdf/g9612983.pdf?token=jDMz2sKgMulZowyy6P&fe=true

Nyyssonen, J. (2019). Narratives of Sdmi School History in Finland: Assimilation and
Empowerment. En O. Kortekangas, P. Keskitalo, J. Nyyssonen, A. Kotljarchuk,
M. Paksuniemi y D. Sjogren (Eds.), Sami Educational History in a Compara tive
International Perspective (pp. 47—62). Cham: Palgrave Macmillan.

Olsen, T. A. (2019). Sami Issues in Norwegian Curricula: A Historical Overview. En
O. Kortekangas, P. Keskitalo, J. Nyyssonen, A. Kotljarchuk, M. Paksuniemi y
D. Sjogren (Eds.), Sami Educational History in a Compara tive International
Perspective (pp. 125-141). Cham: Palgrave Macmillan.

Paraskeva, J. M. (2022). Curriculum theorycide. Towards non-dervative curriculum
theory now! International Journal for the Historiography of education, 12(2),
158-161.

Quijano, A. (2016). Kolonialitdt der Macht, Eurozentrismus und Lateinamerika. Wien:
Turia + Kant.

Sarmiento, D. F. (1848/2005). Facundo o Civilizacién y barbarie. Buenos Aires: Centro
Editor de Cultura.

Schneider, F. (1947). Triebkrdfte der Pddagogik der Volker. Eine Einfithrung in die
Vergleichende Erziehungswissenschaft. Salzburg: Otto Miiller.

UNESCO (2015). Educaciéon parala ciudadania mundial. Temasy objetivos de aprendizaje.
UNESCO: Paris.  https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000233876/
PDF/233876spa.pdf.multi

Waterkamp, D. (2006). Vergleichende Erziehungswissenschaft. Ein Lehrbuch. Miinster:
Waxmann.

Revista Espanola de Educaciéon Comparada. ISSN 2174-5382
nim. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 267
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959
https://documents.un.org/doc/undoc/gen/g96/129/83/pdf/g9612983.pdf?token=jDMz2sK9MulZowyy6P&fe=true
https://documents.un.org/doc/undoc/gen/g96/129/83/pdf/g9612983.pdf?token=jDMz2sK9MulZowyy6P&fe=true
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000233876/PDF/233876spa.pdf.multi
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000233876/PDF/233876spa.pdf.multi

Phillip D. Th. Knobloch

Waterkamp, D. (2012). Pddagogische Charakteristik der Schulwesen in zehn Nationen.
Dresdner Vorlesungen 2012. Dresde: TUDpress.

Wintersteiner, W. (2022). Kritisch-dialogischer Kosmopolitismus. Fundament
einer postkolonial orientierten Global Citizenship Education. En P. D. T.
Knobloch y J. Drerup (Eds.), Bildung in postkolonialen Konstellationen.
Erziehungswissenschaftliche Analysen und pddagogische Perspektiven. (pp.
23—-45). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.14361/9783839456699-002

Wintersteiner, W., Grobbauer, H., Diendorfer, G. y Reitmair-Juarez, S. (2015). Global
Citizenship Education. Citizenship Education for Globalizing Societies. Klagenfurt,
Salzburg, Vienna: Austrian Commission for UNESCO. https://www.unesco.at/
fileadmin/Redaktion/Publikationen/Publikations-Dokumente/2014_GCED_
Poltische_Bidlung_fuer_die_Weltgesellschaft en.pdf

Revista Espanola de Educacion Comparada. ISSN 2174-5382
nam. 46 (enero - junio 2025), pp. 248-268 268
doi:10.5944/reec.46.2025.41959


http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41959
https://doi.org/10.14361/9783839456699-002
https://www.unesco.at/fileadmin/Redaktion/Publikationen/Publikations-Dokumente/2014_GCED_Poltische_Bidlung_fuer_die_Weltgesellschaft_en.pdf
https://www.unesco.at/fileadmin/Redaktion/Publikationen/Publikations-Dokumente/2014_GCED_Poltische_Bidlung_fuer_die_Weltgesellschaft_en.pdf
https://www.unesco.at/fileadmin/Redaktion/Publikationen/Publikations-Dokumente/2014_GCED_Poltische_Bidlung_fuer_die_Weltgesellschaft_en.pdf

