
Revista Española de Educación Comparada | núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140
ISSN 2174-5382

MONOGRÁFICO / MONOGRAPHIC

Recibido: 21 de junio de 2024
Aceptado: 28 de septiembre de 2024

doi: 10.5944/reec.46.2025.41714

*Josu Ahedo. Universidad Internacional de La Rioja. La Rioja. Datos de contacto: josu.ahedo@unir.net 
orcid: https://orcid.org/0000-0002-2480-5423 
**Miguel Rumayor. Centro de Educación en Valores y Virtudes. Universidad Francisco Vitoria. Madrid. 
Datos de contacto: mrumayor@ufv.es Orcid: https://orcid.org/0000-0002-0450-4842
***Elda Millán-Ghisleri. Universidad Villanueva, Madrid. Datos de contacto: emillan@villanueva.edu 
Orcid: https://orcid.org/0000-0001-7933-6508 
†Nota: Este artículo se erige en los trabajos del grupo de investigación «El quehacer educativo como acción» 
(EDUCACCCION) de la Universidad Internacional de La Rioja. Ha sido financiado por el proyecto «La 
contribución del propósito -sentido de la vida- en el desarrollo de la virtud de la prudencia en universitarios» 
(2023-2025).

7
Comparación epistemológica entre el qué 

y el quién en el desarrollo de virtudes†

Epistemological comparison between the what 
and the who in virtue development

	 Josu Ahedo*
           Miguel Rumayor**

            Elda Millán-Ghisleri***

http://dx.doi.org/10.5944/reec.29.2017.17238
http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714


127
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

 núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140
doi:10.5944/reec.46.2025.41714

Comparación epistemológica entre el qué y el quién en el desarrollo de virtudes

Resumen

INTRODUCCIÓN: en el presente artículo se aborda la diferencia que existe entre el qué 
y el quién a la hora de educar en virtudes: cómo el ser personal no se desarrolla tanto 
por medio de habilidades, competencias o capacidades, si no por una transformación de 
su intimidad personal. En el escrito se plantea la relación educativa como un encuentro 
personal en una dinámica de mutua donación y de aceptación plena. OBJETIVO: expli-
car los cinco pasos necesarios para la aceptación plena entre el educador y el educando. 
Primero, aceptar que la persona es un quién que debe perfeccionar su naturaleza recibida 
-el qué-. Segundo, aceptar que existe una relación entre el quién y el qué. Tercero, acep-
tar que cada quién tiene la tarea personal de perfeccionar su naturaleza. Cuarto, aceptar 
que ese perfeccionamiento radica en adquirir las virtudes mediante su ejercicio. Quinto, 
aceptar que las virtudes adquiridas tienen su fundamento último en la donación a los 
demás. MÉTODO: el trabajo tiene un enfoque teórico comparativo del concepto qué y 
quién desde la perspectiva del filósofo Leonardo Polo. DISCUSIÓN Y RESULTADOS: se 
abordan los beneficios de los cinco pasos anteriores y algunos de los errores más comu-
nes en la formación del quién personal, entre otros, dar prioridad a lo cuantitativo frente 
a lo cualitativo y apreciar en la persona más el desarrollo de sus propias capacidades 
que la donación personal a los demás. CONCLUSIÓN: el educando se asoma a su propia 
intimidad y debe descubrir la gratuidad de lo recibido y, como consecuencia, el encargo 
de perfeccionarlo. Toda vida bien articulada es agradecida frente al don recibido y tiene, 
a su vez, un carácter de misión y cumplimiento que trasciende al propio yo.

Palabras clave: educación comparada; relación alumno-maestro; carácter; educación 
moral; teorías de la educación

Abstract

INTRODUCTION: this article addresses the difference between the what and the who 
when it comes to educating in virtues: how the personal being is not so much developed by 
means of skills, competencies, or abilities, but by a transformation of his or her personal 
intimacy. In this paper, the educational relationship is presented as a personal encounter 
in a dynamic of mutual donation and full acceptance. OBJECTIVE: to explain the five 
steps necessary for full acceptance between the educator and the learner. First, to accept 
that the person is a who that must perfect his or her received nature -the what-. Second, 
to accept that there is a relationship between the who and the what. Third, to accept that 
each person has the personal task of perfecting his or her nature. Fourth, to accept that 
this perfection rests in acquiring the virtues through their exercise. Fifth, to accept that 
the acquired virtues have their ultimate foundation in the donation to others. METHOD: 
the work has a comparative theoretical approach to the concept of what and who from 
the perspective of the philosopher Leonardo Polo. DISCUSSION AND RESULTS: the 
analysis of benefits of the five previous steps and some of the most common mistakes in 
the formation of the personal who among others, prioritizing the quantitative over the 
qualitative and appreciating in the person more the development of his own capacities 
than the personal donation to others. CONCLUSION: the learner investigates his own 
intimacy and must discover the gratuitousness of what he has received and, therefore, 
the task of perfecting it. Every well-articulated life is grateful for the gift received and 
has, in turn, a character of mission and fulfillment that transcends the self.

Keywords: comparative education; student-teacher relationship; personality; moral 
education; educational theories

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714


128

Josu Ahedo; Miguel Rumayor; Elda Millán-Ghisleri

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140

doi:10.5944/reec.46.2025.41714

1. Introducción
El perfeccionamiento del modelo tradicional docente, necesidad que ha sido expuesta 
por algunos autores (Vaillant, 2024), requiere atender a la distinción apuntada entre el 
quién y el qué. Se pretende analizar conceptualmente el significado de cada uno de ellos, 
para entender en qué medida la comprensión de esta diferencia implica un modo nove-
doso de educar que puede ayudar a superar el modelo tradicional de formación docente, 
variable relevante en el análisis de la educación comparada. La metodología que se ha 
empleado a lo largo del artículo es de carácter teórico comparativo.

En este artículo, se ofrece un referente basado en la fundamentación antropológica 
y filosófica del educando. A este respecto, lo que nosotros señalamos de la distinción 
entre el quién y el qué se relaciona con la idea de «identidad educada» (Cowen, 2023, p. 
9), con el objetivo de ofrecer un enfoque moral que amplíe el alcance de la ciencia de la 
educación comparada de los modelos educativos actuales. En este sentido, subrayamos 
la pertinencia de una perspectiva también antropológica como cuestión a tener en cuenta 
como parte del objeto de la educación comparada. 

La reflexión sobre el quién y el qué, en términos ontológicos referidos a la persona 
humana, está presente en la esencia misma del pensamiento existencialista que lidera-
ron pensadores como Jean Paul Sartre (2016) y literatos como Albert Camus (2012), el 
cual tuvo su apogeo cultural en los movimientos de mayo del sesenta y ocho, con tanta 
influencia en la pedagogía de nuestros días. Por otra parte, la reflexión sobre el quién 
también está presente en filósofos personalistas como Maritain (1948), Ricoeur (2006) y 
Levinas (1961). El ser humano, de acuerdo con Sartre (2004), es «una pasión inútil» (p. 
638), por eso la educación se acota a una suma de acciones accidentales con vistas a per-
trechar una existencia que se alarga en el tiempo sin finalidad alguna. Según este autor, 
negador de la metafísica, carecemos de esencia y solo tenemos existencia, por tanto, la 
identidad del individuo radica en su total autonomía. 

Para los personalistas, bebiendo de la metafísica de Aristóteles (2003) y de la teo-
logía moral de Tomás de Aquino (1955), existe una naturaleza humana que descansa 
en la esencia y que puede ser intencionalmente perfeccionada por medio de acciones. 
Para estos autores, como Pieper (1965), defensores de la humanización del ser humano 
por medio del desarrollo de virtudes, no ha quedado suficientemente explicada la pro-
fundidad de la trasformación personal que se lleva a cabo con el verdadero crecimiento 
humano. Al respecto, autores como Harrison et al. (2022) han señalado el vacío en la 
literatura científica sobre cómo educar en virtudes en el momento actual. Por eso, es 
necesario aclarar cómo la virtud se constituye en perfectiva del ser humano, la cual se 
adquiere a través de un acto previo de asentimiento moral para reconocer el bien que se 
ha de realizar y de la repetición de actos buenos. En este sentido, el crecimiento personal 
que se puede conseguir por medio del desarrollo de las virtudes es efectivo en la medida 
en que incide profundamente en la intimidad personal, en el acto de ser, según explica 
Leonardo Polo (2016), como será desarrollado en este artículo.

La diferencia entre el algo y el alguien (Spaemann, 2000) hunde sus raíces en la dis-
tinción radical entre el acto de ser y la esencia apuntada por Tomás de Aquino que implica 
una necesaria relación entre ambas entidades (Forment, 2015). En este escrito se expli-
cará el sentido especial de esa relación, así como también se realizará una breve revisión 
a la propuesta del profesor Leonardo Polo (2016), recogida en su antropología trascen-
dental. Se ha acudido a lo que este autor ha señalado al respecto porque profundiza en la 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714


129
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

 núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140
doi:10.5944/reec.46.2025.41714

Comparación epistemológica entre el qué y el quién en el desarrollo de virtudes

distinción radical apuntada por Tomás de Aquino, que es el fundamento de la diferencia 
entre el quién y el qué. Por lo tanto, el objetivo es profundizar en la realidad ontológica 
que permite diferenciar el acto de ser personal, el quién, de la esencia humana, de aque-
llo que somos y que denominamos qué; principalmente, porque cada una de estas rea-
lidades ontológicas diferentes precisan que llevemos a cabo una educación diferente. Se 
trata de subrayar la necesidad de atender la educación del quién, del acto de ser personal, 
que es de orden trascendental (Polo, 2016). De esta manera, se ofrece un sentido íntegro 
a toda la acción educativa y una base estable en el desarrollo de virtudes, sin reducirla 
a objetivos insuficientes, anclados exclusivamente en el perfeccionamiento de la natu-
raleza como son la adquisición de habilidades y capacidades (Fresneda y Moros, 2021). 

De lo contrario, existe la posibilidad de hablar de hábitos que se consolidan en vir-
tudes, pero sin dar un sentido integral a ese perfeccionamiento de la naturaleza que es 
adquirido y, por consiguiente, surge la amenaza de caer en el individualismo que critica 
con dureza Foucault (1977). Por ello, las preguntas educativas radicales por antonomasia 
que se derivan de este planteamiento serían: ¿para qué quiero adquirir hábitos buenos 
que perfeccionen las dos potencias superiores en el ser humano -inteligencia y volun-
tad-? O también, ¿cuál es el sentido de perfeccionar estas potencias? 

Aristóteles (1985) señala que las virtudes cardinales prudencia, justicia, fortaleza 
y templanza estructuran el para qué del actuar humano en relación con la felicidad y 
responden a la pregunta sobre qué hacer en cada momento. Sin embargo, aunque tales 
virtudes nos dan, por ejemplo, la habilidad de conocer las propias emociones que se 
ha conseguido gracias al desarrollo de la llamada «inteligencia emocional» (Goleman, 
1996), no sirven para que el educando se plantee quién es y piense acerca de aquello que 
le mejora como persona, así como tampoco para que reflexione sobre su relación con los 
demás. Por ello, hay que subrayar que es una precondición del acto educativo que el edu-
cador busque inequívocamente el bien moral del que quiere educar (García-Amilburu y 
García, 2016). Al respecto, recientemente, Fernández-Espinosa y López-González (2023) 
han destacado el papel fundamental del liderazgo docente en la educación del carácter de 
los educandos. Por su parte, Vaccarezza (2020) ha señalado la relevancia del ejemplo del 
educador como modelo de aprendizaje de la virtud. 

Por otra parte, hay quien cree, de manera errónea, que lo que sirve para avanzar en el 
desarrollo de una virtud radica exclusivamente en la repetición de actos y que estos en sí 
mismos permiten elegir el objeto al que una virtud se dirige. Pensar así supone no estable-
cer ninguna diferencia esencial entre virtudes y costumbres (Sellés, 1997). Se olvida que lo 
más importante no estriba solo en repetir actos, sino en la trasformación de la persona que 
se lleva a cabo con la interiorización de un determinado bien moral al adquirir la virtud, lo 
que incide sobre el quién personal del educando (Orón-Semper 2018). 

En definitiva, repetir actos implica desarrollar la habilidad fáctica para resolver los 
problemas útiles de la vida humana, aunque adquirir la virtud supone más que eso. Sin 
embargo, esto no asegura la capacidad de abordar los grandes interrogantes a los que se 
enfrentará a lo largo de la vida todo educando como son el amor, el dolor o la propia muerte. 
Por lo tanto, si no se forma el quién se desdibuja el orden trascendental de la persona.

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714


130

Josu Ahedo; Miguel Rumayor; Elda Millán-Ghisleri

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140

doi:10.5944/reec.46.2025.41714

2. La completa aceptación personal mutua para 
fundar el acto educativo
El tipo de relación educativa que existe entre el educador y el educando es fundamen-
tal para comprender en profundidad qué es educar (Pérez-Guerrero, 2022). Por ello, se 
requiere una condición previa que es la mutua y propia aceptación personal de ambos 
para que se lleve a cabo un verdadero encuentro personal. Si tal aceptación no se da, de 
modo íntegro, entonces no se puede establecer una ayuda entre ellos a nivel personal ni 
procurar que se convierta en un crecimiento esencial que perfeccione a la persona. Por 
eso, la diferenciación entre educar el qué y el quién es sustancial y radica en gran parte 
en la intencionalidad del educador y en la apertura del educando a tal intencionalidad. 

En este sentido, pedagógicamente no se trata de plantear un cambio de activida-
des o de la invención de otras distintas, como se ha pretendido llevar a cabo por medio 
de las nuevas tecnologías en las aulas, sino de incidir en la interacción educativa que 
busca el encuentro personal, como señalan Ibáñez-Ayuso et al. (2022) y Orón-Semper y 
Lizasoain-Iriso (2022). Tal y como propone Novoa (2023), se podría llevar a cabo tam-
bién mediante la producción un espacio público político que lleve a reconstruir lo común 
en el acto educativo. 

De este modo, la amistad entre educador y educando, basada en el crecimiento 
mutuo de las virtudes, parece un camino interesante a recorrer. Sin embargo, compartir 
virtudes no conlleva siempre el genuino encuentro personal; solo lo será cuando esté 
mediado por la donación y aceptación mutuas. Por eso, según Polo (2006), la educación 
es una ayuda que supone un doble acto educativo. Primero, el educador da al educando 
como un don lo que necesita para crecer y, segundo, el educando acepta ese algo que le 
es dado gratuitamente. Ambos actos, dar y aceptar, solo son posibles si el educador y el 
educando se han aceptado previamente como personas. 

En cuanto a la aceptación personal, esta puede ser íntegra o parcial. A primera vista 
se aprecia que en la dinámica formativa es el educando quien realiza un cambio superior, 
aunque el educador también se trasforma. Pero como decíamos, solo es íntegra cuando la 
aceptación es doble: primero, cada uno se acepta como un quién y acepta al otro como tal 
y, segundo, acepta su ayuda. Por otro lado, esta aceptación es parcial cuando solamente 
se queda en aceptar las cualidades o características con las que cada uno nace y que ha 
desarrollado poco a poco a lo largo de la vida. Es cierto que, aunque alguno de los dos no 
se aceptase a sí mismo, se puede iniciar la acción educativa. Esto es, se podría dar algo a 
otro y se podría aceptar lo dado, pero no sería una acción netamente perfectiva del quién 
de cada uno. En relación con esto, hablaríamos de una ayuda instrumental o medial, tan 
frecuentemente confundida con lo formativo. 

Aplicando la antropología trascendental de Polo (2016) a la acción educativa, se pue-
den señalar cinco pasos que suponen una aceptación personal plena. Primero, conviene 
considerar que somos un quién que dispone de una naturaleza humana con la que se 
nace y que debe perfeccionarse. Segundo, aceptar que tenemos una naturaleza y que 
existe una relación entre el quién y el qué. Tercero, es preciso afirmar que el quién de 
cada uno tiene una tarea propia en relación con esa naturaleza recibida que puede ser 
perfeccionada o empeorada. Cuarto, comprender que el crecimiento adquirido implica el 
perfeccionamiento de la naturaleza recibida. Quinto, asumir que ese perfeccionamiento 
tiene que ser donado, es decir, dado a otras personas. Estas son las cinco fases para 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714


131
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

 núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140
doi:10.5944/reec.46.2025.41714

Comparación epistemológica entre el qué y el quién en el desarrollo de virtudes

una aceptación personal íntegra y quedarse varado en alguna de ellas demuestra que 
la relación entre el quién y el qué no es del todo completa. Si la aceptación personal es 
una condición previa para que el educando acepte la ayuda del educador en relación con 
su crecimiento de la intimidad personal, entonces es acertado afirmar que el principal 
aprendizaje que debe enseñar todo educador es ayudar a que cada educando sea capaz de 
lograr su propia aceptación personal íntegra según las cinco fases señaladas. 

A este respecto, es posible resaltar varias dificultades. La primera es que el educador 
no se acepte personalmente a sí mismo, aunque sí acepte al educando. En este caso es 
posible una ayuda, pero el educador no va a ayudar al educando en la cuarta y quinta fase, 
y no le podrá ayudar a darse a los demás. Segundo, que el educador se acepte a sí mismo, 
pero sin que el educando lo haga. De este modo, la ayuda que el educando aceptaría del 
educador sería parcial, estaría relacionada con el perfeccionamiento de su naturaleza, 
pero no con el del ser personal. Tercero, que ambos se hayan aceptado personalmente. 
En este caso, lo normal es que el educando acepte también la ayuda, aunque podría darse 
la posibilidad de que no la aceptara. En este caso la mutua aceptación íntegra es el mejor 
modo para el crecimiento del quién y del qué de ambos. 

Por lo tanto, en el caso de que no se haya producido una aceptación íntegra de ambos, 
sí se pueden enseñar y aprender conocimientos, competencias o virtudes, aunque este 
aprendizaje sería incompleto al estar desligado del fin último del ser humano. Esto 
supondría perfeccionar el qué, pero no el quién personal. En referencia a esto es preciso 
advertir que cuándo nos preguntamos por qué un estudiante suspende o no quiere estu-
diar o le falta interés y motivación se debe a factores externos, pero a veces ese no es el 
motivo, ya que podría existir un problema más profundo de falta de aceptación personal. 

También está el peligro de que el docente no se acepte a sí mismo como persona, lo 
que implicaría que no podría enseñar al estudiante a aceptarse. Además, sería un sín-
toma de falta de una auténtica vocación de educador. Unido a lo anterior, la relación 
educativa no sería entre dos quiénes porque se quedaría en el nivel de la esencia humana 
y no en el del acto de ser personal, generando relaciones superficiales entre ambos. Junto 
a ello su carácter quedaría perjudicado, ya que el educador no podría enseñar al edu-
cando a tener amigos con relaciones personales íntimas, puesto que no serían amistades 
perfectas porque no buscan el bien del otro. Tal y como describe Aristóteles (1985), este 
tipo de relaciones que no entrañan una mejora del carácter o el desarrollo de virtudes, se 
quedarían en amistades secundarias. Por eso, difícilmente podría ayudar al educando a 
alcanzar una felicidad plena porque no sería capaz de comprender que esta consiste en 
donar y darse al otro (Altarejos, 1986). 

En esta línea, recientemente Curren (2023) ha señalado la relevancia de la educación 
del carácter para establecer relaciones de amistad virtuosa y lograr una vida floreciente. 
Por su parte, Dennis et al. (2019) han destacado que el compromiso compartido que se 
da cuando se fomenta el trabajo en equipo propicia vidas florecientes en los educandos. 
También ha apuntado Hart (2022), como uno de los ejes fundamentales de la educación 
del carácter, el aprender a vivir bien con los demás.

Por último, se puede reflexionar sobre cuáles son las consecuencias de una aceptación 
parcial y no íntegra del educando. La primera es que el educando no aceptará al educa-
dor y no confiaría en él. En segundo término, podría suceder que no aceptara su ayuda. 
También podría ser que no fuera capaz de diferenciar cuándo una ayuda educativa le 
reporta un beneficio para perfeccionar la naturaleza y cuándo esta ayudaría a mejorar al 
acto de ser personal, lo cual supondría una desorientación personal que requeriría saber 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714


132

Josu Ahedo; Miguel Rumayor; Elda Millán-Ghisleri

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140

doi:10.5944/reec.46.2025.41714

por qué está aquí y para qué está aquí (Polo, 2006). Además, el educando, al no haberse 
preguntado nunca sobre quién es él y quiénes son los que le rodean, conlleva que no 
pueda convertirse en protagonista de su propia vida y establecer relaciones personales. 
Como consecuencia, aunque esté capacitado para hacer cosas, sin embargo, podría tener 
dificultades para entregarse personalmente a los demás. 

3. Amor y amistad: la relación entre el quién y el 
qué en la relación educativa
Como se está explicando, la relación establecida entre dos quienes, entre el acto de ser 
personal del docente y el del educando, es clave para ayudar a crecer al educando y no 
quedarnos en una mera enseñanza de conocimientos, habilidades o valores. La clave está 
en entender cómo debe ser esa relación y su fundamento. Podemos decir que se trata 
de una relación de donación. Un tipo de amor, diferente y superior al sentimental, tan 
extendido hoy en la educación (Pérez-Guerrero, 2022). El amor que se da en la relación 
interpersonal educativa se fundamenta en la búsqueda del bien, es decir, en ayudar al 
educando a su desarrollo personal.

Es frecuente preguntarse si el educador debe ser amigo del educando y si esa amis-
tad le facilita la ayuda para mejorar como persona. Como se explicará a continuación, 
la respuesta es que la relación educador-educando tiene mucho de amistad en sentido 
aristotélico. Aristóteles (1985) dedicó dos libros de la Ética a Nicómaco a la amistad y la 
considera una virtud. En atención a las tres clases de amistad que propone Aristóteles, 
subrayamos que ni la de utilidad ni la que se da por placer son válidas en la relación 
educativa, puesto que son accidentales. Por eso, esta amistad entre educador y educando 
debería tender a que ambos se deseen benevolencia -primera condición de la amistad 
aristotélica- y que compartan bienes -segunda-, pero sobre todo a que mutuamente 
busquen el bien que perfecciona su carácter. En este sentido, es pertinente preguntarse 
si la relación educador-educando supone una auténtica relación interpersonal. Para que 
una relación sea considerada como tal, es necesario que el fundamento de la reciprocidad 
sea buscar el bien del amigo, promoviendo el desarrollo de sus capacidades y redundando 
en un optimizarse como persona, como señala Polo (2016). Si no existe esta reciprocidad 
en la búsqueda del bien para el otro, no es posible entender esa relación educativa como 
un encuentro de intimidades, quedándose en una mera relación de conveniencia que 
puede ser útil o placentera. Este punto de vista entraña una auténtica transformación en 
el docente, ya que supone la superación de la mera transmisión de conocimientos o de 
servir de guía al educando en su aprendizaje. Se trata de ir más allá, ayudando a que sepa 
qué aprender, cómo aprender y para qué aprender (Whitmire, 2018). 

En la relación entre el educador y el educando no se elige un qué, sino que se acoge a 
un quién. Por eso, los medios se convierten en secundarios y solamente dirigen la acción 
educativa en la medida en que se ha dado esa elección. Cuando no sucede de esta forma, 
la educación se reduce a una mera ordenación instrumental de medios y se cae en la 
medición utilitarista. Elegir un quién significa optar amorosamente por un tú único e 
insustituible. Por eso, si la persona no se eleva a un amar interpersonal corre el riesgo de 
perder de vista la finalidad última de la acción humana, que no consiste solamente en la 
intencionalidad moral, sino en el amar de la caridad (Rohnheimer, 2000). 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714


133
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

 núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140
doi:10.5944/reec.46.2025.41714

Comparación epistemológica entre el qué y el quién en el desarrollo de virtudes

En atención a lo apuntado, parece que la relación entre el docente y el discente no 
puede ser una mera relación social y todo buen educador se debe plantear su trabajo 
como una auténtica vocación de entrega amorosa. El encuentro entre personas implica 
varias acciones: primero, respeto al otro, ya que es un quién que es preciso aceptar como 
tal; segundo, aprender a mirarlo como un quién, como un fin y no como un medio; tercero, 
aprender a escucharle y aceptar su particular capacidad de mejorar su naturaleza. 

En relación con el qué, el educador puede ayudar al educando a conocerse mejor, a 
que acepte sus cualidades, tal y como son, buenas o malas, ayudarle a perfeccionarse y a 
que adquiera hábitos para mejorar la naturaleza recibida. Respecto al quién, el educador 
puede ayudar al educando a que acepte que es un quién y que tiene una naturaleza per-
fectible. También a aprender a relacionarse con otros quiénes y amarlos como un quién. 
Además, a ser capaz de disponer de los hábitos, es decir, aprender cuándo conviene obrar 
el bien y por qué. Y, por último, que las perfecciones adquiridas son capacidades que le 
facilitan dar más a los demás y así mejorar como persona. 

Por lo tanto, la relación entre el docente y el discente conviene que sea un encuentro 
personal. La acción educativa es una praxis que puede perfeccionar tanto al que la lleva 
a cabo como al que la recibe. Son acciones que tienen reflejo inmanente en el que las 
realiza y trascendente en la vida de la persona sobre la que se actúa. Además, proyectan 
a los demás el honor asociado a toda acción verdaderamente virtuosa. 

Es un gran problema en la práctica educativa cuando, como educadores, únicamente 
nos preocupamos de que el educando haga cosas. Es preciso que además reflexione sobre 
si quiere hacerlas o por qué quiere hacerlas y cómo va a mejorar su persona al realizarlas 
y si llevarlas a cabo contribuye, realmente, a ser más feliz haciendo al mismo tiempo feliz 
a los demás. Conviene pues, educar ayudando a pensar si el conocimiento adquirido va 
a hacernos mejores personas o si no, nos convierte en unos meros eruditos inmaduros. 

4. ¿Cómo superar la educación actual centrada 
en la educación del qué?
Como explica Polo (2016), las relaciones entre los seres humanos pueden ser dobles: en 
el orden esencial y en el del acto del ser personal, como vemos, en relación con el qué y 
con el quién, respectivamente. Así, es preciso reflexionar y formar a los educandos en la 
diferencia entre relaciones sociales e interpersonales, ya que las primeras se quedan en 
lo superficial porque no requieren necesariamente la búsqueda del bien del otro. Algunos 
ejemplos de estas relaciones sociales son las que existen entre los compañeros de clase, 
los de un equipo de fútbol, los colegas del trabajo, las relaciones comerciales, etc. ¿Cuáles 
son las características de este tipo de relaciones? Son de utilidad o de conveniencia y en 
algunos casos de placer: relaciones no necesariamente éticas porque, aunque exista un 
cierto intercambio de favores, no queda asegurada la búsqueda del bien personal del 
otro. Sin embargo, las interpersonales son íntimas, ya que implican la mejora personal 
de ambos quiénes.

Además, las relaciones interpersonales son éticas, ya que han de buscar el bien del 
otro, desde el doble punto de vista esencial o personal. No son meros encuentros egoís-
tas y en ellas se reconoce la dignidad personal de quienes las viven. Gracias a ese tipo 
de relaciones, la persona desarrolla su libertad plenamente y no solo como un proyecto 
individual, sino en coexistencia con los demás, como afirma Polo (2016). En este sentido, 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714


134

Josu Ahedo; Miguel Rumayor; Elda Millán-Ghisleri

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140

doi:10.5944/reec.46.2025.41714

el nexo de las relaciones sociales es la convivencia, mientras que en las interpersonales 
es la coexistencia, que supone un encuentro en el nivel del acto de ser personal, es decir, 
son dos intimidades que se entregan y se donan recíprocamente. 

Por eso, educar solamente el qué, soslayando el quién, supone ignorar que el acto de 
ser personal nos dispone a la entrega de aquello que más verdaderamente somos. En este 
sentido, una educación centrada en el qué da primacía a lo cuantitativo, mientras que 
educar el quién prioriza lo cualitativo. Por eso, centrarse en una enseñanza cuantitativa, 
reduce las perfecciones adquiridas a la medición de elementos observables cuantificando 
qué y cuánto se ha adquirido. No obstante, es pertinente afirmar que lo realmente rele-
vante es preguntarse para qué adquirirlas y cómo esa adquisición afecta a la persona, al 
quién que somos. 

El análisis de la educación comparada habitualmente se ha centrado en la evaluación 
de los resultados de los estudiantes a nivel cuantitativo como sucede con el informe PISA 
para obtener una práctica de gobierno, a veces no con el éxito deseado, como ha ocurrido 
en América Latina (Ruiz y Acosta, 2017). Al respecto, cabe señalar la intención de evaluar 
de un modo cualitativo, por ejemplo, con preguntas abiertas, creyendo que esto sería una 
evaluación de carácter cualitativo. Sin embargo, no es un problema de método, sino de 
objeto de la evaluación, qué es lo que se quiere evaluar y por qué. Este tipo de evalua-
ción tendría como objetivo la adquisición de capacidades, pero no en si el quién que las 
adquiere sabe si las tiene o si conoce cómo se deben usar de un modo profundamente 
ético. Por otra parte, conviene saber en qué medida pueden ser adquiridas y también 
conocer que se posee la capacidad de actuar según ellas. Además, evaluar de modo cuan-
titativo se centra en los resultados obtenidos, pero no en el proceso, soslayando cómo el 
quién utiliza las capacidades. Esto se aprecia a veces en el mundo de los recursos huma-
nos, en la promoción y la formación de las capacidades que tiene el candidato que opta a 
un puesto de trabajo. De manera similar en la acreditación de los funcionarios universi-
tarios prima la meritocracia, tal y como ocurre en las mejores universidades del mundo 
(Deresiewicz, 2019). Sin embargo, la educación bajo la perspectiva del crecimiento del 
quién se manifiesta en la valoración de aspectos como la capacidad de crear un clima 
positivo de trabajo, desarrollar la competencia de trabajo cooperativo o la capacidad de 
liderar equipos. Todas ellas están más relacionadas con el quién que con el qué. 

Educar solamente el qué implica dar primacía a lo adquirido a nivel de los hábitos, 
es decir, de la esencia, sin comprender cómo eso mejora a la persona. Por ello es el quién 
personal el responsable de dar sentido a cada acción, el encargado de alcanzar el fin de 
la acción no solamente a nivel operativo, sino el más personal, el último, el que está en 
estrecha relación con el quién: la felicidad. Al respecto, en los últimos años se ha hablado 
mucho de florecimiento humano o flourishing como el fin de la educación del carácter 
(Kristjánsson, 2021; Carr, 2021). Sin embargo, Bernal y Naval (2023) indican que la 
educación del carácter no es suficiente para el logro de tal florecimiento.

Asimismo, se puede dar una confusión entre mejorar capacidades y adquirir hábitos. 
La adquisición de competencias y habilidades tiene como fin perfeccionar la naturaleza, 
mejorando las facultades con las que nacemos. Sin embargo, este perfeccionamiento no 
es necesariamente una mejora de la persona y se puede correr el riesgo de reducirlo a un 
proceso autorreferencial (Orón-Semper, 2023), ya que la persona mejora solo cuando 
es capaz de conocer que ha adquirido esas capacidades y sabe que dispone de ellas para 
darlas a otra persona. 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714


135
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

 núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140
doi:10.5944/reec.46.2025.41714

Comparación epistemológica entre el qué y el quién en el desarrollo de virtudes

Otro gran riesgo educativo es que podemos olvidar enseñar cómo integrar la vida 
emocional en la vida personal del que se forma, esto es, que exista una desconexión entre 
el qué y el quién. El perfeccionamiento del qué implica estabilidad afectiva y, como decía 
Aristóteles (1985), un control amistoso de las propias pasiones, ya que sin él es muy 
difícil querer el bien y tender a él de modo natural. El desorden emocional de algunas 
personas implica la dificultad para buscar el bien y elegirlo. Es el quién el responsable 
de integrar los afectos. Para ello se requiere conocer cuál es la emoción sentida, cuál es 
el estado de ánimo y cuál es la tendencia al bien. Al respecto, es interesante el estudio de 
Vaccarezza y Niccoli (2019) quienes señalan el papel de las emociones negativas como 
elemento enriquecedor del progreso moral. 

Tal vez la principal y peor consecuencia de lo expuesto es la falta de sentido último 
de la vida, el sentido de destinación (Polo, 2006), tarea principal del ser personal. Polo 
(2006) afirma que hay que destinar el perfeccionamiento de la naturaleza a través de 
los hábitos adquiridos, entregándoselo a los demás. La falta de este sentido puede ser 
consecuencia de una educación individualista y extremadamente centrada en lo técnico 
y cuantitativo. No obstante, en la actualidad, se considera que el éxito personal, en cierta 
medida, depende de lo que se consigue, puesto que se piensa que los logros se refieren a 
aquello que nos permite vivir felizmente y con sentido. Sin embargo, esta clase de éxito 
es insuficiente para una vida plena. A nivel educativo, proponemos la pertinencia de una 
educación más centrada en el quién, lo que ayudaría a cada educando a dar sentido a su 
vida y a afrontar los fracasos de un modo trascendente. 

A lo largo de este apartado se han resaltado las dificultades que comporta una edu-
cación supuestamente centrada en mejorar aquello que somos sin dar sentido al per-
feccionamiento adquirido, lo cual implica una necesaria conexión con el quién. Se ha 
subrayado que una educación del qué, sin el quién, es insuficiente para la mejora de la 
persona y el desarrollo de la sociedad. Las consecuencias negativas señaladas conllevan 
la urgencia de un giro en la educación que no debería soslayar la educación del quién, sin 
olvidar la actividad principal de este que no es otra cosa que la de dar y darse a los demás, 
lo que Polo (2016) ha denominado el amar personal. 

5. Conclusiones. Algunas sugerencias para 
mejorar la educación personal
A modo de conclusión, Schriewer (2019) señala la necesidad de realizar un análisis de 
causalidad completa en la ciencia de la educación comparada que, desde nuestro punto 
de vista, requiera un sólido fundamento ontológico, debido a que muchas veces los efec-
tos analizados para explicar las diferencias entre los distintos modelos educativos no 
tienen relación directa con la causa que los produce. En este sentido, destacamos que 
una posible causa relevante que puede arrojar luz para explicar esas diferencias es no 
haber abordado la distinción entre el quién y el qué. 

Como se ha expuesto, la clave es mejorar la formación docente para que la relación 
con el educando no sea solamente para perfeccionar el qué sino también el quién. En 
esto descansa el fundamento de la formación de una auténtica educación personal. En 
efecto, esta distinción entre el quién y el qué es de una enorme relevancia teórica, aunque 
también tiene claras consecuencias educativas prácticas. 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714


136

Josu Ahedo; Miguel Rumayor; Elda Millán-Ghisleri

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140

doi:10.5944/reec.46.2025.41714

La primera de ellas sería la orientación de toda la formación docente hacia una ver-
dadera educación integral de los educandos y no solo al aprendizaje de ciertos aspectos, 
por ejemplo, conocimientos a mejorar o metodologías a aplicar en las aulas. Cuando el 
educador tiene claro que la formación se dirige no hacia qué cosas aprender, sino al desa-
rrollo de un quién personal, lo que tiene más valor que la simple actividad que se realiza. 
Por eso la tarea docente debería centrarse, como fin último, en fomentar el crecimiento 
de la capacidad de amar personalmente, además de la educación de los sentimientos. 
Otro aspecto sería conocer y amar la verdad y hacerla propia transcendiendo la transmi-
sión de contenidos teóricos como mera información. Por último, no debe olvidarse una 
educación de la libertad que supera la autonomía, como meta educativa y en la donación 
a los demás más allá del desarrollo de la sociabilidad. Por lo tanto, una línea de trabajo 
concreta debe ser promover acciones formativas para docentes cuyo contenido sea este.

Si el que educa trata de formar en la adquisición de las virtudes, a partir de consi-
derarse a sí mismo y al educando como un quién, estará orientando la acción educativa 
hacia el amor y la donación del educando a los demás. Por eso, se propone que educar 
consiste en desarrollar la actitud de compartirse amorosamente con los que nos rodean. 
Esto es mucho más eficaz, por ejemplo, que enseñar cuáles son las malas consecuencias 
que tiene ser egoísta o mostrar las desventajas de quedarse solo. Un planteamiento más 
profundo y educativo supondría poner el enfoque en la mejora personal en orden a las 
relaciones interpersonales. Se trata de que el docente, cuando promueva las virtudes, 
siempre las enfoque como un medio para un fin más alto: la mejora de la relación con los 
demás, lo que significa ser mejor para los demás.

Se ha subrayado que el fundamento de las tareas de todo buen educador debe ser el 
crecimiento del acto de ser personal. Conviene que estas tareas no sean confundidas con 
otras acciones guiadas hacia el perfeccionamiento de la esencia humana. Estas serían, 
en concreto, la adquisición de los hábitos de la inteligencia y de la voluntad que, aun-
que pueden ser cauce de una cierta humanización, sin embargo, siguen estando en la 
estructura del qué. A este respecto, algunas formas de educación en virtudes se quedan 
en aprender conductas, entendidas como meras costumbres. Sin embargo, este modo de 
proceder no alcanza completamente la transformación personal, a lo sumo podría lograr 
la aparición de hábitos vitales o sanas costumbres y una suerte de blanda socialización. 
A la hora de educar en las virtudes es interesante proponer acciones de metaevaluación 
o de reflexión personal en las que el educando pueda hacer una valoración interna sobre 
si verdaderamente quiere ser mejor o si quiere alcanzar una virtud, más allá de la simple 
realización de una serie de actos buenos. Para ello deben evitarse los premios y castigos 
asociados a determinadas conductas, dado que el mensaje que se debe transmitir es que 
la virtud no se reduce a una conducta, sino que es una disposición libre de la persona.

Además, la perspectiva del quién frente al qué arraigada en el reconocimiento de 
lo humano, ordena el sentido ético del deber de los educandos, tantas veces explicado 
equivocadamente desde un planteamiento moralista kantiano, reducido al sometimiento 
a unas leyes que nos obligan sin explicación alguna. En efecto, el quién posee deberes que 
están asociados al fondo insobornable de nuestro Yo, como dice Ortega y Gasset (2008). 
Asimismo, el quién que somos tiene que ver con nuestra felicidad en la que los demás 
quedan entrelazados como comunidad dando sentido a ese deber. Además, el deber hace 
referencia a los primeros principios morales que se hallan en nuestra conciencia, como 
«no matar», «no robar» o «tener en cuenta el bien común». 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714


137
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

 núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140
doi:10.5944/reec.46.2025.41714

Comparación epistemológica entre el qué y el quién en el desarrollo de virtudes

Desde un punto de vista educativo, vivimos en el activismo educativo que consiste 
en dedicarnos a hacer cosas, desconociendo y a veces sin plantearnos cuál es el sentido 
último de la felicidad del educando. Esto parece una herencia de la modernidad líquida 
(Bauman, 2003) en la que vivimos. De algún modo esto sería priorizar una educación del 
qué y no tanto del quién, ya que esta educación del quién se centraría más en la felicidad 
y en aprender a vivir feliz. Asimismo, que la educación no tenga una conexión clara con 
la felicidad nos lleva a llenar compulsivamente de actividades las aulas de los centros. 
La calma vendrá cuando tratemos de satisfacer un modo de ser personal, un quién que 
necesita saber que crece de verdad y que debe aspirar a ser feliz. 

En definitiva, no solo es importante el reconocimiento de los valores y virtudes que 
uno tiene en la vida, sino aquellos insertados en la íntima identidad del quién que le 
ayuden a ser feliz. En la actualidad, el educando se asoma a su propia intimidad y debe 
descubrir la gratuidad de lo recibido y, como consecuencia, el encargo de desarrollarlo. 
Por eso, toda vida bien articulada es agradecida frente al don recibido y tiene, a su vez, un 
carácter de misión y cumplimiento en algo que trasciende al propio yo. El educando debe 
ser un ejemplo de esto en su quehacer educativo, de modo que sea un modelo encarnado 
de lo que significa la aceptación y la donación de quién como paso previo para desarrollar 
y perfeccionar el don recibido. 

La visión antropológica apuntada pretende aportar un nuevo modo de atender al 
sujeto que se educa en la perspectiva comparativa de la ciencia de la educación com-
parada. En este sentido, podría ser relevante analizar, por ejemplo, en qué medida un 
modelo educativo plantea el desarrollo de las virtudes en relación con la felicidad y en 
qué se diferencia de los otros modelos existentes. 

6.	 Referencias
Altarejos, F. (1986). Educación y felicidad. Eunsa.

Aristóteles (1985). Ética Nicomáquea. Gredos.

Aristóteles (2003). Metafísica. Espasa Libros.

Bauman, S. (2003). Modernidad líquida. Fondo de Cultura Económica.

Camus, A. (2012). El extranjero. Alianza Editorial. 

Carr, D. (2021). Where’s the educational virtue in flourishing? Educational Theory,71(3), 
389-407. https://doi.org/10.1111/edth.12482

Cowen, R. (2023). Desarrollos recientes en educación comparada: mitos, enredos y 
maravillas. Archivos de Ciencias de la Educación, 17(23), e120. https://doi.
org/10.24215/23468866e120 

Curren, R. (2023). Overcoming what divides us: Global Civic Friendship and ‘Full 
Development of the Human Personality.’ Revista Española de Pedagogía, 81(284), 
33–50. https://doi.org/10.22550/REP81-1-2023-02

Dabdoub, J. P., Naval, C., y Bernal, A. (2020). El declive de la educación del carácter 
en Estados Unidos durante el siglo XX. Pedagogia e Vita, 2, 91-109. https://hdl.
handle.net/10171/60500 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714
https://doi.org/10.1111/edth.12482
https://doi.org/10.24215/23468866e120
https://doi.org/10.24215/23468866e120
https://doi.org/10.22550/REP81-1-2023-02
https://hdl.handle.net/10171/60500
https://hdl.handle.net/10171/60500


138

Josu Ahedo; Miguel Rumayor; Elda Millán-Ghisleri

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140

doi:10.5944/reec.46.2025.41714

Delors, J. (1996). La educación encierra un tesoro. Santillana. Ediciones UNESCO.

Dennis, C. A., Springbett, O., & Walker, L. (2019). Further education, leadership and ethical 
action: Thinking with Hannah Arendt. Educational Management Administration 
& Leadership, 47(2), 189–205. https://doi.org/10.1177/1741143217725324 

Deresiewicz, W. (2019). El rebaño excelente: cómo superar la carencia de la educación 
universitaria de élite. Rialp.

Forment, E. (2015). El acto de ser en la distinción hombre y persona de Santo Tomás 
de Aquino. Sapientia. Vol. LXXI, 237, 5-38. https://repositorio.uca.edu.ar/
handle/123456789/5035 

Foucault, M. (1977). Vigilar y Castigar: Nacimiento de la prisión. Siglo XXI Editores.

Fresneda, S., y Moros, E. (2021). Análisis crítico de la educación centrada en 
competencias desde el pensamiento poliano. Studia Poliana, 23, 151-175. https://
doi.org/10.15581/013.23.151-175 

Fuentes, J. L. (2018). Educación del carácter en España: causas y evidencias de 
un débil desarrollo. Estudios Sobre Educación, 35, 353-371. https://doi.
org/10.15581/004.35.353-371

García-Amilburu, M. y García, J. (2016). Filosofía de la educación: cuestiones de hoy y 
de siempre. Narcea.

Goleman, D. (1996). Inteligencia emocional. Kairós.

Hart, P. (2022). Reinventing character education: the potential for participatory 
character education using MacIntyre’s ethics. Journal of Curriculum Studies, 
54(4), 486–500. https://doi.org/10.1080/00220272.2021.1998640 

Harrison, T., Dineen, K., & Moller, F. (2022). Tests of life or life of tests?: similarities 
and differences in parents’ and teachers’ prioritisation of character, academic 
attainment, the virtues and moral theories. Journal of Beliefs & Values: Studies 
in Religion & Education, 43(2), 137–158. https://doi.org/10.1080/13617672.202
1.1920233 

Ibáñez Ayuso, M. J., Limón Mendizábal, M. R., y Ruíz-Alberdí, C. M. (2022). La 
escuela: lugar de significado y compromiso. Teoría de la Educación. Revista 
Interuniversitaria, 35(1), 47–64. https://doi.org/10.14201/teri.27858 

Kristjánsson, K. (2020). Flourishing as the aim of education: A neo-Aristotelian view. 
Routledge.

Levinas, E. (1961). Totalidad e infinito: Ensayo sobre la exterioridad. Kairós.

Maritain, J. (1947). El personalismo. Revista de Occidente, 23(255), 401-428.

Naval, C. y Bernal, A. (2017).”Educación del carácter y de las virtudes”. En Diccionario 
Interdisciplinar Austral, editado por Claudia E. Vanney, Ignacio Silva y Juan F. 
Franck. http://dia.austral.edu.ar/Educaci%C3%B3n_del_car%C3%A1cter_y_
de_las_virtudes 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714
https://doi.org/10.1177/1741143217725324
https://repositorio.uca.edu.ar/handle/123456789/5035
https://repositorio.uca.edu.ar/handle/123456789/5035
https://doi.org/10.15581/013.23.151-175
https://doi.org/10.15581/013.23.151-175
https://doi.org/10.1080/00220272.2021.1998640
https://doi.org/10.1080/13617672.2021.1920233
https://doi.org/10.1080/13617672.2021.1920233
https://doi.org/10.14201/teri.27858
http://dia.austral.edu.ar/Educaci%C3%B3n_del_car%C3%A1cter_y_de_las_virtudes
http://dia.austral.edu.ar/Educaci%C3%B3n_del_car%C3%A1cter_y_de_las_virtudes


139
Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 

 núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140
doi:10.5944/reec.46.2025.41714

Comparación epistemológica entre el qué y el quién en el desarrollo de virtudes

Nóvoa, A. (2023). Ilusiones y desilusiones de la Educación Comparada: política y 
conocimiento. Archivos de Ciencias de la Educación, 17(23), e119. https://doi.
org/10.24215/23468866e119 

Orón-Semper, J. V. (2018). Educación centrada en el crecimiento de la relación 
interpersonal. Studia Poliana, 20, 241-262. https://doi.org/10.15581/013.20.241-
262 

Orón-Semper, J. V. (2023). Reflexión sobre los modelos educativos actuales a partir de la 
antropología trascendental y los tres radicales de Leonardo Polo. Studia Poliana, 
25, 33-48. https://doi.org/10.15581/013.25.33-48 

Orón-Semper, J. V., y Lizasoain-Iriso, I. (2022). La educación centrada en el encuentro 
como forma singular de innovación. Estudios Sobre Educación, 43, 47-64. https://
doi.org/10.15581/004.43.003 

Orón-Semper, J. V., & van Schalkwijk, D. B. (2022). Character Education without 
Indoctrination or Relativism. Journal of Polian Studies, 5, 75-98. https://journal.
leonardopoloinstitute.org/index.php/jpols/article/view/7259 

Ortega y Gasset, J. (2008). ¿Qué es la filosofía?, en Obras Completas, vol. VIII, 1926/1932. 
Taurus. 

Pérez-Guerrero, J. (2022). Educar mirando a los ojos. Filosofía de la educación 
personalizada. Eunsa.

Polo, L. (2002). La cibernética como lógica de la vida. Studia Poliana, 4, 9-17.

Polo, L. (2006). Ayudar a crecer. Cuestiones filosóficas de la educación. Eunsa.

Polo, L. (2016). Antropología trascendental en Obras Completas, Serie A, vol. XV, Eunsa. 

Rhonheimer, M. (2000). La perspectiva de la moral. Rialp. 

Ricoeur, P. (2006). Sí mismo como otro. Siglo XXI editores.

Roegiers, X. (2010). Una pedagogía de la integración: competencias e integración de 
los conocimientos en la enseñanza. Fondo de Cultura Económico.

Ruiz, G. R. y Acosta, F. (2017). La educación comparada en América Latina: Tradiciones 
históricas, circulación de temas, perspectivas y usos contemporáneos la 
comparación en los estudios pedagógicos. Educação, Sociedade & Culturas, 51, 
57–75 https://doi.org/10.34626/esc.vi51.84 

Sartre, J. P. (2016). El ser y la nada. Losada.

Schriewer, J. (2019). La reconciliación entre la Historia y la Comparación [The 
reconciliation between History and Comparison]. Revista Española de Educación 
Comparada, (34), 148-162. https://doi.org/10.5944/reec.34.2019.25170

Sellés, J. F. (1997). Hábitos, virtudes, costumbres y manías. Educación y educadores, 1, 
37-48.

Spaemann, R. (2000) Personas: Acerca de la distinción entre «algo» y «alguien». Eunsa. 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714
https://doi.org/10.24215/23468866e119
https://doi.org/10.24215/23468866e119
https://doi.org/10.15581/013.20.241-262
https://doi.org/10.15581/013.20.241-262
https://doi.org/10.15581/013.25.33-48
https://doi.org/10.15581/004.43.003
https://doi.org/10.15581/004.43.003
https://journal.leonardopoloinstitute.org/index.php/jpols/article/view/7259
https://journal.leonardopoloinstitute.org/index.php/jpols/article/view/7259
https://doi.org/10.34626/esc.vi51.84


140

Josu Ahedo; Miguel Rumayor; Elda Millán-Ghisleri

Revista Española de Educación Comparada. ISSN 2174-5382 
  núm. 46 (enero - junio 2025), pp. 126-140

doi:10.5944/reec.46.2025.41714

Sartre, J. P. (1956). El Ser y la Nada: Ensayo de Ontología Fenomenológica. Editorial 
Losada.

Tomás de Aquino (1955). Suma Teológica, Tomo II. Biblioteca de Autores Cristianos.

Vaillant, D. (2024). Formación docente en un mundo interconectado. Revista Española de 
Educación Comparada, 44, 71–87. https://doi.org/10.5944/reec.44.2024.37806 

Vaccarezza, M. S. (2020). Paths to flourishing: ancient models of the exemplary life. 
Ethics & Education, 15(2), 144–157. https://doi.org/10.1080/17449642.2020.173
1105

Vaccarezza, M. S., & Niccoli, A. (2019). The dark side of the exceptional: On moral 
exemplars, character education, and negative emotions. Journal of Moral 
Education, 48(3), 332–345. https://doi.org/10.1080/03057240.2018.1534089

Whitmire, J. F. (2018). Finding meaning in the curriculum: orienting philosophy majors 
to a meaningful life as a primary learning outcome. International Journal of 
Philosophy and Theology, 79(4), 451–457. https://doi.org/10.1080/21692327.20
18.1462242 

http://dx.doi.org/10.5944/reec.46.2025.41714
https://doi.org/10.1080/17449642.2020.1731105
https://doi.org/10.1080/17449642.2020.1731105
https://doi.org/10.1080/03057240.2018.1534089
https://doi.org/10.1080/21692327.2018.1462242
https://doi.org/10.1080/21692327.2018.1462242

