
© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 965

REVISTA DE DERECHO UNED, NÚM. 27, 2021

INVESTIGACIONES BIOMÉDICAS Y DIGNIDAD 
HUMANA: LOS LÍMITES A LA LIBERTAD DE 

INVESTIGACIÓN

BIOMEDICAL RESEARCH AND HUMAN DIGNITY: THE LIMITS 
TO THE FREEDOM OF RESEARCH

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

Doctorando del Programa de Derecho de la UNED

Sumario: Introducción. 1. Investigaciones biomédicas: avances no 
exentos de peligros. 2. Ser humano: ser digno. 2.1. Introducción. 2.2. 
La dignidad del ser humano. 3. Límites a la libertad de investigación. 
4. Conclusión final. Bibliografía.

Resumen: El legítimo ejercicio del derecho fundamental a la li-
bertad de investigación ha dado lugar desde hace décadas al surgi-
miento y desarrollo de importantes avances en el terreno de las cien-
cias biomédicas. En algunos casos estos avances conllevan efectos 
muy positivos para la vida del hombre, pero al mismo tiempo gene-
ran interrogantes de hondo calado como consecuencia del enorme 
poder manipulador que posibilitan sobre los seres humanos. El 
clima de incertidumbre y temor que propician dichos adelantos im-
pone que desde la ética y el derecho se ofrezcan soluciones serias 
que, en todo caso, deberán tener siempre como referente insalvable 
la dignidad de las personas. Este es precisamente el objetivo perse-
guido con este trabajo: a partir del citado referente, ofrecer una ex-
plicación sencilla y clara pero al mismo tiempo rigurosa acerca de 
los límites éticos y jurídicos que deben imponerse a la libertad de in-
vestigación en el ámbito biomédico.



966 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

Palabras clave: Libertad de investigación, avances biomédicos, 
dignidad, límites.

Abstract: The legitimate exercise of the fundamental right to 
freedom of research has led for decades to the emergence and 
development of important advances in the field of biomedical 
sciences. In some cases, these advances have very positive effects on 
human life, but at the same time they generate profound questions 
as a consequence of the enormous manipulative power they may 
have over human beings. The climate of uncertainty and fear 
that these advances foster imposes that serious solutions must be 
offered from ethics and law, which, in any case, must always have 
the dignity of the people as an insurmountable reference. This 
is precisely the objective pursued with this work: based on the 
aforementioned reference, to offer a simple and clear but at the 
same time rigorous explanation of the ethical and legal limits that 
must be imposed on freedom of research in the biomedical field.

Keywords: Freedom of research, biomedical advances, dignity, 
limits. 

Recepción original: 18-6-2020

Aceptación original: 5-8-2020

INTRODUCCIÓN

El mundo que nos ha tocado vivir nos brinda la posibilidad casi 
día a día de ser espectadores privilegiados de los deslumbrantes 
avances que ofrece la ciencia en muy diversos terrenos. De estos, son 
los relacionados con los aspectos más conectados con la vida hu-
mana los que nos están permitiendo acaparar un poder descomu-
nal sobre nosotros mismos y sobre nuestra propia especie. Esta si-
tuación, como es normal, está haciendo surgir de manera continua 
diversos interrogantes ante los que la ética y el derecho no pueden 
permanecer impasibles pues la propia sociedad exige soluciones que 
queden blindadas por medio de las normas jurídicas. Nosotros tra-
taremos aquí de dar respuesta a algunas de las primeras cuestiones 
que deben resolverse sobre este particular, tales como: ¿qué clase 
de límites pueden imponerse al amplio abanico de alternativas que 
proponen las nuevas tecnologías?, ¿cabe incluso hablar de requisi-
tos o condiciones cuyo objeto sea prohibir o restringir determinadas 
prácticas en el ámbito de las ciencias de la vida (biología, medicina, 
etc.)?, ¿es posible limitar la libertad de investigación? Veremos como 



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 967

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

la respuesta dependerá en definitiva de qué entendamos por ser hu-
mano y de qué valor atribuyamos a su vida. No obstante, comence-
mos lo primero comprobando como los adelantos biotecnológicos 
producen efectos muy positivos para la vida del hombre, pero susci-
tan al mismo tiempo grandes dudas por las consecuencias dañinas 
que asimismo pueden originar. 

1.  INVESTIGACIONES BIOMÉDICAS: AVANCES NO EXENTOS 
DE PELIGROS

Los grandes procesos de transformación que acontecen en la 
sociedad, ya sean de tipo económico, político o ideológico, se ven 
acompañados normalmente de importantes avances en el terreno 
de la ciencia y de la tecnología. Sin embargo, una de las diferencias 
más destacadas entre los actuales procesos de cambio y los que tu-
vieron lugar en épocas pasadas, es que mientras algunos de esos 
cambios se produjeron con lentitud, en nuestros días la velocidad de 
los mismos se ha acelerado enormemente. Las transformaciones son 
tan profundas y vertiginosas, que nuestra forma de pensar, de actuar 
y de relacionarnos los unos con los otros está cambiando radical-
mente, hasta el punto de que nuestra sociedad resulta irreconocible. 
Tal circunstancia ha contribuido decididamente a tener la certeza de 
que nos encontramos ante una nueva época caracterizada por la re-
volución tecnológica y cuyas consecuencias pueden ser tan amplias 
y decisivas como imprevisibles. Asimismo, es ya una evidencia in-
contestable que esta situación acarrea un cada vez más acentuado 
distanciamiento entre países ricos y pobres, aumentando las des-
igualdades sociales, incluso en el seno de las sociedades más prós-
peras, y, por ende, el dramático nivel de injusticia que muy lamenta-
blemente tenemos en este mundo.  

Los avances científicos de los últimos tiempos se han producido, 
digamos, tanto hacia el exterior del ser humano como hacia su inte-
rior. En el primer caso, el hombre contemporáneo ha sido testigo, 
por ejemplo, de la revolución nuclear, así como de los sorprenden-
tes cambios operados en el terreno de la informática y de la comu-
nicación. En el segundo, hemos profundizado extraordinariamente 
en el conocimiento de la vida humana, lo que nos ha permitido ave-
riguar los misterios de su origen y funcionamiento1. En este sentido, 

1  JUNQUERA DE ESTÉFANI, Rafael: “Los Derechos Humanos en la era de la 
Biotecnología”.  En MARTÍNEZ MORÁN, Narciso (ed.): Utopía y realidad de los De-
rechos Humanos en el cincuenta aniversario de su Declaración Universal. Madrid, 
UNED, 1999, p. 89.



968 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

desde finales del pasado siglo y más claramente con el arranque del 
presente, la atención de los expertos se polariza en torno a los des-
cubrimientos en el campo de la medicina y la genética. De hecho, 
como señala el profesor José Félix Tezanos, los científicos consi-
deran que será este componente el que marcará los grandes y tras-
cendentales cambios sociales de los próximos lustros2. Tales avan-
ces abren a los seres humanos3 nuevos horizontes de esperanza en 
cuanto a la mejora de la calidad de vida4 y a la posibilidad de supe-
rar las enfermedades con menos sufrimiento y dolor. Así, cabe decir 
que uno de los retos más importantes que tiene ante sí la medicina 
es la prevención, el diagnóstico y el tratamiento de las principales al-
teraciones de la salud, y en ello debe jugar un papel crucial el cono-
cimiento del genoma humano5 y las consecuentes terapias curativas 
y predictivas que de ello se deriven. Hay que tener en cuenta que la 
secuenciación y recombinación del ADN tiene ya hoy múltiples apli-
caciones biomédicas, entre las que se encuentran el descubrimiento 
de casi cinco mil enfermedades mono/poligenéticas6 o la posibilidad 
de curar al paciente mediante la sustitución o modificación funcio-
nal de los genes defectuosos. Mas, los aspectos positivos de los pro-
gresos médicos no se quedan ahí. Las diversas técnicas de fertiliza-
ción humana asistida (inseminación artificial, generación in vitro, 
congelación y utilización de óvulos fecundados, etc.), que permiten 
a muchas parejas el tener hijos que no pueden engendrar por la vía 
de la unión conyugal; la posibilidad de generar tejidos y órganos a 
partir de la investigación con células madre y con células embriona-

2  TEZANOS TORTAJADA, José Félix: La sociedad dividida. Estructuras de clases 
y desigualdades en las sociedades tecnológicas. Madrid, Biblioteca Nueva, 2005, p. 56.  

3  En este trabajo, como tendremos ocasión de ir viendo, utilizaremos indistinta-
mente las expresiones ser humano y persona.

4  Piénsese, por otra parte, en el tremendo impacto que estos progresos vienen 
produciendo en el terreno de la agricultura, la ganadería, la transformación indus-
trial y, desde luego, en la lucha contra las enfermedades y la muerte. DE CASTRO 
CID, Benito: “Derechos Humanos. Biotecnología. Derechos Humanos: una compleja 
interacción circular”. En MARCOS DEL CANO, Ana María (coord.): Bioética y De-
rechos Humanos. Madrid, UNED, 2011, p. 48. Estos campos, como dice el profesor 
Benito de Castro en la obra citada, “están registrando la invasión más intensa de los 
avances biotecnológicos”. Ibídem, p. 50. 

5  Para aproximarse al conocimiento del denominado “Proyecto Genoma Hu-
mano” pueden consultarse, de entre la abundante bibliografía publicada, las obras 
siguientes: APARISI MIRALLES, Ángela: El Proyecto Genoma Humano: algunas 
reflexiones sobre sus relaciones con el Derecho. Valencia, Tirant lo Blanch, 1997; 
BLÁZQUEZ RUIZ, Javier: Derechos Humanos y Proyecto Genoma. Granada, Coma-
res, 1999; LEE, Thomas F.: El Proyecto Genoma Humano. Barcelona, Gedisa, 2000 
(traducción de José A. Álvarez) y la Revista de Derecho y Genoma Humano. Bizkaia, 
Fundación BBV.

6  RODRÍGUEZ MERINO, José María: Ética y derechos humanos en la era 
biotecnológica. Madrid, Dykinson, 2008, pp. 129 y 130. 



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 969

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

rias, algo altamente beneficioso de cara a efectuar trasplantes en se-
res humanos; o, en fin, los avances farmacológicos y las nuevas téc-
nicas de reanimación y tratamiento del dolor, que permitirán llevar 
una vida más digna al enfermo terminal, son todos ellos ejemplos de 
las ventajas que suponen para el hombre dichos progresos7. Tal es la 
relevancia de los mismos que hay incluso quien se atreve a aventu-
rar que la genética es “la única ciencia capaz de asegurar a la especie 
humana un dominio sobre su propio destino evolutivo”8.

Sin embargo, el trepidante desarrollo de las investigaciones bio-
médicas, con descubrimientos de vital importancia para las perso-
nas, ha supuesto al mismo tiempo una auténtica revolución a ni-
vel ético y jurídico. Por una parte estos descubrimientos despiertan, 
como hemos señalado, grandes esperanzas en el despegue de la ca-
lidad de vida, pero por otra han dado lugar al surgimiento de un 
clima de incertidumbre pues se desconocen los potenciales peligros 
que pueden acarrear para la humanidad. Prácticas como el aborto 
eugenésico, la eutanasia, la clonación u otra serie de agresiones con-
tra la dignidad del ser humano (esterilización, anticoncepción, eli-
minación de embriones congelados, etc.), son ejemplos lo suficien-
temente ilustrativos como para hacernos ver que muchos de los 
últimos avances que se han producido en el campo de la medicina, 
verdaderamente impensables hace tan solo unas décadas, repercu-
ten de una u otra forma sobre determinados derechos humanos, es-
pecialmente sobre el derecho a la vida. La posible aplicación sobre 
las personas adultas (y, en general, sobre todas aquellas que ya han 
superado el estado embrionario) de los resultados de tales investiga-
ciones, hace que afloren con mayor inmediatez y patencia profun-
das controversias de naturaleza moral, al margen de las dudas de 
tipo legal que puedan suscitar. Así, sucede por ejemplo que debido a 
la complejidad y multiplicidad de tratamientos y de técnicas aplica-
bles, el paciente y el médico se encuentran ante un amplio abanico 
de posibilidades de actuación, algunas de las cuales pueden aumen-
tar la “cantidad” de vida pero no su calidad9. Esta situación ha dado 
pie a una de las notas características de la medicina actual, la preva-

7  MARTÍNEZ MORÁN, Narciso: “Los derechos humanos como límite a la li-
bertad en las investigaciones biomédicas». En JUNQUERA DE ESTÉFANI, Rafael 
(dir.): Bioética y bioderecho. Reflexiones jurídicas ante los retos bioéticos. Granada, 
Comares, 2008, pp. 64 y 65.

8  DE MIGUEL BERIAIN, Íñigo: El embrión y la biotecnología. Un análisis ético-
jurídico. Granada, Comares, 2004, p. 2. 

9  MARCOS DEL CANO, Ana María: “La autonomía del paciente en los supues-
tos de incapacidad”. En JUNQUERA DE ESTÉFANI, Rafael (dir.): Bioética y biode-
recho. Reflexiones jurídicas ante los retos bioéticos. Op. cit., p. 183. 



970 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

lencia de la autonomía del paciente a la hora de tomar decisiones en 
el curso de su enfermedad. 

En efecto, el panorama que acabamos de describir ha propiciado 
que en los últimos años estemos asistiendo a una paulatina trans-
formación en la práctica de la medicina. Los adelantos a nivel tec-
nológico han desembocado en un replanteamiento del modus ope-
randi médico en cuanto a quién puede y debe tomar las decisiones 
que afectan al cuerpo de la persona. La respuesta que tradicional-
mente se ha dado a esta pregunta es que le corresponde a los profe-
sionales sanitarios y, en último caso, a los familiares. Sin embargo, 
desde hace varias décadas se viene imponiendo la idea de que es el 
paciente el titular de dicha prerrogativa. Se ha pasado, pues, de un 
modelo de relación médico-paciente prácticamente unidireccional, 
en el que el primero proporciona al enfermo la información que es-
tima más adecuada acerca de la solución terapéutica idónea para la 
enfermedad, y este, de manera sumisa y obediente, se limita a acatar 
las decisiones de aquel (modelo paternalista), a un modelo más si-
métrico o deliberativo, caracterizado por el auténtico proceso dialó-
gico entablado entre ambas partes, y que permitirá que el facultativo 
pueda ayudar al paciente a ir descubriendo lo que resulta más bene-
ficioso para sí mismo y, finalmente, a decidir de manera autónoma y 
responsable el tratamiento a seguir (modelo deliberativo).

Vemos, pues, que el progresivo desarrollo al que nos venimos re-
firiendo ha supuesto una radical transformación tanto de las condi-
ciones de vida de los hombres como, incluso, de la forma de relacio-
narse entre sí. Sin embargo, también lo hemos visto, esta evolución 
no solo ha generado efectos positivos, sino que ha propiciado asi-
mismo la aparición de nuevas dificultades y riesgos10. Ello ha dado 
lugar a un generalizado sentimiento contradictorio que se debate 
entre fiarse de la sabiduría y buena fe de los expertos, o dudar de su 
capacidad para atisbar y controlar las posibles derivaciones de sus 
experimentos. ¿Qué hacer entonces para atajar los efectos perni-
ciosos de tales avances, muchos de los cuales obedecen en el fondo 

10  Y no exclusivamente en aspectos relacionados con la directa aplica-
ción sobre las personas de los avances biomédicos. La posible propagación 
deliberada de enfermedades con la finalidad de causar daños o provocar 
muertes, o el potencial desarrollo de agentes biológicos con unas caracte-
rísticas raciales o étnicas específicas, o para atacar infraestructuras agríco-
las o industriales, son simplemente un par de ejemplos que nos permiten 
entender hasta donde puede llegar la abusiva y maliciosa utilización de los 
descubrimientos científicos. MARTÍNEZ MORÁN, Narciso: “Los derechos 
humanos como límite a la libertad en las investigaciones biomédicas». Op. 
cit., pp. 66 y 67.



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 971

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

a tentadores intereses que poco o nada tienen que ver con proteger 
la vida y la dignidad de las personas? Los revolucionarios adelantos 
biotecnológicos nos conducen de nuevo al sempiterno interrogante 
de si puede hacerse todo lo que técnicamente es posible, o si, por el 
contrario, hay que establecer algún tipo de límite a esta clase de in-
vestigaciones.  Hoy más que nunca se pone de relieve que los argu-
mentos técnico-científicos no resuelven por sí solos la gran compleji-
dad que encierran las cuestiones aludidas; es preciso acudir, sin más 
remedio, al análisis filosófico y jurídico. Como dice Ana María Mar-
cos, “necesitamos orientación, sabiduría que nos ayude a corregir 
los desafueros de la técnica”11. Necesitamos “apelar a la dimensión 
ética del ser humano, (…); una ética que oriente las conductas de los 
individuos, eminentemente práctica, y que ponga su empeño en ha-
cerse aplicada”12. La investigación es necesaria, qué duda cabe, tanto 
que podría decirse incluso que el hombre tiene la obligación de no 
dejar de investigar en las diferentes áreas del conocimiento para 
mejorar las condiciones de vida en la tierra. Pero, insistimos, no 
queda más opción que encauzar inteligentemente nuestro insacia-
ble deseo de conocer para evitar así que la ciencia siga siendo hoy, 
como apuntó el Dr. Diego Gracia, la gran amenaza de la vida hu-
mana. De esta forma seremos capaces de dar respuesta a preguntas 
tales como: ¿hasta dónde es admisible la manipulación de las perso-
nas?, ¿qué protección merece el no nacido?, ¿es moralmente acep-
table ayudar a morir al enfermo terminal?, ¿cabe admitir la clona-
ción reproductiva?, ¿podemos desarrollar productos que supongan 
un peligro para el medio ambiente? Son todas ellas cuestiones que 
exigen sin demora explicación y que en el fondo plantean dilemas de 
profundo calado como el origen y sentido de la vida, el concepto de 
muerte, el valor del principio de autonomía del paciente, etc. Y son 
al mismo tiempo ejemplos, buenos ejemplos, que muestran con me-
ridiana claridad “la trascendencia de los nuevos problemas que han 
propiciado la emergencia de la bioética como disciplina y el enorme 
auge que han experimentado las relaciones entre biología, medicina, 
ética y derecho”13. 

Así es, los progresos científicos a los que hacíamos inicialmente 
mención, con sus luces y sus sombras, es decir, con todos los as-
pectos positivos que conllevan pero también con las repercusiones 
más negativas o desfavorables para los derechos más fundamentales 

11  MARCOS DEL CANO, Ana María: “La Bioética y el Bioderecho desde los De-
rechos Humanos”. En MARCOS DEL CANO, Ana María (coord.): Bioética y Dere-
chos Humanos. Op. cit., p. 21.

12  Ibídem. 
13  Ibídem, p. 19. 



972 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

de las personas, dieron lugar ya hace décadas a la aparición de una 
nueva disciplina, dentro del campo de la ética, que se ocupa, en tér-
minos generales, de las cuestiones relativas a la vida en un sentido 
amplio. Se trata de la bioética. Este término (de bios -vida- y ethos 
-ética-), como es sobradamente conocido, surge en la década de los 
setenta del pasado siglo para referirse al inevitable diálogo que debía 
establecerse entre los avances científicos de la medicina y la biología 
y los principios y valores éticos14. Nace, pues, como indica el profesor 
Rafael Junquera, con vocación de relacionar dos áreas del saber que 
se encontraban aisladas entre sí: las ciencias y las humanidades15. Sin 
embargo, las primeras reflexiones que podrían enmarcarse en el ám-
bito de la bioética tuvieron lugar unos años antes16, como consecuen-
cia de una serie de escándalos relacionados con la experimentación 
en seres humanos. En 1963, por ejemplo, se supo que en un hospital 
de Brooklyn se habían inyectado células tumorales a pacientes an-
cianos sin su consentimiento. También salió a la luz el estudio sobre 
la vacuna contra la hepatitis llevado a cabo en un hospital de Nueva 
York mediante la inoculación del virus a niños con discapacidad. Y, 
en fin, es de destacar también que los trabajos del teólogo Paul Ram-
sey, de finales de los sesenta, fueron de especial importancia en el 
origen de la bioética en los EE.UU. Empero, dicho término, tal y 
como hemos señalado, surgió con fuerza en los años setenta al ser 
utilizado por Van Rensselaer Potter (Profesor de Oncología de la Uni-
versidad de Wisconsin) en su artículo titulado Bioethics: the science 
of survival (1970) y, un año después, en su libro Bioethics. Bridge to 
the Future. Ahora bien, este autor no lo empleó para designar una 
rama del saber, sino que lo sugirió como un nuevo espacio de la ética 
cuyo objeto fuera dar respuesta a los retos planteados por los avances 
científicos en el terreno de la medicina y la biología. Poco a poco el 
interés y la reflexión en torno a estas cuestiones fueron en aumento, 
lo que dio lugar a la aparición de multitud de centros, organismos 
e instituciones17 dedicadas al estudio de los problemas de la vida, la 

14  GÓMEZ SÁNCHEZ, Yolanda: “Derechos y deberes de los pacientes”. En GÓ-
MEZ SÁNCHEZ, Yolanda y REBOLLO DELGADO, Lucrecio: Biomedicina y protec-
ción de datos. Madrid, Dykinson, 2008, p. 233. 

15  JUNQUERA DE ESTÉFANI, Rafael: “El Bioderecho”. En MARCOS DEL 
CANO, Ana María (coord.): Bioética y Derechos Humanos. Op. cit., p. 120.

16  Aunque como apunta Ana María Marcos, “se puede decir que el término fue 
acuñado por Fritz Jahr en el año 1927, en el contexto de la búsqueda de la aplicación 
de la física y la química a los seres vivos en general”. MARCOS DEL CANO, Ana Ma-
ría: “La Bioética y el Bioderecho desde los Derechos Humanos”. Op. cit., p. 26.

17  De entre los que merece mención especial el Kennedy Institute of Bioethics, 
creado por el Ginecólogo André Hellegers en la Universidad de Georgetown en 1971. 



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 973

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

medicina y la salud18. En definitiva, poco a poco fue configurándose 
una nueva especialidad, caracterizada, frente a la ética médica ante-
rior, por su carácter secular y racional19. 

Pero, ¿qué es entonces la bioética?, ¿cómo puede conceptuarse? 
A nuestro juicio una clara y completa definición de la misma es la 
que la considera como “el estudio sistemático de la conducta hu-
mana en el campo de las ciencias de la vida y del cuidado de la sa-
lud, en cuanto que esta conducta es examinada a la luz de los valo-
res y principios morales”20. Es decir, el método de la bioética parte 
del escrutinio detallado y minucioso de las actuaciones que el hom-
bre puede llevar a cabo sobre el hombre gracias a los adelantos mé-
dicos y biológicos, y a partir de ahí “infiere las implicaciones an-
tropológicas y éticas que de ellos se derivan y propone aquellas 
soluciones más acordes con lo que es el hombre y lo que supone un 
verdadero progreso humano”21. Esta tarea, como cabe imaginar, no 
puede llevarse a cabo únicamente por filósofos, sino que obliga a 
formar equipos interdisciplinares cuyo trabajo y esfuerzo compar-
tido permita dar respuesta (de manera anticipada, y no a posteriori, 
cuando ya se ha producido el daño)22 al amplio abanico de proble-
mas ético-sociales que genera hoy este sector de la ciencia23. 

 Por tanto, la inicial necesidad de establecer pautas de actua-
ción bajo el formato de principios moralmente vinculantes para los 
investigadores y demás operadores biomédicos, así como la reticen-
cia de todos ellos a ver regulada su actividad mediante normas ju-
rídicas, fueron factores clave para el surgimiento y extensión de la 
bioética en un contexto caracterizado por la discrecionalidad en 
cuanto a qué poder hacer o no en el terreno de la medicina y la bio-
logía. Sin embargo, el progresivo aumento en número y complejidad 
de los problemas generados por los nuevos conocimientos biomédi-
cos demandaron una ordenación de distinta naturaleza; exigieron la 
intervención del derecho para establecer un corpus normativo cuya 
capacidad coercitiva no dejase resquicio alguno a una actuación sin 

18  MARCOS DEL CANO, Ana María: “La Bioética y el Bioderecho desde los De-
rechos Humanos”. Op. cit., pp. 26 y 27. 

19  JUNQUERA DE ESTÉFANI, Rafael: “El Bioderecho”. Op. cit., p. 121. 
20  Definición citada por el profesor Rafael Junquera en su trabajo titulado “Los 

Derechos Humanos en la era de la Biotecnología”.  Op. cit., p. 93. 
21  POSTIGO SOLANA, Elena y DÍAZ DE TERÁN VELASCO, Mª Cruz: “Nueva 

eugenesia: la selección de embriones in vitro”.  En BALLESTEROS LLOMPART, Je-
sús y APARISI MIRALLES, Ángela: Biotecnología, dignidad y derecho: bases para un 
diálogo. Barañáin (Navarra), EUNSA, 2004, p. 88.  

22  Ibídem, p. 98.
23  CASADO, María: “La Bioética”. En CASADO, María, (ed.): Materiales 

de Bioética y Derecho. Barcelona, Cedecs, 1996, p. 40. 



974 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

límites en un ámbito de la ciencia tan delicado. Surgió de esa ma-
nera el bioderecho como aquella consideración normativa, doctri-
nal y jurisprudencial relativa a las nuevas técnicas sobre la vida hu-
mana24, siendo elementos que contribuyeron a su emergencia, por 
un lado, el reconocimiento de la libertad del sujeto para tomar autó-
nomamente aquellas decisiones que pudieran afectar a su salud, a su 
integridad física o a su bienestar, y, por otro, la urgente “necesidad 
de dotar de regulación jurídica el resultado derivado de los nuevos 
avances biotecnológicos”25. El bioderecho nació, pues, como un ele-
mento imprescindible de cara a conseguir que los postulados éticos 
fuesen verdaderamente respetados desde un punto de vista práctico. 

Es evidente entonces, como dice la profesora Yolanda Gómez, 
que bioética y bioderecho no son la misma cosa26, a pesar de la es-
trecha línea que les separa. Se trata en efecto de disciplinas distin-
tas pero profundamente interrelacionadas. Según la citada autora, 
la primera de ellas tiene hoy una misión diferente a la que animó 
su aparición: su fin último ya no es tanto elaborar un repertorio de 
principios éticos destinado a los investigadores y operadores biomé-
dicos, sino llevar a cabo una profunda deliberación para conseguir 
un auténtico consenso bioético que sirva de base para la aprobación 
de normas jurídicas nacionales e internacionales cuyo objeto sea 
ofrecer respuestas a problemas de suma importancia para la vida 
humana27. Por su parte, el bioderecho es el instrumento necesario 
para garantizar la efectiva aplicación de las conclusiones de la bioé-
tica28, de tal forma que cuanto más sólidos sean los fundamentos de 
esta, mayor será la capacidad de aquel para conseguir verdadera y 
plena justicia.   

Así pues, vemos como bioética y bioderecho forman un tándem 
fundamentado en la recíproca dependencia que tiene cada uno de 
sus elementos respecto del otro. Deben sin más remedio caminar 
juntos para conseguir que sean de obligado cumplimiento una se-
rie de parámetros morales ampliamente consensuados y capaces de 
ser aceptados por todos como una ética de mínimos respetuosa con 
la diversidad ideológica pero protectora sin reservas de los derechos 
más esenciales de las personas. Este es en el fondo el fin último que 

24  JUNQUERA DE ESTÉFANI, Rafael: “Los Derechos Humanos en la era de la 
Biotecnología”. Op. cit., p. 95.

25  GÓMEZ SÁNCHEZ, Yolanda: “Derechos y deberes de los pacientes”. Op. cit., 
pp. 235 y 236. 

26  Ibídem, p. 237.
27  Ibídem. 
28  DE MIGUEL BERIAIN, Íñigo: El embrión y la biotecnología. Un análisis ético-

jurídico. Op. cit. p. 64. 



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 975

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

deben perseguir tales áreas del conocimiento: servir de medio para 
el establecimiento de límites a los avances en el terreno de las cien-
cias biomédicas29, límites cuya base serán, como veremos, los dere-
chos humanos, pero que dependerán, a fin de cuentas, de qué enten-
damos por ser humano y de qué valor atribuyamos a su vida. 

2. SER HUMANO: SER DIGNO 

2.1. Introducción 

En efecto, los progresos biomédicos nos obligan sin más reme-
dio a replantearnos las eternas preguntas a las que acabamos de ha-
cer mención. Como dice Roberto Andorno, y sin duda alguna así es, 
la solución a todos los problemas que derivan de tales avances pasa 
por las respuestas que demos a dichos interrogantes30. Sin llegar 
hasta las entrañas de este misterio no seremos capaces de ofrecer 
soluciones sólidas y justas para las actuaciones que propone el im-
parable desarrollo de la ciencia. No debemos olvidar que lo que está 
en juego es la esencia misma del hombre, la cual parece que pidiera 
a gritos una muy profunda reflexión filosófica acerca de sí misma 
para evitar la cosificación del ser humano.

Sin entrar ahora, como es normal, en un estudio exhaustivo de 
cada una de las cuestiones planteadas, cabe decir que un ser humano 
es un ser cuya naturaleza o esencia es biológica y ontológicamente 
humana. Lo es desde el mismo momento en que comienza el proceso 
embrionario, de tal forma que con la fecundación surge un nuevo 
ser distinto de todos los que han existido, existen y existirán. In-
cluso aunque pudiera opinarse que en la primera fase de dicho pro-
ceso no existe aún persona humana, sin embargo, nos encontramos, 
ya desde el comienzo del mismo, por lo menos con una individuali-
dad genética (distinta y diferenciada de la de los padres) intrínseca-
mente orientada a la constitución de una persona. Por tanto, desde 
un punto de vista biológico, y a pesar de su estrecha relación con la 
madre, el embrión no es una parte de aquella sino un organismo au-

29  Denominación utilizada por el profesor Romeo Casabona para incluir en ella 
“la Medicina, la Biología y otras ciencias afines que tienen como objeto de estudio 
la vida y la salud del ser humano, tanto en cuanto permiten explicar la primera en 
su origen y en su final como cuando inciden en cualquier fase del proceso natural 
de ambas”. ROMEO CASABONA, Carlos María: El Derecho y la Bioética ante los lí-
mites de la vida humana. Madrid, Centro de Estudios Ramón Areces, 1994, p. 3.

30  ANDORNO, Roberto: Bioética y dignidad de la persona. Madrid, Tecnos, 2012, 
p. 67. 



976 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

tónomo que se rige por sí mismo. Es, pues, científicamente indiscu-
tible que la vida humana comienza en el instante de la fecundación.

Mucho más claro aún resulta entender que la fecundación ori-
gina auténtica vida humana si atendemos a los hitos más significati-
vos del proceso embrionario. Así, debe destacarse que en las cuatro 
primeras semanas de desarrollo del embrión el nuevo ser presenta 
una forma alargada: se ha formado su apéndice cefálico, existe un 
rudimento de los ojos, del corazón, del hígado y de la columna ver-
tebral31. Incluso antes de completarse la formación del sistema ner-
vioso central, el embrión será capaz de responder a ciertos estímu-
los, aunque la capacidad de movimiento no llegará hasta las seis 
semanas. A partir de la quinta, siendo su tamaño inferior a un cen-
tímetro, es perceptible el corazón y los aparatos respiratorio, gas-
troentérico y genitourinario32. Al concluir la séptima semana, la 
forma corpórea del embrión está claramente definida. En la octava, 
ya de tres centímetros, el nuevo ser responderá a estímulos externos, 
moviendo ligeramente las extremidades y doblando incluso el cuello. 
Además, en esta fase del desarrollo surge también la actividad cere-
bral legible. A las doce semanas de la gestación, con un tamaño ya 
de doce centímetros, el ser en formación habrá desarrollado la de-
glución y su estructura cerebral estará culminada. A partir de aquí 
deja de considerarse embrión y pasa a denominarse feto.

2.2. La dignidad del ser humano

Pero, como antes decíamos, la persona se define también por su 
componente ontológica, aspecto este que nos conduce directamente 
al estudio de la dignidad del ser humano. Se trata de una materia 
verdaderamente apasionante que constituye hoy día uno de los te-
mas centrales de la ciencia en general y del derecho en particular. 
Dentro de esta parcela del conocimiento encontramos un sin fin de 
textos normativos en los que aparecen reconocidos los derechos fun-
damentales del hombre y la dignidad de la persona como núcleo de 
todos ellos. Sin embargo, curiosamente, a pesar de tan generalizado 
reconocimiento lo que no aparece es la razón de ser última de estos 
derechos, o, si se prefiere, las razones trascendentes sobre las que se 
sustenta su existencia. Como afirma el profesor Jesús González, da la 
impresión de que existen “porque así lo han decidido los votos mayo-

31  LASANTA, Pedro Jesús: Abortar, ¿es justo?, ¿es bueno?… Logroño, Horizonte, 
2009, p. 22.

32  DE MIGUEL BERIAIN, Íñigo: El embrión y la biotecnología. Un análisis ético-
jurídico. Op. cit. p. 14. 



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 977

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

ritarios de los representantes de los Estados en un organismo inter-
nacional, o de los miembros de un Parlamento”33. Parece que se re-
cogen una y otra vez, especialmente en las declaraciones y convenios 
internacionales, sin pararse a pensar en las razones de fondo que jus-
tifican ese reconocimiento añadido; dejando a un lado, quizá inten-
cionadamente, el comprometido debate acerca de su fundamento.

Por otra parte, en muchas ocasiones se emplea la noción de dig-
nidad de una manera abusiva, reiterativa, e, incluso, de forma pura-
mente retórica34, como si ella pudiera resolver por sí sola la mayo-
ría de los dilemas de índole moral que surgen continuamente en el 
transcurrir de la vida. En nombre de la dignidad se llega a menudo a 
soluciones radicalmente contrarias, extrayendo cada uno de los im-
plicados conclusiones prácticas completamente diferentes35 sobre 
temas de tanta trascendencia como el aborto, la eutanasia, las ma-
nipulaciones genéticas o la experimentación médica sobre las perso-
nas36. Y no es extraño que todo esto suceda si tenemos en cuenta los 
múltiples significados que se atribuyen a la palabra dignidad. Dig-
nidad significa excelencia, eminencia, grandeza, honor, respetabili-
dad; significa ser distinguido, ilustre, insigne, etc. Pero esta manera 
de entender la dignidad alude claramente a la perspectiva ética de 
la misma, ya que se asocia a la forma de comportarse y de ser desde 
un punto de vista práctico, o se asimila a la importante situación so-
cial que ostentan determinadas personas. En consecuencia, es obvio 
que en este sentido unas personas son más dignas que otras en fun-
ción de su grandeza o del rol que desempeñan en la sociedad. Sin 
embargo, como ahora veremos, la dignidad también se refiere a un 
aspecto intrínseco del ser humano, aspecto que no depende en ab-
soluto del ejercicio de sus actos37. Por tanto, resulta preciso pregun-
tarse por el concepto y, desde luego, por el fundamento último de la 
dignidad; solo así podrá “encontrarse un baluarte inexpugnable en 
que el hombre se sienta seguro frente a todo y frente a todos”38.   

33  GONZÁLEZ PÉREZ, Jesús: La dignidad de la persona. Madrid, Civitas, 1986, 
p. 19.

34  ANDORNO, Roberto: Bioética y dignidad de la persona. Op. cit., p. 37. 
35  GONZÁLEZ, Ana Marta: “La dignidad de la persona, presupuesto de la inves-

tigación científica”. En BALLESTEROS LLOMPART, Jesús y APARISI MIRALLES, 
Ángela: Biotecnología, dignidad y derecho: bases para un diálogo. Op. cit., p. 18.

36   Siguiendo el ejemplo que pone Ana Marta González, algunos justifi-
can la eutanasia como “el derecho a morir dignamente”, mientras que para 
otros dicha práctica comporta “la abdicación de la propia dignidad hu-
mana”. Ibídem. 

37  MARTÍNEZ MORÁN, Narciso: “Los derechos humanos como límite a la li-
bertad en las investigaciones biomédicas». Op. cit., pp. 74 y 75. 

38  GONZÁLEZ PÉREZ, Jesús: La dignidad de la persona. Op. cit., p. 20.



978 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

Para centrar la cuestión, lo primero que tenemos que hacer es 
aclarar brevemente la diferencia entre las expresiones dignidad on-
tológica y dignidad moral. La dignidad ontológica tiene, digamos, 
un carácter fundante, esto es, acompaña a todo ser humano por el 
mero hecho de serlo, por la sencilla razón de estar dotado de una 
incuestionable naturaleza racional. La dignidad ontológica forma 
parte de la persona por ser cualitativamente distinta del resto de en-
tes que pueblan el universo39. Desde este punto de vista, la dignidad 
debe ser considerada como la fuente de todos los derechos. En cam-
bio, la dignidad moral, a diferencia de la anterior, no hace referen-
cia al ser sino al obrar40. Depende del propio comportamiento de 
cada persona, de cómo esta ejercite su libertad en cada momento; en 
definitiva, de si actúa de manera inmoral o si lo hace a la altura de 
lo que reclama su dignidad ontológica41. Y esta, sobre la que noso-
tros debemos dirigir ahora nuestra atención, ha representado desde 
tiempos pretéritos un valor absoluto e incondicional, lo que significa 
que bajo ninguna circunstancia podemos someter a un ser humano 
a un trato vejatorio o degradante, a pesar de que sus actos pudieran 
ser profundamente indignos.

En efecto, ya los antiguos griegos comparaban el alma con un 
espejo donde se podía percibir un reflejo auténtico de la divinidad; 
la veían como el lugar de encuentro entre lo humano y lo divino42, 
idea que de alguna forma se mantuvo con el pensamiento estoico43. 
El cristianismo, en cambio, difunde la convicción de que el hombre 
está hecho a imagen y semejanza de Dios44: cada alma es una obra 
maestra del Creador; dotación trascendente de todo ser humano de 
la que deriva el superior valor de esta clase de vida, y cuyo fin último 
consiste en orientarse hacia aquel para tener una existencia bien-
aventurada y gozosa45. Tal esencia especialísima y única es la que 

39  MARTÍNEZ MORÁN, Narciso: “Los derechos humanos como límite a la li-
bertad en las investigaciones biomédicas». Op. cit., p. 77.  

40  Ibídem. 
41  GONZÁLEZ, Ana Marta: “La dignidad de la persona, presupuesto de la inves-

tigación científica”. Op. cit., pp. 31 a 41.
42  ANDORNO, Roberto: Bioética y dignidad de la persona. Op. cit., p. 75. 

43  Así, la noción de dignidad es presentada por Cicerón como el carác-
ter distintivo del ser humano respecto de los animales. Según él, este prin-
cipio constituye el punto de partida necesario de cualquier reflexión ética. 
Ibídem.

44  GONZÁLEZ, Ana Marta: “La dignidad de la persona, presupuesto de la inves-
tigación científica”. Op. cit., p 27. 

45  No obstante, a finales del XVIII el pensamiento racionalista aspira a reem-
plazar las bases trascendentes surgidas del cristianismo por un fundamento sin re-
ferencia alguna a nociones metafísicas como las de Dios y alma. Esta postura, como 
dice Roberto Andorno, conduce a diluir el valor de la dignidad del ser humano: 



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 979

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

hace que el hombre esté dotado de dignidad; una específica y su-
prema cualidad solo a él atribuible por cuya virtud se erige como su-
perior a todo lo demás que habita la tierra. Se trata, como decimos, 
de un principio absoluto e inderogable que implica que no se puede 
instrumentalizar jamás a un ser humano, esto es, tratarlo como un 
mero objeto46. Sea cual sea el estado de desarrollo en el que se en-
cuentre ese ser, la dignidad, que es consustancial al mismo, impone 
inexorablemente la máxima protección para sus derechos más bá-
sicos y esenciales, y muy particularmente para su derecho a la vida. 
Por tanto, a partir de aquí solo es posible afirmar que la vida hu-
mana es sagrada, lo que se traduce en que debe ser respetada en 
todo momento y bajo cualquier circunstancia, independientemente 
de que atribuyamos o no a la misma personalidad (asunto extrema-
damente complejo que nos conduce a un debate, el de ser humano 
vs persona, condenado sin remedio al desacuerdo por las diversas 
definiciones que se mantienen del concepto persona y por la carga 
ideológica que hay detrás de cada postura47). No obstante, no po-

¿cómo puede el hombre -se pregunta- merecer un respeto absoluto si está privado 
de todo vínculo con lo absoluto? ANDORNO, Roberto: Bioética y dignidad de la per-
sona. Op. cit., p. 76. 

46  Somos plenamente conscientes de que este intento de dar una definición-ex-
plicación de la dignidad humana puede que no pase precisamente de eso, de ser un 
mero intento. Decimos esto porque, como afirma Roberto Andorno, la dignidad hu-
mana es difícilmente definible, hasta el punto que, como nos recuerda el autor, nin-
gún instrumento jurídico internacional se ha atrevido a ofrecer un concepto de la 
misma. Ello se debe a que “estamos ante una noción que carga con el peso de una 
larguísima tradición filosófica y cuya justificación última ha sido explicada de di-
versos modos a lo largo de la historia, (…). A la disparidad filosófica se agrega el 
obstáculo de la diversidad cultural, es decir, el hecho de que toda definición de una 
noción tan básica está condicionada en buena medida por factores culturales. Es 
por ello que los instrumentos internacionales (…) evitan definir la dignidad humana 
y prefieren dejar librada la determinación de su significado a la intuición común y, 
en última instancia, al criterio de los tribunales en los casos concretos que se some-
tan a su decisión”. ANDORNO, Roberto: “La dignidad humana como fundamento 
de la Bioética y de los Derechos Humanos en la Declaración Universal”. En GROS 
ESPIELL, Héctor y GÓMEZ SÁNCHEZ, Yolanda (coords.): La Declaración Univer-
sal sobre Bioética y Derechos Humanos de la UNESCO. Granada, Comares, 2006, p. 
257. No obstante, el propio Roberto Andorno nos dice que “la idea de dignidad (…) 
hace referencia al valor único e incondicional que tiene la existencia misma de todo 
ser humano, independientemente de la edad, salud física o mental, origen étnico, 
sexo, condición social o económica o religión del individuo en cuestión. Es su con-
dición humana como tal la que genera un deber de respeto hacia su persona”. Ibí-
dem, p. 258. Afirma además que “la dignidad es en buena medida una realidad pre-
jurídica, que precede y da fundamento al orden jurídico en su conjunto”. Ibídem. 

47  En el centro de este debate se encuentran los conceptos de persona y ser hu-
mano, si bien es cierto que este último no genera grandes discrepancias; la verda-
dera problemática reside en el otro, en el de persona. Así, con carácter general, cabe 
decir que son dos las posturas en las que podemos agrupar los diferentes plantea-
mientos doctrinales: por un lado están aquellos que consideran que ambos térmi-



980 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

demos dejar de reconocer que hay situaciones muy excepcionales48 
para las cuales hay que encontrar soluciones coherentes y sensa-
tas, pero que en modo alguno tienen que implicar echar por tierra el 
principio profundamente humano de la santidad de la vida.  

Dicho esto, estamos en condiciones de afirmar que el funda-
mento de la dignidad49 de la persona, de toda persona humana y 

nos son similares, y, por otro, hay una gran diversidad de teorías que defienden que 
persona y ser humano no es lo mismo. Los que mantienen la equivalencia de tales 
expresiones opinan que es la continuidad biológica entre el cigoto y el ser humano 
adulto la clave para justificar la personalidad ab initio. Es decir, el ser humano es 
persona desde el momento de la fecundación, aun cuando no haya desarrollado to-
das sus capacidades, y, en consecuencia, exige el reconocimiento de todos los de-
rechos inherentes a su dignidad. En cambio, los defensores de la postura contraria 
niegan la personalidad del embrión, ya sea en todo momento o en los primeros es-
tadios de su existencia. Los motivos aducidos en este caso son, básicamente, la falta 
de individualidad y la falta de racionalidad. En cuanto al primero de tales motivos, 
sostienen un considerable número de autores que la posible disociación del huevo 
fecundado (que producirá la gemelación del embrión) o su unión a otros embriones 
para crear un único individuo, así como la misma totipotencia de las células em-
brionarias antes de su implantación, son circunstancias todas ellas que ponen en 
entredicho el postulado de la individualidad del embrión durante los primeros ca-
torce días desde la fecundación. Consecuentemente, no puede ser considerado per-
sona pues carece de las propiedades de ser uno solo y de ser único. Por otra parte, 
respecto de los que aducen falta de racionalidad en el embrión, son variados los ar-
gumentos que se usan. Por ejemplo, uno de ellos es el denominado de la autocon-
ciencia o de la identidad personal, que agrupa a su vez diferentes tesis y que con-
sidera que para que un ser humano sea persona tiene que haber desarrollado una 
serie de capacidades de índole intelectual (las cuales varían dependiendo del autor: 
funciones cerebrales concretas, la simple captación de la señal de actividad cere-
bral por el electroencefalograma, la aparición de la estría primitiva, etc.). Así, para 
los defensores de estas teorías podrá considerarse persona al ser humano que posee 
identidad, esto es, que puede identificarse a sí mismo o ser identificado por otros. 
DE MIGUEL BERIAIN, Íñigo: El embrión y la biotecnología. Un análisis ético-jurí-
dico. Op. cit., pp. 68 y ss.  

48  El caso, por ejemplo, de las molas hidatiformes. Se trata de un tumor pro-
ducido por una degeneración del tejido placentario, esto es, un tumor que tiene su 
origen en una fecundación en la que la mezcla del material cromosómico genera 
un cáncer. Se caracteriza por un desarrollo anormal de la placenta, adquiriendo la 
forma de masa de pequeñas vesículas reunidas por filamentos, formando una figura 
parecida a un racimo de uvas. DE MIGUEL BERIAIN, Íñigo: El embrión y la biotec-
nología. Un análisis ético-jurídico. Op. cit. p. 170. Para los defensores de la llamada 
postura clásica (los que defienden la equivalencia entre ser humano y persona) la 
mola humana es una persona. Nosotros no entramos en tal disquisición. La mola, 
como cualquier otro fruto de la concepción, es ser humano, es decir, es un nuevo 
ser (en tanto que es) con una composición humana. No obstante, sus características 
tan sumamente particulares y excepcionales obligan sin duda a conferirle un trato 
distinto al que debe recibir el resultado de la fecundación que es apto para evolucio-
nar sin problemas. 

49  La cual sirve a su vez de fundamento de todo ordenamiento jurídico, hasta el 
punto de que la violación de algunos derechos fundamentales supone atentar direc-
tamente contra la dignidad humana.



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 981

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

solo de ella50, reside en su naturaleza de origen divino51 que le hace 
gozar de una grandeza infinita e indescriptible, que le hace ser per-
fecta y sublime expresión encarnada de nuestro Creador. En con-
secuencia, es fácil inferir que esta esencia propia del ser humano, 
maravillosa y misteriosa, obliga a que cualquier miembro de nues-
tra especie sea tratado con el máximo respeto y, por qué no decirlo, 
con el profundo y verdadero amor que es capaz de dar todo hom-
bre por la gracia de Dios. Por tanto, la dignidad, cualidad consti-
tutiva  del hombre, corolario directo de su condición espiritual, 
impide cualquier trato inhumano o degradante para cualquier per-
sona. De la dignidad deriva el derecho a la vida de todo ser hu-
mano, lo cual es extensible a cualquier investigación biomédica 
que resulte negativa o que atente contra aquel. 

Así pues, los límites éticos y jurídicos que se impongan a los 
avances biotecnológicos tendrán como fin último la salvaguarda de 
lo más íntimo y exclusivo del hombre: su dignidad. Frente a las pos-
turas relativistas, el pensamiento cristiano sitúa al espíritu de cada 
hombre en lo más alto, señalando, a partir del mismo, la universa-
lidad de la dignidad humana52, la cual se erige a su vez como fun-
damento de los derechos humanos (que igualmente son universales 
por tener a la dignidad como su razón de ser última). Por tanto, si la 
base de tales derechos es la dignidad del hombre, la mejor manera 
de defenderla de los efectos perniciosos de los progresos de las cien-
cias biomédicas (como ante cualquier otra circunstancia por la que 
pudiera resultar amenazada), será estableciendo límites cuya refe-
rencia sean aquellos derechos.

3. LÍMITES A LA LIBERTAD DE INVESTIGACIÓN

Según hemos ido viendo en los puntos precedentes, la activi-
dad investigadora tiene una doble cualidad: por un lado, es el mo-
tor que impulsa el desarrollo de las sociedades, que permite mejo-
rar la calidad y las condiciones de vida del hombre; por otro, y al 
mismo tiempo, puede generar enormes males si no se lleva a cabo 

50  Dice Ana Marta González que “cuando hablamos de afirmar la dignidad hu-
mana no hablamos de la dignidad en general -que no es más que una idea abstracta- 
sino de los hombres concretos: son ellos (…) los que son dignos: los que con su sola 
presencia demandan de los demás un trato respetuoso” GONZÁLEZ, Ana Marta: “La 
dignidad de la persona, presupuesto de la investigación científica”. Op. cit., p. 22. 

51  GONZÁLEZ PÉREZ, Jesús: La dignidad de la persona. Op. cit., pp. 26 a 30. 
52  BALLESTEROS LLOMPART, Jesús: “Exigencias de la dignidad humana en 

la Biojurídica”. En BALLESTEROS LLOMPART, Jesús y APARISI MIRALLES, Án-
gela: Biotecnología, dignidad y derecho: bases para un diálogo. Op. cit., pp. 62 y 63.



982 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

con la prudencia debida y con la necesaria independencia respecto 
de aquellos que financian las diferentes líneas de investigación. En 
este último sentido, es claro que la dignidad del ser humano correrá 
un grave peligro si la ciencia trabaja al servicio de intereses exclusi-
vamente políticos, económicos o de cualquier otra índole tras de los 
cuales se escondan objetivos alejados por completo de velar por los 
aspectos más esenciales de la persona. Lo lamentable es que en mu-
chas ocasiones sucede así, desvirtuándose el fin último que debe per-
seguir la investigación científica, poniéndose esta al servicio de pre-
tensiones espurias que solo miran a la cuenta de resultados. Por si 
fuera poco con la presión que insuflan los que pagan, un buen nú-
mero de investigadores del ámbito de la biología y la medicina llevan 
a cabo actividades a todas luces inmorales, actividades con las que 
se desprecian los principios éticos más elementales y que solo sirven 
para deshumanizar el mundo y para poner en evidencia el deseo de 
ser semidioses de aquellos que las realizan. Afortunadamente, mu-
chos miembros de la comunidad científica no están del lado de di-
chas prácticas, y demandan respuestas a los múltiples interrogantes 
éticos y jurídicos que suscitan los adelantos biomédicos. En suma, 
estos científicos comprometidos con el verdadero progreso del hom-
bre, en un sentido profundamente humano, reclaman el estableci-
miento de pautas y condiciones de actuación para poder desarrollar 
con garantías el derecho que tienen a la libertad de investigación. 

Como nos recuerda el profesor Martínez Morán, la libertad de in-
vestigación es un derecho fundamental que aparece expresamente 
reconocido en la Declaración  Universal de Derechos Humanos (art. 
19), texto normativo que contempla asimismo el derecho de toda 
persona “a participar en el progreso científico y en los beneficios que 
de él resulten” (art. 27.1). Además, el derecho a la libertad de investi-
gación figura en el resto de declaraciones de derechos y de constitu-
ciones democráticas, como sucede por ejemplo con la Constitución 
Española, que lo recoge dentro del apartado 1º de su art. 2053. Ahora 
bien, como cualquier otro derecho, también el de la libertad de in-
vestigación debe ser limitado si por medio de su ejercicio se corre el 
riesgo de atentar contra otros derechos fundamentales o contra la 
dignidad del ser humano. En este sentido, nuestra Carta Magna esta-
blece en el art. 20.4 que las libertades reconocidas en dicho precepto 
“tienen su límite en el respeto a los derechos reconocidos en este Tí-
tulo, en los preceptos de las leyes que lo desarrollen y, especialmente 

53  MARTÍNEZ MORÁN, Narciso: “Los derechos humanos como límite a la li-
bertad en las investigaciones biomédicas». Op. cit., pp. 85 y 86. 



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 983

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

en el derecho al honor, a la intimidad, a la propia imagen (…)”54. Te-
niendo en cuenta el terreno en el que nos movemos, es obligado de-
tenerse en la Declaración Universal sobre el Genoma Humano y los 
Derechos Humanos55, documento que aunque referido específica-
mente al genoma humano, contiene diversas disposiciones que ayu-
dan a comprender en términos genéricos el alcance del derecho a la 
libertad de investigación respecto del resto de derechos fundamen-
tales y de la dignidad del hombre56. Así, ya su preámbulo insiste en 
la necesidad de promover la reflexión ética a fin de poner freno a los 
posibles efectos perniciosos de los progresos científicos en el campo 
de la biología y la genética. Por su parte, su articulado establece que 
la investigación se orientará siempre en beneficio de la salud (princi-
pio de beneficencia), con pleno respeto a los derechos humanos (art. 
5.d)), y que nadie será discriminado por sus características genéticas 
(art. 6). En cuanto a las investigaciones sobre el genoma humano, 
impone la obligación de respetar los derechos humanos y la digni-
dad humana en todas las investigaciones biomédicas (Apartado C, 
arts. 10, 11 y 12). Y, en fin, el Apartado D fija las condiciones en que 
debe llevarse a cabo la actividad científica, disponiendo en su art. 13 
que “Las consecuencias éticas y sociales de las investigaciones so-
bre el genoma humano imponen a los investigadores responsabilida-
des especiales de rigor, prudencia, probidad intelectual e integridad, 
tanto en la realización de sus investigaciones como en la presenta-
ción y utilización de los resultados de éstas (…)”. 

En resumidas cuentas, lo anterior pone de manifiesto que la in-
vestigación no puede conllevar en modo alguno la violación de otros 
derechos fundamentales, siendo aquí precisamente cuando debe in-
tervenir el Estado fijando límites y condiciones. Ello es debido a que 
los derechos fundamentales, como hemos visto, tienen su razón de 
ser en la propia dignidad del hombre57, es decir, tratan de proteger 
aspectos esenciales de su existencia para garantizar que la misma 

54  Ibídem, p. 89. 
55  Aunque también otros textos internacionales se ocupan de la protección de 

los derechos humanos y de la dignidad del hombre con respecto a las aplicaciones 
biomédicas, como por ejemplo el Convenio Europeo para la protección de los Dere-
chos Humanos y la dignidad del ser humano y la Carta Europa de Derechos Funda-
mentales. Ibídem, p. 91.

56  Nos apoyamos también para desarrollar esta idea en el trabajo recién citado 
del profesor Martínez Morán. Ibídem, pp. 89 y 90. 

57  Hasta el punto de que, como bien señala Javier Blázquez, para prote-
gerla los derechos humanos han ido variando y enriqueciéndose en su con-
tenido a un ritmo perfectamente acompasado con el devenir histórico de 
cada época. BLÁZQUEZ RUIZ, Javier: Derechos Humanos y Proyecto Ge-
noma Humano. Granada, Comares, 1999, p. 7. 



984 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

discurra de forma digna. Los deslumbrantes avances en el terreno 
de las ciencias biomédicas nos obligan imperiosamente a contar con 
unos principios o valores que puedan ser generalmente aceptados 
como patrón de contraste de la corrección o incorrección de dichos 
progresos, principios que sin duda se encuentran en la base axio-
lógica de los derechos humanos58. De esta manera, la dignidad hu-
mana será respetada si son respetados todos los derechos humanos, 
por lo que éstos se erigen como criterio orientador de la bioética y 
del bioderecho59, como los auténticos protagonistas “en las tareas de 
mediación ética de las prácticas biotecnológicas”60. ¿Y por qué nos 
sirven precisamente tales derechos para cumplir esta función limita-
dora de dichos adelantos? Según el profesor Benito de Castro, prin-
cipalmente por dos motivos: en primer lugar, porque los mismos son 
“descendientes directos, herederos legítimos y mensajeros cualifica-
dos de la Justicia”. En segundo término, “porque estos derechos han 
llegado a ser proclamados y están siendo aplicados ya en forma ma-
yoritaria como compendio exponencial del único código ético, jurí-
dico y político que tiene posibilidades reales de lograr una vigencia 
tendencialmente universal”61. 

Por tanto, queda claro que los derechos humanos actúan como 
guardianes de la dignidad del hombre, como el mejor instrumento 
de que disponemos hoy por hoy para protegerla por constituir el 
más alto referente del valor único e incondicional que tiene su 
vida62. La vulneración de aquellos derechos supondrá entonces un 
atentado contra la dignidad, por lo que debemos preguntarnos cuá-
les de ellos pueden verse violentados por las aplicaciones biotecno-
lógicas. Lo cierto es que la respuesta no es sencilla, y en último ex-
tremo siempre dependerá del uso que se haga de tales recursos por 
parte de los expertos y demás agentes que puedan ponerlos en prác-
tica. No obstante, cabe apuntar de manera abreviada que los referi-
dos adelantos afectan de modo peculiar a los siguientes bienes bási-
cos de la persona63:

58  DE CASTRO CID, Benito: “Biotecnología y derechos humanos: ¿complemen-
tariedad o conflicto?”. En MARCOS DEL CANO, Ana María (coord.): Bioética, Filo-
sofía y Derecho. Melilla, UNED-Melilla (Revista Aldaba, nº 32), 2004, pp. 14 a 16. 

59  MARTÍNEZ MORÁN, Narciso: “Los derechos humanos como límite a la li-
bertad en las investigaciones biomédicas». Op. cit., p. 73. 

60  DE CASTRO CID, Benito: “Derechos Humanos. Biotecnología. Derechos Hu-
manos: una compleja interacción circular”. Op. cit., p. 47. 

61  Ibídem, pp. 52 y 53. 
62  ANDORNO, Roberto: “La dignidad humana como fundamento de la Bioética 

y de los Derechos Humanos en la Declaración Universal”. Op. cit., p. 258. 
63  JUNQUERA DE ESTÉFANI, Rafael: “Los Derechos Humanos en la era de la 

Biotecnología”. Op. cit., pp. 102 y 103. 



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 985

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

a) A la vida. Las técnicas con las que contamos permiten generar 
vida en un laboratorio, alterar el cuerpo humano o nuestra 
descendencia, influir sobre nuestra salud.

b) A la libertad. Los últimos descubrimientos nos dan la posibili-
dad de elegir las características que queremos que tengan 
nuestros hijos, o de combinar diferentes razas de animales o 
especies vegetales para crear las que mejor respondan a nues-
tras necesidades. Y en un sentido opuesto, ello nos conduce a 
coartar la libertad de las generaciones futuras. 

c) A la intimidad. Los progresos biomédicos nos capacitan para 
obtener mayor información sobre los sujetos, lo que puede ge-
nerar discriminaciones en diversos ámbitos de la vida (como 
por ejemplo, a la hora de optar por un puesto de trabajo o de 
querer contratar un seguro de vida).

d) A la identidad. Las características particulares de cada persona 
nos hacen ser únicos frente a cualquier otro. Por ello, nuestra 
identidad puede verse atacada como consecuencia de la infor-
mación que resulta de los conocimientos en el campo de la 
genética. 

En todo caso, lo que sí es claro es que la dignidad humana se pre-
senta como el límite fundamental a las investigaciones en el campo 
de las ciencias biomédicas. Es vista incluso como “una suerte de úl-
tima barrera frente a la amenaza de la alteración de características 
básicas del género humano que podrían resultar de ciertos desarro-
llos biotecnológicos, tales como la clonación reproductiva o las inter-
venciones en la línea germinal”64. En estos supuestos, la referencia a 
los derechos humanos puede ser insuficiente pues los mismos se re-
fieren a individuos o a grupos humanos ya existentes, de tal manera 
que el que no existe no cuenta con ningún derecho. Como estas téc-
nicas afectan principalmente a la especie humana en su conjunto (in-
cluidas las generaciones futuras), y no a sujetos individualmente con-
siderados, la dignidad resulta ser un argumento idóneo para prevenir 
de un abuso desmesurado de los poderes biotecnológicos65. 

Sabiendo entonces que lo que queremos proteger es la dignidad 
del ser humano, el problema será establecer las condiciones que 
permitan desarrollar determinadas prácticas sin atentar al mismo 

64  ANDORNO, Roberto: “La dignidad humana como fundamento de la Bioética 
y de los Derechos Humanos en la Declaración Universal”. Op. cit., p. 256. 

65  Ibídem. 



986 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

tiempo contra aquello que es innegociable desde el punto de vista 
de la experimentación. En este sentido, hoy hay amplio consenso en 
que deben exigirse los siguientes requisitos éticos a la investigación 
clínica66: 1) valor social o científico, esto es, deben contribuir a me-
jorar la salud o el bienestar social; 2) validez científica, lo que signi-
fica seguir un metodología rigurosa y acreditada; 3) selección equi-
tativa de la muestra de los sujetos, a fin de distribuir los riesgos de 
la investigación; 4) relación riesgo/beneficio favorable, de tal forma 
que los beneficios superen a los riesgos; 5) revisión independiente 
por parte de una autoridad pública; 6) pleno respeto a los derechos 
fundamentales de los sujetos directa o potencialmente implicados; 
y 7) consentimiento informado de las personas que participen en la 
investigación. 

Pero si el respeto a estos criterios resulta primordial, no me-
nos importante es resaltar que las condiciones concretas para cada 
tipo de práctica o proceso de experimentación deberían ser fijadas 
desde instancias internacionales por medio del diálogo y el con-
senso67. Lo que está en juego son los aspectos más esenciales de la 
vida de los seres humanos; más aún, lo que nos jugamos es la inte-
gridad misma de nuestra especie, y esto no puede quedar en manos 
simplemente de aquellos que en un momento dado dirigen los de-
signios de cada uno de los Estados. Las pautas de actuación deben 
ser únicas e iguales para todos pues todos (los que estamos ahora y 
los que vengan en un futuro) estamos afectados o podemos estarlo 
de la misma manera. Aquí no cuentan las fronteras ni las razas ni 
las opciones políticas. Aquí lo que cuenta es que la ambigüedad del 
progreso científico nos amenaza a todos con la misma intensidad, y 
es por ello que desde el respeto a la pluralidad de opciones morales 
que caracteriza a las sociedades actuales, debe fijarse un código co-
mún que constituya un marco de acuerdo por medio del cual todas 
las personas puedan considerarse ligadas por una misma estructura 
que permita la resolución de los conflictos generados por los ade-
lantos biotecnológicos68. 

66  Los exponemos tal y como los recoge el profesor Martínez Morán en su tra-
bajo “Los derechos humanos como límite a la libertad en las investigaciones biomé-
dicas». Op. cit., p. 92. 

67  Ibídem, pp. 93 y 94. 
68  CASADO, María: “Bioética y Derecho”. En GROS ESPIELL, Héctor y GÓ-

MEZ SÁNCHEZ, Yolanda (coords.): La Declaración Universal sobre Bioética y Dere-
chos Humanos de la UNESCO. Op. cit., p. 36. 



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 987

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

4. CONCLUSIÓN FINAL

Por tanto, concluyendo, es el momento de poner al servicio del 
hombre el mejor conocimiento del hombre, de recuperar su dimen-
sión filosófico-sapiencial69 para defender nuestra dignidad ante los 
efectos negativos que genera el desarrollo en el campo de las cien-
cias biomédicas. Tenemos sabiduría y capacidad suficiente para po-
nernos de acuerdo, cualidades, como otras muchas, que deben em-
plearse en favor del bien común. El descubrimiento de las verdades 
que esconden los arcanos de la naturaleza debe permitirnos embe-
lesarnos con la contemplación de las esencias ocultas en cuanto nos 
rodea. Y es precisamente la que define al ser humano, la que nos 
muestra su misteriosa y maravillosa infinitud, la que tiene que per-
seguir con más ahínco el arte de hacer ciencia. Eso y, repetimos, 
una vez sabedores de la grandeza que encierra nuestro ser, traba-
jar sin descanso para no dejar que unos cuantos consigan imponer 
prácticas cuyas consecuencias sobre nosotros pueden ser irrepa-
rables. Como dice Ana Marta González, el conocimiento pierde su 
sentido más profundo si no sirve para afirmar la dignidad del hom-
bre70, si no es usado para que la ciencia y la tecnología nos lleven 
hacia un verdadero progreso humano. En ello debemos poner nues-
tro empeño: sabiduría para conocernos; conocimiento y consenso 
para respetarnos. 

BIBLIOGRAFÍA

ANDORNO, ROBERTO: Bioética y dignidad de la persona. Madrid, Tecnos, 
2012.

ANDORNO, ROBERTO: “La dignidad humana como fundamento de la 
Bioética y de los Derechos Humanos en la Declaración Universal”. 
En GROS ESPIELL, Héctor y GÓMEZ SÁNCHEZ, Yolanda 
(coords.): La Declaración Universal sobre Bioética y Derechos Hu-
manos de la UNESCO. Granada, Comares, 2006.

BALLESTEROS LLOMPART, JESÚS: “Exigencias de la dignidad humana en 
la Biojurídica”. En BALLESTEROS LLOMPART, Jesús y APARISI 
MIRALLES, Ángela: Biotecnología, dignidad y derecho: bases para 
un diálogo. Barañáin (Navarra), EUNSA, 2004.

69  POSTIGO SOLANA, Elena y DÍAZ DE TERÁN VELASCO, Mª Cruz: “Nueva 
eugenesia: la selección de embriones in vitro”. Op. cit., p. 98. 

70  GONZÁLEZ, Ana Marta: “La dignidad de la persona, presupuesto de la inves-
tigación científica”. Op. cit., p. 20.



988 © UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021

LUIS ALFONSO SÁNCHEZ MEGÍA

BLÁZQUEZ RUIZ, JAVIER: Derechos Humanos y Proyecto Genoma Huma-
no. Granada, Comares, 1999.

CASADO, MARÍA: “Bioética y Derecho”. En GROS ESPIELL, Héctor y 
GÓMEZ SÁNCHEZ, Yolanda (coords.): La Declaración Universal 
sobre Bioética y Derechos Humanos de la UNESCO. Granada, Co-
mares, 2006.

CASADO, MARÍA: “La Bioética”. En CASADO, María, (ed.): Materiales de 
Bioética y Derecho. Barcelona, Cedecs, 1996. 

DE CASTRO CID, BENITO: “Biotecnología y derechos humanos: ¿comple-
mentariedad o conflicto?”. En MARCOS DEL CANO, Ana María 
(coord.): Bioética, Filosofía y Derecho. Melilla, UNED-Melilla (Re-
vista Aldaba, nº 32), 2004.

DE CASTRO CID, BENITO: “Derechos Humanos. Biotecnología. Derechos 
Humanos: una compleja interacción circular”. En MARCOS DEL 
CANO, Ana María (coord.): Bioética y Derechos Humanos. Madrid, 
UNED, 2011.

DE MIGUEL BERIAIN, ÍÑIGO: El embrión y la biotecnología. Un análisis 
ético-jurídico. Granada, Comares, 2004.

GÓMEZ SÁNCHEZ, YOLANDA: “Derechos y deberes de los pacientes”. En 
GÓMEZ SÁNCHEZ, Yolanda y REBOLLO DELGADO, Lucrecio: 
Biomedicina y protección de datos. Madrid, Dykinson, 2008.

GONZÁLEZ, ANA MARTA: “La dignidad de la persona, presupuesto de la 
investigación científica”. En BALLESTEROS LLOMPART, Jesús y 
APARISI MIRALLES, Ángela: Biotecnología, dignidad y derecho: 
bases para un diálogo. Barañáin (Navarra), EUNSA, 2004.

GONZÁLEZ PÉREZ, JESÚS: La dignidad de la persona. Madrid, Civitas, 
1986.

JUNQUERA DE ESTÉFANI, RAFAEL: “El Bioderecho”. En MARCOS DEL 
CANO, Ana María (coord.): Bioética y Derechos Humanos. Madrid, 
UNED, 2011.

JUNQUERA DE ESTÉFANI, RAFAEL: “Los Derechos Humanos en la era de 
la Biotecnología”.  En MARTÍNEZ MORÁN, Narciso (ed.): Utopía 
y realidad de los Derechos Humanos en el cincuenta aniversario de 
su Declaración Universal. Madrid, UNED, 1999. 

LASANTA, PEDRO JESÚS: Abortar, ¿es justo?, ¿es bueno? … Logroño, Ho-
rizonte, 2009.

MARCOS DEL CANO, ANA MARÍA: “La autonomía del paciente en los su-
puestos de incapacidad”. En JUNQUERA DE ESTÉFANI, Rafael 



© UNED. Revista de Derecho UNED, núm. 27, 2021 989

Investigaciones biomédicas y dignidad humana: los límites...

(dir.): Bioética y bioderecho. Reflexiones jurídicas ante los retos bioé-
ticos. Granada, Comares, 2008.

MARCOS DEL CANO, ANA MARÍA: “La Bioética y el Bioderecho desde los 
Derechos Humanos”. En MARCOS DEL CANO, Ana María 
(coord.): Bioética y Derechos Humanos. Madrid, UNED, 2011.

MARTÍNEZ MORÁN, NARCISO: “Los derechos humanos como límite a la 
libertad en las investigaciones biomédicas». En JUNQUERA DE 
ESTÉFANI, Rafael (dir.): Bioética y bioderecho. Reflexiones jurídi-
cas ante los retos bioéticos. Granada, Comares, 2008.

POSTIGO SOLANA, ELENA Y DÍAZ DE TERÁN VELASCO, Mª CRUZ: “Nueva 
eugenesia: la selección de embriones in vitro”. En BALLESTEROS 
LLOMPART, Jesús y APARISI MIRALLES, Ángela: Biotecnología, 
dignidad y derecho: bases para un diálogo. Barañáin (Navarra), 
EUNSA, 2004.

RODRÍGUEZ MERINO, José María: Ética y derechos humanos en la 
era biotecnológica. Madrid, Dykinson, 2008. 

ROMEO CASABONA, CARLOS MARÍA: El Derecho y la Bioética ante los lími-
tes de la vida humana. Madrid, Centro de Estudios Ramón Areces, 
1994.

TEZANOS TORTAJADA, JOSÉ FÉLIX: La sociedad dividida. Estructuras de 
clases y desigualdades en las sociedades tecnológicas. Madrid, Bi-
blioteca Nueva, 2005.




