
391

Cómo citar este artículo: Ayala Reyes, Susana. «Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosa-
rio Castellanos en los contrasentidos ideológicos de la política lingüística indigenista». Historia y 
Memoria de la Educación 14 (2021): 391-424

α  Este artículo fue producto de mi estancia en el Programa de Becas Posdoctorales en la UNAM. 
Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y Humanidades, asesorada por la Dra. 
Paula López Caballero.

ß  Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y Humanidades. UNAM. Torre II de Hu-
manidades, 4.º, 5.º y 6.º pisos, Circuito Interior, Ciudad Universitaria, Alcaldía Coyoacán, 04510, 
Ciudad de México, sasybeu@gmail.com  https://orcid.org/0000-0003-2676-0254

GENTES IGUAL QUE TÚ Y QUE YO:  
LOS TEXTOS DE ROSARIO CASTELLANOS  
EN LOS CONTRASENTIDOS IDEOLÓGICOS 

DE LA POLÍTICA LINGÜÍSTICA INDIGENISTAα

People like you and me: the texts of Rosario Castellanos  
in the ideological contradictions of indigenist language policy

Susana Ayala Reyesß

Fecha de recepción: 15/09/2020 • Fecha de aceptación: 11/03/2021

Resumen. En este artículo analizo documentos escritos por Rosario Castella-
nos durante los años que trabajó como guionista de las obras de títeres en 
los Altos de Chiapas. Estas obras de teatro fueron parte de las campañas 
educativas dirigidas a la población maya tsotsil y tseltal. Muestro que los 
discursos circulantes durante los años en los que se construyó la política 
indigenista estuvieron atravesados por tensiones ideológicas opuestas y 
contradictorias que se implicaron en la propuesta y uso de categorías de 
identificación de la población y sus lenguas, los objetivos e ideales teóricos 
y las historias personales y colectivas de los participantes. 

Palabras clave: ideologías lingüísticas; educación indígena; lengua indí-
gena; dialogismo; Rosario Castellanos. 

Abstract. In this article we analyze documents written by Rosario Castellanos 
during the years that she worked as a scriptwriter for the puppet plays in the 
Highlands of Chiapas. These plays were part of educational campaigns aimed 
at the Tsotsil and Tseltal Maya population. We show that the discourses cir-
culating during the years in which indigenous politics was being constructed 
were permeated by opposing and contradictory ideological tensions, tensions 

Historia y Memoria de la Educación 14 (2021): 391-424
Sociedad Española de Historia de la Educación
ISSN: 2444-0043
DOI: 10.5944/hme.14.2021.28280



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424392

that were ref﻿lected in the proposal and use of categories of identification of 
the population and their languages, in the theoretical objectives and ideals 
and in the participants’ personal and collective stories.

Keywords: linguistic ideologies; indigenous education; indigenous langua-
ge; dialogism; Rosario Castellanos.

INTRODUCCIÓN 

En 1951 el Instituto Nacional Indigenista (INI) creó el Centro Coor-
dinador Tzeltal-Tzotzil1 (CCI) en los Altos de Chiapas al sureste de Mé-
xico. Esta dependencia instrumentó políticas sociales dirigidas a la po-
blación maya tsotsil y tseltal con el fin de encaminar su adscripción como 
ciudadanos nacionales, la modernización de sus condiciones de vida y 
su desarrollo económico. 

A finales de 1953 los antropólogos que dirigían el CCI impulsaron la 
formación de titiriteros tsotsiles y tseltales como un entretenimiento que 
terminó por convertirse en el instrumento principal de las campañas 
educativas. En 1955, la escritora mexicana Rosario Castellanos se incor-
poró al proyecto escribiendo guiones para las obras de títeres y trabajar 
con los titiriteros, instruyéndolos en temas de historia, español y civismo. 

Los especialistas que dirigían el CCI consideraban que la ciencia y el 
arte debían articularse con las acciones políticas. De acuerdo con el his-
toriador Stephen Lewis,2 su objetivo era transformar la realidad social 
que desfavorecía a la población considerada indígena. Si bien la institu-
ción no tenía un proyecto oficializado de planificación lingüística, los 
antropólogos y lingüistas impulsaron tres cambios en los usos del len-
guaje dentro de las esferas de la vida cotidiana, la política y la educa-
ción. 

1   En el nombre oficial del Centro Coordinador se usó la ‘z’ para tzotzil y tzeltal porque era la forma 
ortográfica aceptada cuando se creó esa institución. Actualmente, las normas de escritura propues-
tas por el Instituto Nacional para las Lenguas Indígenas (2011) señalan que la escritura es tsotsil y 
tseltal con ‘s’. A lo largo del artículo uso la ortografía con ‘z’ para el nombre de la institución o citas 
en donde se use de esa manera y en el resto de los casos usaré la norma actual. Ver: Norma de escri-
tura de la lengua tseltal https://site.inali.gob.mx/pdf/norma_tseltal.pdf y Norma de escritura para la 
lengua tsotsil https://site.inali.gob.mx/pdf/norma_tseltal.pdf (consultados el 06-8-2020).

2   Stephen E. Lewis, Rethinking Mexican Indigenismo: The INI’s Coordinating Center in Highland 
Chiapas and the Fate of a Utopian Project (Albuquerque: University of New Mexico Press, 2018), 
63-87.

https://site.inali.gob.mx/pdf/norma_tseltal.pdf
https://site.inali.gob.mx/pdf/norma_tseltal.pdf


Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 393

Primero, intentaron eliminar las connotaciones peyorativas, humi-
llantes, racistas y discriminatorias que la palabra «indio» había adquiri-
do. Cuando Rosario Castellanos trabajó como directora y escritora en el 
teatro guiñol para las campañas educativas del CCI los antropólogos 
promovían el uso de la palabra «indígena». Probablemente considera-
ron que este último término tenía una semántica neutral, al menos eti-
mológicamente,3 y como consecuencia tendría un efecto social de mayor 
justicia y dignificación. Aunque, de acuerdo con Paula López Caballero, 
la definición de quién era indígena y cuáles sus atributos eran objeto de 
discusiones. El concepto se fijó socialmente de manera paulatina, sobre 
todo en las esferas académicas y políticas, como consecuencia de las 
propias acciones del INI. Mientras que la noción de «indígena» aun es 
discutible,4 el uso del término «indio» con sentidos peyorativos sigue 
vigente en diversos usos del lenguaje vernáculo. 

Segundo, promovieron el uso del español entre los hablantes de tsot-
sil y tseltal. En diversos documentos de trabajo, señalaban que los tsotsi-
les y tseltales eran pueblos debilitados por la dominación y el abuso. 
Consideraban que a causa de eso su autovaloración, hábitos de pensa-
miento y conducta estaban condicionados por la sumisión. Los especia-
listas suponían que si los hablantes de tsotsil y tseltal aprendían a hablar, 
leer y escribir en español se generarían condiciones sociales y económi-
cas para que dignificaran su vida y su percepción de sí mismos. Porque, 
decían que entender la misma lengua de sus opresores les daba un arma 
de lucha para defenderse de los engaños y solucionar los problemas que 
los aquejaban.5 

Tercero, promovieron la literacidad de los hablantes de tsotsil y tsel-
tal. Entre los lingüistas y sus informantes crearon textos y materiales 
didácticos bilingües para familiarizar a los hablantes de esas lenguas 

3   El término indígena proviene de las raíces latinas inde «de allí» y gens «gente»; gente originaria de 
un lugar.

4   Paula López Caballero, «Las políticas indigenistas y la ‘fábrica’ de su sujeto de intervención en la 
creación del primer Centro Coordinador del Instituto Nacional Indigenista (1948-1952)», en Nación 
y alteridad. Mestizos, indígenas y extranjeros en el proceso de formación nacional, coords. Paula López 
Caballero y Daniela Gleizer (México, D.F.: Universidad Autónoma Metropolitana/Ediciones EyC, 
2015), 69-108.

5   Archivo Histórico del Centro Coordinador Indigenista Tzeltal-Tzotzil (AHCCITT). Secc.: Educa-
ción, Sub.: Correspondencia, Año: 1958, Caja: 2, Exp.: 0001. Plan de trabajo para 1958. Educación. 
Firmado por Fidencio Montes Sánchez.



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424394

con la escritura. Después de que aprendían a leer y escribir en su lengua 
nativa, introducían el español de forma escrita.

Los proyectos indigenistas relacionados al lenguaje se han conside-
rado como una política más o menos homogénea y han sido acusados de 
promover el uso del español en las escuelas y otros espacios públicos y, 
con ello, causar el desplazamiento de las lenguas originarias de la pobla-
ción. En este trabajo propongo que se trató de iniciativas atravesadas 
por posiciones ideológicas, sobre las lenguas, opuestas y contradictorias 
entre sí. Para mostrarlo analizo textos escritos por Rosario Castellanos 
vinculados con su trabajo en el CCI.6 Mi análisis no tiene ninguna inten-
ción biográfica acerca de la escritora, sino estudiar desde una perspecti-
va histórica y discursiva las voces sociales que evidencian las tensiones 
ideológicas en esos programas educativos.

Como se ha mostrado en otras investigaciones,7 las ideologías sobre 
la lengua implican percepciones sobre los hablantes, de manera que, el 
ordenamiento de la lengua conlleva una intención de ordenamiento so-
cial, de clase o de poder. Considero que las ideologías acerca de las len-
guas tsotsil y tseltal, y sus hablantes se relacionaron de manera conten-
ciosa en el desarrollo de los proyectos indigenistas. Esas contiendas 
internas trascendieron y una de sus principales secuelas es el asenta-
miento de la categoría «lenguas indígenas» de uso vigente en el lenguaje 
político y en el habla generalizada. Este trabajo advierte de los contra-
sentidos ideológicos que anteceden al uso de esa clasificación y propone 
la reflexión sobre las posibles contiendas ideológicas que puede entrañar 
la categoría.

LOS TÍTERES EN EL MARCO DE LAS TEORÍAS, IDEALES Y 
PRÁCTICAS EDUCATIVAS DEL CCI 

En el Centro Coordinador Indigenista (CCI) la educación se conside-
ró un proyecto integral donde la alfabetización estaba supeditada a la 

6   Varios de estos textos fueron recopilados por el antropólogo Carlos Navarrete Cáceres, Rosario 
Castellanos, su presencia en la antropología mexicana (México, D.F.: Instituto de Investigaciones An-
tropológicas de la Universidad Nacional Autónoma de México-Programa de Investigaciones Multi-
disciplinarios sobre Mesoamérica y el Sureste, 2007).

7   Por ejemplo: Cooper, 1997; López García, 2015; Zabaltza 2006.



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 395

utilidad práctica,8 de manera que había actividades escolarizadas y se 
hacían campañas educativas en las plazas públicas, en los mercados o 
durante los días de fiestas para difundir temas diversos y promover la 
alfabetización en las lenguas de la región.9 

La perspectiva de los antropólogos que trabajaban en el CCI estaba 
influenciada por los ideales revolucionarios, el nacionalismo mexicano 
y la escuela de la antropología culturalista desarrollada en Estados Uni-
dos.10 En la teoría y los estudios etnográficos de los documentos resguar-
dados en los archivos del INI se habla sobre las cualidades de la «raza 
indígena» y de la interdependencia entre los indios y los no indios11 en 
regiones como los Altos de Chiapas donde la pequeña urbe de San Cris-
tóbal de las Casas estaba rodeada de poblados indígenas. Para mediar 
entre esos dos mundos y como estrategia para introducir los programas 
sociales, los antropólogos del CCI reclutaron jóvenes tsotsiles y tseltales 
con cierto conocimiento del español que fungieron como elementos de 
contacto entre los pobladores y la institución. Les llamaron promotores 
culturales y los capacitaron como maestros, enfermeros, técnicos agró-
nomos, trabajadores sociales e informantes de lingüística.

En varios lugares la población se mostraba recelosa de cooperar o 
aceptar abiertamente las propuestas del CCI, de manera que el trabajo 
de los promotores era inducir la aceptación. Por ejemplo, no todos los 
poblados contaban con escuela; entonces, los promotores tenían la tarea 
de convencer a las familias de los beneficios de construir una escuela, 
para lo que debían donar parte de sus terrenos, material y mano de obra. 
En donde sí había escuela, muchos padres decidían no enviar a sus hi-
jos, menos aún a las mujeres; en esos casos los promotores abogaban 

8   Gonzalo Aguirre Beltrán, Teoría y práctica de la educación indígena (Ciudad de México: Instituto 
Nacional Indigenista-Fondo de Cultura Económica, 1992).

9   Stephen E. Lewis (2011, enero). «Modernizing Message, Mystical Messenger: The Teatro Petul in 
the Chiapas Highlans, 1954-1974». The Academy of American Franciscan History, 67(3), 375-397. 
Recuperado de http://muse.jhu.edu/journals/tam/summary/v067/67.3.lewis.html; Susana Ayala Re-
yes, «Creatividad en los márgenes del estado: Apropiación de los títeres Petul-Xun en los Altos de 
Chiapas» (Tesis doctoral, Departamento de Investigaciones Educativas del Cinvestav, 2019a) 32-46.

10   Navarrete, Rosario Castellanos, 19, 23; Andrés Medina Hernández «Estudio preliminar. La trama, 
los hilos y los nudos de un proyecto de investigación. La Universidad de Chicago en los Altos de 
Chiapas», en Rossana Guber, La articulación etnográfica (Buenos Aires, Argentina: Editorial Biblos, 
2013), 11-34.

11  AHCCITT. Aguirre, Beltrán. 1955. Secc. Dirección, Sub.: Informes, Año: 1955, Caja: 2, Exp.: 0044.

http://muse.jhu.edu/journals/tam/summary/v067/67.3.lewis.html


■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424396

por la importancia, la necesidad e incluso la obligación legal de enviar-
los a tomar clases.12 En este panorama los antropólogos que dirigían la 
institución hacían experimentos con actividades de difusión y entreteni-
miento para probar si funcionaban como medios de convencimiento o 
de simple entretenimiento para la población local. 

Desde la década de los treinta las campañas de alfabetización, educa-
ción sanitaria y política con obras de títeres guiñol habían funcionado 
bien entre la población de la periferia de la Ciudad de México.13 Basados 
en esas experiencias los antropólogos en el CCI consideraron formar 
algunos de los jóvenes tsotsiles como titiriteros de guiñol en 1954. En un 
inicio las obras de títeres se concibieron como un recurso audiovisual 
para las campañas educativas. En poco tiempo las obras se convirtieron 
en espacios donde los promotores culturales negociaban con los pobla-
dores su colaboración en los proyectos del INI y discutían colectivamen-
te problemas locales; por ejemplo, pleitos entre vecinos, intrigas contra 
el maestro, dudas sobre cuestiones de salud, entre otras cosas.

En 1955 la precariedad en el presupuesto de la institución obligó a 
buscar vías económicas para realizar las actividades institucionales. En-
tonces las obras de títeres que ya contaban con gran aceptación por 
parte de la población se convirtieron en la punta de lanza con las que el 
CCI implementó las campañas educativas de alfabetización, salud, hi-
giene, economía cooperativista, mejora de animales de granja y muchas 
cosas más.14 

En ese momento fue que Rosario Castellanos15 se convirtió en escri-
tora de los guiones para las obras de los títeres Petul y Xun (Pedro y 
Juan en español) que eran representadas por los promotores culturales 

12   Andrés Aubry, «Les Tzotzil Par Eux-Mêmes. Récits et écrits de paysans indiens du Mexique». 
(París: Éditions L’Harmattan, 1988).

13   María Rosa Gudiño y Susana Sosenski, «El teatro guiñol, la televisión mexicana y la educación para 
la salud a mediados del siglo XX», História, Ciências, saúde-Manguinhos 24, n.º 1 (2017): 201-221. 
http://dx.doi.org/10.1590/s0104-59702016005000027 ; Elena Jackson Albarrán, «Comino Vence Al Dia-
blo and Other Terrifying Episodes: Teatro Guiñol’s Itinerant Puppet Theater». Seen and Heard in Mex-
ico. Children and Revolutionary Cultural Nationalism (Lincoln & Londres: University of Nebraska 
Press, 2014), 175-212; Juan Jiménez Izquierdo, «Entrevista con Don Ferruco», Tramoya 10, (1978): 52.

14   Lewis, 2018.

15   AHCCITT. Secc.: Educación, Sub.: Correspondencia, Año: 1958, Caja 2, Exp.: 0001. Presupuesto 
de educación, 1955. 

http://dx.doi.org/10.1590/s0104-59702016005000027


Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 397

tsotsiles. Entre 1956 y 1957 Castellanos trabajó con el director de teatro 
Marco Antonio Montero, quien fue el primero en escribir los guiones 
para las obras. Después, Castellanos junto con el pintor Carlos Jurado se 
hizo cargo de la compañía tsotsil y formó la segunda compañía de titiri-
teros en lengua tseltal. Con los años y la fama de Rosario Castellanos 
como escritora algunos testigos han supuesto que ella creó a los perso-
najes. Sin embargo, se ha mostrado que los protagonistas de las obras 
fueron una creación colectiva de los propios titiriteros en la interacción 
con el público durante las representaciones.16 La población de los Altos 
se apropió de este arte y sus integrantes se convirtieron en espectadores 
activos e interlocutores de los títeres. Años después de su auge en las 
campañas educativas del INI, las obras de Petul y Xun tienen presencia 
en la memoria de las personas.17 

Según Carlos Jurado,18 él y Rosario Castellanos se convirtieron en 
acompañantes y a la vez en espectadores del trabajo de los titiriteros que 
marcaban el curso y la realización de las obras con temas basados en los 
guiones, pero con improvisaciones constantes. Él, en tanto artista plás-
tico, apoyaba la fabricación de muñecos y vestuarios iguales a los que 
usaban las personas de cada poblado. Rosario Castellanos escribía guio-
nes de acuerdo con las necesidades planteadas por las distintas áreas del 
Instituto.19 

En 1956 el antropólogo Aguirre Beltrán, alto funcionario del INI y 
uno de los principales teóricos del indigenismo de esos años, informaba 
al director general del Instituto: 

Se ha venido desarrollando más el recurso de agitación cultu-
ral que es el teatro de muñecos de funda regional. Su participa-
ción cada vez más activa en el programa educativo del Centro ha 

16   Susana Ayala Reyes, «Creatividad en los márgenes del estado: Apropiación de los títeres Pe-
tul-Xun en los Altos de Chiapas» (Tesis doctoral, Departamento de Investigaciones Educativas del 
Cinvestav, 2019a).

17   Susana Ayala «Hands that Propose and Hands that Respond: Gestural Interaction in Petul-Xun 
Puppets Performances in Highland of Chiapas», Paedagogica Historica: International Journal of His-
tory of Education 55, no. 2 (248-250) DOI: 10.1080/00309230.2018.1521447 

18   Comunicación personal. 24 de noviembre de 2016.

19   AHCCITT. Secc.: Dirección, Serie: Lingüística, Sub.: Correspondencia, Año: 1956, Caja: 1, Exp.: 
0001. Informe de la dirección de lingüística.

https://doi.org/10.1080/00309230.2018.1521447


■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424398

dado óptimos frutos. Actualmente se le utiliza como elemento 
indispensable en nuestra Escuela Abierta. Este teatro está mane-
jado por hablantes nativos de las lenguas vernáculas de la zona y 
en su funcionamiento toma siempre en cuenta las características 
culturales de las comunidades a donde lleva su mensaje.20 

Desde la perspectiva de los antropólogos y del lingüista del CCI, Car-
lo Antonio Castro se afirmaba que para el Teatro Petul, como se llamaba 
institucionalmente a la compañía de títeres, era necesario manejar el 
idioma nativo y no el español que en ese momento era la única lengua 
usada en el sistema educativo mexicano. El uso del tsotsil y del tseltal era 
lo que se consideraba el elemento que definía el acercamiento del teatro 
guiñol a la realidad que vivían los espectadores. Los directivos del CCI 
también señalaban que el teatro debía «aplicar detalladamente los cono-
cimientos de todos los aspectos culturales y sociales que se tienen de las 
comunidades indígenas».21 

En los guiones escritos por Rosario Castellanos entre 1956 y 195722 
se desarrolla un juego de opuestos y contrastes en el carácter de los pro-
tagonistas. Uno de ellos, Xun (en español Juan) desconfía o desconoce la 
labor de los promotores y los proyectos del INI, ignora la visión científi-
ca y occidentalizada sobre el cuidado de la salud y el cuidado del medio 
ambiente, el comercio, el uso del español, tiene malos hábitos de higie-
ne, en fin, representa a una persona que, entre otras cosas, necesita estar 
educada. El otro personaje, Petul (en español Pedro) es todo lo opuesto, 
conoce el trabajo del personal del INI o él mismo es un promotor, ha 
sido educado en la escuela y por lo tanto tiene conocimientos variados, 
confía en los médicos, maestros, agrónomos, trabajadores sociales o se-
gún sea el caso. En un artículo escrito para la Revista de la Universidad 
de México en 1965, la escritora reflexiona sobre el carácter de los perso-
najes: 

20   AHCCITT. Secc.: Dirección, Sub.: Informes, Año: 1956, Exp.: 0020. Informes del CCITT. Educa-
ción. Por Gonzalo Aguirre Beltrán subdirector del INI, septiembre de 1956.

21   Instituto Nacional Indigenista, «El teatro Petul», Acción Indigenista, Boletín Mensual del INI 24, 
junio de 1955.

22   INI, Teatro Petul (México: INI, 1956); INI, Teatro Petul 2 (México: INI, 1961); INI, Teatro Petul 3 
(México: INI, 1962).



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 399

Petul es el protagonista de las aventuras, el prototipo del hom-
bre avisado, abierto a las noticias que le traen sus amigos mesti-
zos o blancos; gracias a cuya intervención el desenlace resulta 
siempre un triunfo de la inteligencia sobre las supersticiones, del 
progreso sobre la tradición, de la civilización sobre la barbarie. Y 
la pareja de Petul es Xun, su contraparte, el indígena típico, rea-
cio [...]. El que se niega a asistir a la escuela [...]; el que desdeña 
las sugerencias de los técnicos agrícolas; el que en vez de consul-
tar a un médico [...], llama al brujo; el que no quiere prestar su 
ayuda para la construcción de caminos vecinales; el que no per-
mite que se entube el agua porque es una profanación de los ma-
nantiales sagrados; el que permite que sus hijos mueran de tosfe-
rina porque los ha ocultado para evitar que fueran vacunados; el 
que entrega su tierra [...] porque no sabe que existe una ley que lo 
protege, el que encuentra en el alcohol el camino de la sabiduría, 
del olvido, del aturdimiento; el que lapida al que se aventura, sin 
defensa, hasta su paraje [...]; el que se deja esquilmar [...] y sopor-
ta el robo cotidiano el que cree que su condición es destino y su 
padecimiento castigo y su conformidad obediencia y su inercia 
virtud. Pero al final de cuentas Xun, después de todo ente de fic-
ción, abandona sus errores redimido, no tanto por razones ni por 
experiencias adversas, sino por el ejemplo optimista de Petul.23

El fragmento anterior muestra dos tipos de indígenas totalmente 
opuestos: uno que se relaciona amistosamente con los mestizos y los 
blancos, inteligente, progresista, civilizado y optimista. El otro es según 
el texto un indígena típico, es decir, tradicionalista, bárbaro, incivilizado, 
reacio a la modernidad y a la ciencia. Además, supersticioso, ignorante, 
alcohólico y violento, al mismo tiempo resignado y sometido al abuso, 
entregado a la fatalidad y al padecimiento. 

El artículo fue escrito siete años después de que Rosario Castellanos 
dejara de trabajar en el CCI. A lo largo de todo el texto reflexiona sobre su 
experiencia personal en la institución y describe los procesos en los que 
participó. La descripción que hace de los personajes parte del relato ex-
periencial, de su percepción sobre los protagonistas y de los argumentos 
finales de los guiones. Si bien, las obras fueron resultado del consenso y 

23   Rosario Castellanos «Teatro Petul», Revista de la Universidad de México XIX, no. 5 (1965): 30-31.



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424400

la discusión con los antropólogos y los otros participantes del CCI, estos 
estereotipos también pueden estar relacionados con la propia percepción 
de la escritora. Ella provenía de una familia terrateniente y vivió su in-
fancia y juventud en Comitán, un pequeño centro urbano muy cercano a 
los Altos de Chiapas. Esto le hacía conocedora de primera mano de la 
discriminación y subordinación de los tsotsiles y tseltales, que había lle-
gado a ser un sistema de semi-esclavitud con forma de peonaje. También 
conocía los estereotipos creados en torno a ellos,24 arraigados desde la 
colonia y prevalecientes mucho tiempo después. 

No obstante, la escritora tenía una posición ideológicamente progre-
sista y crítica hacia las relaciones de dominación impuestas por las des-
igualdades de clase social, racismo y género.25 

GUIONES SOBRE LA DIFERENCIA LINGÜÍSTICA EN LA 
BÚSQUEDA DE LA IGUALDAD SOCIAL

Los textos de Rosario Castellanos analizados en este trabajo tratan 
sobre los indígenas, sus lenguas, sus procesos de aprendizaje y comuni-
cación. Los guiones para las obras de Petul y Xun fueron escritos de 
acuerdo con los planes y necesidades institucionales. En el mismo ar
tículo escrito para la revista de la Universidad, Castellanos describe el 
proceso para desarrollar un guion. 

Todo comenzaba al definir los temas de las obras con los jefes de las 
secciones del CCI:

El de Salubridad, por ejemplo, necesita iniciar una campaña 
contra el tifo. El de Educación está empezando a poner en prácti-
ca el sistema de la Escuela Abierta. Al de Comunicaciones le fal-
tan brazos para abrir una brecha de penetración. Hablan conmi-
go, me explican los puntos esenciales del problema, me señalan 

24   Juan Pedro Viqueira, «Las causas de una rebelión india: Chiapas, 1712», en Chiapas los rumbos de 
otra historia, eds. Juan Pedro Viqueira y Mario Humberto Ruz (México, D.F.: Universidad Nacional 
Autónoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, Cen-
tro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, Universidad de Guadalajara, 1995), 103-143.

25   Joseph Sommers, «Forma e ideología en “Oficio de tinieblas” de Rosario Castellanos», Revista de 
Crítica Literaria Latinoamericana, 2, no. 7/8 (1978):73-91. DOI: 10.2307/4529870



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 401

los malos entendidos [...]. Yo escribo un borrador [...] al que ellos 
añaden aclaraciones y suprimen ambigüedades.26

Una vez escrito el guion en español lo trabajaba junto con los promo-
tores tsotsiles y tseltales para tener versiones en cada lengua:

El primer paso es traducir [...]. Acabamos de entendernos a 
fuerza de ademanes, de perífrasis, de entonaciones de la voz. En 
última instancia recurrimos al lingüista para que apruebe la exac-
titud de la traducción.27

Ese proceso tenía la dificultad de que los promotores apenas habla-
ban español, mientras que Castellanos solo conocía algunas palabras 
sueltas de las lenguas tsotsil y tseltal, de manera que las traducciones se 
hacían con explicaciones apoyadas en recursos paralingüísticos. Los 
guiones pasaban por varias revisiones hasta que todos quedaban confor-
mes con el contenido. El lingüista del Centro Coordinador, Carlo Anto-
nio Castro, apoyaba ese proceso para lograr las versiones finales en las 
lenguas que no eran comprensibles para Castellanos, ni para los jefes de 
sección; con todo, es importante resaltar que la comunicación se lograba 
mediante recursos comunicativos diversos aun cuando los participantes 
hablaran lenguas distintas. Por otra parte, los titiriteros no memoriza-
ban los guiones así que, en la realización, las obras eran improvisadas en 
la lengua de cada comunidad. Contrario a lo que podría suponerse la 
improvisación constituye un recurso lingüístico y cultural que en ese 
caso enriqueció las funciones poéticas y lúdicas de las obras, sin que se 
perdiera el mensaje establecido en los guiones.28

Los guiones para las obras de títeres que escribió Rosario Castella-
nos entre 1956 y 1957 estuvieron orientados a dar consejos sobre higie-
ne, salud, mejora de animales de granja y alfabetización, en ellos se 
combaten el alcoholismo y las creencias en enfermedades causadas por 
brujos y otros seres sobrenaturales. Las historias insisten en los benefi-
cios de asistir a la escuela de manera regular y en la buena voluntad 

26   Rosario Castellanos «Teatro Petul», Revista de la Universidad de México XIX, no. 5 (1965): 30-31.

27   Castellanos en Navarrete, «Teatro Petul», 2007, 123.

28   Susana Ayala Reyes, «Creatividad en los márgenes del estado: Apropiación de los títeres Pe-
tul-Xun en los Altos de Chiapas» (Tesis doctoral, Departamento de Investigaciones Educativas del 
Cinvestav, 2019a), 85-91.



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424402

política del INI al crear cooperativas comerciales, puestos médicos, es-
cuelas y campos agrícolas. Se trata de textos para la formación de ciuda-
danos, algunos guiones tienen un carácter abiertamente nacionalista 
como se muestra en el siguiente fragmento de «La Bandera»:

Petul: Sí, todos vivimos a la sombra de nuestra bandera, lo 
mismo que los hijos viven alrededor de su madre.

Xun: Entonces, Petul, a nuestra bandera debemos quererla y 
respetarla lo mismo que a nuestra madre [...] todos los días.

Petul: Todos los días; y trabajando mucho, para que nuestra 
madre, para que nuestra patria, para que México, sea más rico y 
ya no haya ni uno solo de nosotros que tenga hambre y no pueda 
comer, que tenga frío y no pueda vestirse. Todos debemos vivir 
mejor y por eso tenemos que trabajar más.

Xun: Pero también tenemos que aprender más.

Petul: Sí, para que nuestra madre, para que nuestra patria, 
para que México, no tenga hijos ignorantes, hijos de los que se 
puedan burlar los que saben más de ellos.

Xun: Sí, Petul, todos queremos ser más felices y más buenos, 
para que no sufra nuestra patria, nuestra madre, México.29

Otros dos, presentan como tema principal a los expresidentes mexi-
canos Benito Juárez y Lázaro Cárdenas como los que sentaron las bases 
de los derechos civiles de los indios. En todos los guiones se desarrolla 
una trama que muestra posibilidades para mejorar las condiciones de 
vida de la población y se abordan de distintas formas los derechos vin-
culados a la igualdad social de la población. Es particularmente notorio 
el énfasis sobre el conocimiento que se gana al aprender a hablar espa-
ñol. Esto se aprecia en el fragmento del guion que narra la historia de 
Benito Juárez, la historia recalca la idea de que el protagonista logró 
ascender socialmente y ser presidente de México en primer lugar porque 
aprendió a hablar «castilla», como se le llamaba en las zonas rurales al 
idioma español.

29   Carlos Navarrete. Rosario Castellanos, 54.



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 403

Benito: Soy indio y no tengo por qué avergonzarme de mi 
raza. Pero ser indio no quiere decir ser tan infeliz como nosotros.

Bernardino: ¿Y qué querías? ¿Ser igual que las gentes de razón?

Benito: Sí, saber lo que saben los ladinos.30 [...] Yo quiero 
aprender a hablar castilla y a leer.

En otra escena cuando Benito Juárez logra asistir a la escuela:

Benito: He aprendido a hablar bien el castellano; ya sé leer y 
escribir y hacer cuentas. Ahora ya ninguna gente de razón puede 
engañarme porque sea yo un ignorante, ya nadie me puede des-
preciar.

María Josefa: ¡Si vieras hermano, qué envidia te tengo!

Benito: Pero mi gusto no es cabal, porque pienso en ti, en la 
gente de mi pueblo que no habla más que zapoteco y que no sabe 
nada. Pienso en todos los indígenas del estado de Oaxaca y de 
México entero. Tan pobres, tan ignorantes.

La historia de Benito Juárez se desarrolla sobre la misma oposición 
entre el indio que aprende español y con ello adquiere conocimientos y 
un lugar socialmente digno, y el indio pobre e ignorante porque sola-
mente conoce la lengua de su pueblo. Los guiones para las obras de Pe-
tul y Xun despliegan la misma oposición y la premisa de que hay un 
problema de carácter social que puede resolverse si se transforma el uso 
del lenguaje. 

En la introducción a la primera compilación de los guiones del Tea-
tro Petul31 publicada por el INI, Rosario Castellanos explica que la 

30   «Ladinos» es una categoría social usada en los Altos de Chiapas. Su significado es polisémico. En 
este fragmento y en la mayoría de los guiones escritos por Rosario Castellanos, el término se usa 
para referirse a los mexicanos que no son considerados indígenas. Otro significado del término vi-
gente desde antes de la década de 1950 es para referirse a los indígenas que han renegado de su raza, 
dejan de hablar las lenguas de sus comunidades de origen y se visten con ropa del estilo urbano, 
tratando de asemejarse a los no indígenas. En los archivos del INI son frecuentes las historias de 
ladinos, que abusaban de los indígenas, aunque fueran del mismo pueblo. Actualmente el término se 
sigue usando, aunque su semántica es diversa y confusa porque siempre depende de la situación en 
la que se usa, quién la usa y a quién designa. Ver. Pitarch, 1995.

31   INI, Teatro Petul, 1956.



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424404

intención de representar a los personajes en esas oposiciones es didácti-
ca, ya que cada guion aborda directamente un problema y prescribe una 
solución.32 En estos guiones cada uno de los personajes representa un 
conjunto de características ideales y cerradas. Xun está en el mundo de 
los problemas y Petul en el de las soluciones, la frontera entre ellos es 
muy clara y Castellanos presenta a cada personaje como un sujeto dis-
cursivo, correspondiente a una unidad de sentido definida, con un hacer 
y un destino marcado de antemano. En los guiones Xun es una víctima 
rescatada por el héroe Petul. Este tipo de personajes tan concluidos en 
sí mismos tienen ciertas correspondencias con algunas características 
señaladas por Bajtín respecto al género épico:33 

[...] la tradición nacional (no la experiencia personal y el pensa-
miento libre que la genera) sirve como fuente de lo épico 

[...]

El pasado épico se llama «pasado absoluto» por una buena 
razón: es a la vez monocrónico y valorizado (jerárquico); carece 
de relatividad, es decir, de progresiones graduales puramente 
temporales que puedan conectarlo con el presente. 

Los personajes están basados en ideas tradicionales sobre los sujetos 
sociales a los que se refieren, las obras se desarrollan en un tiempo muy 
definido, no precisamente el pasado, pero sí un tiempo que carece de 
relatividad. El pasado de los indígenas se condensa en Xun y su futuro 
en Petul. Lo anterior se confirma con la explicación de Rosario Castella-
nos sobre la intención de que los textos buscaban convencer a los indí-
genas, según sus propias palabras, para «hacerles recuperar la memoria 
de su dignidad y erguirlos e inquietarlos y hacerlos moverse [...] en un 
terreno desconocido: el de la igualdad».34

Considero necesario insistir en que los guiones no se representaron 
tal como fueron escritos sino echando mano de complejos recursos de 
improvisación. Aunque el análisis de la representación improvisada 

32   Castellanos en INI,1956, 4.

33   M. M. Bakhtin «Epic and Novel», en The Dialogic Imagination Four Essays by M. M. Bahktin (Aus-
tin: University of Texas Press, 1981), 13, 15.

34   Castellanos en Navarrete, 2007, 121.



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 405

excede este trabajo, es importante señalar que las dimensiones épicas de 
los personajes son características de los guiones escritos por Rosario 
Castellanos y no de la ejecución de las obras. El siguiente fragmento del 
guion Petul y Xun juegan a la lotería35 está enfocado en la utilidad social 
de aprender español y cómo eso abriría una de las puertas de la igual-
dad.

Petul y Xun juegan a la lotería

Petul: Ven Xun. Vamos a jugar a la lotería.

Xun: ¿A la lotería? Yo no sé qué juego es ese. 

Petul: Yo sí. Y a veces he ganado. ¿Te acuerdas de esa alcancía 
donde guardo mis ahorros? Pues la gané en la lotería.

Xun: Enséñame cómo se juega, Petul. Yo también quiero te-
ner una alcancía como la tuya.

Petul: Para este juego se necesitan por lo menos dos gentes. 
Una pongamos que eres tú, tiene un cartón con varias figuras di-
bujadas. Figuras de animales, de árboles, de flores, de muebles. Y 
yo tengo en la mano recortadas como barajas y las voy sacando 
una por una y digo: «El arpa suena bonito», «el conejo correlón». 
El Instituto hizo muchos juegos de lotería y los repartió entre los 
promotores de Educación.

Xun: Vamos a jugar Petul. Tú eres el maestro y vas diciendo 
los nombres de las figuras y yo las voy señalando en mi cartón. 

Petul: «La cama para dormir», «El maíz que sembró mi pa-
dre», «La vaca lechera».

Xun: Dime los nombres en tzeltal, Petul. No entiendo bien el 
castellano.

Petul: Te voy a decir los nombres en tzeltal; pero fíjate que 
detrás de cada tablita con nombre en bats’ilc’op36 está cómo se 

35   He eliminado algunas partes del guion para adaptarlo a este artículo.

36   Nombre de la misma lengua que también en español es llamada tseltal. 



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424406

llama en castellano. Así, a fuerza de mirarlo y de repetirlo en el 
juego, lo vas a aprender.

Xun: Y si gano ¿cuál es el premio?

Petul: El premio, Xun, es que vayas entendiendo y hablando 
el castellano. Que sepas lo que te dicen los ladinos y que contestes 
bien las palabras de los caxlanes.37 Que cuando platiques con 
ellos, cuando hagas tratos, te respeten como su igual.

En este guion donde se explica cómo usar la lotería para aprender 
español, también se muestra la parte ideológica sobre las ganancias co-
municativas y sociales que implica entenderlo y hablarlo. Saber lo que 
decían los ladinos, era imprescindible para evitar el abuso y el engaño; 
en cambio, contestar bien las palabras de los caxlanes implica relacio-
narse con cortesía, con educación, con claridad y con la comprensión 
suficiente para poder hacer tratos comerciales y de servicios sin termi-
nar en desventaja. El texto es consecuente con las ideas acerca de que la 
discriminación está en el desconocimiento total y parcial del lenguaje. 
La frase «que contestes bien» significa que se privilegia el conocimiento 
de las formas gramaticalmente correctas de la lengua por encima de las 
posibilidades comunicativas con formas gramaticalmente incorrectas. 
Es decir, aunque los tsotsiles y tseltales pudieran usar diversos recursos 
de comunicación para interactuar con hablantes de español, no se con-
sideraba suficiente si no usaban los formalismos relativos a aspectos 
como la pronunciación o el uso de ciertas palabras. Tal como se ha seña-
lado en el estudio de María López García,38 mediante la idea de obtener 
un premio, se inducen e internalizan prejuicios sociales sobre las len-
guas, además de emociones encontradas con relación a las lenguas no 
prestigiadas. La idea que subyace es que si se cambia la lengua, si se usa 
de manera adecuada la misma lengua de los ladinos y los caxlanes, en-
tonces habría una recompensa. 

37   Término común con que los tsotsiles y tseltales nombraban a la gente no indígena, de clase alta. Es 
una categoría social que también se ha usado como sinónimo de «blancos» en el sentido de discri-
minación racial.

38   María López García, «Aprendan el “vosotros” para hablar con los españoles en su idioma: La iden-
tificación lingüística en la Argentina como tensión entre el orgullo y la minusvaloración», Historia y 
Memoria de la Educación, 2 (2015): 105. DOI:10.5944/hme.2.2015.14234



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 407

Los guiones plantean un conjunto de problemas sociales que se 
proponen resolver con soluciones lingüísticas. En el caso del guion 
sobre la lotería, se plantea un conflicto de clase que data de siglos atrás 
y que era bien conocido por la escritora en la cotidianidad de una par-
te de su vida. Desde la teoría de Bajtín sobre los géneros discursivos, 
los guiones pueden considerarse enunciados, entre otras cosas porque 
constituyen unidades de la comunicación discursiva. En palabras del 
autor 

... un enunciado completo y concluso (réplica del diálogo) [...] se 
enfrenta de manera directa e inmediata a la realidad (al contexto 
extraverbal del discurso) [...]. Una obra es eslabón en la cadena de 
comunicación discursiva [...] se relaciona con otras obras-enun-
ciados [...] a los que contesta y con aquellos que le contestan a ella 
[...]. [El] segundo rasgo es la conclusividad específica del enuncia-
do [...]. El primero y más importante criterio de la conclusividad 
es la posibilidad de ser contestado. O, en términos más exactos y 
amplios, la posibilidad de tomar una postura de respuesta en re-
lación con el enunciado.39

Esos guiones, tal como dice Bajtín con respecto del enunciado, están 
insertos en una larga cadena de enunciados, es decir, forman parte de un 
devenir histórico de interacciones y de luchas en donde se entraman 
pensamientos y posturas del propio enunciador, en este caso de Rosario 
Castellanos, aunque también se entretejen los pensamientos y posturas 
de otros, como es el caso de los jefes de sección del CCI, los antropólogos 
y el lingüista mencionado en este texto.

Esta enunciación es un posicionamiento ante las situaciones extra-
verbales, entre las que se cuentan los conflictos sociales. El guion está 
enlazado históricamente en las interacciones y luchas implicadas con 
los enunciados que previamente se hayan emitido desde las institucio-
nes del gobierno, los ladinos, los indígenas o la misma vida personal de 
Rosario Castellanos cuando tuvo contacto con todos esos elementos. 
Aunque la autoría de estos guiones es de ella, los textos se encuentran 

39   Mijaíl Mijáilovich Bajtín, Estética de la creación verbal (México, D.F.: Siglo XXI, 1979/2009), 262, 
263, 265.



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424408

atravesados por las subjetividades de todos los que intervinieron en su 
creación. 

En el guion sobre la lotería se muestra que el CCI proponía abierta-
mente el bilingüismo en las actividades educativas, eso constituyó una 
lucha ideológica y política entre los funcionarios del INI con los repre-
sentantes de la escuela rural impulsada por la Secretaría de Educación 
Pública, en donde se negaba el uso de las lenguas originarias en la ins-
trucción escolarizada. En la obra, el títere Petul como maestro sí permi-
te que Xun use su lengua originaria al motivarlo a leer tarjetas de ilus-
traciones que tienen escritos los nombres de las cosas en forma bilingüe. 
Por otra parte, despliega el argumento de la ganancia ligando dos ideas 
contradictorias con relación al tseltal; hablarlo está bien porque es la 
lengua en la que Xun comprende mejor, pero las ventajas sociales y eco-
nómicas son resultado de hablar el español.

Además, hay otra trama de relaciones sociales evidente en el guion. 
Al mencionar a los ladinos y los caxlanes se usan dos categorías sociales 
en las que se mezclan ideas de clase y raza, que se propone pueden ha-
cerse menos conflictivas y más igualitarias si son los indígenas quienes 
aprenden la lengua de los otros.

La igualdad entre personas de distintos orígenes fue tema de otro 
guion titulado Petul y el diablo extranjero, en este texto se tratan las acti-
tudes e ideologías racistas de los propios tsotsiles y tseltales hacia los 
blancos y los negros. Este guion constituyó una respuesta a hechos vio-
lentos que tuvieron lugar en 1956 en contra de turistas extranjeros que, 
sin conocer las normas de las comunidades de los Altos de Chiapas, se 
introdujeron en áreas naturales consideradas sagradas y fueron agredi-
dos, como resultado un extranjero fue asesinado.40 Sumado al racismo 
por el color de piel, se aborda también la discriminación hacia las len-
guas desconocidas. Así la reflexión sobre las lenguas que propuso Rosa-
rio Castellanos en sus guiones no estaba ceñida a la relación desigual 
entre el español y las lenguas de México. 

40   AHCCITT. Secc.: Dirección, Sub.: Informes, Año: 1956, Caja: 2, Exp.: 0017. Informe de actividades 
del mes de septiembre de 1956. Dirigido a Sr. Prof. Alfonso Villa Rojas. Director del CCITT. Firmado 
por Carlos Jurado encargado de la secc. De Ayudas Audiovisuales. Fecha 7 de octubre de 1956, Las 
Casas, Chis. 



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 409

Petul y el diablo extranjero

(Xun va caminando muy contento. Lleva un azadón en la mano, 
cuando sale otro personaje y se topa con él. El atarantamiento del 
golpe impide a Xun advertir que el recién llegado es pelirrojo, viste 
estrafalariamente y habla una lengua incomprensible.)

Xun: Ay, hermano por poco me haces caer al suelo. 

El extranjero: asdfgñkj qwertyuiop

Xun: (Fijándose por primera vez en el otro). ¿Qué?

El extranjero: zxcvb mn

Xun: (Santiguándose) ¡San Jerónimo bendito! Si bien me de-
cía mi mujer que yo no saliera porque se me iba a aparecer el ijcal 
(sic).41 Ay, no, padrecito, no me hagas daño. Te juro que me voy a 
portar bien.

El extranjero: qrstwe, poiuy

Xun: (Empezando a enojarse) Ya basta, no estés allí echándo-
me maldiciones.

El extranjero: ASDFGHJLÑ’#$%&=()

Xun: Aguarda. Tú no eres un ijcal. Mi tata me dijo que el ijcal 
es negro, bien negro y tamañito así. Tú eres blanco, más blanco 
que los ladinos de Jobel.42 Y hablas una castilla43 más enrevesada 
que la de ellos.

El extranjero: (Se acerca a Xun y trata de tocar su vestido) 
zxcvb

41   El término correcto en las lenguas mayas tsotsil y tseltal es jik’al. Es el nombre que se da a un 
personaje de las historias de ficción originadas en los Altos de Chiapas. El jik’al es negro y tiene atri-
butos que pueden ser de demonios u otros seres sobrenaturales. Las historias sobre el personaje 
pueden tener su origen en los esclavos negros escapados de las fincas cafetaleras que al ser fugitivos 
solo salían de noche y asaltaban a los habitantes. Ver Antonio Gómez Gómez, El Negro cimarrón. 
Ya’Yejal J-Ik’al (San Cristóbal de las Casas: UNAM, 2000), 1-2.

42   Nombre que dan los tsotsiles y tseltales de los Altos de Chiapas a la ciudad de San Cristóbal de las Casas.

43   En muchos documentos de las décadas de 1940 a 1960 se escriben las referencias al español como 
castilla o castellano.



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424410

Xun: No, no te acerques

El extranjero: (Insiste en tocar al indígena) asdfgñlkjh qwer-
tpoiuy

Xun: Que me sueltes te digo. Eres un pukuj44 bueno o malo? 
Eres un ángel que viene a traernos beneficios o un demonio que 
viene a hacernos daño?

El extranjero: Asdf Ñlkjh

Xun: No, así no nos entendemos. Mira, vamos a hacer un tra-
to. Si eres ángel bueno, acércate. Pero si eres demonio ¡fuera de 
aquí!

(Xun hace un gesto tan amenazador, que el extranjero se asusta 
y se retira un poco. Esto lo interpreta Xun como una respuesta).

Ah, con que eres un demonio. Pues ahora mismo te voy a dar 
tu merecido (Xun descarga el azadón sobre el extranjero quien 
grita y trata de defenderse. En ese momento aparece Petul)

Petul: (Intentado separarlos) Ya, estense quietos, díganme 
qué sucede aquí.

El extranjero: asdfgñlkjm nmchgd jhuytiop

Xun: Mentiras, son mentiras lo que está diciendo. No te acer-
ques Petul. Es un pukuj, es demonio y te va a hacer daño. ¿Qué no 
lo ves? su pelo es rojo como el fuego.

Petul: Yo he visto gente con pelo rojo. En Jobel, en Tuxtla, en 
México. Antes yo también me asusté y pregunté con los maestros, 
con la gente de razón. Me dijeron que son personas como nosotros 
pero como su tierra está muy lejos de aquí les dicen extranjeros.

Xun: Extranjeros.

Petul: Sí, Xun. Quiere decir que no son mexicanos. Me conta-
ron también que hay extranjeros que son negros. Pero no por eso 
vamos a creer que es un ijcal.

44   Personaje mítico. Demonio o diablo.



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 411

Xun: ¿Y dónde viven?, ¿Y qué vienen a buscar hasta aquí?

Petul: Vienen a pasear. Oyeron decir que México es muy boni-
to y quisieron venir a conocerlo.

Xun: Y por qué no lo dicen cuando se les pregunta? Yo le es-
tuve preguntando a este quién era y que hacía. ¿Pero acaso me 
contestó?

Petul: No te contestó porque no entendió lo que dijiste; no 
sabe hablar nuestro idioma. 

Xun: ¿No entiende nuestro idioma? Ja, ja. Aquí lo entienden 
hasta los niños chiquitos. ¿No crees, Petul, que la gente de otra 
parte, los extranjeros son muy tontos?

El extranjero: Asdfg ñlkjh zxcvb qwert

Xun: ¿Qué dice Petul?

Petul: No entiendo su idioma, Xun. Tú tampoco. Parece que 
estamos resultando tan tontos como los extranjeros.

Xun: Ese hombre me quería agarrar mi cotón,45 Yo por eso le 
empecé a pegar.

Petul: Muy mal hecho, Xun. Estaría mirando cómo es la tela. 
Tal vez lo quería comprar. A los extranjeros les gusta llevar re-
cuerdos de los lugares por donde pasean. Si un extranjero te quie-
re robar algo o cometer un abuso, no debes pegarle. Hay que lle-
varlo con las autoridades. Y si el extranjero es malo...

Xun: Ah, entonces también hay extranjeros malos.

Petul: Sí, Xun. Hasta en eso se parecen a nosotros, en que hay 
unos buenos y otros malos. Aunque sean de distinto color y ha-
blen distinto idioma son gentes como nosotros. No son ángeles ni 
diablos ni ijcales. Son gentes, igual que tú y que yo.

45   Camisa larga de lana o algodón tejido en telar. Es una de las prendas de vestir tradicionales de los 
hombres en los Altos de Chiapas.



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424412

Xun: Ahora sí ya entendí, Petul. Gracias (Haciendo una reve-
rencia de cortesía al extranjero). Adiós señor. Que le vaya bien, 
que tenga usted buen viaje.

El extranjero: (Correspondiendo la reverencia con otra) asdfg 
ñlkjh poiuy qwert.

En este guion se aborda la alteridad a partir de la incomprensión 
acerca de quién es el otro y los prejuicios que surgen a partir del des-
conocimiento y la ignorancia de la diversidad entre los seres huma-
nos. También hay un sesgo que señala de forma negativa las creencias 
hacia los seres sobrenaturales y las prácticas rituales relacionadas con 
esas creencias. Con relación a la diversidad lingüística hay una valo-
ración positiva de las lenguas aun cuando sean incomprensibles y un 
énfasis en que el hecho de no comprender una lengua no significa ser 
tonto. En ninguno de los textos se dice explícitamente que alguien sea 
tonto por hablar una lengua originaria, sin embargo, he mostrado que 
con frecuencia se asocia la ignorancia con el desconocimiento del es-
pañol. El guion apunta a un posicionamiento ideológico acerca de las 
lenguas como igualmente válidas e importantes, como parte natural 
de las diferencias culturales entre los grupos humanos y por otra par-
te subraya que hay valores morales y formas de actuar comunes a to-
das las personas. La afirmación de Petul «son gentes igual que tú y que 
yo» corresponde en su posicionamiento con la enunciación ideológica 
de Rosario Castellanos en una entrevista donde se deslinda de la co-
rriente de literatura indigenista. Señala que el mayor defecto de esa 
corriente es su simplismo porque considera al mundo indígena como 
exótico y sus habitantes como víctimas. Castellanos explica que desde 
su punto de vista: 

Los indios son seres humanos absolutamente iguales a los 
blancos, solo que colocados en una circunstancia especial y des-
favorable. Como son más débiles, pueden ser más malos, violen-
tos, traidores e hipócritas que los blancos. Los indios no me pare-
cen misteriosos ni poéticos, lo que ocurre es que viven en una 
miseria atroz.46

46   Castellanos en Navarrete, Rosario Castellanos, 41.



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 413

En este fragmento el plano de la igualdad de los indios se basa en el 
hecho de ser humanos, tal como en el guion anterior. Esto corresponde 
con la imagen de la escritora de ideas progresistas y posturas que defen-
dieron la justicia y la igualdad social. Sin embargo, señala que el hecho 
de estar en circunstancias desfavorables a causa de otros, potencializa 
características negativas en ellos al punto de que afirma una desigual-
dad, no solo en cuanto a las circunstancias sociales y económicas, sino 
en cuanto al carácter mismo de los indios como seres humanos.

DISCURSOS SOBRE LA DIFERENCIA: CONTRASENTIDOS EN LA 
EDUCACIÓN INDIGENISTA

El artículo escrito para la revista de la Universidad en 1965 dirigido 
a un público intelectual, pone en tensión la postura ideológica que, a 
primera vista, parece tan asentada en los guiones. Primero, Rosario Cas-
tellanos menciona brevemente por qué usaba el término indígena en 
lugar de indio: «Con ellos, con los indios (aunque para evitar esta pala-
bra que había llegado en nuestro medio a equivaler a un insulto les lla-
mábamos oficialmente los indígenas) nuestro problema era el mismo 
que el del angustiado hombre contemporáneo: el de la incomunica-
ción».47 Se trata de una reivindicación social de las personas y se preten-
de resolver con el uso de otras palabras. Este cambio en el lenguaje fue 
motivado por los antropólogos al considerar que el uso de términos di-
ferentes conllevaría la transformación de las ideas y comportamientos 
hacia la población categorizada. No obstante, en otros textos no oficiales 
Rosario Castellanos continuó usando el término indios, lo que indica 
que el cambio de nominaciones fue gradual y en algunos casos no tras-
cendió más allá del uso políticamente correcto. Hasta cierto punto esto 
explica la pervivencia del término indio en esferas no políticas ni acadé-
micas. 

Esto da lugar a cuestionar si acaso los antropólogos, los educadores 
o la escritora que con frecuencia usaron la palabra indios en discursos 
no oficiales consideraban que podían permitírselo porque ellos se veían 
a sí mismos como no discriminadores, mientras impulsaban la popula-
rización de la palabra indígena en todos los otros a quienes sí percibían 

47   Castellanos, «Teatro Petul», 30.



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424414

como discriminadores. También surge el cuestionamiento acerca de la 
posibilidad de que la semántica del menosprecio se deslizara más de una 
vez en el uso del nuevo término o en otras construcciones enunciativas. 
En este caso, como en otros esfuerzos documentados por planificar el 
uso del lenguaje con fines de transformación social,48 parece que la idea 
de usar una lengua neutra responde al mito de la igualdad social y de la 
fluidez en la comunicación entre grupos sociales distintos. Sin embargo, 
al expresar que el problema de incomunicación es el mismo que con 
aquellos que la escritora define como «el hombre contemporáneo» pare-
ce perder sentido la urgencia de aprender hablar español. ¿Si no se re-
solvía el problema de la comunicación, qué se buscaba con modificar el 
comportamiento lingüístico? 

Se suponía que en el uso de indígena como nuevo término se dignifi-
caría a las personas y la palabra se llenaría de una semántica que conno-
tara las cualidades positivas de toda esa población. Con el paso de los 
años y la popularización del término indígena el problema semántico y 
las consecuencias sociales que acarrea corresponden totalmente con las 
ideas discriminatorias y racistas desarrolladas en México acerca de 
aquellos a quienes se llamaba indios desde la época colonial. Las histo-
riadoras Paula López Caballero y Ariadna Acevedo-Rodrigo49 (2018) ob-
servan con respecto a la categoría de indígena que:

Cuando consideramos a las personas a quienes usualmente 
agrupamos o quienes se agrupan a sí mismos bajo la categoría de 
indígenas, necesitamos preguntar ¿qué están haciendo más allá 
de la identificación que esta categoría induce? También ¿cuál es 
la historicidad de la categoría en sí, más allá de las personas a 
quienes así designa?50 

Con base en el planteamiento de López Caballero y Acevedo-Rodrigo 
es evidente que el uso del nuevo término no reivindica de ninguna forma 

48   Robert L. Cooper, La planificación lingüística y el cambio social (Madrid: Cambridge University 
Press, 1997), 24-30; Xabier Zabaltza Pérez-Nievas «Lengua y clase» en Historia de las lenguas y los 
nacionalismos (Barcelona: Gedisa, 2006), 125-137. María López García, «Aprendan el “vosotros”».

49   Paula López Caballero y Ariadna Acevedo-Rodrigo, «Introduction: Why Beyond Alterity?», en 
Beyond Alterity. Destabilizing the Indigenous Other in Mexico, eds. Paula López Caballero y Ariadna 
Acevedo-Rodrigo (Tucson: The University of Arizona Press, 2018), 3-28.

50   López Caballero y Acevedo-Rodrigo, «Introduction», 19. Traducción propia.



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 415

las características atribuidas a Xun ni su carácter de indígena típico. 
Tampoco cambió aspectos fundamentales de la percepción de Rosario 
Castellanos sobre los titiriteros con los que trabajaba. En el siguiente 
fragmento, parte del texto «Teatro Petul», la escritora describe su traba-
jo y expresa sus ideas acerca de ser maestra de los titiriteros y construir 
los guiones junto con ellos. El posicionamiento ideológico de este frag-
mento abre tensiones con los otros textos escritos por Castellanos:

Era preciso decirles todo: que eran personas humanas, que su 
patria era México, que el viento no estaba encerrado en una cue-
va, que los microbios existían y eran dañinos, que el hambre no 
constituía un estado natural sino era un mero accidente. Era pre-
ciso decirles todo, ¿pero en qué idioma? Los de ellos, dialectos 
derivados y envilecidos del maya, eran conocidos nada más por 
los especialistas en lingüística. Y estos eran escasos –para no de-
cir que solo había uno– [...] [Un lingüista] debía bastar para aden-
trarse en las infinitas variantes dialectales con que rompían la 
unidad primitiva de su lengua los ciento diez mil habitantes de la 
zona sobre los que ejerce vigilancia el Instituto. Uno debía bastar 
para reducir tales variantes a reglas gramaticales fijas, para ela-
borar cartillas de alfabetización, para sorprender los mecanismos 
de pensamiento y representación de quienes eran –si, éste es el 
término exacto– nuestros antagonistas.51

Aunque en el fragmento se expresa el punto de vista personal de Ro-
sario Castellanos, los estudios de Voloshinov y Bajtín52 proponen que el 
punto de vista personal es una construcción dialógica, esto quiere decir 
que implica la presencia de dos o más voces sociales que interactúan en-
tre sí y pueden tener posiciones contradictorias. En los actos discursivos 
se enlaza la valoración del hablante sobre sí mismo, sobre el oyente y 
sobre aquellos de quienes habla. Esas valoraciones pueden no ser cons-
cientes, pero están formadas de los intercambios y condicionamientos 
sociales e ideológicos de quien habla. En el artículo dirigido a los lectores 
universitarios, justo después de explicar cómo se las arreglaban ella y los 
titiriteros para traducir los guiones, Rosario Castellanos escribe: 

51   Castellanos en Navarrete, Rosario Castellanos, 120, 21.

52   Valentín Nikoláievich Volóshinov y Mijaíl Bajtín, La construcción de la enunciación (Buenos Aires: 
Editorial Almagesto, 1930/1978).



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424416

No puede exigírsele a esta gente tan poco acostumbrada al 
ejercicio de sus potencias intelectuales, que memorice sus parla-
mentos. Además, sería inútil. A la hora de la representación hay 
que improvisar para responder a emergencias no previstas. Basta 
con que entiendan la idea principal y con que sigan la línea gene-
ral de su desarrollo.53

¿Qué significa estas aseveraciones en cuanto a la valoración que tenía 
Castellanos de los tsotsiles y tseltales con los que trabajaba? Contradicto-
riamente, hacia el final del guion donde Petul y Xun juegan a la lotería, 
la propuesta es fijarse en los nombres en castellano, para aprender espa-
ñol a fuerza de mirarlos repetidamente, esto significaría por memoriza-
ción. Aunque los guiones fueran ficción, sugerían soluciones que su-
puestamente consideraban posibles en la práctica real de la vida de los 
tsotsiles y tseltales. Esto parecería ser una contradicción en cuanto a las 
ideas sobre las posibilidades intelectuales que tenían los locales para la 
memorización de una nueva lengua. ¿Esto sería suficiente para decir 
que Rosario Castellanos estaba condicionada social e ideológicamente 
por su estatus de clase? Considero que no. 

Hay otro texto en el que Castellanos se refiere a los promotores que 
se dedicaban a ser titiriteros y explica que todos entendían y hablaban 
español, aunque sea de manera básica. Señala que se notaba su bajo 
nivel de instrucción, pero describe cómo los titiriteros aprendían cosas 
nuevas durante el poco tiempo libre que tenían, hace un recuento de las 
cosas que leían y las actividades educativas de los propios titiriteros para 
adquirir conocimientos de todo tipo. Añade que se despertó en ellos el 
interés y la ambición de aprender, tanto que ellos mismos solicitaron 
tener un curso de mecanografía y buscaban aprender cosas nuevas por 
su cuenta.54 En este caso la enunciación sobre los titiriteros contradice 
la idea antes expuesta sobre las pocas facultades intelectuales de los 
mismos que no lograban aprender los diálogos de memoria. 

Ante esta comparación de enunciados contradictorios pero realiza-
dos por la misma persona, ¿cómo se puede caracterizar la postura de 
Rosario Castellanos en la construcción de la política indigenista del INI 

53   Navarrete, Rosario Castellanos, 123, 24.

54   Castellanos en Navarrete, Rosario Castellanos, 117, 18.



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 417

en los dos años que trabajó allí? ¿Los discursos personales de la escrito-
ra reflejan los posicionamientos de la institución? De acuerdo con Doro-
thy Holland y Jean Lave,55 la historia de las personas y de las institucio-
nes no son equivalentes de manera inmediata. No es posible equiparar 
las posturas personales de la escritora con el desarrollo de las posturas 
de la institución. No obstante, las dos historias coinciden en la práctica 
local que enfrentaron en las campañas educativas mediante las obras de 
títeres. En esa construcción se dieron prácticas contenciosas no necesa-
riamente solo entre personas o entidades definidas, sino entre las ideas 
y los posicionamientos de los actores. El interés de mostrar los textos de 
Rosario Castellanos y evidenciar las tensiones, contradicciones y oposi-
ciones es enfocar los deslizamientos semánticos en el proyecto de edu-
cación del CCI. 

El objetivo no es señalar a Rosario Castellanos como incoherente o 
racista, considero que sus aseveraciones acerca de la igualdad son tan 
genuinas como aquellas en donde usa términos que podrían interpretar-
se como discriminatorios. Las tensiones expuestas buscan señalar que 
las oposiciones y contradicciones están presentes en todas las trayecto-
rias institucionales y personales. Que no hay discursos puros donde se 
expongan enunciados con sentidos unitarios. Como se ha hecho eviden-
te en la exposición una misma persona puede producir enunciados dis-
tintos, con sentidos distintos, con matices que exponen contiendas ideo-
lógicas. Esto que parece obvio, apunta hacia la complejidad de cómo se 
construyen los posicionamientos políticos e ideológicos y cómo en el 
lenguaje se producen y se negocian las identidades y las relaciones so-
ciales entre los actores presentes en el discurso. También se hace eviden-
te que la relación entre la lengua, la ideología y la realidad social no es 
unidireccional.

La afirmación sobre las lenguas habladas por los habitantes de los 
Altos de Chiapas acerca de que son dialectos derivados y envilecidos del 
maya, parecen opuestas a las ideas expresadas sobre el valor de cada 
lengua. La palabra dialecto, está usada en un sentido que resta valor a 
las lenguas, aunque adelante dice que la existencia de los dialectos 

55   Dorothy Holland y Jean Lave, «History in Person: An Introduction», en History in Person. Endu-
ring Struggles, Contentious Practices, Intimate Identities, eds. Dorothy Holland y Jean Lave (Santa Fe: 
School of American Research Advanced Seminar, 2001), 3-33.



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424418

rompe la unidad primitiva de las lenguas, dando la idea de que la exis-
tencia de los dialectos las hiciera menos primitivas. Otra pista sobre las 
ideas con respecto de las lenguas es, que solo podían ser conocidas por 
especialistas en lingüística, es decir que su dificultad radicaba en su desor-
den natural y la falta de orden gramatical que solo el lingüista podía 
encontrar y simplificar. Este fragmento, en donde se expresan ideas ne-
gativas sobre las lenguas de los titiriteros me conduce a pensar en cuán-
to se han asentado en el uso del término lengua indígena. Esa forma de 
nombrar a todas las lenguas originarias de México, parece haber cobra-
do fuerza en el transcurso de los años setenta y tratarse de una conse-
cuencia de la popularización de la palabra indígena. 

Actualmente se usa con frecuencia y naturalidad el término «lengua 
indígena» para referir una, algunas o la gran diversidad de lenguas que 
se han hablado en México por distintos grupos sociales desde la época 
prehispánica. En el ámbito educativo el uso de este término es vigente, 
aunque probablemente por lo difuso o polémico que puede ser el uso de 
indígena en los últimos años también se han usado las terminologías 
lenguas mexicanas o lenguas originarias. De acuerdo con Paula López 
Caballero y Ariadna Acevedo-Rodrigo, estas palabras son parte de los 
lenguajes culturales que usamos ordinariamente y también forman par-
te de los lenguajes institucionales y del estado que ordenan la vida 
social, pero sobre todo se trata de producciones políticas, es decir ca-
tegorías de identificación que legitiman las diferencias sociales y al 
estado-nación.56 Tales categorías no surgen de manera inmediata, sino a 
través de procesos históricos que las estructuran y su definición no está 
determinada solamente por el estado o las instituciones, sino por las 
personas que las usan, por ello considero que el uso de la categoría len-
gua indígena es una arena de contiendas que se re-abren constantemen-
te. Tal como el fragmento de Rosario Castellanos expresa, la lucha por la 
igualdad de las personas está mezclada con la perpetuación de las dife-
rencias que se hace evidente en los discursos de la escritora. Aunque 
en los años setenta, se generó un movimiento reivindicativo de las len-
guas, entonces ya categorizadas como indígenas, la lucha por su reco-
nocimiento y valoración también está implicada en la ambigüedad del 

56   Paula López Caballero y Ariadna Acevedo-Rodrigo «Introduction: Why Beyond Alterity?», en 
Beyond Alterity. Destabilizing the Indigenous Other in Mexico, eds. Paula López Caballero y Ariadna 
Acevedo-Rodrigo (Tucson: The University of Arizona Press, 2018), 10-11.



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 419

término lengua indígena y en la desigualdad que este uso marca con 
respecto a las otras lenguas, es decir, las no indígenas.

Esta reflexión se orienta a repensar la educación del proyecto indige-
nista del INI de la década de 1950 como un proyecto institucional en el 
que no hubo un posicionamiento homogéneo durante todo el tiempo. La 
participación de distintas personas y sus propias contradicciones influ-
yeron en la práctica indigenista de muchas maneras, sobre todo impre-
visibles. Lo ocurrido con el títere Petul es muestra de lo inesperado. En 
las comunidades fue visto como un ser sabio, sobrenatural, casi sagrado 
y una autoridad merecedora de gran respeto. La gente de las comunida-
des invitaba a Petul como huésped, era invitado de honor en ceremo-
nias, valoraban su consejo y pedían que volviera a presentarse. Los re-
gistros sobre Petul señalan que después de las presentaciones las gentes 
aceptaron realizar acciones de sanitarias en sus casas y comunidades, 
también aceptaron la apertura de caminos nuevos o se mostraban más 
accesibles para enviar a sus hijos a la escuela.57 Por esto los trabajos que 
han descrito las campañas del Teatro Petul lo han considerado un pro-
yecto de gran éxito para la antropología y la política indigenista aplicada 
a la educación.58

A pesar de las aseveraciones acerca de los resultados exitosos del 
Teatro Petul, quedan ciertas dudas. La misma Rosario Castellanos dice: 
«Petul, de quien quisimos hacer un hombre de razón y se nos convirtió 
en un mito y en una fuerza sobrenatural».59 

REFLEXIONES FINALES 

En este trabajo he mostrado que los cambios propiciados desde el 
indigenismo del CCI sí modificaron algunos usos del lenguaje, aunque 
los usos son ambivalentes. Las iniciativas del proyecto indigenista pro-
piciaron el uso político del término «indígena» que, hasta la segunda 
década del siglo XXI, puede ser una manera de posicionarse como 

57   Carlo Antonio Castro, «Educación indigenista: El Teatro Petul en los años cincuenta», Tramoya 67 
(2001): 211-224. https://cdigital.uv.mx/bitstream/handle/123456789/4686/200167211.pdf;jsessionid=-
8927F166F390E53508C84256F0CD371F?sequence=1

58   Castro, 2001; Lewis, 2011.

59   Castellanos, «Teatro Petul», 31.

https://cdigital.uv.mx/bitstream/handle/123456789/4686/200167211.pdf;jsessionid=8927F166F390E53508C84256F0CD371F?sequence=1
https://cdigital.uv.mx/bitstream/handle/123456789/4686/200167211.pdf;jsessionid=8927F166F390E53508C84256F0CD371F?sequence=1


■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424420

alguien que no discrimina a ese otro o bien, cuando se usa como auto 
adscripción, marca la dignificación de los derechos ciudadanos del ha-
blante. Desde los años setenta cuando comenzó a estudiarse la política 
indigenista de manera crítica, se advirtió el uso generalizado del térmi-
no indígena tanto en los lenguajes políticos como en los académicos. Las 
demandas de los maestros autoproclamados indígenas influyeron en la 
creación de una dirección de educación indígena que prescribe de ma-
nera oficial la lectura y escritura en la lengua nativa de los niños al me-
nos en los primeros años de educación básica. 

En la formación del estado y de la sociedad mexicana la presencia de 
la población categorizada como indígena ha sido un dilema constante. 
Los textos de Rosario Castellanos son una evidencia de la pluralidad de 
voces sociales que resonaron tanto en su historia personal como en la 
política indigenista de mediados del siglo XX en México. En ellos se deja 
ver un discurso contradictorio, a veces racista y discriminador, mientras 
se expresan ideas acerca de la igualdad. Esos discursos son parte de los 
procesos de identificación del otro que están relacionados con la expe-
riencia social acumulada personal y colectivamente. Los discursos y las 
prácticas de identificación y diferenciación son sitios de mediación com-
plejos, interiorizados muchas veces y otras veces deliberados e intencio-
nados como en los procesos educativos del INI que marcaban la diferen-
cia para abogar por la igualdad. 

En este trabajo he mostrado que entre las ideologías que subyacen a 
la defensa de la homogeneidad lingüística, están la creencia de que hace 
posible la comunicación y el mito de que genera igualdad. Pero los atri-
butos negativos y las tensiones semánticas en la caracterización de la 
población categorizada como indígena se mantienen y se extienden a 
muchos otros aspectos, como la clasificación de sus lenguas.

El análisis que presento sobre los textos de Rosario Castellanos en 
donde alude a las lenguas tsotsil, tseltal y español busca evidenciar el uso 
contradictorio que ella hace de términos que pretenden ser neutrales se-
mánticamente, así como las enunciaciones de los guiones en los que se 
expresan ideas contrarias y contradictorias con respecto a los indígenas 
y las lenguas que hablan. Mi propuesta es poner en perspectiva que esos 
usos no dependen solo de ella como persona, sino que concretan verbal-
mente luchas sociales, políticas, culturales y personales, dimensionadas 



Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 421

históricamente con las luchas institucionales y las acciones políticas 
educativas para definir a la población considerada indígena, tomando 
en cuenta el factor de que son hablantes de lenguas distintas del espa-
ñol. Los conflictos lingüísticos implican conflictos sociales y los inten-
tos por modificar la lengua, no tienen fines comunicativos sino fines 
sociales. 

Con un alcance más general pretendo aportar a la discusión sobre 
la naturalidad con la que, en las esferas educativas institucionales se 
usa el término «lengua indígena» desde la última mitad del siglo XX a 
la fecha. Desde mi punto de vista, las contradicciones ideológicas y los 
desplazamientos semánticos que he mostrado en los textos de Rosario 
Castellanos se han asentado de manera contenciosa en el uso de este 
término. Las ideas sobre la igualdad de las lenguas parecen estar entra-
ñadas en la fijación de la categoría de lengua indígena y aparentemente 
esta designación soluciona la conceptualización peyorativa. No obs-
tante, el término de lenguas indígenas no conceptualiza a las lenguas 
debido a sus características estructurales, sino que se usa frecuente-
mente como explicativa de su naturaleza. Sin importar que tan distin-
tas sean, todas esas lenguas se agrupan en la misma categoría porque 
se comparten las concepciones opuestas y contradictorias respecto de 
sus hablantes. Esta categoría en el lenguaje no alcanza para solucionar 
el conflicto social e incluir de manera realmente equitativa a los otros 
y a sus lenguas.

Nota sobre la autora

Susana Ayala Reyes es doctora en Ciencias en la especialidad de Investi-
gaciones Educativas por el Centro de Investigaciones y Estudios Avan-
zados. Maestra en Ciencias del Lenguaje y licenciada en Etnología. 
Profesora de la Escuela Nacional de Antropología e Historia y la Uni-
versidad Nacional Autónoma de México. Sus líneas de investigación 
son antropología e historia de la educación indígena, lenguaje y comu-
nicación en los procesos educativos escolarizados y no escolarizados, 
políticas educativas con relación a la lengua, análisis narrativo y del 
discurso, en ellas se vinculan la etnografía, la antropología lingüística y 
la historia.



■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424422

REFERENCIAS

Aguirre Beltrán, Gonzalo. Teoría y práctica de la educación indígena. Ciudad de 
México: Instituto Nacional Indigenista-Fondo de Cultura Económica, 1992.

Aubry, Andrés. Les Tzotzil Par Eux-Mêmes. Récits et écrits de paysans indiens du 
Mexique. París: Éditions L’Harmattan, 1988.

Ayala Reyes, Susana. «Hands that Propose and Hands that Respond: Gestural 
Interaction in Petul-Xun Puppets Performances in Highland of Chiapas», 
Paedagogica Historica: International Journal of History of Education, 55 no. 
2 (2019): 223-252. DOI: 10.1080/00309230.2018.1521447

Ayala Reyes, Susana. «Creatividad en los márgenes del estado: Apropiación de los 
títeres Petul-Xun en los Altos de Chiapas». PhD diss. Departamento de Inves-
tigaciones Educativas del Cinvestav, 2019.

Bakhtin, Mikhail M. «Epic and Novel». En The dialogic Imagination by M. M. 
Bakhtin, editado por Michael Holquist, 3-40. Austin: University of Texas 
Press, 1981).

Castellanos, Rosario «Teatro Petul», Revista de la Universidad de México XIX, 
no. 5, (1965): 30-31. 

Cooper, Robert L. La planificación lingüística y el cambio social. Madrid: Cam-
bridge University Press, 1997.

Gómez Gómez, Antonio. El Negro cimarrón. Ya’Yejal J-Ik’al. San Cristóbal de las 
Casas: UNAM, 2000.

Holland, Dorothy y Jean Lave. «History in Person: An Introduction». En History 
in Person. Enduring Struggles, Contentious Practices, Intimate Identities, edi-
tado por Dorothy Holland y Jean Lave, 3-33. Santa Fe: School of American 
Research Advanced Seminar, 2001.

Instituto Nacional Indigenista, Teatro Petul. México: Instituto Nacional Indige-
nista, 1956.

Instituto Nacional Indigenista, Teatro Petul 2. México: Instituto Nacional Indi-
genista, 1961.

Instituto Nacional Indigenista, Teatro Petul 3. México: Instituto Nacional Indi-
genista, 1962.

Jackson Albarrán, Elena. «Comino Vence Al Diablo and Other Terrifying Episo-
des: Teatro Guiñol’s Itinerant Puppet Theater». En Seen and Heard in Mexi-
co: Children and Revolutionary Cultural Nationalism, 175-212. Lincoln; Lon-
don: University of Nebraska Press, 2014. 

Jiménez Izquierdo, Juan. «Entrevista con Don Ferruco». Tramoya 10 (1978), 49-
53.

Lewis, Stephen E. Rethinking Mexican Indigenismo: The INI’s Coordinating Cen-
ter in Highland Chiapas and the Fate of a Utopian Project, 133-154; 155-174. 
Albuquerque: University of New Mexico Press, 2018.

https://doi.org/10.1080/00309230.2018.1521447


Gentes igual que tú y que yo: los textos de Rosario Castellanos en los contrasentidos ideológicos… 

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424 423

Lewis, Stephen E. «Modernizing Message, Mystical Messenger: The Teatro Pe-
tul in the Chiapas Highlans, 1954-1974». The Academy of American Francis-
can History, 67, no. 3, (2011): 375-397. http://muse.jhu.edu/journals/tam/
summary/v067/67.3.lewis.html

López Caballero, Paula. «Las políticas indigenistas y la ‘fábrica’ de su sujeto de 
intervención en la creación del primer Centro Coordinador del Instituto Na-
cional Indigenista (1948-1952)». En Nación y alteridad. Mestizos, indígenas y 
extranjeros en el proceso de formación nacional, coordinado por Daniela 
Gleizer y Paula López Caballero, 69-108. México D.F.: Universidad Autóno-
ma Metropolitana/Ediciones EyC, 2015.

López Caballero, Paula y Ariadna Acevedo-Rodrigo, eds. «Introduction: Why 
Beyond Alterity?» En Beyond Alterity. Destabilizing the Indigenous Other in 
Mexico, 3-28. Tucson: The University of Arizona Press, 2018. 

López García, María. «Aprendan el “vosotros” para hablar con los españoles en su 
idioma: La identificación lingüística en Argentina como tensión entre el or-
gullo y la minusvaloración», Historia y Memoria de la Educación, 2 (2015): 
97-124. DOI:10.5944/hme.2.2015.14234

Medina Hernández, Andrés. «Estudio preliminar. La trama, los hilos y los nu-
dos de un proyecto de investigación. La Universidad de Chicago en los Altos 
de Chiapas». En R. Guber, La articulación etnográfica, 11-34. Buenos Aires, 
Argentina: Editorial Biblos, 2013.

Navarrete Cáceres, Carlos. Rosario Castellanos, su presencia en la antropología 
mexicana. México, D.F.: Instituto de Investigaciones Antropológicas de la 
Universidad Nacional Autónoma de México-Programa de Investigaciones 
Multidisciplinarios sobre Mesoamérica y el Sureste, 2007.

Pitarch Ramón, Pedro. «Un lugar difícil: Estereotipos étnicos y juego de poder 
en Los Altos de Chiapas». En Chiapas: Los rumbos de otra historia, editado 
por Juan Pedro Viqueira y Mario Humberto Ruz, 237-250. México, D.F.: 
Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Investigaciones y 
Estudios Superiores en Antropología Social, Centro de Estudios Mexicanos 
y Centroamericanos, Universidad de Guadalajara, 1995.

Sommers, Joseph. «Forma e ideología en “Oficio de tinieblas” de Rosario Cas-
tellanos», Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, 2, no. 7/8 (1978): 73-
91. DOI: 10.2307/4529870

Viqueira, Juan Pedro. «Las causas de una rebelión india: Chiapas, 1712». En 
Chiapas los rumbos de otra historia, editado por Juan Pedro Viqueira y Ma-
rio Humberto Ruz. D.F., 103-143. México: Universidad Nacional Autónoma 
de México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropolo-
gía Social, Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, Universidad 
de Guadalajara, 1995.

http://muse.jhu.edu/journals/tam/summary/v067/67.3.lewis.html
http://muse.jhu.edu/journals/tam/summary/v067/67.3.lewis.html


■  Susana Ayala Reyes

Historia y Memoria de la Educación, 14 (2021): 391-424424

Voloshinov, V. N. y Bajtín, M. La construcción de la enunciación. Buenos Aires: 
Editorial Almagesto, 1930/1978.

Zabaltza Pérez-Nievas, Xabier. Historia de las lenguas y los nacionalismos. Bar-
celona: Gedisa, 2006.

Archivos 

AHCCITT. Archivo Histórico Agustín Romano Delgado del Centro Coordinador 
Indigenista Tzeltal- Tzotzil. San Cristóbal de las Casas, Chiapas. Sección 
Educación, Sección Dirección, Sección Educación, Sección Lingüística.




