
565

Cómo citar este artículo: Sell Maestro, Alejandro. «Essay on a Course of Liberal Education (1764) 
de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802) de Jovellanos: un análisis comparativo».  
Historia y Memoria de la Educación 10 (2019): 565-596

ESSAY ON A COURSE OF LIBERAL EDUCATION 
(1764) DE PRIESTLEY Y MEMORIA SOBRE LA 

EDUCACIÓN PÚBLICA (1802) DE JOVELLANOS:  
UN ANÁLISIS COMPARATIVOα

Priestley’s Essay on a Course of Liberal Education (1764)  
and Jovellanos’s Memoria sobre la Educación Pública (1802):  

A comparative approach

Alejandro Sell Maestroβ

Fecha de recepción: 25/01/2019 • Fecha de aceptación: 24/03/2019

Resumen. La Ilustración fue un movimiento multidisciplinar que nutrió sus 
esperanzas en la educación, como medio por el cual la sociedad podría 
sustentar su progreso o en ciertos casos, al menos mantenerlo; pero no 
todos los ilustrados tuvieron la misma concepción de la educación, pues 
cada uno de ellos es producto de sus propias circunstancias vitales y de 
una formación diferenciada. Este es el caso de Joseph Priestley y de Gas-
par Melchor de Jovellanos, dos personalidades que, si bien resultan con-
trapuestas en algunos aspectos, coinciden en otros. El primero, oriundo 
de una familia artesana de la Inglaterra rural y formado en un ambiente 
del más puro protestantismo disidente se opone claramente, al menos a 
simple vista, al segundo, miembro de la aristocracia asturiana y educado 
en la tradición católica escolástica. A pesar de ello, y esto es lo que se pre-
tenderá demostrar más abajo, ambos son hijos, receptores y difusores de 
la Ilustración, y desde el punto de vista personal y profesional, tanto uno 
como otro fueron polifacéticos autores, mantuvieron una estrecha vincu-
lación con sus respectivas confesiones religiosas y terminaron siendo per-
seguidos por sus afanes de reforma social. Todo ello da lugar a unas visio-
nes sobre la educación muy similares, fundamentalmente, en su oposición 

Historia y Memoria de la Educación 10 (2019): 565-596
Sociedad Española de Historia de la Educación
ISSN: 2444-0043
DOI: 10.5944/hme.10.2019.23590

α  La realización de este trabajo ha sido posible gracias a una Beca de Introducción a la Investigación 
concedida por el Vicerrectorado de Investigación y Transferencia de la Universidad de Alcalá (curso 
2018-2019).

ß  Departamento de Historia y Filosofía, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Alcalá. C/ Cole-
gios, 2, 28801 Alcalá de Henares (Madrid), España. alejandro.sell@edu.uah.es  https://orcid.org/0000-
0002-1554-302X

10.5944/hme
mailto:alejandro.sell@edu.uah.es
https://orcid.org/0000


■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596566

al sistema escolástico vigente, y a unas diferencias, hasta cierto punto, 
paradójicas y, en todo caso, muy influenciadas por sus respectivos pensa-
mientos religiosos.

	 Palabras clave. Priestley; Jovellanos; Ilustración inglesa; Ilustración es-
pañola; educación comparada

Abstract. The Enlightenment was a multidisciplinary movement which depos-
ited its hopes in education as a means to enable society to advance in, or 
at least maintain, its progress. However, not all figures of the Enlighten-
ment viewed education in the same way since each was the product of 
their own vital circumstances and training. This is the case of Joseph 
Priestley and Gaspar Melchor de Jovellanos, who, though quite different 
in some respects, were similar in others. Born into a family of artisans in 
rural England and brought up in the strictest nonconformist tradition 
Priestley is, to all appearances, the complete opposite of Jovellanos, who 
belonged to the Asturian aristocracy and was raised in the tradition of 
Roman Catholic scholasticism. Yet, as this article aims to show, both 
were children of the Enlightenment who imbibed and disseminated its 
ideas; and both were writers with a broad range of interests who retained 
close links with their respective religious confessions and ended up being 
persecuted on account of their zeal for social reform. In consequence, 
their views on education, heavily influenced by their religious convic-
tions, were at the same time very similar, above all in their opposition to 
the current scholastic systems, and yet different in sometimes surprising 
ways.

	 Keywords. Priestley; Jovellanos; English Enlightenment; Spanish Enlight
enment; Comparative education

INTRODUCCIÓN

La preocupación por el estado de una educación demasiado tradi-
cional e inmutable llegó a los intelectuales de la Ilustración, quienes, 
percibiendo que el tradicional método educativo vigente desde el siglo 
XIII ya no se adaptaba a una sociedad en transformación, y en concor-
dancia con un halo generalizado de optimismo dieciochesco, creyeron 
que era posible que los problemas que sobre la educación imponía el 
antiguo sistema escolástico de raíces clásicas, se solucionaran de una 
vez por todas en la realidad. El objetivo de este trabajo, por tanto, es el 
de comparar las perspectivas que sobre la educación tenían dos intelec-
tuales ilustrados, el inglés Joseph Priestley y el español Gaspar Melchor 



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 567

de Jovellanos, ambos fervientes críticos de la obsoleta escolástica. Para 
ello, he considerado conveniente, en primer lugar, dedicar un apartado 
a explicar por qué surgió durante el periodo de la Ilustración el interés 
por llevar a cabo transformaciones en el ámbito de la educación, para 
después, en el apartado siguiente, exponer los principales aspectos bio-
gráficos de ambos autores. Hay que tener en cuenta a este respecto que, 
en el pensamiento de cualquier autor, influyen de forma determinante 
tanto las circunstancias en las que vivió como la formación que recibió, 
y con mayor importancia en aquellos autores, como es el caso de Priest-
ley y de Jovellanos, que precisamente teorizan sobre la educación. Des-
pués de dedicar un espacio a estos dos apartados, se exponen, a modo 
comparativo, las semejanzas y las diferencias entre las concepciones 
educativas de ambos autores, tomándose como fuente para ello dos 
obras que, de alguna forma, constituyen la culminación de su pensa-
miento sobre la educación: An Essay on a Course of Liberal Education 
for Civil and Active Life (1764) y la Memoria sobre educación pública, o 
sea, tratado teórico-práctico de enseñanza, con aplicación a las escuelas y 
colegios de niños (1802). 

Pese a que Priestley compusiera otros escritos sobre temas educati-
vos, lo cierto es que el más completo es su Essay, en tanto que constitu-
ye la base teórica del método educativo que emplearía como docente y 
en disertaciones posteriores. Por su parte, Jovellanos también había 
escrito a lo largo de su carrera intelectual numerosos escritos de carác-
ter pedagógico, pero su Memoria constituye una obra excepcional en el 
sentido de que supone un cambio de perspectiva relacionado con una 
pérdida del optimismo ilustrado de sus primeros años y el abrazo de un 
individualismo que anuncia el surgimiento de unas nuevas actitudes 
prerrománticas. En todo caso, este apartado comparativo, que es el 
principal del trabajo, responde fundamentalmente a cuatro preguntas 
con respecto a la reforma educativa: ¿para qué?, ¿para quién(es)?, 
¿cómo? y ¿qué?; es decir, motivos para la reforma, destinatarios de la 
reforma, metodología de enseñanza y contenidos de la enseñanza. El 
final de este apartado está dedicado a explicar por qué la diferencia 
confesional tuvo una repercusión notable en la definición de ambos 
corpus pedagógicos. Por último, se terminará con una conclusión gene-
ral en la que se apuntarán las repercusiones que tuvieron ambos auto-
res en épocas posteriores.



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596568

ILUSTRACIÓN Y EDUCACIÓN: UN PENSAMIENTO HOMOGÉNEO 
DE GRAN HETEROGENEIDAD

La Ilustración fue un movimiento cultural que sacudió los estánda-
res políticos, sociales, económicos, científicos y culturales en los que se 
venía asentando la sociedad desde la época medieval. Repentinamente 
surge a lo largo del continente europeo, aunque con más intensidad en 
unas zonas que en otras, un deseo del hombre por conocerse a sí mismo 
y al mundo que le rodea. Si hay una palabra que define este movimiento 
cultural es «curiosidad»; una curiosidad por todo lo que siempre ha exis-
tido, pero que no se ha querido o podido conocer en profundidad. No 
obstante, esta afirmación puede resultar en cierta medida ambigua, pues 
realmente dicha curiosidad por conocer ha existido desde los mismos 
orígenes de la especie humana. Es por ello que cabe preguntarse: ¿qué 
es lo que ha permitido al hombre ilustrado saciar esta curiosidad a un 
nivel tan alto como para cambiar el mundo de una forma definitiva e 
irreversible? La respuesta es sencilla y ya venía fraguándose durante el 
siglo XVII: la costumbre de experimentar. El intelectual deja de lado las 
grandes disertaciones teóricas y abraza el experimentalismo; es decir, el 
intelectual no va a llegar a un conocimiento pleno y útil del mundo exte-
rior encerrado en un gabinete, sino que para ello debe interactuar con el 
medio.1 De alguna forma, el ilustrado es como un niño que debe jugar 
con el mundo, que es su juguete, pues un niño que permanece encerrado 
en su casa no hace más que aprender aspectos banales, en el sentido de 
que no le van a ser de utilidad para enfrentarse al mundo exterior. 

No obstante, precisamente para que este conocimiento sea útil, no 
basta con experimentar, sino que hay que razonar a partir de los resulta-
dos que nos aporta la experiencia de los sentidos. En otras palabras, 
todo lo nuevo que se percibe, debe ser sometido a crítica, lo que implica 
una formación previa. Para poder llevar a cabo el razonamiento crítico 
de cualquier experimento es necesario conocer quienes habían razona-
do anteriormente sobre el mismo y las condiciones en las que se ha rea-
lizado; es decir, hay que ser conscientes tanto del bagaje intelectual con 
el que ya se cuenta como del contexto en el que se desarrollan los expe-
rimentos, algo solo posible habiendo recibido una educación sobre ello. 

1  Roy Porter, Enlightenment. Britain and the Creation of the Modern World (London: Penguin Books, 
2000), 340-341.



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 569

Muchos de los nuevos descubrimientos científicos y culturales del perio-
do, como es la famosa máquina de vapor de James Watt, van a influir en 
el desarrollo económico de unas sociedades en expansión, y es por ello 
que inevitablemente la Ilustración ligó la formación intelectual con el 
progreso económico:2 la educación es útil para la generación de riqueza. 
Se deja atrás la tradicional concepción cristiana del niño como encarna-
ción del pecado y del desorden, que es sustituida por otra más optimista 
que entiende al niño prácticamente como un medio de producción ca-
paz de convertirse en un potencial productor de riqueza dentro del mar-
co de un futuro ideal dominado por el progreso. Como dijo John Locke: 
«nueve de cada diez partes de las que conforman a cada hombre son 
resultado de la educación que han recibido».3 De ahí que los intelectua-
les ilustrados se interesen tanto por la labor educativa, que debe ser 
teórico-práctica, en tanto que el progreso únicamente será posible si a 
los niños se les educa desarrollando una actividad intelectual práctica 
que se nutra de unos conocimientos teóricos adquiridos con anteriori-
dad. No en vano, como apuntó Immanuel Kant, en el siglo XVIII no se 
vivía en una época ilustrada, sino en «una época de ilustración»;4 es de-
cir, la sociedad ilustrada no surge de la noche a la mañana, sino que 
constituye un proceso paulatino que culminará cuando las distintas ge-
neraciones sean educadas siguiendo los principios determinados por la 
razón y la experimentación.

Partiendo de esta base teórica, lo cierto es que la visión que los ilus-
trados tenían sobre la educación era muy heterogénea, pues variaba mu-
cho en función de la propia formación que hubiese recibido cada uno 
individualmente; formación, por otra parte, que a su vez se veía determi-
nada por las condiciones políticas, económicas, sociales y religiosas de 
sus respectivos entornos familiares y, más en general, de la unidad polí-
tica en la que se hubiesen criado, si bien este último aspecto no resulta 
siempre determinante, pues en un determinado territorio las costum-
bres y las mentalidades de sus habitantes no suelen ser homogéneas. No 

2  Antonio Juan Colom Cañellas y Bernat Sureda García, «Introducción», en Memoria sobre educa-
ción pública, o sea, tratado teórico-práctico de enseñanza, con aplicación a las escuelas y colegios de 
niños, Gaspar Melchor Mª de Jovellanos (Madrid: Editorial Biblioteca Nueva, 2012), 45-46.

3  Porter, Enlightenment, 339-340.

4  Immanuel Kant, Filosofía de la Historia, trad. Eugenio Ímaz (Madrid: Fondo de Cultura Económi-
ca, 2000), 29.



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596570

se puede comparar, por ejemplo, la educación recibida por un español a 
la de un inglés; entre otros aspectos, por la diferencia religiosa y de men-
talidad frente al trabajo: formación católica tradicional basada en méto-
dos escolásticos y frecuentemente dirigida a potenciales eclesiásticos 
frente a una educación protestante disidente que prima un desarrollo 
personal e individual orientado a desempeñar actividades útiles relacio-
nadas con el progreso económico del país, como el comercio o la artesa-
nía. Del mismo modo, no es igual la formación recibida por un inglés 
perteneciente a la gentry,5 normalmente de carácter anglicano y orienta-
do al desempeño de cargos públicos, que la recibida por un inglés inte-
grado en una familia de tradición manufacturera, que en muchas oca-
siones va a tender más a desarrollar una visión práctica del mundo 
basada en la experimentación y no siempre bajo el velo de la Iglesia ofi-
cial, sino de corrientes religiosas alternativas que animan a entender la 
vida espiritual desde una perspectiva racionalista y alejada de todo dog-
matismo. 

Por tanto, se puede concluir que no existió un ideario ilustrado ho-
mogéneo, sino que más bien hay tantas visiones de la Ilustración como 
intelectuales ilustrados existieron, pues cada uno recibió una formación 
diferenciada en función de sus propias circunstancias vitales. No obs-
tante, no deja de resultar destacable que, pese a sus circunstancias vita-
les diferenciadas, los ilustrados compusiesen un pensamiento con deter-
minados puntos en común. Este trabajo pretende dar cuenta de estas 
semejanzas y diferencias ideológicas mediante la comparación de las 
concepciones que sobre la educación tenían dos ilustrados, el inglés Jo-
seph Priestley y el español Gaspar Melchor de Jovellanos, que vivieron 
unas circunstancias vitales, políticas, económicas, sociales, culturales y 
religiosas completamente distintas. Todas ellas serán analizadas y com-
paradas para conocer cómo se reflejan en sus respectivas teorías sobre 
la educación. En definitiva, se pretende destacar la manera en que dos 
ilustrados con un bagaje completamente diferenciado llegaron a formu-
lar sus respectivas teorías educativas, en muchos aspectos coincidentes, 
como reflejo de que la Ilustración, como movimiento universal, no es 

5  En Gran Bretaña, grupo social con propiedades en el mundo rural pero que carecía de títulos no-
biliarios. La gentry fue la principal promotora de la Primera Revolución Industrial al fomentar la 
intensificación de la producción agraria mediante el sistema de las enclosures. 



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 571

sino un conjunto heterogéneo de concepciones individuales edificadas 
sobre una base ideológica común.

PRIESTLEY Y JOVELLANOS: DIFERENTES ORÍGENES,  
UN MISMO FIN

Tanto Joseph Priestley como Gaspar Melchor de Jovellanos llegaron, 
como se ha comentado, a defender unas ideas generalmente muy simi-
lares, pero después de seguir unos caminos muy distintos que se vieron 
condicionados por sus respectivas circunstancias vitales. Priestley, por 
un lado, nació en 1733 en Birstall (West Yorkshire), hijo de un artesano 
textil perteneciente al grupo social de los pequeños industriales que se 
estaba forjando en las décadas anteriores a la Revolución Industrial. 
Pasó sus primeros años en un ambiente en el que primaba el conoci-
miento práctico sobre el teórico. Con seis años, se marchó a vivir con 
una tía soltera que le imbuyó sus primeros conocimientos teóricos desde 
la base de una estricta pero tolerante moral presbiteriana,6 pues recibía 
con los brazos abiertos a cualquier predicador disidente que entrara en 
su casa, siempre que fueran «hombres buenos y honestos».7 La facilidad 
de Priestley para memorizar los catecismos, así como para aprender la-
tín, griego y hebreo, llevó a su tía a prepararle para el oficio de pastor, si 
bien, tras caer enfermo, pensó en dirigirle hacia una formación más 
práctica, consistente en aprender francés, italiano, alemán, árabe y ara-
meo, con el objetivo de ejercer un oficio comercial en Lisboa, donde el 
ambiente templado era más propicio para su recuperación.8 

De esta forma, a los diecinueve años (1752), con todo este bagaje teóri-
co tradicional a sus espaldas y decidido finalmente por la carrera eclesiás-
tica, ingresó en la Daventry Academy, institución alternativa a las univer-
sidades de Oxford y Cambridge para la formación de los disidentes, es 

6  El presbiterianismo es una rama confesional del calvinismo ideada por John Knox durante la Re-
forma y especialmente extendida en Escocia. Se muestra partidaria de la soberanía única de Dios y 
de un conocimiento basado en la interpretación individualizada de la Biblia. Rechazan las imágenes 
y todo tipo de exaltaciones externas de la fe, estableciendo que la salvación únicamente se consigue 
por medio de la fe, y no mediante las obras.

7  Jenny Uglow, The Lunar Men: The Friends Who Made the Future (London: faber&faber, 2002), 72; 
Porter, Enlightenment, 406.

8  Paul M. Zall, «The Cool World of Samuel Taylor Coleridge: Joseph Priestley, Firebrand Philoso-
pher», The Wordsworth Circle 9, no.1 (1978): 64-70 (64).



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596572

decir, de aquellos fieles cristianos disconformes con la Iglesia Anglicana 
oficial, cuya entrada en ambos centros les estaba vetada. La formación 
recibida en estas academias era, a pesar de todo, mucho más avanzada 
que en las universidades, pues impartían unos conocimientos teóri-
co-prácticos adaptados a los cambios políticos, sociales y culturales que 
se estaban produciendo en toda Europa, en contraposición a la enseñan-
za de carácter escolástico impartida en los centros oficiales. En ellas se 
incentivaba un aprendizaje basado en el método experimental como 
complemento necesario a los estudios teóricos, que por sí solos carecían 
de utilidad a la hora de ponerlos en práctica en un mundo que avanzaba 
a pasos agigantados hacia un progreso técnico cada vez mayor. De esta 
forma, Priestley centró sus estudios prácticos sobre todo en el ámbito de 
la Química, en el cual, a base de experimentar con ratones, consiguió 
aislar por primera vez el oxígeno.9 

Fue en Daventry donde llegó a conocer el pensamiento de Locke y la 
concepción newtoniana del mundo, que de alguna forma le salvó de la 
irracionalidad y de la superstición calvinista en la que se había formado, 
cuyas ideas sobre la predestinación le atormentaban por no saber si es-
taría destinado a alcanzar la salvación o no.10 De esta forma, decidió 
abrazar el cristianismo más racionalista de los disidentes, que conciben 
el mundo desde una perspectiva optimista y típicamente ilustrada aleja-
da de toda oscura superstición. Esta forma racional de concebir la reli-
gión recibe el nombre de Unitarismo, y Priestley fue quizás quien más 
contribuyó a asentarlo como la secta racionalista más importante del 
ámbito anglosajón. El Unitarismo propone una visión muy abierta y 
poco restrictiva del cristianismo: únicamente hay que creer en la exis-
tencia de Dios, y no en la Trinidad ni en otras interpretaciones irraciona-
listas de la Biblia, si bien se afirma la tolerancia hacia el resto de las 
confesiones religiosas, incluido el catolicismo.11 En relación con esta vo-
luntad de reforma religiosa, Priestley compuso obras de gran relevancia 
para la posterior consolidación del pensamiento religioso disidente 
tanto en Gran Bretaña como en Estados Unidos, entre las que destaca 

9  Zall, «The Cool World», 65; Ruth Watts, «Joseph Priestley (1733-1804)», Prospects: the Quarterly 
Review of Comparative Education, UNESCO (International Bureau of Education) XXIV, no. 1 y 2 
(1994): 343-353 (343).

10  Uglow, The Lunar Men, 73.

11  Uglow, The Lunar Men, 169.



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 573

Institutes of Natural and Revealed Religion (Institutos de Religión Natural 
y Revelada) de 1772-74.

Una vez finalizados sus estudios, se desplazó a distintos estableci-
mientos del país para ejercer la enseñanza, hasta que finalmente, en 
1761, fue llamado para impartir clases en la Warrington Academy, que 
había sustituido a Daventry como centro disidente de estudios más pu-
jante de Inglaterra, como tutor de Lenguas Modernas y Retórica. En 
calidad de tal, ejerció una enseñanza racionalista y teórico-práctica 
acorde con su formación familiar y académica en Daventry.12 De 1767 a 
1794 se estableció en distintos puntos de la geografía inglesa para ejer-
cer su ministerio, y como bibliotecario del político whig Lord Shelburne 
(1774-80).13 Además, continúa con sus experimentos científicos lo que le 
permitió entrar en contacto, durante la década de 1780, con la Sociedad 
Lunar de Birmingham, compuesta por un conjunto de intelectuales po-
límatas (Erasmus Darwin,14 Matthew Boulton,15 James Watt) que incen-
tivaron la faceta científica de Priestley, que llegó a componer, en esta 
época, obras relacionadas con la óptica, la electricidad, los gases, la fo-
tosíntesis o la composición del agua, como The History and Present State 
of Electricity (La Historia y el Presente Estado de la Electricidad), de 1767, 
que le valdrá su ingreso en la Royal Society, y Experiments and Observa-
tions of Different Kinds of Air (Experimentos y Observaciones sobre Dife-
rentes Tipos de Aire), de 1774-77. 

Con el estallido de la Revolución francesa (1789), Priestley se situó 
del lado de los revolucionarios, contradiciendo de esta forma la postura 
oficial de Gran Bretaña. Partidario, en último término, de la desapari-
ción de la Iglesia Anglicana, en 1785 un Priestley cada vez más radica-
lizado había emitido un texto en el que afirmaba: «estamos depositan-
do pólvora, grano a grano, bajo el viejo edificio del error y la superstición, 
de tal forma que una mera chispa la inflamará, provocando una 

12  Zall, «The Cool World», 65.

13  William Petty (1737-1805). Noble y político de origen irlandés que ejerció como Primer Ministro 
entre 1782 y 1783, periodo en el que logró poner fin a la Guerra de Independencia estadounidense. 
Además, fue un conocido coleccionista de antigüedades y de obras de arte.

14  Médico y naturalista inglés (1731-1802), defensor de una serie de ideas precedentes del 
evolucionismo que posteriormente desarrollaría de forma sistemática su nieto Charles Darwin. 

15  Artesano y empresario inglés (1728-1809) que se asoció con James Watt para aplicar la máquina 
de vapor al proceso de producción de manufacturas a gran escala.



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596574

explosión instantánea».16 Estas palabras, en el marco del estallido revo-
lucionario, generaron revueltas populares en Birmingham, que pusieron 
en el ojo del huracán a los unitarios y, especialmente, al propio Priestley, 
que era considerado un potencial aliciente de la subversión contra la 
Iglesia Anglicana y la Corona. Hay que tener en cuenta que, en los últi-
mos años, Priestley se había convertido en un ferviente crítico de todo 
tipo de Iglesia institucionalizada a través de sus obras y de la prensa. Por 
ello, para evitar poner en riesgo su vida, en 1794 embarcó hacia Estados 
Unidos, donde, pese al patronazgo de Thomas Jefferson, que se había 
visto muy influido por sus escritos unitaristas, Priestley seguía siendo 
visto como un potencial subversivo.17 Finalmente, murió en Filadelfia en 
1804. Si bien Priestley fue sobre todo famoso por sus contribuciones a la 
ciencia y a la reforma religiosa, cabe destacar que, como polímata, com-
puso también obras relacionadas con el pensamiento político, como su 
Essay on the First Principles of Government (Ensayo sobre los Primeros 
Principios del Gobierno), de 1768; y con la educación, como su breve 
Essay on a Course of Liberal Education for Civil and Active Life (Ensayo 
sobre un Curso de Educación Liberal para una Vida Civil y Activa), de 
1764, en el que están presentes todas sus ideas referentes a la formación 
académica de acuerdo a la ideología teórico-práctica que fue desarro-
llando a lo largo de su vida, y que constituye la obra que se analizará 
posteriormente.

Por su parte, Jovellanos nació en Gijón en 1744, once años después 
de Priestley, dentro de una familia de la baja nobleza asturiana. Se per-
cibe, por tanto, una diferencia de estatus social entre ambos. Allí estu-
dió, al igual que el inglés, latín y griego, y en Oviedo, filosofía.18 Como 
tercer hijo varón de una familia hidalga, su destino era la carrera ecle-
siástica, y es por ello que cursó sus estudios superiores en la Universidad 
de Osma,19 un centro de patronazgo episcopal, y consiguientemente, en 

16  Zall, «The Cool World», 67.

17  Uglow, The Lunar Men, 493-494; Porter, Enlightenment, 414.

18  José Miguel Caso González, Jovellanos (Madrid: Fundación Mª Cristina Masaveu Peterson, 
2011), 69.

19  Colom Cañellas y Sureda García, «Introducción», 12; Olegario Negrín Fajardo, «El currículum 
reformista y la crítica de la metodología escolástica en Gaspar Melchor de Jovellanos», en Jovellanos: 
el hombre que soñó España, ed. Emilio de Diego et al (Madrid: Ediciones Encuentro, 2012), 265-292 
(265-268).



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 575

el que continuaba con plena vigencia el tradicional método escolástico 
de estudios que no dejaba cabida a los procedimientos empíricos que 
exigía una realidad en continuo cambio. Esto supone una diferencia 
fundamental con respecto a Priestley, aunque más en lo que se refiere a 
sus respectivas concepciones del cristianismo que a sus perspectivas so-
bre la educación, pues como se verá posteriormente, son bastante simi-
lares en varios aspectos. Lo que sí habría que destacar, en todo caso, es 
que Jovellanos llegó a la universidad, en buena parte, gracias a sus bue-
nos contactos familiares, mientras que Priestley lo hizo exclusivamente 
por méritos propios. Tras licenciarse en Derecho Canónico (1763), estu-
dió en Alcalá, donde entró en contacto con las ideas de la Ilustración 
francesa a través de José Cadalso,20 que acababa de regresar de París.21 
Por tanto, se aprecia una dicotomía entre una mayor influencia francesa 
por parte de Jovellanos y una mayor influencia inglesa por parte de 
Priestley.

Tras decidirse a emprender una carrera política, en 1767 viajó a Ma-
drid, donde obtuvo la plaza de magistrado, con la que fue destinado a 
Sevilla, entrando bajo la protección del ilustrado Pablo de Olavide, for-
mado en Francia y ejecutor de toda una serie de reformas educativas 
con la complacencia de Carlos III. El joven magistrado entrará en con-
tacto con la élite ilustrada española asistiendo a las tertulias celebradas 
en casa de Olavide.22 Aquí comienza un distanciamiento con respecto a 
Priestley en lo que se refiere al ámbito profesional, pues, mientras que 
Jovellanos se dedicará fundamentalmente a la política, su contemporá-
neo inglés seguirá celosamente entregado, sobre todo, a su labor como 
ministro disidente. El autor español no abandona, sin embargo, sus preo
cupaciones culturales e intelectuales, sino que, por el contrario, com-
patibilizará la política y la magistratura con una intensa actividad re-
flexiva que le llevará a convertirse, al igual que Priestley, en un auténtico 
polímata. De hecho, ingresó en la Sociedad Económica Sevillana de 
Amigos del País y en la Matritense, de la que llegaría a ser presidente,23 

20  Escritor y militar español (1741-1782). Ilustrado de formación cosmopolita pero tendente a mani-
festar en sus obras ciertas actitudes consideradas prerrománticas. Entre sus composiciones cabe 
destacar Noches Lúgubres y Cartas Marruecas, ambas publicadas póstumamente en 1789.

21  Colom Cañellas y Sureda García, «Introducción», 13.

22  Caso González, Jovellanos, 77-79.

23  Colom Cañellas y Sureda García, «Introducción», 14.



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596576

lo que demuestra su voluntad de reformar la sociedad, en un principio, 
siempre siguiendo una directriz típicamente ilustrada: la prosperidad 
de un país se rige por la fortaleza de su economía, garantizada a su vez 
por medio de una adecuada formación.24 En este sentido, Jovellanos 
parece mostrarse partidario de un materialismo tan evidente como el 
de Priestley, si bien, como se apreciará más adelante con respecto a la 
perspectiva educativa, mientras que el autor británico mantiene su 
ideología inmutable, la del español evolucionará hacia un mayor indivi-
dualismo y liberalismo que apunta maneras prerrománticas. Su conso-
lidación como personaje de la Corte llegará entre 1777 y 1780, cuando 
sea nombrado Alcalde de Casa y Corte y consejero de las Órdenes Mili-
tares, cargos desde los que desplegó una serie de reformas moderniza-
doras.25

Su talante reformista y crítico con la alta sociedad del momento le 
granjeó, sin embargo, problemas con Manuel de Godoy y la reina María 
Luisa, que sentía un odio irracional hacia él. Por ello, fue enviado a As-
turias a estudiar la situación de la minería en su tierra natal, como un 
medio para apartarlo de la Corte. Sin embargo, incluso allí continuará 
con su reformismo.26 En 1794 fundó, no sin dificultades, el Real Institu-
to de Náutica y Mineralogía en concordancia con su interés por fomen-
tar la modernización de estos dos sectores y proceder al desarrollo eco-
nómico de España a través de una escuela de enseñanza técnica pública, 
gratuita y universal.27 Lo trascendental de este viaje, en todo caso, es que 
dedicará los primeros años de la década de 1790 a viajar por las cuencas 
mineras asturianas, estableciendo contacto directo con los trabajado-
res,28 lo que tendrá una gran repercusión en la definición de su sistema 
educativo, diferenciándolo del de Priestley, como se verá más adelante. 
En octubre de 1797 se le designa embajador en Rusia, aunque un mes 

24  Olegario Negrín Fajardo, «Escritos Pedagógicos de Jovellanos», en Obras Completas de Gaspar 
Melchor de Jovellanos, vol. XIII, ed. José Miguel Caso González (Oviedo: Instituto Feijóo de Estudios 
del Siglo XVIII, 2010), 274.

25  Caso González, Jovellanos, 89 y 97-98.

26  Caso González, Jovellanos, 101-110, 115-124.

27  John H.R. Polt, «Jovellanos y la educación», Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. http://www.
cervantesvirtual.com/obra-visor/jovellanos-y-la-educacin-0/html/fffa9866-82b1-11df-acc7-
002185ce6064_7.html (consultado el 01-03-2019).

28  Colom Cañellas y Sureda García, «Introducción», 16.

http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/jovellanos-y-la-educacin-0/html/fffa9866-82b1-11df-acc7-002185ce6064_7.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/jovellanos-y-la-educacin-0/html/fffa9866-82b1-11df-acc7-002185ce6064_7.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/jovellanos-y-la-educacin-0/html/fffa9866-82b1-11df-acc7-002185ce6064_7.html


Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 577

más tarde su amigo Francisco Cabarrús,29 director del Banco de San 
Carlos, maniobró para que fuese nombrado Ministro de Gracia y Justi-
cia. No obstante, fue despedido inmediatamente por su intento de realizar 
una reforma judicial que desagradaba a la élite nobiliaria, el agrava-
miento de sus problemas con la reina y su mala fama entre los funcio-
narios madrileños, que consideraban su modo de proceder herético y 
ateo,30 cuando realmente, como se apreciará en el diseño de su progra-
ma educativo, el autor asturiano era tan devoto católico como el que 
más. Queda patente, por tanto, que Jovellanos fue objeto de una perse-
cución elitista muy similar a la de Priestley, pues, al igual que ocurrió en 
su caso, la clase política del país veía en Jovellanos una figura revolucio-
naria que hacía peligrar el statu quo. El intelectual español, al contrario 
que el inglés, no huyó a América, sino que, tras permanecer tres años en 
Asturias administrando su patrimonio a la muerte de su hermano ma-
yor, terminó siendo recluido en Mallorca a partir de marzo de 1801. Allí, 
en la cartuja de Valldemossa, escribió la Memoria sobre educación públi-
ca que se comentará más adelante. Un año después, en mayo de 1802, 
será trasladado al castillo de Bellver, donde permanecerá custodiado 
hasta el inicio de la Guerra de la Independencia. Aprovechará este perio-
do de reclusión, sin embargo, para continuar escribiendo.31 

Finalmente, será liberado en la primavera de 1808. Se le nombra Mi-
nistro del Interior dentro del Gobierno afrancesado de José Bonaparte, 
pero Jovellanos no acepta el cargo, pues consideraba que, pese a estar de 
acuerdo con algunos de los ideales bonapartistas, lo más éticamente co-
rrecto era mantenerse como simpatizante del nuevo Gobierno compues-
to por los partidarios de la monarquía borbónica, como demuestra la 
composición de su Memoria en defensa de la Junta Central (1811).32 En 
este punto se pone de manifiesto que Jovellanos no puede ser calificado 
en modo alguno como un intelectual radical al estilo de Priestley, sino 
más bien como un reformista con un pensamiento más próximo al 

29  Intelectual y banquero español de origen francés (1752-1810), principal promotor del Banco de 
San Carlos (1782), primer banco nacional español, germen del actual Banco de España.

30  Caso González, Jovellanos, 129-135; Colom Cañellas y Sureda García, «Introducción», 17.

31  Colom Cañellas y Sureda García, «Introducción», 18-22; Arce García, «Jovellanos: el hombre y el 
pedagogo», 143-144.

32  Caso González, Jovellanos, 153-154; Colom Cañellas y Sureda García, «Introducción», 22-23; Arce 
García, «Jovellanos: el hombre y el pedagogo», 143-144.



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596578

kantiano: hay que aspirar a cambiar la sociedad pero desde las estructu-
ras políticas y sociales ya constituidas. Esto lleva a pensar que, al contra-
rio que Priestley, Jovellanos no se mostró partidario del curso que siguió 
la Revolución francesa. Huyendo de las tropas francesas, se instaló con 
la Junta Central en Sevilla, y posteriormente, regresó su tierra natal, 
donde permaneció hasta agosto de 1811, cuando, atosigado por el regre-
so de las tropas napoleónicas a Asturias, marchó a Puerto de Vega, don-
de falleció en noviembre de ese mismo año.33 En todas las obras de Jove-
llanos se aprecia el talante reformista que le caracterizaba y, asimismo, 
la variedad de temas tratados no hace sino reafirmar que fue un hombre 
con un amplio espectro de preocupaciones. De esta forma, además de 
las dos obras ya citadas, cabe destacar otras de carácter literario, como 
la tragedia El delincuente honrado (1774); jurídico, como la Memoria 
para el arreglo de la policía de los espectáculos públicos y sobre su origen 
en España (1790); económico, como el Informe en el Expediente de la Ley 
Agraria (1794); e incluso botánico, como el Tratado de botánica mallor-
quina (1801).

LA EDUCACIÓN EN PRIESTLEY Y JOVELLANOS:  
UNA COMPARACIÓN

Joseph Priestley y Gaspar Melchor de Jovellanos son, por tanto, dos 
hombres ilustrados en el más amplio sentido de la palabra, aunque cada 
uno siguiendo un camino distinto. Por un lado, Priestley puede definirse 
como un personaje procedente de un entorno eminentemente práctico 
que, tras recibir una amplia formación mixta teórico-práctica, dedicará 
sus esfuerzos a la predicación, cada vez más radical, de una reforma 
religiosa que debe pasar por un cambio en las estructuras políticas, so-
ciales y culturales de Inglaterra. Por otro lado, Jovellanos, procedente 
del estamento nobiliario y receptor de una formación religiosa tradicio-
nal, entrará en contacto, a través de agentes externos a la propia educa-
ción formal (Cadalso, Olavide, Cabarrús) con unos principios ilustrados 
que le llevarán a demandar una reforma legislativa en distintos ámbitos, 
siempre respetando, sin embargo, las estructuras políticas, sociales y 
culturales vigentes, lo que le llevará, a pesar de todo, a su reclusión en 
Mallorca. Ambos cuentan, por tanto, con un objetivo común, como es el 

33  Caso González, Jovellanos, 161-162; Colom Cañellas y Sureda García, «Introducción», 23.



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 579

de lograr el progreso de sus respectivos países en todos los ámbitos, pero 
sus diferencias estriban en la forma en que se debe proceder a dichos 
cambios. Pero ¿siguen sus concepciones sobre la educación, principal 
medio para lograr dichas transformaciones, la misma lógica que sus res-
pectivas trayectorias vitales?

Ambos autores, como se ha señalado al hacer referencia a sus biogra-
fías, compusieron sendos tratados explicando sus concepciones acerca 
de la educación: Priestley publicó en 1764, al inicio de su carrera profe-
sional, su Essay on a Course of Liberal Education for Civil and Active 
Life, mientras que Jovellanos escribió, hacia el final de su vida, en 1802, 
su Memoria sobre educación pública, que, de hecho, se encuentra inaca-
bada. Se puede apreciar ya desde el principio una clara diferencia cro-
nológica: la obra española fue compuesta prácticamente cuarenta años 
más tarde que la primera. Esto no es de poca importancia, puesto que, 
mientras que la obra de Priestley fue escrita en pleno apogeo del senti-
miento ilustrado, la de Jovellanos se compuso en un momento de desen
gaño o, en otras palabras, de un optimismo más moderado. El inglés, 
después de haber leído a Locke y a David Hartley,34 y de haber entrado 
en contacto con los disidentes de Daventry, y mientras se encuentra 
ejerciendo como docente en Warrington, compone una obra pensando, 
desde una perspectiva optimista, que su método educativo puede con-
tribuir al progreso de una sociedad cuyo continuo cambio lo está de-
mandando. Por el contrario, el asturiano, recluido en un monasterio de 
Valldemossa por ser considerado un potencial revolucionario, precisa-
mente por promover un reformismo en beneficio de la sociedad españo-
la, parece sentirse de alguna forma decepcionado con una colectividad 
todavía dominada por unas autoridades inmovilistas. Es por ello que en 
su Memoria apostará por la formación del hombre como individuo, que 
debe ser educado no solo en beneficio de la sociedad, sino también en 
el suyo propio. De alguna forma, Jovellanos insiste en el ideal humanis-
ta de la formación como medio por el cual el individuo logra su realiza-
ción como persona humana, lo que permite considerarle como un pre-
decesor del movimiento romántico ya incipiente en algunas regiones 
del norte de Europa. 

34  Filósofo empirista británico de origen novoescoto (1705-1757), cuya obra más importante es Ob-
servations on Man (1749), en la que se inspiró Priestley.



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596580

Para comenzar a comparar ambas perspectivas, es necesario en pri-
mer lugar apuntar que tanto Priestley como Jovellanos son conscientes 
de que la educación conduce a la prosperidad, si bien existen diferencias 
de matiz. Por un lado, el autor inglés considera que se debe incentivar 
un nuevo tipo de educación que se adapte a una época, la que se está 
viviendo, en la que los estados europeos ya han alcanzado un «elevado 
grado de poder y de felicidad», pues ya «se han despertado» y ya «cono-
cen cuáles son sus verdaderos intereses».35 De alguna forma, Priestley 
considera que el progreso político, económico y social ya se ha logrado 
gracias a una «accidental concurrencia de circunstancias» en las que los 
hombres han sido los «instrumentos pasivos y ciegos de su propia felici-
dad» (Essay, 3), y que para mantenerlo en un periodo en el que son ne-
cesarias unas políticas cada vez «más inteligentes y vigilantes» (Essay, 
4), es necesario modificar el sistema educativo: el futuro comportamien-
to y éxito de los hombres depende de la educación que reciban. Por el 
contrario, para Jovellanos es precisamente la educación pública el ori-
gen de esta prosperidad social: «con la instrucción todo mejora y flore-
ce» (Memoria, 85).36 En lo que respecta al autor español, por tanto, toda-
vía no parece haberse llegado al clima de felicidad general del que habla 
Priestley. Del mismo modo, mientras que el autor inglés hace hincapié 
en términos de prosperidad multinacional, Jovellanos considera que, 
para lograrla, antes es necesario que el hombre se instruya como indivi-
duo, pues la educación «le facilita todos los medios de su bienestar, ella, 
en fin, es el primer origen de la felicidad individual» (Memoria, 86): es la 
suma de todas las felicidades individuales la genera la prosperidad pú-
blica. Aquí se aprecia el marcado individualismo jovellanista comentado 
más arriba: es el individuo el que debe alcanzar una formación suficien-
te para cambiar por sí mismo la realidad. Por tanto, las diferencias ante 
la pregunta «¿qué fue antes, la educación o la prosperidad social?» de-
muestran la contraposición entre el optimismo de Priestley, partícipe de 

35  Joseph Priestley, An Essay on a Course of Liberal Education for a Civil and Active Life [1764], inclu-
ido como Prefacio de su obra Lectures on History and General Policy, vol. I (London: Printed for 
J. Johnson, St. Paul’s Church Yard, 1793), 4. De aquí en adelante las referencias a todas las citas de 
la obra de Priestley se señalarán entre paréntesis, indicando la primera palabra del título y la página. 

36  Gaspar Melchor Mª de Jovellanos y Ramírez, Memoria sobre educación pública, o sea, tratado teó-
rico-práctico de enseñanza, con aplicación a las escuelas y colegios de niños, eds. Antonio Juan Colom 
Cañellas y Bernat Sureda García (Madrid: Editorial Biblioteca Nueva, 2012 [1802]), 85. De aquí en 
adelante las referencias a todas las citas de la obra de Jovellanos se señalarán entre paréntesis, indi-
cando la primera palabra del título y la página.



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 581

una época en la que Inglaterra está comenzando a consolidar su Imperio 
colonial y a convertirse en un agente poderoso y a la vez vulnerable en el 
panorama europeo, y el pesimismo de un Jovellanos que ve, como a pe-
sar de todo intento de reforma colectiva, España no prospera, sino que 
más bien decae.

En segundo lugar, cabe destacar la que quizás sea la diferencia más 
notable y perceptible entre ambas teorías educativas, y que gira en torno 
a la cuestión «¿a quién debe ir dirigida la nueva educación que ambos 
propugnan?». Priestley, por un lado, destaca que el nuevo modelo educa-
tivo que él propone debe ir dirigido sobre todo a «los ministros de esta-
do, y a todas las personas que tengan algo de influencia sobre los esque-
mas del avance público y nacional» (Essay, 4). Estas personas receptoras 
de la nueva educación se dividen en dos grupos, ambos referidos en el 
título del ensayo: aquellas personas que se van a dedicar a la vida activa 
(«Active Life») y las que van a llevar una vida civil («Civil Life»), esto es, 
a los nuevos industriales y a los políticos o estadistas. Ambos grupos 
bajo los cuales recae, según deja entender Priestley, el progreso social; 
unos como principales agentes económicos y los otros como agentes 
políticos: sus conductas «afectarán a la libertad y a la propiedad de sus 
paisanos, y a la riqueza, fuerza y seguridad de su país» (Essay, 9-10). A 
pesar de ello, este autor se muestra partidario de que las mujeres reci-
ban una formación igualitaria con respecto a los varones,37 aunque con 
el inconveniente práctico de que en ningún caso los oficios industriales 
y políticos estaban dirigidos a las mujeres. Por tanto, Priestley presenta 
un modelo educativo que, si bien, como se verá más adelante, es innova-
dor en sus contenidos, tiende al elitismo: solo son educables aquellos 
cuya actividad es útil para el progreso británico. Por el contrario, Jove-
llanos, en tanto que considera al «ser humano el único que puede ser 
perfeccionado por [la educación]» (Memoria, 86), abre su modelo educa-
tivo a todos los habitantes del reino, como expresa del siguiente modo 
jugando irónicamente con un argumento conceptual:

[Hay que facilitar] una educación noble y necesaria a todos 
los que están destinados a vivir noblemente, y que este destino no 
se regula por pergaminos, sino por facultades; y en fin, que el bien 
público exige que la buena y liberal instrucción se comunique a la 

37  Watts, «Joseph Priestley», 345.



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596582

mayor porción posible de ciudadanos […] Si se trata de una edu-
cación de los nobles, ¿por qué, dirán estos, se admiten al semina-
rio los que no lo son?, y si solo de educar la gente acomodada, 
¿por qué, dirán otros, se llamará el seminario de nobles? ¿Por qué 
no se trata solo de un seminario de educación? (Memoria, 96).

Esta ironía fue expresada en el marco de una crítica constructiva a la 
Sociedad Económica Mallorquina de Amigos del País, que quería esta-
blecer en la isla un seminario únicamente para nobles y personas aco-
modadas.38 No obstante, Jovellanos considera que para lograr el fin de 
prosperidad para el país es necesario que la enseñanza sea un derecho 
universal destinado a vivir «noblemente», no como grupo social, sino en 
tanto que transforma a las personas moralmente; es decir, la formación 
que recibe un individuo es lo que realmente le distingue de lo salvaje y le 
convierte en un ser racional de acuerdo a los principios de la moral cris-
tiana que, como se hará referencia más adelante, goza de gran impor-
tancia en el pensamiento jovellanista,39 lo que no puede ser de otra ma-
nera dada la extensa formación teológica y canónica que recibió con el 
objetivo de ejercer, en un principio, como docente universitario en esta 
materia. Es más, el autor asturiano critica abiertamente el elitismo, o en 
sus propios términos, exclusivismo, del sistema educativo vigente en 
España, y propone que la educación, además de ser universal, es decir, 
para «cualquiera clase y sexo que sean [los alumnos]» (Memoria, 119), 
debe ser financiada por el Gobierno para quienes carecen de recursos 
económicos:40 

Todas [las clases sociales] tienen derecho a ser instruidas. Le 
tienen, porque la instrucción es para todas un método de ade-
lantamiento, de perfección y felicidad; y le tienen, porque si la 
prosperidad del cuerpo social está siempre, como hemos proba-
do, en razón de sus miembros, la deuda de la sociedad para ellos 
será igual hacia todas y se extenderá a la universalidad de sus 

38  Negrín Fajardo, «Escritos pedagógicos de Jovellanos», 310.

39  Negrín Fajardo, «Escritos pedagógicos de Jovellanos», 296; Silverio Sánchez Corredera, Jovella-
nos y el jovellanismo (Oviedo: Fundación Gustavo Bueno, 2004), 723.

40  Ángeles Galino Carrillo, «Gaspar Melchor de Jovellanos (1744-1811)», Perspectivas: Revista Tri-
mestral de Educación Comparada, UNESCO (Oficina Internacional de Educación) XXIII, no. 3 y 4 
(1993): 815-816; Arce García, «Jovellanos: el hombre y el pedagogo», 149-150; Negrín Fajardo, «Es-
critos pedagógicos de Jovellanos», 280; Sánchez Corredera, Jovellanos y el jovellanismo, 561.



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 583

individuos […] [Mientras que los ricos pueden pagarse una edu-
cación particular] los pobres carecen de todo, y solo los pueden 
esperar [arbitrios y recursos necesarios] del Gobierno (Memoria, 
97-98).

Más adelante, continúa insistiendo en la formación de la mayoría 
poblacional carente de recursos: «[La utilidad de la instrucción depende 
de] su buena distribución [pues no es de recibo] que los individuos de 
las masas más productivas y más útiles sean ineptos para sus respectivas 
profesiones» (Memoria, 119). No obstante, a pesar de todas estas afirma-
ciones teóricas, Jovellanos parece restringir el acceso de los más pobres 
a la educación superior,41 haciendo hincapié en que, para poder ac-
ceder a la enseñanza media, los niños más pobres debían tener al 
menos trece años y saber leer y escribir con facilidad, aspecto que 
en la práctica se daba con poca frecuencia, pues, como bien debía 
de saber Jovellanos, a esa edad ese tipo de niños no habían recibi-
do educación alguna y dedicaban su tiempo a trabajar.42 Esta res-
tricción parece ponerla de manifiesto de forma indirecta el propio 
autor en su Memoria: 

¿a qué podrá aspirar un pueblo sin educación, sino a la servil y 
precaria condición de jornalero? Ilustradle pues en las primeras 
letras, y refundid en ellas toda la educación que conviene a su 
clase. Ellas serán entonces la verdadera educación popular. Abrid-
le así la entrada a las profesiones industriosas, y ponedle en los 
senderos de la virtud y de la fortuna. Educadle, y dándole así un 
derecho a la felicidad, labrareis vuestra gloria y la de vuestra pa-
tria (Memoria, 142).

En definitiva, y pese a esta cierta ambivalencia jovellanista, es per-
ceptible en este punto una dicotomía entre la educación elitista destina-
da a formar a políticos e industriales promovida por Priestley y la forma-
ción universal y gratuita incentivada por Jovellanos. Hay que tener en 
cuenta a este respecto que Priestley se muestra ambiguo con respecto a 
la educación de la población más pobre, porque temía que se produjera 

41  Negrín Fajardo, «Escritos pedagógicos de Jovellanos», 305.

42  Juan Luis Castellano Castellano, «Notas sobre el pensamiento educativo de Jovellanos», Chronica 
Nova 11 (1980): 39-56 (51-52).



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596584

la consolidación de una educación estatal en la que se impusiera un pen-
samiento monolítico que afectase a la libertad de cátedra.43 En este sen-
tido, es necesario recordar que los dos grandes centros ingleses de edu-
cación superior, las universidades de Oxford y Cambridge, constituían 
precisamente objeto de control por parte de la Iglesia Anglicana, institu-
ción que Priestley asociaba, como se ha comentado en el apartado ante-
rior, a la Monarquía. Constituyen para él un ejemplo de que el control 
estatal sobre la educación puede resultar contraproducente con respecto 
al mantenimiento de unos métodos neoescolásticos arcaicos, al contra-
rio de lo que ocurría en los centros educativos disidentes como Daventry 
o Warrington, que estaban en manos privadas y aseguraban una forma-
ción más adaptada a los cambios seculares. Además, Priestley, al contra-
rio que su contemporáneo español, nunca mantuvo contacto alguno con 
la población más pobre, sino que, más bien, su vida profesional transcu-
rrió siempre entre las élites industriales y políticas a cuyos hijos iba su 
modelo educativo dirigido, ya se tratase de los miembros de la Sociedad 
Lunar de Birmingham, de Lord Shelburne o de Thomas Jefferson. 

Por su parte, Jovellanos es consciente de que la prosperidad española 
depende de unas actividades agrarias y mineras escasamente producti-
vas que son desarrolladas por una mayoría poblacional cuyas condicio-
nes de vida son deplorables, como él mismo pudo comprobar cuando se 
integró en las comunidades mineras de su tierra natal para elaborar una 
serie de informes demandados por el Gobierno con el objetivo de cono-
cer la condición de la minería en esta zona.44 Jovellanos considera que 
estas personas también deben formarse por medio de instituciones de 
segunda enseñanza especializadas,45 pues, con independencia de su es-
tatus social o económico, tienen el derecho a ennoblecerse, es decir, a 
crecer moralmente en tanto que seres humanos y a aprender las «profe-
siones industriosas» para que la economía española deje de depender de 
las actividades agrarias. En definitiva, puede percibirse un enfoque pa-
radójico en este punto: el autor formado en un entorno supuestamente 
más abierto a los cambios y promotor de las libertades individuales, 
como es el caso de la Inglaterra del siglo XVIII, propone una restricción 

43  Watts, «Joseph Priestley», 345-346.

44  Colom Cañellas y Sureda García, «Introducción», 16.

45  Polt, «Jovellanos y la educación»; Sánchez Corredera, Jovellanos y el jovellanismo, 182.



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 585

del acceso a la educación a determinados grupos, mientras que un autor 
formado siguiendo un método escolástico dogmático se muestra más 
partidario de la universalización de la educación, aunque con las limita-
ciones ya referidas. La respuesta a esta paradoja se puede encontrar en 
el humanismo cristiano bajo el que se formó el autor español, que se 
analizará más adelante.

En tercer lugar, cabe hacer referencia a la similitud entre las metodo-
logías educativas que propone cada autor, que redunda, a su vez, en un 
paralelismo importante entre los contenidos que se deben impartir si-
guiendo dicha metodología. Tanto Priestley como Jovellanos critican 
abiertamente los métodos tradicionales de enseñanza basados en una 
metodología escolástica que apenas había variado en las principales uni-
versidades desde el siglo XIII. El aprendizaje estructurado en el segui-
miento estricto de la lectio, quaestio, disputatio y determinatio no se 
adaptaba, por ser excesivamente teórico, al auge cada vez mayor de las 
ciencias prácticas dentro de una sociedad cada vez más modernizada 
que estaba comenzando a industrializarse. Desde una perspectiva típica-
mente ilustrada, tanto uno como otro autor se vuelcan por un nuevo 
método de enseñanza que resulte útil para el progreso de la sociedad. De 
esta forma, Priestley, por un lado, considera que:

Hasta ahora, no se ha considerado que el aprendizaje estuvie-
ra dirigido a nadie más que el clero. Era natural, por tanto, que 
todo el plan educativo, desde las escuelas primarias hasta la fina-
lización de los estudios universitarios, estuviera destinado a su 
formación. Si otro reducido número de personas, que no estaban 
destinadas a tomar los hábitos sagrados, se integraban en el siste-
ma educativo, no se podía esperar que se ideara un método alter-
nativo de enseñanza únicamente para ellos (Essay, 2).

La educación clerical, apunta el autor inglés, no puede ser la propia 
ni de los políticos ni de los industriales, pues «los estudios juveniles 
deberían tender a disponer al estudiante para los negocios que vaya a 
desempeñar en la adultez» (Essay, 5), al contrario de lo que ocurría con 
frecuencia: las grandes familias de políticos e industriales han preferi-
do «enviar a sus hijos a las escuelas tradicionales en gran medida influi-
dos por la costumbre y la moda o, también, con vistas a la formación de 
conexiones que puedan serles de utilidad en un futuro» (Essay, 6). El 



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596586

aprendizaje escolástico dirigido a la formación de clérigos no resulta de 
utilidad en la nueva sociedad que se está constituyendo, pues hasta en-
tonces, dicho método provocaba que los estudiantes se abstrajeran del 
mundo real, contribuyendo a crear un abismo entre los académicos y el 
resto de las personas, hasta el punto de que «se avergonzaban más por 
expresarse en un latín malo que por utilizar inapropiadamente su len-
gua materna, a la que consideraban patrimonio del vulgo» (Essay, 23). 
Por su parte, Jovellanos aprovecha un apartado dedicado a disertar 
acerca de la Lógica, materia sobre la que se sustenta el principio dialéc-
tico que da lugar al método escolástico, para criticar dicho sistema de 
formación, alegando que «la lógica que deseamos para nuestro plan no 
es esta lógica escolástica y abstracta de nuestras universidades» (Memo-
ria, 140); es decir, no 

aquella que se ocupa principalmente en el artificio del raciocinio, 
o bien en cuestiones estériles […] pues ¿qué necesidad hay de 
llevar a los jóvenes por el largo e intrincado camino de las catego-
rías y universales, ni tampoco de empeñarlos en las vueltas y re-
vueltas del artificio silogístico, en que tanto se deleitan y detienen 
nuestros dialécticos? (Memoria, 141). 

Se aprecia, por tanto, cómo ambos autores consideran este método 
escolástico como inadecuado para su tiempo. Priestley, por un lado, si 
bien no ha sido educado bajo las normas escolásticas, las critica por 
considerarlas inútiles para el tipo de profesiones que han de desempe-
ñar los industriales y los políticos, y por asociarlas a la educación impar-
tida en las desfasadas universidades anglicanas de Oxford y Cambridge. 
De hecho, llega a afirmar que, si los métodos no cambian, «no nos ten-
dríamos que sorprender si cualquier día encontráramos nuestros cole-
gios, academias y universidades desiertos» (Essay, 24). Jovellanos, por 
otro lado, sí que ha sido objeto de una formación plenamente escolásti-
ca, y aun así la critica por su utilización de inútiles métodos excesiva-
mente memorísticos que basan el aprendizaje en la especulación y no en 
los métodos experimentales,46 recurriendo a la mera repetición de los 
mismos argumentos y siempre utilizando la misma lengua muerta, el 

46  Polt, «Jovellanos y la educación»; Negrín Fajardo, «Escritos pedagógicos de Jovellanos», 283-284, 
311-312. 



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 587

latín, y culpa de ello, al igual que Priestley, a los profesores y a las insti-
tuciones que los promueven.47 

Frente a este método caduco, ambos autores abogan por una ense-
ñanza teórico-práctica extraída del pensamiento de Locke, que defendía 
precisamente que en lugar de ser educados con un escolasticismo pe-
dante se debería enseñar a los niños a observar para llegar a conocer el 
mundo que les rodea, pues el hombre es el producto de un aprendizaje 
experimental obtenido a través de la asociación de ideas.48 En otras pa-
labras, únicamente se puede alcanzar el conocimiento de la realidad me-
diante la interpretación de los estímulos que reciben los sentidos. Ade-
más de Locke, entre las grandes influencias de Priestley se encuentra 
Hartley, quizás por su firme creencia en que la educación es indispensa-
ble para el progreso y porque, en comparación con Locke, sus escritos 
eran mucho más sencillos y directos, pues exponían que, partiendo de la 
base de las impresiones que el hombre obtiene de su entorno, se genera 
una cadena de causas y consecuencias en el aprendizaje humano.49 
Priestley, como ya se ha comentado, considera que cada persona debe 
estudiar conforme a su futura profesión, y si para él las profesiones úti-
les son la política y la industria, que son oficios prácticos, habrá que 
orientar el método educativo hacia ello. No obstante, este autor, como 
profesor de Lenguas Modernas y Retórica, se centra principalmente en 
el método que se debe seguir en las aulas en lo referente a estas mate-
rias, que puede concretarse en una mayor participación por parte del 
alumnado, quedando el profesor limitado, en estas clases prácticas, 
prácticamente a ejercer de mediador en los debates y a incentivar la 
adopción de posturas críticas por parte de los estudiantes. Para Priest-
ley, el profesor deja de ser una figura incuestionable, pues apunta que 
«no puede esperarse que ningún hombre sea infalible» (Essay, 32), aban-
donando de esta forma el tópico del profesor como autoridad: también 
puede aprender a partir de las objeciones de sus alumnos. En definitiva, 
el método que propone el autor inglés se basa en la conversación entre 
los alumnos, y entre estos y el profesor, que evita que los alumnos dis-
traigan su atención del tema a discutir y supone un abandono de la 

47  Negrín Fajardo, «El currículum reformista», 288.

48  Porter, Enlightenment, 263 y 341.

49  Porter, Enlightenment, 407; Watts, «Joseph Priestley», 344-345.



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596588

ridícula disciplina que se imponía en las tradicionales escuelas de Gra-
mática, que producía precisamente los efectos contrarios.

Jovellanos, por su parte, admirador y frecuente lector de Locke,50 
dedica un mayor espacio a reflexionar sobre sus principios. Para este 
autor, «la experiencia le enseña [al hombre] a distinguirlos [objetos de 
su alrededor], y la razón a convertirlos en su provecho» (Memoria, 91). 
En este punto cabría hacer referencia a las distinciones que Jovellanos 
realiza entre los términos instrucción y educación. Para el autor asturia-
no, la educación es un medio para ilustrar la «razón [del individuo] con 
los conocimientos que pueden perfeccionar su ser» (Memoria, 91), mien-
tras que la instrucción es el «saber que recibe el hombre desde estímulos 
externos» (Memoria, 92). Por tanto, no toda instrucción es educación, 
pues el hombre puede aprender de estímulos externos conocimientos 
que no contribuyen al mejoramiento de su persona,51 aspecto que cons-
tituye un matiz de moderación al radicalismo de Jean-Jacques Rous-
seau, que consideraba toda educación corrompedora.52 La educación se 
obtiene «por medio de una comunicación metódica, a que llamamos 
más propiamente enseñanza» (Memoria, 93). Es esta enseñanza la que 
debe impartirse según los principios de la experiencia y de la razón. No 
obstante, al contrario que Priestley, Jovellanos no llega a establecer los 
principios que debe seguir el profesorado a la hora de impartir clase 
pues, como ya se ha comentado, su Memoria se encuentra incompleta.

El currículum que ambos autores proponen para este modelo educa-
tivo teórico-práctico es asimismo bastante similar. Priestley, por un lado, 
establece que para poder acceder a los estudios superiores, los niños 
deben tener el suficiente dominio del latín como para entender las obras 
clásicas sencillas, un muy buen conocimiento del francés y unos conoci-
mientos básicos de álgebra y geometría. Una vez accedido a los estudios 
superiores, el alumno recibirá un importante bagaje en Historia Gene-
ral, materia que sirve para la formación de «un estadista capaz y de un 
ciudadano inteligente y útil» (Essay, 12), en comercio, en la historia de 
Inglaterra y en las constituciones y leyes vigentes. A simple vista, y sin 

50  Galino Carrillo, «Gaspar Melchor de Jovellanos», 816.

51  Negrín Fajardo, «Escritos Pedagógicos de Jovellanos», 275-276 y 278.

52  Galino Carrillo, «Gaspar Melchor de Jovellanos», 814.



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 589

necesidad de mucha explicación, se aprecian claramente unos conteni-
dos muy dirigidos al tipo de personas que Priestley consideraba de utili-
dad para el desarrollo de la sociedad: industriales en su sentido más 
amplio y políticos o funcionarios civiles. Además, promueve también la 
revalorización de la lengua inglesa como idioma de estudio, por cuanto 
constituye un medio para reivindicar y mantener el poder hegemónico 
que estaba comenzando a ostentar Inglaterra sobre el resto del mundo.53 
Para Priestley se trata de materias útiles «no más duras que las tradicio-
nales y, en el caso de que lo fueran, es mejor que aprendan sus rudimen-
tos a que no aprendan nada» (Essay, 15-16). 

Por otro lado, Jovellanos elabora un programa curricular basado en 
la premisa de que «el hombre debe estudiarse a sí mismo y estudiar a la 
naturaleza» (Memoria, 111), lo que implica la construcción de un siste-
ma algo más complejo que el de su contemporáneo inglés. Señala, si-
guiendo a Locke y Rousseau, que, con anterioridad a los estudios ofi-
ciales, es importante que el niño reciba en el ámbito doméstico una 
instrucción moral personalizada tanto física como intelectual que sea 
completamente empírica, consistente en adquirir ideas a partir de sen-
saciones y asentándolas en la mente a través del uso.54 De hecho, llega a 
afirmar que en estos primeros años de formación, los profesores deben 
sobresalir más por sus cualidades morales que por las intelectuales.55 La 
utilización de la razón como medio de estructurar e interpretar dichas 
ideas, se reserva a la educación oficial cuyos contenidos se distribuyen a 
su vez en ciencias metódicas, es decir, aquellas materias instrumentales 
sin las cuales el estudiante no puede llegar a alcanzar el resto de conoci-
mientos, esto es, las ciencias instructivas, que sirven como complemen-
to a las metódicas. Por su parte, las ciencias metódicas pueden estructu-
rarse en tres lenguajes: la lengua propiamente dicha, la aritmética y la 
geometría. Esta obra, sin embargo, al estar inacabada, únicamente trata 
todo lo relativo a la lengua, sin entrar a fondo en el estudio de la aritmé-
tica ni en el de las ciencias instructivas. La importancia de la lengua, 
explica Jovellanos, radica en que es «un verdadero instrumento analíti-
co» (Memoria, 116) indispensable para estructurar los pensamientos, 

53  Watts, «Joseph Priestley», 347.

54  Sánchez Corredera, Jovellanos y el jovellanismo, 702.

55  Polt, «Jovellanos y la educación».



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596590

pues «entrando [en el alma] muchas ideas a la vez, indistintas y confu-
sas, [el pensamiento] las distingue, las determina y las ordena por me-
dio de los signos que convienen a cada una [lenguaje]» (Memoria, 116). 
Esta definición, como se puede comprobar, se corresponde con la que 
propone de «enseñanza», pues, al fin y al cabo, dicha enseñanza consis-
te precisamente en la comunicación metódica de las ideas a través del 
lenguaje.

Jovellanos, al igual que Priestley, primará el estudio de las lenguas 
vernáculas al de las lenguas muertas,56 llegando a afirmar que «el estudio 
de las lenguas latina y griega y de los preceptos de la retórica y poética 
constituían el fondo del estudio de las humanidades; pero esta idea, que 
pudo ser exacta, y que seguramente fue muy provechosa, ha venido a ser 
muy funesta a la educación general» (Memoria, 124). Las lenguas vulga-
res se han extendido al adaptarse a los avances de las nuevas ciencias; es 
decir, están vinculadas a los nuevos conocimientos, al contrario de lo 
que ocurre con el latín o el griego, que son un símbolo del pasado.57 En 
sus propias palabras, las lenguas vernáculas son «el único instrumento 
de comunicación de que nos habemos de servir en la sociedad» (Memo-
ria, 127). Además de las lenguas vernáculas, entre las que Jovellanos 
destaca el francés y el inglés,58 se debe estudiar también Gramática Ge-
neral, Retórica y Poética, estas dos últimas como un complemento de la 
primera y no como materias troncales, como ocurría en el método esco-
lástico tradicional.59 A la Lógica, por su parte, la convierte en un mero 
instrumento para la concatenación de ideas alejado, como se ha comen-
tado anteriormente, de sus connotaciones tradicionales, cuando se daba 
«todo a la especulación y nada a la experiencia» (Memoria, 145). Ambos 
autores presentan, por tanto, una metodología y un programa curricular 
menos teórico que el tradicional y más práctico, en el sentido de que 
pretende adaptarse mejor al auge de las nuevas ciencias y al nuevo rum-
bo socioeconómico que está tomando Europa. De esta forma, pierden 
importancia las materias propias del trívium y del quadrivium, así como 
el latín y el griego, a favor de la Historia, el Comercio, la legislación 

56  Polt, «Jovellanos y la educación».

57  Negrín Fajardo, «Escritos pedagógicos de Jovellanos», 289.

58  Polt, «Jovellanos y la educación»; Negrín Fajardo, «Escritos pedagógicos de Jovellanos», 291.

59  Negrín Fajardo, «El currículum reformista», 274-278.



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 591

contemporánea y las lenguas modernas. En ningún caso, sin embargo, 
pretenden que las materias tradicionales desaparezcan: sus nuevos mé-
todos no son revolucionarios ni rompedores, sino reformistas.60 De he-
cho, en el caso concreto de Jovellanos, los saberes antiguos son muy 
valorados:61 el único problema estriba en que ya no son útiles.

Por último, pese a las similitudes referidas en lo relativo a las meto-
dologías de enseñanza y a los programas curriculares, cabe destacar una 
diferencia que afecta al conjunto de las teorías educativas de ambos in-
telectuales: la cuestión de la diferencia confesional. Efectivamente, este 
aspecto tiene una gran influencia en el modo de pensar de ambos auto-
res, y consiguientemente, de concebir la educación. No hay que desde-
ñar el factor, por otra parte, de que tanto Priestley como Jovellanos se 
han formado con el objetivo de ejercer el oficio clerical, lo que implica, 
consiguientemente, que ambos cuentan con un importante bagaje teoló-
gico. Por un lado, el autor inglés, después de renegar de los preceptos de 
la predestinación propuestos por el presbiterianismo bajo el que se for-
mó inicialmente, abrazó una novedosa confesión protestante, el unita-
rismo, que puede ser vista como un reflejo del impulso racional y empí-
rico del que fue objeto el mundo anglosajón en el siglo XVIII. Constituye 
una interpretación muy libre y racionalista el cristianismo, cuya creen-
cia básica es que existe un Dios creador entendido en un sentido abs-
tracto al que se debe rendir culto sin fastuosidades externas, y que pro-
cura la salvación a quien guía su vida por el esfuerzo. Es por ello que el 
modelo educativo que propone Priestley incentiva el trabajo teóri-
co-práctico individual: una persona puede aspirar mediante el conoci-
miento a transformar la sociedad por sí misma y sin los impedimentos 
impuestos por la colectividad, entendida en un sentido amplio como el 
conjunto de condicionantes establecidos por las estructuras políticas, 
sociales y culturales oficiales o tradicionales. 

Por otro lado, Jovellanos también entiende que la educación forma 
parte de un esfuerzo individual, pero siempre considerando el concepto 
de «persona» propio del humanismo cristiano en el que se había educa-
do. El fin último del hombre es lograr su propia felicidad, que se consi-
gue a través del alcance de la virtud entendida como el «constante deseo 

60  Negrín Fajardo, «El currículum reformista», 268-269.

61  Castellano Castellano, «Notas sobre el pensamiento», 46.



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596592

de seguir la [voluntad del Supremo Legislador]» que consiste en que 
«todas nuestras ideas y sentimientos se conformen con ella» (Memoria, 
173). La educación debe llevar, por tanto, al conocimiento de Dios a tra-
vés del estudio de sus manifestaciones terrenales: el propio hombre, que 
es cognoscible por medio del aprendizaje teórico, y la naturaleza que le 
rodea, que lo es a partir del aprendizaje empírico. De hecho, el autor 
asturiano afirma que, si los estudiantes no llegan al conocimiento de 
Dios, pueden caer en la superstición, lo que indica que Jovellanos pre-
tende que el método por el que se alcance el conocimiento divino sea 
racional. Y, como todos los individuos, sean hombres o mujeres, ricos o 
pobres, siguen siendo personas creadas igualitariamente por Dios, de-
ben tener acceso a la educación. Se aprecia, en general, cierto paralelis-
mo entre las concepciones religiosas de ambos autores, en el sentido de 
que siguen caminos distintos para llegar a la misma conclusión: ambos 
huyen de la superstición en tanto que cualidad propia de la ignorancia. 
Sin embargo, no deja de apreciarse una contraposición entre el pragma-
tismo unitarista de Priestley y el humanismo cristiano de Jovellanos: 
ambos coinciden, como ilustrados que son, en que el fin último de la 
formación de una persona es su felicidad individual, si bien mientras 
que el primero entiende que se logra a través de la consecución de la ri-
queza propia y colectiva, el segundo pone de manifiesto que se consigue 
mediante el conocimiento de Dios. 

CONCLUSIONES: ¿CÓMO REPERCUTIERON SUS RESPECTIVAS 
PROPUESTAS EDUCATIVAS?

En conclusión, Joseph Priestley y Gaspar Melchor de Jovellanos 
constituyen sendos ejemplos de cómo, dentro del amplio movimiento 
cultural de la Ilustración, existen tantos sistemas de pensamiento como 
ilustrados: cada uno es producto de unas circunstancias vitales y forma-
tivas determinadas, diferentes a las del resto. En el caso de estos dos 
intelectuales, por tanto, se pueden encontrar semejanzas y diferencias 
de calado. En lo que respecta a sus respectivos ámbitos biográficos, tan-
to Priestley como Jovellanos vivieron en una época de profundos cam-
bios, más notorios si cabe en Inglaterra que en España, y en permanente 
contacto con las influencias culturales del momento. Los dos personajes 
se vieron involucrados, de forma más o menos directa, en el discurrir 
político e intelectual de sus respectivos estados, en tanto que ambos 



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 593

mantuvieron contactos con los grupos de la élite reformista, ya fuera la 
Sociedad Lunar de Birmingham o las Sociedades Económicas de Ami-
gos del País en España, si bien es cierto que a ambos les tocó lidiar con 
el periodo de mayor intransigencia derivado del estallido de la Revolu-
ción francesa, acontecimiento ante el cual, sin embargo, tomaron postu-
ras distintas: Priestley era más tendente al radicalismo que su contem-
poráneo español, partidario de una reforma no rompedora. En todo 
caso, como consecuencia de su pensamiento alternativo al hegemónico, 
ambos terminaron siendo víctimas de la persecución, hasta el punto de 
que el autor inglés tuvo que huir a Estados Unidos y el español acabó 
por ser recluido en Mallorca. 

Manifiestamente polímatas, tanto Priesley como Jovellanos dedica-
ron parte de sus esfuerzos intelectuales a la educación, que considera-
ban el principal medio para lograr la felicidad y el progreso de sus 
respectivos estados. Compuestas en épocas vitales e históricas distin-
tas, el Essay on a Course of Liberal Education (1764) y la Memoria sobre 
educación pública (1802), presentan ciertos puntos en común, pero 
también algunas diferencias. Por un lado, ambos autores coinciden 
grosso modo en lo relativo a su crítica de la enseñanza escolástica tra-
dicional: hay que reformar un sistema educativo obsoleto para la nueva 
sociedad que se está conformando. Ambos, influidos por Locke, coinci-
den en la necesidad de dejar atrás el estéril aprendizaje dialéctico y 
abogar por un método que incentive sobre los estudiantes el conoci-
miento teórico-práctico, más útil para desempeñar sus futuros oficios. 
Sobre esta crítica al escolasticismo se asientan sus respectivos sistemas 
educativos, que comparten en general los mismos contenidos (aprendi-
zaje de lenguas modernas, conocimientos científicos, teología racional) 
y métodos de enseñanza, orientados, de alguna forma, a restarle prota-
gonismo al maestro a favor de los estudiantes, que deben aprender me-
diante una participación activa tanto en las sesiones teóricas como en 
las prácticas. 

Por otro lado, las diferencias no dejan de ser notables desde el prin-
cipio: mientras que Priestley considera a la educación como un medio 
para consolidar un progreso social que ya es tangible en la Inglaterra de 
su tiempo, Jovellanos la considera como un instrumento para alcanzar 
una prosperidad que todavía no es perceptible en la España en la que 
vive. Además, difieren en lo referido a quiénes debe ser los destinatarios 



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596594

de la educación. Priestley, desde una perspectiva pragmática, dirige su 
método a los niños de familias de industriales y políticos, esto es, de los 
dos grupos sociales cuya función él considera útil para el progreso so-
cioeconómico de la sociedad. Por el contrario, Jovellanos, imbuido de 
un fuerte humanismo cristiano, aspira a la universalización de la educa-
ción, en tanto que todas las personas, sean de un grupo social o de otro, 
tienen el derecho que les otorga su condición humana para recibir una 
educación, al menos básica, que les salve de la ignorancia. En este sen-
tido, la diferencia confesional resulta determinante para diferenciar am-
bos métodos, en tanto que pone de manifiesto el afán pragmático del 
primero y el espiritual del segundo, esto último en relación con la nueva 
perspectiva prerromántica que se está constituyendo en el tardío pensa-
miento jovellanista. 

Para finalizar, es necesario preguntarse si el pensamiento educativo 
de Priestley y el de Jovellanos llegaron a aplicarse en la educación esta-
tal. Por un lado, el pensamiento educativo del autor inglés tuvo una gran 
influencia en el desarrollo del movimiento unitarista, cuyos seguidores 
aplicaron en sus escuelas los contenidos y métodos empleados por 
Priestley en Warrington, pese al relativo retroceso que experimentaron 
durante la época romántica. A pesar de constituir un grupo minoritario, 
los unitarios, y por extensión, el pensamiento de Priestley, consiguieron 
que progresivamente las materias empíricas se fueran integrando en los 
programas oficiales, si bien no se llegó a conseguir que las ciencias se 
extendieran más allá de ciertos círculos académicos.62 Por otro lado, la 
idea de Jovellanos de constituir instituciones públicas de enseñanza pre-
paratorias en las que había de aplicarse sus métodos docentes antes de 
que los estudiantes ingresaran en la universidad, tuvieron un impacto 
bastante débil a corto plazo. En el ámbito local, en 1836 finalmente se 
creó en Mallorca, con la denominación de Instituto Balear, la institución 
pública de enseñanza promovida por Jovellanos en su Memoria, después 
de que, en 1831, fuera reeditada en Madrid y rescatada por la Sociedad 
Económica Mallorquina de Amigos del País.63 A un nivel nacional, sin 
embargo, su idea de una educación universal y gratuita no se aplicará de 

62  Watts, «Joseph Priestley», 348-349.

63  Colom Cañellas y Sureda García, «Introducción», 36-44.



Essay on a course of liberal education (1764) de Priestley y Memoria sobre la Educación Pública (1802)…

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596 595

forma efectiva hasta el inicio de la Segunda República (1931),64 puesto 
que las reformas educativas del siglo XIX, incluidas las promovidas por 
la Ley Moyano (1857),65 resultaron ciertamente limitadas. 

Nota sobre el autor

Alejandro Sell Maestro es becario de investigación en el Departamento 
de Historia y Filosofía de la Universidad de Alcalá. Su principal línea de 
investigación se centra en las relaciones políticas, culturales y religiosas 
entre España y Gran Bretaña durante la época moderna, y especialmen-
te, en el Siglo de las Luces y sus antecedentes. Ha participado en dos 
trabajos colectivos publicados por el Centro Europeo para la Difusión 
de las Ciencias Sociales (CEDCS) sobre las relaciones políticas y diplo-
máticas entre la Monarquía Hispánica y Flandes. Actualmente está tra-
bajando sobre las circunstancias políticas que rodearon la publicación 
de The Critick (1681), la primera traducción inglesa de El Criticón de 
Baltasar Gracián, realizada por Paul Rycaut.

REFERENCIAS 

Arce García, Victoriano de. «Jovellanos: el hombre y el pedagogo». Pulso 28 
(2005): 139-154.

Caso González, José Miguel. Jovellanos. Madrid: Fundación Mª Cristina Ma-
saveu Peterson, 2011.

Castellano Castellano, Juan Luis. «Notas sobre el pensamiento educativo de 
Jovellanos». Chronica Nova 11 (1980): 39-56.

Colom Cañellas, Antonio Juan, y Bernat Sureda García. «Introducción». En 
Gaspar Melchor Mª de Jovellanos, Memoria sobre educación pública, o sea, 
tratado teórico-práctico de enseñanza, con aplicación a las escuelas y colegios 
de niños, 9-78. Madrid: Editorial Biblioteca Nueva, 2012.

64  Durante su primer bienio (1931-33), se mostró un gran interés por intensificar la política educati-
va, promoviendo la construcción de escuelas y bibliotecas públicas y la aplicación de las misiones 
pedagógicas, cuyo objetivo era el de extender la cultura por las zonas rurales.

65  Denominada así en alusión a su principal promotor, el ministro Claudio Moyano, la Ley de Ins-
trucción Pública destinada a reducir el escandaloso analfabetismo de la España de mediados del si-
glo XIX, regulando los periodos de formación y estructurando el sistema educativo en enseñanza 
primaria, secundaria y superior. Su vigencia se prolongó hasta su sustitución por la Ley General de 
Educación de 1970.



■  Alejandro Sell Maestro

Historia y Memoria de la Educación, 10 (2019): 565-596596

Galino Carrillo, Ángeles. «Gaspar Melchor de Jovellanos (1744-1811)». Perspec-
tivas: Revista Trimestral de Educación Comparada, UNESCO (Oficina Inter-
nacional de Educación) XXIII, no. 3 y 4 (1993): 808-821.

Jovellanos y Ramírez, Gaspar Melchor Mª de. Memoria sobre educación pública, 
o sea, tratado teórico-práctico de enseñanza, con aplicación a las escuelas y 
colegios de niños, editado por Antonio Juan Colom Cañellas y Bernat Suerda 
García. Madrid: Editorial Biblioteca Nueva, 2012 [1802].

Kant, Immanuel. Filosofía de la Historia, traducción de Eugenio Ímaz. México 
D.F: Fondo de Cultura Económica, 2000.

Negrín Fajardo, Olegario. «Escritos Pedagógicos de Jovellanos». En Obras 
Completas de Gaspar Melchor de Jovellanos, vol. XIII, editado por José Mi-
guel Caso González. Oviedo: Instituto Feijóo de Estudios del Siglo XVIII, 
2010.

Negrín Fajardo, Olegario. «El currículum reformista y la crítica de la metodo-
logía escolástica en Gaspar Melchor de Jovellanos». En Jovellanos: el hom-
bre que soñó España, editado por Emilio de Diego et al., 265-292. Madrid: 
Ediciones Encuentro, 2012.

Polt, John H. R. «Jovellanos y la educación», Biblioteca Virtual Miguel de 
Cervantes. http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/jovellanos-y-la-edu-
cacin-0/html/fffa9866-82b1-11df-acc7-002185ce6064_7.html (consultado el 
01-03-2019).

Porter, Roy. Enlightenment. Britain and the Creation of the Modern World. Lon-
don: Penguin Books, 2000.

Priestley, Joseph. An Essay on a Course of Liberal Education for a Civil and Acti-
ve Life [1764], incluido como Prefacio de su obra Lectures on History and 
General Policy, vol. I., 1-38. London: Printed for J. Johnson, St. Paul’s Church 
Yard, 1793. 

Sánchez Corredera, Silverio. Jovellanos y el jovellanismo. Oviedo: Fundación 
Gustavo Bueno, 2004.

Uglow, Jenny. The Lunar Men: The Friends Who Made the Future. London: fa-
ber&faber, 2002.

Watts, Ruth. «Joseph Priestley (1733-1804)». Prospects: the Quarterly Review of 
Comparative Education, UNESCO (International Bureau of Education) 
XXIV, no. 1 y 2 (1994): 343-353.

Zall, Paul M. «The Cool World of Samuel Taylor Coleridge: Joseph Priestley, 
Firebrand Philosopher». The Wordsworth Circle 9, no. 1 (Winter 1978): 64-
70.

http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/jovellanos-y-la-educacin-0/html/fffa9866-82b1-11df-acc7-002185ce6064_7.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/jovellanos-y-la-educacin-0/html/fffa9866-82b1-11df-acc7-002185ce6064_7.html



