Historia y Memoria de la Educacién 5 (2017): 191-216

Sociedad Espafiola de Historia de la Educacién
ISSN: 2444-0043

DOI: 10.5944/hme.5.2017.16710

DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA:
EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN
INTENSIDAD*

From «Arte Povera» to the Poor Pedagogy: the art of transforming
the ephimeral into intensity

Albert Esteruelas Teixid6$ y Xavier Laudo®

Fecha de recepcion: 05/06/2016 ¢ Fecha de aceptacién: 21/09/2016

Resumen. El articulo que presentamos pretende recuperar algunas ideas peda-
gbgicas olvidadas y abandonadas por la corriente general de la pedagogia
actual. Se trata de ideas destiladas del arte y de la historia, modelos «intti-
les» que se alejan de las «utiles» ideas positivistas, materialistas y comer-
ciales que estdn marcando el devenir de la pedagogia. En un primer mo-
mento, exponemos sucintamente el movimiento fundado por Germano
Celant en 1967 y llamado «arte povera», observando que existen innume-
rables elaboraciones del pensamiento ligadas a sus obras que resultan per-
tinentes para la pedagogia. De la comparacion entre el «arte povera» y la
pedagogia, vemos surgir la «<pedagogia pévera», una propuesta que recicla
ideas que estan cayendo en el olvido a pesar de su enorme interés. En un
segundo momento, hemos ido caracterizando la pedagogia p6vera compa-
randola con las producciones y concepciones del arte povera; el resultado
es la enumeracioén y desarrollo de un conjunto de caracteristicas que, aun-
que no agotan el fenémeno pévera, fijan lo que podemos llamar «poveris-
mo».

Palabras clave: Arte povera; Pedagogia pévera; Pedagogia alternativa; Fi-
losofia de la educacion; Historia de la educacion; Historia del arte; Teoria
de la educaciéon

$ Dept. Teoria i Historia de 'Educacié. Facultat d’Educacié. Universitat de Barcelona. Passeig Vall
Hebron 171, 08035 Barcelona. Espania. albertesteruelas@ub.edu

% Universitat de Valencia. Facultat de Filosofia i Ciencies de I'Educacié. Dept. d’Educacié Comparada
i Historia de I'Educacié. Av. Blasco Ibafiez, 30. 46010, Valencia. Espafia. xavierlaudo@uv.es

“ La investigacién que ha dado lugar a estos resultados ha sido impulsada por RecerCaixa, financia-
dora del proyecto «Pensament pedagogic i discursos educatius en la construccié europea cent anys
després de la Gran Guerra. Entre el passat i el futur».

Cémo citar este articulo: Esteruelas Teixido, Albert y Laudo, Xavier. «Del «arte povera» a la peda-
gogia pévera: el arte de trasmudar lo efimero en intensidad», Historia y Memoria de la Educacion,
5(2017): 191-216.

191



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

Abstract. The present article seeks to recover some pedagogical ideas forgotten and
abandoned by current mainstream pedagogy. Namely, it refers to ideas taken
from art and history, «useless» models that deviate from the «useful»
positivistic, materialistic and commercial ideas that are shaping the future of
pedagogy. First, we briefly describe the movement founded by Germano Celant
in 1967 known as «arte povera», noting that there are innumerable thought
constructions related to his work that are relevant for pedagogy. «Poor
pedagogy» emerges from the comparison between «arte povera» and pedagogy,
a concept that recycles ideas that have fallen into oblivion despite their
enormous interest. Secondly, we characterize the poor pedagogy by comparing
it with productions and conceptions of arte povera, the result being the
enumeration and development of a set of features that, while not exhausting
the possibilities of the povera phenomenon, amount to what we call «<poverism».

Key words: Arte povera; Poor pedagogy; Alternative pedagogy,; Educational
philosophy; History of education; History of art; Educational theory

En los dltimos afios —y ya son demasiados— la pedagogia particu-
larmente, pero también la ciencia en general, ha sido engullida por dos
procesos que la han desvalorizado. Ademas de ser demasiado totalizan-
tes, dichos procesos resultan excesivamente doctrinarios para los inte-
reses cientificos. En primer lugar, las diferentes educaciones, teéricas y
practicas, se han entregado a concepciones mas o menos positivistas y
materialistas o meramente pragmatistas; corrientes que, en el pasado,
han realizado interesantes aportaciones, pero que en el presente también
han comportado una pobreza en la concepcion de la teoria.

Ciertamente, la pedagogia —a la luz de la influencia del darwinismo y
acuciada por el deseo de fundamentarse cientificamente— acudi6, como
muchas otras disciplinas hicieron, a las ciencias naturales, iniciandose lo
que podriamos llamar «paradigma higiénico».! Desde entonces, el saber
pedagégico se ha ido diluyendo en una concepcién cientifica moderna
que, unida a la desconfianza en la formacién humana —y a una buena
dosis de desconcierto educativo y general— ha provocado la entrada en el
reino de la eficacia, una especie de formacién empresarial de lo humano.

En segundo lugar, conquistada por los conceptos pragmaticos —aun-
que a menudo empobrecedores— la practica y la teoria educativa han
contribuido a la formacién del consenso del consumidor, del mercantilis-

! Sobre este tema se puede consultar Conrad Vilanou, «De la fisiologia a la psicotecnia: Emili Mira ila
constitucié de la pedagogia com a disciplina cientifica», en Emili Mira, els origens de la psicopedagogia
a Catalunya, coord. Conrad Vilanou (Barcelona: Universidad de Barcelona, 1998), 41-72.

192 Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216



DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

mo y del clientelismo. Como sea, la pedagogia esta diluyéndose bajo las
ruinas de la economia y de la utilidad material. Ya nada parece acaecer
en el exterior de los intereses econémicos y empresariales. No hay afue-
ra. Su desplazamiento, triste, la aleja radicalmente del vitalismo y del
mundo de la vida al que también pertenece. Empezamos a creer, errada-
mente, que ensefar es evaluar, que educar es programar; empezamos a
creer que la vida es técnica exclusivamente.

Por lo dicho, no resulta dificil apreciar una cierta claudicacién pe-
dagdgica ante los designios del mercado y bajo el impulso ahora de otra
forma hegemoénica de pensar quiza todavia mas ambigua: el paradigma
de la «calidad», una palabra que sin decir nada parece que lo diga todo.
En lugar de substituir los hechos por interpretaciones, lo que hemos he-
cho es reemplazar la ciencia por la suposicién; en lugar de sustituir lo
sélido por lo liquido lo que hemos hecho es reemplazar lo sélido por
lo gaseoso. Todo ello, bajo la apariencia de cientifico de bata blanca, y
acaso sin intuir ni una sola de las contradicciones inherentes de ese pro-
ceso. La pedagogia se esta convirtiendo en lo que, hace ya unos anos,
Ivan Illich identific6 con la expresién «Disabling professions»,? es decir,
profesiones inhabilitantes, aquellas en la que se pierde el control sobre
la propia vida, perdiendo la capacidad incluso de reconocer las propias
necesidades, sometidos por completo a intereses ajenos, los del mercado,
los de la politica.

Por ello, comienza a ser urgente construir una pedagogia de la resis-
tencia, que sea diversa y diferente. Por eso se hace necesaria una pedago-
gia que sea pobre en ideologia, pobre en intereses ajenos a la educacién y
a la vida; una pedagogia pobre que esté dispuesta a recuperar y reutilizar
ideas de antafio que han dejado de ser comunes por su vinculacién a
formas politicas liberadoras. Han dejado de ser comunes, cierto, pero,
si han dejado de ser imprescindibles para la supervivencia, no por ello
podemos prescindir de ellas para la vida. Eso es lo que ha sucedido con
algunas maneras de trabajar —como la autogestion— que son arrincona-
das y marginadas en virtud de intereses ideolégicos, puesto que conllevan
formas potencialmente emancipadoras y promueven la autoconstruccién

2 Ivan Illich et al., «Profesiones Inhabilitantes», en Profesiones inhabilitantes, eds. Ivan Illich et al.,
(Barcelona: Blume, 1981).

Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216

193



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

auténoma sobre parametros distintos a los mercantiles y politicos con-
sensuados.

Ante esta voluntad de elaborar una pedagogia de la sospecha que atien-
da a lo desechado, y que responda a los retos planteados por la muerte de
los relatos, por la puesta en cuestién de la concepcion emancipadora de
la modernidad, por el giro pedagégico hermenéutico y fenomenolégico,
resulta iluminador mirar atentamente el proceder del mundo artistico,
observar la forma en que el arte conceptualiza y comprende el espacio
y el tiempo, la vida y la cultura. Hay que mirar atras y mirar de forma
diferente. Mas que intentar pensar una pedagogia explicadora debemos
intentar comprender e intentar disentir, experimentar, pensar, vivir. Y
creemos estar en lo cierto si afirmamos que el ambito artistico retine las
libertades suficientes para llevar a cabo esta empresa.

Debemos precisar que no pretendemos narrar lo que el arte supone
para la pedagogia, ni de sus posibilidades éticas, politicas o estéticas,
tampoco de sus potencialidades pedagdgicas; no nos referimos a su ins-
trumentalidad ni a su pragmaticidad, ni a cémo se puede utilizar el arte
para la educacién. No es que esta mirada no tenga importancia, que es
obvio que la tiene, y de ahi la cantidad de trabajos dedicados a desarro-
llarla, sino porque pretendemos llamar la atencién sobre otras cuestiones
que han sido a menudo olvidadas. Tomamos el arte como punto de parti-
da para movernos en el &mbito de lo paradigmatico, de la sinonimia, de
lo metaférico, es decir, de su potencial belleza para pensar la cultura y las
practicas y teorias pedagdbgicas.

En definitiva, de lo que se trata es de hacer pasar a la pedagogia de los
servilismos positivista y pragmatistas, de una vinculacién acritica con el
mundo de la ciencia o de la utilidad, a una concepcién pedagogica que se
ilumina en el arte conceptual. Los pedagogos debemos convocar a otro
reparto de lo sensible, en términos de Jacques Ranciére; es decir, a abrir
una forma distinta de la educacién como «determinante de quién somos
cada uno, nuestro lugar en el mundo y lo que nos esta permitido ser, ha-
cer y decidir».?

3 Xavier Laudo, «¢Explicas o emancipas? Jacques Ranciére y la educacién sin explicaciones: Una
apologia de la conversacién», en El legado educativo de filésofos contempordneos, coord. Juan Saez
(en prensa).

194 Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216



DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

Es de esta manera como se rompen las cadenas que nos unen a un
determinado orden de las cosas. La pedagogia vuelve a vincularse a la
filosofia y al arte, relacion que se revela como fecunda y rica mas alla del
dogmatismo de los expertos. Se hace indispensable reclamar una nueva
union entre la pedagogia y la vida de igual modo que se exigi6 el vinculo
de ésta con el arte, de la cultura con la natura, en perpetua batalla contra
los molinos del darwinismo, contra la tirania de la biologia. Si la van-
guardia artistica quiso liberar los objetos de su utilidad y de su consumo,
la pedagogia debe ser liberada también de su mercantilismo vacio, ha-
cerse «pobre», es decir, «carente de comercialidad». La educacién debe
dejar de ser exclusivamente un objeto de consumo.

HACIA UNA PEDAGOGIA POVERA*

Las preguntas desde las que abordamos la propuesta pedagégica se-
rian, por lo tanto, las siguientes: ¢ Puede la historia, lo antiguo, lo desecha-
do, lo abandonado o lo efimero ser una guia sugerente en la construccién
de una pedagogia auténoma? ;Puede serlo el arte? Las respuestas a am-
bas preguntas son afirmativas. En el arte se han sucedido movimientos y
propuestas que han enriquecido la sociedad en la que se han producido,
haciendo posible una respuesta al consenso acritico de su tiempo, ale-
jandose de la sociedad del espectaculo con mas humildad, pero con la
misma exigencia que lo hiciera Guy Debord.

Como hemos dicho en otro lugar,’ la pedagogia esta obrando un giro
«pobre»; un giro que transcurre paralelo a la vez que se inspira en el
movimiento artistico —claramente pedagégico—, aunque muy poco do-
cumentado, del «arte povera».°®

Bajo el influjo del giro «pdévera», el pedagogo deviene un artista ya
que, como la obra de arte, la educaciéon ha dejado de ser un producto
decorativo; ahora es indispensable que también deje de ser un articulo

4 Aclaramos que cuando hablamos del arte povera no acentuamos la palabra por tratarse de un tér-
mino italiano; sin embargo, al referirnos a la pedagogia p6vera optamos por el tratamiento segun la
ortografia castellana.

5 Véase sobre el tema, Albert Esteruelas y Xavier Laudo, «La pedagogia “povera”: una pedagogia del
reciclatge», Temps d’Educacis, 48 (2015): 13-28.

¢ La comparacion entre el arte povera y la pedagogia pévera nos la sugirié el profesor Conrad Vila-
nou.

Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216

195



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

de consumo. Numerosos artistas crean obras de arte que seran consumi-
das como cualquier otro producto, de igual manera que los pedagogos,
convertidos en verdaderos expertos de la educacién, crean productos de
consumo en mucha mayor medida que en la que educan. No se trata de
«[...] crear un tipo nuevo de Misa, sino una relacién del tipo de la isa-
belina que ligue lo privado a lo publico, lo intimo con lo abigarrado, lo
secreto y lo abierto, lo vulgar y lo magico».” La pedagogia necesita, y pue-
de, liberarse de su mercantilismo vacio; hacerse «pobre» y vitalista. No
entendemos por qué si Pasolini, Rosselini o De Sica realizaron un cine
povera, nosotros no podemos construir una pedagogia también pévera.
Buscamos a Jannis Kounellis, Mario Merz o Michelangelo Pistoletto en
la pedagogia, pero sobre todo buscamos las nuevas «Puerta cerrada con
libros», el nuevo «Iglt», o quiza «Dar la vuelta a los ojos». Encontramos
facilmente lo pévera en la teoria de la educacién. Tampoco resulta exce-
sivamente dificil verlo aparecer en historia, en la que el poverismo hunde
sus raices. De hecho nace de ella y, en cierta manera, muestra lo fructife-
ro que puede ser lo considerado inttil y permite apreciar cuan indtil es
a veces lo considerado fructifero. En definitiva, el poverismo encumbra
la importancia del pasado histérico para construir una pedagogia que
responda a la condicién humana.

El arte povera nace bajo la influencia del «teatro pobre» que es un
teatro de vanguardia propuesto por Jerzy Grotowski y el critico teatral
Ludwik Flaszen en el llamado «Laboratorio Teatral», creado en 1959.
Aunque inicialmente situado en Opole, una pequena ciudad de Polonia,
el «Laboratorio Teatral» se trasladé a la ciudad universitaria de Wroclaw,
donde se convirti6 en el Instituto de Investigacién del Actor. Un teatro
que hundié sus raices en las filosofias orientales y en el psicoanalisis de
Jung, ademas de beber de la fuente de Antonin Artaud.® Todo lo que ro-
deé al «teatro pobre» presentaba un interés pedagégico evidente ya que
los miembros de la compania actuaban como maestros.” Asi no es de

7 Peter Brook, «Prefacio», en Hacia un teatro pobre, ed. Jerzy Grotowski (Madrid: Siglo XXI Editores,
1992), 7.

8 Aurora Fernandez Polanco, Arte Pévera (San Sebastian: Editorial Nerea S. A., 2003), 37.

° Sin autor, «El Laboratorio Teatral», en Grotowski, Hacia un teatro pobre (Madrid: Siglo XXI Edi-
tores, 1992), 3.

196 Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216



DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

extrafiar que incluso el artista povera Pistoletto fundara el grupo Lo Zoo
representando el Teatro delle Mostre.'

Aunque suele olvidarse, un precursor claro del arte povera fue el
trabajo de Julian Beck y Judith Malina, que fundaron el experimental
«Living Theatre» en 1947 caracterizado por su pacifismo y vitalismo.
Tampoco suele citarse como antecedente la tradicion religiosa italiana,
especialmente la de San Francisco de Asis.

Abanderado por el polifacético Germano Celant, el arte povera repre-
sent6 un intento de conceptualizacién de las realizaciones de un grupo
de creadores italianos (inicialmente Michelangelo Pistoletto, Giuseppe
Anselmo, Alighiero e Boetti, Mario y Marisa Merz, Pier Paolo Calzolari,
Gilberto Zorio, Giulio Paolini). Su nacimiento oficial fue en septiembre
de 1967, con ocasion de la muestra —realizada en la galeria genovesa
La Bertesca— llamada Arte povera e Im spazio, que puede considerarse
el primer manifiesto povera. El nombre de la exposicién respondia a los
dos espacios en que quedé dividida: arte e Im spazio —abreviatura de
Immagine spazio—.'"" Este manifiesto resumia la lectura que los povera
realizaban de la modernidad, y que tan cercano nos resulta hoy: «Vivi-
mos en un periodo de desculturizacion [...] los lenguajes simbdlicos y
convencionales se desintegran».!?

En coherencia con uno de sus postulados mas apreciados —la tran-
sitoriedad—, el inicio de la disolucién del movimiento hay que situarlo
en 1971, aunque continuaron exponiendo juntos hasta 1972. Lo cierto
es que el arte povera nunca ha desaparecido: reaparece constantemen-
te. Asi, posteriormente a su disolucién oficial, Germano Celant volvi6 a
organizar diversas exposiciones, entre las que destaca la realizada en el
Institute for Art and Urban Ressources de Nueva York, llamada The Knot
Arte Povera at P. S. I. También se publicé la obra Del Arte Povera a 1985; 3
desde entonces diversas exposiciones van devolviendo el arte povera a la

10 Fernandez Polanco, Arte Pévera, 37.

11 El segundo texto programatico es «Arte Povera. Appunti per una guerriglia», publicado en la revis-
ta Flash Art, cuyo autor es Germano Celant, que en 1969 publicara Arte Povera/Ars Povera. Citamos
por la siguiente edicién: Germano Celant, «Arte povera. Apuntes para una guerrilla», en Ferndndez
Polanco, Arte Povera, 99-103.

12 Germano Celant et al., Arte povera in collezione (Milano, Charta, 2000), 27-28.
13 Germano Celant (ed.) et al., Del Arte Povera a 1985 (Madrid: Ministerio de Cultura, 1985).

Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216

197



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

actualidad, sin desaparecer nunca completamente y siempre transfor-
mandose: «[...] desde que el arte povera fue relanzado se suceden sin in-
terrupcion las exposiciones de estos doce artistas».!* Asi, no resulta dificil
rastrear lo pévera en el arte ecologico y en el Land Art. Recientemente
hemos asistido a un Neo-arte povera de la mano de los neoconceptuales
o posconceptuales.

El arte povera se sumerge en la humildad de quien quiera recrear
el arte con objetos abandonados, olvidados e indtiles. Con una actitud
marginal, reivindicando lo efimero, el arte povera se introdujo en Espafia
hacia 1969, una fecha que coincide con las experiencias de Jordi Llena
y las actividades del Jardin del Maduixer, casa de Silvia Gubern y Jordi
Gali, que daba nombre al grupo del que también formaba parte Antoni
Llena y Angel Jové. El Jardin del Maduixer fue uno de los primeros es-
pacios en los que se desarrollaron propuestas artisticas conceptuales.!>
Cabe senialar que hay quien vio en la exposicién de este grupo, llamada
«Ultima promocién», un vaticinio del arte pobre, pero un afio antes de
que lo alumbrara Celant, es decir, en 1966.

Atendiendo a la significacién que adquiri6 el teatro pobre, Germano
Celant se inspiré en la voluntad dramaturgica de querer volver a las ex-
periencias primarias, y en la importancia del concepto en cualquier obra,
hechos que tienen una perfecta significacién pedagégica y que presentan
una clara relacion con la pedagogia de la intensidad, de la que hablare-
mos mas adelante. Margo Glantz, el traductor de la obra Hacia un teatro
pobre de Grotowski, lo resumié acertadamente en su «Nota a la traduc-
cién esparfiolax:

Un teatro pobre es a la vez el teatro pobre de recursos, pobre
porque carece de escenografia y técnicas complicadas, porque
carece de vestuarios suntuosos, o porque prescinde de la ilumi-
nacién y del maquillaje. Hasta de la musica. Pobre pues en
sentido material. Al mismo tiempo es pobre porque se despoja
de todo elemento superfluo, porque se concentra en la esencia
del arte teatral, en el actor. El pobre cuerpo del actor es la ex-
presiéon maxima y definida de este teatro. Pero es también pobre

14 Fernandez Polanco, Arte Pévera, 12.

!5 Anna Casanovas, «Aproximacio6 a la videocreaci6 a Catalunya», D'art, 21, (1995): 141. http://www.
raco.cat/index.php/Dart/article/view/100451/126479.

198 Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216



DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

porque es ascético, porque busca una nueva moralidad, un nue-
vo cédigo del artista.!®

Se trata, pues, de un manifiesto que se convirtié en una especie de
guia espiritual.

BREVE CARACTERIZACION DE LA PEDAGOGIA POVERA

Aunque resulta dificil, en el espacio de que disponemos, caracterizar
convenientemente lo que entendemos por pedagogia pévera y mostrar a
la vez su sintonia con el movimiento artistico, intentaremos en las pagi-
nas siguientes exponer algunas nociones.

La pedagogia povera se afirma en lo efimero

Tanto el arte como la pedagogia pévera se reconocen efimeros, enten-
diendo lo efimero como aquello que transita hacia otra cosa, y no como
aquello que caduca y se vuelve inservible; es decir, se parece mas a un
concepto liquido posmoderno que a uno sélido moderno, pero sin llegar
al estado gaseoso relativista. Si lo sélido es lo perenne y lo gaseoso es lo
caduco, lo liquido es lo efimero y transitivo. El arte povera represento la
tendencia artistica no visual, la pedagogia pévera simboliza la tendencia
no diddctica. Si el arte povera reaccioné contra los bellos temas clasicos,
la pedagogia se enfrenta a la concepcion totalitaria de la formacion técni-
ca, puesto que empobrece, en el sentido negativo, la vida. La «antiforma»
deja paso a la «antididactica», y la metodologia deja paso al paseo, con
los pies, con las palabras. De alguna manera, el poverismo se constituye
en una antipedagogia que produce un contraprofesor que no pretende
hacer nada por los estudiantes, que no tiene ninguna persona para mode-
lar. El arte povera, tan estéticamente sesentayochista, también pretende
hacer saltar por los aires el credo moderno.!” En su huida del espectaculo
de la modernidad, acude amablemente y sin prisas a la performance como

16 Margo Glantz, «Notas a la traduccién espafiola», en Grotowski, Hacia un teatro pobre, 1.

17 Fernandez Polanco, Arte Pévera, 12. El arte povera influyé notablemente en el mayo del 68, una
revolucién considerada fracasada que, teniendo en cuenta lo que ha representado y representa el
poverismo, puede interpretarse a la luz del «éxito», por las fructiferas consecuencias pedagogicas
que intentamos traducir en estas paginas.

Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216

199



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

instrumento politico capaz de generar un espacio alternativo, un espacio
en el que pensar.

La pedagogia povera se afirma en lo duradero

La pedagogia povera, aunque efimera, es una resistencia a la inhabi-
litacién, que tanto dafo esta haciendo a la historia y al pensamiento. El
poverismo pedagégico pretende, como hizo la corriente artistica homo-
nima, acudir a los materiales olvidados y rechazados por la pedagogia
oficial y por la sociedad de consumo dotandolos de significado, dignifi-
candolos y convirtiéndolos en objetos de resistencia. Como el arte pove-
ra, la pedagogia necesita empobrecerse para optar por la humildad de
los conocimientos, huyendo de la grandilocuencia y del dogmatismo del
proyecto. Asi lo hizo Grotowski con el teatro pobre cuando afirmaba que
«educar a un actor [...] no significa ensefiarle algo».'® Sin abandonar las
tecnologias, el poverismo pretende rebelarse contra la fascinacion que
nos producen.

La actitud respecto al tiempo —expuesta mas adelante— es a la vez
un posicionamiento sobre la cultura. Los artistas pévera estan interesa-
dos, como acabamos de decir, en lo efimero, en la supuesta obsolescencia
de los objetos, de los relatos, de los proyectos —una tarea a la que se ha
abocado el mercantilismo acritico— aunque para afirmar precisamente
todo lo contrario. Lo efimero no es, en ningtn caso, lo inmediato. Los p6-
vera manifiestan necesidad de reinventar lo obsoleto, utilizandolo para
«formar una nueva historia». De esta manera se entiende facilmente la
presencia de materiales de la naturaleza, en lo que es una alegoria de la
vida que nos invita a volver a los origenes.!®

La pedagogia povera es una nueva forma de mirar

La pedagogia pévera llama la atencién sobre la mediacién de la mi-
rada. Vemos la vida con unos cristales que estan entelados por el vapor
provocado por el calor del dogma. Asi pues, el enfoque povera de la pe-
dagogia hay que contemplarlo como un manual de instrucciones sobre el

18 Jerzy Grotowski, «Hacia un teatro pobre», en Grotowski, Hacia un teatro pobre, 10.

19 Gloria Martha Garcia de Alba Zepeda, «El dadaismo dentro del arte pévera» (Tesis de licenciatura,
Morelia, Michoacan, 2010), 37.

200 Historia y Memoria de la Educacién, 5 (2017): 191-216



DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

uso de las gafas que los pedagogos, como cualquiera, llevamos puestas.
Son unas instrucciones tan evidentes como innecesarias. Si la primera
instruccién del manual indica que nos quitemos las gafas, la dltima rela-
ta la necesidad de deshacerse de todo manual. Ciertamente, el situacio-
nismo se llené de sentido cuando, en la Sorbona, propuso una sospecha
sobre la realidad: «Si lo que ven no es extrafio, la visién es falsa.» El reto,
como decia el dramaturgo pobre Grotowski, es «desenmascarar el dis-
fraz vital».?

Respecto a lo dicho, hay que recordar que, alrededor del 1971, el ar-
tista pévera Giuseppe Penone presentaba la obra «Dar la vuelta a los pro-
pios ojos» (Rovesciari i propi occhi), un autorretrato del artista luciendo
unas lentillas opacas y reflectantes que, en lugar de permitir ver mejor
—como seria de esperar—, impiden la visién; sin embargo, el mundo
se refleja en ellas como en un espejo. Exterior e interior presentan una
continuidad de la percepciéon. Mas que una obra, es un manifiesto de la
ceguera. La obra de Penone resulta muy sugerente ya que es una muestra
fehaciente de lo que algunos afios antes habia afirmado Celant: el artista
«[...] aspira a vivir, no a ver».?! El tema se repite en Paolini con su obra
«Veo (el desciframiento de mi campo visual)» de 1969 o con «Joven que
mira a Lorenzo Lotto», por citar solo dos obras suyas.

La metafora del mirar sin ver resulta pertinente para una pedago-
gia que pretende enfrentar esas visiones interesadas del poder que son
producto de la falta de la capacidad de mirar. En la mirada esta la ex-
periencia, es decir, la posibilidad de apreciar alguna cosa que antes no
habiamos percibido. Hacer lo invisible visible.

Una de estas visiones interesadas del poder es precisamente la que
pretende hacer desaparecer, y trastocar, la distancia y la diferencia entre
el educador profesional y el amateur.?? También el poverismo exige un
nuevo tipo de artista y de espectador, otro tipo de educador y de edu-
cando, otro tipo de educacién. Curiosamente Jerzy Grotowski realizaba

20 Jerzy Grotowski, «Hacia un teatro pobre», 16.

2l Germano Celant, Arte Povera. Conceptual, Actual or Imposible Art? (Londres: Editorial, Studio
Vista, 1969), 225.

22 Jan Masschelein, Maarten Simons, «El odio a la educacién publica. La escuela como marca de
la democracia», en Jacques Ranciére. La educacion publica y la domesticacion de la democracia, eds.
Jan Masschelein, Maarten Simons, Jorge Larrosa (Buenos Aires: Mifio y Davila Editores, 2011), 337.

Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216

201



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

una escision similar a propésito del trabajo de los actores al considerar
la existencia de un «actor cortesano», cuya técnica resulta de una acu-
mulacién de habilidades, y un «actor santificado», que aplica técnicas
inductivas.?® Efectivamente, el teatro pobre produce «el choque de verse
forzado a cuestionar su propia profesién de actor. [...] El choque de ver
que [...] existe un arte de absoluta dedicacién, monéstico y total».?* Es
decir, que «la nuestra es una via negativa, no una coleccién de técnicas,
sino la destruccién de obstaculos».?> De lo que se trata, por lo tanto, es
de desactivar los mecanismos que no nos dejan ver, de deshacernos del
«yo», el principal idedlogo de la realidad, de la que nace. Para acceder a
una vision nueva y diferente debemos transformarnos y olvidarnos.

La pedagogia povera es una pedagogia de las verdades

Una caracteristica importante es la desafeccion epistemolégica de la
condicién pévera, su nomadismo epistémico.?® Y es que las verdades de
la modernidad se han revelado tan efimeras, o mas, que los materiales de
las obras de arte povera. Como el actor que «[...] debe impugnar diaria-
mente su arte»,?” el pedagogo no puede dejar de impugnar diariamente
sus convicciones. En este escenario, el poverismo consigue reconfigu-
rar el mundo, es decir, aportar nuevas identidades y roles, huir de todo
aquello que determina lo que se puede decir, pensar y escribir, lo que se
puede hacer y lo que no se puede hacer. El poverismo es una pedagogia
del disenso.

El disenso desnaturaliza las verdades al poner en cuestién lo que sig-
nifica el mundo. Sin necesidad de rebelarse ni de buscar la propia solu-
cién estética, sino simplemente en el acto de mirar de forma diferente.
Por eso, la pedagogia pévera, como el arte homénimo, mas que un estilo
resulta ser una sensibilidad.?®

23 Jerzy Grotowski y Eugenio Barba, «El nuevo testamento del teatro», en Grotowski, Hacia un teatro
pobre, 29.

24 Brook, «Prefacio», en Grotowski, Hacia un teatro pobre, 6.

25 Grotowski, «Hacia un teatro pobre», en Grotowski, Hacia un teatro pobre, 11.
26 Esteruelas y Laudo, «Del arte a la pedagogia pévera».

27 Brook, «Prefacio», en Grotowski, Hacia un teatro pobre, 7.

28 Fernandez Polanco, Arte Pévera, 14.

202 Historia y Memoria de la Educacioén, 5 (2017): 191-216


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5204893

DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

El disenso es el resultado de sustituir, en lo posible, la percepciéon
—una sensacion a la que se le anade contenido aprendido— por una sen-
sacién, con objeto de ver mas alla del orden constituido, del contexto, del
consenso. Si el arte povera luchaba por considerar las acciones habitua-
les, banales, triviales y cotidianas un acontecimiento artistico, la peda-
gogia mira de forma diferente lo rutinario, lo que vemos cada dia y que,
paradéjicamente, atin no hemos podido ver. Asi «El cubo de los espejos»,
de Luciano Fabro (1967), ejemplifica ese juego de miradas y visiones.
Se trata de un cubo cubierto de espejos y rodeado de sillas en las que si
el espectador se sienta no ve mas que el vacio y, si se mete dentro, ve su
imagen, como en un abismo, centuplicada.?

El artista pévera ayuda a ver la precariedad de un sentido
Unico para la cultura occidental, deja ver lo que habitualmente
pasa desapercibido, hace surgir mediante sus acciones lo oculto,
lo ignorado y olvidado; es por esto que el artista deja que la esen-
cia misma del material cree la l6gica estructural de la obra, que
hable por si misma, deja los materiales en libertad, deja que se
presenten ellos mismos.*°

El reto es poder apreciar los diferentes significados de la incertidum-
bre para convertirla en una experiencia. Sin duda, la experiencia es in-
compatible con la certeza «[...] y una experiencia convertida en calcula-
ble y cierta pierde inmediatamente su autoridad» decia Agamben.?! No
resulta extrano, pues, que la obra artistica povera de Mario Merz, espe-
cialmente sus iglts, esté atravesada por la incertidumbre y por la duda.

Si la certeza es el método del conocimiento, si hubiera un método
pévera seria el de la intensidad (Skliar), el del caminar (Garcia Farrero),
el de la reiteracion (Laudo), el del paseo (Morey), el de la experiencia (La-
rrosa), el de la atencion y la pobreza (Masschelein).>? La condicién pévera

2 Fernandez Polanco, Arte Pévera, 87.
30 Garcia de Alba, «El dadaismo dentro del arte pévera», 37.

31 Giorgio Agamben, «Infancia e historia. Ensayo sobre la destruccion de la experiencia», en Infan-
cia e historia. Destruccion de la experiencia y origen de la historia, ed. Giorgio Agamben (Argentina:
Adriana Hidalgo Editora S. A., 2007), 14-15.

32 Carlos Skliar, «La obsesién por las diferencias», 2010. https://www.youtube.com/watch?v=
JTi50s0qJUc (consultado el 2 de febrero de 2015); Xavier Laudo, «La nueva historiografia y la
propuesta formativa de la pedagogia de la reiteracién», Historia de la Educacion. Revista Interuni-

Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216

203


https://www.youtube.com/watch?v

B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

es el nomadismo. Vivir el camino y en el camino. Se trata de repetir, de
atender y conversar siguiendo la huella de Penone: «Ripetere il bosco»
(repetir el bosque). Este nomadismo sera representado por Mario Merz
con la estructura del igld, «<habitat némada por excelencia» representan-
do el vacio del pensamiento técnico actual a la vez que el movimiento, lo
transitorio y lo cambiante.?3

El arte povera habia mostrado su concepcién de la verdad con la
«Venus Dorada en Trapos» de Michelangelo Pistoletto, una obra de 1967.
La Venus ha bajado del pedestal, desnuda, para vestirse con pobres y
transitorias ropas. La eternidad desnuda de Venus frente a multitudes de
pobres ropas evoca al pedagogo poévera, desnudo de verdad frente a los
convencimientos de los educandos y los pedagogos oficiales vecinos del
poder.

La condicion povera es el milagro

El milagro de un arbol modelado por la accién o por la fusién, como
mostré Penone en He entrelazado tres drboles. También se hunden en el
milagro la serie «Patatas» (Patate), realizadas alrededor de 1977. Para
construir estas obras elaboré ochenta moldes que reproducian diversas
partes de su cara. Posteriormente plantaba una patata en el interior del
molde que, al crecer, adquiria la forma del molde, una parte de la cara
del artista: un milagro pévera, un milagro buscado. Es asi como la peda-
gogia povera no sustituye la verdad por la fantasia aunque si convierte la
fantasia en verdad.

La magia tiene un camino. Es el camino de la cotidianidad, es el mé-
todo de la intensidad. No es el camino que pasa por lo extraordinario y

versitaria, 33, (2014): 305-323, http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/
view/12640/12950 consultado el 6 de junio de 2016; Jordi Garcia Farrero, Caminar. Experiencias y
prdcticas formativas (Editorial UOC: Barcelona, 2014); Miguel Morey, «Kantspromenade. Invitacién
a la lectura de Walter Benjamin», Creacién, 1 (1990): 95-102; Jorge Larrosa Bondia, «Literatura,
experiencia y formacién. Una entrevista», en La experiencia de la lectura. Estudios sobre literatura y
formacion (Barcelona: Editorial Laertes, 1996), 15-42; Jan Masschelein, «Pongdmonos en marcha»,
en Mensajes e-ducativos desde tierra de nadie (Barcelona: Laertes, 2008), 21-30.

33 Natalia Alonso Arduengo, «Los iglis de Mario Merz: continente y contenido 100% povera», Crac!
Magazine, 51 (2015), consultado el 10 de enero de 2014, http://cracmagazine.com.ar/arte-povera/
los-iglus-de-mario-merz-continente-y-contenido-100-povera/.

204 Historia y Memoria de la Educacioén, 5 (2017): 191-216


http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/view/12640/12950
http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/view/12640/12950
http://cracmagazine.com.ar/arte-povera/los-iglus-de-mario-merz-continente-y-contenido-100-povera/
http://cracmagazine.com.ar/arte-povera/los-iglus-de-mario-merz-continente-y-contenido-100-povera/

DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

por lo exético.?* El método de la intensidad es devenir nifio. Agamben
ha llegado a afirmar que la experiencia es, precisamente, que el hombre
haya sido y sea todavia nifio.?> Se trata, entonces, de una experiencia
muda, inefable: «La experiencia es el mystérion que cada hombre instau-
ra por el hecho de tener una infancia».3¢

La magia, el milagro, es el camino de convertir en experiencia extraor-
dinaria la vida cotidiana. La vida p6vera nace al goce del tiempo, no solo
del presente. Asi lo declar6 un movimiento influido por los povera, como
fue el mayo del 68. En las paredes de la Sorbona dejaron escrito: «El
arte ha muerto. Liberemos nuestra vida cotidiana». Vivir la vida cotidia-
na con intensidad es una obra de arte y un hecho extraordinario. Es la
magia que no se puede experimentar experimentada. De manera similar,
para Grotowski la actuacion era un vehiculo porque «Una forma de vida
es un camino para descubrir la vida» .3’

La magia existe, pero no tiene nada que ver con el ilusionismo crea-
dor de la realidad ni con la propaganda, ni con lo esotérico. Germano
Celant, en su manifiesto de 1969, afirmaba que el artista es un «[...] pro-
ductor de magia y maravillosos hechos y hazanas».3® La obra de Mario
Merz, con sus iglis y objetos atravesados por luces de neén, crea una
atmosfera transcendente, casi mistica, magica. Este es el caso, por ejem-
plo, de «Igli de Giap» (1968) o de «Estrella Laser» de Gilberto Zorio, que
hace aparecer el rayo al contacto con el polvo.

La pedagogia pévera es una pedagogia vitalista y «urgente»

Urgente, porque es vitalista. También el arte povera pretendié acercar
la vida al arte y el arte a la vida, procurando una equidistancia entre
los dos polos. De igual manera la pedagogia povera se sitiia en armonia
con la vida. Sin dejar de ser pedagogia tampoco deja de ser vida. Si es
cierto que el arte mas grande seria aquel que pudiese hacer vivir la vida

34 Agamben, «Infancia e historia», 35.
35 Agamben, «Infancia e historia», 70.
3¢ Agamben, «Infancia e historia», 71.
37 Brook, «Prefacio», 6.

3% Mariana Heredia, «Manifiesto. Germano Celant, Milan, 1969», en Arte contempordneo. Arte Pévera,
ed. Mariana Heredia (Argentina: Universidad de Belgrano, s.a.), 10-15.

Historia y Memoria de la Educacién, 5 (2017): 191-216 205



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

siempre, como afirmaba Pistoletto, también debe serlo que la pedagogia
vinculada a la vida se optimiza. Por eso, para Germano Celant, ser y vivir
significa jugar al ajedrez, porque el movimiento del caballo no es nunca
rectilineo.?® Vivir es también azar.

El sistema es lo dado, lo naturalizado, la prisién de lo cotidiano, la
sumision a valores externos a la vida. Pretende la destruccién del siste-
ma, para lo cual intenta sencillamente liberarse de las naturalizaciones y
visiones totalizantes, que devienen prisiones para las personas y para la
pedagogia, pero sobre todo prisiones para la vida. Se trata, pues, de una
pedagogia revolucionaria en el sentido pristino, tal y como lo recogia
el manifiesto del arte povera: «La salida del sistema significa una revo-
lucién».** Como pedagogia, lo pévera acoge a todos aquellos que no se
conforman y que no estan conformes, a todos aquellos que desean tener
un no-estilo, a los que se expresan en la discontinuidad. La educacién al
servicio de lo que hay produce el sello «utopia» para toda aquella idea
que no sintoniza con la mercancia. Enalteciendo el cambio, produce es-
clerosis; enalteciendo el dinamismo, refuerza lo estatico.

De lo que se trata ahora es de hacer del dia a dia una obra de arte. Se
hace indispensable huir del elitismo enalteciendo la riqueza pévera de la
vida cotidiana. Se abre el reino de la improvisacion, la pedagogia deviene
perfomance y happening, acercandose en muchas ocasiones al sniggling,
perfomance a la que el espectador ignora que esta asistiendo. Curiosa-
mente, Pier Paolo Calzolari se refiere a los happening como «actos de
pasiéon».*!

El poverismo pedagégico, como el dadaismo y el arte povera est3,
mas que en desacuerdo con «[...] las acciones revolucionarias, las huelgas
y las barricadas», mas alla de ellas.** La historia nos ha ensefiado a des-
confiar. Y, a pesar de todo, se produce una insistencia en el hombre, como
en el dadaismo, precisamente por ser el causante del horror pasado. A
pesar de todo, el poverismo es contestatario y antimoderno.

3 Celant, «Arte povera. Apuntes para una guerrilla», 99.
40 Celant, «Arte povera. Apuntes para una guerrilla», 99.
41 Fernandez Polanco, Arte Pévera, 37.

4 Garcia de Alba, «El dadaismo dentro del arte pévera, 5.

206 Historia y Memoria de la Educacioén, 5 (2017): 191-216



DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

La pedagogia pévera, aunque ni es militante ni «emancipadorista»,
emancipa; aunque no es liberadora, libera. La emancipacion tiene que
ver con la creacién de criaturas desplazadas, «criaturas que ya no son
conscientes de “su lugar”, que ya no conocen su lugar, criaturas que estan
alejadas de su familia y de su clase y de las expectativas recibidas con
respecto a su futuro». Es decir, la emancipacion es la alteracién de un
determinado reparto de lo sensible.** Transforma.

La pedagogia povera acude al azar como camino pedagégico

Como el arte povera, no se reivindica lo espontaneo ni el azar, simple-
mente se usa y se potencia, es decir, se sume en aquel aforismo escrito
en Censier en mayo del 68: «Es necesario explorar sisteméaticamente el
azar».

La pedagogia povera es también una pedagogia mutante, porque, en
definitiva, sigue su «método»: «No hay disefio de rutinas, sino entrena-
miento para la improvisacion. [...] Nunca hacemos planificaciones. No
planificamos, pero estamos preparados, atentos y dispuestos. [...] No
planificamos, pero somos pacientes y disciplinados [...] para que pase
algo».** La pedagogia comienza a proceder como el arte, «que se realiza
no por una intervencién sino por una interpretaciéon de la realidad».*
Debemos huir, efectivamente, de los totalitarismos pedagégicos.

Ademas de ser mutante y seguir el método del azar, la pedagogia po-
vera acude a la metodologia ignorante. El método de la experiencia es,
como afirma Giorgio Agamben, la aporia, es decir, el reconocimiento de
la ausencia de camino.* El método ignorante no tiene nada que ver con
adoptar el papel de intelectual; més bien implica abandonarlo con objeto
de estudiar, de percibir, de sentir, de caminar, de respirar, de entender,
como el artista povera.*’” El método ignorante, que es un método liquido

43 Masschelein, Simons, «El odio a la educacién publica», 321-322.

4 Silvia Duschatzky, Diego Sztulwark y Barrilete Césmico, Pedagogia mutante. Territorio, encuentroy
tiempo desquiciado (Buenos Aires: Tinta Limén y Barrilete Césmico, 2014), 4.

4 Heredia, Arte contempordneo, 13.
46 Agamben, «Infancia e historia», 34.

47 Heredia, Arte contempordneo, 12.

Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216

207



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

pero emancipador, es el derivado de un no saber ni el trayecto ni la direc-
cién que tomara un alumno:

Se sabe que el maestro no tendra derecho a estar por todas
partes, solamente en la puerta. El alumno debe verlo todo por si
mismo, comparar sin cesar y responder siempre a la misma pre-
gunta: ¢Qué ves? ¢Qué piensas? ¢Qué haces? Y asi hasta el infi-
nito.*

Una espontaneidad que se enraiza en el concepto de «obra abierta»
del arte povera y en el pensamiento de Walter Benjamin: «En la impro-
visacién reside la fuerza. Todos los golpes decisivos habran de asestarse
como sin querer».*’ La cuestion es

[...] pensar la formacién sin tener una idea prescriptiva de su
desarrollo ni un modelo normativo de su realizaciéon. Algo asi
como un devenir plural y creativo, sin patrén y sin proyecto, sin
una idea prescriptiva de su itinerario y sin una idea normativa,
autoritaria y excluyente de su resultado.

Como afirma Masschelein, la pedagogia como el caminar, «[...] no
tiene ningun destino, ningin objetivo, no va a ninguna parte, no se preo-
cupa por ningin «mas alla», no aspira a ninguna tierra prometida».’! Es
en este sentido, en el de caminar, en el que reconocemos su poder revo-
lucionario.

La pedagogia no es una planificaciéon que tiene por objeto fabricar
un producto

En este sentido una de las mas representativas tareas de la educacién
—v muy sobrevaloradas—, la planificacién y la programacién, dejan de
tener un papel central ya que representan una obra acabada. La peda-
gogia pévera, como el arte conceptual, no necesita «acabarse», no es un

4 Jacques Ranciere, El maestro ignorante. Cinco lecciones sobre la emancipacion intelectual (Barce-
lona: Laertes, 2003), 17.

4 Walter Benjamin, Direccion tinica (Madrid: Alfaguara, 2005).
50 Larrosa, «Literatura, experiencia y formacién. Una entrevista», 21.

51 Masschelein, «Pongamonos en marcha», 27.

208 Historia y Memoria de la Educacioén, 5 (2017): 191-216



DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

«producto», sino que es un liquido mutante, una obra que ha dejado de
ser irreversible para pasar a ser dinamica, viva. Al final de este camino
la pedagogia ha llegado con un cierto retraso. Asi lo expresaba Morris
respecto al arte:

Lo que esta siendo atacado es algo mas que el arte como ico-
no. Lo atacado es la nocién racionalista de que el arte es una
forma de obra que resulta en un producto acabado. Lo que el arte
tiene ahora en sus manos es materia mudable, que no necesita
llegar a un punto de tener que estar finalizada respecto al tiempo
o al espacio. Asi lo entendi6 Robert Smithson, un artista que
formé parte del Land Art, cuando presenté sus mapas cuya utili-
dad yace en posibilitar llegar a ninguna parte.>?

La nocién de que la obra es un proceso irreversible, que desemboca
en un icono-objeto estatico, ya pierde su relevancia.

La planificacién deja paso a la perfomance y al happening. Si el des-
orden del arte povera amenaza nuestra seguridad, nuestros intereses y a
nosotros mismos,>? la pedagogia pévera produce exactamente lo mismo
mediante el desorden que supone no seguir el sendero trazado que se
piensa que debe recorrer el educando, la pedagogia y la vida. La pedago-
gia es imposible, como afirmé Walter Kohan: «<Educamos porque, como,
cuando, donde es imposible educar.>* La verdadera pedagogia, la que vale
la pena ser pensada, afirma cierto respeto a lo imposible. [...] No hay
cémo anticipar, controlar o determinar lo que alguien aprende».

La pedagogia povera es una pedagogia de la intensidad
y el tiempo

Cuando apartamos el «yo», el tiempo cambia y aparece la intensidad.
El tiempo no es un concepto univoco, un constructo que todo el mundo,
ni en todos los momentos de la vida, experimenta de la misma mane-

52 Fernandez Polanco, Arte Pévera, 53.

33 Jacques Maquet, «Les «arts visuals» no visuals». Revista d'etnologia de Catalunya, 10, (1997): 105.
http://www.raco.cat/index.php/RevistaEtnologia/article/view/48845/49734.

54 Walter Kohan, «Que é pedagogia?», en Abeceddrio. Educagdo da Diferenga, editado por S. M. Aqui-
no (org.) y J. G. Corazza (Sao Paulo: Papirus., 2009), 149.

Historia y Memoria de la Educacién, 5 (2017): 191-216 209



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

ra. Igual ocurre en el arte de la ensefianza y en sus inciertos efectos de
aprendizaje.>> Como pensaba el artista pévera Pistoletto, de la intensidad
del tiempo se presupone la imposibilidad de repetir un solo instante v,
por eso, se rechazan todos los sistemas, centrandonos en el azar y en
descodificar la expectativa. Ademas, la defensa que el arte povera hace
de una concepcién ahistérica mientras otorga una importancia central a
la experiencia, nos traza una linea de unién entre lo contemporaneo, la
importancia de la experiencia y la intensidad de la vida.>

La intensidad es el espacio que se abre cuando el tiempo parece ha-
berse detenido. De alguna manera, la intensidad aniquila el tiempo, he-
cho que experimentan los artistas y los profesores cuando devienen apa-
sionados de su materia, cuando dejan de ser profesionales para devenir
amateurs. La pedagogia de la intensidad aniquila el argumento de futuro
no solamente porque aniquila el presente sino porque fabrica lo porve-
nir.>” Si habitualmente el presente se transforma pensando en el futuro,
en la pedagogia povera el futuro se hace transformando el presente.

La intensidad, que es una forma diferente —casi magica, casi mila-
grosa— de vivir, es una de las formas que adopta la experiencia. Hace po-
sible ver de otra manera. De hecho, sabemos «[...] que la escuela crea una
“fractura/ruptura en el tiempo” e induce una “jugada” en el orden social;
es sobre un maestro que hace algo con el tiempo, es decir, que hace que
los otros olviden el tiempo vy, por lo tanto, que hace y da tiempo».>® Como
la obra de arte povera en su sintonia entre la sociedad y la naturaleza,
la experiencia «[...] solo dura unos instantes pero es recordada por toda
la eternidad».>® De manera similar, Pistoletto, con sus «Oggetti in meno»,
intentara plasmar instantes de la vida.

La pedagogia de la intensidad es una pedagogia del recuerdo mas
que de la memoria. La memoria se nos empieza a presentar demasiado

55 Xavier Laudo, Albert Esteruelas, Angel Moreu, Enric Prats, «La esencia de ensefiar en la uni-
versidad. Una aproximacién fenomenoldgica», en ¢Ensefiar y aprender en la universidad? Ensayos
fenomenoldgicos y hermenéuticos, coords. Xavier Laudo e Isabel Vilafranca (Barcelona, Universidad
de Barcelona, 2016).

56 Heredia, «Manifiesto. Germano Celant, Milan, 1969», 9.

57 Carlos Skliar, «Poner en tela de juicio la normalidad, no la anormalidad. Politicas y falta de po-
liticas en relacion con las diferencias en educacién», Revista Educacién y Pedagogia, 41 (2005): 13.

8 Masschelein y Simons, «El odio a la educacién publica», 321.

% Garcia de Alba, «El dadaismo dentro del arte pévera», 46.

210 Historia y Memoria de la Educacioén, 5 (2017): 191-216



DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

académica, con unas gafas en exceso monocolor. Experiencia, intensidad
y recuerdo se retroalimentan. Porque el recuerdo es la herramienta que
permite que la experiencia se extienda en el tiempo, asi lo contemplan
los pedagogos mutantes: «A lo mejor queda una huella mutando en los
pibes».®* Y es precisamente este recuerdo el que nos permite elaborar
nuevas experiencias: «Los momentos recordados atrapan nuestra aten-
cién. [...] No es el mero acto de recordar lo que se vuelve interesante, es
interesante lo que insiste como recuerdo. [...] es interesante lo que abre
el recuerdo».®! Rememorar es una forma de experiencia, la posibilidad
misma de la educacién.®?

Lo pévera se ocupa de los materiales de deshecho, tan presentes en la
sociedad y la cultura actuales, caracterizadas por la capacidad de rendir-
se a lo nuevo y a lo actual. La pedagogia de la intensidad nos hara apre-
ciar lo contemporaneo, rescatando todas las realizaciones que, a pesar
de estar pasadas de moda, adn tienen el valor de conmover, transmitir y
provocar experiencias, emociones, aprendizajes. El valor de la basura y lo
desechado es la potente idea que vale la pena rescatar de los movimien-
tos artisticos de después de la Segunda Guerra Mundial. En 1965, cuan-
do Salvador Paniker preguntaba a Salvador Dali en qué trabajaba en ese
momento, el artista ampurdanés respondia: «En la basura. Una enorme
cantidad de basura que trajo el mar [...]. Voy a componer una escultura
gigante y patética, un Cristo. [...] Porque a Cristo le gustaban especial-
mente los desechos».®* Ante la precariedad cultural, los artistas pévera
tratan de volver al pasado «[...] donde lo importante era el ser y la natu-
raleza, no la tecnologia ni los desastres, tratan de mover a la civilizacién
para que actiien de una mejor forma y hacerlos pensar sobre su alrede-
dor».%* Si el arte povera se ocupa de las basuras como aquello que todavia
puede tener una funcionalidad —aunque solo sea estética— la pedagogia
povera se ocupa de todo lo que es contemporaneo. Se trata de descubrir la
novedad en aquello que no tiene nada de nuevo: en lo cotidiano.

0 Duschatzky et al., Pedagogia mutante, 3.
¢! Duschatzky et al., Pedagogia mutante, 6.

2 Fernando Barcena Orbe, «El brillo de las luciérnagas. Ensayo filoséfico para una recuperacion de
la experiencia educativa», Revista Innovacién Educativa 11 (55), (2011): 26.

3 Salvador Dali y Raimén Péniker, «Salvador Dali», en Salvador Paniker, Conversaciones en Catalutia
(Barcelona, Kairds, 1969), 159.

%4 Garcia de Alba, «El dadaismo dentro del arte pévera», 39.

Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216

211



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

La pedagogia povera se centra en lo contemporaneo

La educacién actual, paradéjicamente, produce el miedo a lo que es
nuevo, es decir, minora, cuando no elimina, la posibilidad de pensar dife-
rente, de entrar en una experiencia no acotada y controlada. Asi es como
desde la pedagogia «cientifica» y oficial se intenta convertir a los educan-
dos en emprendedores del tiempo y del riesgo, en barbaros sin historia. La
pedagogia povera reacciona contra esa pedagogia gaseosa, la de la innova-
cioén per se, la de la innovacién que destruye la historia.®® La sintonia con el
teatro pobre, como lo conceptualizaron Barba y Grotowski, es total:

es un teatro contemporaneo en el sentido en que confronta nues-
tras mas intimas raices con nuestra conducta corriente y con
nuestros estereotipos, y de esta manera nos muestra c6mo somos
«ahora» en perspectiva con nuestro «ayer», y este «ayer» con
nuestro «ahora».%

La pedagogia pévera se centra en lo contemporaneo, y en tanto que
lo es, aparece como revolucionaria y resulta un inconveniente para una
cierta politica: «Toda representacién construida sobre un tema contem-
poraneo es un encuentro de los rasgos superficiales de nuestro tiempo y
sus raices profundas y sus motivos ocultos».¢’

El poverismo, en la tarea de centrarse en todo lo que es contempo-
raneo, se mueve en la contradiccién, aparente, de lo efimero y de lo in-
finito. Contradicciéon que nadie encarné mejor que Giovanni Anselmo y
que plasmé en una obra titulada «Sin Titulo (Estructura que come)» del
1968, una escultura formada por dos bloques de granito, hilo de cobre,
lechuga y serrin:

Con esta obra Anselmo nos muestra cémo el tiempo va trans-
formando todo a su paso, nos anuncia que nada en este mundo es
eterno, que sélo es cuestién de tiempo para que su esencia cambie
con la energia de la temporalidad, es inevitable el desgaste.®®

65 Xavier Laudo, «La pedagogia liquida: ¢Imaginario pedagégico o teoria de la educacién?», Teoria de
la Educacion. Educacion y cultura en la sociedad de la informacion 15 (4), (2014): 27.

% Grotowski y Barba, «El nuevo testamento del teatro», 47.
7 Grotowski y Barba, «El nuevo testamento del teatro», 48.

% Garcia de Alba, «El dadaismo dentro del arte pévera», 35

212 Historia y Memoria de la Educacioén, 5 (2017): 191-216



DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

Ademas de otras consideraciones, apreciamos la importancia de la
obsolescencia, del fluir y de la temporalidad. De igual manera procedia
Anselmo con su escultura «Hacia el infinito». Un bloque de hierro que,
con su quintal de peso, aplastaba cualquier signo de lo efimero porque,
como decia el artista, «el Trabajo Hacia el infinito detiene el tiempo». Lo
que importa no es la duracién, sino la intensidad.

En la pedagogia pévera lo obsoleto se recupera como en el arte po-
vera, puesto que es el mercado el que declara cudando una idea o un ob-
jeto ya no merece atencion. Lo actual, la novedad mercadofilica —no la
arendtiana— lo invade todo y todo lo aniquila. Debemos reivindicar, y
reinventar, lo contemporaneo si queremos que la vida esté presente en
la pedagogia. Es esta la razén, como indica Garcia de Alba, por la cual
Germano Celant intent6 recuperar el movimiento povera.®

En cierta manera, los recuerdos en las sociedades capitalistas con-
temporaneas son las monedas de la memoria: representaciones de he-
chos o acontecimientos pasados que se van acumulando a partir de una
unidad de tiempo. La linea del tiempo coloniza la linea de la vida: cada
recuerdo en su fragmento de tiempo. Ya no resulta que el presente se
explica por el pasado, sino que el futuro coloniza totalmente el presente.
Nada tiene sentido por si mismo. Vivida asi la vida representa una enor-
me burla porque no se puede vivir pensando en un futuro que nadie sabe
como sera. Por si fuera poco, esta concepcién del tiempo lineal impide
centrarse en el presente.

Cada cosa en su lugar; orden, rutina, monotonia, utilidad. Pero la his-
toria de la humanidad, la vida intensa, inventé en los abismos del tiempo
los agujeros de gusano.

La pedagogia povera se caracteriza por el fragmento

La pedagogia povera es efimera y némada y su representacion basica
es la realizada por Merz: un igla. En su cotidianidad, utiliza el método
de las frases hechas, deshaciéndolas. Intenta captar los fenémenos y los
interpreta. Pensamos a partir de las afirmaciones cotidianas, dejando-
nos sorprender para sumergirnos en su profundidad banal, trascendién-

¢ Garcia de Alba, «El dadaismo dentro del arte pévera», 25-26.

Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216

213



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

dolas. De la misma forma que Michelangelo Pistoletto presenta la obra
«El hombre amaestrado», el pedagogo povera se sumerge en la domes-
ticaciéon que el lenguaje diario hace del ser humano. Efectivamente, en
nuestra actualidad, una frase hecha, un aforismo o una maxima acttan
como clave de la realidad, otorgiandole un sentido y una direccién; un
refran es una prisién del pensamiento y de la accién, una prisién de la
experiencia. Qué significa que «¢el tiempo lo cura todo?». Significa que
debemos dejarnos ir. Se hace necesario sumergirse en el sentido del len-
guaje prefabricado, como el de los proverbios para asi pensar de otra
manera. Porque, desaparecida la experiencia, las maximas y proverbios,
como ha sugerido Agamben, «que eran las formas en que la experiencia
se disponia como autoridad», han desaparecido como sentencias de la
experiencia y han sido sustituidas por senderos de certezas. Este cambio
responde, sin lugar a dudas, al hecho de que nadie «estaria dispuesto
a aceptar como valida una autoridad cuyo unico titulo de legitimacién
fuese una experiencia».’”’ Por eso, debemos dejar de pensar como «El
hombre amaestrado» que

en el callején romano de Atleta, se rodea como un trapero de todo
lo que la gran ciudad arrojé, todo lo que perdié, todo lo que ha
desperdiciado. [...] en sus calles encuentran los poetas las basu-
ras de la sociedad y ésta su reproche heroico [...] Trapero o poeta
a ambos les concierne la escoria.”!

La pedagogia pévera se afirma en lo efimero, como un liquido en
movimiento que se nos presenta en transicién constante. La pedagogia
pévera se construye a partir de lo duradero, lo que resiste el paso del
tiempo. La pedagogia povera llama a tomar conciencia de la insoslayable
mediacién de la mirada. La pedagogia povera es una pedagogia de las
verdades en plural, epistemol6gicamente desafectada. La pedagogia p6-
vera es el milagro de convertir la fantasia en verdad a través del método
de la intensidad: devenir nifio. La pedagogia pévera es una pedagogia
vitalista y «urgente» porque lo que se vive solo puede ser ahora. La pe-
dagogia pévera tiene en el azar su camino pedagégico, ni lo reivindica

70 Agamben, «Infancia e historia», 10. Asi no es extrafio que, mas adelante («Infancia e historia», 15),
afirme que «No se puede formular una maxima ni contar una historia alli donde esta vigente una
ley cientifica».

I Fernandez Polanco, Arte Pévera, 32.

214 Historia y Memoria de la Educacioén, 5 (2017): 191-216



DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGIA POVERA: EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFIMERO EN INTENSIDAD

ni lo reclama; lo usa y lo potencia. La pedagogia pévera se hace sobre la
marcha, no planifica ni promete productos porque no puede «acabarse»
ni ser evaluada. La pedagogia pévera se centra en la novedad de cada
experiencia, sin alimentar el miedo a la posibilidad de pensar diferente y
entrar en una experiencia no controlada. La pedagogia pévera es siempre
un fragmento, efimero y némada.

¢Cémo elaborar un discurso sistematico y definitivo? No es posible,
porque solo el aforismo bombardea la verdad, el sistema. Tras un afo-
rismo se puede decir casi cualquier cosa, aunque no cualquier cosa. La
educacion es una obra de arte. ¢(Qué otra cosa podria ser?

Nota sobre los autores:

ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO es profesor de la Facultad de Educacién y
miembro del GREPPS (Grup de Recerca en Pensament Pedagogic i So-
cial) de la Universidad de Barcelona y profesor de Ciclos Formativos. En
los ultimos afios se ha dedicado a estudiar la influencia que los campos de
exterminio han tenido en nuestra sociedad asi como la figura de Francesc
Ferrer i Guardia y una pedagogia que responda a los tiempos contempo-

raneos.

XAVIER LAUDO CASTILLO es doctor en Pedagogia, Premio Extraordinario de
Doctorado de la Universidad de Barcelona (2009-2010) y acreditado como
Profesor Titular de Universidad desde 2013. Actualmente es profesor ayu-
dante doctor en la Universidad de Valencia. Profesor en la Universidad de
Barcelona (2007-2014), la Universitat de Girona (2006-2010), la Universi-
tat Oberta de Catalunya (2010-2016), e investigador en el Internet Inter-
disciplinary Institute (2004-05), el Instituto Municipal de Educacién de
Barcelona (2003-04) y la Seccién de Filosofia y Ciencias Sociales del Ins-
titut d’Estudis Catalans (2005-2007). Es miembro fundador del GREPPS
(Grupo de Investigacion en Pensamiento Pedagégico y Social), dentro del
cual dirige el proyecto «Ensefiar y aprender en la universidad del si-
glo xx1: Paradigmas y concepciones profundas de profesores y estudian-
tes». Sus ultimas publicaciones son «Las teorias de la desescolarizacién y

Historia y Memoria de la Educacion, 5 (2017): 191-216

215



B ALBERT ESTERUELAS TEIXIDO Y XAVIER LAUDO

su continuidad en la pedagogia liquida del siglo xx1» junto a Jon Igelmo
en Educacion XXI y «Educational discourse in Spain during the ear-
ly-Franco regime (1936-1943): Toward a genealogy of doctrine and con-
cepts» junto a Conrad Vilanou en Paedagogica Historica, «Taoism and
Education: Water and Wu-Wei as pedagogic inspirations» en Education
Letter.

216 Historia y Memoria de la Educacién, 5 (2017): 191-216





