
191

Historia y Memoria de la Educación 5 (2017): 191-216 
Sociedad Española de Historia de la Educación
ISSN: 2444-0043
DOI: 10.5944/hme.5.2017.16710

Cómo citar este artículo: Esteruelas Teixidó, Albert y Laudo, Xavier. «Del «arte povera» a la peda-
gogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad», Historia y Memoria de la Educación, 
5 (2017): 191-216.

DEL «ARTE POVERA» A LA PEDAGOGÍA PÓVERA: 
EL ARTE DE TRASMUDAR LO EFÍMERO EN 

INTENSIDAD*

From «Arte Povera» to the Poor Pedagogy: the art of transforming 
the ephimeral into intensity

Albert Esteruelas Teixidó§ y Xavier Laudoδ

Fecha de recepción: 05/06/2016  •  Fecha de aceptación: 21/09/2016

Resumen. El artículo que presentamos pretende recuperar algunas ideas peda-
gógicas olvidadas y abandonadas por la corriente general de la pedagogía 
actual. Se trata de ideas destiladas del arte y de la historia, modelos «inúti-
les» que se alejan de las «útiles» ideas positivistas, materialistas y comer-
ciales que están marcando el devenir de la pedagogía. En un primer mo-
mento, exponemos sucintamente el movimiento fundado por Germano 
Celant en 1967 y llamado «arte povera», observando que existen innume-
rables elaboraciones del pensamiento ligadas a sus obras que resultan per-
tinentes para la pedagogía. De la comparación entre el «arte povera» y la 
pedagogía, vemos surgir la «pedagogía póvera», una propuesta que recicla 
ideas que están cayendo en el olvido a pesar de su enorme interés. En un 
segundo momento, hemos ido caracterizando la pedagogía póvera compa-
rándola con las producciones y concepciones del arte povera; el resultado 
es la enumeración y desarrollo de un conjunto de características que, aun-
que no agotan el fenómeno póvera, fijan lo que podemos llamar «poveris-
mo».

Palabras clave: Arte povera; Pedagogía póvera; Pedagogía alternativa; Fi-
losofía de la educación; Historia de la educación; Historia del arte; Teoría 
de la educación

§  Dept. Teoria i Història de l’Educació. Facultat d’Educació. Universitat de Barcelona. Passeig Vall
Hebron 171, 08035 Barcelona. España. albertesteruelas@ub.edu
δ  Universitat de València. Facultat de Filosofia i Ciències de l’Educació. Dept. d’Educació Comparada 
i Història de l’Educació. Av. Blasco Ibáñez, 30. 46010, Valencia. España. xavier.laudo@uv.es
*  La investigación que ha dado lugar a estos resultados ha sido impulsada por RecerCaixa, financia-
dora del proyecto «Pensament pedagògic i discursos educatius en la construcció europea cent anys 
després de la Gran Guerra. Entre el passat i el futur».



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216192

Abstract. The present article seeks to recover some pedagogical ideas forgotten and 
abandoned by current mainstream pedagogy. Namely, it refers to ideas taken 
from art and history, «useless» models that deviate from the «useful» 
positivistic, materialistic and commercial ideas that are shaping the future of 
pedagogy. First, we briefly describe the movement founded by Germano Celant 
in 1967 known as «arte povera», noting that there are innumerable thought 
constructions related to his work that are relevant for pedagogy. «Poor 
pedagogy» emerges from the comparison between «arte povera» and pedagogy, 
a concept that recycles ideas that have fallen into oblivion despite their 
enormous interest. Secondly, we characterize the poor pedagogy by comparing 
it with productions and conceptions of arte povera, the result being the 
enumeration and development of a set of features that, while not exhausting 
the possibilities of the povera phenomenon, amount to what we call «poverism».

Key words: Arte povera; Poor pedagogy; Alternative pedagogy; Educational 
philosophy; History of education; History of art; Educational theory

En los últimos años —y ya son demasiados— la pedagogía particu-
larmente, pero también la ciencia en general, ha sido engullida por dos 
procesos que la han desvalorizado. Además de ser demasiado totalizan-
tes, dichos procesos resultan excesivamente doctrinarios para los inte-
reses científicos. En primer lugar, las diferentes educaciones, teóricas y 
prácticas, se han entregado a concepciones más o menos positivistas y 
materialistas o meramente pragmatistas; corrientes que, en el pasado, 
han realizado interesantes aportaciones, pero que en el presente también 
han comportado una pobreza en la concepción de la teoría.

Ciertamente, la pedagogía —a la luz de la influencia del darwinismo y 
acuciada por el deseo de fundamentarse científicamente— acudió, como 
muchas otras disciplinas hicieron, a las ciencias naturales, iniciándose lo 
que podríamos llamar «paradigma higiénico».1 Desde entonces, el saber 
pedagógico se ha ido diluyendo en una concepción científica moderna 
que, unida a la desconfianza en la formación humana —y a una buena 
dosis de desconcierto educativo y general— ha provocado la entrada en el 
reino de la eficacia, una especie de formación empresarial de lo humano.

En segundo lugar, conquistada por los conceptos pragmáticos —aun-
que a menudo empobrecedores— la práctica y la teoría educativa han 
contribuido a la formación del consenso del consumidor, del mercantilis-

1  Sobre este tema se puede consultar Conrad Vilanou, «De la fisiologia a la psicotècnia: Emili Mira i la 
constitució de la pedagogia com a disciplina científica», en Emili Mira, els orígens de la psicopedagogia 
a Catalunya, coord. Conrad Vilanou (Barcelona: Universidad de Barcelona, 1998), 41-72.



Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

193Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

mo y del clientelismo. Como sea, la pedagogía está diluyéndose bajo las 
ruinas de la economía y de la utilidad material. Ya nada parece acaecer 
en el exterior de los intereses económicos y empresariales. No hay afue-
ra. Su desplazamiento, triste, la aleja radicalmente del vitalismo y del 
mundo de la vida al que también pertenece. Empezamos a creer, errada-
mente, que enseñar es evaluar, que educar es programar; empezamos a 
creer que la vida es técnica exclusivamente.

Por lo dicho, no resulta difícil apreciar una cierta claudicación pe-
dagógica ante los designios del mercado y bajo el impulso ahora de otra 
forma hegemónica de pensar quizá todavía más ambigua: el paradigma 
de la «calidad», una palabra que sin decir nada parece que lo diga todo. 
En lugar de substituir los hechos por interpretaciones, lo que hemos he-
cho es reemplazar la ciencia por la suposición; en lugar de sustituir lo 
sólido por lo líquido lo que hemos hecho es reemplazar lo sólido por 
lo gaseoso. Todo ello, bajo la apariencia de científico de bata blanca, y 
acaso sin intuir ni una sola de las contradicciones inherentes de ese pro-
ceso. La pedagogía se está convirtiendo en lo que, hace ya unos años, 
Ivan Illich identificó con la expresión «Disabling professions»,2 es decir, 
profesiones inhabilitantes, aquellas en la que se pierde el control sobre 
la propia vida, perdiendo la capacidad incluso de reconocer las propias 
necesidades, sometidos por completo a intereses ajenos, los del mercado, 
los de la política.

Por ello, comienza a ser urgente construir una pedagogía de la resis-
tencia, que sea diversa y diferente. Por eso se hace necesaria una pedago-
gía que sea pobre en ideología, pobre en intereses ajenos a la educación y 
a la vida; una pedagogía pobre que esté dispuesta a recuperar y reutilizar 
ideas de antaño que han dejado de ser comunes por su vinculación a 
formas políticas liberadoras. Han dejado de ser comunes, cierto, pero, 
si han dejado de ser imprescindibles para la supervivencia, no por ello 
podemos prescindir de ellas para la vida. Eso es lo que ha sucedido con 
algunas maneras de trabajar —como la autogestión— que son arrincona-
das y marginadas en virtud de intereses ideológicos, puesto que conllevan 
formas potencialmente emancipadoras y promueven la autoconstrucción 

2  Ivan Illich et al., «Profesiones Inhabilitantes», en Profesiones inhabilitantes, eds. Ivan Illich et al., 
(Barcelona: Blume, 1981).



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216194

autónoma sobre parámetros distintos a los mercantiles y políticos con-
sensuados.

Ante esta voluntad de elaborar una pedagogía de la sospecha que atien-
da a lo desechado, y que responda a los retos planteados por la muerte de 
los relatos, por la puesta en cuestión de la concepción emancipadora de 
la modernidad, por el giro pedagógico hermenéutico y fenomenológico, 
resulta iluminador mirar atentamente el proceder del mundo artístico, 
observar la forma en que el arte conceptualiza y comprende el espacio 
y el tiempo, la vida y la cultura. Hay que mirar atrás y mirar de forma 
diferente. Más que intentar pensar una pedagogía explicadora debemos 
intentar comprender e intentar disentir, experimentar, pensar, vivir. Y 
creemos estar en lo cierto si afirmamos que el ámbito artístico reúne las 
libertades suficientes para llevar a cabo esta empresa.

Debemos precisar que no pretendemos narrar lo que el arte supone 
para la pedagogía, ni de sus posibilidades éticas, políticas o estéticas, 
tampoco de sus potencialidades pedagógicas; no nos referimos a su ins-
trumentalidad ni a su pragmaticidad, ni a cómo se puede utilizar el arte 
para la educación. No es que esta mirada no tenga importancia, que es 
obvio que la tiene, y de ahí la cantidad de trabajos dedicados a desarro-
llarla, sino porque pretendemos llamar la atención sobre otras cuestiones 
que han sido a menudo olvidadas. Tomamos el arte como punto de parti-
da para movernos en el ámbito de lo paradigmático, de la sinonimia, de 
lo metafórico, es decir, de su potencial belleza para pensar la cultura y las 
prácticas y teorías pedagógicas.

En definitiva, de lo que se trata es de hacer pasar a la pedagogía de los 
servilismos positivista y pragmatistas, de una vinculación acrítica con el 
mundo de la ciencia o de la utilidad, a una concepción pedagógica que se 
ilumina en el arte conceptual. Los pedagogos debemos convocar a otro 
reparto de lo sensible, en términos de Jacques Rancière; es decir, a abrir 
una forma distinta de la educación como «determinante de quién somos 
cada uno, nuestro lugar en el mundo y lo que nos está permitido ser, ha-
cer y decidir».3

3  Xavier Laudo, «¿Explicas o emancipas? Jacques Rancière y la educación sin explicaciones: Una 
apología de la conversación», en El legado educativo de filósofos contemporáneos, coord. Juan Sáez 
(en prensa).



Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

195Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

Es de esta manera cómo se rompen las cadenas que nos unen a un 
determinado orden de las cosas. La pedagogía vuelve a vincularse a la 
filosofía y al arte, relación que se revela como fecunda y rica más allá del 
dogmatismo de los expertos. Se hace indispensable reclamar una nueva 
unión entre la pedagogía y la vida de igual modo que se exigió el vínculo 
de ésta con el arte, de la cultura con la natura, en perpetua batalla contra 
los molinos del darwinismo, contra la tiranía de la biología. Si la van-
guardia artística quiso liberar los objetos de su utilidad y de su consumo, 
la pedagogía debe ser liberada también de su mercantilismo vacío, ha-
cerse «pobre», es decir, «carente de comercialidad». La educación debe 
dejar de ser exclusivamente un objeto de consumo.

HACIA UNA PEDAGOGÍA PÓVERA4

Las preguntas desde las que abordamos la propuesta pedagógica se-
rían, por lo tanto, las siguientes: ¿Puede la historia, lo antiguo, lo desecha-
do, lo abandonado o lo efímero ser una guía sugerente en la construcción 
de una pedagogía autónoma? ¿Puede serlo el arte? Las respuestas a am-
bas preguntas son afirmativas. En el arte se han sucedido movimientos y 
propuestas que han enriquecido la sociedad en la que se han producido, 
haciendo posible una respuesta al consenso acrítico de su tiempo, ale-
jándose de la sociedad del espectáculo con más humildad, pero con la 
misma exigencia que lo hiciera Guy Debord.

Como hemos dicho en otro lugar,5 la pedagogía está obrando un giro 
«pobre»; un giro que transcurre paralelo a la vez que se inspira en el 
movimiento artístico —claramente pedagógico—, aunque muy poco do-
cumentado, del «arte povera».6

Bajo el influjo del giro «póvera», el pedagogo deviene un artista ya 
que, como la obra de arte, la educación ha dejado de ser un producto 
decorativo; ahora es indispensable que también deje de ser un artículo 

4  Aclaramos que cuando hablamos del arte povera no acentuamos la palabra por tratarse de un tér-
mino italiano; sin embargo, al referirnos a la pedagogía póvera optamos por el tratamiento según la 
ortografía castellana.
5  Véase sobre el tema, Albert Esteruelas y Xavier Laudo, «La pedagogia “povera”: una pedagogia del 
reciclatge», Temps d’Educació, 48 (2015): 13-28.
6  La comparación entre el arte povera y la pedagogía póvera nos la sugirió el profesor Conrad Vila-
nou.



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216196

de consumo. Numerosos artistas crean obras de arte que serán consumi-
das como cualquier otro producto, de igual manera que los pedagogos, 
convertidos en verdaderos expertos de la educación, crean productos de 
consumo en mucha mayor medida que en la que educan. No se trata de 
«[...] crear un tipo nuevo de Misa, sino una relación del tipo de la isa-
belina que ligue lo privado a lo público, lo íntimo con lo abigarrado, lo 
secreto y lo abierto, lo vulgar y lo mágico».7 La pedagogía necesita, y pue-
de, liberarse de su mercantilismo vacío; hacerse «pobre» y vitalista. No 
entendemos por qué si Pasolini, Rosselini o De Sica realizaron un cine 
póvera, nosotros no podemos construir una pedagogía también póvera. 
Buscamos a Jannis Kounellis, Mario Merz o Michelangelo Pistoletto en 
la pedagogía, pero sobre todo buscamos las nuevas «Puerta cerrada con 
libros», el nuevo «Iglú», o quizá «Dar la vuelta a los ojos». Encontramos 
fácilmente lo póvera en la teoría de la educación. Tampoco resulta exce-
sivamente difícil verlo aparecer en historia, en la que el poverismo hunde 
sus raíces. De hecho nace de ella y, en cierta manera, muestra lo fructífe-
ro que puede ser lo considerado inútil y permite apreciar cuán inútil es 
a veces lo considerado fructífero. En definitiva, el poverismo encumbra 
la importancia del pasado histórico para construir una pedagogía que 
responda a la condición humana.

El arte povera nace bajo la influencia del «teatro pobre» que es un 
teatro de vanguardia propuesto por Jerzy Grotowski y el crítico teatral 
Ludwik Flaszen en el llamado «Laboratorio Teatral», creado en 1959. 
Aunque inicialmente situado en Opole, una pequeña ciudad de Polonia, 
el «Laboratorio Teatral» se trasladó a la ciudad universitaria de Wroclaw, 
donde se convirtió en el Instituto de Investigación del Actor. Un teatro 
que hundió sus raíces en las filosofías orientales y en el psicoanálisis de 
Jung, además de beber de la fuente de Antonin Artaud.8 Todo lo que ro-
deó al «teatro pobre» presentaba un interés pedagógico evidente ya que 
los miembros de la compañía actuaban como maestros.9 Así no es de 

7  Peter Brook, «Prefacio», en Hacia un teatro pobre, ed. Jerzy Grotowski (Madrid: Siglo XXI Editores, 
1992), 7.
8  Aurora Fernández Polanco, Arte Póvera (San Sebastián: Editorial Nerea S. A., 2003), 37.
9  Sin autor, «El Laboratorio Teatral», en Grotowski, Hacia un teatro pobre (Madrid: Siglo XXI Edi-
tores, 1992), 3.



Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

197Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

extrañar que incluso el artista povera Pistoletto fundara el grupo Lo Zoo 
representando el Teatro delle Mostre.10

Aunque suele olvidarse, un precursor claro del arte povera fue el 
trabajo de Julian Beck y Judith Malina, que fundaron el experimental 
«Living Theatre» en 1947 caracterizado por su pacifismo y vitalismo. 
Tampoco suele citarse como antecedente la tradición religiosa italiana, 
especialmente la de San Francisco de Asís.

Abanderado por el polifacético Germano Celant, el arte povera repre-
sentó un intento de conceptualización de las realizaciones de un grupo 
de creadores italianos (inicialmente Michelangelo Pistoletto, Giuseppe 
Anselmo, Alighiero e Boetti, Mario y Marisa Merz, Pier Paolo Calzolari, 
Gilberto Zorio, Giulio Paolini). Su nacimiento oficial fue en septiembre 
de 1967, con ocasión de la muestra —realizada en la galería genovesa 
La Bertesca— llamada Arte povera e Im spazio, que puede considerarse 
el primer manifiesto povera. El nombre de la exposición respondía a los 
dos espacios en que quedó dividida: arte e Im spazio —abreviatura de 
Immagine spazio—.11 Este manifiesto resumía la lectura que los povera 
realizaban de la modernidad, y que tan cercano nos resulta hoy: «Vivi-
mos en un período de desculturización […] los lenguajes simbólicos y 
convencionales se desintegran».12

En coherencia con uno de sus postulados más apreciados —la tran-
sitoriedad—, el inicio de la disolución del movimiento hay que situarlo 
en 1971, aunque continuaron exponiendo juntos hasta 1972. Lo cierto 
es que el arte povera nunca ha desaparecido: reaparece constantemen-
te. Así, posteriormente a su disolución oficial, Germano Celant volvió a 
organizar diversas exposiciones, entre las que destaca la realizada en el 
Institute for Art and Urban Ressources de Nueva York, llamada The Knot 
Arte Povera at P. S. I. También se publicó la obra Del Arte Povera a 1985; 13 
desde entonces diversas exposiciones van devolviendo el arte povera a la 

10  Fernández Polanco, Arte Póvera, 37.
11  El segundo texto programático es «Arte Povera. Appunti per una guerriglia», publicado en la revis-
ta Flash Art, cuyo autor es Germano Celant, que en 1969 publicará Arte Povera/Ars Povera. Citamos 
por la siguiente edición: Germano Celant, «Arte povera. Apuntes para una guerrilla», en Fernández 
Polanco, Arte Povera, 99-103.
12  Germano Celant et al., Arte povera in collezione (Milano, Charta, 2000), 27-28.
13  Germano Celant (ed.) et al., Del Arte Povera a 1985 (Madrid: Ministerio de Cultura, 1985).



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216198

actualidad, sin desaparecer nunca completamente y siempre transfor-
mándose: «[...] desde que el arte povera fue relanzado se suceden sin in-
terrupción las exposiciones de estos doce artistas».14 Así, no resulta difícil 
rastrear lo póvera en el arte ecológico y en el Land Art. Recientemente 
hemos asistido a un Neo-arte povera de la mano de los neoconceptuales 
o posconceptuales.

El arte povera se sumerge en la humildad de quien quiera recrear 
el arte con objetos abandonados, olvidados e inútiles. Con una actitud 
marginal, reivindicando lo efímero, el arte povera se introdujo en España 
hacia 1969, una fecha que coincide con las experiencias de Jordi Llena 
y las actividades del Jardín del Maduixer, casa de Sílvia Gubern y Jordi 
Galí, que daba nombre al grupo del que también formaba parte Antoni 
Llena y Àngel Jové. El Jardín del Maduixer fue uno de los primeros es-
pacios en los que se desarrollaron propuestas artísticas conceptuales.15 
Cabe señalar que hay quien vio en la exposición de este grupo, llamada 
«Última promoción», un vaticinio del arte pobre, pero un año antes de 
que lo alumbrara Celant, es decir, en 1966.

Atendiendo a la significación que adquirió el teatro pobre, Germano 
Celant se inspiró en la voluntad dramatúrgica de querer volver a las ex-
periencias primarias, y en la importancia del concepto en cualquier obra, 
hechos que tienen una perfecta significación pedagógica y que presentan 
una clara relación con la pedagogía de la intensidad, de la que hablare-
mos más adelante. Margo Glantz, el traductor de la obra Hacia un teatro 
pobre de Grotowski, lo resumió acertadamente en su «Nota a la traduc-
ción española»:

Un teatro pobre es a la vez el teatro pobre de recursos, pobre 
porque carece de escenografía y técnicas complicadas, porque 
carece de vestuarios suntuosos, o porque prescinde de la ilumi-
nación y del maquillaje. Hasta de la música. Pobre pues en 
sentido material. Al mismo tiempo es pobre porque se despoja 
de todo elemento superfluo, porque se concentra en la esencia 
del arte teatral, en el actor. El pobre cuerpo del actor es la ex-
presión máxima y definida de este teatro. Pero es también pobre 

14  Fernández Polanco, Arte Póvera, 12.
15  Anna Casanovas, «Aproximació a la videocreació a Catalunya», D’art, 21, (1995): 141. http://www.
raco.cat/index.php/Dart/article/view/100451/126479.



Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

199Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

porque es ascético, porque busca una nueva moralidad, un nue-
vo código del artista.16

Se trata, pues, de un manifiesto que se convirtió en una especie de 
guía espiritual.

BREVE CARACTERIZACIÓN DE LA PEDAGOGÍA PÓVERA

Aunque resulta difícil, en el espacio de que disponemos, caracterizar 
convenientemente lo que entendemos por pedagogía póvera y mostrar a 
la vez su sintonía con el movimiento artístico, intentaremos en las pági-
nas siguientes exponer algunas nociones.

La pedagogía póvera se afirma en lo efímero

Tanto el arte como la pedagogía póvera se reconocen efímeros, enten-
diendo lo efímero como aquello que transita hacia otra cosa, y no como 
aquello que caduca y se vuelve inservible; es decir, se parece más a un 
concepto líquido posmoderno que a uno sólido moderno, pero sin llegar 
al estado gaseoso relativista. Si lo sólido es lo perenne y lo gaseoso es lo 
caduco, lo líquido es lo efímero y transitivo. El arte povera representó la 
tendencia artística no visual, la pedagogía póvera simboliza la tendencia 
no didáctica. Si el arte povera reaccionó contra los bellos temas clásicos, 
la pedagogía se enfrenta a la concepción totalitaria de la formación técni-
ca, puesto que empobrece, en el sentido negativo, la vida. La «antiforma» 
deja paso a la «antididáctica», y la metodología deja paso al paseo, con 
los pies, con las palabras. De alguna manera, el poverismo se constituye 
en una antipedagogía que produce un contraprofesor que no pretende 
hacer nada por los estudiantes, que no tiene ninguna persona para mode-
lar. El arte povera, tan estéticamente sesentayochista, también pretende 
hacer saltar por los aires el credo moderno.17 En su huida del espectáculo 
de la modernidad, acude amablemente y sin prisas a la perfomance como 

16  Margo Glantz, «Notas a la traducción española», en Grotowski, Hacia un teatro pobre, 1.
17  Fernández Polanco, Arte Póvera, 12. El arte povera influyó notablemente en el mayo del 68, una 
revolución considerada fracasada que, teniendo en cuenta lo que ha representado y representa el 
poverismo, puede interpretarse a la luz del «éxito», por las fructíferas consecuencias pedagógicas 
que intentamos traducir en estas páginas.



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216200

instrumento político capaz de generar un espacio alternativo, un espacio 
en el que pensar.

La pedagogía póvera se afirma en lo duradero

La pedagogía póvera, aunque efímera, es una resistencia a la inhabi-
litación, que tanto daño está haciendo a la historia y al pensamiento. El 
poverismo pedagógico pretende, como hizo la corriente artística homó-
nima, acudir a los materiales olvidados y rechazados por la pedagogía 
oficial y por la sociedad de consumo dotándolos de significado, dignifi-
cándolos y convirtiéndolos en objetos de resistencia. Como el arte pove-
ra, la pedagogía necesita empobrecerse para optar por la humildad de 
los conocimientos, huyendo de la grandilocuencia y del dogmatismo del 
proyecto. Así lo hizo Grotowski con el teatro pobre cuando afirmaba que 
«educar a un actor [...] no significa enseñarle algo».18 Sin abandonar las 
tecnologías, el poverismo pretende rebelarse contra la fascinación que 
nos producen.

La actitud respecto al tiempo —expuesta más adelante— es a la vez 
un posicionamiento sobre la cultura. Los artistas póvera están interesa-
dos, como acabamos de decir, en lo efímero, en la supuesta obsolescencia 
de los objetos, de los relatos, de los proyectos —una tarea a la que se ha 
abocado el mercantilismo acrítico— aunque para afirmar precisamente 
todo lo contrario. Lo efímero no es, en ningún caso, lo inmediato. Los pó-
vera manifiestan necesidad de reinventar lo obsoleto, utilizándolo para 
«formar una nueva historia». De esta manera se entiende fácilmente la 
presencia de materiales de la naturaleza, en lo que es una alegoría de la 
vida que nos invita a volver a los orígenes.19

La pedagogía póvera es una nueva forma de mirar

La pedagogía póvera llama la atención sobre la mediación de la mi-
rada. Vemos la vida con unos cristales que están entelados por el vapor 
provocado por el calor del dogma. Así pues, el enfoque póvera de la pe-
dagogía hay que contemplarlo como un manual de instrucciones sobre el 

18  Jerzy Grotowski, «Hacia un teatro pobre», en Grotowski, Hacia un teatro pobre, 10.
19  Gloria Martha García de Alba Zepeda, «El dadaísmo dentro del arte póvera» (Tesis de licenciatura, 
Morelia, Michoacán, 2010), 37.



Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

201Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

uso de las gafas que los pedagogos, como cualquiera, llevamos puestas. 
Son unas instrucciones tan evidentes como innecesarias. Si la primera 
instrucción del manual indica que nos quitemos las gafas, la última rela-
ta la necesidad de deshacerse de todo manual. Ciertamente, el situacio-
nismo se llenó de sentido cuando, en la Sorbona, propuso una sospecha 
sobre la realidad: «Si lo que ven no es extraño, la visión es falsa.» El reto, 
como decía el dramaturgo pobre Grotowski, es «desenmascarar el dis-
fraz vital».20

Respecto a lo dicho, hay que recordar que, alrededor del 1971, el ar-
tista póvera Giuseppe Penone presentaba la obra «Dar la vuelta a los pro-
pios ojos» (Rovesciari i propi occhi), un autorretrato del artista luciendo 
unas lentillas opacas y reflectantes que, en lugar de permitir ver mejor 
—como sería de esperar—, impiden la visión; sin embargo, el mundo 
se refleja en ellas como en un espejo. Exterior e interior presentan una 
continuidad de la percepción. Más que una obra, es un manifiesto de la 
ceguera. La obra de Penone resulta muy sugerente ya que es una muestra 
fehaciente de lo que algunos años antes había afirmado Celant: el artista 
«[…] aspira a vivir, no a ver».21 El tema se repite en Paolini con su obra 
«Veo (el desciframiento de mi campo visual)» de 1969 o con «Joven que 
mira a Lorenzo Lotto», por citar solo dos obras suyas.

La metáfora del mirar sin ver resulta pertinente para una pedago-
gía que pretende enfrentar esas visiones interesadas del poder que son 
producto de la falta de la capacidad de mirar. En la mirada está la ex-
periencia, es decir, la posibilidad de apreciar alguna cosa que antes no 
habíamos percibido. Hacer lo invisible visible.

Una de estas visiones interesadas del poder es precisamente la que 
pretende hacer desaparecer, y trastocar, la distancia y la diferencia entre 
el educador profesional y el amateur.22 También el poverismo exige un 
nuevo tipo de artista y de espectador, otro tipo de educador y de edu-
cando, otro tipo de educación. Curiosamente Jerzy Grotowski realizaba 

20  Jerzy Grotowski, «Hacia un teatro pobre», 16.
21  Germano Celant, Arte Povera. Conceptual, Actual or Imposible Art? (Londres: Editorial, Studio 
Vista, 1969), 225.
22  Jan Masschelein, Maarten Simons, «El odio a la educación pública. La escuela como marca de 
la democracia», en Jacques Rancière. La educación pública y la domesticación de la democracia, eds. 
Jan Masschelein, Maarten Simons, Jorge Larrosa (Buenos Aires: Miño y Dávila Editores, 2011), 337.



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216202

una escisión similar a propósito del trabajo de los actores al considerar 
la existencia de un «actor cortesano», cuya técnica resulta de una acu-
mulación de habilidades, y un «actor santificado», que aplica técnicas 
inductivas.23 Efectivamente, el teatro pobre produce «el choque de verse 
forzado a cuestionar su propia profesión de actor. [...] El choque de ver 
que [...] existe un arte de absoluta dedicación, monástico y total».24 Es 
decir, que «la nuestra es una vía negativa, no una colección de técnicas, 
sino la destrucción de obstáculos».25 De lo que se trata, por lo tanto, es 
de desactivar los mecanismos que no nos dejan ver, de deshacernos del 
«yo», el principal ideólogo de la realidad, de la que nace. Para acceder a 
una visión nueva y diferente debemos transformarnos y olvidarnos.

La pedagogía povera es una pedagogía de las verdades

Una característica importante es la desafección epistemológica de la 
condición póvera, su nomadismo epistémico.26 Y es que las verdades de 
la modernidad se han revelado tan efímeras, o más, que los materiales de 
las obras de arte povera. Como el actor que «[...] debe impugnar diaria-
mente su arte»,27 el pedagogo no puede dejar de impugnar diariamente 
sus convicciones. En este escenario, el poverismo consigue reconfigu-
rar el mundo, es decir, aportar nuevas identidades y roles, huir de todo 
aquello que determina lo que se puede decir, pensar y escribir, lo que se 
puede hacer y lo que no se puede hacer. El poverismo es una pedagogía 
del disenso.

El disenso desnaturaliza las verdades al poner en cuestión lo que sig-
nifica el mundo. Sin necesidad de rebelarse ni de buscar la propia solu-
ción estética, sino simplemente en el acto de mirar de forma diferente. 
Por eso, la pedagogía póvera, como el arte homónimo, más que un estilo 
resulta ser una sensibilidad.28

23  Jerzy Grotowski y Eugenio Barba, «El nuevo testamento del teatro», en Grotowski, Hacia un teatro 
pobre, 29.
24  Brook, «Prefacio», en Grotowski, Hacia un teatro pobre, 6.
25  Grotowski, «Hacia un teatro pobre», en Grotowski, Hacia un teatro pobre, 11.
26  Esteruelas y Laudo, «Del arte a la pedagogía póvera».
27  Brook, «Prefacio», en Grotowski, Hacia un teatro pobre, 7.
28  Fernández Polanco, Arte Póvera, 14.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5204893


Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

203Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

El disenso es el resultado de sustituir, en lo posible, la percepción 
—una sensación a la que se le añade contenido aprendido— por una sen-
sación, con objeto de ver más allá del orden constituido, del contexto, del 
consenso. Si el arte povera luchaba por considerar las acciones habitua-
les, banales, triviales y cotidianas un acontecimiento artístico, la peda-
gogía mira de forma diferente lo rutinario, lo que vemos cada día y que, 
paradójicamente, aún no hemos podido ver. Así «El cubo de los espejos», 
de Luciano Fabro (1967), ejemplifica ese juego de miradas y visiones. 
Se trata de un cubo cubierto de espejos y rodeado de sillas en las que si 
el espectador se sienta no ve más que el vacío y, si se mete dentro, ve su 
imagen, como en un abismo, centuplicada.29

El artista póvera ayuda a ver la precariedad de un sentido 
único para la cultura occidental, deja ver lo que habitualmente 
pasa desapercibido, hace surgir mediante sus acciones lo oculto, 
lo ignorado y olvidado; es por esto que el artista deja que la esen-
cia misma del material cree la lógica estructural de la obra, que 
hable por sí misma, deja los materiales en libertad, deja que se 
presenten ellos mismos.30

El reto es poder apreciar los diferentes significados de la incertidum-
bre para convertirla en una experiencia. Sin duda, la experiencia es in-
compatible con la certeza «[...] y una experiencia convertida en calcula-
ble y cierta pierde inmediatamente su autoridad» decía Agamben.31 No 
resulta extraño, pues, que la obra artística povera de Mario Merz, espe-
cialmente sus iglús, esté atravesada por la incertidumbre y por la duda.

Si la certeza es el método del conocimiento, si hubiera un método 
póvera sería el de la intensidad (Skliar), el del caminar (García Farrero), 
el de la reiteración (Laudo), el del paseo (Morey), el de la experiencia (La-
rrosa), el de la atención y la pobreza (Masschelein).32 La condición póvera 

29  Fernández Polanco, Arte Póvera, 87.
30  García de Alba, «El dadaísmo dentro del arte póvera», 37.
31  Giorgio Agamben, «Infancia e historia. Ensayo sobre la destrucción de la experiencia», en Infan-
cia e historia. Destrucción de la experiencia y origen de la historia, ed. Giorgio Agamben (Argentina: 
Adriana Hidalgo Editora S. A., 2007), 14-15.
32  Carlos Skliar, «La obsesión por las diferencias», 2010. https://www.youtube.com/watch?v= 
JTi5OsOqJUc (consultado el 2 de febrero de 2015); Xavier Laudo, «La nueva historiografía y la 
propuesta formativa de la pedagogía de la reiteración», Historia de la Educación. Revista Interuni-

https://www.youtube.com/watch?v


n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216204

es el nomadismo. Vivir el camino y en el camino. Se trata de repetir, de 
atender y conversar siguiendo la huella de Penone: «Ripetere il bosco» 
(repetir el bosque). Este nomadismo será representado por Mario Merz 
con la estructura del iglú, «hábitat nómada por excelencia» representan-
do el vacío del pensamiento técnico actual a la vez que el movimiento, lo 
transitorio y lo cambiante.33

El arte povera había mostrado su concepción de la verdad con la 
«Venus Dorada en Trapos» de Michelangelo Pistoletto, una obra de 1967. 
La Venus ha bajado del pedestal, desnuda, para vestirse con pobres y 
transitorias ropas. La eternidad desnuda de Venus frente a multitudes de 
pobres ropas evoca al pedagogo póvera, desnudo de verdad frente a los 
convencimientos de los educandos y los pedagogos oficiales vecinos del 
poder.

La condición póvera es el milagro

El milagro de un árbol modelado por la acción o por la fusión, como 
mostró Penone en He entrelazado tres árboles. También se hunden en el 
milagro la serie «Patatas» (Patate), realizadas alrededor de 1977. Para 
construir estas obras elaboró ochenta moldes que reproducían diversas 
partes de su cara. Posteriormente plantaba una patata en el interior del 
molde que, al crecer, adquiría la forma del molde, una parte de la cara 
del artista: un milagro póvera, un milagro buscado. Es así como la peda-
gogía póvera no sustituye la verdad por la fantasía aunque si convierte la 
fantasía en verdad.

La magia tiene un camino. Es el camino de la cotidianidad, es el mé-
todo de la intensidad. No es el camino que pasa por lo extraordinario y 

versitaria, 33, (2014): 305-323, http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/
view/12640/12950 consultado el 6 de junio de 2016; Jordi Garcia Farrero, Caminar. Experiencias y 
prácticas formativas (Editorial UOC: Barcelona, 2014); Miguel Morey, «Kantspromenade. Invitación 
a la lectura de Walter Benjamin», Creación, 1 (1990): 95-102; Jorge Larrosa Bondia, «Literatura, 
experiencia y formación. Una entrevista», en La experiencia de la lectura. Estudios sobre literatura y 
formación (Barcelona: Editorial Laertes, 1996), 15-42; Jan Masschelein, «Pongámonos en marcha», 
en Mensajes e-ducativos desde tierra de nadie (Barcelona: Laertes, 2008), 21-30.
33  Natalia Alonso Arduengo, «Los iglús de Mario Merz: continente y contenido 100% povera», Crac! 
Magazine, 51 (2015), consultado el 10 de enero de 2014, http://cracmagazine.com.ar/arte-povera/
los-iglus-de-mario-merz-continente-y-contenido-100-povera/.

http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/view/12640/12950
http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/view/12640/12950
http://cracmagazine.com.ar/arte-povera/los-iglus-de-mario-merz-continente-y-contenido-100-povera/
http://cracmagazine.com.ar/arte-povera/los-iglus-de-mario-merz-continente-y-contenido-100-povera/


Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

205Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

por lo exótico.34 El método de la intensidad es devenir niño. Agamben 
ha llegado a afirmar que la experiencia es, precisamente, que el hombre 
haya sido y sea todavía niño.35 Se trata, entonces, de una experiencia 
muda, inefable: «La experiencia es el mystérion que cada hombre instau-
ra por el hecho de tener una infancia».36

La magia, el milagro, es el camino de convertir en experiencia extraor-
dinaria la vida cotidiana. La vida póvera nace al goce del tiempo, no solo 
del presente. Así lo declaró un movimiento influido por los póvera, como 
fue el mayo del 68. En las paredes de la Sorbona dejaron escrito: «El 
arte ha muerto. Liberemos nuestra vida cotidiana». Vivir la vida cotidia-
na con intensidad es una obra de arte y un hecho extraordinario. Es la 
magia que no se puede experimentar experimentada. De manera similar, 
para Grotowski la actuación era un vehículo porque «Una forma de vida 
es un camino para descubrir la vida».37

La magia existe, pero no tiene nada que ver con el ilusionismo crea-
dor de la realidad ni con la propaganda, ni con lo esotérico. Germano 
Celant, en su manifiesto de 1969, afirmaba que el artista es un «[...] pro-
ductor de magia y maravillosos hechos y hazañas».38 La obra de Mario 
Merz, con sus iglús y objetos atravesados por luces de neón, crea una 
atmósfera transcendente, casi mística, mágica. Este es el caso, por ejem-
plo, de «Iglú de Giap» (1968) o de «Estrella Láser» de Gilberto Zorio, que 
hace aparecer el rayo al contacto con el polvo.

La pedagogía póvera es una pedagogía vitalista y «urgente»

Urgente, porque es vitalista. También el arte povera pretendió acercar 
la vida al arte y el arte a la vida, procurando una equidistancia entre 
los dos polos. De igual manera la pedagogía póvera se sitúa en armonía 
con la vida. Sin dejar de ser pedagogía tampoco deja de ser vida. Si es 
cierto que el arte más grande sería aquel que pudiese hacer vivir la vida 

34  Agamben, «Infancia e historia», 35.
35  Agamben, «Infancia e historia», 70.
36  Agamben, «Infancia e historia», 71.
37  Brook, «Prefacio», 6.
38  Mariana Heredia, «Manifiesto. Germano Celant, Milán, 1969», en Arte contemporáneo. Arte Póvera, 
ed. Mariana Heredia (Argentina: Universidad de Belgrano, s.a.), 10-15.



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216206

siempre, como afirmaba Pistoletto, también debe serlo que la pedagogía 
vinculada a la vida se optimiza. Por eso, para Germano Celant, ser y vivir 
significa jugar al ajedrez, porque el movimiento del caballo no es nunca 
rectilíneo.39 Vivir es también azar.

El sistema es lo dado, lo naturalizado, la prisión de lo cotidiano, la 
sumisión a valores externos a la vida. Pretende la destrucción del siste-
ma, para lo cual intenta sencillamente liberarse de las naturalizaciones y 
visiones totalizantes, que devienen prisiones para las personas y para la 
pedagogía, pero sobre todo prisiones para la vida. Se trata, pues, de una 
pedagogía revolucionaria en el sentido prístino, tal y como lo recogía 
el manifiesto del arte povera: «La salida del sistema significa una revo-
lución».40 Como pedagogía, lo póvera acoge a todos aquellos que no se 
conforman y que no están conformes, a todos aquellos que desean tener 
un no-estilo, a los que se expresan en la discontinuidad. La educación al 
servicio de lo que hay produce el sello «utopía» para toda aquella idea 
que no sintoniza con la mercancía. Enalteciendo el cambio, produce es-
clerosis; enalteciendo el dinamismo, refuerza lo estático.

De lo que se trata ahora es de hacer del día a día una obra de arte. Se 
hace indispensable huir del elitismo enalteciendo la riqueza póvera de la 
vida cotidiana. Se abre el reino de la improvisación, la pedagogía deviene 
perfomance y happening, acercándose en muchas ocasiones al sniggling, 
perfomance a la que el espectador ignora que está asistiendo. Curiosa-
mente, Pier Paolo Calzolari se refiere a los happening como «actos de 
pasión».41

El poverismo pedagógico, como el dadaísmo y el arte povera está, 
más que en desacuerdo con «[...] las acciones revolucionarias, las huelgas 
y las barricadas», más allá de ellas.42 La historia nos ha enseñado a des-
confiar. Y, a pesar de todo, se produce una insistencia en el hombre, como 
en el dadaísmo, precisamente por ser el causante del horror pasado. A 
pesar de todo, el poverismo es contestatario y antimoderno.

39  Celant, «Arte povera. Apuntes para una guerrilla», 99.
40  Celant, «Arte povera. Apuntes para una guerrilla», 99.
41  Fernández Polanco, Arte Póvera, 37.
42  García de Alba, «El dadaísmo dentro del arte póvera», 5.



Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

207Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

La pedagogía póvera, aunque ni es militante ni «emancipadorista», 
emancipa; aunque no es liberadora, libera. La emancipación tiene que 
ver con la creación de criaturas desplazadas, «criaturas que ya no son 
conscientes de “su lugar”, que ya no conocen su lugar, criaturas que están 
alejadas de su familia y de su clase y de las expectativas recibidas con 
respecto a su futuro». Es decir, la emancipación es la alteración de un 
determinado reparto de lo sensible.43 Transforma.

La pedagogía póvera acude al azar como camino pedagógico

Como el arte povera, no se reivindica lo espontáneo ni el azar, simple-
mente se usa y se potencia, es decir, se sume en aquel aforismo escrito 
en Censier en mayo del 68: «Es necesario explorar sistemáticamente el 
azar».

La pedagogía póvera es también una pedagogía mutante, porque, en 
definitiva, sigue su «método»: «No hay diseño de rutinas, sino entrena-
miento para la improvisación. […] Nunca hacemos planificaciones. No 
planificamos, pero estamos preparados, atentos y dispuestos. […] No 
planificamos, pero somos pacientes y disciplinados […] para que pase 
algo».44 La pedagogía comienza a proceder como el arte, «que se realiza 
no por una intervención sino por una interpretación de la realidad».45 
Debemos huir, efectivamente, de los totalitarismos pedagógicos.

Además de ser mutante y seguir el método del azar, la pedagogía pó-
vera acude a la metodología ignorante. El método de la experiencia es, 
como afirma Giorgio Agamben, la aporía, es decir, el reconocimiento de 
la ausencia de camino.46 El método ignorante no tiene nada que ver con 
adoptar el papel de intelectual; más bien implica abandonarlo con objeto 
de estudiar, de percibir, de sentir, de caminar, de respirar, de entender, 
como el artista póvera.47 El método ignorante, que es un método líquido 

43  Masschelein, Simons, «El odio a la educación pública», 321-322.
44  Silvia Duschatzky, Diego Sztulwark y Barrilete Cósmico, Pedagogía mutante. Territorio, encuentro y 
tiempo desquiciado (Buenos Aires: Tinta Limón y Barrilete Cósmico, 2014), 4.
45  Heredia, Arte contemporáneo, 13.
46  Agamben, «Infancia e historia», 34.
47  Heredia, Arte contemporáneo, 12.



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216208

pero emancipador, es el derivado de un no saber ni el trayecto ni la direc-
ción que tomará un alumno:

Se sabe que el maestro no tendrá derecho a estar por todas 
partes, solamente en la puerta. El alumno debe verlo todo por sí 
mismo, comparar sin cesar y responder siempre a la misma pre-
gunta: ¿Qué ves? ¿Qué piensas? ¿Qué haces? Y así hasta el infi-
nito.48

Una espontaneidad que se enraiza en el concepto de «obra abierta» 
del arte povera y en el pensamiento de Walter Benjamin: «En la impro-
visación reside la fuerza. Todos los golpes decisivos habrán de asestarse 
como sin querer».49 La cuestión es

[…] pensar la formación sin tener una idea prescriptiva de su 
desarrollo ni un modelo normativo de su realización. Algo así 
como un devenir plural y creativo, sin patrón y sin proyecto, sin 
una idea prescriptiva de su itinerario y sin una idea normativa, 
autoritaria y excluyente de su resultado.50

Como afirma Masschelein, la pedagogía como el caminar, «[...] no 
tiene ningún destino, ningún objetivo, no va a ninguna parte, no se preo
cupa por ningún «más allá», no aspira a ninguna tierra prometida».51 Es 
en este sentido, en el de caminar, en el que reconocemos su poder revo-
lucionario.

�La pedagogía no es una planificación que tiene por objeto fabricar 
un producto

En este sentido una de las más representativas tareas de la educación 
—y muy sobrevaloradas—, la planificación y la programación, dejan de 
tener un papel central ya que representan una obra acabada. La peda-
gogía póvera, como el arte conceptual, no necesita «acabarse», no es un 

48  Jacques Rancière, El maestro ignorante. Cinco lecciones sobre la emancipación intelectual (Barce-
lona: Laertes, 2003), 17.
49  Walter Benjamin, Dirección única (Madrid: Alfaguara, 2005).
50  Larrosa, «Literatura, experiencia y formación. Una entrevista», 21.
51  Masschelein, «Pongámonos en marcha», 27.



Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

209Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

«producto», sino que es un líquido mutante, una obra que ha dejado de 
ser irreversible para pasar a ser dinámica, viva. Al final de este camino 
la pedagogía ha llegado con un cierto retraso. Así lo expresaba Morris 
respecto al arte:

Lo que está siendo atacado es algo más que el arte como ico-
no. Lo atacado es la noción racionalista de que el arte es una 
forma de obra que resulta en un producto acabado. Lo que el arte 
tiene ahora en sus manos es materia mudable, que no necesita 
llegar a un punto de tener que estar finalizada respecto al tiempo 
o al espacio. Así lo entendió Robert Smithson, un artista que
formó parte del Land Art, cuando presentó sus mapas cuya utili-
dad yace en posibilitar llegar a ninguna parte.52

La noción de que la obra es un proceso irreversible, que desemboca 
en un icono-objeto estático, ya pierde su relevancia.

La planificación deja paso a la perfomance y al happening. Si el des-
orden del arte póvera amenaza nuestra seguridad, nuestros intereses y a 
nosotros mismos,53 la pedagogía póvera produce exactamente lo mismo 
mediante el desorden que supone no seguir el sendero trazado que se 
piensa que debe recorrer el educando, la pedagogía y la vida. La pedago-
gía es imposible, como afirmó Walter Kohan: «Educamos porque, como, 
cuando, donde es imposible educar.54 La verdadera pedagogía, la que vale 
la pena ser pensada, afirma cierto respeto a lo imposible. [...] No hay 
cómo anticipar, controlar o determinar lo que alguien aprende».

La pedagogía póvera es una pedagogía de la intensidad 
y el tiempo

Cuando apartamos el «yo», el tiempo cambia y aparece la intensidad. 
El tiempo no es un concepto unívoco, un constructo que todo el mundo, 
ni en todos los momentos de la vida, experimenta de la misma mane-

52  Fernández Polanco, Arte Póvera, 53.
53  Jacques Maquet, «Les «arts visuals» no visuals». Revista d’etnologia de Catalunya, 10, (1997): 105. 
http://www.raco.cat/index.php/RevistaEtnologia/article/view/48845/49734.
54  Walter Kohan, «Que é pedagogia?», en Abecedário. Educação da Diferença, editado por S. M. Aqui-
no (org.) y J. G. Corazza (São Paulo: Papirus., 2009), 149.



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216210

ra. Igual ocurre en el arte de la enseñanza y en sus inciertos efectos de 
aprendizaje.55 Como pensaba el artista póvera Pistoletto, de la intensidad 
del tiempo se presupone la imposibilidad de repetir un solo instante y, 
por eso, se rechazan todos los sistemas, centrándonos en el azar y en 
descodificar la expectativa. Además, la defensa que el arte povera hace 
de una concepción ahistórica mientras otorga una importancia central a 
la experiencia, nos traza una línea de unión entre lo contemporáneo, la 
importancia de la experiencia y la intensidad de la vida.56

La intensidad es el espacio que se abre cuando el tiempo parece ha-
berse detenido. De alguna manera, la intensidad aniquila el tiempo, he-
cho que experimentan los artistas y los profesores cuando devienen apa-
sionados de su materia, cuando dejan de ser profesionales para devenir 
amateurs. La pedagogía de la intensidad aniquila el argumento de futuro 
no solamente porque aniquila el presente sino porque fabrica lo porve-
nir.57 Si habitualmente el presente se transforma pensando en el futuro, 
en la pedagogía póvera el futuro se hace transformando el presente.

La intensidad, que es una forma diferente —casi mágica, casi mila-
grosa— de vivir, es una de las formas que adopta la experiencia. Hace po-
sible ver de otra manera. De hecho, sabemos «[…] que la escuela crea una 
“fractura/ruptura en el tiempo” e induce una “jugada” en el orden social; 
es sobre un maestro que hace algo con el tiempo, es decir, que hace que 
los otros olviden el tiempo y, por lo tanto, que hace y da tiempo».58 Como 
la obra de arte povera en su sintonía entre la sociedad y la naturaleza, 
la experiencia «[…] solo dura unos instantes pero es recordada por toda 
la eternidad».59 De manera similar, Pistoletto, con sus «Oggetti in meno», 
intentará plasmar instantes de la vida.

La pedagogía de la intensidad es una pedagogía del recuerdo más 
que de la memoria. La memoria se nos empieza a presentar demasiado 

55  Xavier Laudo, Albert Esteruelas, Ángel Moreu, Enric Prats, «La esencia de enseñar en la uni-
versidad. Una aproximación fenomenológica», en ¿Enseñar y aprender en la universidad? Ensayos 
fenomenológicos y hermenéuticos, coords. Xavier Laudo e Isabel Vilafranca (Barcelona, Universidad 
de Barcelona, 2016).
56  Heredia, «Manifiesto. Germano Celant, Milán, 1969», 9.
57  Carlos Skliar, «Poner en tela de juicio la normalidad, no la anormalidad. Políticas y falta de po-
líticas en relación con las diferencias en educación», Revista Educación y Pedagogía, 41 (2005): 13.
58  Masschelein y Simons, «El odio a la educación pública», 321.
59  García de Alba, «El dadaísmo dentro del arte póvera», 46.



Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

211Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

académica, con unas gafas en exceso monocolor. Experiencia, intensidad 
y recuerdo se retroalimentan. Porque el recuerdo es la herramienta que 
permite que la experiencia se extienda en el tiempo, así lo contemplan 
los pedagogos mutantes: «A lo mejor queda una huella mutando en los 
pibes».60 Y es precisamente este recuerdo el que nos permite elaborar 
nuevas experiencias: «Los momentos recordados atrapan nuestra aten-
ción. […] No es el mero acto de recordar lo que se vuelve interesante, es 
interesante lo que insiste como recuerdo. […] es interesante lo que abre 
el recuerdo».61 Rememorar es una forma de experiencia, la posibilidad 
misma de la educación.62

Lo póvera se ocupa de los materiales de deshecho, tan presentes en la 
sociedad y la cultura actuales, caracterizadas por la capacidad de rendir-
se a lo nuevo y a lo actual. La pedagogía de la intensidad nos hará apre-
ciar lo contemporáneo, rescatando todas las realizaciones que, a pesar 
de estar pasadas de moda, aún tienen el valor de conmover, transmitir y 
provocar experiencias, emociones, aprendizajes. El valor de la basura y lo 
desechado es la potente idea que vale la pena rescatar de los movimien-
tos artísticos de después de la Segunda Guerra Mundial. En 1965, cuan-
do Salvador Pániker preguntaba a Salvador Dalí en qué trabajaba en ese 
momento, el artista ampurdanés respondía: «En la basura. Una enorme 
cantidad de basura que trajo el mar […]. Voy a componer una escultura 
gigante y patética, un Cristo. […] Porque a Cristo le gustaban especial-
mente los desechos».63 Ante la precariedad cultural, los artistas póvera 
tratan de volver al pasado «[...] donde lo importante era el ser y la natu-
raleza, no la tecnología ni los desastres, tratan de mover a la civilización 
para que actúen de una mejor forma y hacerlos pensar sobre su alrede-
dor».64 Si el arte povera se ocupa de las basuras como aquello que todavía 
puede tener una funcionalidad —aunque solo sea estética— la pedagogía 
póvera se ocupa de todo lo que es contemporáneo. Se trata de descubrir la 
novedad en aquello que no tiene nada de nuevo: en lo cotidiano.

60  Duschatzky et al., Pedagogía mutante, 3.
61  Duschatzky et al., Pedagogía mutante, 6.
62  Fernando Bárcena Orbe, «El brillo de las luciérnagas. Ensayo filosófico para una recuperación de 
la experiencia educativa», Revista Innovación Educativa 11 (55), (2011): 26.
63  Salvador Dalí y Raimón Pániker, «Salvador Dalí», en Salvador Pániker, Conversaciones en Cataluña 
(Barcelona, Kairós, 1969), 159.
64  García de Alba, «El dadaísmo dentro del arte póvera», 39.



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216212

La pedagogía póvera se centra en lo contemporáneo

La educación actual, paradójicamente, produce el miedo a lo que es 
nuevo, es decir, minora, cuando no elimina, la posibilidad de pensar dife-
rente, de entrar en una experiencia no acotada y controlada. Así es como 
desde la pedagogía «científica» y oficial se intenta convertir a los educan-
dos en emprendedores del tiempo y del riesgo, en bárbaros sin historia. La 
pedagogía póvera reacciona contra esa pedagogía gaseosa, la de la innova-
ción per se, la de la innovación que destruye la historia.65 La sintonía con el 
teatro pobre, como lo conceptualizaron Barba y Grotowski, es total:

es un teatro contemporáneo en el sentido en que confronta nues-
tras más íntimas raíces con nuestra conducta corriente y con 
nuestros estereotipos, y de esta manera nos muestra cómo somos 
«ahora» en perspectiva con nuestro «ayer», y este «ayer» con 
nuestro «ahora».66

La pedagogía póvera se centra en lo contemporáneo, y en tanto que 
lo es, aparece como revolucionaria y resulta un inconveniente para una 
cierta política: «Toda representación construida sobre un tema contem-
poráneo es un encuentro de los rasgos superficiales de nuestro tiempo y 
sus raíces profundas y sus motivos ocultos».67

El poverismo, en la tarea de centrarse en todo lo que es contempo-
ráneo, se mueve en la contradicción, aparente, de lo efímero y de lo in-
finito. Contradicción que nadie encarnó mejor que Giovanni Anselmo y 
que plasmó en una obra titulada «Sin Título (Estructura que come)» del 
1968, una escultura formada por dos bloques de granito, hilo de cobre, 
lechuga y serrín:

Con esta obra Anselmo nos muestra cómo el tiempo va trans-
formando todo a su paso, nos anuncia que nada en este mundo es 
eterno, que sólo es cuestión de tiempo para que su esencia cambie 
con la energía de la temporalidad, es inevitable el desgaste.68

65  Xavier Laudo, «La pedagogía líquida: ¿Imaginario pedagógico o teoría de la educación?», Teoría de 
la Educación. Educación y cultura en la sociedad de la información 15 (4), (2014): 27.
66  Grotowski y Barba, «El nuevo testamento del teatro», 47.
67  Grotowski y Barba, «El nuevo testamento del teatro», 48.
68  García de Alba, «El dadaísmo dentro del arte póvera», 35



Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

213Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

Además de otras consideraciones, apreciamos la importancia de la 
obsolescencia, del fluir y de la temporalidad. De igual manera procedía 
Anselmo con su escultura «Hacia el infinito». Un bloque de hierro que, 
con su quintal de peso, aplastaba cualquier signo de lo efímero porque, 
como decía el artista, «el Trabajo Hacia el infinito detiene el tiempo». Lo 
que importa no es la duración, sino la intensidad.

En la pedagogía póvera lo obsoleto se recupera como en el arte po-
vera, puesto que es el mercado el que declara cuándo una idea o un ob-
jeto ya no merece atención. Lo actual, la novedad mercadofílica —no la 
arendtiana— lo invade todo y todo lo aniquila. Debemos reivindicar, y 
reinventar, lo contemporáneo si queremos que la vida esté presente en 
la pedagogía. Es esta la razón, como indica García de Alba, por la cual 
Germano Celant intentó recuperar el movimiento povera.69

En cierta manera, los recuerdos en las sociedades capitalistas con-
temporáneas son las monedas de la memoria: representaciones de he-
chos o acontecimientos pasados que se van acumulando a partir de una 
unidad de tiempo. La línea del tiempo coloniza la línea de la vida: cada 
recuerdo en su fragmento de tiempo. Ya no resulta que el presente se 
explica por el pasado, sino que el futuro coloniza totalmente el presente. 
Nada tiene sentido por sí mismo. Vivida así la vida representa una enor-
me burla porque no se puede vivir pensando en un futuro que nadie sabe 
cómo será. Por si fuera poco, esta concepción del tiempo lineal impide 
centrarse en el presente.

Cada cosa en su lugar; orden, rutina, monotonía, utilidad. Pero la his-
toria de la humanidad, la vida intensa, inventó en los abismos del tiempo 
los agujeros de gusano.

La pedagogía póvera se caracteriza por el fragmento

La pedagogía póvera es efímera y nómada y su representación básica 
es la realizada por Merz: un iglú. En su cotidianidad, utiliza el método 
de las frases hechas, deshaciéndolas. Intenta captar los fenómenos y los 
interpreta. Pensamos a partir de las afirmaciones cotidianas, dejándo-
nos sorprender para sumergirnos en su profundidad banal, trascendién-

69  García de Alba, «El dadaísmo dentro del arte póvera», 25-26.



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216214

dolas. De la misma forma que Michelangelo Pistoletto presenta la obra 
«El hombre amaestrado», el pedagogo póvera se sumerge en la domes-
ticación que el lenguaje diario hace del ser humano. Efectivamente, en 
nuestra actualidad, una frase hecha, un aforismo o una máxima actúan 
como clave de la realidad, otorgándole un sentido y una dirección; un 
refrán es una prisión del pensamiento y de la acción, una prisión de la 
experiencia. Qué significa que «¿el tiempo lo cura todo?». Significa que 
debemos dejarnos ir. Se hace necesario sumergirse en el sentido del len-
guaje prefabricado, como el de los proverbios para así pensar de otra 
manera. Porque, desaparecida la experiencia, las máximas y proverbios, 
como ha sugerido Agamben, «que eran las formas en que la experiencia 
se disponía como autoridad», han desaparecido como sentencias de la 
experiencia y han sido sustituidas por senderos de certezas. Este cambio 
responde, sin lugar a dudas, al hecho de que nadie «estaría dispuesto 
a aceptar como válida una autoridad cuyo único título de legitimación 
fuese una experiencia».70 Por eso, debemos dejar de pensar como «El 
hombre amaestrado» que

en el callejón romano de Atleta, se rodea como un trapero de todo 
lo que la gran ciudad arrojó, todo lo que perdió, todo lo que ha 
desperdiciado. [...] en sus calles encuentran los poetas las basu-
ras de la sociedad y ésta su reproche heroico [...] Trapero o poeta 
a ambos les concierne la escoria.71

La pedagogía póvera se afirma en lo efímero, como un líquido en 
movimiento que se nos presenta en transición constante. La pedagogía 
póvera se construye a partir de lo duradero, lo que resiste el paso del 
tiempo. La pedagogía póvera llama a tomar conciencia de la insoslayable 
mediación de la mirada. La pedagogía póvera es una pedagogía de las 
verdades en plural, epistemológicamente desafectada. La pedagogía pó-
vera es el milagro de convertir la fantasía en verdad a través del método 
de la intensidad: devenir niño. La pedagogía póvera es una pedagogía 
vitalista y «urgente» porque lo que se vive solo puede ser ahora. La pe-
dagogía póvera tiene en el azar su camino pedagógico, ni lo reivindica 

70  Agamben, «Infancia e historia», 10. Así no es extraño que, más adelante («Infancia e historia», 15), 
afirme que «No se puede formular una máxima ni contar una historia allí donde está vigente una 
ley científica».
71  Fernández Polanco, Arte Póvera, 32.



Del «arte povera» a la pedagogía póvera: el arte de trasmudar lo efímero en intensidad

215Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216

ni lo reclama; lo usa y lo potencia. La pedagogía póvera se hace sobre la 
marcha, no planifica ni promete productos porque no puede «acabarse» 
ni ser evaluada. La pedagogía póvera se centra en la novedad de cada 
experiencia, sin alimentar el miedo a la posibilidad de pensar diferente y 
entrar en una experiencia no controlada. La pedagogía póvera es siempre 
un fragmento, efímero y nómada.

¿Cómo elaborar un discurso sistemático y definitivo? No es posible, 
porque solo el aforismo bombardea la verdad, el sistema. Tras un afo-
rismo se puede decir casi cualquier cosa, aunque no cualquier cosa. La 
educación es una obra de arte. ¿Qué otra cosa podría ser?  n

Nota sobre los autores:

Albert Esteruelas Teixidó es profesor de la Facultad de Educación y 
miembro del GREPPS (Grup de Recerca en Pensament Pedagògic i So-
cial) de la Universidad de Barcelona y profesor de Ciclos Formativos. En 
los últimos años se ha dedicado a estudiar la influencia que los campos de 
exterminio han tenido en nuestra sociedad así como la figura de Francesc 
Ferrer i Guàrdia y una pedagogía que responda a los tiempos contempo-
ráneos.

Xavier Laudo Castillo es doctor en Pedagogía, Premio Extraordinario de 
Doctorado de la Universidad de Barcelona (2009-2010) y acreditado como 
Profesor Titular de Universidad desde 2013. Actualmente es profesor ayu-
dante doctor en la Universidad de Valencia. Profesor en la Universidad de 
Barcelona (2007-2014), la Universitat de Girona (2006-2010), la Universi-
tat Oberta de Catalunya (2010-2016), e investigador en el Internet Inter-
disciplinary Institute (2004-05), el Instituto Municipal de Educación de 
Barcelona (2003-04) y la Sección de Filosofía y Ciencias Sociales del Ins-
titut d’Estudis Catalans (2005-2007). Es miembro fundador del GREPPS 
(Grupo de Investigación en Pensamiento Pedagógico y Social), dentro del 
cual dirige el proyecto «Enseñar y aprender en la universidad del si-
glo xxi: Paradigmas y concepciones profundas de profesores y estudian-
tes». Sus últimas publicaciones son «Las teorías de la desescolarización y 



n  Albert Esteruelas Teixidó y Xavier Laudo

  Historia y Memoria de la Educación, 5 (2017): 191-216216

su continuidad en la pedagogía líquida del siglo xxi» junto a Jon Igelmo 
en Educación XX1 y «Educational discourse in Spain during the ear-
ly-Franco regime (1936-1943): Toward a genealogy of doctrine and con-
cepts» junto a Conrad Vilanou en Paedagogica Historica, «Taoism and 
Education: Water and Wu-Wei as pedagogic inspirations» en Education 
Letter.




