
411Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 411-419

LA LIBERTAD RELIGIOSA EN LAS SOCIEDADES 
MULTICULTURALES. LAS JURISPRUDENCIAS 

NACIONAL Y EUROPEA, 

por Gerardo Ruiz-Rico y Juan José Ruiz Ruiz (dirs.). Valencia: Tirant lo Blanch, 
2015, 424 páginas. ISBN: 978-84-9053-182-2

El verdadero foco del volumen, que aparece oportunamente al ca-
lor de controversias e infaustas noticias actuales, se desvela en el subtítu-
lo, puesto que fundamentalmente estudia «las jurisprudencias nacional 
y europea» que regulan «la libertad religiosa en las sociedades multi-
culturales». El libro ofrece estudios de jurisprudencia en controversias 
religiosas en Bélgica España, Italia, Reino Unido, Turquía, las república 
de la ex-Yugoslavia, las políticas del Consejo Europeo y la jurisprudencia 
del Tribunal Europeo de Derechos Humanos de Estrasburgo (TEDH). 
Además, la legislación canadiense se trata sucintamente como modelo 
de regulación religiosa en una sociedad multicultural. El rico elenco 
estudiado nos indica que «multicultural» se refiere a la convivencia de 
hecho de varias culturas, y no a la opción política por la coexistencia 
paralela de culturas diferentes y la doctrina de gestión de la diferencia 
cultural en el mismo espacio sociopolítico.

A pesar de que la ordenación en secciones temáticas o geográficas 
hubiera sido muy fácil, las contribuciones aparecen inconexas a lo largo del 
libro. Iría de suyo formar una sección introductoria con los dos capítulos 
de carácter teórico, pues tratan de la religión como un aspecto central 
de la cultura y las diferencias religiosas como punto de fricción en las 
sociedades multiculturales, y adoptan el principio liberal de salvaguarda 
de la libertad religiosa cuando no afecte a los derechos de terceros 
(Gerardo Ruiz-Rico, La libertad religiosa como dimensión constitucional 
de las diversidad cultural; J. Alberto del Real, El derecho a la identidad 
cultural y la dimensión cultural de las creencias religiosas). El trabajo de 
ordenarlas tampoco se hace desde el primer capítulo (Ruiz-Rico) que no 

Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 411-419
Sociedad Española de Historia de la Educación
ISSN: 2444-0043
DOI: 10.5944/hme.4.2016.16654 



n  Carlos Martínez Valle.

  Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 411-419412

sirve de introducción, y cuyo principal interés es el apartado dedicado a 
la jurisprudencia canadiense. Seguramente un estudio pormenorizado 
de esta hubiera sido más interesante que reiterar similares argumentos a 
los del artículo de Ruiz-Rico.

Otro grupo de capítulos tratan de los programas del Consejo 
de Europa y la jurisprudencia del TEDH (Denise Huber, La dimension 
religieuse du dialogue interculturel au Conseil de l’Europe; Lech Garlicky 
Freedom of Religion in a Multicultural Society – the Strasbourg Perspective, 
Luis López, Libertad de expresión y libertad de pensamiento, conciencia 
y religión, en la jurisprudencia de Estrasburgo). Como sea que sus 
autores trabajan o representan a estas instituciones, sus aportaciones 
(en particular la de Huber, pero también Garlicki) tienen un carácter 
casi institucional que se resuelve con la mera enumeración y/o somera 
descripción de los programas o resoluciones de sus organismos. A estos 
se podrían haber sumado aquellos que tratan los recursos jurídicos 
nacionales ante el Tribunal de Estrasburgo (Işil Karakaş: Freedom of 
religión in the case-law of the European Court of Human Rights: Some 
remarks about the Turkish cases; Guido Raimondi, Freedom of religión 
in the case-law of the European Court of Human Rights: The Italian 
experience) que son reveladores de las tensiones entre la legislación (y la 
política) nacional y los principios liberales de la ordenación internacional. 
Estos artículos podrían haber formado un puente con los referidos a la 
jurisprudencia en diversos países de la Unión Europea, Turquía y las 
repúblicas de la antigua Yugoslavia que trataremos más abajo. Como es 
previsible, tres temas centran la atención de estas contribuciones: (a) los 
contenciosos surgidos en torno a las prohibiciones en diversos países 
europeos del hiyab, niqab y burka; (b) la delimitación de los derechos 
y la «especial» relación de las «iglesias nacionales» con sus estados en 
sociedades progresivamente secularizadas y plurales como la española, la 
inglesa o incluso la italiana; y (c) la radicalización religiosa y la creación 
nacional en espacios tradicional o legalmente seculares como Turquía 
y las repúblicas resultantes de la división de Yugoslavia. A pesar de que 
cuatro contribuciones tratan de la posición y los derechos de la Iglesia 
católica en España, especialmente en el campo educativo, estas aparecen 
intercaladas a lo largo del volumen y los directores no las han agrupado 
en una sección homogénea.



La libertad religiosa en las sociedades multiculturales. Las jurisprudencias nacional y europea,

413Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 411-419

Sin la necesaria organización de los textos, con una estructura 
coherente, bien por temas/áreas geográficas, bien por otra ordenación 
que articule el volumen, finalmente el libro aparece como un sumatorio 
desorganizados de capítulos. No sorprende, pues, la ausencia de una 
conclusión que entrelace los distintos casos y teorice sobre las líneas 
de fractura, las formas de tratamiento, la hermenéutica jurídica, los 
resultados. El volumen no pasaría de lo que en el comparatismo se 
denomina un conjunto de estudios internacionales, pues la verdadera 
comparación requeriría al menos un estudio histórico-político del 
contexto en el que se produce el hecho jurisprudencial.

Una de las posibles razones de la falta de estructura del libro 
sería la premura de la edición, manifiesta en abundantes incorrecciones 
tipográficas y sintácticas en muchos artículos: palabras o frases 
inconexas en mitad del texto (p. 69), ausencia de tildes diacríticas (p.183), 
palabras cortadas, etc.  La enorme cantidad de faltas ortográficas, de 
concordancia de género y número y sintácticas (ausencia de verbo, p. 
48; duplicación de verbos consecutivos distintos en la misma frase, p.14; 
falta de artículos, p. 16.) hacen del primer capítulo, firmado por uno 
de los directores, una lectura muy ingrata. El alambicado lenguaje del 
autor permite que se le pasen conceptos y frases claramente erróneos 
que denotan una falta de segunda lectura: «La heterogeneidad cultural-
religiosa es hoy un componente identificador de la mayor parte de las 
sociedades contemporáneas decimonónicas (sic.)» (p.22).

Pero la falta de articulación del volumen podría deberse también 
a una concepción muy restricta de la jurisprudencia como campo de 
estudio e instrumento legal. Naturalmente es muy difícil juzgar en su 
justa medida los trabajos de otras disciplinas, pues todas tienen culturas, 
estándares de calidad, e intereses y focos muy diversos, por lo que 
aclaramos que esta recensión responde fundamentalmente a la cultura y 
percepción disciplinar de un historiador y politólogo. La jurisprudencia 
tiene, frente por ejemplo a la filosofía del derecho, la ventaja de estudiar 
directamente las divergencias interpretativas y la fricción entre el 
ordenamiento jurídico y la sociedad, revelando aspectos centrales del 
debate sociopolítico de ambos.

Habría concepciones de la jurisprudencia muy centradas en 
su naturaleza casuística, que reducirían su atención a los ámbitos 



n  Carlos Martínez Valle.

  Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 411-419414

competenciales de cada organismo judicial y, mucho más importante, que 
la consideran en su forma positiva como un proceso hermenéutico en un 
sistema lógico autorreferencial que atiende solo al universo legal. Así, una 
definición positiva de jurisprudencia, como la sustanciada en muchos de 
los capítulos, implica la dificultad de trascender los marcos del caso y el 
espacio jurisprudencial en fórmulas de mayor grado de abstracción. Sin 
la referencia a los problemas y procesos sociopolíticos que determinan 
las posiciones del legislador y la interpretación y aplicación de la ley, 
esta idea de jurisprudencia tiene una muy exigua capacidad explicativa. 
Incluso más importante, esta concepción autorreferencial, que reduce 
la jurisprudencia a una interpretación de la norma distanciada de la 
pugna político-cultural, puede encubrir la naturaleza necesariamente 
contingente y conflictiva (política) de la jurisprudencia.

Así, para el profano, una cabal inteligencia de la jurisprudencia 
debería ir más allá de ésta y entender la norma que se interpreta, no 
solo por la novedad de muchas regulaciones en proceso de producción y 
unificación jurisprudencial. La autosuficiencia lógica se cohonesta mal 
con la presencia de lo político: el margen de interpretación, revelado por 
ejemplo en la diferente apreciación de los tribunales nacionales de los 
mismos artículos de la Convención Europea de Derechos Humanos (del 
artículo 9,2 de la Convención en relación con la ocultación del rostro 
en Francia y España; p. 259); la disparidad de los criterios aplicados, 
crucifijo si, velo no; o la legislación ad hoc.

Un muy ilustrativo e interesante ejemplo es La sentencia del 
Tribunal constitucional belga sobre la ley de prohibición del burka en el 
espacio público. En 71 páginas, el capítulo más extenso, Juan José Ruiz 
Ruiz debate, siguiendo la hermenéutica jurídica, las contradicciones de 
la ley belga, y muestra claramente los enormes márgenes interpretativos 
de las instituciones jurisprudenciales. Mucho más, de su capítulo 
se desprende que la ley que regula las distintas formas del velo en 
Bélgica es casi una forma ad hoc de contención legal de un fenómeno 
mayor. El artículo desvela cómo la concepción de la multiculturalidad 
considerada como una amenaza y el intento de contención de culturas 
(supuestamente) iliberales ha llevado a muchos legisladores europeos a 
renunciar, paradójicamente, a las bases liberales (concepción negativa 
de la libertad) de su ordenamiento jurídico al introducir una definición 
nueva de ciudadano basada en una forma de libertad positiva (que sólo 



La libertad religiosa en las sociedades multiculturales. Las jurisprudencias nacional y europea,

415Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 411-419

informaría la regulación en ese ámbito) que funda la dignidad no en 
la capacidad individual de decidir autónoma y responsablemente su 
religión, sino en la proposición legal de una antropología que se basaría en 
Levinas y conformaría un weak paternalism o moralismo legal estatal (pp. 
215, 255). Las normas belgas contravendrían, así, la doctrina del TEDH 
al cambiar el paradigma del derecho individual a la no intromisión del 
estado en la privacidad religiosa en la que se basa la dignidad de la persona 
por la proposición positiva de un modelo de individuo cuya realización 
requiere la comunicación social y por tanto la exclusión del velo en los 
lugares públicos. Pero esta necesidad de comunicación interpersonal 
individualizada, que es considerada por Ruiz, dada la ausencia de un 
bien jurídico claramente delimitado que se vea afectado por la capacidad 
de elección de las portadoras, como una «cláusula general limitativa de 
los derechos fundamentales basada en intereses sociales mayoritarios 
[mientras se] escuda en defender los valores de la democracia» (p. 257), 
hubo de ser contrarrestada en diversas instancias superiores a través de 
la introducción de criterios extra legales de epieikeia-epikeya; esto es de la 
justicia y no de la ley, en este caso a través de la proporcionalidad.

La intelección de la ley necesita preguntarse por qué el legislador 
regula un aspecto tan sensible y problemático, cómo funda sus 
determinaciones y cómo las evalúa. También sería interesante estudiar 
sus efectos, pues parece plausible que esas leyes hayan radicalizado aún 
más a sectores de la población musulmana belga al verse criminalizados 
o impedírseles un acceso fácil a aspectos centrales de la vida comunitaria. 
No deja de ser chocante que la prohibición del velo se haya justificado en 
relación con la seguridad, cuando la policía belga está siendo cuestionada 
por los fallos en la identificación de terroristas convictos. Si otro 
argumento en favor de la prohibición de las distintas formas de velo (que 
obviamente pueden significar sumisión e indubitablemente una diferencia 
frente al varón, pero pueden ser libremente elegidos) es que éste impide 
que las mujeres ser realicen a través de la socialización, es cuando menos 
contradictorio que se prohíba a las mujeres que portan velo el acceso 
a instrumentos centrales de socialización e individualización como la 
elección religiosa, la educación y el trabajo. Asistimos así no solo a la 
paradójica imposición de leyes antiliberales que pretenden preservar el 
orden liberal, sino también a la regulación de conductas que se deberían 
negociar en la escuela, la educación social o el debate religioso. Al haber 



n  Carlos Martínez Valle.

  Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 411-419416

abandonado estos medios de socialización, el liberalismo, que ha ido 
conformando sociedades progresivamente desiguales y segmentadas, se 
ve precisado a utilizar medios supuestamente menos liberales, la ley y 
la policía. Pero el multiculturalismo, coinciden varios de los autores del 
volumen, precisa una enorme equidad, separación entre el estado y las 
opciones religiosas y medidas positivas, no restrictivas.

Otro ejemplo de que la jurisprudencia solo parece proceder de una 
manera sistemática ajustada a las normas, desligada de los intereses del 
mundo y ocupada en un trabajo hermenéutico independiente, basado en 
la solidez del sistema jurídico autorreferencial, es la divergencia en torno 
a la posición de la Iglesia católica en España. El magistrado del Tribunal 
Supremo Pablo Lucas Murillo de la Cueva afirma que la jurisprudencia 
o las sentencias sobre la presencia de símbolos religiosos en las aulas, 
la objeción de conciencia del personal sanitario en la interrupción del 
embarazo o el reconocimiento la apostasía se «han dictado [...] en un 
contexto en general no conflictivo [...] pues la cuestión religiosa no es, en 
nuestros días, causa de división social» (p.146). Dejando aparte el juicio 
que merezca esta aseveración, que el autor no funda en ningún estudio y 
que una simple revisión de la prensa podría aquilatar, el mismo volumen 
cuestiona esta afirmación. Artículos subsiguientes muestran cómo el 
análisis histórico reintroduce el conflicto, no la hermenéutica jurídica, 
en el centro del debate sobre los derechos y regulaciones del hecho 
religioso en España. La visión meramente jurisprudencial lleva a Lucas 
Murillo a yuxtaponer la libertad de creación de centros, la gratuidad de 
la enseñanza básica obligatoria y la ayuda que los poderes públicos han 
de prestar a los centros docentes con «el derecho de los padres a elegir la 
educación moral y religiosa que desean para sus hijos», en una implícita 
justificación del status quo, cuando el artículo 27.3 constitucional habla 
de que «los poderes públicos garantizan el derecho de los padres a que 
sus hijos reciban la educación moral y religiosa que esté de acuerdo con 
sus propias convicciones», algo muy alejado de la libertad de elección de 
centro en la que confluye la yuxtaposición.1

Por el contrario, Octavio Salazar recuerda los escándalos sociales 
causados por la desigualdad de trato y las contradicciones o paradojas 

1  Véase Manuel de Puelles Benítez, Política y Educación en la España contemporánea. Madrid: UNED, 
2011.



La libertad religiosa en las sociedades multiculturales. Las jurisprudencias nacional y europea,

417Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 411-419

que los acuerdos con la Santa Sede y la especial relación con la «religión 
con mayor arraigo social» introducen en el ordenamiento de un estado 
supuestamente aconfesional, como las sentencias relativas a los despidos 
improcedentes de los profesores de religión.

La aportación más normativa del volumen (Ángel López-Sidro, La 
libertad religiosa en el Derecho (sic) español entre la laicidad y el pluralis-
mo) elogia, como efecto de un verdadero estado de derecho, el artículo 16 
de la Constitución del 78 en el que el respeto a las libertades individuales 
contrastaría con la primacía dada a los intereses del estado en la legisla-
ción de la 2.ª República y el Franquismo. López alienta un «movimiento» 
semántico-político en el sentido de Quentin Skinner,2 pues a pesar de que 
está claramente establecido que el concepto que dirige la relación entre 
el Estado y la Iglesia es la aconfesionalidad, él lo substituye, siguiendo 
al Tribunal Constitucional (2001), por uno aparentemente más moderno 
y radical, la «laicidad positiva». En definitiva, el nuevo concepto que 
defiende no se diferencia a efectos prácticos de la aconfesionalidad, 
como bien resalta el autor. Además, el artículo une a este «movimiento» 
el discurso del fomento del relativismo moderno y las otras confesiones 
y la persecución (¿por quién?) de la Iglesia Católica que caracterizó el 
carisma martirial de la iglesia española de Rouco Varela. Esta visión 
casi apocalíptica de la persecución a la iglesia católica en España se 
compadece mal no solo con los privilegios derivados de «su arraigo», 
sino con una mal disimulada calidad de religión oficiosa, evidenciada 
tanto en el ámbito simbólico (la única presente en las manifestaciones 
públicas, como los duelos oficiales, aunque los fallecidos fueran de otras 
confesiones) como en el administrativo (la concepción de los miembros 
de la iglesia como funcionarios con capacidad para inmatricular bienes 
en el registro de la propiedad, facultad derogada en marzo de 2015 cuya 
derogación entró en vigor en noviembre del mismo año, seguramente 
con posterioridad a la redacción del artículo). El artículo no para en 
mientes al afirmar que la ley natural, la ideología con la que la Iglesia ha 
intentado paralizar políticas que fomentan la igualdad, dignidad personal 
e integración social (por ejemplo, la educación cívica), no es una norma 
de carácter religioso sino pura razón, esto es justicia.

2  Quentin Skinner, Visions of Politics (Cambridge: Cambridge University Press, 2002).



n  Carlos Martínez Valle.

  Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 411-419418

Especialmente interesante para los lectores de la Revista Historia 
y Memoria de la Educación es la comparación implícita con la regulación 
de la presencia de la religión en la enseñanza italiana que permite L’in-
segnamento della religione nella scuola pubblica: l’esperienza italiana de 
Nicola Fiorita. Lástima que la falta de traducción al castellano dificulte a 
muchos su lectura. Las coincidencias son patentes. Los argumentos del 
derecho de los padres a educar a sus hijos según sus propios valores, su 
carácter de religión mayoritaria entre la población, y la especial relación 
histórica de Italia con el catolicismo pueden ser trasladados directamen-
te al debate español con similares fuerzas ilocutiva y perlocutiva. Los 
dos primeros, afirma Fiorita, han quedado obsoletos en el ordenamiento 
italiano no solo porque la secularización y el creciente pluralismo hayan 
erosionado las mayorías, sino porque el dialogo e integración intercul-
tural requieren del máximo respeto hacia las alternativas, independien-
temente del número de seguidores. Fiorita apunta que si el Estado ya 
financia la educación católica privada se debería redimensionar la oferta 
de religión en la pública. Además, pone de manifiesto la discrepancia en-
tre la justificación concordataria de la asignatura de religión, el indubita-
ble valor cultural e histórico del catolicismo en Italia, y la práctica, una 
catequesis sin relación con la cultura o la historia, y cuestiona la eficacia 
educativa y religiosa de esta asignatura, como han hecho en España nu-
merosos movimientos cristianos de base, quienes defienden que la cate-
quesis solo puede ser efectiva a través de la pastoral social y la liturgia en 
las parroquias fuera de la institución escolar.3 El ordenamiento italiano 
sostendría, como evidencia la sentencia de casación sobre la educación 
sexual impartida en las escuelas públicas, más bien, el derecho indivi-
dual a que la educación procure al estudiante todos los instrumentos 
para «conquistar la libertad». Explora también la regulación y contradic-
toria situación del profesorado de religión, muy similar al español, pero 
manifiesta una verdadera preocupación por sus carreras profesionales, 
algo quizá no tan común en el debate y la legislación española.  

A pesar de su interés para el público hispano, por las similitudes 
en los papeles de la Iglesia de Inglaterra, la presbyterian Kirk en Escocia 
y la iglesia católica en España, la comparación implícita es más difícil 

3  Véase Carlos Martínez Valle, «Secularización social y métodos activos para la catequesis escolar en 
el Franquismo (1939-1975)», Historia de la Educación, en prensa.



La libertad religiosa en las sociedades multiculturales. Las jurisprudencias nacional y europea,

419Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 411-419

con el artículo de Javier García Oliva, The new UK Constitution: Reflec-
tions on religious freedom, que informa más de los procesos de descen-
tralización que de la jurisprudencia de la libertad religiosa y la posición 
institucional de las Iglesias de Inglaterra y Escocia, temas que meritarían 
mayor profundidad y extensión.

En definitiva, el libro es interesante para aquellos juristas y, en menor 
medida, especialistas en política educativa que deseen conocer los pro-
blemas abiertos en la legislación de los países y organismos reseñados.

Carlos Martínez Valle.
Universidad Complutense de Madrid. 

Carlos03@pdi.ucm.es




