
403Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 403-409

RELIGIÓN EN LAS AULAS. UNA MATERIA 
CONTROVERTIDA 

por Antonio Viñao Frago. Madrid: Morata, 2014, 125 páginas. ISBN: 978-84-
7112-776-1.

No hace mucho tiempo apareció un importante libro de Emilio Cas-
tillejo cuyo título, algo anodino,1 no desvelaba toda la riqueza que su 
trabajo aportaba, fruto de una larga investigación sobre los manuales 
escolares de Religión en los últimos cuarenta años. Ahora aparece otro 
libro básico, objeto de esta reseña, el de Antonio Viñao Frago, que es la 
condensación de muchos años dedicados al estudio de la Religión en el 
sistema educativo. 

No es, como decía, la primera vez que Viñao se enfrenta a este com-
plejo problema, pero sí lo es que ahora ofrezca un panorama completo 
de la enseñanza de la Religión durante dos siglos. Estamos así ante un 
estudio sistemático de lo que el autor, con razón, llama «una materia 
controvertida» que «se inserta en la corriente historiográfica conocida 
como historia de las disciplinas escolares».2 Este enfoque que adopta 
el autor, expuesto en las primeras páginas del libro —capítulo I—, es 
fundamental porque en este nuevo campo de investigación las disciplinas 
escolares que integran el currículum no son algo dado, sino que son un 
producto social esencialmente histórico, lo que justifica que el autor 
dedique los capítulos II, III y IV a describir la situación de la Religión en 
la enseñanza primaria (1812-1936), en la secundaria (1813-1936) y en lo 
que Viñao llama el apogeo de la Religión católica en el franquismo (1936-
1975). Este enfoque histórico le permite al autor afirmar que la historia 
nos ofrece «varias tradiciones y un modelo predominante», el de «la 

1  Emilio Castillejo Cambra, La enseñanza de la Religión católica en España desde la Transición (Ma-
drid: Los Libros de la Catarata, 2012).
2  Antonio Viñao Frago, Religión en las aulas. Una materia controvertida (Madrid: Morata, 2014), 15. 

Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 403-409
Sociedad Española de Historia de la Educación
ISSN: 2444-0043
DOI: 10.5944/hme.4.2016.16653 



n  Manuel de Puelles Benítez

  Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 403-409404

presencia de la Religión católica como disciplina exclusiva y excluyente 
[…], al menos en la enseñanza primaria».3 

La observación citada es pertinente porque en la historia no cabe 
hablar, como tantas veces se ha hecho, de la tradición. No hay tradición, 
sino tradiciones. En este caso, estamos ante una tradición de enseñanza 
obligatoria en las aulas, predominante en la enseñanza primaria, aunque 
haya otra tradición que se manifiesta en los paréntesis que supusieron 
el Sexenio democrático —donde dejó de ser obligatoria para los no 
católicos— y la II República —donde la escuela fue, por primera y última 
vez, enteramente laica—. No fue este el caso, como bien señala Viñao, de 
la enseñanza secundaria, donde la Religión fue excluida del currículum 
no sólo en la revolución de 1868 sino también en los años que siguieron al 
pronunciamiento que trajo la Restauración —diciembre de 1874—, siendo 
repuesta únicamente en 1895, esto es, veinte años después, posiblemente 
porque, como he señalado en otro lugar, el espíritu secularizador del 
liberalismo progresista estaba demasiado cerca para resucitar viejas 
polémicas. La restauración de la Religión en las aulas de la enseñanza 
secundaria se hizo tímidamente, primero con carácter voluntario, al 
poco tiempo de modo obligatorio, aunque con cierta contención —nada 
más que un curso de los cinco de que constaba el bachillerato—, para 
terminar en 1900 con cuatro años de enseñanza obligatoria en el 
bachillerato. Respecto de la enseñanza universitaria baste decir que la 
Religión nunca estuvo presente en los planes de estudio, salvo en dos 
momentos históricos lamentablemente oscuros: durante la «década 
ominosa» en que el reglamento de 1824 impone a las universidades «la 
educación moral y religiosa de los jóvenes», y durante la larga noche del 
franquismo en que volvimos a los tiempos del Antiguo Régimen.

Una vez trazado el marco histórico en que se desenvolvió la enseñanza 
de la Religión durante el liberalismo y el franquismo, el autor dedica 
los tres capítulos siguientes al tratamiento de esta enseñanza en la 
democracia actual, capítulos que ocupan la mayor parte del libro. El 
capítulo V se centra en delimitar con precisión las posiciones ideológicas 
enfrentadas en este espinoso asunto: de un lado, la tradición laicista, 
que admite diversos grados, esto es, desde la consideración de la religión 
como un asunto íntimo y privado que debe quedar fuera de la escuela, 

3  Viñao, Religión, 18.



Religión en las aulas. Una materia controvertida

405Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 403-409

hasta la posibilidad de que la Religión sea enseñada transversalmente 
en disciplinas afines —la Historia, la Literatura, el Arte, la Filosofía— e, 
incluso, a que sea objeto de una disciplina dedicada específicamente a 
esta materia pero con un enfoque similar al de las demás disciplinas; 
de otro, la tradición católico-conservadora, que es la que rige en la 
actualidad como consecuencia de los Acuerdos firmados con la Santa 
Sede en 1979, que suponen una oferta obligatoria para los centros pero 
voluntaria para los alumnos, impartida en condiciones equiparables a 
las de las demás disciplinas fundamentales, dentro del horario escolar 
y evaluable a todos los efectos; finalmente lo que Viñao califica como 
una posición intermedia, también con diferentes grados: desde abrirse 
a todas las confesiones pero fuera del horario escolar, hasta la que 
propugna una disciplina científica de la enseñanza de la Religión como 
parte del currículo prescrito. De todo ello nos ocuparemos más adelante 
cuando hagamos un enjuiciamiento crítico de tan controvertida materia.

El capítulo VI es probablemente el más importante del libro. Es de 
agradecer este capítulo en que el autor estudia todos los elementos que 
componen el arduo problema de la enseñanza de la Religión en las aulas. 
En primer lugar, la Constitución: el artículo 14 que garantiza la igualdad 
ante la ley sin que pueda prevalecer discriminación alguna por razón 
de religión u otras circunstancias; el artículo 16.3 y la declaración de 
aconfesionalidad del Estado, ciertamente mitigada por la obligatoriedad 
de establecer relaciones de cooperación con la Iglesia católica y las 
demás confesiones; y el artículo 27.3 que afirma el derecho de los padres 
a que sus hijos reciban una formación religiosa y moral de acuerdo con 
sus propias convicciones. Viñao hace aquí un exhaustivo análisis del 
fuerte debate doctrinal que se ha producido en torno a estas cuestiones, 
y estudia las múltiples sentencias del Tribunal Supremo y del Tribunal 
Constitucional sobre esta materia; finalmente se ocupa de los Acuerdos 
con la Santa Sede, especialmente el de Enseñanza y Asuntos Culturales.

En segundo lugar, el citado Acuerdo, que tiene rango de tratado 
internacional entre dos Estados y, por tanto, según la Constitución, está 
incorporado al ordenamiento jurídico español, ocupa, de una manera 
u otra, como no podía ser de otro modo, la máxima atención del autor. 
Desde esta perspectiva, analiza con rigor la endiablada senda de las 
políticas puestas en práctica por los gobiernos que se han turnado en el 
poder desde hace más de treinta años. Asistimos así, como en sueños —en 



n  Manuel de Puelles Benítez

  Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 403-409406

realidad como en una pesadilla—, a una continua oscilación pendular 
según haya un gobierno de un signo o de otro: primero fue la regulación 
en 1980 de la Unión de Centro Democrática, que es la que estableció no la 
equiparación, como dice el Acuerdo, sino la igualdad entre la  religión y las 
disciplinas fundamentales, incluida la evaluación, así como la alternativa 
obligatoria para los que no desearan recibir dicha enseñanza —Ética y 
Moral—; luego, tanto en el periodo 1982-1996 como durante 2004-2011, se 
produjo la regulación del Partido Socialista, que redujo el horario lectivo, 
restringió los efectos académicos de la evaluación y estableció distintas 
alternativas de menor intensidad para los que no eligieran Religión; por 
último, la regulación del Partido Popular durante 1996-2004, y en la 
actualidad 2011-2015 con el consiguiente incremento del horario lectivo, 
la evaluación a todos los efectos y la alternativa obligatoria para los que 
no quieren enseñanza de religión. Lo que decíamos, una pesadilla.

	 En tercer lugar, ya en el capítulo VII, Viñao estudia lo que la 
Conferencia Episcopal y el Partido Popular consideran la «confesionalidad 
histórico-sociológica», es decir, lo que en otras palabras podemos llamar 
el peso de la tradición confesional, que se invoca para justificar las 
relaciones de cooperación del artículo 16.3 de la Constitución. Destaca 
el autor que los datos estadísticos muestran año tras año una clara 
tendencia «a la disminución del tanto por ciento de alumnos inscritos 
en la materia de Religión católica y, por tanto, al incremento de los que 
eligen la alternativa»,4 observándose que la disminución de los que optan 
por la Religión va creciendo conforme aumenta la edad del alumno y va 
pasando de un nivel a otro, siendo menos de la mitad los que hacen esta 
elección en el bachillerato en 2010. Por otra parte, utiliza los estudios que 
periódicamente hace la Fundación Santa María sobre la valoración de los 
jóvenes que eligen la Religión para destacar que en 2010 más de la mitad 
consideraba que las clases de Religión no les sirvieron prácticamente 
para nada.

El libro se cierra con dos capítulos muy oportunos, uno —el VIII— 
sobre la Religión como una materia problemática en una sociedad 
pluralista y plurirreligiosa, y la posibilidad de que, al menos en la 
educación secundaria, fuera tratada en el currículum como una materia 
objeto de la Ciencia de las Religiones; el otro, el capítulo IX, contiene las 

4  Viñao, Religión, 80.



Religión en las aulas. Una materia controvertida

407Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 403-409

reflexiones finales del autor y la exposición de los escenarios posibles que 
pudieran pacificar esta cuestión. En realidad, tal y como se pronuncia 
el autor, la evolución en las últimas décadas, tanto en España como en 
Europa, apunta a que, frente a la tradicional dualidad «laicismo versus 
confesionalidad», está surgiendo una posición intermedia a favor de 
una educación interreligiosa, que podría impartirse en la educación 
primaria, o de un conocimiento científico de las religiones en la educación 
secundaria, obligatorio para todos los alumnos. Empero, en el primer 
caso sería necesario que la Iglesia católica renunciase a su posición 
preeminente basada en el Acuerdo de 1979 (o que el Estado denunciase 
dicho Acuerdo) y que el Estado adoptara «directrices organizativas 
y curriculares que sirvan de base para la construcción de una escuela 
interreligiosa»;5 en el segundo caso que, además de la aceptación de la 
Iglesia, cosa dudosa por el momento, se sentaran también las bases para 
crear en la universidad una nueva área de conocimiento sobre la Ciencia 
de las Religiones que suministrara los futuros profesores de Religión. 
Pero, como dice el autor, «el diálogo interreligioso y el estudio científico 
del fenómeno religioso sólo tienen cabida y pueden desarrollarse dentro 
del mismo [proceso secularizador]», al tiempo que a dicho proceso se 
opone «el peso social y político de la Iglesia católica, por todo lo que 
suponga merma de las discriminaciones positivas a su favor». El libro 
termina con estas palabras: «Todo indica que la Religión seguirá siendo 
una materia controvertida y cuestionable».6

Permítaseme, tras esta apretada reseña del libro de Viñao, hacer al-
gunas reflexiones que el libro me ha suscitado. La primera es que, como 
acertadamente expone el autor en los tres capítulos centrales del libro, 
el nudo gordiano sigue siendo el Acuerdo de 1979 sobre la enseñanza de 
la Religión católica. Viñao pone especial énfasis en demostrar que los 
Acuerdos fueron preconstitucionales —se negociaron mientras se elabo-
raba la Constitución— y posconstitucionales —se sometieron al voto de 
las Cortes tras la promulgación de la Constitución—. Este es un aspecto 
que, en mi opinión, debe destacarse. Como ha demostrado Viñao en sus 
trabajos, y en este libro, la Religión ha sido objeto de un enfrentamiento 
secular y de una división entre nosotros desde el siglo XIX. Sin embargo, 

5  José Luis Álvarez Castillo y Miquel Ángel Essomba Gelabert (coords.), Dioses en las aulas. Educa-
ción y diálogo interreligioso (Barcelona: Graó, 2012), 14.
6  Viñao, Religión, 117-118.



n  Manuel de Puelles Benítez

  Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 403-409408

cuando por vez primera se elabora una constitución gracias a un consen-
so político, se hurta a ese consenso una materia tan sensible como la que 
nos ocupa. Esta es una de las sombras de la Transición que muestra su 
debilidad en este campo.

	 Es bastante frecuente en la doctrina constitucional basarse en el 
artículo 27.3 de la Constitución para justificar la enseñanza de la Reli-
gión católica en las aulas. Yo discrepo abiertamente de esta interpreta-
ción. Es verdad que la Constitución ampara el derecho de los padres a 
que «sus hijos reciban la formación religiosa y moral que esté de acuerdo 
con sus propias convicciones», pero no es lo mismo formación que ins-
trucción sobre religión. La formación supone una carga valorativa, algo 
que debe impregnar el proyecto educativo de un centro, y esto es lo que 
ampara la Constitución, que los padres puedan elegir un centro, católico 
en este caso, que tenga como inspiración fundamental de su proyecto 
educativo la formación religiosa y moral católicas. En otras palabras, 
la Constitución no impone la enseñanza de la Religión en los centros 
públicos. Es más, el Convenio europeo para la Salvaguardia de los Dere-
chos Fundamentales y las Libertades Públicas de 1950, modificado por el 
Primer Protocolo Adicional al Convenio (1952), establece que el Estado 
respetará el derecho de los padres a asegurar que la educación se adecue 
a sus convicciones religiosas y filosóficas, pero este precepto 

ha sido interpretado en el sentido de que nace para los Estados 
una obligación de establecer y reconocer en sus respectivos orde-
namientos jurídicos la libertad de creación de escuelas para que 
se encuentre respetado dicho derecho paterno. En esta misma 
línea de interpretación parece encaminarse la jurisprudencia del 
Tribunal Europeo de Derechos Humanos.7

Hay otro hecho que es más polémico aún. Me refiero a la posibilidad 
de establecer en las aulas un conocimiento científico del hecho religioso. 
Buena parte del pensamiento conservador considera que no puede ha-
ber una buena educación sin que los alumnos conozcan la importancia 
del fenómeno religioso en la cultura occidental (se pone menos énfasis 
en asomarse a otras culturas). Pero un conocimiento científico supone 

7  José Mª Contreras Mazario, Laicidad del Estado y asistencia religiosa en centros docentes (Madrid: 
Dykinson, 2002), 124.



Religión en las aulas. Una materia controvertida

409Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 403-409

también dar a conocer a los alumnos, con toda la objetividad posible, 
los aspectos oscuros de dicho fenómeno, como se hace, o se debe de ha-
cer, al exponer otras materias como la Historia de España. Explicar, por 
ejemplo, el paso del politeísmo al monoteísmo, y cómo el monoteísmo, al 
desterrar a los diversos dioses, convirtió «la tierra en un campo de bata-
lla»,8 o las razones que asisten al agnosticismo o, incluso, al ateísmo, en 
la historia de nuestra cultura, o los aspectos sombríos del cristianismo 
—la persecución histórica de las religiones paganas en Roma, las guerras 
de religión que ensangrentaron Europa, la hostilidad a la aparición de la 
ciencia moderna, la consideración de las herejías como un delito castiga-
do en el código penal, etc.—, o la transformación de la Iglesia católica en 
una «sociedad paralela» que fracciona a la sociedad civil mediante la «di-
visión de dos juventudes educadas separadamente»,9 sin querer tener en 
cuenta que la educación de los ciudadanos en una democracia se produ-
ce de verdad cuando «jóvenes de diferentes clases económicas, contextos 
religiosos y comunidades étnicas se juntan en instituciones comunes».10 
Aunque, como dice Viñao, todo parece que la Religión seguirá siendo 
una materia controvertible. Sin embargo, como la religión no dejará de 
ser un fenómeno humano, necesitamos, creyentes e increyentes, «una 
religión, en cualquier caso, que no separe ni divida, sino una religión que 
una y reconcilie».11

Manuel de Puelles Benítez
Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED)

mpuelles@edu.unes.es

8  Odo Marquard, Adiós a los principios (Valencia: Institució Alfons el Magnànim, 2000), 118.
9  René Rémond, Religion et société en Europe (Paris: Seuil, 1998), 166.
10  Michael J. Sandel, Justicia (Barcelona: Debate, 2011), 298-299.
11  Hans Küng, En busca de nuestras huellas. La dimensión espiritual de las religiones del mundo (Bar-
celona: Debolsillo, 2006), 429.




