
393

LA RELIGIONE ISTRUITA NELLA SCUOLA E NELLA 
CULTURA DELL’ITALIA CONTEMPORANEA, 

por Luciano Caimi y Giovanni Vian (eds.). Brescia: Morcelliana, 2013, 494 pági-
nas. ISBN: 978-88-372-2741-8.

Le esiziali conseguenze della problematica questione relativa alle 
relazioni tra lo stato italiano e la Chiesa cattolica all’indomani della 
travagliata realizzazione dell’unificazione della penisola non potevano 
non riverberarsi sulle multiformi sfaccettature della vita sociale nei suoi 
vari ambiti, nonché sul nuovo assetto che i ceti dirigenti chiamati allora 
a governare l’Italia intendevano predisporre per permettere un’accelerata 
modernizzazione in grado di collocare il paese in parallelo con il resto 
dell’Europa. Una numerosa serie di criticità si era venuta aggravando 
in virtù delle modalità politiche con cui si era addivenuti alla creazione 
dello stato unitario, privilegiando una strategia annessionistica facente 
perno sul Regno Sabaudo che avrebbe aggregato su di sé il coacervo 
di piccole compagini presenti sul suolo italico, unitamente al sostegno 
fornito ai liberali e a coloro che vedevano nel Risorgimento e nell’unità 
geografica uno prezioso strumento per l’ulteriore diffusione di teorie in 
palese contrasto con il dettato ecclesiastico della Chiesa di Roma. 

Le prassi adottate furono fortemente penalizzanti per lo Stato della 
Chiesa che si vide relegato ad esercitare il proprio potere terreno all’interno 
di un ristretto territorio dentro la città di Roma e marginalizzato sotto 
il profilo politico, privato della forte influenza che aveva esercitato 
ininterrottamente per secoli. In aggiunta, l’immagine del Papato risultava 
fortemente ridimensionata sotto il profilo simbolico tanto da ergersi 
nell’immediato ad estremo baluardo contro quella corrente culturale che 
veniva ritenuta un nemico evidente e che andava all’epoca diffondendo 
i suoi pericolosi miasmi nelle società occidentali sotto la voce assai 
ambigua e multiforme di «modernismo». 

Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 393-401
Sociedad Española de Historia de la Educación
ISSN: 2444-0043
DOI: 10.5944/hme.4.2016.16652 

Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 393-401



n  Antonella Cagnolati

  Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 393-401394

Se l’analisi di tali questioni storiografiche non ha mai smesso di 
produrre opere di pregevole fattura e di indubbia rilevanza scientifica nel 
panorama sia meramente storico (per lo più orientato verso la disanima 
delle risultanze emerse nel dibattito politico), che storico-educativo, 
come ben testimoniano sia il pregevole volume collettaneo curato da 
Antonio Acerbi e Luciano Pazzaglia (Chiesa, cultura e educazione in 
Italia fra le due guerre. Brescia: La Scuola, 2003), gli atti del convegno 
di studi svoltosi a Milano il 24-25 novembre 2011 curati da Maria Bocci 
(Non lamento ma azione: i cattolici e lo sviluppo italiano nei 150 anni 
di storia unitaria, Milano: V&P, 2013), che gli approfonditi lavori di 
Bartolo Gariglio sul ruolo dei cattolici dal processo risorgimentale fino 
all’epoca attuale (I cattolici dal Risorgimento a Benedetto XVI. Un percorso 
dal Piemonte all’Italia. Brescia: Morcelliana, 2013), pare tuttavia fuori 
discussione che un approccio più esaustivo, analitico e sistematico a tale 
vexata quaestio fosse non solo auspicabile ma oltremodo necessario. Il 
convegno svoltosi nei giorni 12 e 13 gennaio 2012 nell’Auditorium Santa 
Margherita a Venezia dal titolo «La religione istruita nella scuola e nella 
cultura dell’Italia contemporanea» —al quale parteciparono studiosi 
afferenti a campi diversi sebbene insistenti sul medesimo oggetto di 
ricerca— ha inteso intenzionalmente fornire un corposo contributo al 
confronto di ipotesi, alla rimessa in discussione di obsolete e stereotipiche 
opinioni, nonché ha favorito l’incontro fra gruppi disciplinari non sempre 
estremamente tesi a porre in essere un proficuo dialogo al loro interno. 

Il volume che ne è la diretta risultante, curato da Luciano Caimi e 
Giovanni Vian, storici di chiara fama e di lunga esperienza di studi e 
ricerche nell’ambito preso in esame, si pone senza alcun dubbio come un 
contributo di rilevante prestigio scientifico per una pluralità di motivazioni 
che gradirei qui esplicitare. In primo luogo, vorrei sottolineare l’estrema 
efficacia della struttura che ci viene offerta nel volume e che ne ottimizza 
agevolmente la fruizione: il lungo arco cronologico preso in esame che 
inizia con l’Unità d’Italia (1861) e termina con il Concordato tra lo Stato 
italiano e la Santa Sede (1984) risulta agevolmente suddiviso in tre parti 
equamente bilanciate fra di loro (Parte prima: Dall’Unità alla prima 
guerra mondiale; Parte seconda: Tra le due guerre; Parte terza: Dalla 
Costituzione alla revisione concordataria). A tale impianto complessivo 
viene poi aggiunta un’ulteriore sezione che ci fornisce un’interessante 
panoramica su altre esperienze e differenti realtà, opportunamente 



La religione instruita nella scuola e nella cultura dell’italia contemporanea

395Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 393-401

selezionate a livello mondiale, quali l’Inghilterra, il Giappone e il Messico 
(Parte quarta: Sguardi comparativi). 

In secondo luogo, l’esaustività del volume si sustanzia attraverso una 
serie di analisi che vertono su un baricentro palesemente ineludibile nella 
lunga durata delle relazioni tra lo stato italiano e la Chiesa, ovvero le 
problematiche dinamiche relative alla separazione degli ambiti secondo 
il ben noto dettato ascrivibile all’impronta cavouriana, frutto della 
visione liberale attraverso la quale le nazioni europee avevano oltremodo 
sistematizzato l’equilibrio tra poteri politici e istanze provenienti dal 
mondo cattolico e religioso. Tale annosa questione risulta costituire il 
focus prioritario dei saggi contenuti nella prima parte del volume che 
intendono evidenziare le modalità —palesi o recondite— per mezzo 
delle quali si addivenne nella maggior parte della casistica analizzata 
a situazioni oggettive che favorirono accomodamenti e compromessi, 
in maniera assai più rilevante rispetto ad uno scontro che per alcuni 
versi poteva dirsi frontale nonché assolutamente privo di dialogo. Come 
correttamente afferma Alessandro Ferrari, «negli anni tra l’Unificazione 
e lo scoppio della prima guerra mondiale i rapporti con la Chiesa 
cattolica assorbirono non poche energie dello Stato italiano» (La politica 
ecclesiastica dell’Italia post-unitaria. Un modello post-Westphaliano, pp. 
13-26, cit. p. 13), nella convinzione che lo scopo del neonato stato fosse 
prioritariamente affermare la sua sovranità in quanto potere civile nonché 
rivendicare la piena ed assoluta indipendenza dal potere religioso. Tale 
pervasiva finalità si accordava a generare di lì a poco, partendo dalla 
estensione acritica delle norme contenute nello Statuto albertino, una 
densa fenomenologia giuridica tesa a normativizzare la vita sociale fino 
a giungere alla legge Coppino (n. 3969 del 15 luglio 1877) che andava 
sostituendo l’insegnamento della religione cattolica con nozioni dei doveri 
dell’uomo e del cittadino. Tuttavia, suggerisce Ferrari, era assai agevole 
intravedere un orientamento accomodante nella politica ecclesiastica 
italiana, una strategia che si rifletteva più in generale sull’insegnamento 
della religione cattolica nella scuola come appare ben documentato nel 
denso saggio di Fabio Pruneri (L’insegnamento della religione nella scuola 
elementare tra esperienze e pratiche, pp. 27-41), nel quale l’autore disegna 
una analitica panoramica fondendo abilmente sia l’aspetto locale che le 
direttive nazionali a riguardo. Le conseguenze delle normative in materia 
religiosa determinarono la necessità di generare, in ottemperanza alla 



n  Antonella Cagnolati

  Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 393-401396

Rerum Novarum del 1891, un movimento che si ponesse all’avanguardia 
nel dar vita a scuole parrocchiali nella quali ripristinare e rafforzare 
l’insegnamento religioso, adottando una visione estremamente 
pragmatica in merito alle modalità organizzative, alla divisione degli 
alunni in classi, agli esami e ai premi finali, con l’esplicita finalità di 
preparare i più piccoli a ricevere i sacramenti, e a formare religiosamente 
i più grandi. Come ben argomenta Cristina Sagliocco nel saggio Una 
nuova scuola di religione nelle parrocchie. «Il catechista cattolico» (1876-
1905) (pp. 61-92), «il mondo cattolico si trovò di fronte un modo nuovo 
di concepire la scuola, l’educazione e la cultura che svuotò prerogative 
vecchie di secoli» (p. 64). Altro panorama giungeva poi da zone agli 
estremi confini della penisola: Trento e Trieste, bastioni della monarchia 
asburgica che una volta passati all’interno del perimetro politico dello 
stato italiano, dovettero confrontarsi con una divergente legislazione che 
determinò tensioni e contrasti con vaste ripercussioni, e i cui risultati, 
come sostiene Andrea Dessardo, furono spesso contradditori e quindi in 
larga misura inefficaci (L’insegnamento della religione nelle scuole della 
monarchia asburgica, pp. 93-114).

Se la prima fase di confronto e progressivi —e non sempre postivi— 
aggiustamenti aveva condotto ad una sorta di pax armata nella quale 
ognuno dei contendenti mirava a estendere la propria influenza ai 
danni dell’altro, ben diverso fu nel complesso il periodo compreso tra 
la prima e la seconda guerra mondiale, in cui l’emergere dei regimi 
totalitari obbligò la Chiesa a prendere faticosamente posizione a livello 
etico, politico e pastorale. D’altro canto, la scuola appariva sempre più 
come snodo centrale nei dibattiti all’indomani della fine della guerra e le 
gerarchie ecclesiastiche iniziarono a occuparsi con maggior frequenza 
di questioni educative tanto da pubblicare ripetutamente articoli nei 
quali le prese di posizione contro il laicismo e il modernismo si facevano 
sempre più forti e cogenti. Esempi di tal fatta sono frequenti come 
testimonia il bel saggio di Lucia Ceci, analizzando gli articoli apparsi 
su La Civiltà Cattolica aventi come oggetto prioritario l’insegnamento 
della religione cattolica e la tutela degli interessi delle scuole cattoliche, 
oppure i ripetuti interventi di padre Gemelli sulle pagine di Vita e Pensiero. 
Tuttavia la situazione politica e l’avvento del Fascismo costrinsero le 
gerarchie ecclesiastiche ad un riposizionamento che divenne viepiù 
urgente in considerazione della crescente freddezza tra Santa Sede e 



La religione instruita nella scuola e nella cultura dell’italia contemporanea

397Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 393-401

stato italiano all’indomani della Riforma varata da Giovanni Gentile, 
in cui il dibattito sull’insegnamento della religione cattolica a scuola 
si concentrò sul problema dell’accertamento dell’idoneità dottrinale e 
morale dei maestri (Il dibattito sull’insegnamento della religione tra le due 
guerre, pp. 117-141). 

Lo Zeitgeist imperante negli anni Venti del Novecento in Italia 
imponeva un necessario confronto con il filone culturale maggiormente 
diffuso e, a detta della Santa Sede, più pericoloso, ovvero il modernismo 
che si andava insinuando anche nel variegato mondo cattolico. Giovanni 
Vian affronta minuziosamente e con dovizia di particolari il rapporto che 
si venne a creare nel mondo della teologia cattolica all’indomani della 
pubblicazione dell’enciclica Deus scientiarum Dominus (1931) per mezzo 
della quale Pio XI intendeva riordinare la rete di università cattoliche nel 
mondo e stabilire dei precisi requisiti per le modalità di conferimento 
dei gradi accademici, sottolineando nel contempo come l’insegnamento 
teologico fosse finalizzato sia alla confutazione delle eresie che alla 
conferma dei sacri dogmi della fede cristiana. Si stabiliva inoltre come 
non fosse assolutamente possibile consentire che nell’ambito delle 
scienze religiose vi fossero docenti che non aderivano all’insegnamento 
dottrinale della Chiesa cattolica (La Santa Sede e l’insegnamento delle 
discipline teologiche sotto Pio XI, pp. 143-166). Tuttavia le norme e i decreti 
emananti dalla Santa Sede venivano sempre più a scontrarsi frontalmente 
con le prese di posizione del Fascismo in materia di etica, in particolare 
con l’ormai dilagante pseudo scientismo sulla concezione della razza, 
che inevitabilmente generò problemi e forti contrasti. La Chiesa cattolica 
adottò una strategia antirazzista che tuttavia fu spesso ondivaga e 
succube della possibilità di inimicarsi —a fronte di eccessive critiche— 
gli alti ranghi del Fascismo, con il quale era ormai stato siglato con gran 
successo mediatico il famoso concordato che passa sotto il nome di Patti 
Lateranensi (1929), frutto di una lunga mediazione e di un apparente 
riavvicinamento tra il regime mussoliniano e il Vaticano. Raffaella Perin 
sostiene che varie e diverse furono le tappe in cui si vennero articolando 
le prese di posizione contro il razzismo propagandato da Mussolini e 
da Hitler, ritenuto una palese eresia alla quale ci si doveva opporre con 
documenti, richiami, al fine di arginare la penetrazione di tale ideologia 
tra i cattolici. Come si evince dal saggio, sembrerebbe evidente che le 
raccomandazioni di monsignor Ernesto Ruffini, contenute in una densa 



n  Antonella Cagnolati

  Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 393-401398

lettera del 13 aprile 1938, fossero rivolte alla confutazione del razzismo 
sotto il profilo biologico, storico, filosofico e giuridico, ma totalmente 
aliene da qualsiasi forma di critica sul versante politico, senza mai 
menzionare esplicitamente il Reich come principale imputato per la 
diffusione di tale «moderno errore». Una pragmatica quanto deprimente 
politica di Realpolitik impedì alla Santa Sede di spingersi oltre: non venne 
emanata alcuna enciclica sul razzismo che avrebbe senza dubbio assunto 
un valore più cogente e si preferì una linea di non contrapposizione 
che permettesse di contrattare vantaggi a favore della Chiesa cattolica 
(Insegnare la religione contro il razzismo. Le istruzioni della Santa Sede, pp. 
167-189). Ugualmente di ampio respiro e di sicuro interesse storiografico 
ci pare il saggio di Giovanni Gorris che affronta questioni nodali nel 
panorama del primo dopoguerra: il ruolo della religione nella filosofia 
gentiliana, intesa come ambito privato e spirituale, in netta e palese 
contrapposizione al modernismo veementemente rigettato dal filosofo, il 
quale ritiene che non sia possibile nessun compromesso con coloro che 
sostengono tali nefaste teorie ritenute una effimera devianza (La religione 
nell’attualismo neoidealista di Gentile, pp. 1191-212).

La terza parte del volume ci conduce in un differente scenario che si 
apre nel 1948 con la promulgazione della Costituzione della Repubblica e 
si conclude nel 1984 con la firma del nuovo Concordato tra la Santa Sede 
e lo stato italiano rappresentato allora dal primo ministro Bettino Craxi. 
Focus centrale diventa l’insegnamento della religione cattolica nelle 
scuole: in tal senso si possono leggere i due articolati saggi di Luciano 
Caimi e Luciano Pazzaglia che delineano in maniera precisa e puntuale 
i dibattiti succedutisi fino dagli anni Quaranta per rivendicare il giusto 
spazio della religione nella politica dell’istruzione dello stato italiano. 
Caimi ricostruisce il panorama tra gli anni 1945 e il 1984, ricchi di fermenti 
e di mutamenti, non solo all’interno del mondo cattolico ma altresì nella 
complessa storia italiana che vedeva nelle giovani generazioni un grande 
fermento ed una sorta d’inquietudine che di lì a poco sfoceranno nei 
moti di protesta degli anni Sessanta. Tale insegnamento va di necessità 
ricondotto all’interno di una più ampia visuale della pastorale, declinando 
tuttavia all’interno di realtà oltremodo differenziate per ambiti geografici, 
per tipologia di scuole ed istituti di istruzioni, per contesti culturali. In 
aggiunta, non possiamo non rilevare il clima politico degli anni Cinquanta 
e Sessanta che vedeva una netta contrapposizione culturale ed ideologica 



La religione instruita nella scuola e nella cultura dell’italia contemporanea

399Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 393-401

tra forze centriste e cattoliche come la Democrazia Cristiana e il Partito 
Comunista italiano.  Quale esito per la battaglia volta a rafforzare la 
presenza della religione cattolica? Sostiene Caimi che 

quest’insegnamento […] ha patito la ristrettezza culturale di una 
larga parte del cattolicesimo «ufficiale». Per lunghi decenni esso 
è rimasto chiuso nella morsa di un profilo dogmatico-catechis-
tico, inadatto […] a stimolare l’interesse degli studenti verso i 
profili storico-culturali ed esistenziali della tematica religiosa. 
(L’insegnamento religioso nel quadro della pastorale della chiesa, 
pp. 215-249, cit. p. 248). 

Attraverso ricordi ed esperienze personali, Pazzaglia ricostruisce 
puntualmente dal punto di vista delle proposte governative il lungo iter 
che condusse alla revisione dei Patti Lateranensi. Fin dal 1974 l’onorevole 
Aldo Moro riteneva non più ulteriormente rinviabile non solo la questione 
di tale revisione bensì, di conseguenza, la centralità di una trasformazione 
dell’insegnamento religioso. Sia le riviste di ambito ecclesiastico che 
pedagogico dibattevano alacremente sulla perfettibilità dei modelli di 
insegnamento per inglobare sia le risultanze del Concilio Vaticano II, 
sia per rispondere alle turbolenze dei movimenti come Comunione e 
liberazione. Dopo un percorso quanto mai articolato e controverso, dopo 
aver presentato ben cinque bozze con emendamenti successivi, si giunse 
ad uno stallo che venne superato poi con la sigla il 18 febbraio 1984 del 
nuovo concordato in cui erano contenute le norme per l’espletamento 
dell’insegnamento religioso nelle scuole italiane (L’insegnamento della 
religione nei dibattiti culturali e pedagogici dall’ultimo governo Moro alla 
revisione concordataria 1974-1984, pp. 251-282).

Fulvio De Giorgi ci conduce all’interno di una problematica assai 
avvertita nel secondo dopoguerra: l’insegnamento della religione cattolica 
all’interno della scuola materna. Come è noto, in Italia la contrapposizione 
tra il metodo Agazzi e il metodo Montessori era quanto mai aspra e 
ricca di tensioni, seppure risolto fin dall’epoca fascista a favore delle due 
maestre di Mompiano. Il dibattito sulla riconfigurazione della scuola 
materna vide ampiamente vincente l’impianto pedagogico delle sorelle 
Agazzi, pur nella consapevolezza di aggiustamenti in senso palesemente 
filocattolico che non erano invece originariamente nelle intenzioni delle 
due pedagogiste. Il palese confessionalismo democristiano giunse a 



n  Antonella Cagnolati

  Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 393-401400

postulare una scuola materna che fosse organizzata secondo i dettami 
del metodo agazziano, accentuando pesantemente nelle Avvertenze 
didattiche il ruolo imprescindibile e la funzione etico-spirituale della 
religione, enfatizzando oltre misura una posizione anti-montessoriana 
(La scuola materna e l’insegnamento della religione cattolica nel secondo 
dopoguerra, pp. 313-336). Questa parte vede ancora la presenza di tre 
saggi dedicati rispettivamente ai libri di testo a cura di Daria Gabusi 
(Da soldati a testimoni. I libri scolastici per l’insegnamento della religione 
cattolica 1948-1968, pp. 338-359), all’evoluzione delle proposte più 
recenti per l’insegnamento della storia delle religioni nelle scuole a cura 
di Maria Chiara Giorda (L’insegnamento della storia delle religioni nella 
scuola italiana, pp. 361-386), e all’analisi esaustiva condotta da Luca 
Barbaini sull’enciclica Mediator Dei emanata nel 1947 da Pio XII (Echi 
del «rinnovamento» liturgico di inizio secolo e propositi educativi nella 
recezione della Mediator Dei, pp. 283-312).

L’ultima parte dal titolo «Sguardi comparativi» pone a confronto realtà 
decisamente divergenti dal punto di vista socio-culturale e geografico: 
Angelo Gaudio analizza le forme e le modalità dell’educazione religiosa in 
Inghilterra attraverso la ricognizione delle leggi che si sono incaricate di 
organizzare tale insegnamento nelle scuole inglesi (La religious education 
in Inghilterra, pp. 389-405); Riccardo Maffei argomenta sull’esperienza 
del lontano Oriente e delle strategie per creare buoni cittadini a partire 
dall’epoca del Meiji (Da sudditi a cittadini. L’educazione civile nel Giappone 
contemporaneo 1863-1952, pp. 407-433); infine Massimo De Giuseppe 
ripercorre i termini del contrasto tra Stato e Chiesa in Messico (La disputa 
sull’educazione nel Messico postrivoluzionario. La contrapposizione Stato-
Chiesa, la scuola d’azione, razionalista e socialista, pp. 435-470).

Come ampiamente dimostrato, il volume si configura come un 
eterogeneo e complesso mosaico volto a ricomporre le molteplici 
sfaccettature della «religione istruita», presentando nelle singole 
ricerche i controversi percorsi per giungere ad un’analisi del rapporto 
tra l’insegnamento della religione, la pastorale ecclesiastica e la scuola, 
nella sua multiforme identità. Il filo rosso che attraversa i densi saggi, 
frutto evidente di una ricerca meditata e profonda, pare configurarsi 
come la volontà di esaminare a fondo l’arduo rapporto tra laici e cattolici 
sullo sfondo delle vicende storiche che l’Italia ha attraversato, non senza 
dolorose stagioni, e portare alla luce le strategie di un dialogo che, seppur 



La religione instruita nella scuola e nella cultura dell’italia contemporanea

401Historia y Memoria de la Educación, 4 (2016): 393-401

ostico e a tratti, non si è mai interrotto. Le istituzioni scolastiche sono 
dunque il palcoscenico sul quale tale lunga ed articolata vicenda ha visto 
i suoi molti attori lavorare per la buona riuscita di un progetto culturale 
che, tenendo nel debito conto la complessità contemporanea, ha urgente 
necessità di una ulteriore e più aperta riconfigurazione.  

Antonella Cagnolati
Universidad de Foggia (Italia)

antonella.cagnolati@unifg.it




