
497Historia y Memoria de la Educación, 1 (2015): 497-502    

Pensamiento pedagógico en el idealismo 
alemán y en Schleiermacher,

por José María Quintana Cabanas. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos-
Universidad Nacional de Educación a Distancia, 2013, núm. 715 [Collectio 
scriptorum mediavalium et renascentium], 766 páginas más colofón. ISBN: 
978-84-220-1665-6 (BAC) y 978-84-362-6452-4 (UNED).

El 31 de mayo de 2013 fallecía en Barcelona el profesor José María Quin-
tana Cabanas, que enseñó en la Universidad de Barcelona, en la Autónoma 
de Barcelona y en la UNED (Madrid), de la que fue profesor emérito. Entre 
los trabajos inéditos que había librado a la imprenta antes de su muerte se 
encontraba el original Pensamiento pedagógico en el idealismo alemán y en 
Schleiermacher que, gracias a los buenos oficios del profesor Javier Vergara 
Ciordia, ha publicado la Biblioteca de Autores Cristianos, dentro de la “Col-
lectio scriptorum mediaevalium et renascentium”. Sabido es que el profe-
sor Quintana atesoraba una sólida formación humanística en diversos cam-
pos del saber. En el filológico, con estudios etimológicos y traducciones del 
alemán (Kant, Hegel y Pestalozzi, entre otros autores). También sobresalió en 
el terreno filosófico, y así —sobre el poso aristotélico-tomista— mantuvo un 
diálogo permanente con las distintas corrientes de pensamiento. Igualmente, 
destacó en el entorno pedagógico, descollando en diferentes ámbitos como la 
Sociología de la Educación, la Teoría de la Educación y la Pedagogía Social. 
Si Juan Tusquets —bajo el signo de la crisis de la cultura— fue el pedagogo de 
la problematicidad y Alejandro Sanvisens un pedagogo sistémico-cibernético, 
el profesor Quintana —discípulo de ambos— construyó una sugestiva filo-
sofía de la educación, que haciéndose igualmente eco de los planteamientos 
de la pedagogía de Schleiermacher —cuyo tratado de pedagogía (1813) se 
traduce por vez primera en esta ocasión— puede ser calificada de antinómica.

Digamos de paso que el profesor Quintana —gracias a una beca de la 
Fundación Juan March— estudió durante el año 1968 en Múnich junto al 

Historia y Memoria de la Educación 1 (2014): 497-502
Sociedad Española de Historia de la Educación
ISSN: 2444-0043
DOI: 10.5944/hme.1.2015.13206



n   Conrado Vilanou Torrano

  Historia y Memoria de la Educación, 1 (2015): 497-502498

profesor Reinhard Lauth, uno de los más reconocidos especialistas en el 
pensamiento de Fichte, que aparece citado en más de un lugar de la obra 
que comentamos. Así, Quintana recuerda que para Lauth la filosofía tras-
cendental —condición de posibilidad de la pedagogía trascendental— parte 
de Descartes y Fichte, al situar el ser consciente, el sujeto cognoscente, el yo 
de la libertad, como clave de bóveda de sus respectivos sistemas filosóficos. 
Además, Quintana tuvo bien a la vista, para traducir los textos fichteanos, la 
edición crítica de las obras del filósofo alemán que el profesor Lauth realizó, 
bajo el auspicio de la Academia Bávara de Ciencias, entre 1964 y 2010.

Por lo demás, el profesor Quintana —sin perder de vista el horizonte 
de la filosofía perenne— siempre mostró una especial predilección por 
aquellos pensadores que, como Fichte, consideran que el hombre comienza 
su actividad espiritual con el ejercicio de su libertad. En este sentido, añade 
que «Fichte opta por el idealismo porque así se garantiza la libertad y 
espontaneidad del Yo, que no se ve limitado por la dependencia con respecto 
a un objeto de conocimiento; el Yo es creador» (p. 11). Bien mirado, se 
trata de un yo activo, con lo que su pedagogía también ha de ser creativa, 
más aún si tenemos en cuenta que según su Doctrina de la Ciencia todo 
cuanto existe es creación espontánea del Yo, si bien —desde un punto de 
vista trascendental— la actividad humana se encamina a la moralización, 
esto es, a la formación moral de todos.

Sintomáticamente uno de sus primeros trabajos —aparecido en 
1970 en la revista Estudios Filosóficos— abordaba el «Paralelo entre la 
ontología del conocimiento de Schelling y la de Santo Tomás». De ahí, 
pues, que no extrañe que los últimos trabajos universitarios los dirigiese 
hacia la filosofía de la educación de los tres grandes pensadores idealistas 
(Fichte, el idealismo del yo; Schelling, el idealismo objetivo; Hegel, el 
idealismo absoluto), fijando igualmente su atención en el pensamiento 
de Schleiermacher que no puede encuadrarse por su orientación realista 
en la misma corriente de pensamiento, esto es, en el idealismo. Somos de 
la opinión que el descubrimiento de Schleiermacher fue para el profesor 
Quintana —muy familiarizado con la pedagogía de Pestalozzi— una especie 
de relevación. En efecto, frente a la falta de sistematicidad del pedagogo 
suizo —por el que siempre mostró un verdadero afecto que se manifestó 
en sus múltiples traducciones— encontró en la dialéctica (entre teoría y 
praxis, entre lo empírico y lo especulativo) y en la ética del Bien Supremo 
dos buenas razones para acercarse a la pedagogía de Schleiermacher. En 



Pensamiento pedagógico en el idealismo alemán y en Schleiermacher

499Historia y Memoria de la Educación, 1 (2015): 497-502

la lección segunda de su tratado, este pensador alemán se pregunta si la 
pedagogía es una ciencia empírica o una ciencia especulativa, respondiendo 
de acuerdo con su dialéctica que «lo especulativo sólo da una trama para 
penetrar en la acción o en la observación» (p. 607). Por ello, la pedagogía 
oscila entre ambas posibilidades, si bien Schleiermacher reconoce que su 
pedagogía «será más bien especulativa» (p. 607).

Por todo cuanto venimos diciendo, Quintana detecta en Schleiermacher 
un referente de primer orden de la pedagogía científica que quedó un tanto 
obscurecido por el éxito de Herbart. «Lo que ocurrió —escribe el profesor 
Quintana— es que la concepción pedagógica de Herbart tuvo muchos 
adeptos y preponderó totalmente, mientras que la de Schleiermacher quedó 
arrinconada y olvidada» (p. 565). No acaba aquí la cosa porque en esta 
pedagogía realista, dialéctica y ética, que ha circulado poco por España, el 
profesor Quintana veía algo de sí mismo: una posición realista moderada, 
como en Aristóteles, que admite un cierto idealismo, un poco como Platón 
(p. 544). A pesar de su apego por el idealismo, Quintana remarca que la 
Pedagogía «se hizo posible sólo cuando la cultura alemana salió del idealismo» 
(p. LXXIII), camino que al fin y al cabo siguieron Herbart y Schleiermacher. 
A renglón seguido, se pregunta: ¿y por qué Hegel no escribió un tratado 
específico de Pedagogía?, cuestión que puede contestarse diciendo que lo 
que importaba para el idealismo era más la idea de formación (Bildung) 
que la sistematicidad de la naciente ciencia pedagógica. Lógicamente, la 
Bildung —a pesar de su innegable dimensión pedagógica— no constituyó 
un verdadero tratado de pedagogía, sino una teoría de la formación humana 
que es algo muy distinto.

Nos encontramos ante un volumen de casi 800 páginas que incluye una 
panorámica general, a modo de introducción, que sitúa los distintos aspec-
tos que configuran la época clásica del pensamiento alemán contemporá-
neo, emplazado en el arco comprendido entre 1780 y 1830 que —a grandes 
rasgos— coincide con la época bisagra de la Sattelzeit (Rheinart Koselleck). 
Así, Quintana analiza el neoclasicismo alemán, el romanticismo y su filo-
sofía, la filosofía idealista y, por consiguiente, la pedagogía idealista. A su 
parecer, la pedagogía idealista se caracteriza por poseer una doble dimen-
sión, no únicamente empírica (como sucede con la mayoría de pedagogos 
que se han interesado por las cuestiones educativas desde una perspectiva 
práctica), sino que además incorpora un aspecto trascendental de modo que 
se puede hablar —en el caso de los idealistas— de dos pedagogías. A saber, 



n   Conrado Vilanou Torrano

  Historia y Memoria de la Educación, 1 (2015): 497-502500

la pedagogía empírica que según el esquema herbartiano se basa en discipli-
nas como la psicología y la ética, y la pedagogía trascendental que «se funda 
en la Metafísica y se mueve siempre en terreno metafísico» (p. LXXXVIII). 
Con otras palabras, frente al realismo de la pedagogía empírica —común a 
la mayoría de los educadores preocupados por resolver cuestiones prácti-
cas— aparece la pedagogía trascendental que «considera al hombre y sus 
fines a la luz de unos principios trascendentes, con lo cual la educación co-
bra un sentido y unas funciones también trascendentes» (p. LXXXVIII). 
Así se explica el interés de Quintana por reseguir la huella de la Pedagogía 
trascendental en diversos autores idealistas del siglo xix (Fichte, Schelling, 
Hegel) pero también en autores del siglo pasado como Rudolf Steiner y 
María Montessori que, junto a su dimensión empírica, permiten lecturas 
pedagógicas trascendentales. Sin apartarnos de la esfera idealista, remar-
camos que los tres autores clásicos del idealismo alemán son los que mayor 
atención concitan en este manual que, además de una introducción general 
de un centenar largo de páginas, incluye una extensa presentación de cada 
uno de los autores incluidos en esta obra, sin olvidar tampoco los epígonos 
hegelianos, esto es, Giovanni Gentile —primer ministro de Instrucción con 
Mussolini— que llevó a cabo una profunda reforma educativa iniciada en 
1923, sobre todo en la educación secundaria, y Giuseppe Lombardo-Radice 
que fuera el director general que intentó poner en práctica la reforma gen-
tiliana. 

Ante todo, Quintana procede a desarrollar en el caso de Fichte y Hegel, 
no así en el de Schelling, extensas presentaciones con un elenco de textos 
pedagógicos que ha traducido de manera expresa para esta ocasión, con 
independencia de si estaban vertidos o no a nuestra lengua. De Schelling, 
después de dar unas pinceladas sobre su filosofía, rastrea la pedagogía 
de Fröbel —para el cual el hombre, la Naturaleza y Dios conforman una 
realidad unitaria— y la de Niederer, que sigue los pasos de Pestalozzi. En el 
caso concreto de Fichte, desde una perspectiva empírica, traduce los Diarios 
referentes a la educación de los hijos de la familia Ott (1788-1789), texto hasta 
hoy desconocido en nuestra lengua. Añádase que Quintana ha traducido 
—por vez primera— los Aforismos sobre educación de Fichte, que datan del 
año 1804, en los que define la educación de la siguiente manera: «educar a 
una persona significa darle la oportunidad de ser completo dueño y señor 
de toda su capacidad» (p. 93). Siguen otros textos fichteanos que ya han 
circulado en nuestras latitudes. En primer lugar, traduce Sobre lo que es 



Pensamiento pedagógico en el idealismo alemán y en Schleiermacher

501Historia y Memoria de la Educación, 1 (2015): 497-502

el erudito y sus manifestaciones en el ámbito de la libertad (1806), en que 
destaca que la ciencia del erudito consiste en el conocimiento de la Idea 
con lo que asume el papel de educador transcendental de la humanidad. «Él 
—el erudito— tiene en sí, en la idea divina, la forma de las épocas futuras 
que vendrán, y debe mostrar un ejemplo y dar a las futuras generaciones 
una ley que él en vano buscaría en la actualidad o en el pasado» (lección 
sexta, p. 171). A continuación encontramos las Lecciones sobre la misión del 
erudito (1811) que estriba en servir de puente entre el mundo empírico y el 
mundo ideal. El erudito posee la capacidad de captar las ideas del mundo 
suprasensible, a partir de las cuales el mundo sensitivo debe seguir siendo 
formado. «Estas visiones lo impulsan a él a la acción. Con esto, él es el 
resorte de la creación continua del mundo según la imagen divina» (lección 
segunda, p. 243). Por último, y con relación a Fichte, se incluyen algunos 
fragmentos de la obra Características de la época actual (1806) donde se 
presenta una filosofía de la historia que en cinco fases o etapas conduce del 
estado de inocencia al estado de la total justificación y santidad, proceso que 
demanda una economía que entienda que «el Estado no son los individuos, 
sino la constante relación recíproca de éstos, cuyo productor continuamente 
vivo y variable es el trabajo de los individuos, tal como éstos existen en el 
espacio» (pp. 323-324). En fin, el Estado ha de poder realizar la idea según 
la cual los individuos vivan en libertad y según razón. 

Después de Fichte, llega el turno a Hegel cuya pedagogía contempla 
—como no podía ser de otra manera— un doble desarrollo: empírico y 
transcendental. En lo que concierne a la pedagogía empírica, se recogen 
los discursos gimnasiales de Núremberg (1809-1815), que en su mayoría 
habían sido publicados por Arsenio Ginzo (1991), las orientaciones 
educativas que surgen de la filosofía del derecho (1820) y los textos de 
propedéutica sobre la enseñanza de la Filosofía en los gimnasios (1812). 
Con relación a la pedagogía transcendental, se destaca la importancia de 
la Bildung, de la formación, a través del proceso cultural que deriva del 
espíritu absoluto, a saber, el arte, la religión y la Filosofía. De hecho, esta 
pedagogía transcendental encuentra su piedra de toque en la Fenomenología 
del Espíritu (1806), la ciencia de la experiencia de la conciencia, que narra 
el camino ascendente de la conciencia natural sensible hasta identificar esta 
conciencia con lo absoluto. «La preparación para esto —escribe Hegel— 
es el pensamiento abstracto y luego el pensamiento dialéctico, y después 
la adquisición de ideas de contenido especulativo» (p. 494). Por tanto, la 



n   Conrado Vilanou Torrano

  Historia y Memoria de la Educación, 1 (2015): 497-502502

pedagogía transcendental hegeliana estriba en un itinerario dialéctico 
que, de acuerdo, con lo que propone Quintana se puede sintetizar de la 
siguiente manera: «consiste en una guía dada al individuo para que consiga 
la autoconciencia, en animarle a la afirmación de su conciencia personal 
frente a la ajena (y en la asimilación de ésta a la suya propia) y en inserirle 
en un proceso de trabajo consciente que refuerza su personalidad» (p. 519).

Es hora de finalizar este comentario, que no tiene otro objeto que dar 
cuenta y razón de un libro útil y necesario que, además, cubre un vacío 
palmario de nuestra literatura pedagógica. Más allá de poner al alcance del 
público español los textos de mayor relieve de la pedagogía idealista, hay 
que destacar su versión del tratado pedagógico de Schleiermacher que, para 
algunos, significa el punto de partida de la pedagogía hermenéutica (Dil-
they, Spranger, Gadamer). De este modo, y junto a la tradición pedagógica 
herbartiana (que entró en bancarrota después de la Primera Guerra Mun-
dial) aparece esta segunda navegación de la ciencia pedagógica, en clave 
hermenéutica, silenciada en España cuando no olvidada, pero que se cultiva 
en Europa (Alemania e Italia son dos buenos ejemplos) con grandes adeptos 
y notable éxito. Gracias al profesor Quintana, a sus afinados trabajos y a 
sus impagables días de paciente traducción, hoy podemos no solo acceder a 
estos textos sino también proceder a su interpretación en la narrativa de la 
tradición pedagógica contemporánea. Todo un lujo en estos tiempos post-
modernos.

Conrado Vilanou Torrano
Universidad de Barcelona
cvilanou@ubu.edu


