
153

Historia de las ideas y la cultura en Chile e Hispanoamérica
EL PASADO DEL PRESENTE

Historia del presente, 15, 2010/1 2ª época, pp. 111-119 issn: 1579-8135

El “despegue” de la Iglesia en el segundo franquismo
(contestación a la reseña crítica del Prof. Manuel Ortiz Heras)

Feliciano Montero (UAH)

Nota previa

La verdad es que yo esperaba una reseña 
crítica historiográfica y me encuentro con una 
valoración muy polémica, en un tono y estilo 
a veces algo panfletario, que, en buena medida, 
más que impugnar, creo que no comprende bien 
los argumentos y hechos que aduzco. No pen-
saba que mi libro fuera un panfleto al servicio 
de un objetivo político para reivindicar una al-
ternativa política confesional. Y, si ha podido ser 
interpretado o utilizado así, lo lamento. Hablo 
de un tiempo concreto de la Iglesia y del catoli-
cismo español no de la situación actual ni desde 
la perspectiva político-mediática del presente. 
Ahora, en mi respuesta a la crítica, no quisiera 
entrar en ese terreno, sino volver al tono pro-
piamente historiográfico, argumentando algunas 
de las hipótesis del libro, y explicando algunas 
de las claves desde la perspectiva de la “historia 
del presente” que es en la que principalmente, 
pienso, debe ser situado.

La respuesta a la crítica me obliga a recor-
dar y reiterar argumentos que, con los límites 
de la extensión del texto, yo creía que estaban 
suficientemente planteados en el libro. Como 
señalo en la introducción no pretendo que mi 
trabajo sea excesivamente novedoso y origi-
nal, salvo en la interpretación del conjunto del 
proceso en sus distintos tiempos y niveles de 
expresión; y, como advierto en la conclusión no 
he presentado todas las expresiones y manifes-
taciones de ese proceso, y aún los presentados 
están necesitados de mayor investigación. 

Asumo en todo caso los límites o posibles erro-
res en la presentación de los argumentos en la 
medida en que hayan podido inducir a una cier-
ta incomprensión de los mismos. Por ejemplo, 
mi estudio del proceso de “despegue” de una 
parte de la Iglesia, no pretende afirmar, como se 
critica, que ésa era la posición de toda la Iglesia, 
sino que la tendencia, en principio minoritaria, 
se fue haciendo crecientemente hegemónica. 

Una enmienda a la totalidad: la disidencia de la 
Iglesia fue minoritaria y por tanto mucho menos 
relevante de lo que pretende demostrarse

La reseña crítica del prof. Ortiz Heras es 
una enmienda a la totalidad de las principales 
hipótesis, tesis y argumentos del libro. Pero se 
trata más bien de un rechazo apriorístico ape-
nas argumentado, que, en algunos casos revela 
una cierta incomprensión de las cuestiones y 
argumentos planteados. Aunque se citan entre 
comillas bastantes afirmaciones entresacadas 
del texto, apenas se discuten realmente los ar-
gumentos del libro; simplemente se niegan.

Reiteradamente se niega la tesis y el argu-
mento principal del libro: la existencia de un 
proceso de desenganche o de “despegue” (tér-
mino que utilizo preferentemente en el libro) 
por parte de la Iglesia católica, en dos tiempos 
(aproximadamente la década 1956-66, y el 
quinquenio 1970-1975) y dos niveles sociales e 
institucionales (la Iglesia de base, principalmen-
te la Acción Católica “especializada” y la Iglesia 



154

EL PASADO DEL PRESENTE
Be

rn
ar
do

 S
ub

er
ca
se
au

x

Historia del presente, 15, 2010/1 2ª época, pp. 111-119 issn: 1579-8135

institucional), tal como se plantea claramente 
desde el principio en la introducción.

En todo caso se afirma, criticando la rele-
vancia del proceso, que el desenganche o el 
despegue fue protagonizado sólo por una mi-
noría. Pues la Iglesia en su conjunto no puede 
ser más que conservadora. No protagonizó nin-
guna ruptura ni desenganche sustancial con el 
franquismo. Se alega fundamentalmente que las 
tesis del libro son una percepción muy sobre-
dimensionada o exagerada de la realidad, fruto, 
se insinúa, de la complicidad del autor con la 
historia que escribe. 

Trataré de responder brevemente a esa en-
mienda a la totalidad deteniéndome en algunas 
impugnaciones o reparos concretos. Al hacerlo 
me pregunto si acaso no me he explicado bien 
o suficientemente (es verdad que en aras de la 
brevedad en varios momentos no he desarro-
llado ampliamente los argumentos remitiendo a 
otros trabajos propios o ajenos bien conocidos 
donde se podía encontrar la explicación más 
completa), o si el autor de la reseña crítica ha 
leído con demasiados prejuicios los argumentos 
y hechos que se presentan; pues, al margen de 
interpretaciones, hay una serie de hechos que 
están, hace ya tiempo, suficientemente acepta-
dos por la historiografía y numerosos autores 
de distinto signo. 

El título y la cronología

El “despegue” tan continuamente presente 
en el índice y en el texto era inicialmente el tí-
tulo del libro. La editorial me convenció de que 
el título podía ser equívoco o poco apropiado 
pues, en contra de mi propia tesis, el término 
“despegue”, más que significar un proceso en el 
tiempo, parecía aludir a un momento puntual 
y explosivo. El título finalmente elegido, “De la 
colaboración a la disidencia”, no me pareció 
desajustado. Estoy de acuerdo con el profesor 
Ortiz Heras, y lo he escrito en otros lugares, 
que la posición de la Iglesia y del catolicismo es, 
más que colaboradora, cofundadora del Régi-

men, al mismo tiempo que éste nace en torno 
a 1937; y esa estrecha identificación y colabo-
ración es una seña fundamental de la identidad 
del Régimen durante el primer franquismo. El 
tardío Concordato de 1953 vendría a sancio-
nar esta situación. Javier Tusell, en uno de sus 
buenos libros, aún no superado, calificó la signi-
ficativa presencia de Martín Artajo, Ruiz Gimé-
nez y otros Propagandistas de la ACNP en los 
Gobiernos de Franco de 1945 a 1957, como el 
tiempo del colaboracionismo católico.1 Un pro-
yecto, por cierto, según él argumenta, fracasado. 

Pero mi ensayo no estudia el primer fran-
quismo, se sitúa cronológicamente en el con-
texto del segundo franquismo, que desde una 
perspectiva política y cultural nace con la des-
titución de Ruiz Giménez y su equipo, y desde 
una perspectiva económica y social con el giro 
en política económica que significa el Plan de 
Estabilización de 1957-1959. No niega la etapa 
de estrecha identificación y connivencia duran-
te el primer franquismo. Al contrario la tiene 
muy en cuenta precisamente para valorar mejor 
la profundidad del cambio. Pensé y cuidé mu-
cho, como hacemos todos los historiadores, la 
cronología, las etapas, las divisorias. Me parece 
que las fechas elegidas son bien significativas y 
representativas, y creo haberlo justificado en 
la misma introducción: el punto de partida, el 
fracaso del colaboracionismo con el cese de 
Ruiz Giménez, casi coincidente con el cambio 
en política económica y el acceso al poder de 
otros católicos (tecnócratas), y el final de esta 
historia con la muerte de Franco. Pues el objeto 
del libro no es el estudio del papel de la Iglesia 
y de los católicos en la Transición, sino en la 
“pretransición”. Desde el balance que presen-
té en el número 15 de Ayer (1994), dedicado 
a la Transición, coordinado por el Prof. Manuel 
Redero, hasta el que publiqué en las actas del II 
Congreso de Historia del Presente,2 he insisti-
do en ponderar el tiempo de la “pretransición” 
para explicar la naturaleza y las características 
de la Transición. Suelo subrayar la mayor rele-
vancia del papel y protagonismo de la Iglesia 



155

Historia de las ideas y la cultura en Chile e Hispanoamérica
EL PASADO DEL PRESENTE

Historia del presente, 15, 2010/1 2ª época, pp. 111-119 issn: 1579-8135

en la pretransición, en comparación con la que 
ejerce durante el proceso mismo, y sobre todo 
a partir de la aprobación de la Constitución.

El concepto de Iglesia (“el despegue” desde abajo 
y desde arriba)

Quizá una primera cuestión en la que disen-
timos sea el concepto de Iglesia. En la Introduc-
ción, una de las primeras cosas que aclaro, pues 
es, por otra parte, eje principal del argumento 
del libro, es el concepto “Conciliar” de la Iglesia 
como “pueblo de Dios” tal como la define el 
Vaticano II. Por otra parte, en estrecha relación 
con el tema central del libro, planteo una ten-
sión clara entre la Iglesia de “base” (sectores 
del clero y seglares) y la Iglesia jerárquica o ins-
titucional (obispos). Es posible que Ortiz Heras 
acepte esa concepción pero me parece que en 
su descalificación de la entidad y la dimensión 
de la disidencia subyace siempre una referencia 
explícita o implícita a la Iglesia institucional o 
Jerárquica, y por ello, entre otras cosas, tiende 
a relativizar y rebajar el alcance del proceso. 
Aparte de considerar, como veremos, mino-
ritaria y escasamente relevante la posición de 
unos cuantos militantes que no representaban 
al conjunto del catolicismo español. 

Sin embargo, no creo haber afirmado que esa 
Iglesia y catolicismo renovados, que hace la au-
tocrítica del nacionalcatolicismo, representara 
la posición de toda la Iglesia española. Más bien 
la presento como una minoría, eso sí muy activa 
y relevante, que progresivamente va contagian-
do al conjunto. De modo que, al final del proce-
so, 1975, lo que era tendencia minoritaria, por 
ejemplo en la Conferencia Episcopal de 1965, 
se convierte en hegemónica en la presidida por 
Tarancón en 1975. 

Según mi planteamiento, la autocrítica, y el 
desenganche respecto del Régimen, se produjo 
primero en las bases (años 1956-1966 princi-
palmente), y finalmente (durante el quinquenio 
1970-75) y tras una importante lucha o tensión 
interna, en el plano de la Jerarquía episcopal, la 

Conferencia Episcopal liderada por Tarancón. 
Subrayo dos acontecimientos, representativos 
respectivamente de ambos “despegues”, la 
Asamblea de la Juventud de los Movimientos 
Juveniles “especializados” de Acción Católica en 
1965, y la Asamblea Conjunta de obispos cléri-
gos en septiembre de 1971. La relevancia que yo 
mismo y otros muchos autores e historiadores 
conceden a estos acontecimientos, especialmen-
te al segundo, por más conocido, como signos 
del desenganche de la Iglesia respecto del Régi-
men es rebajada o negada sin más argumentos 
por el Prof. Ortiz Heras. 

Respecto al significado de la Asamblea de la 
Juventud de mayo de 1965, concebida como final 
de una Campaña conjunta de los Movimientos 
especializados juveniles de AC para la promo-
ción de la participación de la juventud en todas 
las instancias sociales, ya en el Congreso de 
la Oposición al Franquismo, organizado por la 
UNED en 19903 subrayé su carácter subversivo 
de fondo. No porque indujera directamente a 
la militancia antifranquista sino porque educaba 
en valores de diálogo y participación, básicos en 
la configuración de una mentalidad democrática. 
Por supuesto, ésta como otras acciones educati-
vas y propagandísticas, las hacían los Movimien-
tos juveniles al amparo de una cobertura privi-
legiada (el Concordato), y eran muy conscientes 
de ello cuando hablaban de que eran tareas de 
“suplencia” (una forma de función tribunicia), 
que en un contexto democrático deberían ser 
organizadas y protagonizadas por el conjunto de 
la ciudadanía.

Además, de acuerdo con el propio esquema y 
lógica de los métodos educativos, las Campañas 
estaban destinadas a alcanzar la máxima difusión 
e implantación. Ortiz Heras en su crítica insiste 
constantemente, también en relación con la pro-
yección o influencia social de estas actividades 
de los Movimientos juveniles de AC, en su carác-
ter minoritario y, por tanto, poco representativo 
de lo que era la posición conservadora general 
del catolicismo español. Pero las estadísticas 
internas de la AC española en los años ’60, la 



156

EL PASADO DEL PRESENTE
Be

rn
ar
do

 S
ub

er
ca
se
au

x

Historia del presente, 15, 2010/1 2ª época, pp. 111-119 issn: 1579-8135

referidas específicamente a la campaña de 1965, 
la tirada de los periódicos Signo, Juventud Obrera 
y Boletín de la HOAC ofrecen datos concretos 
que avalan la difusión cuantitativa de esa nue-
va mentalidad.4 La discusión sobre el alcance 
cuantitativo de ese catolicismo crítico sólo se 
puede resolver consultando y considerando 
unas fuentes bien accesibles; teniendo en cuen-
ta además esta influencia progresiva en escala, 
desde el pequeño equipo de militantes hasta el 
conjunto de la masa pasando por el grupo de 
influencia más próximo al militante, tal como 
se plantea expresamente en las guías internas 
educativas. Ciertamente hay que distinguir en-
tre los militantes más comprometidos que van 
a dar el salto a la actividad política o sindical 
clandestina, manteniendo o no su pertenencia 
a las organizaciones apostólicas, y el conjunto 
más amplio de lo que no dan ese salto a la 
clandestinidad, pero que se han formado en los 
valores de diálogo, tolerancia y participación, y 
los ejercen en las plataformas asociativas o veci-
nales, legales o semilegales. Me parece que tiene 
más trascendencia histórica ese cambio difuso 
de mentalidad que la actividad política o sindi-
cal antifranquista de algunos militantes. Desde 
luego toda esa proyección social e incluso po-
lítica la tenían que ejercer de forma individual 
y anónima para no comprometer la naturaleza 
“apolítica” de la Acción Católica y de la propia 
Iglesia Jerárquica de la que dependían. Eso ex-
plica por ejemplo, como señala Rubén Vega, la 
inevitable invisibilidad de la implicación de la 
HOAC y la JOC en las huelgas de 1962.5 Tam-
bién se explica la declaración que la JEC tenía 
que hacer pública frente a las acusaciones de 
implicación directa en la lucha política y sindical 
del Movimiento estudiantil de 1964-65. Esa de-
claración no es signo, como aduce Ortiz Heras, 
de renuncia moderada y prudente al compro-
miso, sino expresión de la contradicción en la 
que frecuentemente se movían los militantes de 
AC entre su fidelidad a la naturaleza apolítica 
de la tarea de la Iglesia, de la que dependían 
jerárquicamente, y su vocación al “compromiso 

temporal”, es decir, social y político. Una con-
tradicción que llevaba a corto plazo a separar 
la practica religiosa y apostólica de la actividad 
sindical y política. 

Por su parte la Jerarquía, aparte de las presio-
nes por parte de las autoridades del Régimen, 
compartía mayoritariamente, al menos hasta 
los últimos cinco años del mismo, sus valores, y, 
por tanto, no podía permitir el ataque directo 
a las instituciones. Ahí reside el significado po-
lítico de la llamada crisis de la Acción Católica 
(conflicto disciplinar obispos-organizaciones 
seglares), y de las otras tensiones y divisiones 
políticas intraeclesiales de esa última década del 
franquismo a las que dedico una parte del libro. 

Por todo ello, no creo que exagere o sobredi-
mensione en mi estudio el significado y alcance 
de esa nueva educación crítica, para la militan-
cia y el “compromiso temporal”, que se llevó a 
cabo en los Movimientos juveniles de AC de los 
años ’60. Ni que sea excesiva la ponderación de 
su trascendencia política a corto y medio plazo. 
Algunos estudios, pocos todavía, han recons-
truido los orígenes católicos de esos nuevos 
militantes y cuadros sindicales y políticos, pri-
mero clandestinos y luego legales, que lideraron 
en el plano provincial y local la transición y la 
consolidación de la democracia. La mayor parte 
de ellos secularizaron su militancia a finales de 
los ’60, separando su actividad política y sin-
dical de su práctica cristiana en comunidades 
de base. Otros perdieron la fe o se apartaron 
de la práctica cristiana. A dicha secularización, 
radicalización y diáspora de la militancia cristia-
na después de la crisis de 1966-68 hago alguna 
referencia en el capítulo sobre el trasvase de 
la democracia cristiana al cristiano marxismo, 
pero ciertamente debería haberla presentado 
más detenidamente en un capítulo paralelo a la 
evolución de la Jerarquía en el último quinque-
nio del Régimen. En cualquier caso, esa secu-
larización de la militancia cristiana así como la 
secularización de los curas comprometidos no 
se puede atribuir sólo o principalmente a los 
desengaños por los conflictos con la Jerarquía, 



157

Historia de las ideas y la cultura en Chile e Hispanoamérica
EL PASADO DEL PRESENTE

Historia del presente, 15, 2010/1 2ª época, pp. 111-119 issn: 1579-8135

sino que obedece a una dinámica interna ligada 
a una serie de cambios sociológicos. 

En cuanto al significado político de la Asam-
blea Conjunta de 1971, yo no sé si Ortiz Heras 
ha consultado las ponencias y las conclusiones 
que editó la BAC en el mismo momento de 
su celebración.6 Especialmente la ponencia 
primera sobre el lugar del clero en la sociedad 
y la política es la expresión de esa revisión 
autocrítica del “nacionalcatolicismo” que en 
esos años habían elaborado Álvarez Bolado, 
González Ruiz, Aranguren (pues como hace 
tiempo recordó Alfonso Botti en su ensayo, el 
concepto y el término nacional-catolicismo fue 
acuñado por esos intelectuales católicos con 
su correspondiente carga autocrítica). La bata-
lla intraeclesial y la tensión Iglesia-Estado que 
provocó esa Asamblea revela la trascendencia 
y relevancia de ese giro. La percepción alarmis-
ta del Gobierno, en éste como en otros casos, 
estaba justificada y ajustada a la realidad, no era 
artificial. Me sorprende que Ortiz Heras, que 
conoce esos informes del Gabinete de Enlace 
del Ministerio de Información y Turismo sobre 
la deriva progresista de la Iglesia, los considere 
exagerados. Por el contrario, estaban muy bien 
informados, y su carácter privado y muy discre-
to (destinados a una distribución muy selectiva) 
no formaba parte de ninguna campaña de pro-
paganda o intoxicación, aunque, como revelan 
esos informes y planteo en el libro, trataron de 
impulsar la respuesta conservadora a esa nueva 
Iglesia. Por otra parte, parece bastante lógico 
que el Régimen se sintiera muy preocupado por 
la pérdida de su principal fuente de legitimación. 

El factor Concilio y el contexto internacional

El eje argumental del ensayo es la evolución 
interna del catolicismo español, pero siempre 
teniendo en cuenta las influencias y el con-
texto internacional. No se puede entender la 
propia evolución de la AC española y de los 
Movimientos sin su inserción temprana en el 
movimiento internacional de apostolado seglar 

y los congresos que se celebran en 1951, 1957 
y 1967. La participación española respectiva en 
esos Congresos marca muy bien la evolución 
del conjunto de la AC. Comparto la tesis histo-
riográfica de que esa dinámica de los congresos 
internacionales de apostolado seglar de 1951 y 
1957 anticipó y preparó la nueva doctrina del 
Concilio sobre la relación Iglesia-mundo mo-
derno (constitución Gaudium et Spes). Y por ello 
afirmo en el libro que, en la medida en que la 
AC española y los Movimientos especializados 
juveniles participaban en esa red internacional, 
sintonizaron plenamente desde el primer mo-
mento, mucho antes que otros sectores ecle-
siales, con el espíritu del Concilio, que, según su 
percepción, venía a confirmar sus propios plan-
teamientos. De modo que a la hora de estudiar 
el impacto de Concilio en la Iglesia y la sociedad 
española (tema por investigar) hay que distin-
guir tiempos diversos y distintos planos. En ge-
neral la mirada comparada del proceso español 
con otros países europeos revela en este tema, 
como en otros, un significativo desfase. La hora 
del cristianismo progresista o de izquierdas en 
España, así como la renovación conciliar de la 
Iglesia, llegó con un cierto retraso aunque arrai-
gó profundamente prolongándose en el tiempo 
más que en otras latitudes.

La Iglesia y la pretransición

En el largo proceso de maduración de este 
ensayo, tras los trabajos sobre la disidencia de 
las bases católicas que había estudiado sobre 
todo, pero no sólo, en la actividad de los Movi-
mientos de Acción Católica especializada (La AC 
y el franquismo, 2000), el conocimiento de la rica 
documentación del Gabinete de Enlace sobre 
la disidencia de la Iglesia en diversos planos y 
manifestaciones, me confirmó la relevancia y 
trascendencia de esa disidencia, completando el 
esquema temático y cronológico de este ensayo, 
cuyo esqueleto previamente escribí en distintos 
foros. Entre otros, en el dossier sobre “el des-
pegue” de la Iglesia que coordiné en el núme-



158

EL PASADO DEL PRESENTE
Be

rn
ar
do

 S
ub

er
ca
se
au

x

Historia del presente, 15, 2010/1 2ª época, pp. 111-119 issn: 1579-8135

ro 10 de esta revista, Historia del Presente, que 
ahora acoge nuestra polémica.7. En ese dossier 
escribieron algunos de los jóvenes historiado-
res que han escrito buenas tesis doctorales en 
los años ’90.

Recordar historiográficamente, con los mé-
todos e instrumentos del oficio, este proceso 
de “despegue” o desenganche, no se hace para 
reivindicar triunfalistamente una contribución 
positiva y relevante de la Iglesia católica en ese 
momento de la historia española, sino porque, 
me parece, resulta un elemento explicativo 
esencial para entender adecuadamente el tar-
dofranquismo y la Transición. Descalificar o 
rebajar por principio estos hechos, esa contri-
bución, como se hace en la reseña, es, de otra 
forma, descalificar globalmente el papel de la 
iglesia. Parece que en este terreno no salimos 
de una polémica política más que historiográfica 
que desgraciadamente envuelve demasiado los 
estudios históricos sobre el segundo franquis-
mo y la Transición.

Pero el libro trata de la Iglesia y del catoli-
cismo durante el segundo franquismo, y no 
propiamente de la Transición. Lo que ocurre, es 
que de acuerdo con el esquema clásico de Pé-
rez Díaz en El retorno a la sociedad civil, distingo 
en la transición el proceso político propiamente 
dicho, entre noviembre de 1975, (o si se quiere 
julio de 1976) y diciembre de 1978 (o si se quie-
re, octubre de 1982); y en un sentido social más 
amplio, el proceso de cambios sociales y econó-
micos que se operan en el segundo franquismo, 
y que en el caso de la Iglesia y del catolicismo 
me parecen de especial trascendencia. Por ello 
hace tiempo (en el dossier de la revista “Ayer” 
sobre La Transición)8 planteé los elementos que, 
a mi juicio, permitían hablar en la Iglesia de una 
“pretransición”; reiterando varias veces que la 
contribución más relevante de la Iglesia al pro-
ceso de Transición se produjo en este momento. 
Así es que no es ningún planteamiento teleoló-
gico sino que el argumento central de mi ensayo, 
el “despegue”, desde mi punto de vista, anticipa, 
contribuye, explica una parte fundamental de 

proceso de Transición. Un proceso político que 
desde luego se inicia de forma incierta y bas-
tante abierta a partir de la muerte de Franco. 
Ciertamente habría sido interesante seguir el 
estudio respectivo de las diversas militancias 
católicas y de la Jerarquía de la Iglesia en el 
tiempo corto de la Transición política, pero ello 
requería otro estudio detenido. En otros textos 
breves, especialmente en el capítulo del volu-
men de la Historia de España de Menéndez Pidal, 
coordinado por Javier Tusell, sobre la transición, 
he escrito sobre la evolución de la postura de la 
Iglesia en el conjunto del proceso, en el último 
cuarto del siglo XX.

“El verdadero desenganche fue la secularización”, 
afirma Ortiz Heras, más que la actividad de la 
nueva Iglesia. Más aún la supuesta renovación de 
la Iglesia era una mera respuesta oportunista a 
los retos pastorales que significaban los cambios 
sociológicos promovidos por la secularización, 
el abandono de las prácticas religiosas y la re-
lajación de las costumbres y comportamientos 
morales. Lo que ocurre es que ese proceso de 
secularización fue asumido y valorado positiva-
mente por los sectores católicos renovadores, 
partidarios de una “pastoral misionera” frente 
a una “pastoral de cristiandad”;9 e inspiró direc-
tamente, siguiendo modelos franceses y belgas, 
la pastoral social obrera, y la implantación de 
la Revisión de Vida como método educativo que 
promovía partir del reconocimiento de la reali-
dad social, e impulsaba el compromiso “tempo-
ral” por la transformación de esa realidad. Esta 
lectura nueva de la secularización se plasmó 
luego en la doctrina del Concilio sobre “la au-
tonomía de lo temporal”. Por tanto, en efecto, 
la respuesta a la secularización es un factor 
explicativo clave, que, en mi opinión, no reba-
ja o descalifica el valor (hacia adentro y hacia 
fuera) del conjunto de iniciativas educativas y 
sociales que impulsan siempre en una dirección 
“personalista” y democrática. Es una respuesta 
pastoral oportuna, no oportunista, que implica 
un cambio sincero y profundo de mentalidad, 
una nueva manera radicalmente distinta de con-



159

Historia de las ideas y la cultura en Chile e Hispanoamérica
EL PASADO DEL PRESENTE

Historia del presente, 15, 2010/1 2ª época, pp. 111-119 issn: 1579-8135

siderar la relación Iglesia-Estado-Sociedad. Y es 
lo que explica la línea general de la AC y de los 
Movimientos de AC especializada en los años 
’60 así como las tensiones que provocó con la 
Jerarquía y el Gobierno, y las crisis de identidad 
cristiana que experimentaron muchos militantes. 
Las trayectorias de esos militantes se pueden 
apreciar por ejemplo en la publicación sobre 
la Juventud Estudiante Católica (JEC) española 
que coordiné en 1997, en la que los dirigentes 
ofrecieron el testimonio analítico de esas situa-
ciones contradictorias, fruto de lo que entonces 
se expresaba como “doble fidelidad” a la Iglesia 
y al ambiente social al que pertenecían.10 Como 
en el caso de la JOC y la HOAC, su militancia 
política era hasta cierto punto invisible. En los 
diversos estudios recientes sobre el movimien-
to estudiantil durante el franquismo apenas se 
recoge la presencia y el peso de los militantes 
de la JEC, que tenían que ejercer esa actividad 
sindical y política bajo su propia responsabilidad 
personal. Creo que Ortiz Heras no comprende 
bien esta realidad y opta por una descalificación 
o minusvaloración excesiva de esos militantes 
de la AC obrera, estudiantil, rural, que no se co-
rresponde con la realidad de los hechos ni de 
sus testimonios. 

Por otra parte, los informes Foessa sobre el 
cambio social en España, y en particular sobre el 
cambio sociorreligioso, que se citan en la reseña, 
estaban elaborados en buena medida por los 
mismos sociólogos católicos que alentaban el 
cambio pastoral y por ello reflejaban una crí-
tica aguda a la superficialidad de la religiosidad 
española, consecuencia de la pastoral de cris-
tiandad, para defender en su lugar una pastoral 
misionera.11

La Asamblea Conjunta del clero y obispos de 
1971 fue precedida, como era habitual entonces 
en la difundida sociología religiosa, de una am-
plia encuesta sociológica dirigida a todo el clero, 
iniciada en 1968. En el apartado correspondien-
te de esta encuesta es donde se constataba la 
tendencia política mayoritaria del clero español 
que al colega le parece exagerada.12

Algunas otras referencias puntuales de la 
crítica de Ortiz Heras revelan, me parece, una 
cierta incomprensión de los temas o una insufi-
ciente argumentación por mi parte.

La disidencia que canalizan organizaciones 
de la Iglesia, especialmente dependientes de 
la Conferencia Episcopal, (por eso las califico 
como representantes oficiosas del despegue) 
Cáritas o Justicia y Paz, no se pueden calificar de 
minoritarias. Las Campañas de Justicia y Paz que 
culminaron con la demanda de Amnistía (1974) 
constituyeron una plataforma legal de una mo-
vilización antifranquista muy amplia. En cuanto a 
Cáritas es muy relevante que una organización 
de caridad y acción social asumiera entre sus 
objetivos la ayuda a las familias de los huelguis-
tas y represaliados políticos. No es extraño que 
provocara la alarma y la denuncia de otros sec-
tores eclesiales. 

Aunque aún faltan por venir buenas investiga-
ciones sobre la figura política de Ruiz-Giménez, 
a partir de la apertura de su archivo personal, 
parece difícil rebajar la importancia cultural y 
política, de signo antifranquista, de la revista Cua-
dernos para el Diálogo (ver el libro de Javier Mu-
ñoz Soro), como, por otro lado, la revista Triunfo. 
En cuanto al fracaso de la Democracia Cristiana 
como alternativa católica al final del franquis-
mo, pienso que la razón más profunda es que la 
doctrina del Concilio sobre la autonomía de lo 
temporal y, por ende, la justificación del plura-
lismo político en el mundo católico, deslegitimó 
en su raíz la exclusividad o preferencia de esa al-
ternativa demócrata-cristiana, abriendo camino 
a otras legitimidades políticas compatibles con 
el cristianismo como los partidos marxistas. En 
el seno mismo del movimiento “Cristianos por 
el socialismo”, en el final del franquismo y prin-
cipios de la Transición, participaron cristianos 
miembros de distintos partidos marxistas. El 
mismo Movimiento de “Cristianos por el socia-
lismo” (CPS) reclamó a la Jerarquía en vísperas 
de las primeras elecciones democráticas res-
peto a la opción marxista de algunos cristianos. 
Y, como bien se sabe, los estudios electorales 



revelan el peso importante del voto católico en 
el abanico de opciones políticas. Es difícil negar 
la realidad de este pluralismo político de los ciu-
dadanos cristianos, por otra parte reconocido 
e impulsado por la Jerarquía ciertamente con 
algunos reparos hacia las opciones marxistas.13

La negociación del Concordato. ¿Continuidad o rup-
tura?

Una de las mejores expresiones de la tensión 
Iglesia-Estado en la última década del Régimen, 
y también uno de los caminos para responder 
a la pregunta principal sobre el “despegue” es 
el proceso fracasado de revisión o negociación 
del Concordato que se trata de llevar a cabo en 
la última década del Régimen. El tema ha sido 
muy bien estudiado por Pablo Martín de Santa 
Olalla y Romina de Carli, además del estudio 
de Fernando de Meer sobre el embajador en la 
Santa Sede, Antonio Garrigues, principal agente 
del proyecto.14 En el libro aludo brevemente a 
este factor de la negociación porque permite 
plantear la complejidad de las relaciones Iglesia-
Estado, encarnada en las distintas posiciones del 
papa Pablo VI, la Secretaría de Estado vaticana, la 
Nunciatura de Madrid, la Conferencia Episcopal 
española, y del otro lado, las posiciones diferen-
tes del ministro de Exteriores (Castiella) y del 
de Justicia (Oriol), del embajador Garrigues y 
del subsecretario de Justicia, Alfredo López. Y 
todo ese proceso envuelto en las movilizaciones 
y presiones del mundo católico progresista. Lo 
que se deduce de los estudios es que la iniciativa 
de la negociación del Concordato no fue ecle-
sial, sino gubernamental, precisamente como un 
intento de frenar el despegue y conservar la 
legitimidad. Y en el seno de la Iglesia fue la Con-
ferencia Episcopal española la que frenó lo que 
pudo esa negociación para propiciar un nuevo 
modelo de relación basado en la libertad reli-
giosa y la separación, que, por supuesto, no tenía 
que suponer pérdida de influencia pastoral en la 
nueva situación social y política. Valorar, como 

hace el estudio de Romina di Carli, la posible 
continuidad entre los términos y contenidos de 
esa negociación frustrada y los Acuerdos Iglesia-
Estado de 1979 es una cuestión bien interesante, 
pero escapaba temática y cronológicamente al 
argumento de mi libro. Por ello hice sólo una 
pequeña referencia a esta cuestión.

En la reseña se descalifica la relevancia del pa-
pel de Tarancón como orientador principal de 
una política religiosa para la transición política. 
Todos los estudios más documentados, como 
los citados arriba, así como los principales pro-
tagonistas de los acontecimientos, al margen 
de miradas hagiográficas, ponderan en cambio 
la perspicacia y eficacia de esa orientación y 
gestión. Que la Iglesia de Tarancón intentara y 
lograra en gran medida adaptar la Iglesia a la 
nueva situación no parece que pueda descalifi-
carse sin más, salvo que se haga desde una posi-
ción política anticlerical, más que historiográfica.

¿Actuó Tarancón y los obispos, supuestamen-
te conservadores, bajo la presión del clero pro-
gresista, en contra de sus propias convicciones, 
como se afirma en la reseña? Indudablemente 
como buenos pastores, y especialmente en el 
horizonte de las orientaciones “colegiales” pro-
pugnadas por el Vaticano II para el gobierno de la 
Iglesia, tenían que tener en cuenta las demandas, 
y hasta las presiones, y encauzar los conflictos. 
Pero, como analizo en la última parte del libro 
a partir de los informes del Gabinete de Enla-
ce, las tensiones diocesanas fueron de signo y 
carácter diferente según la personalidad y men-
talidad de cada obispo. No todos se sometieron 
precisamente a las tendencias renovadoras, sino 
que trataron de resistirlas o encauzarlas. Otros 
obispos se pusieron al frente de la renovación. 
Éste es también un buen tema de investigación 
pendiente. 

La historia militante y la historia del presente

La crítica del profesor Ortiz Heras, desde 
el principio hasta el final, y de forma reiterada 



161Historia del presente, 15, 2010/1 2ª época, pp. 121-138 issn: 1579-8135

es, como decía, una enmienda a la totalidad, en 
la que subyacen y a veces se hacen explícitas 
descalificaciones profesionales por las supues-
tas intenciones militantes que, según él, guían mi 
trabajo llevándome a sobredimensionar la enti-
dad y relevancia de una disidencia que a su juicio, 
siempre es minoritaria y poco relevante, si se 
considera la posición de conjunto de la Iglesia 
(jerarquía) y de la sociedad católica. En los tiem-
pos que corren, desgraciadamente, la historia se 
ha politizado demasiado, y efectivamente abun-
da la militancia historiográfica y falta bastante 
independencia crítica y autocrítica en el trata-
miento de los temas. Puedo haber incurrido en 
ese error, pero, muy consciente del riesgo, en 
este libro y en tantos trabajos anteriores, que 
están en la base de este ensayo, he procura-
do evitarlo, presentando un cuadro complejo, 
aunque sé que incompleto, de la evolución de 
la Iglesia y del catolicismo español durante el 
segundo franquismo. Una evolución marcada 
ciertamente, según la interpretación que guía el 
principal argumento del libro, por un proceso 
de distanciamiento o desenganche respecto del 
Régimen de Franco. Un proceso que yo preferí 
calificar como un “despegue” en dos fases y en 
dos niveles, en primer lugar desde abajo (cier-
tos sectores del clero y del laicado católico en 
la década 1956-1966), y posteriormente desde 
arriba (la Jerarquía de la Iglesia) especialmente 
en el último quinquenio del Régimen.

Ciertamente en la confirmación de mis pro-
pias hipótesis desempeñó un papel central la 
lectura del seguimiento gubernamental del pro-
ceso de “despegue” que recopiló el Gabinete de 
Enlace en numerosos informes, que consulté en 
el AGA en 1997. Esa fuente primaria, extraor-
dinariamente fiable, más allá de cualquier error, 
exceso o desenfoque interpretativo, confirmaba 
ampliamente, desde el otro lado, el alcance de 
esa disidencia.

La tesis y argumento principal del libro que 
yo mismo había presentado antes en distintos 
artículos y, sobre todo, en mi estudio sobre la 
Acción Católica, en su conjunto, en los años 

sesenta (eso explica la relevancia que este 
tema adquiere en el conjunto del libro), no es 
completamente nueva, sino que ya había sido 
planteada clara y brillantemente por otros estu-
diosos, desde dentro y desde fuera de la Iglesia, 
teólogos, sociólogos y politólogos, a los que 
me refiero expresamente en la Introducción. A 
los que habría que añadir las tesis recientes de 
estudiosos más jóvenes que tuve la suerte de 
conocer y valorar antes de su publicación como 
libro.

En fin, la supuesta tesis militante que defiendo, 
según la crítica de Ortiz Heras, está básicamen-
te planteada en el libro de G. Hermet, Los cató-
licos en la España franquista (por supuesto que 
Hermet aplica su modelo sobre las funciones 
tribunicia y parapolítica de la Iglesia en régime-
nes no democráticos, al caso español; lo plantea 
y explica expresamente en un capítulo del vo-
lumen 1º de su libro (la edición del CIS). Pero 
esa misma interpretación sobre la evolución de 
la Iglesia en el segundo franquismo es la que 
explican el sociólogo Víctor Pérez Díaz (en uno 
de los capítulos de su libro “El retorno de la 
sociedad civil”), o también José Casanova en su 
capítulo sobre el caso español dentro del libro 
Religiones Públicas.15

Y además de los historiadores, los protagonistas 
agentes políticos de aquella época, y a la cabeza 
de ellos el secretario general del PCE, Santiago 
Carrillo, ha reconocido en diversas ocasiones 
esa contribución o aportación de la Iglesia y del 
taranconismo al proceso de transición.  

Pero la historia del presente no es necesariamente 
historia militante

Yo pensaba que lo que escribía en el libro 
era bastante conocido y aceptado historiográ-
ficamente, de forma consensuada por unos y 
otros, y que no sería impugnado de forma tan 
radical. Y que, de todas formas, aun reconocien-
do no excesiva originalidad, podía ser útil a un 
público amplio, desde los jóvenes estudiantes 
tan alejados y desconocedores del tiempo del 



162

MISCELÁNEA
Au

re
lio

 Ve
láz

qu
ez
 H

er
ná

nd
ez

Historia del presente, 15, 2010/1 2ª época, pp. 121-138 issn: 1579-8135

franquismo como a las generaciones mayores, 
de alguna manera protagonistas de esta historia, 
que podían verse reconocidos o injustamente 
tratados, o en todo caso interpelados a “jugar” 
con sus recuerdos. Y, por supuesto, también 
pensaba en que pudiera ser útil, como síntesis, 
a los colegas historiadores, quizá poco dedica-
dos al estudio de este tema. Por esto, me ha 
sorprendido mucho la reacción que subyace en 
la crítica del Prof. Ortiz Heras. Una crítica que 
me parece aún más militante que mi supuesta 
militancia historiográfica. 

Quizá es un reflejo de la politización de nues-
tra historiografía contemporánea, demasiado 
subordinada o dependiente de la batalla política 
y mediática actual por condenar y demonizar el 
franquismo, la Iglesia y todos los obstáculos del 
Antiguo Régimen, como si estuviéramos todavía 
en vísperas del 14 de abril de 1931. 

Ciertamente en el momento actual tenemos 
problemas políticos graves (el deterioro cre-
ciente de los valores, la cultura y las institucio-
nes democráticas) además de la crisis económi-
ca. Pero con frecuencia los problemas reales se 
manipulan y deforman con ayuda de la historia. 
Como historiadores deberíamos tomar distan-
cia crítica para no contribuir más al deterioro 
de la convivencia democrática y sus bases de 
respeto, tolerancia, diálogo, ecuanimidad. 

De todas formas, quizá la cuestión de la su-
puesta o real militancia de mi ensayo se pueda 
resolver recordando la naturaleza, las ventajas 
y los costes de la historia del tiempo presen-
te. Entendiendo por historia del tiempo presente, 
la elaborada y escrita por historiadores, que, 
sin dejar de serlo, son a la vez conocedores 
o protagonistas, del tiempo y de los procesos 
que analizan, mi estudio sobre la evolución de 
la Iglesia en el segundo franquismo es un libro 
de historia del presente. En efecto, como cual-
quier historiador del presente (en el sentido 
arriba indicado) mi estudio se aprovecha del 
conocimiento y la comprensión personal o muy 
cercana de muchos de los hechos que analizo. 
Juego con esa ventaja impagable, que no da el 

mejor de los documentos, para comprender 
desde dentro los hechos, los comportamientos. 
Tengo la limitación y el riesgo de implicarme en 
el análisis, de no tomar suficientemente distan-
cia crítica, incluso de no dar al lector suficientes 
explicaciones de claves o factores que doy por 
supuestas. Es por tanto una historia “implicada”. 
Para bien y para mal, desde un enfoque histo-
riográfico purista, el historiador del tiempo pre-
sente siempre “toma partido” por más esfuerzo 
que haga por ampliar al máximo sus fuentes, 
sus enfoques y perspectivas. Pero todo eso no 
significa que haga una historia militante. Per-
sonalmente he procurado tomar las máximas 
precauciones para contrastar críticamente las 
diversas visiones, interpretaciones y enfoques. 
Poner de relieve las contradicciones y dejar 
abiertas cuestiones que necesitan más investi-
gación además del acceso a fuentes (pues las 
fuentes de la Jerarquía vaticana y de la española, 
por ejemplo, están todavía fuera del alcance del 
investigador). 

Toda historia es provisional, ya lo sabemos, 
y la historia del tiempo presente mucho más; 
pero, por otra parte, es legítima y absolutamen-
te necesaria, entre otras cosas como punto de 
partida o incluso fuente para los historiadores 
más jóvenes. En este sentido la historia del 
tiempo presente, creo, desempeña un papel 
de mediador intergeneracional que permitirá 
a los historiadores más jóvenes estudiar los 
diversos temas. Algo de esto me ha parecido 
experimentar cuando he acompañado algunas 
tesis doctorales de jóvenes historiadores como 
Enrique Berzal y Laura Serrano, de la Universi-
dad de Valladolid, o Pablo Martín de Santa Olalla 
de la Autónoma de Madrid. En suma, la historia 
del tiempo presente no es necesariamente mi-
litante, en el peor sentido de la palabra, y tiene 
algunas ventajas para el autor y para el lector, 
siempre que la atenta lectura crítica esté dis-
puesta a intentar comprender, sin prejuicios, lo 
que trata de explicarse, antes de plantear los 
interrogantes y las discrepancias pertinentes.

	                                    Septiembre 2010



163

¿Asistencia social o consolidación institucional?
MISCELÁNEA

Historia del presente, 15, 2010/1 2ª época, pp. 121-138 issn: 1579-8135

notas

1	 Javier Tusell, Franco y los católicos, Madrid, Alianza, 
1984.

2 	 F. Montero,"La Iglesia y el catolicismo en el final 
del franquismo, 1960-1975" en A. Herrerín y A. 
Mateos (coords.), La España del presente: de la dic-
tadura a la democracia, pp. 237-250, Madrid, Aso-
ciación de Historiadores del Presente, 2006.

3 	 F. Montero, “Los movimientos juveniles de Acción 
Católica una plataforma de oposición al franquis-
mo”: en J. Tusell, A. Alted, y A. Mateos (coords.) "La 
oposición al régimen de Franco", Uned, Madrid, 
1990, t. II, pp. 191-20. Una versión más reciente 
de este argumento en Montero, F. "Los Movimien-
tos juveniles de Acción Católica. De la militancia 
apostólica al compromiso político" en Hurtado, 
Castells, Margenat, (eds), De la dictadura a la demo-
cracia, pp. 263-294: 2005, Desclée.

4 	 Remito a la nota 55 de la pág. 151 del libro en la 
que se aportan datos cuantitativos muy relevantes, 
me parece, sobre la difusión de la Campaña de 
1965. En el anexo estadístico que publiqué en el 
libro La AC y el franquismo, 2000, hay datos con-
cretos sobre el número de militantes de los movi-
mientos juveniles en 1960-1965. 

5 	 Me extraña especialmente la referencia despecti-
va que hace Ortiz Heras a la contribución de la 
HOAC en la reconstrucción del nuevo movimien-
to obrero, y muy especialmente de la primera Co-
misiones Obreras.

6 	 Secretariado Nacional del Clero. Asamblea Con-
junta Obispos-Sacerdotes. Madrid, BAC, 1971.

7 	 Historia del Presente, n.º10, dossier presentado 
brevemente por el coordinador F. Montero en el 
que escriben E. Berzal, Pablo Martín Santa Olalla, 
Mónica Moreno y Francisco Martínez Hoyos. 

8 	 F. Montero, “La Iglesia y la Transición”, Ayer, 15, 
1994, en el dossier coordinado por M. Redero, so-
bre la Transición.

9 	 Vid. Fernando Urbina, Mundo moderno y fe cristiana, 
2 vols, Ed. Popular, 1993. Varios artículos se refie-
ren al paso de la pastoral de cristiandad a la pasto-
ral misionera, y, en ese contexto, de la AC general 
a la “especializada”. Este autor ha sido la fuente 
principal de mis propios trabajos.

10 	F. Montero (coord.), Juventud Estudiante Católica, 
1947-1957, Madrid, 1998.

11 	Es un tema apenas investigado y publicado. Entre 
los representantes de esa sociología religiosa con 

fines pastorales, influida por la francesa, destaca 
Rogelio Duocastella.

12 Los resultados de la Encuesta, publicados en Asam-
blea Conjunta, op. cit. Apéndice, pp. 644-714. 

13 	Una pequeña digresión al paso. Se puede aducir 
que, “de facto”, la Jerarquía apoyó tácitamente a 
la UCD en detrimento de una posible Democra-
cia Cristiana, pero lo cierto es que la presencia o 
influencia de esa tendencia, primero en la UCD 
y sobre todo en el actual PP se ha ido diluyendo 
hasta convertirse en residual. Quizá ahora ciertos 
sectores de la Jerarquía lamentan la ausencia de 
un partido confesional.

14	 Pablo MARTÍN DE SANTA OLALLA, La Iglesia 
que se enfrentó a Franco. Pablo VI, la Conferencia 
Episcopal y el Concordato de 1953, Dilex, 2005; Ro-
mina de CARLI, El derecho a la liberad religiosa en 
la transición democrática de España (1963-1978), 
Madrid, 2009, CEPC; Fernando de Meer, Antonio 
Garrigues, embajador ante Pablo VI. Un hombre de 
concordia en la tormenta (1964-1972), Pamplona, 
2007, Aranzadi.

15 	G. Hermet, Los católicos en la España franquista, vol. 
1, pp. 393-412. V. Pérez Díaz, "Iglesia y religión en 
la España contemporánea" en El retorno de la so-
ciedad civil, I. E. Económicos, 1987; José Casanova, 
Religiones públicas en el mundo moderno, PPC, 2000, 
cap. 3 “España: de una Iglesia de Estado a la sepa-
ración”, pp. 108-132.


