EL PASADO DEL PRESENTE

EL “DESPEGUE” DE LA IGLESIA EN EL SEGUNDO FRANQUISMO

(contestacion a la resefia critica del Prof. Manuel Ortiz Heras)

Nota previa

La verdad es que yo esperaba una resefia
critica historiografica y me encuentro con una
valoracién muy polémica, en un tono y estilo
a veces algo panfletario, que, en buena medida,
mas que impugnar, creo que no comprende bien
los argumentos y hechos que aduzco. No pen-
saba que mi libro fuera un panfleto al servicio
de un objetivo politico para reivindicar una al-
ternativa politica confesional.Y, si ha podido ser
interpretado o utilizado asi, lo lamento. Hablo
de un tiempo concreto de la Iglesia y del catoli-
cismo espafiol no de la situacion actual ni desde
la perspectiva politico-medidtica del presente.
Ahora, en mi respuesta a la critica, no quisiera
entrar en ese terreno, sino volver al tono pro-
piamente historiografico,argumentando algunas
de las hipétesis del libro, y explicando algunas
de las claves desde la perspectiva de la “historia
del presente” que es en la que principalmente,
pienso, debe ser situado.

La respuesta a la critica me obliga a recor-
dar y reiterar argumentos que, con los limites
de la extensién del texto, yo creia que estaban
suficientemente planteados en el libro. Como
sefialo en la introduccién no pretendo que mi
trabajo sea excesivamente novedoso y origi-
nal, salvo en la interpretacion del conjunto del
proceso en sus distintos tiempos y niveles de
expresién;y, como advierto en la conclusién no
he presentado todas las expresiones y manifes-
taciones de ese proceso, y aun los presentados
estan necesitados de mayor investigacion.

Feliciano Montero (UAH)

Asumo en todo caso los limites o posibles erro-
res en la presentacion de los argumentos en la
medida en que hayan podido inducir a una cier-
ta incomprension de los mismos. Por ejemplo,
mi estudio del proceso de “despegue” de una
parte de la Iglesia, no pretende afirmar, como se
critica, que ésa era la posicion de toda la Iglesia,
sino que la tendencia, en principio minoritaria,
se fue haciendo crecientemente hegemonica.

Una enmienda a la totalidad: la disidencia de la
glesia fue minoritaria y por tanto mucho menos
relevante de lo que pretende demostrarse

La resefia critica del prof. Ortiz Heras es
una enmienda a la totalidad de las principales
hipétesis, tesis y argumentos del libro. Pero se
trata mas bien de un rechazo aprioristico ape-
nas argumentado, que, en algunos casos revela
una cierta incomprensiéon de las cuestiones y
argumentos planteados. Aunque se citan entre
comillas bastantes afirmaciones entresacadas
del texto, apenas se discuten realmente los ar-
gumentos del libro; simplemente se niegan.

Reiteradamente se niega la tesis y el argu-
mento principal del libro: la existencia de un
proceso de desenganche o de “despegue” (tér-
mino que utilizo preferentemente en el libro)
por parte de la Iglesia catélica, en dos tiempos
(aproximadamente la década 1956-66, y el
quinquenio 1970-1975) y dos niveles sociales e
institucionales (la Iglesia de base, principalmen-
te la Accion Catolica “especializada” y la Iglesia

Historia del presente, 15, 2010/1 2* época, pp. I11-119 ISSN: 1579-8135 153

eLIweouedsiy 3 3[Iy) U3 eanynd e| A seapi se| ap euUoIsIY



Bernardo Subercaseaux

EL PASADO DEL PRESENTE

institucional), tal como se plantea claramente
desde el principio en la introduccién.

En todo caso se afirma, criticando la rele-
vancia del proceso, que el desenganche o el
despegue fue protagonizado sélo por una mi-
noria. Pues la Iglesia en su conjunto no puede
ser mas que conservadora. No protagonizé nin-
guna ruptura ni desenganche sustancial con el
franquismo. Se alega fundamentalmente que las
tesis del libro son una percepcién muy sobre-
dimensionada o exagerada de la realidad, fruto,
se insinla, de la complicidad del autor con la
historia que escribe.

Trataré de responder brevemente a esa en-
mienda a la totalidad deteniéndome en algunas
impugnaciones o reparos concretos. Al hacerlo
me pregunto si acaso no me he explicado bien
o suficientemente (es verdad que en aras de la
brevedad en varios momentos no he desarro-
llado ampliamente los argumentos remitiendo a
otros trabajos propios o ajenos bien conocidos
donde se podia encontrar la explicacion mas
completa), o si el autor de la resefa critica ha
leido con demasiados prejuicios los argumentos
y hechos que se presentan; pues, al margen de
interpretaciones, hay una serie de hechos que
estan, hace ya tiempo, suficientemente acepta-
dos por la historiografia y numerosos autores
de distinto signo.

El titulo y la cronologia

El “despegue” tan continuamente presente
en el indice y en el texto era inicialmente el ti-
tulo del libro. La editorial me convencié de que
el titulo podia ser equivoco o poco apropiado
pues, en contra de mi propia tesis, el término
“despegue”, mas que significar un proceso en el
tiempo, parecia aludir a un momento puntual
y explosivo. El titulo finalmente elegido, “De la
colaboracién a la disidencia”, no me parecidé
desajustado. Estoy de acuerdo con el profesor
Ortiz Heras, y lo he escrito en otros lugares,
que la posicion de la Iglesia y del catolicismo es,
mas que colaboradora, cofundadora del Régi-

men, al mismo tiempo que éste nace en torno
a 1937; y esa estrecha identificacion y colabo-
racion es una sefia fundamental de la identidad
del Régimen durante el primer franquismo. El
tardio Concordato de 1953 vendria a sancio-
nar esta situacion. Javier Tusell, en uno de sus
buenos libros, aun no superado, calificé la signi-
ficativa presencia de Martin Artajo, Ruiz Gimé-
nez y otros Propagandistas de la ACNP en los
Gobiernos de Franco de 1945 a 1957, como el
tiempo del colaboracionismo catdlico.' Un pro-
yecto, por cierto, segiin él argumenta, fracasado.

Pero mi ensayo no estudia el primer fran-
quismo, se sitla cronoldgicamente en el con-
texto del segundo franquismo, que desde una
perspectiva politica y cultural nace con la des-
titucion de Ruiz Giménez y su equipo, y desde
una perspectiva econémica y social con el giro
en politica econémica que significa el Plan de
Estabilizacion de 1957-1959. No niega la etapa
de estrecha identificacién y connivencia duran-
te el primer franquismo. Al contrario la tiene
muy en cuenta precisamente para valorar mejor
la profundidad del cambio. Pensé y cuidé mu-
cho, como hacemos todos los historiadores, la
cronologia, las etapas, las divisorias. Me parece
que las fechas elegidas son bien significativas y
representativas, y creo haberlo justificado en
la misma introduccién: el punto de partida, el
fracaso del colaboracionismo con el cese de
Ruiz Giménez, casi coincidente con el cambio
en politica econémica y el acceso al poder de
otros catdlicos (tecnocratas), y el final de esta
historia con la muerte de Franco. Pues el objeto
del libro no es el estudio del papel de la Iglesia
y de los catdlicos en la Transicidn, sino en la
“pretransicion”. Desde el balance que presen-
té en el nimero |5 de Ayer (1994), dedicado
a la Transicién, coordinado por el Prof. Manuel
Redero, hasta el que publiqué en las actas del Il
Congreso de Historia del Presente,? he insisti-
do en ponderar el tiempo de la “pretransicién”
para explicar la naturaleza y las caracteristicas
de la Transicién. Suelo subrayar la mayor rele-
vancia del papel y protagonismo de la Iglesia

154 Historia del presente, 15, 2010/1 2* época, pp. I11-119 ISSN: 1579-8135



en la pretransicién, en comparacion con la que
ejerce durante el proceso mismo, y sobre todo
a partir de la aprobacion de la Constitucion.

El concepto de Iglesia (“el despegue” desde abajo
y desde arriba)

Quiza una primera cuestion en la que disen-
timos sea el concepto de Iglesia. En la Introduc-
cién, una de las primeras cosas que aclaro, pues
es, por otra parte, eje principal del argumento
del libro, es el concepto “Conciliar” de la Iglesia
como “pueblo de Dios” tal como la define el
Vaticano ll. Por otra parte, en estrecha relacién
con el tema central del libro, planteo una ten-
sién clara entre la Iglesia de “base” (sectores
del clero y seglares) y la Iglesia jerarquica o ins-
titucional (obispos). Es posible que Ortiz Heras
acepte esa concepcion pero me parece que en
su descalificacién de la entidad y la dimension
de la disidencia subyace siempre una referencia
explicita o implicita a la Iglesia institucional o
Jerarquica, y por ello, entre otras cosas, tiende
a relativizar y rebajar el alcance del proceso.
Aparte de considerar, como veremos, mino-
ritaria y escasamente relevante la posicion de
unos cuantos militantes que no representaban
al conjunto del catolicismo espaiol.

Sin embargo, no creo haber afirmado que esa
Iglesia y catolicismo renovados, que hace la au-
tocritica del nacionalcatolicismo, representara
la posicién de toda la Iglesia espafiola. Mas bien
la presento como una minoria, eso si muy activa
y relevante, que progresivamente va contagian-
do al conjunto. De modo que, al final del proce-
so, 1975, lo que era tendencia minoritaria, por
ejemplo en la Conferencia Episcopal de 1965,
se convierte en hegemonica en la presidida por
Tarancén en 1975.

Seglin mi planteamiento, la autocritica, y el
desenganche respecto del Régimen, se produjo
primero en las bases (afos 1956-1966 princi-
palmente), y finalmente (durante el quinquenio
1970-75) y tras una importante lucha o tensién
interna, en el plano de la Jerarquia episcopal, la

EL PASADO DEL PRESENTE

Conferencia Episcopal liderada por Tarancén.
Subrayo dos acontecimientos, representativos
respectivamente de ambos “despegues”, la
Asamblea de la Juventud de los Movimientos
Juveniles “especializados” de Accién Catdlica en
1965, y la Asamblea Conjunta de obispos cléri-
gos en septiembre de 1971. La relevancia que yo
mismo y otros muchos autores e historiadores
conceden a estos acontecimientos, especialmen-
te al segundo, por mas conocido, como signos
del desenganche de la Iglesia respecto del Régi-
men es rebajada o negada sin mas argumentos
por el Prof. Ortiz Heras.

Respecto al significado de la Asamblea de la
Juventud de mayo de 1965, concebida como final
de una Campaia conjunta de los Movimientos
especializados juveniles de AC para la promo-
cién de la participacion de la juventud en todas
las instancias sociales, ya en el Congreso de
la Oposicion al Franquismo, organizado por la
UNED en 1990 subrayé su caricter subversivo
de fondo. No porque indujera directamente a
la militancia antifranquista sino porque educaba
en valores de didlogo y participacion, basicos en
la configuracién de una mentalidad democratica.
Por supuesto, ésta como otras acciones educati-
vas y propagandisticas, las hacian los Movimien-
tos juveniles al amparo de una cobertura privi-
legiada (el Concordato),y eran muy conscientes
de ello cuando hablaban de que eran tareas de
“suplencia” (una forma de funcién tribunicia),
que en un contexto democratico deberian ser
organizadas y protagonizadas por el conjunto de
la ciudadania.

Ademas, de acuerdo con el propio esquema y
l6gica de los métodos educativos, las Campaiias
estaban destinadas a alcanzar la maxima difusion
e implantaciéon. Ortiz Heras en su critica insiste
constantemente, también en relacién con la pro-
yeccion o influencia social de estas actividades
de los Movimientos juveniles de AC, en su carac-
ter minoritario y, por tanto, poco representativo
de lo que era la posicién conservadora general
del catolicismo espafiol. Pero las estadisticas
internas de la AC espafiola en los afios 60, la

Historia del presente, 15, 2010/1 2* época, pp. I11-119 ISSN: 1579-8135 155

eLIweouedsiy 3 3[Iy) U3 eanynd e| A seapi se| ap euUoIsIY



Bernardo Subercaseaux

EL PASADO DEL PRESENTE

referidas especificamente a la campafia de 1965,
la tirada de los periddicos Signo, Juventud Obrera
y Boletin de la HOAC ofrecen datos concretos
que avalan la difusién cuantitativa de esa nue-
va mentalidad.* La discusién sobre el alcance
cuantitativo de ese catolicismo critico sélo se
puede resolver consultando y considerando
unas fuentes bien accesibles; teniendo en cuen-
ta ademas esta influencia progresiva en escala,
desde el pequefio equipo de militantes hasta el
conjunto de la masa pasando por el grupo de
influencia mas proximo al militante, tal como
se plantea expresamente en las guias internas
educativas. Ciertamente hay que distinguir en-
tre los militantes mas comprometidos que van
a dar el salto a la actividad politica o sindical
clandestina, manteniendo o no su pertenencia
a las organizaciones apostolicas, y el conjunto
mas amplio de lo que no dan ese salto a la
clandestinidad, pero que se han formado en los
valores de didlogo, tolerancia y participacién, y
los ejercen en las plataformas asociativas o veci-
nales, legales o semilegales. Me parece que tiene
mas trascendencia histérica ese cambio difuso
de mentalidad que la actividad politica o sindi-
cal antifranquista de algunos militantes. Desde
luego toda esa proyeccion social e incluso po-
litica la tenian que ejercer de forma individual
y anonima para no comprometer la naturaleza
“apolitica” de la Accién Catodlica y de la propia
Iglesia Jerarquica de la que dependian. Eso ex-
plica por ejemplo, como sefiala Rubén Vega, la
inevitable invisibilidad de la implicacién de la
HOAC y la JOC en las huelgas de 1962.° Tam-
bién se explica la declaracién que la JEC tenia
que hacer publica frente a las acusaciones de
implicacién directa en la lucha politica y sindical
del Movimiento estudiantil de 1964-65. Esa de-
claracién no es signo, como aduce Ortiz Heras,
de renuncia moderada y prudente al compro-
miso, sino expresién de la contradiccién en la
que frecuentemente se movian los militantes de
AC entre su fidelidad a la naturaleza apolitica
de la tarea de la Iglesia, de la que dependian
jerarquicamente, y su vocacion al “compromiso

|”

temporal”, es decir, social y politico. Una con-
tradiccion que llevaba a corto plazo a separar
la practica religiosa y apostdlica de la actividad
sindical y politica.

Por su parte la Jerarquia, aparte de las presio-
nes por parte de las autoridades del Régimen,
compartia mayoritariamente, al menos hasta
los dltimos cinco afios del mismo, sus valores, y,
por tanto, no podia permitir el ataque directo
a las instituciones. Ahi reside el significado po-
litico de la llamada crisis de la Accién Catdlica
(conflicto disciplinar obispos-organizaciones
seglares), y de las otras tensiones y divisiones
politicas intraeclesiales de esa ultima década del
franquismo a las que dedico una parte del libro.

Por todo ello, no creo que exagere o sobredi-
mensione en mi estudio el significado y alcance
de esa nueva educacién critica, para la militan-
cia y el “compromiso temporal”, que se llevé a
cabo en los Movimientos juveniles de AC de los
afios ’60. Ni que sea excesiva la ponderacion de
su trascendencia politica a corto y medio plazo.
Algunos estudios, pocos todavia, han recons-
truido los origenes catélicos de esos nuevos
militantes y cuadros sindicales y politicos, pri-
mero clandestinos y luego legales, que lideraron
en el plano provincial y local la transicion y la
consolidacién de la democracia. La mayor parte
de ellos secularizaron su militancia a finales de
los ’60, separando su actividad politica y sin-
dical de su practica cristiana en comunidades
de base. Otros perdieron la fe o se apartaron
de la practica cristiana. A dicha secularizacién,
radicalizacion y didspora de la militancia cristia-
na después de la crisis de 1966-68 hago alguna
referencia en el capitulo sobre el trasvase de
la democracia cristiana al cristiano marxismo,
pero ciertamente deberia haberla presentado
mas detenidamente en un capitulo paralelo a la
evolucién de la Jerarquia en el Gltimo quinque-
nio del Régimen. En cualquier caso, esa secu-
larizacién de la militancia cristiana asi como la
secularizacién de los curas comprometidos no
se puede atribuir sélo o principalmente a los
desengafios por los conflictos con la Jerarquia,

156 Historia del presente, 15, 2010/1 2* época, pp. I11-119 ISSN: 1579-8135



sino que obedece a una dinamica interna ligada
a una serie de cambios socioldgicos.

En cuanto al significado politico de la Asam-
blea Conjunta de 1971, yo no sé si Ortiz Heras
ha consultado las ponencias y las conclusiones
que edité la BAC en el mismo momento de
su celebracion.® Especialmente la ponencia
primera sobre el lugar del clero en la sociedad
y la politica es la expresion de esa revision
autocritica del “nacionalcatolicismo” que en
esos afios habian elaborado Alvarez Bolado,
Gonzilez Ruiz, Aranguren (pues como hace
tiempo recordd Alfonso Botti en su ensayo, el
concepto Yy el término nacional-catolicismo fue
acufado por esos intelectuales catélicos con
su correspondiente carga autocritica). La bata-
lla intraeclesial y la tensién Iglesia-Estado que
provoco esa Asamblea revela la trascendencia
y relevancia de ese giro. La percepcion alarmis-
ta del Gobierno, en éste como en otros casos,
estaba justificada y ajustada a la realidad, no era
artificial. Me sorprende que Ortiz Heras, que
conoce esos informes del Gabinete de Enlace
del Ministerio de Informaciéon y Turismo sobre
la deriva progresista de la Iglesia, los considere
exagerados. Por el contrario, estaban muy bien
informados, y su caracter privado y muy discre-
to (destinados a una distribucion muy selectiva)
no formaba parte de ninguna campafia de pro-
paganda o intoxicacién, aunque, como revelan
esos informes y planteo en el libro, trataron de
impulsar la respuesta conservadora a esa nueva
Iglesia. Por otra parte, parece bastante légico
que el Régimen se sintiera muy preocupado por
la pérdida de su principal fuente de legitimacion.

El factor Concilio y el contexto internacional

El eje argumental del ensayo es la evolucion
interna del catolicismo espanol, pero siempre
teniendo en cuenta las influencias y el con-
texto internacional. No se puede entender la
propia evolucion de la AC espafiola y de los
Movimientos sin su insercién temprana en el
movimiento internacional de apostolado seglar

EL PASADO DEL PRESENTE

y los congresos que se celebran en 1951, 1957
y 1967. La participacién espafola respectiva en
esos Congresos marca muy bien la evolucion
del conjunto de la AC. Comparto la tesis histo-
riografica de que esa dinamica de los congresos
internacionales de apostolado seglar de 1951 y
1957 anticipé y prepard la nueva doctrina del
Concilio sobre la relacién Iglesia-mundo mo-
derno (constitucion Gaudium et Spes).Y por ello
afirmo en el libro que, en la medida en que la
AC espaiiola y los Movimientos especializados
juveniles participaban en esa red internacional,
sintonizaron plenamente desde el primer mo-
mento, mucho antes que otros sectores ecle-
siales, con el espiritu del Concilio, que, seglin su
percepcion, venia a confirmar sus propios plan-
teamientos. De modo que a la hora de estudiar
el impacto de Concilio en la Iglesia y la sociedad
espafiola (tema por investigar) hay que distin-
guir tiempos diversos y distintos planos. En ge-
neral la mirada comparada del proceso espafol
con otros paises europeos revela en este tema,
como en otros, un significativo desfase. La hora
del cristianismo progresista o de izquierdas en
Espaia, asi como la renovacién conciliar de la
Iglesia, llegd con un cierto retraso aunque arrai-
g6 profundamente prolongindose en el tiempo
mas que en otras latitudes.

La Iglesia y la pretransicion

En el largo proceso de maduracién de este
ensayo, tras los trabajos sobre la disidencia de
las bases catdlicas que habia estudiado sobre
todo, pero no sélo, en la actividad de los Movi-
mientos de Accion Catolica especializada (La AC
y el franquismo, 2000), el conocimiento de la rica
documentacién del Gabinete de Enlace sobre
la disidencia de la Iglesia en diversos planos y
manifestaciones, me confirmé la relevancia y
trascendencia de esa disidencia, completando el
esquema temadtico y cronolégico de este ensayo,
cuyo esqueleto previamente escribi en distintos
foros. Entre otros, en el dossier sobre “el des-
pegue” de la Iglesia que coordiné en el nume-

Historia del presente, 15, 2010/1 2* época, pp. I11-119 ISSN: 1579-8135 157

eLIweouedsiy 3 3[Iy) U3 eanynd e| A seapi se| ap euUoIsIY



Bernardo Subercaseaux

EL PASADO DEL PRESENTE

ro 10 de esta revista, Historia del Presente, que
ahora acoge nuestra polémica.’. En ese dossier
escribieron algunos de los jovenes historiado-
res que han escrito buenas tesis doctorales en
los afios "90.

Recordar historiograficamente, con los mé-
todos e instrumentos del oficio, este proceso
de “despegue” o desenganche, no se hace para
reivindicar triunfalistamente una contribucién
positiva y relevante de la Iglesia catdlica en ese
momento de la historia espafiola, sino porque,
me parece, resulta un elemento explicativo
esencial para entender adecuadamente el tar-
dofranquismo y la Transicidon. Descalificar o
rebajar por principio estos hechos, esa contri-
bucién, como se hace en la resefia, es, de otra
forma, descalificar globalmente el papel de la
iglesia. Parece que en este terreno no salimos
de una polémica politica mas que historiografica
que desgraciadamente envuelve demasiado los
estudios histéricos sobre el segundo franquis-
mo Yy la Transicion.

Pero el libro trata de la Iglesia y del catoli-
cismo durante el segundo franquismo, y no
propiamente de la Transicion. Lo que ocurre, es
que de acuerdo con el esquema cldsico de Pé-
rez Diaz en El retorno a la sociedad civil, distingo
en la transicion el proceso politico propiamente
dicho, entre noviembre de 1975, (o si se quiere
julio de 1976) y diciembre de 1978 (o si se quie-
re, octubre de 1982);y en un sentido social mas
amplio, el proceso de cambios sociales y econé-
micos que se operan en el segundo franquismo,
y que en el caso de la Iglesia y del catolicismo
me parecen de especial trascendencia. Por ello
hace tiempo (en el dossier de la revista “Ayer’
sobre La Transicién)® planteé los elementos que,
a mi juicio, permitian hablar en la Iglesia de una
“pretransicion”; reiterando varias veces que la
contribucién mas relevante de la Iglesia al pro-
ceso de Transicion se produjo en este momento.
Asi es que no es ninglin planteamiento teleolé-
gico sino que el argumento central de mi ensayo,
el “despegue”, desde mi punto de vista, anticipa,
contribuye, explica una parte fundamental de

’

proceso de Transicién. Un proceso politico que
desde luego se inicia de forma incierta y bas-
tante abierta a partir de la muerte de Franco.
Ciertamente habria sido interesante seguir el
estudio respectivo de las diversas militancias
catdlicas y de la Jerarquia de la Iglesia en el
tiempo corto de la Transicion politica, pero ello
requeria otro estudio detenido. En otros textos
breves, especialmente en el capitulo del volu-
men de la Historia de Espafna de Menéndez Pidal,
coordinado por Javier Tusell, sobre la transicién,
he escrito sobre la evolucién de la postura de la
Iglesia en el conjunto del proceso, en el dltimo
cuarto del siglo XX.

“El verdadero desenganche fue la secularizacién”,
afirma Ortiz Heras, mas que la actividad de la
nueva Iglesia. Mas aun la supuesta renovacién de
la Iglesia era una mera respuesta oportunista a
los retos pastorales que significaban los cambios
sociolégicos promovidos por la secularizacién,
el abandono de las practicas religiosas y la re-
lajacién de las costumbres y comportamientos
morales. Lo que ocurre es que ese proceso de
secularizacién fue asumido y valorado positiva-
mente por los sectores catdlicos renovadores,
partidarios de una “pastoral misionera” frente
a una “pastoral de cristiandad”;’ e inspir6 direc-
tamente, siguiendo modelos franceses y belgas,
la pastoral social obrera, y la implantacion de
la Revision de Vida como método educativo que
promovia partir del reconocimiento de la reali-
dad social, e impulsaba el compromiso “tempo-
ral” por la transformacién de esa realidad. Esta
lectura nueva de la secularizaciéon se plasmé
luego en la doctrina del Concilio sobre “la au-
tonomia de lo temporal”. Por tanto, en efecto,
la respuesta a la secularizacion es un factor
explicativo clave, que, en mi opinién, no reba-
ja o descalifica el valor (hacia adentro y hacia
fuera) del conjunto de iniciativas educativas y
sociales que impulsan siempre en una direccién
“personalista” y democratica. Es una respuesta
pastoral oportuna, no oportunista, que implica
un cambio sincero y profundo de mentalidad,
una nueva manera radicalmente distinta de con-

158 Historia del presente, 15, 2010/1 2* época, pp. I11-119 ISSN: 1579-8135



siderar la relacion Iglesia-Estado-Sociedad.Y es
lo que explica la linea general de la AC y de los
Movimientos de AC especializada en los afos
’60 asi como las tensiones que provocé con la
Jerarquia y el Gobierno,y las crisis de identidad
cristiana que experimentaron muchos militantes.
Las trayectorias de esos militantes se pueden
apreciar por ejemplo en la publicacién sobre
la Juventud Estudiante Catodlica (JEC) espafiola
que coordiné en 1997, en la que los dirigentes
ofrecieron el testimonio analitico de esas situa-
ciones contradictorias, fruto de lo que entonces
se expresaba como “doble fidelidad” a la Iglesia
y al ambiente social al que pertenecian.'® Como
en el caso de la JOC y la HOAC, su militancia
politica era hasta cierto punto invisible. En los
diversos estudios recientes sobre el movimien-
to estudiantil durante el franquismo apenas se
recoge la presencia y el peso de los militantes
de la JEC, que tenian que ejercer esa actividad
sindical y politica bajo su propia responsabilidad
personal. Creo que Ortiz Heras no comprende
bien esta realidad y opta por una descalificacién
o minusvaloracion excesiva de esos militantes
de la AC obrera, estudiantil, rural, que no se co-
rresponde con la realidad de los hechos ni de
sus testimonios.

Por otra parte, los informes Foessa sobre el
cambio social en Espafa,y en particular sobre el
cambio sociorreligioso, que se citan en la resefia,
estaban elaborados en buena medida por los
mismos socidlogos catdlicos que alentaban el
cambio pastoral y por ello reflejaban una cri-
tica aguda a la superficialidad de la religiosidad
espafiola, consecuencia de la pastoral de cris-
tiandad, para defender en su lugar una pastoral
misionera.'!

La Asamblea Conjunta del clero y obispos de
1971 fue precedida, como era habitual entonces
en la difundida sociologia religiosa, de una am-
plia encuesta socioldgica dirigida a todo el clero,
iniciada en 1968. En el apartado correspondien-
te de esta encuesta es donde se constataba la
tendencia politica mayoritaria del clero espafol
que al colega le parece exagerada.?

EL PASADO DEL PRESENTE

Algunas otras referencias puntuales de la
critica de Ortiz Heras revelan, me parece, una
cierta incomprensién de los temas o una insufi-
ciente argumentacion por mi parte.

La disidencia que canalizan organizaciones
de la lIglesia, especialmente dependientes de
la Conferencia Episcopal, (por eso las califico
como representantes oficiosas del despegue)
Caritas o Justicia y Paz, no se pueden calificar de
minoritarias. Las Campaias de Justicia y Paz que
culminaron con la demanda de Amnistia (1974)
constituyeron una plataforma legal de una mo-
vilizacién antifranquista muy amplia. En cuanto a
Caritas es muy relevante que una organizacion
de caridad y accién social asumiera entre sus
objetivos la ayuda a las familias de los huelguis-
tas y represaliados politicos. No es extrafio que
provocara la alarma y la denuncia de otros sec-
tores eclesiales.

Aunque aun faltan por venir buenas investiga-
ciones sobre la figura politica de Ruiz-Giménez,
a partir de la apertura de su archivo personal,
parece dificil rebajar la importancia cultural y
politica, de signo antifranquista, de la revista Cua-
dernos para el Didlogo (ver el libro de Javier Mu-
fioz Soro), como, por otro lado, la revista Triunfo.
En cuanto al fracaso de la Democracia Cristiana
como alternativa catdlica al final del franquis-
mo, pienso que la razén mas profunda es que la
doctrina del Concilio sobre la autonomia de lo
temporal y, por ende, la justificacion del plura-
lismo politico en el mundo catdlico, deslegitimoé
en su raiz la exclusividad o preferencia de esa al-
ternativa demécrata-cristiana, abriendo camino
a otras legitimidades politicas compatibles con
el cristianismo como los partidos marxistas. En
el seno mismo del movimiento “Cristianos por
el socialismo”, en el final del franquismo y prin-
cipios de la Transicién, participaron cristianos
miembros de distintos partidos marxistas. El
mismo Movimiento de “Cristianos por el socia-
lismo” (CPS) reclamé a la Jerarquia en visperas
de las primeras elecciones democriticas res-
peto a la opcion marxista de algunos cristianos.
Y, como bien se sabe, los estudios electorales

Historia del presente, 15, 2010/1 2* época, pp. I11-119 ISSN: 1579-8135 159

eLIweouedsiy 3 3[Iy) U3 eanynd e| A seapi se| ap euUoIsIY



revelan el peso importante del voto catdlico en
el abanico de opciones politicas. Es dificil negar
la realidad de este pluralismo politico de los ciu-
dadanos cristianos, por otra parte reconocido
e impulsado por la Jerarquia ciertamente con
algunos reparos hacia las opciones marxistas.'?

La negociacion del Concordato. ;Continuidad o rup-
tural

Una de las mejores expresiones de la tension
Iglesia-Estado en la ultima década del Régimen,
y también uno de los caminos para responder
a la pregunta principal sobre el “despegue” es
el proceso fracasado de revision o negociacion
del Concordato que se trata de llevar a cabo en
la dltima década del Régimen. El tema ha sido
muy bien estudiado por Pablo Martin de Santa
Olalla y Romina de Carli, ademas del estudio
de Fernando de Meer sobre el embajador en la
Santa Sede, Antonio Garrigues, principal agente
del proyecto.'* En el libro aludo brevemente a
este factor de la negociacién porque permite
plantear la complejidad de las relaciones Iglesia-
Estado, encarnada en las distintas posiciones del
papa Pablo VI, la Secretaria de Estado vaticana, la
Nunciatura de Madrid, la Conferencia Episcopal
espafiola, y del otro lado, las posiciones diferen-
tes del ministro de Exteriores (Castiella) y del
de Justicia (Oriol), del embajador Garrigues y
del subsecretario de Justicia, Alfredo Lépez. Y
todo ese proceso envuelto en las movilizaciones
y presiones del mundo catdlico progresista. Lo
que se deduce de los estudios es que la iniciativa
de la negociacién del Concordato no fue ecle-
sial, sino gubernamental, precisamente como un
intento de frenar el despegue y conservar la
legitimidad.Y en el seno de la Iglesia fue la Con-
ferencia Episcopal espaiiola la que frené lo que
pudo esa negociacién para propiciar un nuevo
modelo de relaciéon basado en la libertad reli-
giosa y la separacion, que, por supuesto, no tenia
que suponer pérdida de influencia pastoral en la
nueva situacién social y politica. Valorar, como

hace el estudio de Romina di Carli, la posible
continuidad entre los términos y contenidos de
esa negociacioén frustrada y los Acuerdos Iglesia-
Estado de 1979 es una cuestidn bien interesante,
pero escapaba temdtica y cronolégicamente al
argumento de mi libro. Por ello hice sélo una
pequeia referencia a esta cuestion.

En la resefia se descalifica la relevancia del pa-
pel de Tarancén como orientador principal de
una politica religiosa para la transicion politica.
Todos los estudios mas documentados, como
los citados arriba, asi como los principales pro-
tagonistas de los acontecimientos, al margen
de miradas hagiograficas, ponderan en cambio
la perspicacia y eficacia de esa orientacion y
gestion. Que la Iglesia de Tarancon intentara y
lograra en gran medida adaptar la Iglesia a la
nueva situacion no parece que pueda descalifi-
carse sin mds, salvo que se haga desde una posi-
cion politica anticlerical, mas que historiografica.

iActud Tarancédn y los obispos, supuestamen-
te conservadores, bajo la presion del clero pro-
gresista, en contra de sus propias convicciones,
como se afirma en la resefia! Indudablemente
como buenos pastores, y especialmente en el
horizonte de las orientaciones “colegiales” pro-
pugnadas por elVaticano |l para el gobierno de la
Iglesia, tenian que tener en cuenta las demandas,
y hasta las presiones, y encauzar los conflictos.
Pero, como analizo en la dltima parte del libro
a partir de los informes del Gabinete de Enla-
ce, las tensiones diocesanas fueron de signo y
caracter diferente segun la personalidad y men-
talidad de cada obispo. No todos se sometieron
precisamente a las tendencias renovadoras, sino
que trataron de resistirlas o encauzarlas. Otros
obispos se pusieron al frente de la renovacién.
Este es también un buen tema de investigacion
pendiente.

La historia militante y la historia del presente

La critica del profesor Ortiz Heras, desde
el principio hasta el final, y de forma reiterada



es, como decia, una enmienda a la totalidad, en
la que subyacen y a veces se hacen explicitas
descalificaciones profesionales por las supues-
tas intenciones militantes que, segun él, guian mi
trabajo llevindome a sobredimensionar la enti-
dad y relevancia de una disidencia que a su juicio,
siempre es minoritaria y poco relevante, si se
considera la posicion de conjunto de la Iglesia
(jerarquia) y de la sociedad catdlica. En los tiem-
pos que corren, desgraciadamente, la historia se
ha politizado demasiado, y efectivamente abun-
da la militancia historiografica y falta bastante
independencia critica y autocritica en el trata-
miento de los temas. Puedo haber incurrido en
ese error, pero, muy consciente del riesgo, en
este libro y en tantos trabajos anteriores, que
estan en la base de este ensayo, he procura-
do evitarlo, presentando un cuadro complejo,
aunque sé que incompleto, de la evolucién de
la Iglesia y del catolicismo espafiol durante el
segundo franquismo. Una evolucién marcada
ciertamente, seguin la interpretacién que guia el
principal argumento del libro, por un proceso
de distanciamiento o desenganche respecto del
Régimen de Franco. Un proceso que yo preferi
calificar como un “despegue” en dos fases y en
dos niveles, en primer lugar desde abajo (cier-
tos sectores del clero y del laicado catdlico en
la década 1956-1966), y posteriormente desde
arriba (la Jerarquia de la Iglesia) especialmente
en el dltimo quinquenio del Régimen.

Ciertamente en la confirmacién de mis pro-
pias hipotesis desempeiid un papel central la
lectura del seguimiento gubernamental del pro-
ceso de “despegue” que recopilé el Gabinete de
Enlace en numerosos informes, que consulté en
el AGA en 1997. Esa fuente primaria, extraor-
dinariamente fiable, més allad de cualquier error,
exceso o desenfoque interpretativo, confirmaba
ampliamente, desde el otro lado, el alcance de
esa disidencia.

La tesis y argumento principal del libro que
yo mismo habia presentado antes en distintos
articulos y, sobre todo, en mi estudio sobre la
Accién Catolica, en su conjunto, en los afios

Historia del presente, 15, 2010/1 2* época, pp. 121-138 ISSN: 1579-8135

sesenta (eso explica la relevancia que este
tema adquiere en el conjunto del libro), no es
completamente nueva, sino que ya habia sido
planteada clara y brillantemente por otros estu-
diosos, desde dentro y desde fuera de la Iglesia,
tedlogos, socidlogos y politdlogos, a los que
me refiero expresamente en la Introduccion. A
los que habria que afadir las tesis recientes de
estudiosos mas jovenes que tuve la suerte de
conocer y valorar antes de su publicacion como
libro.

En fin, la supuesta tesis militante que defiendo,
segln la critica de Ortiz Heras, estd basicamen-
te planteada en el libro de G. Hermet, Los caté-
licos en la Espafia franquista (por supuesto que
Hermet aplica su modelo sobre las funciones
tribunicia y parapolitica de la Iglesia en régime-
nes no democriticos, al caso espaiiol; lo plantea
y explica expresamente en un capitulo del vo-
lumen 1° de su libro (la edicion del CIS). Pero
esa misma interpretacién sobre la evolucion de
la Iglesia en el segundo franquismo es la que
explican el sociélogo Victor Pérez Diaz (en uno
de los capitulos de su libro “El retorno de la
sociedad civil”), o también José Casanova en su
capitulo sobre el caso espaiiol dentro del libro
Religiones Publicas.'

Y ademas de los historiadores, los protagonistas
agentes politicos de aquella época,y a la cabeza
de ellos el secretario general del PCE, Santiago
Carrillo, ha reconocido en diversas ocasiones
esa contribucién o aportacion de la Iglesia y del
taranconismo al proceso de transicién.

Pero la historia del presente no es necesariamente
historia militante

Yo pensaba que lo que escribia en el libro
era bastante conocido y aceptado historiogra-
ficamente, de forma consensuada por unos y
otros, y que no seria impugnado de forma tan
radical.Y que, de todas formas, aun reconocien-
do no excesiva originalidad, podia ser util a un
publico amplio, desde los jévenes estudiantes
tan alejados y desconocedores del tiempo del

161



Aurelio Veldzquez Hernandez

MISCELANEA

franquismo como a las generaciones mayores,
de alguna manera protagonistas de esta historia,
que podian verse reconocidos o injustamente
tratados, o en todo caso interpelados a “jugar”
con sus recuerdos. Y, por supuesto, también
pensaba en que pudiera ser util, como sintesis,
a los colegas historiadores, quizd poco dedica-
dos al estudio de este tema. Por esto, me ha
sorprendido mucho la reaccién que subyace en
la critica del Prof. Ortiz Heras. Una critica que
me parece aun mas militante que mi supuesta
militancia historiografica.

Quiza es un reflejo de la politizacion de nues-
tra historiografia contemporanea, demasiado
subordinada o dependiente de la batalla politica
y mediatica actual por condenar y demonizar el
franquismo, la Iglesia y todos los obstaculos del
Antiguo Régimen, como si estuviéramos todavia
en visperas del 14 de abril de 1931.

Ciertamente en el momento actual tenemos
problemas politicos graves (el deterioro cre-
ciente de los valores, la cultura y las institucio-
nes democraticas) ademas de la crisis econémi-
ca. Pero con frecuencia los problemas reales se
manipulan y deforman con ayuda de la historia.
Como historiadores deberiamos tomar distan-
cia critica para no contribuir més al deterioro
de la convivencia democritica y sus bases de
respeto, tolerancia, didlogo, ecuanimidad.

De todas formas, quiza la cuestién de la su-
puesta o real militancia de mi ensayo se pueda
resolver recordando la naturaleza, las ventajas
y los costes de la historia del tiempo presen-
te. Entendiendo por historia del tiempo presente,
la elaborada y escrita por historiadores, que,
sin dejar de serlo, son a la vez conocedores
o protagonistas, del tiempo y de los procesos
que analizan, mi estudio sobre la evolucion de
la Iglesia en el segundo franquismo es un libro
de historia del presente. En efecto, como cual-
quier historiador del presente (en el sentido
arriba indicado) mi estudio se aprovecha del
conocimiento y la comprensién personal o muy
cercana de muchos de los hechos que analizo.
Juego con esa ventaja impagable, que no da el

mejor de los documentos, para comprender
desde dentro los hechos, los comportamientos.
Tengo la limitacién y el riesgo de implicarme en
el andlisis, de no tomar suficientemente distan-
cia critica, incluso de no dar al lector suficientes
explicaciones de claves o factores que doy por
supuestas. Es por tanto una historia “implicada”.
Para bien y para mal, desde un enfoque histo-
riografico purista, el historiador del tiempo pre-
sente siempre “toma partido” por mas esfuerzo
que haga por ampliar al maximo sus fuentes,
sus enfoques y perspectivas. Pero todo eso no
significa que haga una historia militante. Per-
sonalmente he procurado tomar las maximas
precauciones para contrastar criticamente las
diversas visiones, interpretaciones y enfoques.
Poner de relieve las contradicciones y dejar
abiertas cuestiones que necesitan mas investi-
gacion ademds del acceso a fuentes (pues las
fuentes de la Jerarquia vaticana y de la espafiola,
por ejemplo, estan todavia fuera del alcance del
investigador).

Toda historia es provisional, ya lo sabemos,
y la historia del tiempo presente mucho mads;
pero, por otra parte, es legitima y absolutamen-
te necesaria, entre otras cosas como punto de
partida o incluso fuente para los historiadores
mas jovenes. En este sentido la historia del
tiempo presente, creo, desempefia un papel
de mediador intergeneracional que permitird
a los historiadores mas jovenes estudiar los
diversos temas. Algo de esto me ha parecido
experimentar cuando he acompanado algunas
tesis doctorales de jévenes historiadores como
Enrique Berzal y Laura Serrano, de la Universi-
dad deValladolid, o Pablo Martin de Santa Olalla
de la Auténoma de Madrid. En suma, la historia
del tiempo presente no es necesariamente mi-
litante, en el peor sentido de la palabra, y tiene
algunas ventajas para el autor y para el lector,
siempre que la atenta lectura critica esté dis-
puesta a intentar comprender, sin prejuicios, lo
que trata de explicarse, antes de plantear los
interrogantes y las discrepancias pertinentes.

Septiembre 2010

162 Historia del presente, 15, 2010/1 2* época, pp. 121-138 ISSN: 1579-8135



NOTAS

Javier Tusell, Franco y los catélicos, Madrid, Alianza,
1984.

F. Montero,"La Iglesia y el catolicismo en el final
del franquismo, 1960-1975" en A. Herrerin y A.
Mateos (coords.), La Espana del presente: de la dic-
tadura a la democracia, pp. 237-250, Madrid, Aso-
ciacion de Historiadores del Presente, 2006.

F. Montero, “Los movimientos juveniles de Accién
Catolica una plataforma de oposicion al franquis-
mo”: en ]. Tusell,A.Alted, y A. Mateos (coords.) "La
oposicion al régimen de Franco", Uned, Madrid,
1990, t. II, pp. 191-20. Una version mas reciente
de este argumento en Montero, F. "Los Movimien-
tos juveniles de Accion Catdlica. De la militancia
apostdlica al compromiso politico" en Hurtado,
Castells, Margenat, (eds), De la dictadura a la demo-
cracia, pp. 263-294: 2005, Desclée.

Remito a la nota 55 de la pag. 151 del libro en la
que se aportan datos cuantitativos muy relevantes,
me parece, sobre la difusion de la Campana de
1965. En el anexo estadistico que publiqué en el
libro La AC y el franquismo, 2000, hay datos con-
cretos sobre el nimero de militantes de los movi-
mientos juveniles en 1960-1965.

Me extrafa especialmente la referencia despecti-
va que hace Ortiz Heras a la contribucién de la
HOAC en la reconstruccion del nuevo movimien-
to obrero, y muy especialmente de la primera Co-
misiones Obreras.

Secretariado Nacional del Clero. Asamblea Con-
junta Obispos-Sacerdotes. Madrid, BAC, 1971.
Historia del Presente, n.°l0, dossier presentado
brevemente por el coordinador F. Montero en el
que escriben E. Berzal, Pablo Martin Santa Olalla,
Monica Moreno y Francisco Martinez Hoyos.

F. Montero, “La Iglesia y la Transicién”, Ayer, 15,
1994, en el dossier coordinado por M. Redero, so-
bre la Transicién.

Vid. Fernando Urbina, Mundo moderno y fe cristiana,
2 vols, Ed. Popular, 1993.Varios articulos se refie-
ren al paso de la pastoral de cristiandad a la pasto-
ral misionera, y, en ese contexto, de la AC general
a la “especializada”. Este autor ha sido la fuente
principal de mis propios trabajos.

F. Montero (coord.), Juventud Estudiante Catdlica,
1947-1957, Madrid, 1998.

Es un tema apenas investigado y publicado. Entre
los representantes de esa sociologia religiosa con

MISCELANEA

fines pastorales, influida por la francesa, destaca
Rogelio Duocastella.

12 L os resultados de la Encuesta, publicados en Asam-

13

blea Conjunta, op. cit. Apéndice, pp. 644-714.

Una pequena digresion al paso. Se puede aducir
que, “de facto”, la Jerarquia apoyé tacitamente a
la UCD en detrimento de una posible Democra-
cia Cristiana, pero lo cierto es que la presencia o
influencia de esa tendencia, primero en la UCD
y sobre todo en el actual PP se ha ido diluyendo
hasta convertirse en residual. Quiza ahora ciertos
sectores de la Jerarquia lamentan la ausencia de
un partido confesional.

Pablo MARTIN DE SANTA OLALLA, La Iglesia
que se enfrenté a Franco. Pablo VI, la Conferencia
Episcopal y el Concordato de 1953, Dilex, 2005; Ro-
mina de CARLI, El derecho a la liberad religiosa en
la transicion democrdtica de Espafia (1963-1978),
Madrid, 2009, CEPC; Fernando de Meer, Antonio
Garrigues, embajador ante Pablo VI. Un hombre de
concordia en la tormenta (1964-1972), Pamplona,
2007, Aranzadi.

G.Hermet, Los catdlicos en la Espaiia franquista, vol.
I, pp. 393-412.V. Pérez Diaz, "Iglesia y religion en
la Espaha contemporanea” en El retorno de la so-
ciedad civil, 1. E. Econémicos, 1987; José Casanova,
Religiones publicas en el mundo moderno, PPC, 2000,
cap. 3 “Espana: de una Iglesia de Estado a la sepa-
racion”, pp. 108-132.

Historia del presente, 15, 2010/1 2* época, pp. 121-138 ISSN: 1579-8135 163

J[EUODMINSUI UQIDBPI[OSUOY O [e1D0S BIUR)SISY?



