
551ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

CARTOGRAFIAR EL CUERPO SALVAJE: 
IMÁGENES E (HIPER)SEXUALIDAD DESDE 
LAS COLONIZACIONES DEL SIGLO XIX

MAPPING THE SAVAGE BODY: IMAGES AND 
(HYPER)SEXUALITY FROM NINETEENTH 
CENTURY COLONIZATION

Esther Romero Sáez1 

Recibido: 13/01/2025 · Aceptado: 14/11/2025

DOI: https://doi.org/10.5944/etfvii.13.2025.44006

Resumen
Si pensamos en la producción cultural derivada de la movilidad, las colonizaciones 
del siglo XIX tuvieron un gran impacto en nuestra cultura visual contemporánea.  
Sin embargo, la migración forzada de aquellos que fueron esclavizados, representados 
—y con ello racializados— dejó a un lado el viaje conceptual de las ideas que esas 
otras culturas manejaban respecto al género y la sexualidad. El cuerpo racializado 
se convirtió en un modelo opuesto al ideal occidental civilizatorio. Un proceso en 
el que la genitalidad supuestamente «excesiva» y «monstruosa» se utilizó como 
equivalente de un comportamiento sexual degenerado que justificara la violencia 
ejercida. Con este texto propongo revisar el modo en el que el ya ficticio «occidente» 
inventó, a través de las imágenes, los paradigmas del cuerpo, el género y la sexualidad. 
Los distintos casos de estudio tratarán de demostrar que esta situación atravesó 
también el panorama español, definiendo así su imaginario. Para ello, estudiaré 
el desarrollo de estas ideas en dibujos, fotografías y manuales de sexología de los 
siglos XIX y XX.

Palabras clave
Colonialismo; Sexualidad; Cultura visual española; Siglo XIX; Siglo XX; Estudios 
poscoloniales 

Abstract
Looking at the cultural production that results from mobility, it is clear that 
the colonizations of the nineteenth century have had a major impact on our 
contemporary visual culture. However, the forced migration of those who were 
enslaved, represented —and thus racialized— left behind the conceptual journey 

1.   Universidad Complutense de Madrid. C. e: estrom01@ucm.es
     ORCID: <https://orcid.org/0009-0009-6886-9814>

https://doi.org/10.5944/etfvii.13.2025.44006
mailto:estrom01@ucm.es
https://orcid.org/0009-0009-6886-9814


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED552

Esther Romero Sáez﻿

of these other cultures’ ideas about gender and sexuality. The racialized body 
became a model opposed to the Western ideal of civilization. A process in which 
the supposedly «excessive» and «monstrous» genitalia was used as the equivalent 
of degenerate sexual behavior to justify the violence perpetrated. With this text 
I propose to examine the way in which the already fictitious «West» invented, 
through images, the paradigms of the body, gender and sexuality. The different 
case studies will try to show that this situation has also permeated the Spanish 
scene, thus defining its imaginary. To do this, I will study the development of these 
ideas in drawings, photographs and sexology manuals from the nineteenth and 
twentieth centuries.

Keywords
Colonialism; Sexuality; Spanish Visual Culture; 19th Century; 20th Century; 
Postcolonial Studies



Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

553ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

INTRODUCCIÓN: EL CUERPO COMO HERIDA 
COLONIAL EN EL CONTEXTO ARTÍSTICO ESPAÑOL 

En 1791 el periodista Zalkind Houwitz escribía en la prensa francesa que «para 
ser ciudadano e incluso legislador en este país de la libertad y la igualdad, basta con 
ser propietario de un prepucio blanco»2. Junto al protagonismo que el autor confiere 
a la genitalidad, destaca la relación que establece con la cuestión racial. Hoy sus 
declaraciones siguen estando vigentes pero ¿por qué escogió Houwitz esta parte 
del cuerpo y no otra? ¿Qué había en el prepucio que no encontrara en un brazo, un 
codo o una pierna? Y, ¿qué relación guarda un prepucio blanco con nociones como 
la libertad, el poder o la ciudadanía? 

Las epistemologías raciales y de género entraron en una vorágine de influencia 
y afectación mutua mucho antes del siglo XV aunque, con las colonizaciones, 
las nociones del cuerpo, el género y la sexualidad iniciaron un claro proceso de 
formación y deformación de la identidad. Las primeras ocupaciones de las colonias 
estuvieron motivadas por el desarrollo económico de las potencias europeas que 
vieron en el viaje y el mercado el negocio perfecto. Progresivamente, estos países 
consolidaron un sistema comercial triangular basado en el lucro, la explotación 
de recursos y la privación de libertad de ciertos cuerpos3. Las zonas del norte de 
África se convirtieron muy pronto en el epicentro del tráfico transatlántico de 
esclavos, en el que España y Portugal ocuparon una posición destacada. Como 
veremos a lo largo del artículo, la riqueza y el poder de las potencias coloniales fue 
el fundamento sobre el que se articuló la «diferencia racial y la construcción de una 
identidad colectiva»4. Tanto el relato como el imaginario colonial asumían que la 
fuerza económica y militar bastaba para atribuir al sujeto blanco occidental una 
supremacía moral, estética e intelectual. Así, las sociedades colonizadas se relegaron 
a un lugar de alteridad e inferioridad sobre el que se construyó un estereotipo muy 
concreto para justificar esta maniobra colonial y violenta. El cuerpo fue uno de los 
espacios predilectos sobre los que se materializaron estas diferencias. 

En el contexto ibérico, Lisboa y Sevilla fueron durante los siglos XVI y XVII 
importantes mercados de compra-venta de esclavos5; espacios en los que el cuerpo 
esclavo quedaba adscrito a un régimen colonial que lo convertía oficialmente en 
mercancía. Estas ciudades organizaban el tráfico de esclavos del resto de la península 
y el Atlántico, sirviendo mano de obra a la monarquía, los nobles, los mercaderes y los 
clérigos. También los artistas solían tener a su disposición uno o varios esclavos siendo, 
probablemente, una situación habitual al estar regulada por las ordenanzas de los 

2.   Zalkind, Houwitz: Le Courier de París, 24 de enero de 1791 en Dorlin, Elsa: La matriz de la raza. Genealogía 
sexual y colonial. Tafalla, Txalaparta, 2020, p. 25.

3.   López-Manzanares, Juan Ángel; Campo Rosillo, Alba; Pacheco González, Andrea y García López, Yeison 
[comis.]: La memoria colonial en las colecciones Thyssen-Bornemisza [cat. expo.]. Madrid, Museo Nacional Thyssen-
Bornemisza, 2024, p. 47.

4.   DeVun, Leah: The Shape of Sex. Nonbinary Gender from Genesis to Renaissance. Nueva York, Columbia 
University Press, 2021, p. 66.

5.   Martín Casares, Aurelia; Benítez Sánchez-Blanco, Rafael y Schiavon, Andrea (eds.): Reflejos de la esclavitud en 
el arte. Imágenes de Europa y América. Valencia, Tirant, 2021, p. 65.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED554

Esther Romero Sáez﻿

gremios6. La segregación y la jerarquía articularon 
también el entorno artístico, prohibiendo que los 
esclavos ejercieran como aprendices7. Sus labores 
eran la molienda de pigmentos, la limpieza 
de instrumental o del taller y, probablemente, 
servir como modelos. Es posible que en muchas 
obras se encuentre la huella oculta y blanqueada 
de los esclavos que posaron para los artistas.  
No podemos olvidar que los esclavos estaban 
obligados a realizar los trabajos más duros y 
desprestigiados, entre los que encaja la tarea de 
posar, reservada a personas de clases bajas debido 
al mal nombre de esta profesión8. Por tanto, es 
probable que los esclavos del servicio doméstico 
o del taller se vieran obligados a ofrecer su cuerpo 
para la creación de imágenes.

En la imagen, los cuerpos racializados quedaban 
reducidos a un estereotipo que se formbulaba y 
reformulaba en oposición al concepto de belleza 
vigente9. La formación del imaginario colonial 
hizo que solo un tipo de sujetos tuviera cabida 
en la categoría «universal» de estética, teorizada, 
llevada a la práctica y representada por individuos 
occidentales y de piel blanca. La piel siempre estuvo 
en el centro de la práctica artística y las críticas de 

arte del siglo XIX aludían continuamente a ello. El atractivo de las figuras retratadas 
y la pericia del artista se encontraban en la piel «blanca, fina, lisa […] nacarada, 
sonrosada o transparente»10. Un aspecto en el que operaban nuevamente las jerarquías 
y el establecimiento de diferencias para consolidar la identidad del «otro» racializado. 
Lo vemos en la obra del pintor vasco-cubano Víctor Patrizio Landaluze (Figura 1)11.  
El cuadro formula una sentencia inamovible acerca de los roles del artista y el modelo, 
pero también sobre las figuras que merecen admiración y aquellas que solo caben en 
la imagen para admirar al resto. Así, un joven sirviente de tez negra que está quitando 
el polvo a la estancia se acerca a besar el busto de una joven. Un gesto cargado de 

6.   Fue el caso de Diego Velázquez, Bartolomé Esteban Murillo, Juan de Valdés Leal, Alonso Cano, Vicente 
Carducho, Pedro de Mena, Francisco Pacheco o Diego de Siloé. Obras como La cena de Emaús (c. 1617-1618) de 
Velázquez, conocida como La mulata, o Tres muchachos (c. 1670) de Murillo dan cuenta de ello. Idem, p. 132.

7.   Idem., p. 121.
8.   Reyero, Carlos: «Desnudas hasta un límite», en Navarro, Carlos G. (ed.): Invitadas. Fragmentos sobre mujeres, 

ideología y artes plásticas en España (1833-1931) [cat. expo.]. Madrid, Museo Nacional del Prado, 2020, pp. 193-194.
9.   Martín Casares, Aurelia; Periáñez Gómez, Rocio (eds.): Mujeres esclavas y abolicionistas en la España de los 

siglos XVI al XIX. Madrid y Frankfurt, Iberoamericana y Vervuert, 2014, p. 47.
10.   Reyero, Carlos: Desvestidas. El cuerpo y la forma real. Madrid, Alianza, 2009, p. 201.
11.   Siguiendo a Carlos Reyero, el artista tomaría como referencia seguramente la obra El amor platónico (1870) 

de Eduardo Zamacois, en la que se representa una escena similar y que Landaluze pudo conocer a través de los 
grabados del cuadro de Zamacois comercializados por Goupil. Reyero, Carlos: op. cit, p. 273.

FIGURA 1. VÍCTOR PATRIZIO LANDALUZE, JOSÉ FRANCISCO, C. 
1870. Museo de Bellas Artes de La Habana, Cuba



Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

555ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

sentido si tenemos en cuenta que el género del desnudo académico favorecía y 
premiaba la representación de la piel blanca y marmórea, imprimiendo un tono de 
castidad que alejaba de la imagen a los cuerpos de carne y hueso12. 

En el contexto artístico español del siglo XIX el desnudo ocupó un lugar 
destacado, aumentando los encargos y la consideración de estas obras13. Aunque la 
desnudez fue uno de los rasgos asociados al sujeto racializado, sus cuerpos desnudos 
estaban excluidos de los certámenes y premios nacionales. Incluso al recrear escenas 
orientalistas, la figura que se despoja de ropa deja a la vista una piel que es siempre 
blanca; la única piel que cabe en «EL desnudo». Lo vemos en las obras de Mariano 
Fortuny y de Ignacio Pinazo —entre otras— en las que aparece una joven desnuda 
junto a un personaje de tez oscura relegado a un segundo plano o casi oculto entre 
las pinceladas del fondo (Figuras 2 y 3). El imaginario colonial solo concebía la 
representación de cuerpos negros en el papel de esclavos, criados, sirvientes o en 
escenas satíricas-burlescas en las que sus cuerpos eran humillados14; de nuevo, la 
imagen fija y reproduce el orden social imperante. 

Esta iconografía, en la que se equipara el cuerpo desnudo y el cuerpo racializado, 
empezó a transmitirse de manera oral en la antigüedad, aunque son las imágenes las 
que evidencian su transformación a lo largo del tiempo15. Este paradigma reaparece 
en las publicaciones del contexto finisecular español. Una de las ilustraciones 
a dos páginas de la revista El Mundo Femenino representa ocho tipos de mujer, 
estableciendo distintos estereotipos raciales a partir de la iconografía de tipos 
nacionales tan habitual en estos momentos (Figuras 4 y 5). Entre ellos se encuentra 

12.   Idem, p. 201.
13.   Aguilera, Emiliano M.: El desnudo en la pintura española. Madrid, Librería Bergua, 1925, p. 33.
14.   Martín Casares, Aurelia; Periáñez Gómez, Rocio (eds.): op. cit., p. 50.
15.   Tal y como apunta Jill Burke, las expediciones realizadas por viajeros europeos al continente africano durante 

el Renacimiento fueron determinantes para dar sentido al concepto de desnudez en tanto a quiénes estaban 
desnudos, quiénes no y por qué. Burke, Jill: «Nakedness and Other Peoples: Rethinking the Italian Renaissance 
Nude», Art History: Journal of the Association of Art Historians, 36, 4 (2013), p. 715.

FIGURA 2. MARIANO FORTUNY, LA ODALISCA, 1861.  
Museu Nacional d’Art de Catalunya

FIGURA 3. IGNACIO PINAZO, ODALISCA, 1872.  
Colección Casa Museo Pinazo



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED556

Esther Romero Sáez﻿

«La viennese», «La china», «La marroquí», «La española», «Las mormonas»,  
«La mejicana», «La peruana» y la «Beldad africana», ataviadas con trajes regionales y 
elementos que las caracterizan. Sin embargo, solo esta última aparece con los pechos 
al descubierto, definida por su desnudez y descrita, a diferencia de las demás, como 
«nada bonita». El rechazo al atractivo de su cuerpo queda subrayado por la figura de 
un soldado vestido de blanco y con escopeta, que sale corriendo ante su presencia.

A lo largo del artículo indagaré, primero, en cómo estas ideas apuntadas en la 
introducción se materializaron en los discursos científicos y en la cultura visual que 
generaron. A continuación, profundizaré en la presencia que tuvieron los discursos 
coloniales en los manuales de sexología de la época, analizando cómo el imaginario 
colonial vinculado al cuerpo y la sexualidad se formó —y deformó— a través de las 
fuentes orales y visuales de finales del XIX y principios del siglo XX. 

RACISMO CIENTÍFICO EN LA ESPAÑA DE LOS SIGLOS XIX Y XX

En el operativo colonial dedicado a denigrar al «otro» racializado, el desnudo 
funcionó como herramienta para denigrar los cuerpos racializados, consolidando 
—por oposición— el canon del desnudo occidental como sinónimo de sensualidad, 
erotismo y belleza. Tal y como apunta la investigadora Jill Burke, en muchos de los 
relatos de viajes

hay historias de nativos desnudos […] La desnudez aparece en estos relatos como 
símbolo de pasiones bestiales como la violencia y el desenfreno sexual. Además, 
este estado de desnudez también podía evocar una inocencia infantil o la falta de 

FIGURA 5. ALBERT ROBIDA, S. M. LA MUJER, 1887. ILUSTRACIÓN 
INCLUIDA EN EL Nº28 DE LA REVISTA EL MUNDO FEMENINO 
(MADRID). Biblioteca Nacional de España (detalle)

FIGURA 4. Albert Robida, S. M. La mujer, 1887. Ilustración incluida en el nº28 
de la revista El Mundo Femenino (Madrid). Biblioteca Nacional de España



Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

557ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

vergüenza […] [representaciones que] tenían poco que ver con lo que los viajeros 
veían realmente. Los nativos podían describirse o aparecer desnudos incluso cuando 
sus cuerpos estuvieran en gran parte cubiertos de ropa. La desnudez no consistía 
simplemente en cubrir el cuerpo sino que implicaba la ausencia de todo un sistema 
social, de modo que estas personas estaban figurativamente desnudas a pesar de que 
llevaran algo de ropa16. 

Esta cuestión explica el lugar que ocuparon los cuerpos negros, racializados y 
esclavizados cuando la ciencia irrumpió como fundamento de la empresa colonial. 
Desde el siglo XIX, ramas como la antropología y la sexología se dedicaron a la 
clasificación taxonómica de los cuerpos17. Un ámbito en el que el concepto de «raza» 
jugaba un papel determinante. Por su parte, los viajes y la movilidad se concentraban 
ahora en las expediciones científicas promovidas y financiadas por las monarquías 
europeas. El dibujo y el grabado habían sido las técnicas habituales para dejar 
constancia del viaje, aunque estas técnicas no ostentaban un estatus de objetividad 
y rigor científico. La fotografía ocuparía su lugar más tarde, convertida en una 
herramienta indispensable para el estudio y la construcción del cuerpo racializado18. 

En el contexto ibérico del XIX también encontramos ilustraciones y dibujos en 
publicaciones como Bosquejo Geográfico e histórico-natural del archipiélago filipino 
(1885). Destacan varios retratos de Jordana y Morera donde vemos a los llamados 
«negritos» que incurren en el tópico del salvaje incivilizado (Figura 6). Estos aparecen 
como simples evocaciones, como una escena imaginada que el autor no tuvo por qué 
presenciar pero que, a pesar de ello, tenía cabida en un estudio de amplio calado. Nada 
que ver con las fotografías incluidas en el álbum de Félix Laureano solo diez años 
después (Figura 7)19. Desde el título el autor dejaba bien claro que las imágenes habían 
sido tomadas del natural. En este caso, un grupo aparece retratado a la orilla del río, 
antes o después de darse un baño. Mientras que los niños miran con curiosidad, la 
persona adulta comprime el paño que rodea su cuerpo, expresando cierta incomodidad 
ante la presencia del fotógrafo. Es inevitable preguntarse por el consentimiento de 
los sujetos fotografiados. ¿Acaso eran conscientes de la circulación que iba a tener 
la imagen? ¿Conocían las intenciones del autor respecto a la publicación del álbum? 

Con todo, Jordana y Morera comparte con Laureano el énfasis en la cuestión del 
cuerpo y el desnudo. Desde el paternalismo y la superioridad moral, el primer autor 
describe a «los negritos» como «los aborígenes o raza autóctona de Filipinas», a los 
que ve como «los escasos y esparcidos restos de esa raza primitiva»20. Después de 
comparar sus dimensiones y la morfología de sus huesos con la de «los europeos» 
como referente universal, Jordana y Morera concluye que se trata de «una raza cuyas 

16.   Burke, Jill: op. cit., pp. 724-726.
17.   López Sanz, Hasan G.: Zoos humanos, ethnic freaks y exhibiciones etnológicas. Valencia, Concreta, 2017, p. 94.
18.   Guardiola, Juan [comis.]: El imaginario colonial: fotografía en Filipinas durante el periodo español, 1860-1896 

[cat. expo.]. Manila, National Museum of the Philippines, 2006, p. 27.
19.   Además de colaborar en publicaciones como La ilustración española y americana, Laureano fue el primer 

autor en publicar una serie de fotografías sobre Filipinas. Idem, p. 77.
20.   Jordana y Morera, Ramón: Bosquejo geográfico e histórico-natural del archipiélago filipino. Madrid, Imprenta 

de Moreno y Rojas, 1885, p. 44.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED558

Esther Romero Sáez﻿

grandes y múltiples singularidades contribuyen a demostrar su inferior desarrollo»21.  
En su obra, el cuerpo se toma como un signo del que se extraen conclusiones 
relacionadas con la moral y la intelectualidad, así como para definir y clasificar a todo 
un pueblo. Pero Jordana y Morera no da por concluido su análisis hasta que incide 
en que «los negritos andan constantemente desnudos, sin más que una estrecha faja 
de trapo que […] les sirve para ocultar imperfectamente sus órganos genitales»22.  
En esta misma línea, Laureano se refiere nuevamente a «los negritos» como una raza 
que «vive en una degradación abyecta […] casi completamente desnudos y harapientos, 
van por ahí con los cuerpos llenos de piojos y solo con su bahag o tapa-rabo»23.

La fotografía con fines antropológicos se practicó en Filipinas desde la década de 
186024. La técnica había cambiado, pero los individuos que eran objeto de estudio y 
observación seguían siendo los mismos. Muchas de las primeras imágenes tomadas 
en las colonias no tenían un pretexto científico sino meramente comercial, pensadas 

21.   Idem, p. 46.
22.   Idem, p. 49.
23.   Laureano Félix; Noelle Rodríguez, Felice (ed.): Álbum-Libro Recuerdos de Filipinas / Memories of the Philippines 

Album-Book. Mandaluyong, Filipinas, Cacho Publishing House, [1895] 2001, p. 47.
24.   Guardiola, Juan [comis.]: op. cit., p. 103.

FIGURA 6. ILUSTRACIÓN INCLUIDA EN LA OBRA BOSQUEJO 
GEOGRÁFICO E HISTÓRICO-NATURAL DEL ARCHIPIÉLAGO 
FILIPINO DE D. RAMÓN JORDANA Y MORERA. Madrid, 
Imprenta de Moreno y Rojas, 1885, pp. 44-45

FIGURA 7. FOTOGRAFÍA INCLUIDA EN LA OBRA RECUERDOS DE FILIPINAS DE FÉLIX LAUREANO. 
Barcelona, A. López Robert impresor, 1895, p. 128



Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

559ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

para venderse a otros viajeros y turistas25. Progresivamente, empezaron a establecerse 
criterios para que las fotografías se tomaran como objeto de estudio científico.  
A mediados de los ochenta ya se indicaba que 

Los retratos de cuerpo entero, las vistas de conjunto del cuerpo humano […] son 
importantes, y nunca hay que olvidarse de hacerlas, sobre todo en las razas negras.  
En este caso, es indispensable trabajar sobre el desnudo. Sin embargo, si resulta imposible, 
podemos tolerar, a modo de ropa, un cinturón o un pequeño trozo de tela cuya función 
sea la misma que la de la hoja de parra26.

Pero, ¿por qué era tan importante la relación entre la desnudez y el cuerpo racializado 
en la imagen? ¿Qué empujaba a la representación de estos cuerpos, omitidos y vetados 
en las obras del desnudo? Desde finales del siglo XIX la práctica fotográfica se convirtió 
en un equivalente de las expediciones, un medio que permitía viajar a mucha más 
gente sin tener que desplazarse. «Ya no será indispensable emprender largos viajes para 
ir a la búsqueda de tipos humanos —afirmaba el director de la cátedra de anatomía 
del Museo del Jardin des Plantes de París en 1845— estos tipos humanos vendrán 
ellos mismos a nosotros debido a los progresos incesantes de la civilización»27. La 
imagen se convertía así en un dispositivo para marcar el cuerpo racializado a través 
de los códigos escópicos y de representación. Ante todo, eran cuerpos forzados a 
una visibilidad obligatoria, expuestos y reproducidos continuamente a través de las 
imágenes, las cuales circulaban mucho más rápido que cualquier navío. Una situación 
a la que Juan Guardiola se refiere con el término de «voyeurismo antropológico»28. 
Lejos de la objetividad fotográfica de la que alardeaban los científicos, sus tomas no 
dejaban de ser un retrato estereotípico y manipulado del salvaje con el que legitimar 
la empresa colonial29. 

Junto a las ilustraciones y fotografías publicadas se puso en marcha otro dispositivo 
que —bajo el pretexto científico— daba forma al cuerpo racializado incidiendo en su 
desnudez: las exposiciones etnológicas o zooantropológicas. Se trataba de un nuevo 
producto del ideario racista que recurría, de nuevo, a la sobreexposición de un cierto 
tipo de cuerpos. Los gobiernos y monarquías europeas promocionaron estas muestras 
gestionadas por empresarios dedicados a la venta de animales que ampliaban así su 
área comercial30. Tanto la proliferación de viajes en el contexto colonial, como la 
creación de los primeros jardines zoológicos a finales del XVIII, fueron el germen de 
estos eventos que también llegaron al contexto ibérico. La muestra más conocida 
es la que tuvo lugar en los Jardines del Buen Retiro de Madrid en 1887, dedicada a 
la región de Filipinas. Aunque la exposición de seres humanos era originalmente 
accesoria, acabó por convertirse en la razón de ser y la atracción principal de estos 
espacios31. Parafraseando a Spivak, los cuerpos subalternos eran los que viajaban 

25.   Naranjo, Juan (ed.): Fotografía, antropología y colonialismo (1845-2006). Barcelona, Gustavo Gili, 2006, pp. 13-14.
26.   Idem, p. 89.
27.   Idem, p. 29.
28.   Guardiola, Juan [comis.]: op. cit., p. 113.
29.   Idem, p. 108-111.
30.   López Sanz, Hasan G.: op. cit., p. 83.
31.   Idem, p. 91.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED560

Esther Romero Sáez﻿

esta vez; una muestra más del poder racista y colonial que definía al observador 
occidental como aquel que podía tener a su alcance cualquier objeto, paisaje o ser 
humano, incluso aquellos procedentes de lugares remotos.32 Entre el argumentario 
oficial se encontraba el pretexto de que estas exposiciones facilitaban la realización 
de mediciones antropométricas y estudios taxonómicos. Sin embargo, el arzobispo 
dominico de Manila, Fray Pedro Payo, afirmaba que con los filipinos «salvajes» 
pretendían «dar a conocer la diversidad étnica del archipiélago, al tiempo que […] se 
muestra a una Filipinas incivilizada que aún necesita la tutela de los religiosos y una 
política colonial netamente conservadora»33. 

La ilustración española y americana publicó en dos páginas un grabado del acto 
inaugural de la exposición (Figura 8). En pleno siglo XIX, el ideario colonial que 
estructuraba y daba sentido a la imagen parecía no haber cambiado. Tal y como 
hicieran los artistas del siglo XVI (Figuras 9 y 10) el momento seleccionado era, de 
nuevo, el del encuentro que diferenciaba a «unos» y «otros». En todos los casos se 
repite la misma estructura a nivel formal: los grupos aparecen enfrentados, mirándose 

32.   Véase: Spivak, Gayatri: «Can the Subaltern Speak?», en Nelson, Cary y Grossberg, Lawrence, ed.: Marxism 
and the Interpretation of Culture. Londres, Macmillan, 1988, pp. 271-313.

33.   Guardiola, Juan [comis.]: op. cit., p. 130.

FIGURA 8. JEAN LAURENT Y CÍA, MADRID. EXPOSICIÓN DE FILIPINAS. APERTURA DEL CONCURSO BAJO LA PRESIDENCIA 
DE S.M LA REINA REGENTE Y S.A. LA INFANTA Dª ISABEL, EL 30 DE JUNIO. DIBUJO DEL NATURAL POR COMBA, GRABADO 
POR RICO EN LA ILUSTRACIÓN ESPAÑOLA Y AMERICANA, VOL. II, 1887, PP. 8-9. Hemeroteca Digital BNE



Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

561ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

FIGURA 9. JAN VAN DER STRAET, ALEGORÍA DE AMÉRICA, C. 1587-1589. The Metropolitan Museum of Art

FIGURA 10. THEODORE DE BRY, LLEGADA DE CRISTÓBAL COLÓN A AMÉRICA, GRABADO EN LA OBRA COLLECTIONES 
PEREGRINATIONUM IN INDIAM OCCIDENTALEM, VOL. 4 DE GIROLAMO BENZONI, 1594. Rijksmuseum



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED562

Esther Romero Sáez﻿

entre sí y dividiendo la imagen en dos partes. El encuentro se produce en realidad 
entre un tipo de cuerpos desnudos y otros cubiertos, con el pretexto de definir y 
fortalecer la identidad nacional de los colonos españoles. No importa la cantidad de 
adornos o telas que portan los «otros», la desnudez cubre sus cuerpos ante la mirada 
ajena como un velo opaco que satura la visión. 

MIRADA, IMAGEN Y GENITALIDAD EN LOS 
VIAJES DE LAS COLONIZACIONES 

Tal y como hemos visto, tanto la vestimenta como la carencia de ropa asumieron 
un significado social y político a nivel identitario. En los textos más antiguos ya se 
insiste en las anomalías corporales y la desnudez como elementos diferenciales para 
definir lo humano como un sujeto blanco, occidental, de genitalidad normativa y 
comportamiento sexual comedido. Es el caso de los relatos de viaje incluidos en 
la Historia Natural de Plinio (siglo I), donde la morfología genital se toma como 
evidencia de un comportamiento sexual supuestamente anómalo para establecer 
diferencias raciales. Plinio recurre a las «anomalías» corporales y genitales para 
describir los «aspectos sorprendentes de algunos pueblos»: «Calífanes cuenta que, 
más allá de los nasamones y limítrofes con ellos, están los maclias, andróginos, con 
características de ambos sexos que copulan entre sí tomando alternativamente una 
u otra naturaleza»34. Unos siglos más tarde, Isidoro de Sevilla sigue esta misma 
línea en sus Etimologías35. El autor incluye la descripción de los «andróginos y 
hermafroditas» en el epígrafe de «seres prodigiosos», incidiendo en la presencia 
de monstruos y portentos «en las lejanas tierras de Oriente»36. 

En el marco de la empresa colonial europea del siglo XIX encontramos un tipo de 
viajes y relatos muy distintos. Los gobiernos promovían investigaciones etnográficas 
en las que, como afirma Gabriela Wiener, «no llegaron […] con espadas y caballos, 
sino con un método científico y un cuaderno de campo para entender a los que 
no eran como ellos»37. Este es el contexto en el que se sitúa el imaginario corporal 
creado en torno a las sociedades nativas y racializadas de las colonias. La figura de 
Sarah Baartman es una de las más conocidas y de las que se conserva un mayor 
número de datos aunque, mucho antes de que fuera exhibida y representada, otras 
mujeres con una fisionomía similar habían llamado la atención de viajeros como 
François Levaillant y John Barrow38. Ambos insistían en la ausencia de ropa como 
evidencia del carácter incivilizado de los nativos, tal y como harían Jordana y Morera 
o Laureano en sus viajes a Filipinas. 

34.   Plinio el Viejo: Historia Natural, libro VII. Madrid, Gredos, [siglo I] 2003, p. 14.
35.   DeVun, Leah: op. cit., p. 47.
36.   Isidoro de Sevilla: Etimologías, libro XI. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, [siglos VI-VII] 2004, p. 883.
37.   Wiener, Gabriela: Huaco retrato. Barcelona, Literatura Random House, 2021, p. 35.
38.   Véase: Levaillant, François: Voyage dans l’interieur de l’Afrique par le Cap de Bonne-Espérance, dans les Années 

1780, 81, 82, 83, 84 & 85, tomo primero. París, Chez Leroy Libraire, 1790. Barrow, John: An Account of Travels into the 
Interior of Southern Africa, in the Years 1797 and 1798. Cambridge, Cambridge University Press, [1804] 2011.



Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

563ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

Una de las ilustraciones de la obra de 
Levaillant, Voyage dans l’interieur de l’Afrique 
(1790), surge de un violento proceso de estudio y 
copia del cuerpo desnudo de una mujer de la etnia 
Khoikhoi (Figura 11). El autor reconoce su afán 
por persuadir a la mujer que tomó como modelo 
para que le permitiera representarla desnuda, 
algo que finalmente consiguió a pesar de que ella 
accediera «confundida, temblando y cubriéndose 
el rostro con las dos manos»39. Levaillant confiesa 
que un solo vistazo a esta parte del cuerpo bastaba 
para convertir la más salvaje de las pasiones en 
risa40. En su ilustración, la joven aparece cubierta 
por una túnica o abrigo de pieles que cae por 
su espalda, acentuando la desnudez frontal del 
cuerpo. Lejos de la iconografía de Venus o Eva, 
ninguna de sus manos tiene permitido realizar 
un gesto púdico por lo que, tanto los pechos 
como los genitales quedan totalmente a la 
vista. Ese era el objetivo de Levaillant. La figura 
parece abrirse por completo e incluso enmarcar 
la forma de la vulva, convertida en el centro de 
la obra. Los labios vaginales cuelgan como dos 
tiras de piel o excrecencias situadas en primer 
plano; una imagen nada habitual que cualquier 
artista europeo habría censurado en una pintura 
o escultura de la época. 

En este momento, las impresiones, descripciones y juicios de los viajeros se 
tomaban como verdades empíricas y objetivas de la ciencia colonial que daban forma 
al imaginario occidental. Así, los viajeros, cronistas y antropólogos se convirtieron en 
figuras de autoridad en la elaboración de las teorías del racismo científico. El sesgo 
ideológico de la mirada colonial distorsionó sus representaciones, convertidas en 
caricaturas erótico-políticas. Esta fijación por la morfología genital y su consideración 
anómala o monstruosa evidencia la configuración de un canon político y moral de la 
genitalidad. Definir un cuerpo como grotesco, deforme o desproporcionado ya era 
una maniobra habitual para caracterizar la figura de cualquier enemigo. Tal y como 
apuntaba Mijail Batjín «lo grotesco […] se interesa en todo lo que resalta, sobresale 
y aflora del cuerpo, todo lo que intenta escapar de los límites del cuerpo. En lo 
grotesco adquieren un especial significado todas las excrecencias y ramificaciones, 
todo lo que prolonga el cuerpo».41 

39.   Levaillant, François: op. cit., pp. 370-371.
40.   Idem, p. 371.
41.   Batjín, Mijail: La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El contexto de François Rabelais. 

Madrid, Alianza, [1974] 2003, p. 30.

FIGURA 11. HOTTENTOTE, 1790. ILUSTRACION DE 
LA OBRA VOYAGE DANS L’INTERIEUR DE L’AFRIQUE DE 
FRANÇOIS LEVAILLANT, VOL. 2. Gallica, Bibliothèque 
nationale de France



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED564

Esther Romero Sáez﻿

Uno de los autores que traslada esta cuestión a la genitalidad fue el naturalista 
y antropólogo francés Julien Joseph Virey. En su Histoire naturelle du genre humain 
(1801) el autor sostiene que 

si examinamos a las mujeres de la casta negra, hallaremos en ellas generalmente suma 
disposición a la lujuria y una conformación particular en los órganos sexuales […] 
menos adecuadas al descollamiento de las facultades intelectuales, están asimismo 
más dispuestas a las funciones puramente físicas […] lo que al parecer las distingue 
más que otra particularidad de la casta blanca, es aquella natural prolongación de las 
ninfas [los labios vaginales] y aun a veces del clítoris, que no es de modo tan frecuente 
entre las blancas como entre las negras42.

A través de sus textos, autores como Virey contribuyeron a la descontextuali-
zación simbólica de los genitales desde un pretexto racial, colonial y de género. 
Siguiendo estudios más recientes como el de Sabina Strings, el tamaño y el volumen 
del cuerpo —en este caso de los genitales— entroncan con lo racial para definir 
un orden morfológico y visual basado en la supremacía blanca y occidental43. 
Así, los cuerpos prominentes y excesivos quedan reducidos a marcadores de lo 
inmoral o sexualmente depravado, vinculados a la idea de lo amorfo, lo abyecto y 
lo monstruoso. 

Entre las publicaciones españolas de la época no aparecen referencias explícitas 
a Baartman, ni representaciones como las de Levaillant. Sin embargo, junto a las 
crónicas de los viajeros, estas debieron de ser ampliamente conocidas, dado que se 
multiplican las alusiones a la genitalidad para describir el cuerpo de los hotentotes o 
bosquimanos —grupos étnicos con los que se relacionó a Baartman—. En el número 
de 1876 de Las maravillas y progresos del siglo se explicaba que 

Los Hotentotes forman una raza de hombres muy miserables, cuya degradación casi bestial, 
les coloca en los confines extremos de la humanidad, sobre todo los Boschismanes […] este 
pueblo es el que nos ofrece las particularidades físicas más singulares […] los pequeños 
labios del órgano de la generación, presentan una prolongación, conocida con el nombre de 
delantal de las Hotentotes, que varía mucho en dimensión según los individuos, y respecto 
del cual la mayor parte de los antiguos escritores han dicho cosas muy extravagantes […] 
Los viajeros nos hacen una triste pintura de su degradación intelectual44. 

Años después encontramos referencias similares en varios números de la revista 
El mundo ilustrado. En una sección dedicada a África, Juan Montserrat y Archs cita 
a Cuvier y Étienne Geoffroy Saint-Hilaire quien, además de estudiar el cuerpo 
racializado, clasificó el hermafroditismo de manera cuantitativa basándose en el 

42.   Virey, Julien Joseph: Historia natural del género humano. Barcelona, Imprenta de A. Bergnes, 1835, pp. 232-233.
43.   Strings, Sabrina: Fearing the Black Body: The Racial Origins of Fat Phobia. Nueva York, New York University 

Press, 2019, p. 64.
44.   Burmeister, H.: «El hombre. El último llegado de los habitantes de la tierra», Las maravillas y progresos del 

siglo, nº 10, 1876, Hemeroteca Digital BNE, pp. 76-77.



Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

565ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

exceso —es decir, en el tamaño— de «las partes masculinas y femeninas» para la 
identificación del sexo en el cuerpo45. Montserrat y Archs afirmaba que 

La estructura física […] es prueba evidente que el desarrollo físico de esta raza está 
todavía en un periodo muy atrasado, y que la perfección creciente del organismo 
humano corre parejas con la civilización […] es fácil tomar un esqueleto de varón por uno 
de mujer […] Parécense las mujeres bosquimanas a las hotentotas en […] [el] llamado 
mandil o taparabo hotentote, que consiste en una prolongación desmesurada (hasta 15 
centímetros) de los labios menores y del prepucio clitorideo […] El bosquiman está tan 
atrasado que no comprende otra ley que su instinto brutal y no alcanza a más que matar, 
robar y abusar de todo. Como las bestias feroces y silvestres es cruel y cobarde; y sin 
embargo en estado «domesticado» se le aprecia en la colonia del Cabo como criado46.

La cuestión debía de suscitar un gran interés cuando el relato se amplía en el 
siguiente número: «Hoy son los hotentotes solo un residuo insignificante de una 
raza primitiva […] En general es feo el aspecto de los hotentotes […] Las mujeres 
son feísimas […] a lo que se agrega el insoportable hedor que esparcen»47. De nuevo, 
el autor se detiene en la descripción de los genitales, empleando el término de 
«hipertrofia» y apuntando que el «mandil hotentote, es decir, los labios menores 
(labia minora) cuelgan largos de 10 a 15 centímetros como moco de pavo, puesto que 
su color es un morazo azulado sucio, deformidad particular que comparten con las 
mujeres bosquimanas, hace a las mujeres hotentotas por cierto nada apetecibles»48. 
Como veremos a continuación, los manuales de sexología del siglo XX utilizaron el 
cuerpo racializado, y en concreto la genitalidad, para consolidar el estereotipo de 
hipersexualidad derivado de las colonizaciones. Una situación que también atravesó 
el contexto español y la cultura visual de la época. 

LA CUESTIÓN GENITAL EN LAS FOTOGRAFÍAS 
Y MANUALES DE SEXOLOGÍA 

Los autores citados en el epígrafe anterior catalogaban los genitales como 
«excesivos» desde una mirada occidental. Esta parte del cuerpo se convirtió —desde 
un punto de vista superficial y en absoluto científico o riguroso— en una de las 
principales características del cuerpo racializado. Las investigaciones y los tratados del 
siglo XIX dieron lugar a la creación de un canon genital normativo que no solo oponía 
lo occidental y lo racializado, sino que lo hacía con relación a lo sano y lo enfermo. 
En concreto, la llamada «hipertrofia» o adopción de un tamaño supuestamente 
excesivo de los genitales desencadenó numerosos debates y teorías. En ellas, las 

45.   Vázquez García, Francisco y Cleminson, Richard: Los hermafroditas. Medicina e identidad sexual en España 
(1850-1960). Granada, Comares, 2012, p. 20.

46.   Montserrat y Archs, Juan: «Historia natural del hombre», El mundo ilustrado, nº 163, 1881-1883, Hemeroteca 
Digital BNE, pp. 591-592 y 595.

47.   Montserrat y Archs, Juan: «Historia natural del hombre», El mundo ilustrado, nº 164, 1881-1883, Hemeroteca 
Digital BNE, pp. 623-624.

48.   Idem, p. 624.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED566

Esther Romero Sáez﻿

dimensiones del clítoris se interpretaron como síntoma principal de las perversiones 
sexuales, entre las que se encontraba la homosexualidad. Esta relación se expresó 
en las publicaciones de la época sin recurrir a eufemismos ni dobles sentidos. En 
el estudio Impuissance, frigidité, stérilité (1909) el Dr. Riolan aseguraba que «se ha 
observado en general que un desarrollo excesivo [del clítoris] hace que las mujeres 
sean indiferentes a las caricias de los hombres y las motiva urgentemente a buscar 
la compañía de otras mujeres»49. 

Este marco teórico nos ayuda a entender por qué autores como Alfred Delvau 
utilizaron el término clitoride como sinónimo de «lesbiana»50. La figura de las mujeres 
sáficas ya estaba ampliamente sexualizada desde un punto de vista heteropatriarcal. 
Para que no quedaran dudas respecto a la relación entre lo lésbico y lo racial —ambas 
identidades asociadas a una corporalidad monstruosa— en 1893 Cesare Lombroso 
y Guillaume Ferrero publicaron La donna delinquente: La prostituta e la donna 
normale. En la obra equiparaban el deseo o la actividad sexual de las prostitutas con 
la fisionomía de las mujeres de la etnia africana Khoikhoi51. La prueba de ello a nivel 
físico era, de nuevo, la elongación de los labios vaginales y un clítoris de gran tamaño; 
características que para el médico francés Jean Baptiste Bienville eran consecuencia 
de prácticas ilícitas como el sexo entre mujeres, la masturbación o una actividad 
sexual frecuente52. Así, en términos raciales y de género, tanto las mujeres negras, 
como las denominadas sáficas y aquellas dispuestas a experimentar su sexualidad con 
libertad, eran consideradas sujetos primitivos; proscritas de la categoría normativa 
de «mujer» o de ciudadanía desde el paradigma occidental y heteronormativo53. 

Estos estudios formaron una iconografía genital divulgada ampliamente a 
finales del XIX y, especialmente, a lo largo del siglo XX. Lo vemos cuando Lombroso 
y Ferrero ilustran la relación que proponen entre las anomalías genitales y los 
cuerpos racializados (Figura 12). Para estos autores, la descripción debía de parecer 
insuficiente. Al incorporar la ilustración recurrieron a un tipo muy concreto de 
representación genital. En ella, la vulva asume el estatus de un retrato individualizado, 
concebida como un objeto en sí mismo que prescinde de cualquier alusión gráfica 
a otras partes del cuerpo como el torso o las piernas. Ante las vulvas representadas 
adoptamos una visión frontal, convertidos en observadores indiscretos a los que 
nadie ha dado permiso para mirar desde tan cerca. 

Lejos de mantenerse como un fenómeno puntual y aislado en el tiempo, esta 
iconografía genital reaparece en manuales de sexología posteriores. En el contexto 
español, el periodo comprendido entre los años veinte, la Segunda República y la 
Guerra Civil fue especialmente prolífico en este tipo de publicaciones54. Uno de 

49.   Albert, Nicole: Lesbian Decadence. Representations in Art and Literature of Fin-de-Siècle France. La Vergne, 
Harrington Park Press, 2016, p. 116.

50.   Idem, p. 87.
51.   Gilman, Sander L: «Black Bodies, White Bodies: Toward an Iconography of Female Sexuality in Late 

Nineteenth-Century Art, Medicine, and Literature», Critical Inquiry, 12, 1 (1985), p. 226.
52.   Didi-Huberman, Georges: La invención de la historia. Charcot y la iconografía fotográfica de la Salpêtrière. 

Madrid, Cátedra, 2007, p. 237. 
53.   Gilman, Sander L.: op. cit., p. 229.
54.   Guereña, Jean-Louis: Detrás de la cortina. El sexo en España (1790-1950). Madrid, Cátedra, 2018, p. 92.



Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

567ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

los casos más notables es la obra titulada Los órganos 
genitales, de Ángel Martín de Lucenay (1932). Sin 
embargo, es en la obra Iniciación en la vida sexual: 
La moderna educación sexual, higiene secreta del 
matrimonio, virginidad y desfloración (1931) de Justo 
María Escalante donde el objeto de estudio vuelve 
a ser una persona racializada (Figuras 13 y 14). Tal y 
como apunta Maite Zubiaurre, nos encontramos 
de nuevo ante 

primeros planos de los órganos genitales 
femeninos, lo cual invariablemente hace de ellos 
un fragmento anatómico mostrenco, un pedazo 
de carne mutilado y grotesco […] las vaginas 
revelan peculiaridades étnicas, y son los órganos 
genitales de las aborígenes, nuevamente, los 
que ameritan la atención más detenida de los 
«científicos»55.

Además, Justo María Escalante recurre de 
nuevo a la cuestión del tamaño para establecer 
diferencias raciales. El autor afirma que los pechos 
«en general son más grandes en los climas cálidos 
que en los fríos […] En algunas razas de África 
meridional se distinguen las mujeres de las del 
resto del mundo por el tamaño exagerado de sus 
senos»56. Por su parte, Martín de Lucenay calificaba como «deformidad» el tamaño 
que pueden adoptar los labios vaginales de «algunas razas [africanas] como la 
hotentote»57. Este autor ocupó un lugar notable en el mercado editorial español de la 
sexología. En apenas tres años, entre 1932 y 1934, compuso una enciclopedia teórica 
y visual sobre el tema bajo el título de Temas sexuales. Aunque Lucenay mintió al 
presentarse como doctor titulado en sexología de una institución inexistente, seguía 
los estudios de las figuras más destacadas en la materia, como Havelock Ellis, Iwan 
Bloch, Magnus Hirschfeld o el propio Gregorio Marañón. Su serie tuvo una tirada 
considerable de sesenta números, vendidos además en los quioscos, en pequeño 
formato y al precio asequible de una peseta, lo que explica el alcance de sus obras58. 

El número Perversiones de pueblos incultos es una clara muestra de la transmisión 
y aceptación de los paradigmas sexuales y raciales del siglo XIX en España59. 

55.   Zubiaurre, Maite: Culturas del erotismo en España, 1898-1939. Madrid, Cátedra, 2015, p. 162.
56.   Ibidem. 
57.   Martín de Lucenay, A.: Los órganos genitales. Madrid, Editorial Fénix, 1932, p. 28.
58.   Guereña, Jean-Louis: op. cit., pp. 104-109.
59.   Ángel Martín de Lucenay aborda de nuevo este mismo tema unos años después, con el artículo «Sexualismo 

primitivo: Las lúbricas fiestas de los Enwes de Guinea (Sexualidad, amor y matrimonio)», publicado en el nº152 (abril 
1936, pp. 7-10) de la revista valenciana Estudios. Una publicación externa a los libros de su colección que demuestra 
el reconocimiento del autor y el interés por estas cuestiones en la España del momento. 

FIGURA 12. HOTTENTOT APRON Y OTRAS ANOMALÍAS 
GENITALES, 1893 . ILUSTRACIÓN INCLUIDA EN LA OBRA 
LA DONNA DELINQUENTE: LA PROSTITUTA E LA DONNA 
NORMALE DE CESARE LOMBROSO Y GUILLAUME 
FERRERO. Wellcome Collection



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED568

Esther Romero Sáez﻿

Aunque Lucenay trata de defender que las perversiones sexuales están presentes 
en cualquier sociedad, se refiere continuamente a los sujetos racializados como 
«pueblos incultos» y «salvajes» que, en lugar de reprimir estas perversiones, facilitan 
y fomentan su práctica60. De nuevo, el autor alude a la relación entre tamaño y 
genitalidad, asegurando que «en algunos pueblos de África […] se considera como un 
carácter esencialísimo de la belleza femenina la dilatación exagerada de los pequeños 
labios»61. Un rasgo fisionómico que Lucenay vincula a una manipulación constante 
de los genitales que introduce a las niñas a la práctica precoz de la masturbación. 
Lucenay llega a una de las conclusiones más sorprendentes y nos advierte que, a 
pesar de estos hábitos sexuales, perversos y prematuros, «no se conocen tampoco 
los casos de demencia masturbatoria, de priapismo o ninfomanía, que suelen ser 
las consecuencias, casi ciertas, de la práctica excesiva de la masturbación entre 
los civilizados»62. Es decir, aquellas costumbres que corrompen a los miembros —
especialmente a las mujeres— de las sociedades occidentales, parecen formar parte 
de la «naturaleza» o el carácter de los sujetos racializados. 

60.   Martín de Lucenay, A.: Perversiones de pueblos incultos. Madrid, Editorial Fénix, 1934, pp. 6 y 12.
61.   Idem, p. 13.
62.   Idem, p. 16.

FIGURA 13. FOTOGRAFÍA (1931). ILUSTRACIÓN EN LA OBRA 
INICIACIÓN EN LA VIDA SEXUAL DE JUSTO MARÍA ESCALANTE. 
Biblioteca Nacional de España

FIGURA 14. VARIACIONES MORFOLÓGICAS DE LA 
MEMBRANA HIMEN CONSIDERANDO LA FORMA DEL 
ORIFICIO VULVO-VAGINAL (1931). ILUSTRACIÓN EN LA 
OBRA INICIACIÓN EN LA VIDA SEXUAL DE JUSTO MARÍA 
ESCALANTE (1931). Biblioteca Nacional de España



Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

569ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

Tal y como apunta Sander L. Gilman, la 
hipersexualización del cuerpo racializado se 
utilizó para limpiar de pecado el cuerpo de las 
mujeres blancas occidentales63. Una teoría que 
no era del todo nueva, ya que los roles de género 
tradicionales establecían una relación particular 
entre feminidad y asexualidad; no tanto en el 
sentido de que las mujeres no pudieran llegar 
a corromperse sexualmente, sino en cuanto a 
la negación de la existencia y expresión de un 
deseo sexual propio. Este paradigma era de 
gran utilidad para reforzar la concepción de los 
sujetos racializados como seres monstruosos, 
caracterizados por un apetito sexual insaciable 
y como potenciales corruptores del orden moral 
de Occidente. 

Este ideario aparece en las imágenes 
siguiendo un esquema muy concreto que vemos 
en las obras de Franz von Bayros (Figura 15), Le 
massage au Hammam (1883) de Edouard Debat 
Ponsan, o Le Blanche et la Noir (1913) de Félix 
Vallotton. En todas ellas se sugiere una relación 
sáfica basada en la seducción o persuasión de 
un encuentro en el que la mujer negra aparece 
como esclava o sirvienta; una estrategia para 
advertir acerca de los peligros que podía acarrear 
la intimidad entre ambas figuras. La cultura 
visual del contexto español tampoco se quedó 
al margen en este caso. Encontramos un claro 
equivalente en la portada de la revista Biofilia 
de 1936; una imagen que va mucho más allá 
del encuentro entre una joven nativa y otra 
occidental (Figura 16). Von Bayros acentúa el 
grado de animalización y despersonalización del 
sujeto racializado, representado como un ser 
híbrido con pechos, garras y un pene por cabeza, 
aunque la esencia del acercamiento reaparece 
en la portada de Biofilia. Desde un punto de 
vista cisgénero, podríamos pensar que el pene 
de la obra de von Bayros caracteriza al personaje 
como un hombre negro que intenta pervertir a 
la joven. Pero, si atendemos a la combinación de 

63.   Gilman, Sander L.: op. cit., p. 212.

FIGURA 15. FRANZ VON BAYROS, DOS ILUSTRACIONES ERÓTICAS, 
1912. Colección privada

FIGURA 16. JOSÉ ALLOZA, PORTADA DE BIOFILIA 2.3, 1936. 
Colección Jordi Riera



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED570

Esther Romero Sáez﻿

las garras, la cola y los pechos, la cuestión sáfica y monstruosa entra en la ecuación.  
El personaje se revela como una esfinge en el sentido que esta figura adquirió a 
finales del siglo XIX, como equivalente visual de la femme-fatale. Siguiendo a Erika 
Bornay, la esfinge aparece como una criatura esencialmente «violadora […] [que] 
siempre ha conservado como común denominador el ser una mujer bestia […] 
emblema de la perversidad, el misterio y la sexualidad […] una poderosa mujer-
bestia [que] evoca con su larga cabellera y su postura una femme fatale dominada 
por los más primitivos instintos»64. Por tanto, es posible que von Bayros no evoque 
la amenaza a través de la figura del pene, sino mediante un clítoris negro, elongado 
y de gran tamaño, capaz de seducir, corromper y penetrar el cuerpo de otra mujer. 

El genital simbólico de von Baryos ocupa el cuerpo al completo de la joven 
nativa representada por José Alloza en Biofilia. Esta figura parece tomar la iniciativa 
de la relación sexual lésbica, aproximándose a una joven blanca recostada que se 
muestra receptiva, permitiendo que le coloque el collar de flores que le ofrece65. 
Aquí el pensamiento racista y heterocentrado se encuentran de forma violenta. 
Tal y como hemos visto, la consolidación de este imaginario se produce a través de 
la imposición de teorías pseudocientíficas enunciadas desde el poder que ocupan 
los hombres blancos occidentales. Sin duda, la imagen asegura la persistencia y 
transmisión de estos estereotipos. Así, durante el despegue de la sexología en el 
contexto republicano español, Lucenay afirma que 

El negro cree que el contacto sexual con una mujer blanca es el mejor remedio contra 
cualquier dolencia que padezca, no se detendrá ni ante la amenaza del linchamiento 
[…] El impulso sexual, tan primitivo, tan enérgico y brutal, apenas si puede ser domado 
[…] [son] manifestaciones extremadas y violentas del impulso sexual que conocemos 
con el nombre de locura erótica, demencia sexual, furor genital66. 

Junto a Lucenay, una de las figuras más destacadas en el estudio de la sexología 
en España, Gregorio Marañón, definió también el cuerpo racializado mediante 
el comportamiento sexual desenfrenado y la deformidad genital que genera. 
Marañón abordó estudió la morfología corporal y la genitalidad en sus obras sobre 
la intersexualidad, siguiendo las teorías de diferenciación de sexo de Darwin, en las 
que el dimorfismo sexual caracterizaba a las razas o especies más desarrolladas67. 
En uno de sus textos de 1928, Marañón apuntaba que 

[Las] condiciones étnicas influyen […] en una mayor energía de las increciones genitales 
y […] acrecientan indirectamente la energía sexual. Los hombres de estas razas son, 
en efecto, enérgicamente sexuales. Y las mujeres también […] La mujer, situada entre 
el niño y el hombre, cuando conserva la morfología femenina muy típica y pura, en 
realidad, se acerca a la morfología infantil y suele ser sexualmente pasiva […] En cambio, 
cuando experimenta enérgicamente la pasión sexual, su organismo se impregna de 

64.   Bornay, Erika: Las hijas de Lilith. Madrid, Cátedra, [1990] 2017, pp. 257-269.
65.   Zubiaurre, Maite: op. cit., p. 181.
66.   Martín de Lucenay, A.: Perversiones…, pp. 64-65.
67.   Vázquez García, Francisco y Cleminson, Richard: op. cit., p. 125 y 157.



Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

571ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

virilidad […] El prototipo de la mujer sexualmente ardiente es la mujer morena […] una 
orientación viriloide exteriorizada, principalmente, por el brote heterosexual del vello 
y la mayor sensibilidad de un órgano típicamente viril, el clítoris68. 

EL TERROR GENITAL EN PLENO SIGLO XX 

Lejos de permanecer como un estereotipo anecdótico y aislado, la concepción 
monstruosa y racista de la genitalidad que se hacía extensible a los individuos 
alterizados viaja también en términos temporales. Al analizar esta situación, autoras 
como Oyèronké Oyèwùmí insisten en que el proyecto colonial supuso la imposición 
de un relato cis-heteronormativo que introdujo conceptos como el del género en 
sociedades y culturas que, hasta entonces, vivían completamente ajenas a esta 
epistemología occidental. Siguiendo a la autora debemos tener en cuenta que

si el género se construye socialmente, no puede comportarse de la misma forma a 
través del tiempo y del espacio. Debemos examinar los múltiples lugares donde se 
edifica y reconocer que diversos colectivos son parte de la construcción […] Así, siendo 
el género una construcción social, también es un fenómeno histórico y cultural. Por 
tanto, resulta lógico suponer que en algunas sociedades la construcción del género 
jamás llegó a suceder69. 

Riley Snorton mantiene una posición muy cercana al respecto. En una de 
sus últimas obras, en la que aborda el cruce, la movilidad y el contacto entre las 
cuestiones raciales y de género, el autor propone estas categorías como elementos 
transitivos. Aunque se han presentado como conceptos fijos y herméticos, el autor 
sitúa la negritud y lo queer en un marco inestable y en continuo movimiento, en el 
que los significados se constituyen a través del cruce, el intercambio y los flujos de 
circulación que generan sus desplazamientos por el espacio tiempo70. Su postura 
se aproxima a los trabajos de Sarah Ahmed o Jo Labanyi en cuanto a las teorías del 
afecto y la potencia del encuentro71. En palabras de Riley Snorton, el análisis de 
estas conexiones transitivas «proporciona una manera de percibir cómo la raza y 
el género están inextricablemente vinculados», tratándose de «formas sumergidas 
de relacionalidades que no necesitan ser visibles para producir efectos»72. 

Por otro lado, tal y como expone María Lugones, este análisis centrado en el 
reajuste simbólico que produce la superposición entre raza y género, es crucial 

68.   Marañón, Gregorio: «Sobre el significado sexual del cabello», en Obras completas, tomo IV Artículos y otros 
trabajos. Madrid, Espasa-Calpe, 1968, pp. 152-153.

69.   Oyèwùmí, Oyèrónké: La invención de las mujeres. Una perspectiva africana sobre los discursos occidentales del 
género. Bogotá, En la frontera, [1997] 2017, p. 51. 

70.   Riley Snorton, C.: Negra por los cuatro costados. Una historia racial de la identidad trans. Barcelona, 
Bellaterra, 2019, p. 27.

71.   Véase: Ahmed, Sara: La política cultural de las emociones. México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, 2015; Labanyi, Jo: «Pensar lo material. Doing Things: Emotion, Affect and Materiality», Kamchatka. Revista 
de análisis cultural, 18 (2021), pp. 15-31.

72.   Riley Snorton, C.: op. cit., pp. 31 y 33.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED572

Esther Romero Sáez﻿

para entender la experiencia política y vital del orden social poscolonial73. Estos dos 
ejes estructurales están atravesados por lo que la autora, siguiendo a Aníbal Quijano, 
denomina «la colonialidad del poder», en la que la separación entre ambos elementos 
—raza y género— es imposible o, al menos, carece de sentido74. Tal y como afirma 
Lugones, sobre un paradigma compartido con Oyèwùmí y Riley Snorton

Solo al percibir género y raza como entramados o fusionados indisolublemente, 
podemos realmente ver a las mujeres de color. Esto implica que el término «mujer» 
en sí, sin especificación de la fusión no tiene sentido o tiene un sentido racista, ya que 
la lógica categorial históricamente ha seleccionado solamente el grupo dominante, las 
mujeres burguesas blancas heterosexuales y por lo tanto ha escondido la brutalización, 
el abuso, la deshumanización que la colonialidad del género implica75. 

Desde la contemporaneidad, artistas como Sandra Gamarra, Andrés Pachón, Daniela 
Ortiz o el colectivo Ayllu han intentado deshacer o revertir esta imagen desde una 
mirada que parte del dolor y la rabia del cuerpo herido por la violencia del discurso 
heteropatriarcal y colonial vigente. Sin embargo, las revisiones y críticas del imaginario 
colonial no se dirigen únicamente al contexto del siglo XIX. Los clichés y estereotipos en 
torno al cuerpo racializado se mantuvieron y evolucionaron en la cultura visual española 
durante las siguientes décadas. Así, en 1983, Jesús Franco estrena Macumba sexual, una 
película de serie B que funde los géneros del terror y lo erótico-pornográfico76. A España 
ya no le quedaba ni siquiera la nostalgia de Cuba y Filipinas, por lo que la reminiscencia 
colonial se traslada al archipiélago canario para ambientar y rodar esta película77. Jesús 
Franco convierte los primeros planos de vulvas de Justo María Escalante y los encuentros 
sáficos de la revista Biofilia en imágenes en movimiento. 

En Macumba sexual, una joven pareja es seducida en sueños por la princesa Obongo, 
diosa de la lujuria interpretada por la actriz Ajita Wilson. Caracterizada con los tópicos 
y clichés del personaje malvado, la princesa trata de convencerlos para que le ayuden 
a conquistar el mundo. Aunque sus apariciones son sucesivas a lo largo de la película, 
basta con que nos centremos en la primera escena, en la que la joven, completamente 
al desnudo, se revuelve en la cama acorralada oníricamente por una pesadilla. Su piel 
contrasta rápidamente con la de Wilson, que aparece tendida en la arena y con el vestido 
de tela levantado de manera intencional. Un primer plano de sus genitales nos confirma 
la importancia que esta parte del cuerpo tiene para el argumento de la película. La vulva 
de la princesa Obongo atrapa nuestra mirada, convertida en una extraña forma que 
parece tallada en piedra. Al verla, en sueños, la joven grita y se despierta (Figura 17). 

73.   Lugones, María: «Colonialidad y género: hacia un feminismo decolonial», en Mignolo, Walter (comp.): 
Género y descolonialidad. Buenos Aires, Ediciones del Signo, 2008, pp. 24-25.

74.   Idem, p. 17.
75.   Idem, p. 25.
76.   El término «macumba» hace referencia a un rito espiritual afro-brasileño que conjuga cuestiones del 

catolicismo, el fetichismo y la superstición. Seco, Manuel; Andrés, Olimpia y Ramos, Gabino: «Diccionario del 
español actual. Macumba», Fundación BBVA [en línea] https://www.fbbva.es/diccionario/macumba/ [Consultado el 
05/03/2025].

77.   Lázaro, Antonio y Olney, Ian (eds.): The Films of Jess Franco. Detroit, Wayne State University Press, 2018, 
p. 15.

https://www.fbbva.es/diccionario/macumba/


Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

573ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

Vemos a la princesa en otras escenas, aunque es su vulva-pájaro la que aparece 
continuamente como un equivalente simbólico de Wilson. El cuerpo ha quedado 
reducido al genital y su presencia amenazadora aterroriza a la joven. Además 
el director incide, consciente o inconscientemente, en la hipertrofia genital, 
aludiendo al clítoris tal y como hicieron los viajeros y sexólogos del XIX. La vulva-
pájaro extiende sus alas como si fueran dos membranas abiertas que dejan a la 
vista un orificio ocupado, casi en su totalidad, por un miembro alargado y erecto.  
«El prototipo de la mujer sexualmente ardiente es la mujer morena […] una orientación 
viriloide exteriorizada, principalmente por […] un órgano típicamente viril, el 
clítoris»78. ¿Acaso ha leído Jesús Franco a Marañón? Quizás ni siquiera ha hecho falta.  
El imaginario colonial no desaparece con la disolución política de las colonias.  
Al contrario, se adhiere y se reproduce continuamente, como una presencia pegajosa 
que artistas como Sandra Gamarra, Andrés Pachón, Daniela Ortiz o el colectivo 
Ayllu combaten, de nuevo, a través de la imagen. 

CONCLUSIONES: LA URGENCIA DE 
IMAGINAR LOS CUERPOS DE NUEVO

Como hemos visto, entre los siglos XVIII y XIX se produce un intercambio 
constante de información, cuerpos e imágenes. Las potencias imperiales se 
trasladaron a tierras lejanas para emprender un violento proyecto colonizador.  
A su vuelta trajeron dibujos y fotografías producto de sus observaciones. En algunos 

78.   Marañón, Gregorio: «Sobre el significado sexual del cabello», en Obras completas, tomo IV Artículos y otros 
trabajos. Madrid, Espasa-Calpe, 1968, pp. 152-153.

FIGURA 17. FOTOGRAMAS DE LA PELÍCULA MACUMBA SEXUAL, JESÚS FRANCO, 1983



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED574

Esther Romero Sáez﻿

casos exportaron los cuerpos de aquellos individuos que sirvieron para establecer 
una diferencia identitaria en base a un paradigma racial y sexual. Paralelamente, se 
produjo un segundo viaje en el que los países europeos, además de extraer, imponían 
su mirada colonial, sus categorías y su ideología sobre los sistemas de pensamiento 
de otras regiones. Así, proyectaron un imaginario visual y político basado en 
estereotipos artificiales y desfigurados de los que iba a ser muy difícil desprenderse. 
Como Gabriela Wiener, muchos sienten que, a través de la imagen, se convertían 
en «un monstruo irreversible»79. Siguiendo a la escritora, la imagen monstruosa 
y aparentemente irreversible a la que se someten los cuerpos racializados estaba 
articulada por un concepto de género que se implantó, a través de las colonizaciones, 
en los modos de ver y pensar el cuerpo de las sociedades no occidentales.

Tanto las fuentes documentales como los casos de estudio analizados en el 
artículo evidencian la necesidad de revisar y resignificar la iconografía del cuerpo 
racializado desde un punto de vista político y poscolonial. Tal y como hemos visto, la 
desnudez y la cuestión genital, ocuparon un lugar destacado en la conformación del 
estereotipo. Ante ello, algunos artistas contemporáneos han tratado de imaginarse 
a sí mismos de nuevo, lejos de los parámetros teóricos y visuales impuestos. Sus 
obras son una forma de intervenir en su relación con el cuerpo, llevando la mirada 
a un lugar que es capaz de acoger muchos más significados. El dispositivo visual 
emprende un viaje de vuelta y regresa a las manos adecuadas. Ahora, es el cuerpo 
racializado el que habla y se mira a sí mismo. De nuevo, Gabriela Wiener pone 
palabras a este giro tan pertinente —e impertinente— como necesario: 

No sé cómo será vivir fuera del monstruo que con un rodillo nos volvió lienzo en blanco 
para desplegar sus pinturas de casta y caspa. Que nos dejó sin rostro, sin nombre, y usó 
violentamente nuestra hermosa piel como papiro para reescribirnos incluso antes de 
que fuéramos este cuerpo de guerra y resistencia. Pero habrá que intentarlo. Llegadas 
a este punto, dejar de ser la musa del colonizador podría pasar por la solución final 
del autorretrato. Pintarnos sin violencia, escribirnos con amor, estremecidas de puro 
reconocimiento. Retratándote, cuerpo mío, como nadie te ha retratado80. 

79.   Wiener, Gabriela: op. cit., p. 143.
80.  Wiener, Gabriela: «Retrato de señorita con blanca españolita», en Pérez Rubio, Agustín (ed.): Sandra 

Gamarra Heshiki. Pinacoteca Migrante. Madrid, Ministerio de Asuntos Exteriores, 2024, p. 158.



Cartografiar el cuerpo salvaje: imágenes e (hiper)sexualidad desde las colonizaciones ﻿

575ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

REFERENCIAS 

Aguilera, Emiliano M.: El desnudo en la pintura española. Madrid, Librería Bergua, 1925.
Albert, Nicole: Lesbian Decadence. Representations in Art and Literature of Fin-de-Siècle France. 

La Vergne, Harrington Park Press, 2016. 
Batjín, Mijail: La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. El contexto de François 

Rabelais. Madrid, Alianza, [1974] 2003.
Bornay, Erika: Las hijas de Lilith. Madrid, Cátedra, [1990] 2017.
Burke, Jill: «Nakedness and Other Peoples: Rethinking the Italian Renaissance Nude», Art 

History: Journal of the Association of Art Historians, 36, 4 (2013), pp. 714-739.
Burmeister, H.: «El hombre. El último llegado de los habitantes de la tierra», Las maravillas 

y progresos del siglo, nº 10, 1876, Hemeroteca Digital BNE, pp. 74-78.
DeVun, Leah: The Shape of Sex. Nonbinary Gender from Genesis to Renaissance. Nueva York, 

Columbia University Press, 2021.
Desjardins, Pamela (ed.): El orden de los factores. Sandra Gamarra Heshiki. Puebla, Fundación 

Amparo, 2022.
Didi-Huberman, Georges: La invención de la histeria. Charcot y la iconografía fotográfica de 

la Salpêtrière. Madrid, Cátedra, 2007.
Dorlin, Elsa: La matriz de la raza. Genealogía sexual y colonial. Tafalla, Txalaparta, 2020.
Gilman, Sander L: «Black Bodies, White Bodies: Toward an Iconography of Female Sexuality 

in Late Nineteenth-Century Art, Medicine, and Literature», Critical Inquiry, 12, 1 (1985), 
pp. 204-242.

Guardiola, Juan [comis.]: El imaginario colonial: fotografía en Filipinas durante el periodo 
español, 1860-1896 [cat. expo.]. Manila, National Museum of the Philippines, 2006.

Isidoro de Sevilla: Etimologías. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, [siglos VI-VII] 2004.
Jordana y Morera, Ramón: Bosquejo geográfico e histórico-natural del archipiélago filipino. 

Madrid, Imprenta de Moreno y Rojas, 1885.
Laureano Félix; Noelle Rodríguez, Felice (eds.): Álbum-Libro Recuerdos de Filipinas / Memories 

of the Philippines Album-Book. Mandaluyong, Filipinas, Cacho Publishing House, [1895] 
2001.

Lázaro, Antonio y Olney, Ian (eds.): The Films of Jess Franco. Detroit, Wayne State University 
Press, 2018.

Levaillant, François: Voyage dans l’interieur de l’Afrique par le Cap de Bonne-Espérance, dans 
les Années 1780, 81, 82, 83, 84 & 85. París, Chez Leroy Libraire, 1790. 

López-Manzanares, Juan Ángel; Campo Rosillo, Alba; Pacheco González, Andrea y García 
López, Yeison [comis.]: La memoria colonial en las colecciones Thyssen-Bornemisza [cat. 
expo.]. Madrid: Museo Nacional Thyssen-Bornemisza, 2024.

López Sanz, Hasan G. Zoos humanos, ethnic freaks y exhibiciones etnológicas. Valencia, 
Concreta, 2017.

Lugones, María: «Colonialidad y género: hacia un feminismo decolonial», en Mignolo, 
Walter (comp.): Género y descolonialidad. Buenos Aires, Ediciones del Signo, 2008, pp. 
13-54.

Marañón, Gregorio: «Sobre el significado sexual del cabello», en Obras completas, tomo IV 
Artículos y otros trabajos. Madrid, Espasa-Calpe, 1968.

Martín Casares, Aurelia; Periáñez Gómez, Rocío (eds.): Mujeres esclavas y abolicionistas en 
la España de los siglos XVI al XIX. Madrid y Frankfurt, Iberoamericana y Vervuert, 2014.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  551–576  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED576

Esther Romero Sáez﻿

Martín Casares, Aurelia; Benítez Sánchez-Blanco, Rafael y Schiavon, Andrea (eds.): Reflejos 
de la esclavitud en el arte. Imágenes de Europa y América. Valencia, Tirant, 2021.

Martín de Lucenay, A.: Los órganos genitales. Madrid, Editorial Fénix, 1932.
Martín de Lucenay, A.: Perversiones de pueblos incultos. Madrid, Editorial Fénix, 1934.
Montserrat y Archs, Juan: «Historia natural del hombre», El mundo ilustrado, nº 163, 1881-

1883, Hemeroteca Digital BNE, pp. 587-595.
Montserrat y Archs, Juan: «Historia natural del hombre», El mundo ilustrado, nº 164, 1881-

1883, Hemeroteca Digital BNE, pp. 619-626.
Naranjo, Juan (ed.): Fotografía, antropología y colonialismo (1845-2006). Barcelona, Gustavo 

Gili, 2006. 
Oyèwùmí, Oyèrónké: La invención de las mujeres. Una perspectiva africana sobre los discursos 

occidentales del género. Bogotá, En la frontera, [1997] 2017.
Plinio el Viejo: Historia Natural. Madrid, Gredos, [siglo I] 2003.
Reyero, Carlos: Desvestidas. El cuerpo y la forma real. Madrid, Alianza, 2009.
Reyero, Carlos: «Desnudas hasta un límite», en Navarro, Carlos G. (ed.): Invitadas. Fragmentos 

sobre mujeres, ideología y artes plásticas en España (1833-1931) [cat. expo.]. Madrid, Museo 
Nacional del Prado, 2020, pp. 172-195.

Riley Snorton, C.: Negra por los cuatro costados. Una historia racial de la identidad trans. 
Barcelona, Bellaterra, 2019.

Seco, Manuel; Andrés, Olimpia y Ramos, Gabino: «Diccionario del español actual. Macumba», 
Fundación BBVA, https://www.fbbva.es/diccionario/macumba/ [Consultado el 05/03/2025].

Spivak, Gayatri: «Can the Subaltern Speak?», en Nelson, Cary y Grossberg, Lawrence (eds.): 
Marxism and the Interpretation of Culture. Londres, Macmillan, 1988, pp. 271-313.

Strings, Sabrina: Fearing the Black Body: The Racial Origins of Fat Phobia. Nueva York, New 
York University Press, 2019. 

Vázquez García, Francisco y Cleminson, Richard: Los hermafroditas. Medicina e identidad 
sexual en España (1850-1960). Granada, Comares, 2012.

Virey, Julien Joseph: Historia natural del género humano. Barcelona, Imprenta de A. Bergnes, 
1835.

Wiener, Gabriela: Huaco retrato. Barcelona, Literatura Random House, 2021.
Wiener, Gabriela: «Retrato de señorita con blanca españolita», en Pérez Rubio, Agustín 

(ed.): Sandra Gamarra Heshiki. Pinacoteca Migrante. Madrid, Ministerio de Asuntos 
Exteriores, 2024, pp. 155-158.

Zubiaurre, Maite: Culturas del erotismo en España, 1898-1939. Madrid, Cátedra, 2015.

https://www.fbbva.es/diccionario/macumba/

