
449ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

GÉNERO Y MUJER CAMPESINA  
EN LA FORMACIÓN HISTÓRICA DEL 
ESPECTÁCULO TURÍSTICO DE BAILE 
REGIONAL: EL PARADO DE VALLDEMOSSA 
EN MALLORCA (1905-1936)

GENDER AND PEASANT WOMEN  
IN THE HISTORICAL MAKING OF THE REGIONAL 
DANCE TOURIST SHOW: EL PARADO DE 
VALLDEMOSSA IN MALLORCA (1905-1936)

Antoni Vives Riera1

Recibido: 30/12/2024 · Aceptado: 14/10/2025

DOI: https://doi.org/10.5944/etfvii.13.2025.43850

Resumen2
El artículo analiza desde la perspectiva de género la formación y trayectoria 
inicial de la primera agrupación de baile regional aparecida en Mallorca como 
espectáculo turístico durante el primer tercio de siglo XX: El Parado de Valldemossa. 
Muestra cómo los procesos paralelos de turistización y regionalización de la 
tradición popular del baile campesino condujeron a su domesticación. Para ello, 
analiza el baile en cuestión como una muestra de performatividad corporal de 
los arquetipos de género propios de la literatura turística de Santiago Rusiñol y 
de su correspondiente regional, Tous Maroto. En este proceso, el antiguo ritual 
festivo de transgresión en el que las desigualdades de género imperantes eran 
compensadas, se transformaba en disciplina social con la que se pretendía imponer 
el viejo modelo burgués decimonónico en un contexto en que éste era cuestionado 
en toda Europa. Finalmente, el artículo muestra cómo las mujeres de extracción 
social campesina que bailaban en la agrupación folclórica desarrollaron su propia 
agencia femenina, resistiéndose en la práctica cotidiana a someterse enteramente 
a las nuevas disciplinas.

Palabras clave
Turismo; baile; cultura regional; género; mujer campesina

1.   Universitat de Barcelona. C. e.: tonivives@ub.edu; ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-0128-678X> 
2.  Subvención PID2021-123790NB-C22 financiada por MCIN7AEI/10.13039/501100011033 y, en su caso, por 

«FEDER Una manera de hacer Europa», por la «Unión Europea». Querría dar las gracias a Alicia Fuentes, Sara 
Martín, Francesc Vicens y Concepció Bauçà de Mirabó por sus inestimables aportaciones a este texto.

https://doi.org/10.5944/etfvii.13.2025.43850
https://orcid.org/0000-0002-0128-678X


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED450

Antoni Vives Riera﻿

Abtract
The article analyses from a gender perspective the making and initial trajectory of 
the first regional dance group that appeared in Mallorca as a tourist show during 
the first third of the 20th century: El Parado de Valldemossa. It shows how the 
parallel processes of touristification and regionalisation of the popular peasant 
dance tradition led to its domestication. It understands the dance in question as 
an example of bodily performativity of the gender archetypes typical of Santiago 
Rusiñol’s tourist literature and of its regional counterpart, Tous Maroto. In this 
process, the old festive ritual of transgression in which the prevailing gender 
inequalities were compensated, was transformed into social discipline trying to 
impose the old nineteenth-century bourgeois model in a context in which it was 
being questioned throughout Europe. Finally, the article shows how the women of 
peasant extraction who danced in the folkloric group developed their own feminine 
agency, resisting through everyday practice to submit entirely to the new disciplines.

Keywords
Tourism; dance; regional culture; gender; peasant woman



Género y mujer campesina en la formación histórica del espectáculo turístico de baile regional﻿

451ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED2

INTRODUCCIÓN 

En 1914 Rubén Darío describía el primer espectáculo de baile «tradicional» 
documentado en Mallorca en el marco de su estancia vacacional en el pequeño 
pueblo montañés de Valldemossa. Invitado en Can Sureda, la casa de vacaciones de 
una conocida familia de artistas y mecenas de Palma,3 el poeta modernista explicaba 
cómo en el pequeño escenario del teatro doméstico, músicos locales tocaban «aires 
del país» con sus guitarras y mandolinas, mientras «parejas rústicas» danzaban 
«bailes tradicionales»4. Aparte de los propios invitados de la familia, al espectáculo 
asistían turistas esporádicos5, sobre todo desde que en 1905 la casa apareciese 
en la guía de viaje del Grand Hotel6, el primer establecimiento de orientación 
explícitamente turística abierto en Mallorca7. Así pues, el espectáculo de baile 
regional había surgido en el contexto del encuentro turístico con el fin de que «los 
extranjeros pudieran conocer lo verdaderamente típico» de la isla.8

En el presente artículo explicamos cómo dicho espectáculo contribuyó a definir un 
arquetipo de mujer regional con el objetivo de reforzar el orden de género imperante 
en la coyuntura temporal de la Primera Guerra Mundial y su posguerra, cuando las 
teorías médicas sobre la inferioridad femenina estaban siendo cuestionadas, a la par 
que surgían nuevos arquetipos de feminidad más transgresores y subversivos, como 
los propuestos por la moda juvenil de la flappers y sus peinados a lo garçon9, también 
en España a pesar de no haber participado en la guerra10. Así pues, planteamos la 
configuración histórica del espectáculo turístico de baile «típico» en el marco de la 
consiguiente reacción patriarcal, cuando el cuestionamiento del orden de género 
fue respondido por un nuevo discurso sobre la diferencia complementaria entre 
sexos, para así salvaguardar los viejos mandatos femeninos del matrimonio y la 
maternidad11. En este sentido, Nira Yuval Davies ha señalado la interrelación entre 
las identidades nacionales y sus correspondientes prototipos femeninos con la 
reproducción y la reformulación histórica de los órdenes de género12. En la medida 
en que la región ha sido históricamente entendida como complemento a la nación13, 

3.   Bosch, Maria C.: «El retrat desconegut de Pilar Montaner i Maturana», en Montaner, Pilar: Pilar Montaner 
memorias. Palma, Ajuntament de Palma, 2010.

4.   Darío, Rubén: La isla de oro. Barcelona. JRS, 1978. Para visualitzar el baile tal y como se realizaría con 
posterioridad ver FMT No-Do 149: Parado de Valldemosa (Valldemossa, Mallorca, 1972): https://www.youtube.com/
watch?v=OVOo4FMbI-0 

5.   Montaner, Pilar: op. cit. 
6.   Albareda, A.: Guía de Mallorca: Recuerdo del Grand Hotel. Palma, Amengual y Muntaner, 1905.
7.   Cirer, Joan C.: La invenció del turisme de masses a Mallorca. Palma, Documenta, 2009.
8.   Montaner, Pilar: op. cit., p. 22.
9.   Thébaud, Françoise: «La Primera Guerra Mundial: ¿La era de la mujer o el triunfo de la diferencia sexual?», 

en Duby, George; Perrot, Michelle: Historia de las mujeres en Occidente Vol. 5. Madrid, Taurus, 1993, pp. 31-90.
10.   Aresti, Nerea: Médicos, donjuanes y mujeres modernas: Los ideales de feminidad y masculinidad en el primer 

tercio del siglo XX. Bilbo, Euskal Herriko Unibertsitatea, 2001.
11.   Aresti, Nerea: «La mujer bohemia moderna, el tercer sexo y la bohemia en los años veinte», Dossiers 

feministas,10 (2007) pp. 173-185.
12.   Yuval-Davis, Nira: Gender and Nation. Londres, Sage, 1996.
13.   Archilés, Ferran: «‘Hacer región es hacer patria’. La región en el imaginario de la nación española de la 

Restauración», Ayer, 64 (2006), pp. 121-147.

https://www.youtube.com/watch?v=OVOo4FMbI-0
https://www.youtube.com/watch?v=OVOo4FMbI-0


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED452

Antoni Vives Riera﻿

el presente texto parte de la idea de que la construcción histórica de identidades 
regionales también contribuyó a la estabilización de las jerarquías de género.

La coyuntura de la Gran Guerra y la posterior etapa de entreguerras también fue 
clave en el crecimiento y desarrollo de las culturas regionales en Europa, siempre en 
íntima relación con la movilidad turística14. A lo largo del siglo XIX la fascinación 
por la autenticidad local campesina se había reproducido en la práctica turística a 
través de la sensibilidad romántica15. Con la Primera Guerra Mundial, la sed de viaje 
se expandió progresivamente a las masas urbanas, hasta el punto de que desde el 
estado se empezó a promover la movilidad turística, especialmente desde los grandes 
centros políticos e industriales hacia las periferias regionales16. Paralelamente, 
el regionalismo cultural circunscrito hasta el momento a las compilaciones 
folclorísticas y a los imaginarios literarios o pictóricos de las elites eruditas17, se 
empezó a extrapolar a manifestaciones tangibles como los espectáculos de baile18. 
De esta manera, a partir de nuevas redes societarias, las identidades regionales y 
sus imaginarios ruralistas se materializaron en movimientos de recuperación de 
fiestas y demás tradiciones perdidas. En el presente artículo explicamos el proceso 
de génesis y desarrollo inicial de uno de estos espectáculos de autenticidad local 
pensados para turistas, que rápidamente desembocó en la creación de la primera 
agrupación de baile regional de Mallorca.

IMAGINARIOS TURÍSTICOS DE GÉNERO SOBRE EL 
BAILE CAMPESINO EN LA « ISLA DE LA CALMA»

El Parado de Valldemossa fue concebido como espectáculo de baile regional 
a partir de unos imaginarios netamente turísticos. Su nombre fue acuñado por 
Santiago Rusiñol en una de sus frecuentes visitas a Valldemossa desde 1906. En 
uno los numerosos relatos sobre su experiencia de viaje publicados en la revista 
satírica barcelonesa L’Esquella de la Torratxa, el pintor modernista narró el canto 
a coro de la canción que él mismo denominó El Parado19, un bolero que empezó a 
coger notoriedad después de que en 1913 el conjunto de su literatura mallorquina 
se publicase en el libro L’Illa de la Calma20.

14.   Storm, Eric: «Tourism and the Construction of Regional Identities», en Núñez, Xosé M.; Storm, Eric 
(Eds.): Regionalism and Modern Europe: Identity Construction and Movements from 1890 to the Present Day. Londres, 
Palgrave, 2019, pp. 99-119.

15.   Zuelow, Eric: A History of Modern Tourism. Londres, Palgrave, 2015.
16.   Baranowski, Shelley: Strength Through Joy: Consumerism and Mass Tourism in the Third Reich. Cambridge, 

Cambridge University Press, 2007. 
17.   Thiesse, Anne M.: Écrire la France: Le Mouvement Littéraire Régionaliste de Langue Française entre la Belle 

Époque et la Libération. Paris, Presses universitaires de France, 1991.
18.   Young, Patrick: Enacting Brittany: Tourism and Culture in Provincial France, 1871-1939. Farnham, Ashgate, 

2012. Hopkin, David: «Regionalism and Folklore», en Núñez, Xosé M.; Storm, Eric. op. cit., pp. 43-65.
19.    Mulet, Antoni: El baile popular en Mallorca. Palma, Mossèn Alcover, 1956.
20.   Rusiñol, Santiago: L’illa de la calma. Barcelona, Antonio López, 1913. En este estudio empleamos la edición 

de Ensiola, Palma, 2004. Todas las traducciones del catalán son nuestras.



Género y mujer campesina en la formación histórica del espectáculo turístico de baile regional﻿

453ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED2

En su relato sobre El Parado, Rusiñol afirmaba que el tono menos festivo y más 
pausado de la canción con respecto a los boleros peninsulares se debía al «ambiente 
de misticismo que había percibido al desembarcar», hasta tal punto que «la podría 
cantar un sacerdote sin temor de condenarse»21. Desplazado el canto profano a 
la esfera de lo religioso, El Parado era para el pintor barcelonés la manifestación 
insular del bolero español que una vez adoptado por la población mallorquina se 
convertía en una «marcha del paso lento, un himno al trabajo descansado y una 
oda musical a la calma»22. De hecho, en el mismo texto Rusiñol describía la calma 
con la que era atendido en la fonda Can Marió donde gustaba de cantar el bolero 
con los lugareños, destacando la labor de quien no se cansa porque «trabaja todo el 
día con santa calma»23. Todo ello se complementaba con la exaltación de la calidad 
moral de los locales, personificada por una pareja de contrabandistas «con expresión 
de bondad y honradez». 

Además, alababa el carácter abstemio de los vecinos de Valldemossa, quienes «no 
necesitan de alcohol para sentir alegría», llegando a la conclusión de que en Mallorca 
«no hacen falta estudios sociológicos para entender los vicios de las clases traba-
jadoras como los que pagan los ayuntamientos de las grandes ciudades». Con esta 
afirmación, Rusiñol hacía referencia a su Barcelona natal y al París de su formación. 
De hecho, el fin último de sus viajes a la isla era escapar del vicio, la delincuencia y 
el trabajo industrial de la gran ciudad. Más concretamente, pretendía alejarse de la 
adicción a la morfina que amenazaba su salud, dejar atrás la vida bohemia de París 
y recuperar su vida familiar con su mujer y sus hijas24. En consecuencia, proyec-
taba en Mallorca su deseo de un reverso utópico de vida sana, regeneración moral 
y armonía social. En definitiva, personificaba la actitud escapista propia del turista 
moderno25, en la que el sujeto viajero busca a través de la movilidad vacacional huir 
de todo aquello que aborrece de su lugar de procedencia. 

Aunque en ningún momento hizo referencia a la danza específica de El Parado, 
Rusiñol sí describió el baile de boleros por parte de parejas de campesinos en el 
vecino pueblo de Deià. Cuando afirmaba que «para comprenderlos, se los tiene que 
ver bailar», se refería al hecho de que «en el baile […] es donde se conoce mejor a 
los hombres»26, estableciendo un vínculo entre expresión corporal y carácter de la 
población de Deià, donde «todo es estático, plástico y primitivo»27. De esta manera 
pintaba literariamente el cuadro turístico de una anacronía colonial, un destino 
de viaje congelado en el tiempo que se perpetúa indefinidamente ajeno a todo 
cambio social28. En este limbo atemporal, presentaba la formalidad y decoro de los 
bailes observados como la expresión de la moralidad intacta de sus anfitriones con 

21.   Ibid. p. 153.
22.   Ibid. p. 154.
23.   Ibid. p. 165.
24.   Panyella, Vinyet: «Estudis preliminars», en Rusiñol, Santiago: op. cit.
25.   Rojek, Chris: Ways of Escape: Modern Transformations in Leisure and Travel. Londres, MacMillan, 1993.
26.   Rusiñol, Santiago: op. cit., p. 194.
27.   Ibid. p. 186.
28.   McClintock, Anne: Imperial Leather: Race, Gender, and Sexuality in the Colonial Contest. NuevaYork, 

Routledge, 1995.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED454

Antoni Vives Riera﻿

relación al cortejo y la sexualidad. En este sentido, contraponía el habitual «ataque 
masculino a la parte contraria» a una manera de bailar que consideraba propiamente 
mallorquina, «tan llena de miramientos, honestidad y respeto a la pareja, que podrían 
bailarlo como ceremonial litúrgico delante mismo de la virgen María»29. Acercando 
nuevamente los bailes del campesinado mallorquín a la esfera de lo religioso, Rusiñol 
prestaba especial atención a la pareja femenina, que «baila con tanto recogimiento, 
por no decir devoción, que nunca la danza ha sido tan mística».30

A pesar de la comentada naturaleza irónica de la narrativa turística de Rusiñol,31 
y del carácter satírico de la revista donde fue publicada en primera instancia, el 
trasfondo político de su representación anacrónica de la mujer mallorquina se 
evidencia en el tono más grave que adoptaba al hacer referencia al feminismo 
sufragista, que en aquella época se encontraba en su punto más álgido. De hecho, 
en sus escritos sobre la vecina isla de Ibiza, se hacía eco de la calidad moral y nobleza 
de los hombres locales al mismo tiempo que culpaba al sufragismo de la erosión de 
esta virtuosa forma de masculinidad: 

hoy en día […] a quien quiere defender a las mujeres se le dice que ha llegado un poco 
tarde, que ya se defienden solas ellas mismas, queriendo parecerse a los hombres, 
conseguir el voto y ganarse los derechos individuales. Quizás, en los tiempos venideros 
también en esta isla blanca tendrán a sus sufraggettes32.

En la medida en que el pintor barcelonés idealizaba el destino de viaje como 
una anacronía turística, se lamentaba del cambio histórico en clave de modernidad 
identificado con su procedencia urbana. De todas formas, el supuesto mantenimiento 
intacto de las antiguas relaciones de género no se podía encontrar más lejos de la 
realidad de las Islas Baleares, ya que en esta época el archipiélago contaba con 
incipientes organizaciones y personalidades sufragistas33. Aun así, Rusiñol presentaba 
el baile campesino observado en Mallorca como antídoto político al feminismo.

TRADICIÓN CARNAVALESCA Y TRANSGRESIÓN 
FEMENINA EN EL BAILE POPULAR

La utopía turística de moralidad sexual establecida por Santiago Rusiñol con 
relación a la danza tradicional de Mallorca queda desautorizada como algo impropio 
y ajeno por los mismos bailadores y bailadoras de Valldemossa, a juzgar por los 

29.   Rusiñol, Santiago: op. cit., p. 194.
30.   Ibid.
31.   Margarida Casacuberta sostiene el carácter netamente irónico de la narrativa de Rusiñol en L’Illa de la Calma 

con el que quería relatar el aburrimiento de sus vacaciones familiares en Mallorca en contraposición a su previa vida 
desenfrenada en París, en Casacuberta, Margarida: «Introducció» en Rusiñol, Santiago: Des de Les Illes. Barcelona, 
Abadia de Montserrat, 1999.

32.   Rusiñol, Santiago: op. cit., p. 86. La traducción del catalán es nuestra.
33.   Ginard, David (Ed.): Dones, treball i moviment obrer: Europa, Espanya, Illes Balears 1868-1936. Palma, 

Documenta, 2022.



Género y mujer campesina en la formación histórica del espectáculo turístico de baile regional﻿

455ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED2

testimonios orales que conservamos34. Hay que reconocer, no obstante, que su 
descripción de los bailes en Deià a principios de siglo XX no era del todo falsa. En 
la época se diferenciaba claramente entre los bailes públicos en la plaza los días de 
fiesta, en que las bailadoras hacían gala de un alto grado de autocontrol, y los bailes 
privados en casas particulares, donde predominaba la liberación de los impulsos. 
En este sentido, un bailador de la época afirmaba que «así como en la plaza las 
chicas tenían muchos miramientos con los movimientos y los giros, en los bailes 
particulares ya era otra cosa»35. Al parecer, el pintor barcelonés presenció un baile 
público que, aunque de manera un tanto exagerada, describió con cierto rigor. 

Una tipología de baile privado especialmente licenciosa se asociaba con la 
celebración del carnaval, cuando cuadrillas de jóvenes con zambombas, castañuelas 
e instrumentos de cuerda rondaban por el casco urbano de los pueblos para pedir 
acceso a los domicilios privados y así danzar con las mozas los bailes «más divertidos 
del año» 36. La coincidencia en el calendario, vincula el ritual de los bailes privados 
con la tradición del carnaval que, según Peter Burke, había marcado durante siglos la 
cultura popular europea en términos de relajación de la norma social y licencia en los 
comportamientos37. Entonces, los bailes privados constituían rituales de distensión 
social, verdaderas válvulas de descompresión en los que se daba rienda suelta a los 
impulsos reprimidos. Esto explica, por ejemplo, el valor de la aceleración en el baile, 
ya que la mayor rapidez con la que se ejecutaban los giros provocaba que las faldas 
se elevaran más de lo debido, hasta el punto de que en pleno jolgorio colectivo «los 
que se sentaban en primera fila del círculo daban gritos sin pestañear».38

Otro elemento presente en los bailes del cambio de siglo que evidencia cierto 
juego erótico eran las letras improvisadas por los cantadores con la finalidad de 
explicar de manera picante y jocosa lo que estaba sucediendo en el círculo de baile39. 
Algunas de ellas recreaban diálogos figurados entre los bailadores: «¿Que llevas bajo 
el corpiño? ¿Qué son esas montañas que llevas bajo el corpiño? ¿Acaso eres cara de 
tonto? ¿No ves que son mis tetas?»40. La prueba final del contenido erótico de los 
bailes de la época era la oposición del clero a su celebración. Según testimonios 
de la época, los curas «siempre predicaban contra el baile»41 y afirmaban que «era 
cosa del demonio»42. Nada más lejos del decoro y del carácter incluso religioso del 
baile descrito por Rusiñol.

34.   En nuestra investigación hemos utilizado los testimonios orales publicados en Ensenyat, Bartomeu: Folklore 
de Mallorca: Danzas. música. ritos y costumbres. Palma, Escuela de Música y Danza de Mallorca, 1975. Se trata de 
testimonios orales de mediados del siglo XX sobre los bailes de finales de siglo XIX y principios del XX, cuando su 
práctica fue abandonada. 

35.   Ibid. p. 164.
36.   Ibid. p. 148.
37.   Burke, Peter: La cultura popular en la Europa moderna. Madrid, Alianza, 1991.
38.   Ensenyat, Bartomeu: op. cit. p. 141.
39.   Ibid. p. 137.
40.   Ibid. p. 84.
41.   Ibid. p. 147.
42.   Ibid. p. 155.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED456

Antoni Vives Riera﻿

Según Mijaíl Bajtín, el carnaval europeo también incluía rituales de confusión 
de los binomios de ordenación social e inversión de las jerarquías43. Desde el punto 
de vista de género, esta condición se cumplía igualmente en los bailes populares de 
Valldemossa, ya que en ellos se producía una inversión momentánea de las relaciones 
de poder entre hombres y mujeres. A pesar de su carácter heteronormativo y la 
consideración del cuerpo femenino como espectáculo masculino, el simple hecho 
de enseñar la naturaleza sexual de la mujer en el baile ya suponía un acto de 
transgresión. En este sentido, sabemos que las «buenas bailadoras, las de renombre», 
acostumbraban a pedir a los músicos que acelerasen el ritmo, descuidando si 
enseñaban más o menos las piernas44.

Aun así, la inversión de roles más clara tenía que ver con el juego establecido 
entre el bailador y la bailadora, en el que la mujer dirigía el baile marcando los pasos 
que el hombre tenía que seguir obligatoriamente. Al igual que en tantos otros bailes 
sueltos de pareja herederos de la tonadilla escénica a lo largo del territorio del Estado 
español45, en Mallorca la mujer siempre llevaba la iniciativa. Consecuentemente, el 
baile femenino era más vistoso, mientras los movimientos del bailador tendían a ser 
más torpes. En este sentido, los bailadores de Valldemossa explicaban que:

en todos los bailes la mujer comandaba. Ella iba punteando los puntos de la guitarra 
o del tambor y hacía giros a capricho […] que los bailadores tenían que seguir e imitar. 
No todos los bailadores podían presumir de ser suficientemente buenos. Si una mujer 
quería podía poner en evidencia al bailador46.

En efecto, al ser el baile masculino más difícil de ejecutar, las mujeres tenían la 
oportunidad de ejercer cierto poder sobre los hombres. Para ponérselo más difícil, 
las bailadoras «estudiaban la forma de engañar al bailador» marcándole puntos 
trampa, con los que, a modo de finta, «por momentos parecía que iban a girar a la 
derecha y al final lo hacían a la izquierda»47.

Sin duda, la contienda de género establecida en el baile era lo que captaba 
más la atención entre los asistentes, que rodeaban a los bailadores formando un 
círculo. En caso de fracaso, el público se encargaba de castigar al bailador con 
silbidos y abucheos hasta conseguir que «quedase avergonzado delante de todo 
el mundo»48. Además, en sus comentarios cantados de forma improvisada, los 
cantadores envestían con «versos hirientes» al bailador cuando éste perdía los 
puntos marcados por su compañera49. El poder femenino en el círculo de baile se 
podía manifestar finalmente con el etxeco, un gesto optativo del que solo disfrutaban 

43.   Bakhtin, Mikhail: Rabelais and his World, Indiana University Press, 1984.
44.   Ensenyat, Bartomeu: op. cit. p. 141.
45.   Montesinos, Miguel A.: «¿Saber bailes ó saber bailar? Del baile tradicional a los bailes típicos regionales», 

Revista de folklore, 439 (2018) pp. 12-18. Un ejemplo muy parecido del caso malloquín sería el baile de parrandas en 
Murcia. En Sánchez, Manuel: «Los bailes de parrandas en los límites entre Murcia y Almería: Músicas de tradición 
oral, del baile suelto al flamenco», Revista de Investigación sobre Flamenco ‘La madrugá’, 12 (2015), pp. 155-282.

46.    Ensenyat, Bartomeu: op. cit. p. 152.
47.   Ibid. p. 155.
48.   Ibid. p. 165.
49.   Ibid. p. 158.



Género y mujer campesina en la formación histórica del espectáculo turístico de baile regional﻿

457ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED2

las mejores bailadoras y con el que se podía culminar la coreografía improvisada. 
La postura en cuestión consistía en que la mujer en posición derecha ponía un pie 
sobre la antepierna del hombre, arrodillado ante ella50.

El poder femenino de las bailadoras de renombre tenía un precio a pagar una 
vez terminado. En este sentido, eran comúnmente adjetivadas de «toreras», 
«arriesgadas» o «cabezas huecas»51 por el hecho de asumir los riesgos de adoptar 
momentáneamente la actitud masculina de arrogancia y chulería. El castigo 
era la estigmatización que lingüísticamente se expresaba a través del adjetivo 
«noninguna»52, que significaba «mujer inmoral y despreciable». Como no podía 
ser de otra manera, el arquetipo popular de la bailadora se acababa acercando al de la 
trabajadora sexual cuando era asociada al adjetivo definitivamente estigmatizante de 
«puta». Por ejemplo, una antigua bailadora explicaba cómo ella y sus correligionarias 
eran habitualmente «señaladas en el pueblo» por parte de mujeres mayores que en 
el pasado habían destacado en las mismas artes, citando para el caso el viejo refrán 
«puta temprana, beata tardía»53. Así pues, una vez cerrado el espacio temporal del 
ritual festivo se restablecían reforzadas las normas y disciplinas que mantenían 
los comportamientos femeninos bajo control el resto del año. Esto evidencia el 
carácter ambivalente de la práctica carnavalesca, a medio camino entre la regulación 
patriarcal y la resistencia femenina54.

DE CAN SUREDA A EL PARADO:  
TURISTIZACIÓN Y DESEMPODERAMIENTO FEMENINO

El modelo de feminidad ideal y anacrónica que Rusiñol representaba en sus 
relatos sobre los bailes campesinos fue performado física y corporalmente en el 
espectáculo turístico de Can Sureda. De hecho, la señora de la casa Pilar Montaner 
describía el baile resultante en los mismos términos de religiosidad que el pintor 
barcelonés, afirmando que «el señor obispo podría muy bien conceder cincuenta días 
de indulgencia cada vez que bailan esos bailes»55. Las características del espectáculo 
en sí fueron progresivamente reguladas e institucionalizadas en los años de la 
Gran Guerra, cuando al parecer los palos de baile como jotas o boleros cayeron 
definitivamente en desuso en Valldemossa en favor de las nuevas modalidades 
modernas identificadas con la ciudad56. Preocupada por satisfacer a sus huéspedes 
con un espectáculo más varado, en esta época Montaner se esforzó en atenuar 
la monotonía de los decaídos bailes campesinos que amenazaba con arruinar el 

50.   Ibid. p. 152.
51.   Ibid. pp. 164 y 145.
52.   Ibid. p. 147.
53.   Ibid. p 138.
54.   Lewis, Clare: «Woman, Body, Space: Rio Carnival and the Politics of Performance», Gender, Place and 

Culture. 3-1 (1996), pp. 23-42.
55.   Montaner, Pilar: op. cit. p. 22.
56.   Artigues, Toni; Oliver, Gabriel: «Del ball de bot al ball d’aferrat», Maina, 4 (1981), pp. 59-60.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED458

Antoni Vives Riera﻿

espectáculo a ojos del turista. Por ejemplo, estandarizó la coreografía de los boleros 
para hacerlos más vistosos57. 

De todas formas, la principal novedad del espectáculo de Can Sureda fue la 
incorporación de Joan Mercant «Sabataret», conocido como bailador del «Bolero 
Vell», la canción que Rusiñol rebautizó como El Parado. Solamente tres años después 
del éxito editorial de L’illa de la calma, Montaner incorporaba como número estrella 
de su espectáculo la coreografía específica de la canción que el pintor barcelonés 
había dado a conocer lejos de la isla58. De hecho, su ejecución especialmente lenta 
encajaba con el cliché turístico de la calma. Desde una perspectiva de género, 
el nuevo baile escenificado en Can Sureda suponía el desempoderamiento de la 
mujer, ya que en este caso el bailarín principal masculino marcaba el paso a las dos 
bailadoras que debían seguirle59. 

En todo caso, la coreografía de El Parado en la que se representaba la dominación 
masculina y el recato sexual femenino era anterior al espectáculo turístico. En Vall-
demossa todo el mundo parecía tener claro que Sabataret era su principal artífice60, 
ya que él mismo acostumbraba a bailarlo en las fiestas patronales del pueblo61.  
De hecho, a principios del siglo XX era normal en Mallorca que en los bailes públicos 
de las plazas de los pueblos se recrearan números lentos de baile cuyos movimientos 
eran notablemente diferentes a los más rápidos e improvisados, los cuales gozaban 
de mayor adhesión popular62. Sabataret era lo que en aquella época se conocía 
como un maestro de baile, un bailador que inventaba estudiadas coreografías 
para su propia exhibición y como reclamo publicitario para las clases particulares 
pagadas que ofrecía a una clientela mayoritariamente burguesa y exclusivamente 
femenina. En Mallorca, existían maestros de baile ya en los años ochenta del siglo 
XIX, cuando en Palma se empezó a diferenciar el baile más refinado de la ciudad, 
depurado por dichos bailadores, de las modalidades improvisadas consideradas 
propias del campesinado63.

La configuración del espectáculo turístico de Can Sureda constituye solamente 
un episodio más de un proceso más amplio de reforma de la cultura popular, iniciado 
en el conjunto de Europa en el siglo XVI, cuando se empezaron a cancelar este tipo 
de expresiones64. Desde la perspectiva de género, este fenómeno de domesticación 
condujo precisamente al desempoderamiento femenino al privar a las mujeres de 
las prerrogativas de transgresión sexual en las celebraciones festivas. Seguramente, 
la movilidad turística no empezó a jugar un papel importante hasta bien entrado el 
siglo XIX, cuando la búsqueda burguesa y romántica de la autenticidad campesina 

57.   Bernat, Guillem: El ball popular als segles XIX i XX. Manacor, Escola de Mallorquí, 1993. 
58.   Mulet, Antoni: op. cit. 
59.   Montaner, Pilar: op. cit.
60.   Ensenyat, Bartomeu: op. cit.
61.   Segons Bartomeu Estaràs «Reüll», en Pizarro, Silvia: «El Parado de Valldemossa. Cent anys d’història», en 

VV.AA.: El Parado de Valldemossa: Un segle d’història. Palma, Fundació Coll Bardolet, 2009, pp. 53-85.
62.   Bernat, Guillem: op. cit.
63.   Vallcaneras, Francesc: «Valldemossa, quan la identitat és ball», en VV.AA.: op. cit, pp. 35–40
64.   Burke, Peter: op. cit.



Género y mujer campesina en la formación histórica del espectáculo turístico de baile regional﻿

459ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED2

condujo a la revalorización positiva de una cultura popular folclorizada y resignificada 
en términos de particularidad regional65.

De condición social humilde66, Sabataret aceptaba formar parte del espectáculo 
turístico de Can Sureda sin cobrar. Lo hacía porque le daba la publicidad y el prestigio 
que le permitía ganarse algo de clientela entre las distinguidas huéspedes de la 
casa. De hecho, dos de sus alumnas más aventajadas fueron Pilar Sureda, hija de 
Pilar Montaner, y la joven pintora norteamericana Margaret Sweeney, con quienes 
acabó ejecutando el número de «El Parado» en el teatrillo de la casa67. Así pues, 
las mujeres campesinas eran excluidas del baile turístico refinado y solamente 
bailadores masculinos como Sabataret participaban de los beneficios económicos 
de su mercantilización. Además, en su condición de enseñante, el maestro ejercía 
cierto poder con relación a las mujeres como autoridad académica. Paralelamente, 
las antiguas bailadoras de prestigio veían esfumarse las viejas compensaciones a las 
desigualdades de género.

Más tarde, cuando el combo conjuntado por Pilar Montaner se convirtió en una 
compañía que buscaba actuar fuera de los muros de Can Sureda el poder de los 
integrantes masculinos sobre las bailadoras se acentuó. Con la profesionalización 
del baile regional y su definitiva orientación al beneficio económico, el poder en 
su seno se masculinizó. El salto a la actividad remunerada fuera de la casa de Pilar 
Montaner  fue forzado en 1927 por el cierre de sus dependencias debido a problemas 
económicos68. Faltos del escenario y la audiencia que le propiciaban las estancias de 
la familia Sureda-Montaner, uno de los jóvenes músicos habituales del espectáculo, 
Tomeu Estaràs «Reüll», decidió trasladar su actividad musical al Hotel Turismo, el 
pequeño establecimiento que desde 1917 regentaban sus padres en Valldemossa69.

El joven Reüll conocía bien el potencial turístico de la música, ya que desde 
adolescente había tocado el violín para los huéspedes del establecimiento de 
sus padres70. Con toda esta experiencia acumulada y en una actitud ciertamente 
empresarial decidió salvar el espectáculo turístico de autenticidad local y trasladarlo 
al hotel familiar, erigiéndose en el nuevo líder del grupo. En las veladas del Hotel 
Turismo coincidió con Bartomeu Calatayud71, principal concertista de guitarra de 
Mallorca en la época. Juntos empezaron a trabajar en la recopilación de partituras 
y arreglo de la música asociada al baile campesino, hasta conformar un repertorio 
suficientemente amplio72. Con una finalidad básicamente comercial, estos hombres 
crearon la nueva agrupación de baile regional que decidieron llamar «Parado de 
Valldemossa». Si el matrimonio Sureda Montaner había adaptado el antiguo baile 

65.   Bendix, Regina: In Search of Authenticity: The Formation of Folklore Studies. Wisconsin, University of 
Wisconsin Press, 1997.

66.   Estaràs, Rafel: Personatges de Valldemossa: Una relació entranyable. Palma, Lleonard Muntaner, 2001.
67.   Montaner, Pilar: op. cit.
68.   Bosch, Maria C.: op. cit.
69.   Juan, Francisca: «L’hostal de can Reüll», Plecs de cultura popular, 5 (1995), pp. 24-25.
70.   Hernández de Góncer, Federico: Hay una isla en mi vida! Palma, Nueva Balear, 1948.
71.   Weber, Martha: Ihr glücklichen augen! Drei Blätter aus meniem Wanderbuche. Zürich, Verein gute schriften, 1940.
72.   Estaràs, Rafel: op. cit.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED460

Antoni Vives Riera﻿

popular a los gustos refinados de sus distinguidos invitados, el tándem Reüll-
Calatayud lo estaba transformando en un producto de consumo de masas. 

En este proceso, Sabataret fue instaurado como maestro de los jóvenes bailadores 
y bailadoras de Valldemossa que se iban integrando en la agrupación. Para entonces, 
la figura de la bailadora había sido apartada a un papel casi testimonial, casi como 
cuerpo decorativo que simplemente tenía que cumplir con la disciplina impuesta 
por los nuevos directores artísticos masculinos. En la nueva tradición inventada73, 
caía en el olvido el viejo ritual de inversión carnavalesca en el que la mujer detentaba 
momentáneamente el poder.

LA MUJER MALLORQUINA SANTIFICADA:  
BAILE REGIONAL Y DISCIPLINA DE GÉNERO

La escenificación de la mujer mallorquina en términos de recato sexual y 
subordinación social en los números de baile de Can Sureda evolucionó y se desarrolló 
más allá del turismo gracias a la actividad llevada a cabo por El Parado. Poco a poco, 
la agrupación fue actuando también para públicos locales, especialmente para la 
burguesía palmesana y las generaciones jóvenes que no habían vivido la antigua 
tradición carnavalesca del baile. Fue entonces que el modelo turístico de mujer 
anacrónica representada en términos religiosos empezó a ser asimilado y naturalizado 
por la población de Mallorca. La exagerada e irónica representación de la bailadora 
que Rusiñol hizo en su momento empezó poco a poco a ser tomada en serio.

El gran momento inaugural de este proceso de encarnación corporal del arquetipo 
regional a través del baile se produjo con motivo de la canonización en 1930 de la 
beata oriunda de la isla Catalina Tomàs. En efecto, tras el anuncio del Vaticano, las 
autoridades políticas y culturales de buena parte de Mallorca decidieron fomentar 
la recuperación de los antiguos bailes populares a través de nuevas agrupaciones 
folclóricas. Al ser la llamada «santa mallorquina» originaria de Valldemossa, se 
decidió ya en 1929 desplazar en su honor la fecha de las veraniegas fiestas patronales 
del pueblo74. En el nuevo formato festivo creado adrede, la ya habitual verbena 
de música variada a cargo de bandas de vientos de metal fue substituida por una 
velada de «baile mallorquín» en la que «los aficionados del pueblo» cantaron «los 
boleros antiguos del Parado » y se premió «a las parejas de baile mejor vestidas». A 
través del formato de concurso controlado por un jurado, las autoridades locales 
ejercían mayor control de las fiestas y dirigían el proceso de construcción de la nueva 
identidad regional75. En el nuevo certamen folclórico fue especialmente comentada 
la actuación de las hermanas Fortuny, instruidas por el maestro Sabateret76.  

73.    Hobsbawm, Eric; Ranger, Terence (Eds.): L’invent de la tradició. Vic, EUMO, 1988.
74.   Serrano, Antonia: «Vint-i-cinc anys de festa a Valldemossa», Miramar 101 (2010), p. 21.
75.   Uría, Jorge (Ed.): La cultura popular en la España contemporánea. Doce estudios. Madrid, Biblioteca Nueva, 

2003.
76.   Cañellas, Francesca; Serrano, Antonia: «Les possessions pioneres en el costum d’estiuejar», Plecs de cultura 

popular. 5 (1995) pp. 28-32.



Género y mujer campesina en la formación histórica del espectáculo turístico de baile regional﻿

461ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED2

Al parecer, el canon que siguieron tanto el jurado como la mayoría de participantes 
era el establecido por la agrupación El Parado.

Una vez canonizada Catalina Tomàs en 1930, el modelo de celebración ensayado 
en Valldemossa fue exportado a Palma, donde el ayuntamiento organizó un gran 
concurso de baile de ámbito insular en el que el premio a mejor pareja fue a parar 
a los representantes de El Parado, ex aequo con otra pareja77. A pesar de que el 
galardón fue compartido, la agrupación valldemosina fue la más admirada. Según 
uno de los asistentes, que posteriormente se erigió como uno de los principales 
promotores del baile regional ya durante el franquismo, «muchas agrupaciones 
adoptaron el ritmo impuesto por Sabataret porque tuvo mucho éxito»78. Así pues, 
con el beneplácito de las autoridades y los jurados de los diferentes certámenes, 
el estilo de baile turístico de Can Sureda fue tomado como modelo a seguir por la 
población local en toda la isla. En todo este proceso también se aprehendía toda 
la carga social de género del baile que Santiago Rusiñol empezó a establecer en los 
relatos turísticos sobre Mallorca. Con las nuevas coreografías ahora significadas 
como propiamente mallorquinas, se recreaba corporalmente una feminidad regional 
prototípica presentada en términos de decencia burguesa. 

En el contexto de la canonización de Catalina Tomás, una de las personalidades 
más destacadas del jurado del concurso de Palma, Josep Maria Tous Maroto, 
pretendió fijar aquel mismo año el nuevo modelo de mujer regional con la 
publicación y escenificación de una comedieta lírica titulada La santa pagesa79, 
en la que se representaba la vida de la nueva santa. En su propuesta teatral, el 
literato y dramaturgo palmesano de estilo regionalista se centraba en la infancia y 
adolescencia de la santa, cuando se dedicada a las labores del campo. Ello suponía 
una novedad con respecto a las hagiografías precedentes, que relataban con más 
detenimiento su posterior época como monja80. Al calificarla de «cosechadora», 
la encuadraba socialmente como jornalera recolectora de la aceituna81, es decir, 
como parte de los estratos más humildes del campesinado. En este aspecto, las 
anteriores biografías tampoco coincidían. Por ejemplo, en la reeditada versión de 
Antoni Despuig publicada por primera vez en 1816, Catalina Tomás era presentada 
como una campesina de clase media que en su orfandad había sido acogida por sus 
tíos propietarios de una finca82. 

Tous caracteriza a Catalina Tomàs como una cosechadora de aceituna porque 
uno de sus principales objetivos era retratar este colectivo social, que aparecía 
en la comedieta a través de los múltiples personajes que la acompañaban en sus 
actividades. Más concretamente, las compañeras de la pequeña Catalina eran 
presentadas como temporeras «venidas desde el llano» central de Mallorca.83  

77.   La Almudaina 29 y 31 julio 1929.
78.   Lo decía Jaume Company, posterior director de la agrupación Aires Mallorquins. En Ortega, Caterina 

«Mestre Jaume Company: Aires mallorquins 50 anys», Lluch, 759 (1990) pp. 25-27.
79.   Tous, Josep M.: La santa pagesa. Palma, Amengual i Muntaner, 1930. 
80.   Despuig, Antoni: Vida de la beata Catalina Tomás. Palma, Felipe Guasp, 1930.
81.   Tous, Josep M.: op cit., p. 27.
82.   Despuig, Antoni: op. cit.
83.   Tous, Josep M.: op cit., p. 7.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED462

Antoni Vives Riera﻿

En el contexto de 1930 este era un perfil social reconocible, el de las mujeres jóvenes 
y solteras de condición humilde que en los meses de otoño e invierno se desplazaban 
a las fincas de las montañas para trabajar en la cosecha de la aceituna84. Allí se 
alojaban en pequeñas casetas separadas de la casa solariega y se encargaban de unos 
trabajos considerados especialmente duros. De hecho, la cosecha de la aceituna se 
llevaba a cabo en condiciones climáticas adversas de frío, viento y frecuente lluvia. 
Por otra parte, el trabajo en sí requería un gran esfuerzo físico, ya que las aceitunas 
se recogían del suelo y se dejaban en pesadas cestas que las jornaleras acarreaban 
consigo. Todo ello hacía de las temporeras un colectivo frecuentemente conflictivo 
que protagonizó diversas huelgas en el contexto inflacionario de la Primera Guerra 
Mundial85, y durante la Segunda República ya con más transcendencia mediática 
y política86.

A pesar de que Tous denunció en su momento la ironía de L’illa de la calma como 
un desprecio a Mallorca y su población87, La santa pagesa ofrecía una visión idealizada 
del trabajo de las temporeras directamente extraída de la narrativa turística de 
Rusiñol. Por ejemplo, el coro de cosechadoras decía «qué alegre es recolectar, 
siempre que hay buena cosecha e ir cantando de vuelta sin preocupaciones ni 
sufrimientos»88. En este sentido, la misma santa era postulada como ejemplo de la 
capacidad de trabajo cuando sobre ella sus compañeras temporeras comentaban 
que «con el trabajo es tan intensa que le rinde más que a la gente cuando lo hace a 
destajo». Finalmente, las mismas temporeras insinuaban la ayuda sobrenatural de 
los ángeles al concluir que «lo que hace parece imposible, igual que si una mano 
invisible la estuviera ayudando»89. De todas formas, esta oda a la productividad 
descansada de Catalina Tomàs contrastaba con el desprecio que la futura santa 
mostraba hacia el trabajo campesino en la previa hagiografía de Despuig, molesta 
por vivir en el campo y no poderse dedicar a la oración en las iglesias y conventos 
de Palma. Así pues, en 1930 Tous remodelaba el mito de Catalina Tomás con el 
objetivo de proponerla como modelo de productividad económica y conformismo 
social dirigido a las combativas jornaleras recolectoras de aceituna. 

Por otra parte, La santa pagesa también relacionaba la figura de Catalina Tomás 
con el baile popular de palos como jotas, copeos, boleros o mateixes. Por esta razón, 
las temporeras aparecían en escena bailando y cantando «las agradables mateixes 
son un baile mallorquín»90. Igual que Rusiñol, Tous vinculaba el carácter innato de la 
población de Mallorca con los bailes campesinos recreados en las escenas teatrales, 
haciendo decir a las temporeras que «el cante enseña el fondo de nuestra alma»91. 
Sin embargo, la introducción de estos palos de baile en la obra era completamente 

84.   Genovard, Bàrbara: Tall de dones. Palma: IEB, 1989.
85.   Peñarrubia, Isabel: «Jornaleres i obreres a Mallorca durant els segles XIX i XX», en Ginard, David: op cit. pp. 

53-97.
86.   Suárez, Manel: La vaga de les collidores d’oliva de Calvià el 1932. Palma, Lleonard Muntaner, 2018
87.   Casacuberta, Margarida: op. cit.
88.   Tous, Josep M.: op cit., p. 23.
89.   Ibid. p.13.
90.   Ibid. p. 11.
91.   Ibid. p. 15.



Género y mujer campesina en la formación histórica del espectáculo turístico de baile regional﻿

463ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED2

anacrónica, ya que Catalina Tomàs vivió en el siglo XVI, cuando dichas danzas aún 
no existían. La razón por la que el dramaturgo palmesano estableció en su texto 
una relación clara entre el baile y la santa respondía a la mala reputación que las 
temporeras tenían por su supuesta relajación moral en lo que se refería al baile y a 
su sexualidad en general.

En efecto, las cosechadoras de la aceituna tenían fama de ser buenas bailadoras y 
la dramaturgia de Tous recreaba el día después de un baile improvisado en las casetas 
donde se alojaban, cuando tenían que afrontar una larga jornada de trabajo después 
de haber danzado hasta altas horas de la noche. Entonces la obra recreaba lo que 
en la época se conocía como un baile de casetas, que se daba cuando los mozos de 
los alrededores irrumpían en las humildes moradas de las temporeras para pedirles 
baile de forma casi clandestina. Estos bailes se solían llevar a cabo al son de simples 
«palmas y golpes sobre latas o una mesa»92 o «con cucharas y tenedores»93. Esta 
precariedad instrumental contrastaba con la pasión desplegada corporalmente y 
por el tono erótico de las canciones. Todo ello se explicaba por el hecho de que las 
jóvenes jornaleras se encontraban lejos de casa y de la tutela de sus padres, por lo 
que disfrutaban de mayor libertad para el cortejo. A diferencia de las cuadrillas de 
jóvenes que visitaban las casas particulares de los pueblos en Carnaval, en las casetas 
no se tenía que pedir permiso a unos padres ausentes. Así pues, Tous planteaba la 
figura de Catalina Tomás como modelo de decoro y castidad para unas mujeres 
jóvenes asociadas al peligro de promiscuidad sexual. De hecho, en los pueblos de 
montaña a estas temporeras se las denominaba despectivamente «gallufes»94, que 
significaba mujer impulsiva o arriesgada y respondía al mismo estereotipo con el 
que se había estigmatizado a las buenas bailadoras.

A pesar de los peligros morales socialmente reconocidos que entrañaban los 
bailes en las casetas, en la obra de Tous no se especificaba en ningún momento la 
presencia de hombres.95 En consecuencia, el baile exclusivamente femenino era 
presentado como una diversión inocente de carácter más bien deportivo, como «un 
honesto pasatiempos»96. De hecho, a pesar de su fama de «busconas», la comedieta 
en cuestión presentaba a las temporeras como mujeres fieles a sus pretendientes en 
sus pueblos de procedencia, por ejemplo cuando a modo de coro cantaban «estoy 
enamorada, y tengo prisa de partir»97. 

Una vez habían sido desvinculadas de los riesgos sexuales que podían deshonrar 
la región, las temporeras de la aceituna ya podían ser presentadas en La santa pagesa 
como «hijas de esta tierra»98, es decir, como modelo de mujer regional íntimamente 
asociada a lo que se vino a denominar «querido campesinado de buenes costumbres 
tesoro». En este sentido, la identificación de la región con la mujer campesina 
culminaba en la obra de Tous cuando, al final del texto, Mallorca como región se 

92.   Ensenyat, Bartomeu: op. cit. p. 141.
93.   Tous, Josep M.: op cit., p. 9.
94.   Alcover, Antoni M.; Moll, Francesc de B.: Diccionari català-valencià-balear. Tom 6. Palma: Moll, 2006, p. 325.
95.   Tous, Josep M.: op cit., p. 10.
96.   Ibid. p. 12.
97.   Ibid. p. 17.
98.   Ibid. p. 5.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED464

Antoni Vives Riera﻿

transfiguraba en una campesina que ataviada con la indumentaria típica loaba la 
figura de Catalina Tomàs, definida como «lirio azul del campesinado con perfume 
de santidad»99. Así pues, la dramaturgia de Tous establecía un vínculo íntimo entre 
la figura de la santa, el colectivo de temporeras de la aceituna y los antiguos bailes 
del campesinado, todo ello con la voluntad de desplazar a la esfera de la moralidad 
religiosa la protesta social y la transgresión sexual que representaban las gallufes y 
sus bailes. Con su dramaturgia, Tous consagraba definitivamente la santificación de 
la mujer regional mallorquina, incluso de las gallufes. En este sentido, la centralidad 
simbólica de la mujer campesina de condición humilde en la representación de 
la región, obligaba a quienes encajaban con este perfil a seguir unos patrones de 
comportamiento especialmente rígidos y coercitivos100.

BAILADORAS DE EL PARADO: MUJERES MODERNAS 
CAMUFLADAS BAJO EL MANTO REGIONAL

A pesar de los objetivos disciplinarios con los que fue planteado el nuevo modelo 
de mujer regional, las bailadoras supieron identificar y aprovechar oportunidades para 
conseguir mayores cuotas de poder y ciertos espacios de emancipación. Por ejemplo, 
María Vila «Nadal», bailadora de El Parado entre 1930 y 1946, explicaba cómo las 
bailadoras de la agrupación consiguieron desarrollar a través de su actividad cierta vida 
nocturna al margen del control patriarcal101. Al igual que las temporeras de la aceituna, 
las modernas bailadoras salían de su pueblo gracias a su trabajo y escapaban así de la 
vigilancia de sus padres. En este sentido, Nadal afirmaba que «mi madre no permitía 
que saliese por las noches hasta muy tarde en el pueblo, pero hacía la vista gorda cuando 
a las tres de la madrugada volvíamos de otros pueblos donde habíamos actuado». En la 
práctica cotidiana de exhibición folclórica, el carácter regional de su actividad asociado 
a la inocencia social y sexual era aprovechado por las bailadoras como escudo para 
defenderse del chismorreo de sus vecinas mayores, ya que una salida con la agrupación 
de baile despertaba pocas sospechas y evitaba que en el pueblo «se murmurase mucho». 
De esta manera, camufladas bajo el manto de la cultura regional, estas mujeres podían 
desarrollar su subjetividad sexual hasta el punto de provocar los «celos de los novios»102.

Por otra parte, la colaboración con El Parado también permitió a las bailadoras viajar 
a la península. Sobre una visita a Madrid en 1934, Nadal se acordaba especialmente de 
la remuneración, llegando a afirmar que «a las chicas nos dieron diez duros y yo me 
compré unos zapatos». En efecto, a pesar de una evidente discriminación salarial con 
respecto de sus compañeros, las bailadoras también recibían considerables ingresos 
por sus actuaciones. De esta manera, gozaban de mayor independencia económica 

99.   Ibid.
100.   Salvando las distancias, un fenómeno similar ha sido identificado por Partha Chatterjee para el caso 

de la mujer burguesa hindú en la India postcolonial recién independizada Chatterjee, Partha: The Nation and Its 
Fragments: Colonial and Postcolonial Histories. Oxford University Press, 1993.

101.   Entrevistada por Rafael Estaràs en Estaràs, Rafel: op. cit., pp. 107-108.
102.   Ibid.



Género y mujer campesina en la formación histórica del espectáculo turístico de baile regional﻿

465ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED2

y participaban de la nueva cultura de consumo. En este sentido, Nadal siempre se 
identificó como mujer trabajadora, llegando a afirmar que la única razón por la que 
dejó la agrupación fue que «tenía que escoger entre el oficio de bordadora y el de 
bailadora»103. Además, también comentaba que nunca dejó que los celos de los novios, 
en plural, interfiriesen en su dedicación al baile, dejando claro que nunca supeditó su 
vida profesional a las relaciones de pareja.

Entonces, todo indica que la participación en las agrupaciones de baile regional 
como El Parado permitía a no pocas mujeres llevar una vida de movilidad geográfica, 
sociabilidad nocturna, independencia económica y consumo mercantilizado que 
en la práctica coincidía con el modelo de mujer moderna que precisamente quería 
contrarrestar la nueva propuesta de feminidad regional. Por esta razón, los redactores 
de la revista regionalista La Nostra Terra se quejaban de la actitud incoherente de las 
bailadoras de las nuevas agrupaciones surgidas a partir de 1930. Más concretamente, 
denunciaban que se ataviaban «con las modas de la ciudad» y llevaban «el cabello 
cortado a lo garçon». Según los redactores de la revista, en lugar de performar en su 
actuación el «esplendor folclórico» y «la más pura autenticidad», ejecutaban un baile 
ridículo «hecho en la ciudad moderna con campesinas de guardarropa» comparable a 
«un disfraz de carnaval»104. Al parecer, las nuevas prácticas de transgresión femenina 
ligadas al arquetipo de la mujer moderna colonizaron el movimiento regionalista de 
recuperación del baile regional en Mallorca. De hecho, igual que en el resto de Europa, 
en la isla no son pocos los referentes de mujeres que en esta época adoptaron el estilo de 
vida más independiente105. De hecho, la contradicción entre los imaginarios regionales 
de origen turístico y las prácticas de género llevadas a cabo en su seno por las mujeres, 
ha sido identificada en la actividad posterior de Coros y Danzas de la Sección Femenina, 
donde la ideología misógina sobre el papel contrastaba con el empoderamiento femenino 
en la práctica106. Este fenómeno se ha detectado también en la participación femenina en 
las organizaciones políticas de derechas de la primera mitad del siglo XX, por ejemplo, 
en el caso del propagandismo católico107. 

Con anterioridad a la Guerra Civil, todo apunta a que la imposibilidad de adquirir 
una voz propia en el seno del encuentro turístico y la cultura regional, no evitaba 
que las bailadoras de las agrupaciones folclóricas desplegaran un rico abanico de 
tácticas subalternas de práctica cotidiana en términos de Michel de Certeau108.  
Al menos en este periodo, las bailadoras utilizaban las reglas y productos propios de la 
cultura regional para acceder a una cierta modernidad de género, aunque solo fuera 
de forma discreta y casi invisible. Esto puede ser entendido como un acto de mímesis, 

103.   Ibid.
104.   La nostra terra, octubre 1933, p. 386.
105.   Peñarrubia, Isabel: Les dones en l’esdevenir de la història de les Illes Balears (1600-1936). Palma, Lleonard 

Muntaner, 2022.
106.   Jordan, Daniel: Coros y Danzas Folk Music and Spanish Nationalism in the Early Franco Regime (1939-1953). 

Oxford University Press, 2023.
107.   Moreno, Mónica: «Mujeres, clericalismo y asociacionismo católico», en Cueva, Julio; López, Ángel (Eds.): 

Clericalismo y asociacionismo católico en España de la Restauración a la Transición. Cuenca, Universidad de Castilla 
La Mancha, 2005, pp. 107-131.

108.   Certeau, Michel de: The Practice of Everyday Life. Berkeley, University of California, 1988.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED466

Antoni Vives Riera﻿

en términos de Homi Bhabha109. Como si de un mimo mudo se tratara, la bailadora se 
integraba en el escenario regional impuesto y en su actuación encontraba oportunidades 
para saltarse el guion preestablecido e improvisar su propio personaje. En la performance 
corporal cotidiana del modelo preestablecido de mujer regional sexualmente recatada 
y socialmente conformada, las jóvenes bailadoras no solamente materializaban con sus 
cuerpos las jerarquías de género con la repetición diciplinada de los arquetipos asig-
nados. Tal y como ha señalado Judith Butler, el mismo proceso de performatividad de los 
roles establecidos también genera oportunidades para escapar de la disciplina social110.

CONCLUSIONES

La movilidad turística incrementada a principios de siglo XX fue clave en la confi-
guración histórica de un modelo de mujer regional con el que se quiso contrarrestar 
la desestabilización de los órdenes de género en el momento de mayor impacto 
mediático del sufragismo. Los imaginarios recreados en la literatura de viajes sobre 
unas relaciones de género supuestamente más sanas en los destinos visitados se 
fijaron especialmente en los bailes populares, a la par que se alimentaban de las 
narrativas turísticas de búsqueda de la autenticidad local y de huida a anacrónicos 
paraísos sociales y morales.

Un examen más profundo de los rituales de baile entre el campesinado a 
principios del siglo XX, combinado con la reconstrucción microhistórica de su 
proceso de turistización con posterioridad a la Primera Guerra Mundial, nos revelan 
que la crisis de los viejos arquetipos de género no explica enteramente la propuesta 
del nuevo modelo de mujer regional. En este sentido, hay que tener en cuenta que los 
bailes preturísticos constituían rituales carnavalescos de inversión de las jerarquías 
y compensación de las desigualdades de género. El proceso de su reconversión 
en espectáculo turístico no solamente supuso la performatividad corporal de los 
imaginarios turísticos a través de su repetición física escenificada. También se 
produjo en el marco de procesos más amplios de reforma de la cultura popular 
en los que se intentaba borrar cualquier rastro de transgresión femenina. En estas 
dinámicas disciplinarias jugaron un papel muy importante los intermediarios locales 
organizadores de la atracción turística previamente implicados en la domesticación 
de la cultura popular. Por tanto, la configuración histórica de estos espectáculos y su 
posterior reconversión en exhibiciones folclóricas revela que el nuevo baile regional 
no solamente pretendía frenar la introducción en las periferias provinciales de nuevos 
modelos modernos de mujer procedentes de los centros metropolitanos. También 
respondía a la necesidad de depurar los viejos comportamientos de las mujeres 
campesinas más alejadas de los prototipos burgueses de decencia femenina. Con 
el baile regional, el ideal de mujer campesina socialmente obediente y sexualmente 

109.   Bhabha, Homi: The Location of Culture. Londres, Routledge, 1994.
110.   Butler, Judith: Bodies That Matter. Nueva York, Routledge, 1993.



Género y mujer campesina en la formación histórica del espectáculo turístico de baile regional﻿

467ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED2

recatada se performativizaba tan sistemáticamente que se acercaba a unos efectos 
naturalizantes.

Aun así, esta reconversión de la vieja cultura de rebeldía popular carnavalesca en 
regímenes turísticos de disciplina de género no fue completa. Las mujeres campesinas 
no se quedaron de brazos cruzados. En un primer momento, las generaciones 
mayores negaron sistemáticamente de la autenticidad de las nuevas tradiciones 
inventadas, claramente diferenciadas de los patrones de comportamiento festivo 
aprendidos en los entornos familiares y vecinales. Más tarde, las mujeres más 
jóvenes que participaban del espectáculo regional consiguieron aprovechar las 
oportunidades de desarrollo personal y semancipación individual que les brindaba 
su imprescindible participación en las agrupaciones, hasta el punto de actuar, bajo 
una apariencia de tradicionalismo, como verdaderas mujeres modernas.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED468

Antoni Vives Riera﻿

REFERENCIAS

Albareda, Anselm: Guía de Mallorca: Recuerdo del Grand Hotel. Palma, Amengual y Muntaner, 
1905.

Alcover, Antoni M.; Moll, Francesc de B.: Diccionari català-valencià-balear. Tom 6, Palma, 
Moll, 2006.

Archilés, Ferran: «“Hacer región es hacer patria”. La región en el imaginario de la nación 
española de la Restauración», Ayer, 64 (2006), pp. 121-147.

Aresti, Nerea: Médicos, donjuanes y mujeres modernas: Los ideales de feminidad y masculinidad 
en el primer tercio del siglo XX. Bilbo, Euskal Herriko Unibertsitatea, 2001.

Aresti, Nerea: «La mujer bohemia moderna, el tercer sexo y la bohemia en los años veinte», 
Dossiers feministas, 10 (2007), pp. 173-185.

Artigues, Toni; Oliver, Gabriel: «Del ball de bot al ball d’aferrat», Maina, 4 (1981), pp. 59-60.
Bakhtin, Mikhail: Rabelais and his World. Indiana University Press, 1984.
Baranowski, Shelley: Strength Through Joy: Consumerism and Mass Tourism in the Third Reich. 

Cambridge, Cambridge University Press, 2007. 
Bendix, Regina: In Search of Authenticity: The Formation of Folklore Studies. Wisconsin, 

University of Wisconsin Press, 1997. 
Bernat, Guillem: El ball popular als segles XIX i XX. Manacor, Escola de Mallorquí, 1993. 
Bhabha, Homi: The Location of Culture. Londres, Rotledge, 1994.
Bosch, Maria C.: «El retrat desconegut de Pilar Montaner i Maturana», en Montaner, Pilar: 

Pilar Montaner memorias. Palma, Ajuntament de Palma, 2010.
Burke, Peter: La cultura popular en la Europa moderna. Madrid, Alianza, 1991.
Butler, Judith: Bodies That Matter. Nueva York, Routledge, 1993.
Cañellas, Francesca; Serrano, Antonia: «Les possessions pioneres en el costum d’estiuejar», 

Plecs de cultura popular, 5 (1995), pp. 28-32.
Casacuberta, Margarida: «Introducció» en Rusiñol, Santiago: Des de Les Illes. Barcelona, 

Abadía de Montserrat, 1999.
Certeau, Michel de: The Practice of Everyday Life. Berkeley, University of California, 1988.
Chatterjee, Partha, The Nation and Its Fragments: Colonial and Postcolonial Histories. Oxford 

University Press, 1993.
Cirer, Joan C.: La invenció del turisme de masses a Mallorca. Palma, Documenta, 2009.
Dario, Rubén: La isla de oro. Barcelona, JRS, 1978.
Despuig, Antoni: Vida de la beata Catalina Tomás. Palma, Felipe Guasp, 1930.
Ensenyat, Bartomeu: Folklore de Mallorca: Danzas. música. ritos y costumbres. Palma, Escuela 

de Música y Danza de Mallorca, 1975.
Estaràs, Rafel: Personatges de Valldemossa: Una relació entranyable. Palma, Lleonard Muntaner, 

2001.
Genovard, Bàrbara: Tall de dones. Palma: IEB, 1989.
Ginard, David (ed.): Dones, treball i moviment obrer: Europa, Espanya, Illes Balears 1868-1936. 

Palma, Documenta, 2022.
Hernández de Góncer, Federico: Hay una isla en mi vida! Palma, Nueva Balear, 1948.
Hobsbawm, Eric; Ranger, Terence (eds.): L’invent de la tradició. Vic, EUMO, 1988.
Hopkin, David: «Regionalism and Folklore» en Nuñez, Xosé M.; Storm, Eric (eds.): 

Regionalism and Modern Europe: Identity Construction and Movements from 1890 to the 
Present Day. Londres, Palgrave, 2019, pp. 43–65.



Género y mujer campesina en la formación histórica del espectáculo turístico de baile regional﻿

469ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025  ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED2

Juan, Francisca: «L’hostal de can Reüll», Plecs de cultura popular, 5 (1995), pp. 24-25.
Jordan, Daniel: Coros y Danzas Folk Music and Spanish Nationalism in the Early Franco Regime 

(1939-1953). Oxford University Press, 2023.
Lewis, Clare: «Woman, Body, Space: Rio Carnival and the Politics of Performance», Gender, 

Place and Culture. 3-1 (1996), pp. 23–42.
Martínez del Fresno, Beatriz: «Introduction: Researching dance under Franco’s dictatorship», 

en Martínez del Fresno, Beatriz; Vega, Belén (eds.): Dance, Ideology and Power in Francoist 
Spain (1938-1968). Turnhout, Brepols, pp. 9-36.

McClintock, Anne: Imperial Leather: Race, Gender, and Sexuality in the Colonial Contest. 
Nueva York, Routledge, 1995.

Montaner, Pilar: Pilar Montaner memorias. Palma, Ajuntament de Palma, 2010.
Montesinos, Miguel A.: «¿Saber bailes o saber bailar? Del baile tradicional a los bailes típicos 

regionales», Revista de folklore, 439 (2018), pp. 12-18.
Moreno, Mónica: «Mujeres, clericalismo y asociacionismo católico», en Cueva, Julio; López, 

Angel (eds.): Clericalismo y asociacionismo católico en España de la Restauración a la 
Transición. Cuenca, Universidad de Castilla La Mancha, 2005, pp. 107-131.

Mulet, Antoni: El baile popular en Mallorca. Palma, Mossèn Alcover, 1956.
Ortega, Caterina: «Mestre Jaume Company: Aires mallorquins 50 anys», Lluch, 759 (1990), 

pp. 25-27.
Panyella, Vinyet, «Estudis preliminars», en Rusiñol, Santiago: L’illa de la calma. Palma, 

Ensiola, 2004.
Peñarrubia, Isabel: «Jornaleres i obreres a Mallorca durant els segles XIX i XX», en Ginard, 

David (Ed.): Dones, treball i moviment obrer: Europa, Espanya, Illes Balears 1868-1936. Palma, 
Documenta, 2022, pp. 53-97.

Peñarrubia, Isabel: Les dones en l’esdevenir de la història de les Illes Balears (1600-1936). Palma, 
Lleonard Muntaner, 2022.

Pizarro, Silvia: «El Parado de Valldemossa. Cent anys d’història», en VV.AA. El Parado de 
Valldemossa: Un segle d’història. Palma, Fundació Coll Bardolet, 2009, pp. 53–85.

Rojek, Chris: Ways of Escape: Modern Transformations in Leisure and Travel. Londres, 
MacMillan, 1993.

Rusiñol, Santiago: L’illa de la calma. Barcelona, Antonio López, 1913.
Rusiñol, Santiago: Des de Les Illes. Barcelona, Abadia de Montserrat, 1999.
Serrano, Antonia: «Vint-i-cinc anys de festa a Valldemossa», Miramar 101 (2010), p. 21.
Storm, Eric, «Tourism and the Construction of Regional Identities»m en Nuñez, Xosé M.; 

Storm, Eric (eds.): Regionalism and Modern Europe: Identity Construction and Movements 
from 1890 to the Present Day. Londres, Palgrave, 2019, pp. 99–119.

Sánchez, Manuel: «Los bailes de parrandas en los límites entre Murcia y Almería: Músicas 
de tradición oral, del baile suelto al flamenco», Revista de Investigación sobre Flamenco 
‘La madrugá’, 12 (2015), pp. 155-282.

Suárez, Manel: La vaga de les collidores d’oliva de Calvià el 1932. Palma, Lleonard Muntaner, 
2018.

Thébaud, Françoise: «La Primera Guerra Mundial: ¿La era de la mujer o el triunfo de la 
diferencia sexual?», en Duby, George; Perrot, Michelle: Historia de las mujeres en Occidente 
Vol. 5. Madrid, Taurus, 1993, pp. 31-90.

Thiesse, Anne M.: Écrire la France: Le mouvement littéraire régionaliste de langue française 
entre la Belle Époque et la libération. Paris, Presses universitaires de France, 1991.

Tous, Josep M.: La santa pagesa. Palma, Amengual i Muntaner, 1930.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 ·  449–470  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED470

Antoni Vives Riera﻿

Uría, Jorge (Ed.): La cultura popular en la España contemporánea. Doce estudios. Madrid, 
Biblioteca Nueva, 2003.

Vallcaneras, Francesc: «Valldemossa, quan la identitat és ball», en VV.AA. El Parado de 
Valldemossa: Un segle d’història. Palma, Fundació Coll Bardolet, 2009, pp. 35–40.

Weber, Martha: Ihr glücklichen augen! Drei Blätter aus meniem Wanderbuche. Zürich,  Verein 
gute schriften, 1940.

Young, Patrick: Enacting Brittany: Tourism and Culture in Provincial France, 1871-1939. 
Farnham, Ashgate, 2012.

Yuval-Davis, Nira: Gender and Nation. Londres, Sage, 1996.
Zuelow, Eric: A History of Modern Tourism. Londres, Palgrave, 2015.


