
3ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA 
ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVÉS 
DE LA PRODUCCIÓN ÁRABE 
ESCRITA EN ÉPOCA ALMOHADE. LA 
IMPORTANCIA DEL LEGADO ‘ABBĀDÍ 

THE MATERIAL CULTURE OF SEVILLE BETWEEN THE 
11TH AND 13TH CENTURIES THROUGH WRITTEN 
ARABIC PRODUCTION IN THE ALMOHAD PERIOD. 
THE IMPORTANCE OF THE ‘ABBĀDÍ LEGACY 

Ignacio González Cavero1

Recibido: 24/08/2023 · Aceptado: 11/05/2024

DOI: https://doi.org/10.5944/etfvii.13.2025.38006

Resumen
 A partir del estudio y análisis de la documentación escrita el objetivo principal del 
presente artículo es dar a conocer aquellos datos vinculados con el pasado cultural 
de Išbīliya, centrados en el ámbito arquitectónico y recogidos por algunos autores 
árabes que vivieron en época almohade. Un momento en que Sevilla se convirtió 
en la capital andalusí de este nuevo movimiento, cuya importancia no solo ha 
quedado avalada por la historiografía tradicional y por las diferentes intervenciones 
arqueológicas realizadas en la ciudad, sino también por la amplia información que 
ha llegado hasta nosotros a través de los textos. Además, gracias a estos últimos 
podemos corroborar la pervivencia y relevancia que otras construcciones previas 
alcanzaron en este periodo, principalmente de época taifa, permitiéndonos así 
completar y establecer una comparación con las noticias que nos ofrecen el resto 
de autores precedentes.

Palabras clave
Al-Andalus; Išbīliya; Sevilla; arte almohade; arquitectura; literatura árabe.

Abstract
Based on the study and analysis of written documentation, the main objective 
of this article is to provide information on the cultural past of Išbīliya, focusing 
on the architectural sphere and collected by some Arab authors who lived in the 

1.  Universidad Autónoma de Madrid. C. e.: ignacio.gonzalez@uam.es 
    ORCID: <https://orcid.org/0000-0001-6917-5050>

https://orcid.org/0000-0001-6917-5050


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED4

Ignacio González Cavero﻿

Almohad period. At a time when Seville became the Andalusian capital of this new 
movement, the importance of which has been confirmed not only by traditional 
historiography and the various archaeological interventions carried out in the city, 
but also by the extensive information that has come down to us through texts. 
Moreover, thanks to the latter, we can corroborate the survival and relevance that 
other previous constructions reached in this period, mainly from the Taifa period, 
thus allowing us to complete and establish a comparison with the information 
provided by previous authors.

Keywords
Al-Andalus; Išbīliya; Seville; Almohad Art; Architecture; Arabic literature.



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

5ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

PUESTA EN VALOR DE LA DOCUMENTACIÓN ESCRITA ÁRABE

Las referencias documentales que los textos árabes nos ofrecen acerca de la 
ciudad de Sevilla durante los años de presencia islámica y, concretamente, en 
lo que concierne a su panorama arquitectónico, se incrementaron a partir de 
época almohade con respecto de periodos anteriores, que abordamos en una 
publicación previa2. Posiblemente la importancia que volvió a alcanzar Išbīliya a 
partir de mediados del siglo XII como núcleo político-administrativo andalusí 
del estado norteafricano fuese el motivo principal, teniendo en cuenta además 
el amplio programa constructivo y urbanístico que los califas emprendieron a 
partir de entonces. Nos referimos a toda una empresa edilicia política, militar y 
religiosa centrada en el sur de la ciudad, así como a otras edificaciones de gran 
importancia como los palacios de la Buḥayra, el Ḥiṣn al-Faraŷ o, incluso, la reforma y 
mantenimiento de construcciones existentes. Es el caso del acueducto de los Caños 
de Carmona o la mezquita emiral de Ibn ‘Adabbās, por citar algunos ejemplos.

En el presente artículo nos centraremos en las numerosas referencias que las 
fuentes documentales árabes nos aportan sobre los programas edilicios almohades, 
continuando con trabajos anteriores3. Estas fuentes son de gran importancia para 
el conocimiento de Sevilla en época islámica y, por ello, debemos fomentar, a su 
vez, una metodología interdisciplinar cada vez más necesaria con la finalidad de 
asimilar mejor dicho escenario.

En este sentido, y según tendremos ocasión de comprobar, la producción escrita 
llevada a cabo por diferentes autores de época almohade se convierte en un material 
de primera mano que nos permitirá comprender, por un lado, el amplio programa 
constructivo que los califas almohades realizaron en la capital andalusí; y, por otro 
lado, la relevancia que la dinastía ‘abbādí alcanzó en el siglo XI, así como el impacto 
que su legado material generó en los unitarios. Esto último supuso la pervivencia y 
continuidad ocupacional de muchos de sus edificios que, aunque enmascarados en 
cierta forma por transformaciones posteriores, se mantuvieron en pie. Por lo tanto, 
no debe resultarnos extraño que las referencias documentales que nos encontremos 
en estos momentos se centren, principalmente, en obras de nueva construcción 
como expresión material del poder almohade y, en lo que respecta al pasado de 
Sevilla islámica, de época taifa.

Además, la pormenorizada lectura y análisis de estas fuentes nos llevan a 
conocer —de manera total o parcial— algunas obras no conservadas escritas por 
determinados autores anteriores, siendo fundamental esta labor para acercarnos 
aún más al amplio repertorio bibliográfico con el que contamos para el estudio de 
al-Andalus. Y es precisamente en este contexto donde resultan imprescindibles 

2.   González Cavero, Ignacio: «Referencias sobre el patrimonio arquitectónico en Išbīliya a través de los autores 
y fuentes documentales árabes entre las épocas emiral y almorávide», Espacio, Tiempo y Forma. Serie VII–Historia 
del Arte, 8 (2020), pp. 369-396.

3.   Aparte de las publicaciones citadas durante el desarrollo del presente artículo, véase González Cavero, 
Ignacio: Arquitectura palatina en Sevilla y Murcia durante época almohade. Madrid, UAM ediciones, 2018. En este 
sentido, y debido a la extensión que ocupa este particular, tan solo reproduciremos aquí aquellos fragmentos cuyas 
traducciones pueden llegar a diferir con respecto de sus ediciones árabes.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED6

Ignacio González Cavero﻿

los trabajos realizados por los arabistas Francisco Pons Boigues4, M.ª Jesús Viguera 
Molins5, Felipe Maíllo Salgado6 o Juan Martos Quesada, entre otros, cuya reciente 
publicación sobre la historiografía andalusí7, y de obligada consulta, es de gran 
interés para comprender mejor todo este escenario8. 

Por lo tanto, para dar respuesta a los objetivos formulados seguiremos un orden 
cronológico de los autores, teniendo en cuenta su fecha de fallecimiento y añadiendo, 
como complemento visual, una primera tabla con las noticias referidas al panorama 
arquitectónico de Išbīliya —cuyas investigaciones más relevantes sobre este ámbito 
citaremos—; y una segunda con aquellas ediciones árabes y traducciones de las que 
nos hemos servido para este artículo9 (Tablas I y II) y que aparecen referenciadas 
en cada momento.

REFERENCIAS A LA TAIFA DE SEVILLA POR PARTE 
DE AUTORES QUE ESCRIBIERON SUS OBRAS ENTRE 
LAS ÉPOCAS ALMORÁVIDE Y ALMOHADE 

Durante el siglo XII varios fueron los autores que vivieron entre dos momentos de 
la historia política de al-Andalus, caracterizados por los movimientos almorávide10 y 
almohade cuyas dinastías consiguieron incorporar el territorio andalusí a su imperio. 
En este contexto vivió el geógrafo ceutí al-Idrīsī (finales del siglo XI-1164/5)11 quien, 
en el tercer cuarto del siglo XII, acudió a Sicilia llamado por Roger II (1130-1154) para 
incorporarse a su corte y escribir para él su Nuzhat al-muštāq f ī ijtirāq al-āfāq (Deseo 
de quien desea conocer el mundo)12 o, también llamado, Kitāb Ruŷŷār (Libro de Roger). 
Dicho autor descendía del rey de la taifa de Málaga, Idrīs II (1042-1047), y además 

4.   Pons Boigues, Francisco: Ensayo bio-bibliográfico sobre los historiadores y geógrafos arábigo-españoles. Madrid, 
Establecimiento tipográfico San Francisco de Sales, 1898.

5.   Viguera Molins, M. Jesús: «Fuentes de al-Andalus (siglos XI y XII) 1: Crónicas y obras geográficas», Códex 
Aquilarensis: Cuadernos de investigación del Monasterio de Santa María la Real, 13 (1998), pp. 9-32; Viguera Molins, M. 
Jesús: «Fuentes árabes para el estudio de al-Andalus», XELB: revista de arqueología, arte, etnología e historia, 9 (2009), 
pp. 27-38.

6.   Maíllo Salgado, Felipe: De historiografía árabe. Madrid, Abada, 2009 (1ª ed. 2008).
7.   Martos Quesada, Juan: Historiografía andalusí. Manual de fuentes árabes para la historia de al-Andalus. 2 vols., 

Cáceres, Sociedad Española de Estudios Medievales-Universidad de Extremadura-CSIC, 2022.
8.   Además, no debemos olvidar el estudio realizado por M’hammad Benaboud sobre las fuentes de al-Andalus 

y, en particular, sobre el siglo XI (Benaboud, M’hammad: Estudios sobre la historia de al-Ándalus y sus fuentes. 
Rodríguez Peña, Francisco; Peña Martín, Salvador (trads.), Madrid, Editorial Verbum, 2015).

9.   No obstante, y con la finalidad de conocer todas aquellas ediciones y traducciones existentes de las obras 
que vamos a abordar, puede consultarse el segundo volumen del estudio realizado por Juan Martos Quesada (véase 
nota 7) al que iremos haciendo referencia a la hora de hablar de cada uno de los autores.

10.   En lo que concierne al conocimiento de la Sevilla almorávide, véase Marcos Cobaleda, María: Los almorávides. 
Arquitectura de un imperio. Granada, Universidad de Granada, 2015, pp. 225-260.

11.   Pons Boigues, Francisco: op. cit., nº 191, pp. 231-240; Oman, Giovanni: «Al-Idrīsī», en Lewis, Bernard et alii 
(eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, pp. 1.032-1.035; Maíllo Salgado, 
Felipe: op. cit., pp. 128-129; Lirola Delgado, Jorge: «Al-Idrīsī, Abū ‘Abd Allāh», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.): 
Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2009, tomo VI, nº 1.466, pp. 371-380.

12.   Al-Idrīsī: Nuzhat al-muštāq f ī ijtirāq al-āfāq. Sezgin, Fuat et alii (eds.), reprod. de la edición de 1952, Frankfurt 
am Main, Institute for the History of Arabic-Islamic Science, 1992;       Al-Idrīsī: Géographie d’Édrisi, Amedée Jaubert, 
Pierre (trad.), 2 tomos, París, Imprimerie Royale, 1836-1840. Acerca de este autor y su obra, véase Martos Quesada, 
Juan: op. cit., vol. II, nº 132, pp. 288-292. 



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

7ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

de vivir en Córdoba, visitó varias ciudades andalusíes. Fue en el año 1138 cuando, 
asentado ya en la corte del citado monarca normando, comenzó a recopilar materiales 
para su obra con la colaboración de un gran número de estudiosos versados en 
distintas ciencias que viajaron con este fin por diferentes partes el mundo.

En ella describe los itinerarios y las distancias existentes entre las ciudades, 
deteniéndose en las más importantes. Tal es el caso de Sevilla, a la que se refiere como 
una gran ciudad, poblada, dotada de una consistente muralla y con un gran número 
de baños y mercados. Al mismo tiempo, y antes de llegar a la capital sevillana desde 
Algeciras por el río, hace una breve alusión al Hiṣn al-Zāhir13, fortificación ubicada 
en las inmediaciones del Guadalquivir y que no debió ser otra que el denominado 
Qaṣr al-Zāhir de época taifa14, que ya mencionaban el historiador cordobés Ibn 
Ḥayyān (987-1076) y el último rey de la taifa de Sevilla, al-Mu‘tamid (1069-1091) en 
sus poemas. Un alcázar al que al-Idrīsī cita en su otra obra Uns al-muhaŷ wa rawḍ 
al-furaŷ (Solaz de las almas y jardín de distracciones)15 sin ofrecernos mucha más 
información sobre él, algo que no debe resultarnos extraño, ya que se centra en los 
caminos e itinerarios —tanto principales como secundarios— entre localidades, 
castillos, mercados…16.

En estos momentos también debió escribirse la Crónica anónima de los Reyes 
de Taifas, conocida como Tā’rīj mulūk al-ṭawā’if li-mu’allif maŷhūl (Historia de los 
reyes de taifas de autor desconocido)17. Fue editada por Lévi-Provençal18, quien pensó 
que se trataba de una parte del Bayān al-mugrib de Ibn ‘Iḏārī al-Marrākušī (m. 
después de 1313). Su traducción francesa se incorporó a la reedición de la obra de 
Dozy, Histoire des musulmanes d’Espagne19, disponiendo, además, de una versión 
al castellano realizada por Maíllo Salgado20. Su autor se centra en la formación 
de los primeros reinos de taifas, basándose para ello en el Matīn (Sólido) de Ibn 
Ḥayyān, en el Bayān al-wāḍiḥ f ī al-mulimm al-fāḍiḥ (Exposición clara relativa a la 

13.   Concretamente, y en lo que concierne a África y a la Península, véase Al-Idrīsī: Description de l’Afrique et 
de l’Espagne par Edrîsî. Dozy, Reinhart Pieter Anne; Jan de Goeje, Michael (ed., trad., notas y glosario), Leiden, Brill, 
1886;   Al-Idrīsī: Kitāb Nuzhat al-muštāq f ī ijtirāq al-āfāq, Geografía de España. Saavedra, Eduardo; Bláquez, Antonio 
(ed., trad. y estudio); Ubieto, Antonio (pról. e índ.), Valencia, Anubar Ediciones, 1974.

14.   Abdel Aziz Salem, Elsayed: «Los palacios ‘abbādíes de Sevilla», Andalucía Islámica. Textos y Estudios, IV-V 
(1983-1986), p. 154.

15.   Es probable que se trate del mismo trabajo titulado Rawḍ al-uns wa-nuzhat al-nafs (Jardín de solaz y recreo 
del alma) o, incluso, de un resumen de este último, escrito para Guillermo I (1151-1166). Al-Idrīsī: The Entertainment 
of Hearts and Meadows of Contemplation. Uns al-muhaj wa-rawḍ al-furaj. Sezgin, Fuat (ed.), Frankfurt am Main, 
Institute for the History of Arabic-Islamic Science, 1984. En lo que respecta a la parte correspondiente al norte de 
África y al-Andalus pueden consultarse   Al-Idrīsī: Uns al-Muhaŷ wa rawḍ al-furaŷ, Los caminos de al-Andalus en el 
siglo XII. Abid Mizal, Jassim (est., ed., trad., y anotaciones), Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
1989; y   Al-Idrīsī: Uns al-muhaŷ wa-rawḍ al-furaŷ. Qism šamāl Ifrīqiyā wa-bilād al-Sūdān. Al-Šarīf al-Idrīsī al-Sabtī (493-
560h./1110-1165 m.). Nūḥī, Wāfī (ed.), Rabat, Wizārat al-Awqāf wa-l-Šu’ūn al-Islāmīya, 2007.

16.   Sobre esta obra, sus ediciones y traducciones véase Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, nº 133, pp. 292-294.
17.   Maíllo Salgado, Felipe, op. cit., pp. 135-136;  Martínez Enamorado, Virgilio: «Crónica anónima de los Reyes de 

Taifas», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vílchez, José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación 
Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2012, tomo I, nº 91, pp. 297-299; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, nº 167, pp. 363-364.

18.   Véase Ibn ‘Iḏārī: Al-Bayān al-mugrib 3. Histoire de l’Espagne musulmane au XIième siècle. Lévi-Provençal, 
Evariste (ed.), París, Libraire Orientale Paul Geuthner, 1930, pp. 289-316.

19.    Dozy, Reinhart Pieter Anne: Histoire des musulmans d’Espagne jusqu’à la conquête de l’Andolousie par les 
almoravides. 3 tomos, Leiden, E.J. Brill, 1932, tomo III, pp. 215-235.

20.   Crónica anónima de los reyes de taifas (Tārīj mulūk al-ṭawā’if). Maíllo Salgado, Felipe (introd., trad. y notas), 
Madrid, Akal, 1991.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED8

Ignacio González Cavero﻿

calamidad oprobiosa) de Ibn ‘Alqama (m. 1115) —cuyo texto no conservamos— y en 
los Qalā’id al-’iqyān (Collares de oro) de Ibn Jāqān (m. 1134). No obstante, esta obra 
no tuvo mucha repercusión en otras posteriores, a excepción del Kitāb al-‘ibār de 
Ibn Jaldūn (1132-1406).

Resulta significativo que, en lo que respecta a la taifa sevillana, no existan en la 
Crónica anónima datos relativos al reinado de al-Mu’tamid, teniendo que acudir a 
los años de gobierno de su padre, al-Mu‘taḍid (1042-1069), para encontrarnos con 
alguna alusión al panorama arquitectónico de Sevilla en el siglo XI. Es el caso del 
alcázar de la ciudad, al cual su autor se refiere en varias ocasiones en el contexto 
de las diferentes aceifas realizadas por este monarca frente a otros reyes del Ğarb 
al-Andalus (Occidente de al-Andalus) y que podría corresponder con el primitivo 
palacio ubicado en el interior de la propia madīna21, frente a la mezquita aljama emiral 
de Ibn ‘Adabbās. Incluso todo apunta a pensar que fuese en este mismo alcázar donde, 
según la citada crónica, se alojó al supuesto Hišām II al señalar cómo el qāḍī Abū 
l-Qāsim Muḥammad b. Ismā‘il b. ‘Abbād (1023-1042) «lo hizo alojar en su compañía 
en el alcázar, lo saludó con el título de califa (bi-l-jilāfa) e hízose su mayordomo 
(ḥāŷib), como al-Manṣūr b. Abī ‘Āmir, y su hijo Ismā‘īl ‘Imād al-Dawla ocupó el 
puesto de al-Muẓaffar ‘Abd al-Malik hijo de al- Manṣūr b. Abī ‘Āmir»22, siendo así 
reconocido y proclamado por los Banū ‘Abbād como forma de legitimar su posición 
en este convulso periodo de fragmentación política y territorial. Además, el propio 
autor de la Crónica anónima nos da a conocer la existencia en Sevilla de un baño con 
el nombre Hammān al-Raqqāqīn (Baño de los Pergamineros), en el que al-Mu’taḍid 
recibió a los señores de Morón, Ronda y Arcos para acabar asesinándolos en él.

Desconocemos dónde pudo encontrarse este baño y la importancia que debió 
tener para el monarca sevillano, siendo además conscientes del gran número de 
establecimientos de esta naturaleza con los que contó la ciudad —como ya ponía 
de manifiesto el propio al-Idrīsī— y muchos de los cuales fueron concebidos en 
al-Andalus como fundaciones piadosas o bienes habices (aḥbās). De igual forma 
sucedió con algunas mezquitas23, constituyendo una práctica habitual que las 
mujeres vinculadas a la corte, entre otras figuras dotadas de cargos importantes, 
fuesen sus promotoras. Así lo pone de manifiesto el historiador y biógrigura 1afo 
cordobés Ibn Baškuwāl (1101-1183)24 en su Kitāb al-ṣila f ī tā’rīj a’immat al-Andalus 
(Libro de la continuación de la Historia de los ulemas de al-Andalus)25 que, como 

21.   González Cavero, Ignacio: Arquitectura civil y religiosa en época almohade: Sevilla y Murcia. (Tesis doctoral 
inédita), 2 vols., Universidad Autónoma de Madrid, 2013, vol. II, pp. 41-52.

22.   Crónica anónima de los reyes de taifas…, p. 73.
23.   De gran interés resulta, para el caso de Išbīliya, el estudio realizado por García Sanjuán, Alejandro: «Los 

bienes habices y la repoblación de Andalucía en el siglo XIII: el caso de Sevilla», Historia. Instituciones. Documentos, 
1999 (26), pp. 211-231. Para el conocimiento de esta institución socioeconómica islámica:  García Sanjuán, Alejandro: 
Hasta que Dios herede la tierra: los bienes habices en al-Andalus (siglos X-XV). Huelva, Universidad de Huelva, 2002.

24.   Pons Boigues, Francisco: op. cit., nº 200, pp. 246-249; Ben Cheneb, Mohamed; Huici Miranda, Ambrosio: 
«Ibn Bashkuwāl», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), 
tomo III, pp. 733-744;  De la Fuente González, Cristina: «Ibn Baškuwāl», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vílchez, José 
Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2009, vol. II, nº 393, pp. 
550-565; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, nº 69, pp. 146-148.

25.   Ibn Baškuwāl: Kitāb al-Ṣila f ī ta’rīj a’immat al-Andalus (Dictionarium biographicum). Codera y Zaidín, Francisco 
(ed.): Bibliotheca Arabico-Hispana, 2 vols., Madrid, Editorial Rojas, 1882-1883.



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

9ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

su propio título indica, es una continuación de la obra biográfica Tā’rīj ‘ulamā’ 
al-Andalus (Historia de los ulemas de al-Andalus) de Ibn al-Faraḍī (962-1012), centrada 
en las biografías de los sabios de al-Andalus hasta el año 1139.

En una de ellas menciona la existencia de una mezquita en Sevilla cuya 
construcción debemos a la madre de al-Mu‘taḍid26 y que, según Valencia Rodríguez, 
podría tratarse del mismo oratorio que hoy ocupa la iglesia de San Juan de la Palma. 
Además, su antiguo sawma‘a (alminar) fue, posiblemente, reconstruido tiempo 
después por I‘timād (Rumaykīya), esposa de al-Mu‘tamid y madre de al-Rašīd27, a 
quien se le atribuye su edificación según la inscripción que estuvo colocada en la 
torre de esta iglesia28, hoy en el Museo Arqueológico de Sevilla (Figura 1). De tratarse 
de una reconstrucción, nos encontraríamos ante una mezquita promovida hasta en 
dos ocasiones por dos figuras femeninas de la misma posición y de gran relevancia 
en la corte ‘abbādí. Según hemos tenido ocasión de adelantar, la participación de 
las mujeres en la construcción de este tipo de obras como fundaciones piadosas no 
debe resultarnos extraña, pues tenemos constancia de cómo las propias esclavas 

26.   Recogido por Valencia Rodríguez, Rafael: Sevilla musulmana hasta la caída del califato: contribución a su 
estudio. Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1988, p. 595.

27.   Ibidem.
28.   Véase Amador de los Ríos, Rodrigo: Inscripciones árabes de Sevilla. Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla– 

Patronato del Real Alcázar, 1998 (1ª ed. 1875), pp. 107-108.

FIGURA 1. LÁPIDA DE RUMAYKIYYA, 1085. Museo Arqueológico de Sevilla CE252. Junta de Andalucía. Consejería 
de Turismo, Cultura y Deporte-Pablo Quesada Sanz fotografía



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED10

Ignacio González Cavero﻿

de ‘Abd al-Raḥmān II (822-852) fueron las promotoras de la edificación de algunas 
mezquitas hasta tal punto de competir entre ellas mismas29.

NOTICIAS DOCUMENTALES EN TORNO A LA CULTURA 
MATERIAL DE IŠBĪLIYA DURANTE EL PERIODO ALMOHADE

Según los testimonios documentales y materiales que conservamos, la ciudad de 
Sevilla volvió a alcanzar en estos momentos la importancia que tuvo como centro 
político y administrativo de al-Andalus entre los años 714-716 con ‘Abd al-‘Azīz y 
durante los primeros reinos de taifas bajo el gobierno de los Banū ‘Abbād, especial-
mente en época de al-Mu‘taḍid y al-Mu‘tamid. Su elección como capital almohade 
andalusí conllevó una meditada y progresiva empresa constructiva a manos de los 
diferentes califas que se fueron sucediendo30, llegando incluso a equipararse con 
su homóloga Marrakech. Por todo ello son numerosas las noticias que, a partir de 
entonces, disponemos de Išbīliya, realidad que nos permitirá conocer el patrimonio 
arquitectónico con el que contó y en el que los autores árabes, en mayor o menor 
medida, pudieron haber encontrado la manera de legitimar el califato almohade.

Prueba de ello la tenemos con Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā (m. después de 1198)31, oriundo 
posiblemente de Beja (Portugal) y su obra Al-mann bi-l-imāma ‘alà l-mustaḍ‘af īn 
bi-an ŷa‘ala-hum Allāh a’imma wa-ŷa‘ala-hum al-wāriṯīn (El don [divino] del imamato 
concedido a los que [previamente] habían sido humillados, pues Dios les ha hecho jefes 
(imāmes) y ha hecho de ellos los herederos [de sus opresores])32, de la que solo hemos 
conservado el segundo de los tres libros que la componen y que abarca entre los 
años 1159 y 117333. Este autor pone en valor la labor desempeñada por el califato, 
como se espera de un cronista de corte ligado al aparato administrativo. Esto 
permite comprender las continuas referencias que encontramos en el citado texto 

29.   Sobre este particular puede consultarse González Cavero, Ignacio: Arquitectura civil y religiosa en época 
almohade…, vol. II, p. 306.

30.   Valor Piechotta, Magdalena: Sevilla almohade. Málaga, Sarria, 2008; Villalba Sola, Dolores: La senda de los 
almohades. Arquitectura y patrimonio. Granada, Universidad de Granada, 2015, pp. 179-240. 

31.   Pons Boigues, Francisco: op. cit., nº 199, pp. 245-246; Hopkins, John F. P.: «Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt», en Lewis, 
Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, pp. 924-925; 
Navarro Oltra, Vicente C.: «Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt al-Bāŷī, ‘Abd al-Malik», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.): Biblioteca 
de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2007, vol. V, nº 1.052, pp. 87-90; Maíllo Salgado, 
Felipe: op. cit., pp. 138-139; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, nº 117, pp. 257-259.

32.    Fierro Bello, Maribel: «El título de la crónica almohade de Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt», Al-Qanṭara, 24 (2) (2003), 
pp. 291-293.

33.   Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Ta’rīj al-mann bi-l-imāma, The History of the Moroccan Empire in Maghrib, Andalucía and 
Ifrīqiya or Volume II of «Alman, bil Imāmah al-mustadhaf īn». ‘Abd al-Hādī al-Tāzī (ed.), Beirut, 1964;  Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: 
Al-Mann bil-imāma (Historia del Califato almohade). Huici Miranda, Ambrosio (trad. y estudio), Valencia, Anubar, 
1969. Véase también la edición parcial y su versión al castellano de   Martínez Antuña, Melchor (est., ed. parcial y 
trad.): Sevilla y sus monumentos árabes. San Lorenzo de El Escorial, Imprenta del Monasterio, 1930;   así como las 
traducciones parciales de Martínez Antuña, Melchor (est. y trad. parcial): «Campañas de los Almohades en España 
I», Religión y Cultura, 29 (1935), pp. 3-60;   Roldán Castro, Fátima (trad. parcial): «De nuevo sobre la mezquita aljama 
almohade de Sevilla: la versión del cronista cortesano Ibn Sāhīb al-Salā». Jiménez Martín, Alfonso (ed.): Magna 
Hispalensis (I). Recuperación de la aljama almohade, Granada, Aula Hernán Ruiz, Cabildo Metropolitano, 2002, pp. 
13-22; y   Roldán Castro, Fátima (trad. parcial): «La ciudad de Sevilla como escenario. Releyendo a Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt», 
Anaquel de Estudios Árabes, 2016 (27), pp. 169-187.



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

11ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

en torno al programa constructivo llevado a cabo en Sevilla por esta nueva dinastía 
norteafricana, con la finalidad de dignificarla y dejar su huella en ella.

Fueron los califas Abū Ya‘qūb Yūsuf (1163-1184) y su hijo y sucesor Abū Yūsuf 
Ya‘qūb al-Manṣūr (1184-1199) quienes emprendieron un gran número de obras en 
la nueva capital andalusí34. Respecto del ámbito civil, Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā indica que 
se repararon las murallas del lado del Guadalquivir y el antiguo acueducto romano. 
Además, menciona que se construyeron puentes, la alcaicería (qaysāriyya) de la 
seda, las atarazanas, nuevas puertas y se levantaron rampas cubiertas (al-zalāliq) en 
aquéllas que daban al río, dándonos a conocer el nombre de algunas puertas de la 
muralla como la Bāb Qarmūna, Bāb Ŷahwar, Bāb al-Kuḥl y Bāb al-Qaṭāy35. Es preci-
samente a las afueras de la Bāb Ŷahwar y la Bāb al-Kuḥl donde, en lo que concierne 
a la arquitectura palatina, Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā ubica la edificación de los palacios de la 
Buḥayra36, a los que hay que añadir la plantación de una gran variedad de especies 
arbóreas en sus inmediaciones y las viviendas palatinas del sayyid Abū Ḥafṣ ‘Umar, 
respectivamente. También a las afueras de la Bāb al-Kuḥl menciona las alcazabas 
interior y exterior, con una naturaleza más defensiva37. 

Sabemos por el citado cronista que muchas construcciones anteriores continuaron 
estando en uso. Es el caso de la qaṣaba al-‘atiqa (alcazaba antigua) —reservada para 
ceremonias oficiales de la corte y, posiblemente, como residencia temporal de los 
califas— o el palacio de Ibn ‘Abbād, utilizado para alojar a aquellas delegaciones 
que acudían a Sevilla para convenir alguna cuestión diplomática y donde tenemos 
constancia que se hospedaron los Banū Mardanīš:

Llegó [Hilāl b. Mardanīš] con todos sus hermanos y con los partidarios de su padre, los 
caídes y los grandes de la gente militar de la frontera, al llegar ramadān de este año 
(empieza el 27 de abril de 1172) […] Entró en su compañía en el castillo antiguo a la 
recepción del califa, cerca de la oración del atardecer del día de su llegada, y entonces 
apareció la luna nueva (hilāl) de Ramadān del año 567. Saludó al califa Abū Ya‘qūb y lo 
reconoció en presencia de todos los Sayyides, del Sayyid ilustre Abū Ḥafṣ y de todos 

34.   Sobre este particular puede consultarse Domínguez Berenjeno, Enrique Luis: «La remodelación urbana 
de Isbilia a través de la historiografía almohade», Anales de arqueología cordobesa», 2001 (12), pp. 177-194; así como 
  González Cavero, Ignacio: «La construcción durante el califato almohade: los casos de Sevilla y Murcia a partir 
de la documentación escrita», en Molero García, Jesús; Gallego Valle, David; Gil Crespo, Ignacio Javier (coords.):  
La construcción fortificada medieval: historia, conservación y gestión. Ciudad Real, Instituto Juan de Herrera, 2020, pp. 
39-64.

35.   Véase Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Al-Mann bil-imāma…, pp. 13, 65, 94, 190, 200 y 227; así como la edición árabe de 
Beirut (Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Tā’rīj al-mann bi-l-imāma…, pp. 118, 235, 298, 468, 481 y 517). A diferencia del resto de puertas 
que cita, en el caso concreto de la Bāb Qarmūna Ambrosio Huici Miranda no la menciona con su transcripción árabe, 
sino como «puerta de Carmona». No obstante, no hay duda de que debió ser la misma.

36.   Amores Carredano, Fernando; Vera Reina, Manuel: «Al-Buhayra/Huerta del Rey», en Magdalena Valor 
Piechotta y Ahmed Tahiri (coords.): Sevilla almohade. Sevilla-Rabat, Fundación Tres Culturas del Mediterráneo-
Universidad de Sevilla-Junta de Andalucía, 1999, pp. 185-190.

37.   Respecto del ámbito palatino durante época almohade, resultan de gran interés los estudios realizados por 
Manzano Martos, Rafael: «Los palacios», en Magdalena Valor Piechotta y Ahmed Tahiri (coords.): Sevilla almohade. 
Sevilla-Rabat, Fundación Tres Culturas del Mediterráneo-Universidad de Sevilla-Junta de Andalucía, 1999, pp. 63-76; 
Almagro Gorbea, Antonio: «El Patio del Crucero de los Reales Alcázares de Sevilla», Al-Qanṭara, XX, 2 (1999), pp. 
331-376; Almagro Gorbea, Antonio: «Una nueva interpretación del patio de la Casa de Contratación del Alcázar 
de Sevilla», Al-Qanṭara, XXVIII, 1 (2007), pp. 181-228; Almagro Gorbea, Antonio: «Los Reales Alcázares de Sevilla», 
Artigrama, 22, (2007), pp. 155-185.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED12

Ignacio González Cavero﻿

los hermanos y los jeques de los almohades y los ṯālibes de la corte […] Se despidió 
Hilāl b. Mardanīš, entonces con sus compañeros, y se le procuró alojamiento a él y 
a sus compañeros. Se le hospedó en el magnífico y amplio palacio de Muḥammad 
Ibn ‘Abbād (Mutamid), emir de Sevilla; sus compañeros se hospedaron en las casas 
contiguas, y se les proporcionaron camas y tapices y comidas y regalos y bebidas y todo 
lo necesario, y comprendieron que eran los más allegados y los más amigos, y que los 
acogía cordialmente el reino califal y el poder imamí38.

Como estamos viendo en este fragmento, Ambrosio Huici Miranda menciona 
en su traducción el lugar donde el califa recibió a los Banū Mardanīš con el nombre 
«castillo antiguo», siendo la expresión correcta qaṣaba al-‘atiqa (alcazaba antigua) 
según hemos podido corroborar en la edición árabe de Beirut39. En nuestra opinión, 
es posible que el cronista de Beja hubiese querido diferenciar de esta forma un 
antiguo complejo palatino-militar respecto de las nuevas alcazabas que Abū Ya‘qūb 
Yūsuf ordenó levantar, a las que nos hemos referido con anterioridad. Así parece 
quedar constatado cuando, más adelante, el propio Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā, narra cómo el 
acto de felicitación hacia el califa por parte de los cristianos de Ávila tras su derrota 
en 1173 tuvo lugar «en su alcázar, dentro de la alcazaba de Sevilla»40. De ahí que la 
qaṣaba al-‘atiqa quedase en el interior del conjunto configurado por las alcazabas 

38.   Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Al-Mann bil-imāma…, pp. 193-194.
39.   Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Ta’rīj al-mann bi-l-imāma…, pp. 472-473.
40.  Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Al-Mann bil-imāma…, pp. 231-232. Así figura también en la edición árabe (Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: 

Ta’rīj al-mann bi-l-imāma…, p. 524).

FIGURA 2. COLUMNA DE IBN ADABBAS (DETALLE DE LA INSCRIPCIÓN CONMEMORATIVA), 829-830. Museo 
Arqueológico de Sevilla, CE258. Junta de Andalucía. Consejería de Turismo, Cultura y Deporte-Manuel 
Camacho Moreno fotografía



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

13ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

interior y exterior a las que nos hemos referido, siendo denominada la qaṣaba al-‘atiqa 
en su crónica a partir de ahora como «alcázar» (qaṣr). Por consiguiente, es evidente la 
antigüedad de esta última con respecto del programa constructivo llevado a cabo por 
los almohades, lo que nos lleva a reflexionar acerca de su origen y evolución.

Incluso volviendo al citado fragmento podemos leer que, tras el reconocimiento 
de Hilāl b. Mardanīš y sus compañeros, todos ellos fueron alojados en el palacio de 
Muḥammad Ibn ‘Abbād41. A nuestro juicio y teniendo en cuenta las noticias posteriores 
acerca de este palacio en las que siguió manteniendo esta misma función, sería el 
mismo donde se establecieron no solo antes de emprender la campaña de Huete (1172), 
sino también después de su derrota en esta última junto con las tropas almohades. 
Así lo pudo haber interpretado Ambrosio Huici Miranda en su traducción al referirse 
a este palacio como «castillo de Ibn ‘Abbād»42, ya que en la edición árabe de la crónica 
podemos leer «el lugar de Ibn ‘Abbād»43.

Al margen de estas diferencias que hemos comentado, en la obra de Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā 
la arquitectura religiosa alcanza una gran relevancia, quizá por constituir el dogma 
unitario la fundamentación del movimiento almohade. En este sentido Ibn Ṣāḥib 
al-Ṣalā nos informa acerca del mal estado en que se encontraba la antigua mezquita 
emiral de  Ibn ‘Adabbās, siendo el propio califa Abū Yūsuf Ya‘qūb al-Manṣūr quien 
ordenó su reforma. Gracias a esta noticia, podemos conocer algunos de sus elementos 
constructivos y parte del mobiliario. Nos referimos a la existencia de arcos, pórticos, 
el minbar o la propia maqṣūra. Además, resulta significativo que el autor reproduzca 
en su obra la inscripción fundacional de la citada mezquita44 ubicada en una de las 
columnas que se encontraba próxima al miḥrāb (Figura 2), reflejándose así ese interés 
por salvaguardar un vínculo con la construcción omeya, en relación con la idea de 
legitimar la posición de estos nuevos califas en al-Andalus de la que venimos hablando.

Es posible que esta mezquita hubiese funcionado exclusivamente como aljama 
(masŷīd al-yāmi‘) de la población andalusí, pues el cronista de Beja alude a la existencia 
de otra mezquita que los almohades habían elegido a su entrada a Sevilla a mediados 
del siglo XII para sus oraciones diarias y del viernes:

Los almohades que la habían conquistado, habían escogido en su alcazaba, en el interior 
de Sevilla, una mezquita pequeña para sus oraciones de los días de semana y del viernes, 
pero resultó estrecha al elegirla por residencia sus sucesores y al aumentar los enviados 
almohades con las tropas. Había también la mezquita de la ciudad de Sevilla, conocida por 
la mezquita de al-’Adabas, que también resultó estrecha para sus habitantes, que rezaban 
en los patios y pórticos y en las tiendas de los mercados contiguos, y se alejaba de ellos la 
solemnidad en este precepto, y quizá se perdía su oración45.

41.   Se trata de al-Mu’tamid de Sevilla, de cuya figura cabe destacar el estudio realizado por Lirola Delgado, 
Pilar: Al-Mu’tamid y los Abadíes. El esplendor del reino de Sevilla (s. XI). Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios 
Árabes, 2011.

42.   Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Al-Mann bil-imāma…, p. 195.
43.   Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Ta’rīj al-mann bi-l-imāma…, p. 473.
44.   Acerca de dicha inscripción véase Ocaña Jiménez, Manuel: «La inscripción fundacional de la mezquita de 

Ibn ‘Adabbas de Sevilla», Al-Andalus, XII, 1 (1947), pp. 145-151.
45.   Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Al-Mann bil-imāma…, p. 196; Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Ta’rīj al-mann bi-l-imāma…, p. 474.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED14

Ignacio González Cavero﻿

Parece lógico pensar que este oratorio quedase pequeño 
ante la llegada de nuevos contingentes norteafricanos, a lo 
que habría que añadir el aumento demográfico de la ciudad 
y que la antigua aljama emiral se encontrase en un mal 
estado de conservación. En cuanto a su emplazamiento, 
pensamos que podría haberse ubicado en el espacio que 
posteriormente ocupó la «alcazaba interior» construida 
por Abū Ya‘qūb Yūsuf a mediados del siglo XII, como así 
parece desprenderse también de la versión de Melchor 
Martínez Antuña —basada en el manuscrito de Oxford— 
y cuya traducción realizada por Fátima Roldán Castro 
coincide:

Los almohades conquistadores de Sevilla habían escogido en la 
alcazaba, situada en el interior de la ciudad, una pequeña mezquita, 
en la cual rezaban sus oraciones los días feriados y los viernes; 
pero al convertirla en residencia de sus sucesores y aumentar los 
contingentes de almohades que a ella acudían con sus tropas, 
resultó insuficiente el local de la mezquita46.

Quizás estas circunstancias conllevaron —siguiendo a 
Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā— que el califa Abū Ya‘qūb Yūsuf iniciase 
la edificación de una nueva mezquita aljama47, la cual 
fue finalizada por Abū Yūsuf Ya‘qūb al-Manṣūr. Sobre 
esta última cabe destacar la valiosa y pormenorizada 

descripción que el mencionado autor nos ofrece de todo su proceso constructivo, 
así como de su alminar (Figura 3). Es más, al margen de algunas noticias que nos 
permiten aproximarnos a su conocimiento —tal es el caso de la cúpula que coronaba 
el miḥrāb, el sistema de cubierta, la pavimentación exterior, la presencia de un 
sābāṭ abovedado o la apertura en el muro de qibla de una pequeña cámara para 
custodiar el minbar, del cual nos aporta importantes detalles—, el cronista va más 
allá al referirse a los materiales y a algunos de los diferentes cargos que participaron 
en la construcción.

Pero a colación de todo lo anterior, nos llama la atención una noticia que nos 
ofrece el propio cronista de Beja con ocasión de la descripción que realiza acerca de la 
construcción de la mezquita aljama almohade de Sevilla:

[Abū Ya‘qūb Yūsuf] construyó en la ciudad la mezquita grande y noble, para que la gente 
estuviese a sus anchas sin la estrechez de la otra mezquita, y la igualó a la mezquita de 

46.  Martínez Antuña, Melchor (est., ed. parcial y trad.): Sevilla y sus monumentos árabes…, p. 101 (véanse también 
los fols. 165-168 del manuscrito de Oxford que reproduce el autor en su obra). Respecto de la traducción realizada 
por Fátima Roldán Castro, puede consultarse en Roldán Castro, Fátima (trad. parcial): De nuevo sobre la mezquita 
aljama almohade…, p. 16.

47.   Entre los diferentes estudios realizados sobre este particular, véase Jiménez Martín, Alfonso: «Notas sobre 
la mezquita mayor de la Sevilla almohade», Artigrama, 22 (2007), pp. 131-153; Jiménez Sancho, Álvaro: La mezquita 
mayor almohade de Sevilla. Análisis arqueológico de su construcción, (Tesis Doctoral), Universidad de Sevilla, 2015.

FIGURA 3. VISTA EXTERIOR DEL ANTIGUO SAWMA’A (ACTUAL 
TORRE-CAMPANARIO) DE LA MEZQUITA ALJAMA ALMOHADE DE 
SEVILLA, 1184-1196, CATEDRAL DE SEVILLA. Fotografía del autor



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

15ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

Córdoba en su amplitud. Llevó para construirla arquitectos y obreros; y se terminó en 
un corto número de años, a pesar de su grandeza y la anchura de su recinto sagrado y la 
elevación de su techo48.

En este mismo contexto sigue diciendo que el califa ordenó edificar «su alcazaba 
hasta la mitad»49 para, más adelante, comenzar a hablar de la alcazaba interior y la 
exterior, información que nos resulta extraña en el desarrollo de las descripciones 
que realiza el autor de Beja acerca de la empresa constructiva llevada a cabo por 
los almohades. Sin embargo, hemos podido comprobar que la traducción que 
realiza Ambrosio Huici Miranda coincide con la edición árabe de Beirut50. De ahí 
que, acudiendo a autores posteriores que se basan en la obra de Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā, 
es posible que el cronista almohade se estuviese refiriendo a la construcción del 
alminar de la mezquita aljama de Sevilla, respondiendo así a la primera fase de 
su edificación hasta que esta última fue retomada posteriormente por su hijo y 
sucesor Abū Yūsuf Ya‘qūb al-Manṣūr. Es el caso del compilador marroquí Ibn ‘Iḏārī 
al-Marrākušī (m. después de 1313), quien dice:

[Abū Ya‘qūb Yūsuf] construyó la mezquita mayor para más desahogo de la gente y se 
llevó a cabo en un periodo pequeño de años, a pesar de su grandeza y de la amplitud de 
su estructura; edificó su alminar hasta la mitad y los glacís de las puertas de Sevilla por el 
lado del río como precaución contra las inundaciones que saliesen contra ella; construyó 
también su alcazaba, la exterior y la interior y pobló las fronteras desiertas51.

En estos momentos debemos mencionar también al compilador marroquí ‘Abd 
al-Wāḥid al-Marrākušī (1185-m. después de 1224)52, autor del Kitāb al-mu’ŷib f ī taljīṣ 
ajbār al-Magrib (Libro del que se asombra acerca del compendio de noticias históricas 
del Magreb)53. Esta obra, compuesta posiblemente en Bagdad para un alto cargo de 
la corte abbāsí hacia 1224, se centra en describir las noticias del Magreb y al-Andalus 
desde el siglo VIII hasta el citado año, deteniéndose sobre todo en época almorávide 
y almohade. Al margen de contar con trabajos de autores anteriores como Ibn 
Ḥazm, Ibn Abī-l-Fayyāḍ, Ibn Ḥayyān o al-Ḥumaydī, dispone de noticias de primera 
mano al haber residido durante un tiempo en Fez y en al-Andalus. El uso que hace 
de su memoria ha llevado a algunos especialistas a desconfiar de la información que 

48.   Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Al-Mann bil-imāma…, p. 65.
49.   Ibidem.
50.   Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Ta’rīj al-mann bi-l-imāma…, p. 35.
51.   Ibn ‘Iḏārī: Al-Bayān almugrib f ī ijtiṣār ajbār mulūk al-Andalus wa-l-Magrib por Ibn ‘Iḏārī al-Marrākušī.  

Los Almohades. Huici Miranda, Ambrosio (trad.), 2 tomos, Colección de Crónicas Árabes de la Reconquista, II-III, Te-
tuán, Editora Marroquí, 1953-1954, I, p. 82.

52.   Pons Boigues, Francisco: op. cit., p. 413; Lévi-Provençal, Evariste: «‘Abd al-Wāḥid al-Marrākushī», en 
Rosskeen Gibb, H.A. et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1960), tomo I, p. 
94; Benhima, Yassir: «Al-Marrākušī, ‘Abd al-Wāḥid», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. 
Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2009, tomo VI, nº 1.531, pp. 512-514; Maíllo Salgado, Felipe: op. cit., 
pp. 143-144; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, nº 2, pp. 15-17.

53.      ‘Abd al-Wāḥid al-Marrākušī: The history of the almohades. Dozy, Reinhart Pieter Anne (ed.), 1845 (1ª ed.), 
Leiden, Brill, 1881 (reimpresa en 2008); ‘Abd al-Wāḥid al-Marrākušī: Kitāb al-Mu’ŷib f ī taljīṣ ajbār al-Magrib, Lo 
admirable en el resumen de las noticias del Magrib. Huici Miranda, Huici (trad.): Colección de Crónicas Árabes de la 
Reconquista, IV, Tetuán, Editora Marroquí, 1955. Véase también la traducción francesa realizada por Fagnan (‘Abd 
al-Wāḥid al-Marrākušī: Histoire des Almohades. Fagnan, Edmond (trad.), Alger, Adolphe Jourdan 1893), publicación 
que ha sido reimpresa en 2008.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED16

Ignacio González Cavero﻿

nos transmite. Sin embargo, no por ello debemos restarle el crédito que, bajo nuestro 
punto de vista, tiene esta fuente para el estudio del arte y la arquitectura y valorar su 
especificidad en el caso que nos ocupa.

De ahí que, en lo que concierne al objeto de nuestro estudio, su documentada 
estancia en Sevilla nos permita aproximarnos al patrimonio arquitectónico de Išbīliya 
y, principalmente, al ámbito palatino, lo que nos lleva a avalar la existencia de un 
gran número de palacios en la ciudad. ‘Abd al-Wāḥid al-Marrākušī hace referencia al 
antiguo alcázar de Sevilla, donde residía el supuesto Hišām II junto a al-Mu‘taḍid, y a 
cómo el monarca ‘abbādí colocaba en su patio postes con las cabezas de sus enemigos. 
Además, este alcázar se convirtió en el escenario principal durante la sublevación de 
su hijo Isma’īl hacia su padre. Incluso el Kitāb al-mu’ŷib adquiere gran importancia por 
ser su autor el único que relaciona explícitamente el denominado Qaṣr al-Mubārak 
que aparece mencionado en la poesía del siglo XI con el último rey de la taifa sevillana, 
al-Mu‘tamid, refiriéndose también a él como «palacio de Ibn ‘Abbād». Todo ello con 
ocasión del asesinato y enterramiento en este último de su visir y amigo Ibn ‘Ammār por 
el propio monarca, confirmando al mismo tiempo la pervivencia del Qaṣr al-Mubārak 
en el momento de escribir su obra.

Las últimas investigaciones apuntan a pensar que este palacio pudo haberse 
convertido en la residencia de al-Mu‘tamid y, con el paso del tiempo, en el centro 
político-administrativo de la ciudad54. Encontramos una nueva referencia al alcázar 
‘abbādí cuando, hacia el año 1091, un grupo de sevillanos inició una sublevación contra 
el monarca taifa que se encontraba en él, hecho al que se unió la entrada de los ejércitos 
almorávides. A esto hay que sumar la mención que el propio autor hace de otros palacios 
pertenecientes a al-Mu‘tamid y que fueron saqueados por las tropas norteafricanas. Es 
precisamente en este escenario cuando ‘Abd al-Wāḥid al-Marrākušī se refiere a la muralla 
de la ciudad a la que se subió la población para pedir ayuda a los almorávides y en cuya 
Bāb al-Faraŷ —otra de las muchas puertas con las que contó el recinto amurallado— 
tuvo lugar un encuentro entre al-Mu‘tamid y uno de los soldados norteafricanos.

Según hemos adelantado, es en época almohade cuando Sevilla vuelve a recuperar 
su esplendor, esta vez como capital andalusí de este nuevo movimiento. Así lo deja por 
escrito el propio autor, constatando la construcción de varios palacios y la plantación 
de multitud de jardines. Prueba de ello la tenemos con la edificación del Ḥiṣn al-Faraŷ55 
por Abū Yūsuf Ya‘qūb al-Manṣūr, quien ordenó levantar en él «palacios y pabellones, 

54.   González Cavero, Ignacio: «Seville, a Cultured and Influential Court: The Palace of Ibn ‘Abbād», Arts 12, 44 
(2023) [en línea] https://www.mdpi.com/2076-0752/12/2/44 [Consultado: 11 de mayo de 2024]. De gran importancia 
para comprender todo este contexto y los avances en el conjunto de los Reales Alcázares de Sevilla, son los trabajos 
que en los últimos años vienen realizando Miguel Ángel Tabales Rodríguez y Cristina Vargas Lorenzo. Es el caso, 
entre otros, de Tabales Rodríguez, Miguel Ángel; Vargas Lorenzo, Cristina: «Últimas investigaciones sobre el origen 
del alcázar y el palacio primitivo», Apuntes del Alcázar de Sevilla, 20 (2020), pp. 21–61; Vargas Lorenzo, Cristina: 
«El palacio primitivo del Alcázar en el contexto de su primer recinto», en Tabales Rodríguez, Miguel Ángel (ed. y 
coord.): Las murallas del Alcázar de Sevilla. Estudios arqueológicos y constructivos (El origen del Alcázar). Sevilla, Junta 
de Andalucía Sevilla, 2020, pp. 209–258.

55.   Abdel Aziz Salem, Elsayed: op. cit., pp. 153-155; Valor Piechotta, Magdalena: «Ḥiṣn al-Faraŷ», en Valor 
Piechotta, Magdalena; Tahiri Ahmed (coords.): Sevilla almohade. Sevilla-Rabat, Fundación Tres Culturas del 
Mediterráneo-Universidad de Sevilla-Junta de Andalucía, 1999, pp. 191-194.

https://www.mdpi.com/2076-0752/12/2/44


La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

17ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

siguiendo en esto su costumbre de la afición a edificar y de la inclinación a ampliar»56. 
Estos datos nos llevan a pensar que, posiblemente, podríamos estar ante un amplio 
complejo palatino, identificado con los restos materiales de San Juan de Aznalfarache 
(Figura 4), donde sabemos que el citado califa pasó algunas temporadas. 

Pero al primitivo alcázar de la ciudad donde residió el supuesto Hišām II, y que 
menciona ‘Abd al-Wāḥid al-Marrākušī en su obra, también se refiere el ṭalaba 
(intelectual de la doctrina almohade) y qāḍī (juez) malagueño Ibn ‘Askar (1188-1239)57. 
Así lo pone de manifiesto en su al-Ikmāl wa-l-itmām f ī ṣilat al-i‘lām bi-maḥāsin 
al-a‘lām min ahl Mālaqa al-kirām (Complemento y conclusión en la continuación de 
la Información sobre la excelencia de los malagueños ilustres)58 —conocida como Ta’rīj 
Mālaqa (Historia de Málaga)— con ocasión de la expulsión por la población sevillana 
del gobernador y la familia de al-Qāsim b. Ḥammūd. Se trata de la continuación de 
una obra biográfica de personajes ilustres malagueños que inició Qāsim b. Aṣbag 
y finalizó su sobrino Ibn Ḥamīs, destacando en ella las biografías de 120 figuras 
almohades de las 173 que la componen. Aunque en un primer momento pueda 
resultar extraño que, en este contexto geográfico, nos encontremos referenciado 
al monarca sevillano al-Mu‘taḍid, el tiempo que pasó este último en Málaga como 
rehén de Yaḥyà b. ‘Alī b. Ḥammūd (1021-1022 y 1026-1035) permite justificarlo. Ibn 
‘Askar, a la hora de detenerse en él, menciona la existencia de un baño en Sevilla 
donde el citado rey de la taifa ‘abbādí perpetró el asesinato contra algunos reyes 

56.   ‘Abd al-Wāḥid al-Marrākušī: Kitāb al-Mu’ŷib…, p. 243.
57.   Pons Boigues, Francisco, op. cit., nº 242, p. 285; Latham, John Derek: «Ibn ‘Askar», en Bearman, Peri J. et alii 

(eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 2004, tomo XII (supplement), pp. 381-382;  Calero Secall, M. 
Isabel: «Ibn ‘Askar», Jábega, 97 (2008), pp. 100-106;  Calero Secall, M. Isabel: «Ibn ‘Askar, Abū ‘Abd Allāh», en Lirola 
Delgado, Jorge; Puerta Vílchez, José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de 
Estudios Árabes, 2009, tomo II, nº 327, pp. 393-396; Maíllo Salgado, Felipe: op. ci., pp. 142-143; Martos Quesada, Juan: 
op. cit., vol. II, nº 64, pp. 137-138.

58.   Ibn ‘Askar; Ibn Ḥamīs: A’lām Mālaqa. Al-Murāḅit al-Targī, ‘Abd Allāh (ed.), Rabat-Beirut, Dār al-Garb al-
Islāmī, 1999; Vallvé Bermejo, Joaquín (trad. parcial): «Una fuente importante de la historia de al-Andalus. La ‘Historia’ 
de Ibn ‘Askar», Al-Andalus, XXXI (1966), pp. 237-265.

FIGURA 4. GEORG BRAUN Y FRANZ HOGENBERG, SAN JUAN DE AZNALFARACHE, SEVILLA, 1565. BRAUN, GEORG Y 
HOGENBERG, FRANZ, CIVITATES ORBIS TERRARUM, Biblioteca Nacional de España, ER/4386, ilustraciones 
v.2, p. 243 (detalle)



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED18

Ignacio González Cavero﻿

andalusíes y al que la Crónica anónima de los reyes de taifas denomina Hammān 
al-Raqqāqīn (Baño de los Pergamineros), como hemos tenido ocasión de comentar.

Fue en la capital almohade andalusí donde, tras la incorporación del Šarq 
al-Andalus (Levante de al-Andalus) al imperio norteafricano, pasó parte de su vida el 
murciano ṣūf ī Ibn ‘Arabī (1165-1240)59. Incluso llegó a ocupar destacados puestos de 
carácter administrativo en la propia corte. En su etapa de peregrinación a Oriente 
—como consecuencia de su iniciación en 1184 hacia un modo de vida marcado 
por la espiritualidad— escribió en 1203 la Risālat al-Quds (Epístola de la Santidad)60, 
actualmente en la Biblioteca de El Escorial. Se trata de una carta, dividida en cuatro 
partes, que envió a su amigo y ṣūf ī de Túnez Abū Muḥammad ‘Abd al-‘Azīz, en la 
que recoge una autobiografía suya y las biografías de sus maestros y compañeros 
espirituales, además de estar dotada de un cierto componente doctrinal. 

Su estancia en Sevilla nos permite avalar el grado de fiabilidad a la hora de 
mencionar la existencia, en el último cuarto del siglo XII, de dos mezquitas aljamas, 
una de ellas conocida con el nombre de «Al-Udays»61, a la que acudían algunos 
santones. ¿A qué construcciones podría estar refiriéndose? Como hemos tenido 
ocasión de comentar, sabemos por Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā que en el año 1182 se pronuncia 
la primera juṭba en la nueva mezquita ordenada construir por los almohades, 
perdiendo la condición de aljama la antigua mezquita emiral de Ibn ‘Adabbās y el 
oratorio elegido por estos últimos a su entrada en la ciudad. No cabe duda de que, 
en el año en que Ibn ‘Arabī escribe su obra, la mezquita aljama almohade ya había 
sido finalizada, pudiendo ser una de las que habla el citado autor. Por su parte, 
Rafael Valencia Rodríguez plantea que la mezquita de «Al-Udays» no es otra que la 
aljama emiral, cuyo término es el resultado de una transcripción incorrecta62 y que 
nos permitiría corroborar, una vez más, la importancia que siguió manteniendo 
esta última durante los primeros momentos de presencia almohade en Sevilla bajo 
la dinastía mumīní.

Esta dinastía debe su nombre al primer califa almohade, ‘Abd al-Mu’mīn (1130-
1163), y para analizar sus primeros años de gobierno —así como lo que concierne 
al surgimiento de este movimiento reformista— se hace necesaria la consulta de 
la crónica del historiador y alfaquí Ibn al-Qaṭṭān (ca. 1185-m. después de 1252)63, 
titulada Naẓm al-ŷumān li-tartīb mā salafa min ajbār al-zamān (Añazme de perlas. 
Disposición de noticias acaecidas en el tiempo [de la dinastía almohade]). Esta obra 

59.   Ates, Ahmed: «Ibn al-’Arabī», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, 
Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, pp. 707-711;   AA.VV., «Ibn al-’Arabī al-Ṭā›ī», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vílchez, 
José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2009, tomo II, nº 
299, pp. 158-332 (biografía y obra nº 336 por Jorge Lirola Delgado).

60.   Ibn ‘Arabī: Risālat al-Quds (Biografías). Asín Palacios, Miguel (ed.), Madrid, Publicaciones de las Escuelas de 
Estudios Árabes de Madrid y Granada, 1939;   Ibn ‘Arabī: Risālat al-quds, Vidas de Santones Andaluces. La ‘Epístola de la 
Santidad’ de Ibn ‘Arabī de Murcia. Asín Palacios, Miguel (trad.), reprod. facs. de 1933, Valladolid, Editorial Maxtor, 2005.

61.   Ibn ‘Arabī: Risālat al-quds, Vidas de Santones Andaluces…, pp. 74-77, 155-156 y 172.
62.   Valencia Rodríguez, Rafael: Sevilla musulmana hasta la caída del califato: contribución a su estudio. Madrid, 

Universidad Complutense de Madrid, 1988, p. 589.
63.   Latham, John Derek: «Ibn al-Ḳaṭṭān», en Bearman, Peri J. et alii. (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-

London, Brill, 2004, tomo XII (suplement), p. 389;  Rodríguez Figueroa, Antonio: «Ibn al-Qaṭṭān, Abū Muḥammad», 
en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2006, 
tomo IV, nº 960, pp. 398-403; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, nº 112, pp. 246-248.



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

19ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

fue patrocinada por el califa almohade Abū Ḥafṣ ‘Umar al-Murtaḍà (1248-1266), 
de la cual únicamente se conservan los años comprendidos entre 1107 y 1139, 
correspondientes al Libro nº 1364, y de la que se sirvieron autores posteriores como 
Ibn ‘Iḏārī al-Marrākušī, Ibn al-Jaṭīb (1313-1374) o el anónimo del Ḥulal al-mawšīya 
(ca. 1381-1382). Esto último ha permitido, además, recuperar algunos fragmentos 
desconocidos. Dada esta circunstancia son escasos los datos que poseemos de esta 
obra sobre el panorama arquitectónico de Sevilla en época islámica, refiriéndose 
únicamente el autor durante el emirato almorávide de ‘Alī b. Yūsuf (1106-1143) a 
las puertas de la muralla de la ciudad con ocasión del ataque cristiano de 1131-1132.

Contemporáneo de Ibn al-Qaṭṭān y testigo del progresivo declive de la dinastía 
almohade fue el historiador y literato valenciano Ibn al-Abbār (1199-1260)65, quien 
trabajó para esta última como kātib (secretario) de Valencia y qāḍī (juez) de Denia, 
finalizando sus días como jefe de la cancillería de la corte ḥafṣí de Túnez. Su 
importante producción66 se caracteriza por sus obras de contenido biográfico, 
entre las que cabe destacar el Kitāb al-ḥulla al-siyarā’ f ī šu‘arā’ al-umarā’ (Libro de 
la túnica de hilos de oro acerca de los emires poetas)67, redactado en Bugía en 1248. 
En él, el citado autor recoge la biografía de diferentes poetas vinculados con el 
ámbito gubernamental de al-Andalus y el Magreb, y encontramos además varios 
poemas de al-Mu’tamid en los que cita algunos de sus palacios, como es el caso del 
Qaṣr al-Zāhī (Alcázar Próspero) y su Sa’d al-Su’ūd (Felicidad de las Felicidades)68. 

Otro ejemplo de este mismo género que consideramos de gran interés para el 
tema que nos ocupa es el Kitāb wafayāt al-a‘yan wa-anbā’ abnā’ al-zamān (Libro de 
las muertes de hombres inminentes e historia de los hijos de la época), del erudito iraquí 
Ibn Jallikān (1211-1282)69. Esta obra, compuesta por ocho volúmenes y escrita entre 
1256 y 1274, aborda un gran número de personajes destacados del mundo islámico, 
de entre los que ochenta y cinco son andalusíes70. Varios de ellos estuvieron muy 

64.   Ibn al-Qaṭṭān: Nazm al-ŷumān li-tartīb mā salafa min ajbār al-zamān. ‘Alī Makkī, Maḥmūd (ed.), Beirut, Dār 
al-Garb al-Islāmī, 1990;  Abdul Hamid Kadim, Adnan (est. y trad.): Estudio crítico. Traducción y análisis de la obra Nazm 
al-ŷumān f ī ajbār al-zamān de Ibn al-Qaṭṭān, (Tesis doctoral inédita), Universidad Autónoma de Madrid, 1992. Véase 
también Lévi-Provençal, Evariste (ed. y trad.): «Six fragments inédits d’une chronique anonyme du debut des almo�-
hades», en Mélanges René Basset: études nord-africaines et orientales. Paris, L’Institut Des Hautes-Etudes Marocaines, 
1925, vol. II, pp. 335-393.

65.   Pons Boigues, Francisco: op. ci., nº 253, pp. 291-296; Ben Cheneb, Mohamed; Pellat, Charles: «Ibn al-Abbār», 
en Bernard Lewis et alii. (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, p. 673; 
Maíllo Salgado, Felipe: op. cit., pp. 144-145; Lirola Delgado, Jorge: «Ibn al-Abbār al-Quḍā’ī» en Lirola Delgado, Jorge; 
Puerta Vílchez, José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 
2012, tomo I, nº 173, pp. 535-563; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, nº 45-47, pp. 99-103.

66.   Sobre este particular véase Ben Cheneb, Mohamed; Pellat, Charles: op. cit., pp. 280-281.
67.   Ibn al-Abbār: Al-Ḥulla al-siyarā’. Mu’nis, Husyan (ed.), 2 tomos, El Cairo, al-Šarika al-’Arabīya li-l-Ṭibā’a wa-

l-Našr, 1963-1964. Véase también la edición parcial de   Dozy, Reinhart Pieter Anne: Notices sur quelques manuscrits 
árabes. Leiden, Brill, 1847-1851.

68.   Incluso el propio Dozy editó y tradujo al latín la parte correspondiente de los Banū ‘Abbād y la entrada de 
los ejércitos almohades en Sevilla ( Dozy, Reinhart Pieter Anne: Scriptorium Arabum loci de Abbadidis, Leiden, Brill, 
1846, vol. II, pp. 46-125).

69.   Pons Boigues, Francisco: op. cit., p. 415; Fück, Johann Wilhelm: «Ibn Khallikān», en Lewis, Bernard et alii 
(eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, pp. 832-833; Maíllo Salgado, 
Felipe: op. cit., p. 148; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, nº 95, pp. 212-213.

70.   Ibn Jallikān: Kitāb wafayāt al-a’yān. ‘Abbās, Iḥsān (ed.), 8 vols., Beirut, Dār Ṣādir, 1968-1977;  Ibn Jallikān: Ibn 
Khallikān’s Biographical Dictionary. De Slane, Mac Guckin (trad.), 4 vols., París, The Oriental Translation fund of Great 
Britain and Ireland, 1843-1871.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED20

Ignacio González Cavero﻿

ligados a la capital sevillana, de ahí la importancia de este trabajo. Sin embargo, las 
referencias al ámbito arquitectónico no son muy abundantes, haciendo alusión de 
nuevo a los palacios construidos por al-Mu‘taḍid y al-Mu‘tamid de Sevilla y en uno 
de los cuales se alojó el emir Yūsuf b. Tāšuf īn tras la batalla de Sagrajas (al-Zallāqa) 
en 1086, sin especificar más al respecto. A su vez, se refiere al «palacio de Sevilla» 
como el lugar donde fue asesinado Ibn ‘Ammār un año antes y que, en relación 
a este mismo acontecimiento, ‘Abd al-Wāḥid al-Marrākušī ya identificaba con el 
Qaṣr al-Mubārak, siendo posiblemente el mismo alcázar al que alude Ibn Jallikān 
tras la entrada de Sīr b. Abī Bakr en la capital en 1091.

Tenemos noticias de que este palacio, asociado a la figura de al-Mu‘tamid, 
fue construido en el siglo XI, no dejando de utilizarse por ello las edificaciones 
preexistentes como ocurrió, según hemos visto, con el antiguo alcázar de Sevilla. 
Probablemente sea este último del que se ocupa el tunecino Ibn al-Šabbāṭ (1221-
1282)71 en su Kitāb ṣilat al-simṭ wa simat al-murṭ f ī šarḥ simṭ al-hadī f ī l-fajr 
al-muḥammadī (Libro del regalo de la sarta de perlas y la hermosura del ropaje de 
seda en torno al comentario de la sarta de perlas ofrendada en alabanza al Profeta)72 
al describir la entrada de Ṭāriq b. Ziyād en la ciudad. Es en este contexto cuando 
acordó con la población un tratado mediante el pago del impuesto de capitación 
(ŷizya) a cambio de la destrucción de la parte occidental del alcázar, con la posible 
intención de inhabilitarlo desde el punto de vista defensivo.

Finalmente, resulta fundamental para el conocimiento de la arquitectura 
palatina de Išbīliya en el siglo XI la antología literaria del historiador y geógrafo 
granadino Ibn Sa‘īd al-Magribī (1214-1286)73, titulada Kitāb al-mugrib f ī ḥulà l-Magrib 
(Libro de lo extraordinario acerca de las joyas del Occidente)74. Se trata de una obra 
iniciada por su bisabuelo y seguida por sus descendientes como continuación del 
Mushib f ī faḍā’il al-Magrib (El prolijo acerca de los méritos del Occidente) de al-Ḥiŷārī 
(m. 1155). Terminada por Ibn Sa‘īd al-Magribī, abarca desde los primeros años de 
la presencia islámica en la Península hasta época almohade. A pesar de no haber 
llegado en su totalidad hasta nuestros días, la parte conservada está dedicada a 
Egipto, Túnez, norte de África y al-Andalus.

Gracias al Kitāb al-mugrib contamos con fragmentos de obras anteriores 
desaparecidas y con aquellos que han sido copiados de unos autores a otros. 

71.   Maíllo Salgado, Felipe: op. cit., pp. 145-146;  Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, nº 116, pp. 255-256.
72.  L a parte correspondiente a al-Andalus fue editada, junto con el Kitāb al-iktifā’ de Ibn al-Kardabūs, en Muḥtār 

al-’Abbādī, Aḥmad (ed.): «Tārīj al-Andalus li-Ibn al-Kardabus wa-waṣfu-fu li-Ibn al-Šabbāṭ», Revista del Instituto Egipcio 
de Estudios Islámicos, XIV (1967-1968), pp. 99-163. Veáse también  Ibn al-Šabbāṭ: Tā’rij al-Andalus li-Ibn al-Kardabūs 
wa waṣfuhu li-Ibn al-Šabbāṭ: nuṣṣān ğadīdān. Muḥtār al-’Abbādī, Aḥmad (ed.), Madrid, Ma’had al-Dirāsāt al-Islāmīya, 
1971, pp. 127-191; así como su traducción en  Santiago Simón, Emilio de: «Un fragmento de la obra de Ibn al-Šabbāṭ 
(s. XIII) sobre al-Andalus», Cuadernos de Historia del Islam, 5 (1973), pp. 5-91.

73.   Pons Boigues, Francisco: op. cit., nº 260, pp. 306-310; Pellat, Charles: «Ibn Sa’īd al-Maghribī», en Bernard 
Lewis et al. (eds.) : The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, p. 926;  Cano Ávila, 
Pedro; Mohamed Essawi, A. Tawfik; Comes, Mercè: «Ibn Sa’īd al-’Ansī, Abū l-Ḥasan», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y 
ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2007, tomo V, nº 1.067, pp. 137-166; 
Maíllo Salgado, Felipe: op. cit., pp. 146-147; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, nº 119, pp. 263-265. 

74.       Ibn Sa’īd al-Magribī: Kitāb al-Mugrib f ī ḥulà l-Magrib. Ḍayf, Šawqī (ed.), 2 vols., El Cairo, Dār al-Ma’arif, 1953-
1955;  Ibn Sa’īd al-Magribī: El Mugrib. Mohamed-Hammadi Mejdoubi, Hanaa (trad.), Almería, Fundación Ibn Tufayl de 
Estudios Árabes, 2014-2018.



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

21ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

Es el caso de la Risāla (Epístola) del poeta dianense Abū Ŷa‘far b. Aḥmad (siglos 
XI-XII) —recogida por Ibn Bassām al-Šantarīnī (m. 1147) y reproducida por Ibn 
Sa‘īd al-Magribī—, composición en prosa rimada en la que se describen dos de los 
palacios más importantes de la Sevilla del siglo XI, el Qaṣr al-Mubārak y el Qaṣr 
al-Mukarram (Alcázar Venerado)75. A colación de esto último, cabe señalar cómo el 
citado autor dedica especial atención a la taifa sevillana, circunstancia que permite 
constatar el esplendor literario que alcanzó la ciudad en estos momentos y cuyo 
recuerdo siguió vivo en la sociedad del siglo XIII, teniendo en cuenta además que 
Ibn Sa‘īd al-Magribī fue enviado por su padre a Sevilla para formarse en el campo 
de las letras.

CONCLUSIONES

El desarrollo urbanístico que adquirió Sevilla entre los siglos XI y XIII es una 
realidad que no solo ha quedado avalada por la historiografía tradicional y por las 
diferentes intervenciones arqueológicas realizadas, sino también a través de la 
producción escrita de varios autores árabes que vivieron en época almohade y que 
dejaron constancia de ello. Además, la proclamación de un nuevo califato en el 
occidente islámico y su elección como capital andalusí, junto con Marrakech al otro 
lado del Estrecho, contribuyeron a recuperar el esplendor que tuvo en época taifa.

En este sentido, y aunque disponemos de alguna que otra alusión al primitivo 
alcázar de la ciudad y a la mezquita emiral de Ibn ‘Adabbās, el análisis de la información 
que estos autores nos ofrecen en sus obras —de carácter fundamentalmente 
histórico, geográfico y biográfico—, nos lleva a plantear que la mayoría de las 
referencias que conservamos acerca del panorama arquitectónico de Išbīliya se 
centran en época ‘abbādí y almohade. Esto no debe resultarnos extraño si tenemos 
en cuenta que, como hemos desarrollado, esto pudo convertirse en una forma de 
legitimar la posición de este nuevo movimiento norteafricano en al-Andalus y, 
concretamente, en el que fue el centro político-administrativo de este territorio.

De ahí que la importancia que alcanzó la labor edilicia de la dinastía ‘abbādí 
en el siglo XI y el impacto que tuvo entre los califas almohades durante las 
siguientes centurias queden perfectamente recogidos en la producción escrita 
de estos momentos, a diferencia de los testimonios materiales que han llegado 
hasta nosotros y que precisan, por consiguiente, de nuevas investigaciones para 
su conocimiento y recuperación. Es posible que esa pervivencia y continuidad 
ocupacional fuese el motivo por el que apenas conservamos referencias de un 
alcázar almohade en Sevilla como residencia oficial durante el tiempo que pasaron 
los califas en al-Andalus. Sin embargo, esto no excluye que se realizasen obras 
de ampliación, mejora y adaptación relacionadas con el gusto imperante de la 
época, como sabemos que así fue, además de un nuevo programa constructivo 

75.   Véase Lledó Carrascosa, Rocío: «Risāla sobre los palacios abadíes de Sevilla de Abū Ŷa‘far ibn Aḥmad de 
Denia. Estudio y traducción», en Sharq al-Andalus, 3 (1986), pp. 191-200.

Tabla I. Referencias arquitectónicas sobre Sevilla en la documentación escrita árabe



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED22

Ignacio González Cavero﻿

que impulsase a la ciudad a alcanzar el rango de capital andalusí con la finalidad 
de estar a la misma altura que su homóloga en el Magreb.

Pero aun siendo conscientes de que los textos que hemos manejado para este 
particular no fueron los únicos y que algunos de ellos han llegado hasta nosotros 
de manera parcial, cabe destacar la necesidad de abordar un nuevo estudio 
referido a las fuentes documentales a partir de época nazarí, el cual nos permitirá 
conocer algunas obras y fragmentos que no hemos conservado y completar así la 
información que disponemos en la actualidad. 



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

23ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

REFERENCIAS ARQUITECTÓNICAS 

AUTOR           TÍTULO 
FUENTE DOCUMENTAL 

Alcázar de 
Sevilla 

Mezquita 
aljama de Ibn 

'Adabbās 

Palacios de 
Sevilla (siglo XI) 

Palacios 
almohades 

Alcazabas 
Mezquita 

aljama 
almohade 

Mezquitas, baños, 
cementerios, 
atarazanas, 
alcaicería… 

Muralla 
y puertas 

Al-Idrīsī  
(finales del siglo 

XI-1164/5)

Nuzhat al-muštāq fī ijtirāq al-āfāq  
(Deseo de quien desea conocer el mundo) 

Ѵ Ѵ Ѵ 

Uns al-muhaŷ wa rawḍ al-furaŷ 
(Solaz de las almas y jardín de 

distracciones) 
Ѵ 

 ----- 
Tā’rīj mulūk al-ṭawā’if li-mu’allif maŷhūl 

(Historia de los reyes de taifas de autor 
desconocido) 

Ѵ Ѵ 

Ibn Băskuwāl 
(1101-1183) 

Kitāb al-ṣila fī tārīj a'immat al-Andalus  
(Libro de la continuación de La Historia 

de los ulemas de al-Andalus) 
Ѵ 

Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā 
(m. después de 

1198) 

Tā’rīj iftitāḥ al-Andalus 
(Historia de la conquista de al-Andalus) 

Ѵ Ѵ Ѵ Ѵ Ѵ Ѵ Ѵ 

‘Abd al-Wāḥid 
al-Marrākušī 

(1185-m. después 
de 1224) 

Kitāb al-mu'ŷib fī taljīṣ ajbār al-Magrib 
(Libro del que se asombra acerca del 
compendio de noticias históricas del 

Magreb) 

Ѵ Ѵ Ѵ Ѵ 

Ibn ‘Askar 
(1188-1239) 

al-Ikmāl wa-l-itmām fī ṣilat al-i‘lām bi-
maḥāsin al-a‘lām min ahl Mālaqa al-

kirām 
(Complemento y conclusión en la 

continuación de la Información sobre la 
excelencia de los malagueños ilustres) 

Ѵ Ѵ 

Ibn ‘Arabī 
(1165-1240) 

Risālat al-Quds  
(Epístola de la Santidad) 

Ѵ Ѵ 

Ibn al-Qaṭṭān  
(ca. 1185-m. 

después de 1252) 

Naẓm al-ŷumān li-tartīb mā salafa min 
ajbār al-zamān 

(Añazme de perlas. Disposición de noticias 
acaecidas en el tiempo [de la dinastía 

almohade]) 

Ѵ 

Ibn al-Abbār 
(1199-1260) 

Kitāb al-ḥulla al-siyrā' fī šu‘arā' al-
umarā'  

(Libro de la túnica de hilos de oro acerca 
de los emires poetas) 

Ѵ 

Ibn Jallikān 
(1211-1282) 

Kitāb wafayāt al-a‘yan anbā' wa-
anbā'al-zamān  

(Libro de las muertes de hombres 
inminentes e historia de los hijos de la 

época) 

Ѵ 

Ibn al-Šabbāṭ 
(1221-1282) 

Kitāb ṣilat al-simṭ wa simat al-murṭ fī 
šarḥ simṭ al-hadī fī l-fajr al-
muḥammadī (Libro del regalo de la sarta 
de perlas y la hermosura del ropaje de 
seda en torno al comentario de la sarta 
de perlas ofrendada en alabanza al 
Profeta) 

Ѵ 

Ibn Sa‘d al-
Magribī 

(1214-1286) 

Kitāb al-mugrib fī ḥulà l-Magrib  
(Libro de lo extraordinario acerca de las 

joyas del Occidente)

Ѵ 

Tabla I.  Referencias arquitectónicas sobre Sevilla en la documentación escrita árabe



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED24

Ignacio González Cavero﻿

AUTOR TÍTULO FUENTE DOCUMENTAL 
CRONOLOGÍA 

FUENTE 
DOCUMENTAL 

EDICIONES ÁRABES 
COMPLETAS Y PARCIALES 

TRADUCCIONES 
COMPLETAS Y PARCIALES 

Al-Idrīsī 
(fin. siglo XI-

1164/5) 

Nuzhat al-muštāq fī ijtirāq al-āfāq  
(Deseo de quien desea conocer el mundo) 

Entre el 2º y 3er 
cuarto del siglo XII 

Fuat Sezgin et alii (1952) 
Reinhart Pieter Anne Dozy y 
Michael Jan de Goeje (1886) 
Eduardo Saavedra y Antonio 

Bláquez (1974) 

Pierre Amedée Jaubert (1836-
1840) 

Reinhart Pieter Anne Dozy y 
Michael Jan de Goeje (1886) 
Eduardo Saavedra y Antonio 

Bláquez (1974) 
Uns al-muhaŷ wa rawḍ al-furaŷ 
(Solaz de las almas y jardín de 

distracciones) 

3er cuarto del siglo 
XII 

Fuat Sezgin (1984) 
Wāfī Nūḥī (2007)  Jassim Abid Mizal (1989) 

----- 
Tārīj mulūk al-ṭawā’if li-mu’allif maŷhūl 
(Historia de los reyes de taifas de autor 

desconocido) 

¿3er cuarto del siglo 
XII? 

Evariste Lévi-Provençal (1930) 
Evariste Lévi-Provençal (1932) 
Felipe Maíllo Salgado (1991) 

Ibn Băskuwāl 
(1101-1183) 

Kitāb al-ṣila fī tā'rīj a'immat al-Andalus 
(Libro de la continuación de La Historia de 

los ulemas de al-Andalus) 
Siglo XII 

Francisco Codera y Zaidín (1882-
1883) 

----- 

Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā 
(m. después de 

1198) 

Tā’rīj iftitāḥ al-Andalus  
(Historia de la conquista de al-Andalus) 

2ª mitad del siglo 
XII 

Melchor Martínez Antuña (1930) 
'Abd al-Hādī al-Tāzī (1964) 

Melchor Martínez Antuña (1930) 
Melchor Martínez Antuña (1935) 
Ambrosio Huici Miranda (1969) 

Fátima Roldán Castro (2002) 
Fátima Roldán Castro (2016) 

‘Abd al-Wāḥid al-
Marrākušī 

(1185-m. después 
de 1224) 

Kitāb al-mu'ŷib fī taljīṣ ajbār al-Magrib 
(Libro del que se asombra acerca del 
compendio de noticias históricas del 

Magreb) 

1ª mitad del siglo 
XIII 

Reinhart Pieter Anne Dozy (1845) 
Ambrosio Huici Miranda (1955) 

Edmond Fagnan (1893) 

Ibn 'Askar 
(1188-1239) 

al-Ikmāl wa-l-itmām fī ṣilat al-i‘lām bi-
maḥāsin al-a‘lām min ahl Mālaqa al-kirām 

(Complemento y conclusión en la 
continuación de la Información sobre la 

excelencia de los malagueños ilustres) 

1ª mitad del siglo 
XIII 

'Abd Allāh al-Murāḅit al-Targī 
(1999)  

Joaquín Vallvé Bermejo (1966) 

Ibn ‘Arabī 
(1165-1240) 

Risālat al-Quds  
(Epístola de la Santidad) 

1203 Miguel Asín Palacios (1939) Miguel Asín Palacios (1933) 

Ibn al-Qaṭṭān  
(ca. 1185-m. 

después de 1252) 

Naẓm al-ŷumān li-tartīb mā salafa min 
ajbār al-zamān 

(Añazme de perlas. Disposición de noticias 
acaecidas en el tiempo [de la dinastía 

almohade]) 

Mediados del siglo 
XIII 

Evariste Lévi-Provençal (1925) 
Maḥmūd 'Alī Makkī (1990) 

Evariste Lévi-Provençal (1925) 
Adnan Abdul Hamid Kadim 

(1992) 

Ibn al-Abbār 
(1199-1260) 

Kitāb al-ḥulla al-siyarā' fī šu‘arā' al-
umarā' (Libro de la túnica de hilos de oro 

acerca de los emires poetas) 
1248 

Husyan Mu'nis (1963-1964) 
Reinhart Pieter Anne Dozy 

(1846) 
Reinhart Pieter Anne Dozy 

(1847-1851) 

Reinhart Pieter Anne Dozy 
(1846) 

Ibn Jallikān 
(1211-1282) 

Kitāb wafayāt al-a‘yan wa-anbā' 
abnā' al-zamān  

(Libro de las muertes de hombres 
inminentes e historia de los hijos de la 

época) 

1256-1274 Iḥsān 'Abbās (1968-1977) Mac Guckin de Slane (1843-1871) 

Ibn al-Šabbāṭ 
(1221-1282) 

Kitāb ṣilat al-simṭ wa simat al-murṭ fī 
šarḥ simṭ al-hadī fī l-fajr al-muḥammadī  
(Libro del regalo de la sarta de perlas y la 
hermosura del ropaje de seda en torno al 

comentario de la sarta de perlas ofrendada 
en alabanza al Profeta) 

Siglo XIII 
Aḥmad Muḥtār al-'Abbādī (1967-

1968) 
Aḥmad Muḥtār al-'Abbādī (1971) 

Emilio de Santiago Simón (1973) 

Ibn Sa‘īd al-
Magribī 

(1214-1286) 

Kitāb al-mugrib fī ḥulà l-Magrib  
(Libro de lo extraordinario acerca de las 

joyas del Occidente) 
Siglos XII-XIII Šawqī Ḍayf (1953-1955) Hanaa Mohamed-Hammadi 

Mejdoubi (2014-2018) 

Tabla II. Ediciones y traducciones utilizadas de las fuentes documentales árabes



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

25ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

REFERENCIAS

AA.VV.: «Ibn al-’Arabī al-Ṭā’ī», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vílchez, José Miguel (dir. y 
ed.), Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2009, 
tomo II, nº 299, pp. 158-332.

‘Abd al-Wāḥid al-Marrākušī: The history of the almohades. Dozy, Reinhart Pieter Anne (ed.),  
Leiden, Brill, 1881 (reimpresa en 2008. 1ª ed. 1845).

‘Abd al-Wāḥid al-Marrākušī: Histoire des Almohades. Fagnan, Edmond (trad.), Alger, Adolphe 
Jourdan, 1893 (reimpresa en 2008).

‘Abd al-Wāḥid al-Marrākušī: Kitāb al-Mu’ŷib f ī taljīṣ ajbār al-Magrib, Lo admirable en el resumen 
de las noticias del Magrib. Huici Miranda, Ambrosio (trad.), Colección de Crónicas Árabes 
de la Reconquista, IV, Tetuán, Editora Marroquí, 1955.

Abdel Aziz Salem, Elsayed: «Los palacios ‘abbādíes de Sevilla», Andalucía Islámica. Textos y 
Estudios, IV-V (1983-1986), pp. 145-159.

Abdul Hamid Kadim, Adnan (est. y trad.): Estudio crítico. Traducción y análisis de la obra 
Nazm al-ŷumān f ī ajbār al-zamān de Ibn al-Qaṭṭān, (Tesis doctoral inédita), Universidad 
Autónoma de Madrid, 1992.

Al-Idrīsī: Géographie d’Édrisi. Amedée Jaubert, Pierre (trad.), 2 tomos, París, Imprimerie 
Royale, 1836-1840.

Al-Idrīsī: Description de l’Afrique et de l’Espagne par Edrîsî. Dozy, Reinhart Pieter Anne; Jan 
de Goeje, Michael (ed., trad., notas y glosario), Leiden, Brill, 1886.

Al-Idrīsī: Kitāb Nuzhat al-muštāq f ī ijtirāq al-āfāq, Geografía de España. Saavedra, Eduardo; 
Bláquez, Antonio (ed., trad. y estudio); Ubieto, Antonio (pról. e índ.), Valencia, Anubar 
Ediciones, 1974.

Al-Idrīsī: The Entertainment of Hearts and Meadows of Contemplation. Uns al-muhaj wa-rawḍ 
al-furaj. Sezgin, Fuat (ed.), Frankfurt am Main, Institute for the History of Arabic-Islamic 
Science, 1984.

Al-Idrīsī: Uns al-Muhaŷ wa rawḍ al-furaŷ, Los caminos de al-Andalus en el siglo XII. Abid Mizal, 
Jassim (est., ed., trad., y anotaciones), Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1989.

Al-Idrīsī: Nuzhat al-muštāq f ī ijtirāq al-āfāq. Sezgin, Fuat et alii (eds.), reprod. de la edición 
de 1952, Frankfurt am Main, Institute for the History of Arabic-Islamic Science, 1992.

Al-Idrīsī: Uns al-muhaŷ wa-rawḍ al-furaŷ. Qism šamāl Ifrīqiyā wa-bilād al-Sūdān. Al-Šarīf 
al-Idrīsī al-Sabtī (493-560h./1110-1165 m.). Nūḥī, Wāf ī (ed.), Rabat, Wizārat al-Awqāf wa-l-
Šu’ūn al-Islāmīya, 2007.

Almagro Gorbea, Antonio: «El Patio del Crucero de los Reales Alcázares de Sevilla», 
Al-Qanṭara, XX, 2 (1999), pp. 331-376. 

Almagro Gorbea, Antonio: «Una nueva interpretación del patio de la Casa de Contratación 
del Alcázar de Sevilla», Al-Qanṭara, XXVIII, 1 (2007), pp. 181-228. 

Almagro Gorbea, Antonio: «Los Reales Alcázares de Sevilla», Artigrama, 22 (2007), pp. 155-185.
Amador de los Ríos, Rodrigo: Inscripciones árabes de Sevilla. Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla– 

Patronato del Real Alcázar, 1998 (1ª ed. 1875), pp. 107-108.
Amores Carredano, Fernando; Vera Reina, Manuel: «Al-Buhayra/Huerta del Rey», en 

Magdalena Valor Piechotta y Ahmed Tahiri (coords.): Sevilla almohade. Sevilla-Rabat, 
Fundación Tres Culturas del Mediterráneo-Universidad de Sevilla-Junta de Andalucía, 
1999, pp. 185-190.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED26

Ignacio González Cavero﻿

Ates, Ahmed: «Ibn al-’Arabī», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. 
Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, pp. 707-711.

Ben Cheneb, Mohamed; Pellat, Charles: «Ibn al-Abbār», en Bernard Lewis et alii. (eds.): The 
Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, p. 673.

Ben Cheneb, Mohamed; Huici Miranda, Ambrosio: «Ibn Bashkuwāl», en Lewis, Bernard 
et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo 
III, pp. 733-744.

Benaboud, M’hammad: Estudios sobre la historia de al-Ándalus y sus fuentes. Rodríguez Peña, 
Francisco; Peña Martín, Salvador (trads.), Madrid, Editorial Verbum, 2015.

Calero Secall, M. Isabel: «Ibn ‘Askar», Jábega, 97 (2008), pp. 100-106.
Calero Secall, M. Isabel: «Ibn ‘Askar, Abū ‘Abd Allāh», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta 

Vílchez, José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl 
de Estudios Árabes, 2009, tomo II, nº 327, pp. 393-396.

Cano Ávila, Pedro; Mohamed Essawi, A. Tawfik; Comes, Mercè: «Ibn Sa’īd al-’Ansī, Abū 
l-Ḥasan», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación 
Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2007, tomo V, nº 1.067, pp. 137-166.

Crónica anónima de los reyes de taifas (Tārīj mulūk al-ṭawā’if). Maíllo Salgado, Felipe (introd., 
trad. y notas), Madrid, Akal, 1991.

Fuente González, Cristina, de la: «Ibn Baškuwāl», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vílchez, 
José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios 
Árabes, 2009, vol. II, nº 393, pp. 550-565.

García Sanjuán, Alejandro: «Los bienes habices y la repoblación de Andalucía en el siglo 
XIII: el caso de Sevilla», Historia. Instituciones. Documentos, 1999 (26), pp. 211-231.

García Sanjuán, Alejandro: Hasta que Dios herede la tierra: los bienes habices en al-Andalus 
(siglos X-XV). Huelva, Universidad de Huelva, 2002.

 Domínguez Berenjeno, Enrique Luis: «La remodelación urbana de Isbilia a través de la 
historiografía almohade», Anales de arqueología cordobesa», 2001 (12), pp. 177-194.

Dozy, Reinhart Pieter Anne: Histoire des musulmans d’Espagne jusqu’à la conquête de 
l’Andolousie par les almoravides. 3 tomos, Leiden, E.J. Brill, 1932.

Dozy, Reinhart Pieter Anne: Scriptorium Arabum loci de Abbadidis, Leiden, Brill, 1846.
Dozy, Reinhart Pieter Anne: Notices sur quelques manuscrits árabes. Leiden, Brill, 1847-1851.
Fierro Bello, Maribel: «El título de la crónica almohade de Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt», Al-Qanṭara, 

24, 2 (2003), pp. 291-293. 
Fück, Johann Wilhelm: «Ibn Khallikān», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia 

of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, pp. 832-833.
González Cavero, Ignacio: Arquitectura civil y religiosa en época almohade: Sevilla y Murcia 

(Tesis doctoral inédita), 2 vols., Universidad Autónoma de Madrid, 2013.
González Cavero, Ignacio: Arquitectura palatina en Sevilla y Murcia durante época almohade. 

Madrid, UAM ediciones, 2018.
González Cavero, Ignacio: «La construcción durante el califato almohade: los casos de 

Sevilla y Murcia a partir de la documentación escrita», en Molero García, Jesús; Gallego 
Valle, David; Gil Crespo, Ignacio Javier (coords.): La construcción fortificada medieval: 
historia, conservación y gestión. Ciudad Real, Instituto Juan de Herrera, 2020, pp. 39-64.

González Cavero, Ignacio: «Referencias sobre el patrimonio arquitectónico en Išbīliya a 
través de los autores y fuentes documentales árabes entre las épocas emiral y almorávide», 
Espacio, Tiempo y Forma. Serie VII – Historia del Arte, 8 (2020), pp. 369-396.



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

27ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

González Cavero, Ignacio: «Seville, a Cultured and Influential Court: The Palace of Ibn 
‘Abbād», Arts 12, 44 (2023) [en línea] https://www.mdpi.com/2076-0752/12/2/44 
[Consultado: 11 de mayo de 2024].

Hopkins, John F. P.: «Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia 
of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, pp. 924-925.

Ibn al-Abbār: Al-Ḥulla al-siyarā’. Mu’nis, Husyan (ed.), 2 tomos, El Cairo, al-Šarika al-’Arabīya 
li-l-Ṭibā’a wa-l-Našr, 1963-1964.

Ibn al-Qaṭṭān: Nazm al-ŷumān li-tartīb mā salafa min ajbār al-zamān. ‘Alī Makkī, Maḥmūd 
(ed.), Beirut, Dār al-Garb al-Islāmī, 1990.

Ibn al-Šabbāṭ: Tā’rij al-Andalus li-Ibn al-Kardabūs wa waṣfuhu li-Ibn al-Šabbāṭ: nuṣṣān ğadīdān. 
Muḥtār al-’Abbādī, Aḥmad (ed.), Madrid, Ma’had al-Dirāsāt al-Islāmīya, 1971.

Ibn ‘Arabī: Risālat al-Quds (Biografías). Asín Palacios, Miguel (ed.), Madrid, Publicaciones de 
las Escuelas de Estudios Árabes de Madrid y Granada, 1939.

Ibn ‘Arabī: Risālat al-quds, Vidas de Santones Andaluces. La ‘Epístola de la Santidad’ de Ibn 
‘Arabī de Murcia. Asín Palacios, Miguel (trad.), Valladolid, Editorial Maxtor, 2005 (reprod. 
facs. de 1933).

Ibn ‘Askar; Ibn Ḥamīs: A’lām Mālaqa. Al-Murāḅit al-Targī, ‘Abd Allāh (ed.), Rabat-Beirut, 
Dār al-Garb al-Islāmī, 1999.

Ibn Băskuwāl, Kitāb al-Ṣila f ī tā’rīj a’immat al-Andalus (Dictionarium biographicum). Codera 
y Zaidín, Francisco (ed.), Bibliotheca Arabico-Hispana, 2 vols., Madrid, Editorial Rojas, 
1882-1883.

Ibn ‘Iḏārī: Al-Bayān al-mugrib 3. Histoire de l’Espagne musulmane au XIième siècle. Lévi-
Provençal, Evariste (ed.), París, Libraire Orientale Paul Geuthner, 1930.

Ibn ‘Iḏārī: Al-Bayān almugrib f ī ijtiṣār ajbār mulūk al-Andalus wa-l-Magrib por Ibn ‘Iḏārī 
al-Marrākušī. Los Almohades. Huici Miranda, Ambrosio (trad.), 2 tomos, Colección de 
Crónicas Árabes de la Reconquista, II-III, Tetuán, Editora Marroquí, 1953-1954.

Ibn Jallikān: Ibn Khallikān’s Biographical Dictionary. De Slane, Mac Guckin (trad.), 4 vols., 
París, The Oriental Translation fund of Great Britain and Ireland, 1843-1871.

Ibn Jallikān: Kitāb wafayāt al-a‘yān. ‘Abbās, Iḥsān (ed.), 8 vols., Beirut, Dār Ṣādir, 1968-1977.
Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Tā’rīj al-mann bi-l-imāma, The History of the Moroccan Empire in Maghrib, 

Andalucía and Ifrīqiya or Volume II of «Alman, bil Imāmah al-mustadhaf īn». ‘Abd al-Hādī 
al-Tāzī (ed.), Beirut, 1964.

Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā: Al-Mann bil-imāma (Historia del Califato almohade). Huici Miranda, 
Ambrosio (trad. y estudio), Valencia, Anubar, 1969.

Ibn Sa‘īd al-Magribī: Kitāb al-Mugrib f ī ḥulà l-Magrib. Ḍayf, Šawqī (ed.), 2 vols., El Cairo, 
Dār al-Ma’arif, 1953-1955.

Ibn Sa‘īd al-Magribī: Kitāb rāyāt al-mubarrizīn, El libro de las banderas de los campeones. García 
Gómez, Emilio (ed. y trad.), Barcelona, Seix Barral, 1978 (1ª ed. 1942).

Ibn Sa‘īd al-Magribī: El Mugrib. Mohamed-Hammadi Mejdoubi, Hanaa (trad.), Almería, 
Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2014-2018.

Jiménez Martín, Alfonso: «Notas sobre la mezquita mayor de la Sevilla almohade», Artigrama, 
22 (2007), pp. 131-153.

Jiménez Sancho, Álvaro: La mezquita mayor almohade de Sevilla. Análisis arqueológico de su 
construcción, (Tesis Doctoral), Universidad de Sevilla, 2015.

Latham, John Derek: «Ibn ‘Askar», en Bearman, Peri J. et alii (eds.), The Encyclopaedia of 
Islam. Leiden-London, Brill, 2004, tomo XII (supplement), pp. 381-382.

Latham, John Derek: «Ibn al-Ḳaṭṭān», en Bearman, Peri J. et alii. (eds.), The Encyclopaedia 
of Islam. Leiden-London, Brill, 2004, tomo XII (suplement), p. 389.

https://www.mdpi.com/2076-0752/12/2/44 


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  13 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED28

Ignacio González Cavero﻿

Lévi-Provençal, Evariste: «Six fragments inédits d’une chronique anonyme du debut des 
almohades», en Mélanges René Basset: études nord-africaines et orientales. Paris, L’Institut 
Des Hautes-Etudes Marocaines, 1925, vol. II, pp. 335-393.

Lévi-Provençal, Evariste: «‘Abd al-Wāḥid al-Marrākushī», en Rosskeen Gibb, H.A. et alii 
(eds.), The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1960), tomo I, p. 94. 

Lirola Delgado, Jorge: «Ibn al-Abbār al-Quḍā’ī» en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vílchez, José 
Miguel (dir. y ed.), Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios 
Árabes, 2012, tomo I, nº 173, pp. 535-563.

Lirola Delgado, Jorge: «Al-Idrīsī, Abū ‘Abd Allāh», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.): 
﻿Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2009, tomo 
VI, nº 1.466, pp. 380-371.

Lirola Delgado, Pilar: Al-Mu’tamid y los Abadíes. El esplendor del reino de Sevilla (s. XI). Almería, 
Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2011.

Maíllo Salgado, Felipe: De historiografía árabe. Madrid, Abada, 2009 (1ª ed. 2008).
Manzano Martos, Rafael: «Los palacios», en Magdalena Valor Piechotta y Ahmed Tahiri 

(coords.): Sevilla almohade. Sevilla-Rabat, Fundación Tres Culturas del Mediterráneo-
Universidad de Sevilla-Junta de Andalucía, 1999, pp. 63-76.

Marcos Cobaleda, María: Los almorávides. Arquitectura de un imperio. Granada, Universidad 
de Granada, 2015.

Martínez Antuña, Melchor: Sevilla y sus monumentos árabes. San Lorenzo de El Escorial, 
Imprenta del Monasterio, 1930.

Martínez Antuña, Melchor: «Campañas de los Almohades en España I», Religión y Cultura, 
29 (1935), pp. 3-60.

Martínez Enamorado, Virgilio: «Crónica anónima de los Reyes de Taifas», en Lirola Delgado, 
Jorge; Puerta Vílchez, José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación 
Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2012, tomo I, nº 91, pp. 297-299.

Martos Quesada, Juan: Historiografía andalusí. Manual de fuentes árabes para la historia de 
al-Andalus. 2 vols., Cáceres, Sociedad Española de Estudios Medievales-Universidad de 
Extremadura-CSIC, 2022.

Muḥtār al-’Abbādī, Aḥmad (ed.): «Tārīj al-Andalus li-Ibn al-Kardabus wa-waṣfu-fu li-Ibn 
al-Šabbāṭ», Revista del Instituto Egipcio de Estudios Islámicos, XIV (1967-1968), pp. 99-163.

Navarro Oltra, Vicente C.: «Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt al-Bāŷī, ‘Abd al-Malik», en Lirola Delgado, 
Jorge (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios 
Árabes, 2007, vol. V, nº 1.052, pp. 87-90.

Ocaña Jiménez, Manuel: «La inscripción fundacional de la mezquita de Ibn ‘Adabbas de 
Sevilla», Al-Andalus, XII, 1 (1947), pp. 145-151.

Oman, Giovanni: «Al-Idrīsī», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. 
Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, pp. 1.032-1.035.

Pellat, Charles: «Ibn Sa’īd al-Maghribī», en Bernard Lewis et al. (eds.): The Encyclopaedia of 
Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1ª ed. 1979), tomo III, p. 926.

Pons Boigues, Francisco: Ensayo bio-bibliográfico sobre los historiadores y geógrafos arábigo-
españoles. Madrid, Establecimiento tipográfico San Francisco de Sales, 1898.

Rodríguez Figueroa, Antonio: «Ibn al-Qaṭṭān, Abū Muḥammad», en Lirola Delgado, Jorge 
(dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 
2006, tomo IV, nº 960, pp. 398-403.

Roldán Castro, Fátima: «De nuevo sobre la mezquita aljama almohade de Sevilla: la versión 
del cronista cortesano Ibn Sāhīb al-Salā» en Jiménez Martín, Alfonso (ed.): Magna 



La cultura material de Sevilla entre los siglos XI-XIII a través de la producción árabe escrita﻿

29ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  1 3 · 2025 · 3–29  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

Hispalensis (I). Recuperación de la aljama almohade, Granada, Aula Hernán Ruiz, Cabildo 
Metropolitano, 2002, pp. 13-22.

Roldán Castro, Fátima: «La ciudad de Sevilla como escenario. Releyendo a Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt», 
Anaquel de Estudios Árabes, 2016 (27), pp. 169-187.

Santiago Simón, Emilio de: «Un fragmento de la obra de Ibn al-Šabbāṭ (s. XIII) sobre 
al-Andalus», Cuadernos de Historia del Islam, 5 (1973), pp. 5-91.

Tabales Rodríguez, Miguel Ángel; Vargas Lorenzo, Cristina: «Últimas investigaciones sobre el 
origen del alcázar y el palacio primitivo», Apuntes del Alcázar de Sevilla, 20 (2020), pp. 21–61.

Valencia Rodríguez, Rafael: Sevilla musulmana hasta la caída del califato: contribución a su 
estudio. Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1988, p. 589.

Vallvé Bermejo, Joaquín (trad. parcial): «Una fuente importante de la historia de al-Andalus. 
La ‘Historia’ de Ibn ‘Askar», Al-Andalus, XXXI (1966), pp. 237-265.

 Valor Piechotta, Magdalena: «Ḥiṣn al-Faraŷ», en Valor Piechotta, Magdalena; Tahiri Ahmed 
(coords.): Sevilla almohade. Sevilla-Rabat, Fundación Tres Culturas del Mediterráneo-
Universidad de Sevilla-Junta de Andalucía, 1999, pp. 191-194.

Valor Piechotta, Magdalena: Sevilla almohade. Málaga, Sarria, 2008.
Vargas Lorenzo, Cristina: «El palacio primitivo del Alcázar en el contexto de su primer 

recinto», en Tabales Rodríguez, Miguel Ángel (ed. y coord.): Las murallas del Alcázar 
de Sevilla. Estudios arqueológicos y constructivos (El origen del Alcázar). Sevilla, Junta de 
Andalucía Sevilla, 2020, pp. 209–258.

Viguera Molins, M. Jesús: «Fuentes de al-Andalus (siglos XI y XII) 1: Crónicas y obras 
geográficas», Códex Aquilarensis: Cuadernos de investigación del Monasterio de Santa 
María la Real, 13 (1998), pp. 9-32.

Viguera Molins, M. Jesús: «Fuentes árabes para el estudio de al-Andalus», XELB: revista de 
arqueología, arte, etnología e historia, 9 (2009), pp. 27-38.

Villalba Sola, Dolores: La senda de los almohades. Arquitectura y patrimonio. Granada, 
Universidad de Granada, 2015.


