LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA
ENTRE LOS SIGLOS XI-XIIl A TRAVES
DE LA PRODUCCION ARABE
ESCRITA EN EPOCA ALMOHADE. LA
IMPORTANCIA DEL LEGADO ‘ABBADI

THE MATERIAL CULTURE OF SEVILLE BETWEEN THE
11TH AND 13TH CENTURIES THROUGH WRITTEN
ARABIC PRODUCTION IN THE ALMOHAD PERIOD.
THE IMPORTANCE OF THE ‘ABBADI LEGACY

Ignacio Gonzalez Cavero®

Recibido: 24/08/2023 - Aceptado: 11/05/2024
DOI: https://doi.org/10.5944/etfvii.13.2025.38006

Resumen

A partir del estudio y andlisis de la documentacion escrita el objetivo principal del
presente articulo es dar a conocer aquellos datos vinculados con el pasado cultural
de Ishiliya, centrados en el ambito arquitecténico y recogidos por algunos autores
arabes que vivieron en época almohade. Un momento en que Sevilla se convirtié
en la capital andalusi de este nuevo movimiento, cuya importancia no solo ha
quedado avalada por la historiografia tradicional y por las diferentes intervenciones
arqueoldgicas realizadas en la ciudad, sino también por la amplia informacién que
ha llegado hasta nosotros a través de los textos. Ademads, gracias a estos tltimos
podemos corroborar la pervivencia y relevancia que otras construcciones previas
alcanzaron en este periodo, principalmente de época taifa, permitiéndonos asi
completar y establecer una comparacion con las noticias que nos ofrecen el resto
de autores precedentes.

Palabras clave
Al-Andalus; Ishiliya; Sevilla; arte almohade; arquitectura; literatura arabe.

Abstract

Based on the study and analysis of written documentation, the main objective
of this article is to provide information on the cultural past of I$hiliya, focusing
on the architectural sphere and collected by some Arab authors who lived in the

1. Universidad Auténoma de Madrid. C. e.: ignacio.gonzalez@uam.es
ORCID: <https://orcid.org/o000-0001-6917-5050>

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED


https://orcid.org/0000-0001-6917-5050

IGNACIO GONZALEZ CAVERO

Almohad period. At a time when Seville became the Andalusian capital of this new
movement, the importance of which has been confirmed not only by traditional
historiography and the various archaeological interventions carried out in the city,
but also by the extensive information that has come down to us through texts.
Moreover, thanks to the latter, we can corroborate the survival and relevance that
other previous constructions reached in this period, mainly from the Taifa period,
thus allowing us to complete and establish a comparison with the information
provided by previous authors.

Keywords
Al-Andalus; Ishiliya; Seville; Almohad Art; Architecture; Arabic literature.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

PUESTA EN VALOR DE LA DOCUMENTACION ESCRITA ARABE

Las referencias documentales que los textos drabes nos ofrecen acerca de la
ciudad de Sevilla durante los afios de presencia islamica y, concretamente, en
lo que concierne a su panorama arquitectdnico, se incrementaron a partir de
época almohade con respecto de periodos anteriores, que abordamos en una
publicacién previa®. Posiblemente la importancia que volvié a alcanzar IShiliya a
partir de mediados del siglo X1I como nucleo politico-administrativo andalusi
del estado norteafricano fuese el motivo principal, teniendo en cuenta ademads
el amplio programa constructivo y urbanistico que los califas emprendieron a
partir de entonces. Nos referimos a toda una empresa edilicia politica, militar y
religiosa centrada en el sur de la ciudad, asi como a otras edificaciones de gran
importancia como los palacios de la Buhayra, el Hisn al-Faray o, incluso, la reformay
mantenimiento de construcciones existentes. Es el caso del acueducto de los Cafios
de Carmona o la mezquita emiral de Ibn ‘Adabbas, por citar algunos ejemplos.

En el presente articulo nos centraremos en las numerosas referencias que las
fuentes documentales arabes nos aportan sobre los programas edilicios almohades,
continuando con trabajos anteriores?. Estas fuentes son de gran importancia para
el conocimiento de Sevilla en época isldimica y, por ello, debemos fomentar, a su
vez, una metodologia interdisciplinar cada vez mas necesaria con la finalidad de
asimilar mejor dicho escenario.

En este sentido, y segiin tendremos ocasién de comprobar, la produccion escrita
llevada a cabo por diferentes autores de época almohade se convierte en un material
de primera mano que nos permitird comprender, por un lado, el amplio programa
constructivo que los califas almohades realizaron en la capital andalusi; y, por otro
lado, la relevancia que la dinastia ‘abbadi alcanzd en el siglo XI, asi como el impacto
que su legado material generd en los unitarios. Esto dltimo supuso la pervivenciay
continuidad ocupacional de muchos de sus edificios que, aunque enmascarados en
cierta forma por transformaciones posteriores, se mantuvieron en pie. Por lo tanto,
no debe resultarnos extrafio que las referencias documentales que nos encontremos
en estos momentos se centren, principalmente, en obras de nueva construccién
como expresion material del poder almohade y, en lo que respecta al pasado de
Sevilla islamica, de época taifa.

Ademas, la pormenorizada lectura y andlisis de estas fuentes nos llevan a
conocer —de manera total o parcial— algunas obras no conservadas escritas por
determinados autores anteriores, siendo fundamental esta labor para acercarnos
aun mas al amplio repertorio bibliografico con el que contamos para el estudio de
al-Andalus. Y es precisamente en este contexto donde resultan imprescindibles

2. Gonzalez Cavero, Ignacio: «Referencias sobre el patrimonio arquitecténico en [shiliya a través de los autores
y fuentes documentales arabes entre las épocas emiral y almoravide», Espacio, Tiempo y Forma. Serie VII-Historia
del Arte, 8 (2020), pp. 369-396.

3. Aparte de las publicaciones citadas durante el desarrollo del presente articulo, véase Gonzélez Cavero,
Ignacio: Arquitectura palatina en Sevilla y Murcia durante época almohade. Madrid, UAM ediciones, 2018. En este
sentido, y debido a la extensién que ocupa este particular, tan solo reproduciremos aqui aquellos fragmentos cuyas
traducciones pueden llegar a diferir con respecto de sus ediciones drabes.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



IGNACIO GONZALEZ CAVERO

los trabajos realizados por los arabistas Francisco Pons Boigues*, M.? Jestis Viguera
Molins?, Felipe Maillo Salgado® o Juan Martos Quesada, entre otros, cuya reciente
publicacién sobre la historiografia andalusi’, y de obligada consulta, es de gran
interés para comprender mejor todo este escenario®.

Por lo tanto, para dar respuesta a los objetivos formulados seguiremos un orden
cronoldgico de los autores, teniendo en cuenta su fecha de fallecimiento y afiadiendo,
como complemento visual, una primera tabla con las noticias referidas al panorama
arquitectonico de Ishiliya —cuyas investigaciones mas relevantes sobre este ambito
citaremos—; y una segunda con aquellas ediciones drabes y traducciones de las que
nos hemos servido para este articulo? (Tablas 1 y 1) y que aparecen referenciadas
en cada momento.

REFERENCIAS A LA TAIFA DE SEVILLA POR PARTE
DE AUTORES QUE ESCRIBIERON SUS OBRAS ENTRE
LAS EPOCAS ALMORAVIDE Y ALMOHADE

Durante el siglo X1 varios fueron los autores que vivieron entre dos momentos de
la historia politica de al-Andalus, caracterizados por los movimientos almoravide™y
almohade cuyas dinastias consiguieron incorporar el territorio andalusi a su imperio.
En este contexto vivio el gedgrafo ceuti al-1drisi (finales del siglo X1-1164/5)" quien,
en el tercer cuarto del siglo X11, acudié a Sicilia llamado por Roger 11 (1130-1154) para
incorporarse a su corte y escribir para él su Nuzhat al-mustagq fiijtiraq al-afaq (Deseo
de quien desea conocer el mundo)™ o, también llamado, Kitab Ruyyar (Libro de Roger).
Dicho autor descendia del rey de la taifa de Malaga, 1dris 11 (1042-1047), y ademads

4. Pons Boigues, Francisco: Ensayo bio-bibliogrdfico sobre los historiadores y gedgrafos ardbigo-esparioles. Madrid,
Establecimiento tipografico San Francisco de Sales, 1898.

5. Viguera Molins, M. Jesus: «Fuentes de al-Andalus (siglos XI y XII) 1: Crénicas y obras geograficas», Cddex
Aquilarensis: Cuadernos de investigacion del Monasterio de Santa Maria la Real, 13 (1998), pp. 9-32; Viguera Molins, M.
Jesus: «Fuentes arabes para el estudio de al-Andalus», XELB: revista de arqueologia, arte, etnologia e historia, 9 (2009),
pp. 27-38.

6. Maillo Salgado, Felipe: De historiografia drabe. Madrid, Abada, 2009 (1* ed. 2008).

7. Martos Quesada, Juan: Historiografia andalusi. Manual de fuentes drabes para la historia de al-Andalus. 2 vols.,
Caceres, Sociedad Espafiola de Estudios Medievales-Universidad de Extremadura-CSIC, 2022.

8. Ademas, no debemos olvidar el estudio realizado por M’hammad Benaboud sobre las fuentes de al-Andalus
y, en particular, sobre el siglo XI (Benaboud, M’hammad: Estudios sobre la historia de al-Andalus y sus fuentes.
Rodriguez Pefia, Francisco; Pefia Martin, Salvador (trads.), Madrid, Editorial Verbum, 2015).

9. No obstante, y con la finalidad de conocer todas aquellas ediciones y traducciones existentes de las obras
que vamos a abordar, puede consultarse el segundo volumen del estudio realizado por Juan Martos Quesada (véase
nota 7) al que iremos haciendo referencia a la hora de hablar de cada uno de los autores.

10. Enloque concierne al conocimiento de la Sevilla almoravide, véase Marcos Cobaleda, Maria: Los almordvides.
Arquitectura de un imperio. Granada, Universidad de Granada, 2015, pp. 225-260.

1. Pons Boigues, Francisco: op. cit., n® 191, pp. 231-240; Oman, Giovanni: «Al-Idrisi», en Lewis, Bernard et alii
(eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1086 (1* ed. 1979), tomo IlI, pp. 1.032-1.035; Maillo Salgado,
Felipe: op. cit., pp. 128-129; Lirola Delgado, Jorge: «Al-Idrisi, Abl ‘Abd Allah», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.):
Biblioteca de al-Andalus. Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2009, tomo VI, n° 1.466, pp. 371-380.

12. Al-Idrisi: Nuzhat al-mustagq fi ijtiraq al-afaq. Sezgin, Fuat et alii (eds.), reprod. de la edicién de 1952, Frankfurt
am Main, Institute for the History of Arabic-Islamic Science, 1992; Al-ldrisi: Géographie d’Edrisi, Amedée Jaubert,
Pierre (trad.), 2 tomos, Parfs, Imprimerie Royale, 1836-1840. Acerca de este autor y su obra, véase Martos Quesada,
Juan: op. cit., vol. Il, n° 132, pp. 288-292.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

de vivir en Cérdoba, visit6 varias ciudades andalusies. Fue en el afio 1138 cuando,
asentado ya en la corte del citado monarca normando, comenzé a recopilar materiales
para su obra con la colaboracién de un gran nimero de estudiosos versados en
distintas ciencias que viajaron con este fin por diferentes partes el mundo.

En ella describe los itinerarios y las distancias existentes entre las ciudades,
deteniéndose en las mas importantes. Tal es el caso de Sevilla, ala que se refiere como
una gran ciudad, poblada, dotada de una consistente muralla y con un gran nimero
de bafios y mercados. Al mismo tiempo, y antes de llegar a la capital sevillana desde
Algeciras por el rio, hace una breve alusién al Hisn al-Zahirs, fortificaciéon ubicada
en las inmediaciones del Guadalquivir y que no debid ser otra que el denominado
Qasr al-Zahir de época taifa™, que ya mencionaban el historiador cordobés Ibn
Hayyan (987-1076) y el tlltimo rey de la taifa de Sevilla, al-Mu‘tamid (1069-1091) en
sus poemas. Un alcazar al que al-1drisi cita en su otra obra Uns al-muhay wa rawd
al-furay (Solaz de las almas y jardin de distracciones)’ sin ofrecernos mucha mas
informacion sobre él, algo que no debe resultarnos extrafio, ya que se centra en los
caminos e itinerarios —tanto principales como secundarios— entre localidades,
castillos, mercados...®.

En estos momentos también debid escribirse la Crdnica andnima de los Reyes
de Taifas, conocida como Ta'rij mulik al-tawd’if li-muallif mayhul (Historia de los
reyes de taifas de autor desconocido)”. Fue editada por Lévi-Provencal™®, quien penso
que se trataba de una parte del Bayan al-mugrib de 1bn ‘Idari al-Marrakusi (m.
después de 1313). Su traduccidn francesa se incorporé a la reedicion de la obra de
Dozy, Histoire des musulmanes d’Espagne®, disponiendo, ademds, de una versién
al castellano realizada por Maillo Salgado®*. Su autor se centra en la formacién
de los primeros reinos de taifas, basindose para ello en el Matin (Sdlido) de 1bn
Hayyan, en el Bayan al-wadih fi al-mulimm al-fadih (Exposicion clara relativa a la

13. Concretamente, y en lo que concierne a Africa y a la Peninsula, véase Al-Idrisi: Description de I'Afrique et
de 'Espagne par Edrisi. Dozy, Reinhart Pieter Anne; Jan de Goeje, Michael (ed., trad., notas y glosario), Leiden, Brill,
1886; Al-Idrist: Kitab Nuzhat al-mustagq fi ijtiraq al-afaq, Geografia de Espafia. Saavedra, Eduardo; Blaquez, Antonio
(ed., trad. y estudio); Ubieto, Antonio (prél. e ind.), Valencia, Anubar Ediciones, 1974.

14. Abdel Aziz Salem, Elsayed: «Los palacios ‘abbadies de Sevilla», Andalucia Islimica. Textos y Estudios, IV-V
(1983-1986), p. 154

15. Es probable que se trate del mismo trabajo titulado Rawd al-uns wa-nuzhat al-nafs (Jardin de solaz y recreo
del alma) o, incluso, de un resumen de este Ultimo, escrito para Guillermo | (1151-1166). Al-Idrisi: The Entertainment
of Hearts and Meadows of Contemplation. Uns al-muhaj wa-rawd al-furaj. Sezgin, Fuat (ed.), Frankfurt am Main,
Institute for the History of Arabic-Islamic Science, 1984. En lo que respecta a la parte correspondiente al norte de
Africa y al-Andalus pueden consultarse Al-Idrisi: Uns al-Muhay wa rawd al-furay, Los caminos de al-Andalus en el
siglo XII. Abid Mizal, Jassim (est., ed., trad., y anotaciones), Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
1989; y Al-Idrisi: Uns al-muhay wa-rawd al-furay. Qism Samal Ifriqiya wa-bilad al-Sadéan. Al-Sarif al-Idrisi al-Sabti (493-
s560h./1110-1165 m.). Nihi, Wafi (ed.), Rabat, Wizarat al-Awqaf wa-I-Su’iin al-Islamiya, 2007.

16. Sobre esta obra, sus ediciones y traducciones véase Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, n® 133, pp. 292-294.

17. Maillo Salgado, Felipe, op. cit., pp. 135-136; Martinez Enamorado, Virgilio: «Crdnica andnima de los Reyes de
Taifas», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vilchez, José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almerfa, Fundacién
Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2012, tomo |, n° 91, pp. 297-299; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. Il, n° 167, pp. 363-364.

18. Véase Ibn ‘Idari: Al-Bayan al-mugrib 3. Histoire de I'Espagne musulmane au XI*™ siécle. Lévi-Provencal,
Evariste (ed.), Parfs, Libraire Orientale Paul Geuthner, 1930, pp. 289-316.

19. Dozy, Reinhart Pieter Anne: Histoire des musulmans d’Espagne jusqu’a la conquéte de I’Andolousie par les
almoravides. 3 tomos, Leiden, E.J. Brill, 1932, tomo Ill, pp. 215-235.

20. Crdnica andnima de los reyes de taifas (Tarij multik al-tawa’if). Maillo Salgado, Felipe (introd., trad. y notas),
Madrid, Akal, 1991.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



IGNACIO GONZALEZ CAVERO

calamidad oprobiosa) de Ibn ‘Algama (m. 1115) —cuyo texto no conservamos— y en
los Qala’id al-'igyan (Collares de oro) de 1bn Jagan (m. 1134). No obstante, esta obra
no tuvo mucha repercusion en otras posteriores, a excepcién del Kitab al-‘ibar de
Ibn Jaldan (1132-1400).

Resulta significativo que, en lo que respecta a la taifa sevillana, no existan en la
Crénica andénima datos relativos al reinado de al-Mu’tamid, teniendo que acudir a
los afios de gobierno de su padre, al-Mu‘tadid (1042-1069), para encontrarnos con
alguna alusién al panorama arquitecténico de Sevilla en el siglo XI. Es el caso del
alcazar de la ciudad, al cual su autor se refiere en varias ocasiones en el contexto
de las diferentes aceifas realizadas por este monarca frente a otros reyes del Garb
al-Andalus (Occidente de al-Andalus) y que podria corresponder con el primitivo
palacio ubicado en el interior de la propia madina®, frente a la mezquita aljama emiral
de 1bn ‘Adabbas. Incluso todo apunta a pensar que fuese en este mismo alcazar donde,
segun la citada cronica, se alojé al supuesto Hisam 11 al sefialar como el gadi Abit
1-Qasim Muhammad b. Isma'‘il b. ‘Abbad (1023-1042) «lo hizo alojar en su compatiia
en el alcazar, lo saludé con el titulo de califa (bi-I-jilafa) e hizose su mayordomo
(hapib), como al-Manstr b. Abi ‘Amir, y su hijo Isma‘il ‘Ilmad al-Dawla ocup? el
puesto de al-Muzaffar ‘Abd al-Malik hijo de al- Manstr b. Abi ‘Amir»*, siendo asi
reconocido y proclamado por los Banti ‘Abbad como forma de legitimar su posicién
en este convulso periodo de fragmentacién politica y territorial. Ademas, el propio
autor de la Crénica anénima nos da a conocer la existencia en Sevilla de un bafio con
el nombre Hamman al-Raqqagqin (Bafio de los Pergamineros), en el que al-Mu'tadid
recibi6 a los sefiores de Morén, Ronda y Arcos para acabar asesinandolos en éL.

Desconocemos dénde pudo encontrarse este bafio y la importancia que debid
tener para el monarca sevillano, siendo ademads conscientes del gran nimero de
establecimientos de esta naturaleza con los que contd la ciudad —como ya ponia
de manifiesto el propio al-1drisi— y muchos de los cuales fueron concebidos en
al-Andalus como fundaciones piadosas o bienes habices (ahbas). De igual forma
sucedidé con algunas mezquitas®, constituyendo una practica habitual que las
mujeres vinculadas a la corte, entre otras figuras dotadas de cargos importantes,
fuesen sus promotoras. Asi lo pone de manifiesto el historiador y biégrigura 1afo
cordobés Ibn Baskuwal (1101-1183)* en su Kitab al-sila fi ta’rij aimmat al-Andalus
(Libro de la continuacion de la Historia de los ulemas de al-Andalus)* que, como

21. Gonzalez Cavero, Ignacio: Arquitectura civil y religiosa en época almohade: Sevilla y Murcia. (Tesis doctoral
inédita), 2 vols., Universidad Auténoma de Madrid, 2013, vol. I, pp. 41-52.

22. Crdnica andnima de los reyes de taifas..., p. 73.

23. De gran interés resulta, para el caso de Ishiliya, el estudio realizado por Garcia Sanjuan, Alejandro: «Los
bienes habices y la repoblacién de Andalucia en el siglo XIII: el caso de Sevilla», Historia. Instituciones. Documentos,
1999 (26), pp. 211-231. Para el conocimiento de esta institucién socioecondémica islamica: Garcia Sanjuan, Alejandro:
Hasta que Dios herede la tierra: los bienes habices en al-Andalus (siglos X-XV). Huelva, Universidad de Huelva, 2002.

24. Pons Boigues, Francisco: op. cit., n® 200, pp. 246-249; Ben Cheneb, Mohamed; Huici Miranda, Ambrosio:
«Ibn Bashkuwal», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (12 ed. 1979),
tomo Ill, pp. 733-744; De la Fuente Gonzalez, Cristina: «Ibn Baskuwal», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vilchez, José
Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2009, vol. Il, n° 393, pp.
550-565; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, n° 69, pp. 146-148.

25. |bn Baskuwal: Kitab al-Sila fita’rij a’immat al-Andalus (Dictionarium biographicum). Coderay Zaidin, Francisco
(ed.): Bibliotheca Arabico-Hispana, 2 vols., Madrid, Editorial Rojas, 1882-1883.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIIl A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

FIGURA 1. LAPIDA DE RUMAYKIYYA, 1085. Museo Arqueoldgico de Sevilla CE252. Junta de Andalucia. Consejeria
de Turismo, Cultura y Deporte-Pablo Quesada Sanz fotografia

su propio titulo indica, es una continuacién de la obra biografica Ta'rij ‘ulama’
al-Andalus (Historia de los ulemas de al-Andalus) de 1bn al-Farad1 (962-1012), centrada
en las biografias de los sabios de al-Andalus hasta el afio 1139.

En una de ellas menciona la existencia de una mezquita en Sevilla cuya
construccion debemos a la madre de al-Mu‘tadid*® y que, segtin Valencia Rodriguez,
podria tratarse del mismo oratorio que hoy ocupa la iglesia de San Juan de la Palma.
Ademas, su antiguo sawma‘a (alminar) fue, posiblemente, reconstruido tiempo
después por I‘timad (Rumaykiya), esposa de al-Mu‘tamid y madre de al-Rasid”, a
quien se le atribuye su edificacién segun la inscripcidon que estuvo colocada en la
torre de esta iglesia®®, hoy en el Museo Arqueologico de Sevilla (FIGURA 1). De tratarse
de una reconstruccion, nos encontrarfamos ante una mezquita promovida hasta en
dos ocasiones por dos figuras femeninas de la misma posicién y de gran relevancia
en la corte ‘abbadi. Segiin hemos tenido ocasién de adelantar, la participaciéon de
las mujeres en la construccion de este tipo de obras como fundaciones piadosas no
debe resultarnos extrafia, pues tenemos constancia de cémo las propias esclavas

26. Recogido por Valencia Rodriguez, Rafael: Sevilla musulmana hasta la caida del califato: contribucién a su
estudio. Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1988, p. 595.

27. Ibidem.

28. Véase Amador de los Rios, Rodrigo: Inscripciones drabes de Sevilla. Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla-
Patronato del Real Alcazar, 1998 (1% ed. 1875), pp. 107-108.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



10

IGNACIO GONZALEZ CAVERO

de ‘Abd al-Rahman 11 (822-852) fueron las promotoras de la edificacién de algunas
mezquitas hasta tal punto de competir entre ellas mismas®.

NOTICIAS DOCUMENTALES EN TORNO A LA CULTURA
MATERIAL DE ISBILIYA DURANTE EL PERIODO ALMOHADE

Segtin los testimonios documentales y materiales que conservamos, la ciudad de
Sevilla volvié a alcanzar en estos momentos la importancia que tuvo como centro
politico y administrativo de al-Andalus entre los afios 714-716 con ‘Abd al-‘Aziz y
durante los primeros reinos de taifas bajo el gobierno de los Banti ‘Abbad, especial-
mente en época de al-Mu‘tadid y al-Mu‘tamid. Su eleccién como capital almohade
andalusi conllevé una meditada y progresiva empresa constructiva a manos de los
diferentes califas que se fueron sucediendo?°, llegando incluso a equipararse con
su homologa Marrakech. Por todo ello son numerosas las noticias que, a partir de
entonces, disponemos de Ishiliya, realidad que nos permitird conocer el patrimonio
arquitectdnico con el que contd y en el que los autores arabes, en mayor o menor
medida, pudieron haber encontrado la manera de legitimar el califato almohade.

Prueba de ello la tenemos con Ibn Sahib al-Sala (m. después de 1198)*, oriundo
posiblemente de Beja (Portugal) y su obra Al-mann bi-l-imama ‘ala I-mustad ‘afin
bi-an ya‘ala-hum Allah a'imma wa-ya‘ala-hum al-waritin (El don [divino] del inamato
concedido a los que [previamente] habian sido humillados, pues Dios les ha hecho jefes
(imames) y ha hecho de ellos los herederos [de sus opresores])®, de la que solo hemos
conservado el segundo de los tres libros que la componen y que abarca entre los
afos 1159 y 1173%. Este autor pone en valor la labor desempenada por el califato,
como se espera de un cronista de corte ligado al aparato administrativo. Esto
permite comprender las continuas referencias que encontramos en el citado texto

29. Sobre este particular puede consultarse Gonzélez Cavero, Ignacio: Arquitectura civil y religiosa en época
almohade..., vol. Il, p. 306.

30. Valor Piechotta, Magdalena: Sevilla almohade. Malaga, Sarria, 2008; Villalba Sola, Dolores: La senda de los
almohades. Arquitectura y patrimonio. Granada, Universidad de Granada, 2015, pp. 179-240.

31. Pons Boigues, Francisco: op. cit., n° 199, pp. 245-246; Hopkins, John F. P.: «Ibn Sahib al-Salat», en Lewis,
Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1* ed. 1979), tomo I, pp. 924-925;
Navarro Oltra, Vicente C.: «Ibn Sahib al-Salat al-Bayi, ‘Abd al-Malik», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.): Biblioteca
de al-Andalus. Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2007, vol. V, n® 1.052, pp. 87-90; Maillo Salgado,
Felipe: op. cit., pp. 138-139; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, n® 117, pp. 257-259.

32. Fierro Bello, Maribel: «El titulo de la crénica almohade de Ibn Sahib al-Salat», Al-Qantara, 24 (2) (2003),
pp. 291-293.

33. Ibn Sahib al-Sala: Ta’rij al-mann bi-I-imama, The History of the Moroccan Empire in Maghrib, Andalucia and
Ifrigiya or Volume Il of «Alman, bil Imamah al-mustadhafin». ‘Abd al-Hadi al-Tazi (ed.), Beirut, 1964; Ibn Sahib al-Sala:
Al-Mann bil-imama (Historia del Califato almohade). Huici Miranda, Ambrosio (trad. y estudio), Valencia, Anubar,
1969. Véase también la edicién parcial y su version al castellano de Martinez Antufia, Melchor (est., ed. parcial y
trad.): Sevilla y sus monumentos drabes. San Lorenzo de El Escorial, Imprenta del Monasterio, 1930; asi como las
traducciones parciales de Martinez Antufia, Melchor (est. y trad. parcial): «Campafias de los Almohades en Espafia
I», Religién y Cultura, 29 (1935), pp. 3-60; Roldan Castro, Fatima (trad. parcial): «De nuevo sobre la mezquita aljama
almohade de Sevilla: la versién del cronista cortesano Ibn Sahib al-Sala». Jiménez Martin, Alfonso (ed.): Magna
Hispalensis (I). Recuperacién de la aljama almohade, Granada, Aula Hernan Ruiz, Cabildo Metropolitano, 2002, pp.
13-22; y Roldan Castro, Fatima (trad. parcial): «La ciudad de Sevilla como escenario. Releyendo a Ibn Sahib al-Salat»,
Anaquel de Estudios Arabes, 2016 (27), pp. 169-187.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

en torno al programa constructivo llevado a cabo en Sevilla por esta nueva dinastia
norteafricana, con la finalidad de dignificarla y dejar su huella en ella.

Fueron los califas Abu Ya‘qub Yusuf (1163-1184) y su hijo y sucesor Abi Yusuf
Ya‘qub al-Mansur (1184-1199) quienes emprendieron un gran niimero de obras en
la nueva capital andalusi**. Respecto del &mbito civil, Ibn Sahib al-Sala indica que
se repararon las murallas del lado del Guadalquivir y el antiguo acueducto romano.
Ademads, menciona que se construyeron puentes, la alcaiceria (gaysariyya) de la
seda, las atarazanas, nuevas puertas y se levantaron rampas cubiertas (al-zalaliq) en
aquéllas que daban al rio, ddindonos a conocer el nombre de algunas puertas de la
muralla como la Bab Qarmiina, Bab Yahwar, Bab al-Kuhl y Bab al-Qatay®. Es preci-
samente a las afueras de la Bab Yahwar y la Bab al-Kuhl donde, en lo que concierne
ala arquitectura palatina, Ibn Sahib al-Sala ubica la edificacion de los palacios de la
Buhayra*, alos que hay que afiadir la plantacién de una gran variedad de especies
arboreas en sus inmediaciones y las viviendas palatinas del sayyid Abt Hafs ‘Umar,
respectivamente. También a las afueras de la Bab al-Kuhl menciona las alcazabas
interior y exterior, con una naturaleza mas defensiva¥.

Sabemos por el citado cronista que muchas construcciones anteriores continuaron
estando en uso. Es el caso de la gasaba al-‘atiqa (alcazaba antigua) —reservada para
ceremonias oficiales de la corte y, posiblemente, como residencia temporal de los
califas— o el palacio de lbn ‘Abbad, utilizado para alojar a aquellas delegaciones
que acudian a Sevilla para convenir alguna cuestién diplomatica y donde tenemos
constancia que se hospedaron los Bant Mardanis:

Llegd [Hilal b. Mardanis] con todos sus hermanos y con los partidarios de su padre, los
caides y los grandes de la gente militar de la frontera, al llegar ramadan de este afio
(empieza el 27 de abril de 1172) [...] Entrd en su compafiia en el castillo antiguo a la
recepcion del califa, cerca de la oracién del atardecer del dia de su llegada, y entonces
aparecié la luna nueva (hilal) de Ramadan del afio 567. Saludé al califa Abli Ya'qib y lo
reconocié en presencia de todos los Sayyides, del Sayyid ilustre Abl Hafs y de todos

34. Sobre este particular puede consultarse Dominguez Berenjeno, Enrique Luis: «La remodelacién urbana
de Isbilia a través de la historiografia almohade», Anales de arqueologia cordobesa», 2001 (12), pp. 177-194; asi como
Gonzélez Cavero, Ignacio: «La construccién durante el califato almohade: los casos de Sevilla y Murcia a partir
de la documentacién escrita», en Molero Garcia, Jesus; Gallego Valle, David; Gil Crespo, Ignacio Javier (coords.):
La construccion fortificada medieval: historia, conservacicn y gestién. Ciudad Real, Instituto Juan de Herrera, 2020, pp.
39-64.

35. Véase lbn Sahib al-Sala: Al-Mann bil-imama..., pp. 13, 65, 94, 190, 200 y 227; asi como la edicién arabe de
Beirut (Ibn Sahib al-Sala: T7a’rij al-mann bi-I-imama..., pp. 118, 235, 298, 468, 481y 517). A diferencia del resto de puertas
que cita, en el caso concreto de la Bab Qarmiina Ambrosio Huici Miranda no la menciona con su transcripcién arabe,
sino como «puerta de Carmona». No obstante, no hay duda de que debié ser la misma.

36. Amores Carredano, Fernando; Vera Reina, Manuel: «Al-Buhayra/Huerta del Rey», en Magdalena Valor
Piechotta y Ahmed Tahiri (coords.): Sevilla almohade. Sevilla-Rabat, Fundacién Tres Culturas del Mediterraneo-
Universidad de Sevilla-Junta de Andalucia, 1999, pp. 185-190.

37. Respecto del ambito palatino durante época almohade, resultan de gran interés los estudios realizados por
Manzano Martos, Rafael: «Los palacios», en Magdalena Valor Piechotta y Ahmed Tahiri (coords.): Sevilla almohade.
Sevilla-Rabat, Fundacién Tres Culturas del Mediterraneo-Universidad de Sevilla-Junta de Andalucia, 1999, pp. 63-76;
Almagro Gorbea, Antonio: «El Patio del Crucero de los Reales Alcazares de Sevilla», Al-Qantara, XX, 2 (1999), pp.
331-376; Almagro Gorbea, Antonio: «Una nueva interpretacién del patio de la Casa de Contratacién del Alcazar
de Sevilla», Al-Qantara, XXVIII, 1 (2007), pp. 181-228; Almagro Gorbea, Antonio: «Los Reales Alcazares de Sevilla»,
Artigrama, 22, (2007), pp. 155-185.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



IGNACIO GONZALEZ CAVERO

12

FIGURA 2. COLUMNA DE IBN ADABBAS (DETALLE DE LA INSCRIPCION CONMEMORATIVA), 829-830. Museo
Arqueoldgico de Sevilla, CE258. Junta de Andalucia. Consejeria de Turismo, Cultura y Deporte-Manuel
Camacho Moreno fotografia

los hermanos y los jeques de los almohades y los talibes de la corte [...] Se despidié
Hilal b. Mardanis, entonces con sus compafieros, y se le procuré alojamiento a él y
a sus compafieros. Se le hospedd en el magnifico y amplio palacio de Muhammad
Ibn ‘Abbad (Mutamid), emir de Sevilla; sus compafieros se hospedaron en las casas
contiguas, y se les proporcionaron camas y tapices y comidas y regalos y bebidas y todo
lo necesario, y comprendieron que eran los mas allegados y los mas amigos, y que los
acogfa cordialmente el reino califal y el poder imami.

Como estamos viendo en este fragmento, Ambrosio Huici Miranda menciona
en su traduccion el lugar donde el califa recibi6 a los Banti Mardanis con el nombre
«castillo antiguo», siendo la expresién correcta gasaba al-‘atiqa (alcazaba antigua)
segtin hemos podido corroborar en la edicién arabe de Beirut®. En nuestra opinion,
es posible que el cronista de Beja hubiese querido diferenciar de esta forma un
antiguo complejo palatino-militar respecto de las nuevas alcazabas que Abt Ya'qub
Yusuf ordend levantar, a las que nos hemos referido con anterioridad. Asi parece
quedar constatado cuando, més adelante, el propio Ibn Sahib al-Sala, narra cémo el
acto de felicitacién hacia el califa por parte de los cristianos de Avila tras su derrota
en 1173 tuvo lugar «en su alcdzar, dentro de la alcazaba de Sevilla»#. De ahi que la
qasaba al-atiqa quedase en el interior del conjunto configurado por las alcazabas

38. |bn Sahib al-Sala: Al-Mann bil-imama..., pp. 193-194.

39. |bn Sahib al-Sala: Ta'rij al-mann bi-I-imama..., pp. 472-473.

40. lbn Sahib al-Sala: Al-Mann bil-imama..., pp. 231-232. Asi figura también en la edicién arabe (Ibn Sahib al-Sala:
Ta’rij al-mann bi-I-imama..., p. 524).

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

interior y exterior a las que nos hemos referido, siendo denominada la gasaba al- atiqa
en su cronica a partir de ahora como «alcazar» (qasr). Por consiguiente, es evidente la
antigiiedad de esta tiltima con respecto del programa constructivo llevado a cabo por
los almohades, lo que nos lleva a reflexionar acerca de su origen y evolucion.

Incluso volviendo al citado fragmento podemos leer que, tras el reconocimiento
de Hilal b. Mardanis$ y sus compafieros, todos ellos fueron alojados en el palacio de
Muhammad Ibn ‘Abbad#. A nuestro juicio y teniendo en cuenta las noticias posteriores
acerca de este palacio en las que siguié manteniendo esta misma funcién, seria el
mismo donde se establecieron no solo antes de emprender la camparia de Huete (1172),
sino también después de su derrota en esta tiltima junto con las tropas almohades.
Asilo pudo haber interpretado Ambrosio Huici Miranda en su traduccion al referirse
a este palacio como «castillo de Ibn ‘Abbad»*, ya que en la edicion drabe de la cronica
podemos leer «el lugar de Ibn ‘Abbad»*.

Al margen de estas diferencias que hemos comentado, en la obra de Ibn Sahib al-Sala
la arquitectura religiosa alcanza una gran relevancia, quiza por constituir el dogma
unitario la fundamentacién del movimiento almohade. En este sentido Ibn Sahib
al-Sala nos informa acerca del mal estado en que se encontraba la antigua mezquita
emiral de 1bn ‘Adabbas, siendo el propio califa Abu Yusuf Ya'qiib al-Manstir quien
ordend su reforma. Gracias a esta noticia, podemos conocer algunos de sus elementos
constructivos y parte del mobiliario. Nos referimos a la existencia de arcos, pérticos,
el minbar o la propia maqgstira. Ademads, resulta significativo que el autor reproduzca
en su obra la inscripcion fundacional de la citada mezquita* ubicada en una de las
columnas que se encontraba préoxima al mihrab (FIGURA 2), reflejaindose asi ese interés
por salvaguardar un vinculo con la construcciéon omeya, en relaciéon con la idea de
legitimar la posicion de estos nuevos califas en al-Andalus de la que venimos hablando.

Es posible que esta mezquita hubiese funcionado exclusivamente como aljama
(masyid al-yami’) de la poblaciéon andalusi, pues el cronista de Beja alude a la existencia
de otra mezquita que los almohades habian elegido a su entrada a Sevilla a mediados
del siglo XII para sus oraciones diarias y del viernes:

Los almohades que la habfan conquistado, habian escogido en su alcazaba, en el interior
de Sevilla, una mezquita pequefia para sus oraciones de los dias de semana y del viernes,
pero resultd estrecha al elegirla por residencia sus sucesores y al aumentar los enviados
almohades con las tropas. Habfa también la mezquita de la ciudad de Sevilla, conocida por
la mezquita de al-Adabas, que también resultd estrecha para sus habitantes, que rezaban
en los patios y porticos y en las tiendas de los mercados contiguos, y se alejaba de ellos la
solemnidad en este precepto, y quiza se perdia su oracién®.

41. Se trata de al-Mu’tamid de Sevilla, de cuya figura cabe destacar el estudio realizado por Lirola Delgado,
Pilar: Al-Mu’tamid y los Abadies. El esplendor del reino de Sevilla (s. XI). Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios
Arabes, 2011.

42. |bn Sahib al-Sala: Al-Mann bil-imama..., p. 195.

43. |bn Sahib al-Sala: Ta'rij al-mann bi-I-imama..., p. 473.

44. Acerca de dicha inscripcion véase Ocafia Jiménez, Manuel: «La inscripcién fundacional de la mezquita de
Ibn ‘Adabbas de Sevilla», Al-Andalus, X1, 1 (1947), pp. 145-151.

45. |bn Sahib al-Sala: Al-Mann bil-imama..., p. 196; Ibn Sahib al-Sala: Ta’rij al-mann bi-I-imama..., p. 474.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED

13



FIGURA 3. VISTA EXTERIOR DEL ANTIGUO SAWMAA (ACTUAL
TORRE-CAMPANARIO) DE LA MEZQUITA ALJAMA ALMOHADE DE la edificacién de una nueva mezqulta al]ama47, la cual

SEVILLA, 1184-1196, CATEDRAL DE SEVILLA. Fotografia del autor

14

IGNACIO GONZALEZ CAVERO

Parece 16gico pensar que este oratorio quedase pequefio
ante lallegada de nuevos contingentes norteafricanos, alo
que habria que afiadir el aumento demografico de la ciudad
y que la antigua aljama emiral se encontrase en un mal
estado de conservacion. En cuanto a su emplazamiento,
pensamos que podria haberse ubicado en el espacio que
posteriormente ocupd la «alcazaba interior» construida
por Abt Ya'qub Yusuf a mediados del siglo XII, como asi
parece desprenderse también de la version de Melchor
Martinez Antufia —basada en el manuscrito de Oxford—
y cuya traduccion realizada por Fatima Roldan Castro
coincide:

Los almohades conquistadores de Sevilla habfan escogido en la
alcazaba, situada en el interior de la ciudad, una pequefia mezquita,
en la cual rezaban sus oraciones los dias feriados y los viernes;
pero al convertirla en residencia de sus sucesores y aumentar los
contingentes de almohades que a ella acudian con sus tropas,
resultd insuficiente el local de la mezquita#.

Quizas estas circunstancias conllevaron —siguiendo a
Ibn Sahib al-Sala— que el califa Abai Ya'qub Yasuf iniciase

fue finalizada por Abu Yusuf Ya‘qub al-Mansir. Sobre
esta ultima cabe destacar la valiosa y pormenorizada
descripcién que el mencionado autor nos ofrece de todo su proceso constructivo,
asf como de su alminar (FIGURA 3). Es mds, al margen de algunas noticias que nos
permiten aproximarnos a su conocimiento —tal es el caso de la cipula que coronaba
el mihrab, el sistema de cubierta, la pavimentacion exterior, la presencia de un
sabat abovedado o la apertura en el muro de gibla de una pequefia cimara para
custodiar el minbar, del cual nos aporta importantes detalles—, el cronista va mas
alld al referirse a los materiales y a algunos de los diferentes cargos que participaron
en la construccion.

Pero a colacién de todo lo anterior, nos llama la atencién una noticia que nos
ofrece el propio cronista de Beja con ocasion de la descripcién que realiza acerca de la
construccién de la mezquita aljama almohade de Sevilla:

[Abli Ya'qub Yasuf] construyé en la ciudad la mezquita grande y noble, para que la gente
estuviese a sus anchas sin la estrechez de la otra mezquita, y la igualé a la mezquita de

46. Martinez Antufia, Melchor (est., ed. parcial y trad.): Sevilla y sus monumentos drabes..., p. 101 (véanse también
los fols. 165-168 del manuscrito de Oxford que reproduce el autor en su obra). Respecto de la traduccién realizada
por Fatima Roldan Castro, puede consultarse en Roldan Castro, Fatima (trad. parcial): De nuevo sobre la mezquita
aljama almohade..., p. 16.

47. Entre los diferentes estudios realizados sobre este particular, véase Jiménez Martin, Alfonso: «Notas sobre
la mezquita mayor de la Sevilla almohade», Artigrama, 22 (2007), pp. 131-153; Jiménez Sancho, Alvaro: La mezquita
mayor almohade de Sevilla. Andlisis arqueoldgico de su construccion, (Tesis Doctoral), Universidad de Sevilla, 2015.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

Cérdoba en su amplitud. Llevé para construirla arquitectos y obreros; y se termind en
un corto numero de afios, a pesar de su grandeza y la anchura de su recinto sagrado y la
elevacion de su techo®.

En este mismo contexto sigue diciendo que el califa orden¢ edificar «su alcazaba
hasta la mitad»* para, mas adelante, comenzar a hablar de la alcazaba interior y la
exterior, informacién que nos resulta extrafia en el desarrollo de las descripciones
que realiza el autor de Beja acerca de la empresa constructiva llevada a cabo por
los almohades. Sin embargo, hemos podido comprobar que la traduccién que
realiza Ambrosio Huici Miranda coincide con la edicion drabe de Beirut®. De ahi
que, acudiendo a autores posteriores que se basan en la obra de 1bn Sahib al-Sala,
es posible que el cronista almohade se estuviese refiriendo a la construccion del
alminar de la mezquita aljama de Sevilla, respondiendo asi a la primera fase de
su edificacion hasta que esta ultima fue retomada posteriormente por su hijo y
sucesor Abu Yusuf Ya'qub al-Mansr. Es el caso del compilador marroqui 1bn ‘1dari
al-Marrakusi (m. después de 1313), quien dice:

[Abll Ya'qub Yasuf] construyé la mezquita mayor para mas desahogo de la gente y se
llevé a cabo en un periodo pequefio de afios, a pesar de su grandeza y de la amplitud de
su estructura; edificé su alminar hasta la mitad y los glacis de las puertas de Sevilla por el
lado del rio como precaucion contra las inundaciones que saliesen contra ella; construyé
también su alcazaba, la exterior y la interior y poblé las fronteras desiertass.

En estos momentos debemos mencionar también al compilador marroqui ‘Abd
al-Wahid al-Marrakusi (1185-m. después de 1224)%, autor del Kitab al-mu¥ib fi taljis
ajbar al-Magrib (Libro del que se asombra acerca del compendio de noticias historicas
del Magreb)s. Esta obra, compuesta posiblemente en Bagdad para un alto cargo de
la corte abbasi hacia 1224, se centra en describir las noticias del Magreb y al-Andalus
desde el siglo V111 hasta el citado afio, deteniéndose sobre todo en época almoravide
y almohade. Al margen de contar con trabajos de autores anteriores como lbn
Hazm, 1bn Abi-l-Fayyad, Ibn Hayyan o al-Humaydi, dispone de noticias de primera
mano al haber residido durante un tiempo en Fez y en al-Andalus. El uso que hace
de su memoria ha llevado a algunos especialistas a desconfiar de la informacién que

48. lbn Sahib al-Sala: Al-Mann bil-imama..., p. 65.

49. Ibidem.

so. |bn Sahib al-Sala: Ta’rij al-mann bi-I-imama..., p. 35.

si. lbn ‘Idari: Al-Bayan almugrib fi ijtisar ajbar mulik al-Andalus wa-I-Magrib por lbn ‘Idari al-Marrakusi.
Los Almohades. Huici Miranda, Ambrosio (trad.), 2 tomos, Coleccién de Cronicas Arabes de la Reconquista, 11-111, Te-
tudn, Editora Marroqui, 1953-1954, |, p. 82.

52.  Pons Boigues, Francisco: op. cit., p. 413; Lévi-Provencal, Evariste: «’Abd al-Wahid al-Marrakushi», en
Rosskeen Gibb, H.A. et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1086 (1* ed. 1960), tomo |, p.
94; Benhima, Yassir: «Al-Marrakusi, ‘Abd al-Wahid», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus.
Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2009, tomo VI, n° 1.531, pp. 512-514; Maillo Salgado, Felipe: op. cit.,
pp. 143-144; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. I, n° 2, pp. 15-17.

53. ‘Abd al-Wahid al-Marrakusi: The history of the almohades. Dozy, Reinhart Pieter Anne (ed.), 1845 (1* ed.),
Leiden, Brill, 1881 (reimpresa en 2008); ‘Abd al-Wahid al-Marrakusi: Kitab al-Mu’jib fi taljis ajbar al-Magrib, Lo
admirable en el resumen de las noticias del Magrib. Huici Miranda, Huici (trad.): Coleccién de Crénicas Arabes de la
Recongquista, 1V, Tetuan, Editora Marroqui, 1955. Véase también la traduccién francesa realizada por Fagnan (‘Abd
al-Wahid al-Marrakusi: Histoire des Almohades. Fagnan, Edmond (trad.), Alger, Adolphe Jourdan 1893), publicacién
que ha sido reimpresa en 2008.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



16

IGNACIO GONZALEZ CAVERO

nos transmite. Sin embargo, no por ello debemos restarle el crédito que, bajo nuestro
punto de vista, tiene esta fuente para el estudio del arte y la arquitectura y valorar su
especificidad en el caso que nos ocupa.

De ahi que, en lo que concierne al objeto de nuestro estudio, su documentada
estancia en Sevilla nos permita aproximarnos al patrimonio arquitecténico de Ishiliya
y, principalmente, al &mbito palatino, lo que nos lleva a avalar la existencia de un
gran numero de palacios en la ciudad. ‘Abd al-Wahid al-Marrakusi hace referencia al
antiguo alcdzar de Sevilla, donde residia el supuesto Hisam 11 junto a al-Mu'tadid, y a
como el monarca ‘abbadi colocaba en su patio postes con las cabezas de sus enemigos.
Ademas, este alcazar se convirtio en el escenario principal durante la sublevacién de
su hijo Isma’il hacia su padre. Incluso el Kitab al-mu}ib adquiere gran importancia por
ser su autor el inico que relaciona explicitamente el denominado Qasr al-Mubarak
que aparece mencionado en la poesia del siglo XI con el tiltimo rey de la taifa sevillana,
al-Mu'‘tamid, refiriéndose también a él como «palacio de Ibn ‘Abbad». Todo ello con
ocasion del asesinato y enterramiento en este tiltimo de su visir y amigo Ibn ‘Ammar por
el propio monarca, confirmando al mismo tiempo la pervivencia del Qasr al-Mubarak
en el momento de escribir su obra.

Las ultimas investigaciones apuntan a pensar que este palacio pudo haberse
convertido en la residencia de al-Mu‘tamid y, con el paso del tiempo, en el centro
politico-administrativo de la ciudads*. Encontramos una nueva referencia al alcazar
‘abbadi cuando, hacia el afio 1091, un grupo de sevillanos inicié una sublevacién contra
el monarca taifa que se encontraba en él, hecho al que se unid la entrada de los ejércitos
almoravides. A esto hay que sumar la mencién que el propio autor hace de otros palacios
pertenecientes a al-Mu‘tamid y que fueron saqueados por las tropas norteafricanas. Es
precisamente en este escenario cuando ‘Abd al-Wahid al-Marrakusi se refiere ala muralla
de la ciudad a la que se subi6 la poblacién para pedir ayuda a los almoravides y en cuya
Bab al-Faray —otra de las muchas puertas con las que conté el recinto amurallado—
tuvo lugar un encuentro entre al-Mu‘tamid y uno de los soldados norteafricanos.

Segin hemos adelantado, es en época almohade cuando Sevilla vuelve a recuperar
su esplendor, esta vez como capital andalusi de este nuevo movimiento. Asi lo deja por
escrito el propio autor, constatando la construccién de varios palacios y la plantacién
de multitud de jardines. Prueba de ello la tenemos con la edificacién del Hisn al-Farap®
por Abt Yusuf Ya'qub al-Mansur, quien ordend levantar en él «palacios y pabellones,

54. Gonzélez Cavero, Ignacio: «Seville, a Cultured and Influential Court: The Palace of Ibn ‘Abbad», Arts 12, 44
(2023) [en linea] https://www.mdpi.com/2076-0752/12/2/44 [Consultado: 11 de mayo de 2024]. De gran importancia
para comprender todo este contexto y los avances en el conjunto de los Reales Alcazares de Sevilla, son los trabajos
que en los dltimos afios vienen realizando Miguel Angel Tabales Rodriguez y Cristina Vargas Lorenzo. Es el caso,
entre otros, de Tabales Rodriguez, Miguel Angel; Vargas Lorenzo, Cristina: «Ultimas investigaciones sobre el origen
del alcazar y el palacio primitivo», Apuntes del Alcdzar de Sevilla, 20 (2020), pp. 21-61; Vargas Lorenzo, Cristina:
«El palacio primitivo del Alcazar en el contexto de su primer recinto», en Tabales Rodriguez, Miguel Angel (ed. y
coord.): Las murallas del Alcdzar de Sevilla. Estudios arqueoldgicos y constructivos (El origen del Alcdzar). Sevilla, Junta
de Andalucia Sevilla, 2020, pp. 209-258.

55. Abdel Aziz Salem, Elsayed: op. cit., pp. 153-155; Valor Piechotta, Magdalena: «Hisn al-Faray», en Valor
Piechotta, Magdalena; Tahiri Ahmed (coords.): Sevilla almohade. Sevilla-Rabat, Fundacién Tres Culturas del
Mediterraneo-Universidad de Sevilla-Junta de Andalucia, 1999, pp. 191-194.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED


https://www.mdpi.com/2076-0752/12/2/44

LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XI11 A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

siguiendo en esto su costumbre de la aficién a edificar y de la inclinacién a ampliar»s°.
Estos datos nos llevan a pensar que, posiblemente, podriamos estar ante un amplio
complejo palatino, identificado con los restos materiales de San Juan de Aznalfarache
(F1GURA 4), donde sabemos que el citado califa pasé algunas temporadas.

FIGURA 4. GEORG BRAUN Y FRANZ HOGENBERG, SAN JUAN DE AZNALFARACHE, SEVILLA, 1565. BRAUN, GEORG Y
HOGENBERG, FRANZ, CIVITATES ORBIS TERRARUM, BIBLIOTECA NACIONAL DE ESPANA, ER/4386, ILUSTRACIONES
V.2, P. 243 (DETALLE)

Pero al primitivo alcazar de la ciudad donde residi6 el supuesto Hisam 11, y que
menciona ‘Abd al-Wahid al-Marrakusi en su obra, también se refiere el talaba
(intelectual de la doctrina almohade) y gadi (juez) malaguefio Ibn ‘Askar (1188-1239)5".
Asi lo pone de manifiesto en su al-lkmal wa-l-itmam fi silat al-i'lam bi-mahasin
al-a‘'lam min ahl Malaqa al-kiram (Complemento y conclusion en la continuacion de
la Informacion sobre la excelencia de los malaguerios ilustres)** —conocida como Ta'rij
Malagqa (Historia de Mdlaga)— con ocasion de la expulsion por la poblacién sevillana
del gobernador y la familia de al-Qasim b. Hammiid. Se trata de la continuacién de
una obra biografica de personajes ilustres malaguefios que inicié Qasim b. Asbag
y finaliz6 su sobrino lbn Hamis, destacando en ella las biografias de 120 figuras
almohades de las 173 que la componen. Aunque en un primer momento pueda
resultar extrafio que, en este contexto geografico, nos encontremos referenciado
al monarca sevillano al-Mu‘tadid, el tiempo que pasé este tltimo en Malaga como
rehén de Yahyab. ‘Ali b. Hammud (1021-1022 y 1026-1035) permite justificarlo. Ibn
‘Askar, a la hora de detenerse en él, menciona la existencia de un bario en Sevilla
donde el citado rey de la taifa ‘abbadi perpetrd el asesinato contra algunos reyes

56. ‘Abd al-Wahid al-Marrakusi: Kitab al-Mu’yib..., p. 243.

57. Pons Boigues, Francisco, op. cit., n° 242, p. 285; Latham, John Derek: «Ibn ‘Askar», en Bearman, Peri . et alii
(eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 2004, tomo XlI (supplement), pp. 381-382; Calero Secall, M.
Isabel: «Ibn ‘Askar», Jdbega, 97 (2008), pp. 100-106; Calero Secall, M. Isabel: «Ibn ‘Askar, Abl ‘Abd Allah», en Lirola
Delgado, Jorge; Puerta Vilchez, José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almeria, Fundacién Ibn Tufayl de
Estudios Arabes, 2009, tomo 1, n° 327, pp. 393-396; Maillo Salgado, Felipe: op. ci., pp. 142-143; Martos Quesada, Juan:
op. cit., vol. Il, n® 64, pp. 137-138.

58. Ibn ‘Askar; Ibn Hamis: A’lam Malaga. Al-Murabit al-Targi, ‘Abd Allah (ed.), Rabat-Beirut, Dar al-Garb al-
Islami, 1999; Vallvé Bermejo, Joaquin (trad. parcial): «Una fuente importante de la historia de al-Andalus. La ‘Historia’
de Ibn ‘Askar», Al-Andalus, XXXI (1966), pp. 237-265.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED

17



18

IGNACIO GONZALEZ CAVERO

andalusies y al que la Crdnica anénima de los reyes de taifas denomina Hamman
al-Ragqaqin (Bano de los Pergamineros), como hemos tenido ocasiéon de comentar.

Fue en la capital almohade andalusi donde, tras la incorporacién del Sarg
al-Andalus (Levante de al-Andalus) al imperio norteafricano, pasé parte de su vida el
murciano stfi Ibn ‘Arabi (1165-1240)%. Incluso lleg6 a ocupar destacados puestos de
cardcter administrativo en la propia corte. En su etapa de peregrinacion a Oriente
—como consecuencia de su iniciacién en 1184 hacia un modo de vida marcado
por la espiritualidad— escribié en 1203 la Risalat al-Quds (Epistola de la Santidad)®,
actualmente en la Biblioteca de El Escorial. Se trata de una carta, dividida en cuatro
partes, que envi6 a su amigo y sifi de Tdnez Abi Muhammad ‘Abd al-‘Aziz, en la
que recoge una autobiografia suya y las biografias de sus maestros y compafieros
espirituales, ademads de estar dotada de un cierto componente doctrinal.

Su estancia en Sevilla nos permite avalar el grado de fiabilidad a la hora de
mencionar la existencia, en el tltimo cuarto del siglo X1I, de dos mezquitas aljamas,
una de ellas conocida con el nombre de «Al-Udays»®, a la que acudian algunos
santones. ;A qué construcciones podria estar refiriéndose? Como hemos tenido
ocasién de comentar, sabemos por Ibn Sahib al-Sala que en el afio 1182 se pronuncia
la primera jutba en la nueva mezquita ordenada construir por los almohades,
perdiendo la condicidn de aljama la antigua mezquita emiral de Ibn ‘Adabbas y el
oratorio elegido por estos tiltimos a su entrada en la ciudad. No cabe duda de que,
en el afio en que 1bn ‘Arabi escribe su obra, la mezquita aljama almohade ya habia
sido finalizada, pudiendo ser una de las que habla el citado autor. Por su parte,
Rafael Valencia Rodriguez plantea que la mezquita de «Al-Udays» no es otra que la
aljama emiral, cuyo término es el resultado de una transcripcion incorrecta®y que
nos permitiria corroborar, una vez mas, la importancia que siguié manteniendo
esta tltima durante los primeros momentos de presencia almohade en Sevilla bajo
la dinastia mumini.

Esta dinastia debe su nombre al primer califa almohade, ‘Abd al-Mu'min (1130-
1163), y para analizar sus primeros afios de gobierno —asi como lo que concierne
al surgimiento de este movimiento reformista— se hace necesaria la consulta de
la crénica del historiador y alfaqui Ibn al-Qattan (ca. 1185-m. después de 1252)%,
titulada Nazm al-juman li-tartib ma salafa min ajbar al-zaman (Afiazme de perlas.
Disposicién de noticias acaecidas en el tiempo [de la dinastia almohade]). Esta obra

59. Ates, Ahmed: «Ibn al-Arabi», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London,
Brill, 1986 (1% ed. 1979), tomo llI, pp. 707-711; AAVV., «Ibn al-Arabi al-Ta>», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vilchez,
José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2009, tomo 1, n°
299, pp. 158-332 (biografia y obra n°® 336 por Jorge Lirola Delgado).

60. Ibn ‘Arabi: Risalat al-Quds (Biografias). Asin Palacios, Miguel (ed.), Madrid, Publicaciones de las Escuelas de
Estudios Arabes de Madrid y Granada, 1939; Ibn ‘Arabi: Risdlat al-quds, Vidas de Santones Andaluces. La ‘Epistola de la
Santidad’ de Ibn ‘Arabi de Murcia. Asin Palacios, Miguel (trad.), reprod. facs. de 1933, Valladolid, Editorial Maxtor, 2005.

61. |bn ‘Arabi: Risalat al-quds, Vidas de Santones Andaluces..., pp. 74-77, 155-156 y 172.

62. Valencia Rodriguez, Rafael: Sevilla musulmana hasta la caida del califato: contribucién a su estudio. Madrid,
Universidad Complutense de Madrid, 1988, p. 589.

63. Latham, John Derek: «Ibn al-Kattan», en Bearman, Peri ). et alii. (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-
London, Brill, 2004, tomo XII (suplement), p. 389; Rodriguez Figueroa, Antonio: «Ibn al-Qattan, Aba Muhammad»,
en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2006,
tomo IV, n® 960, pp. 398-403; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. I, n° 112, pp. 246-248.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

fue patrocinada por el califa almohade Abu Hafs ‘Umar al-Murtada (1248-1266),
de la cual tiinicamente se conservan los anos comprendidos entre 1107 y 1139,
correspondientes al Libro n® 13%, y de la que se sirvieron autores posteriores como
Ibn ‘Idari al-Marrakusi, 1bn al-Jatib (1313-1374) o el anénimo del Hulal al-mawsiya
(ca. 1381-1382). Esto ultimo ha permitido, ademads, recuperar algunos fragmentos
desconocidos. Dada esta circunstancia son escasos los datos que poseemos de esta
obra sobre el panorama arquitectdénico de Sevilla en época isldmica, refiriéndose
Unicamente el autor durante el emirato almoravide de ‘Ali b. Yusuf (1106-1143) a
las puertas de la muralla de la ciudad con ocasién del ataque cristiano de 1131-1132.
Contemporaneo de lbn al-Qattan y testigo del progresivo declive de la dinastia
almohade fue el historiador y literato valenciano Ibn al-Abbar (1199-1260)%, quien
trabajé para esta tltima como katib (secretario) de Valencia y gadi (juez) de Denia,
finalizando sus dias como jefe de la cancilleria de la corte hafsi de Tdnez. Su
importante produccion® se caracteriza por sus obras de contenido biografico,
entre las que cabe destacar el Kitab al-hulla al-siyara’ fi Su‘ara’ al-umara’ (Libro de
la tuinica de hilos de oro acerca de los emires poetas)®’, redactado en Bugia en 1248.
En él, el citado autor recoge la biografia de diferentes poetas vinculados con el
ambito gubernamental de al-Andalus y el Magreb, y encontramos ademas varios
poemas de al-Mu’tamid en los que cita algunos de sus palacios, como es el caso del
Qasr al-Zahi (Alcazar Préspero) y su Sad al-Su’iid (Felicidad de las Felicidades)®®.
Otro ejemplo de este mismo género que consideramos de gran interés para el
tema que nos ocupa es el Kitab wafayat al-a‘yan wa-anba’ abna’ al-zaman (Libro de
las muertes de hombres inminentes e historia de los hijos de la época), del erudito iraqui
Ibn Jallikan (1211-1282)%. Esta obra, compuesta por ocho volimenes y escrita entre
1256 y 1274, aborda un gran numero de personajes destacados del mundo islamico,
de entre los que ochenta y cinco son andalusies”. Varios de ellos estuvieron muy

64. Ibn al-Qattan: Nazm al-yuman li-tartib ma salafa min ajbar al-zaman. ‘Ali Makki, Mahmud (ed.), Beirut, Dar
al-Garb al-Islami, 1990; Abdul Hamid Kadim, Adnan (est. y trad.): Estudio critico. Traduccion y andlisis de la obra Nazm
al-yuman fi ajbar al-zaman de Ibn al-Qattan, (Tesis doctoral inédita), Universidad Auténoma de Madrid, 1992. Véase
también Lévi-Provencal, Evariste (ed. y trad.): «Six fragments inédits d’'une chronique anonyme du debut des almos
hades», en Mélanges René Basset: études nord-africaines et orientales. Paris, LInstitut Des Hautes-Etudes Marocaines,
1925, vol. Il, pp. 335-393.

65. Pons Boigues, Francisco: op. ci., n°® 253, pp. 291-296; Ben Cheneb, Mohamed; Pellat, Charles: «Ibn al-Abbar»,
en Bernard Lewis et alii. (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1* ed. 1979), tomo IIl, p. 673;
Maillo Salgado, Felipe: op. cit., pp. 144-145; Lirola Delgado, Jorge: «Ibn al-Abbar al-Quda’i» en Lirola Delgado, Jorge;
Puerta Vilchez, José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes,
2012, tomo |, n° 173, pp. 535-563; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. Il, n° 45-47, pp. 99-103.

66. Sobre este particular véase Ben Cheneb, Mohamed; Pellat, Charles: op. cit., pp. 280-281.

67. |bn al-Abbar: Al-Hulla al-siyara’. Mu'nis, Husyan (ed.), 2 tomos, El Cairo, al-Sarika al-Arabiya li-I-Tiba’a wa-
[-Nasr, 1963-1964. Véase también la edicién parcial de Dozy, Reinhart Pieter Anne: Notices sur quelques manuscrits
drabes. Leiden, Brill, 1847-1851.

68. Incluso el propio Dozy editd y tradujo al latin la parte correspondiente de los Bana ‘Abbad y la entrada de
los ejércitos almohades en Sevilla (Dozy, Reinhart Pieter Anne: Scriptorium Arabum loci de Abbadidis, Leiden, Brill,
1846, vol. 11, pp. 46-125).

69. Pons Boigues, Francisco: op. cit., p. 415; Fiick, Johann Wilhelm: «lbn Khallikan», en Lewis, Bernard et alii
(eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1* ed. 1979), tomo Ill, pp. 832-833; Maillo Salgado,
Felipe: op. cit., p. 148; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, n® o5, pp. 212-213.

70. lbn Jallikan: Kitab wafayat al-a’yan. ‘Abbas, Ihsan (ed.), 8 vols., Beirut, Dar Sadir, 1968-1977; Ibn Jallikan: /bn
Khallikan’s Biographical Dictionary. De Slane, Mac Guckin (trad.), 4 vols., Paris, The Oriental Translation fund of Great
Britain and Ireland, 1843-1871.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



20

IGNACIO GONZALEZ CAVERO

ligados a la capital sevillana, de ahila importancia de este trabajo. Sin embargo, las
referencias al ambito arquitectdnico no son muy abundantes, haciendo alusion de
nuevo a los palacios construidos por al-Mu‘tadid y al-Mu‘tamid de Sevillay en uno
de los cuales se alojé el emir Yusuf b. Tasufin tras la batalla de Sagrajas (al-Zallaga)
en 10806, sin especificar mas al respecto. A su vez, se refiere al «palacio de Sevilla»
como el lugar donde fue asesinado Ibn ‘Ammar un afio antes y que, en relacién
a este mismo acontecimiento, ‘Abd al-Wahid al-Marrakusi ya identificaba con el
Qasr al-Mubarak, siendo posiblemente el mismo alcazar al que alude 1bn Jallikan
tras la entrada de Sir b. Abi Bakr en la capital en 1091.

Tenemos noticias de que este palacio, asociado a la figura de al-Mu‘tamid,
fue construido en el siglo XI, no dejando de utilizarse por ello las edificaciones
preexistentes como ocurrid, segiin hemos visto, con el antiguo alcdzar de Sevilla.
Probablemente sea este tltimo del que se ocupa el tunecino Ibn al-Sabbat (1221-
1282)7" en su Kitab silat al-simt wa simat al-murt fi sarh simt al-hadi fi I-fajr
al-muhammadi (Libro del regalo de la sarta de perlas y la hermosura del ropaje de
seda en torno al comentario de la sarta de perlas ofrendada en alabanza al Profeta)™
al describir la entrada de Tariq b. Ziyad en la ciudad. Es en este contexto cuando
acordo con la poblacion un tratado mediante el pago del impuesto de capitacion
(yizya) a cambio de la destruccion de la parte occidental del alcazar, con la posible
intencion de inhabilitarlo desde el punto de vista defensivo.

Finalmente, resulta fundamental para el conocimiento de la arquitectura
palatina de IShiliya en el siglo Xl la antologia literaria del historiador y ge6grafo
granadino lbn Sa‘id al-Magribi (1214-1286)7, titulada Kitab al-mugrib fi hula I-Magrib
(Libro de lo extraordinario acerca de las joyas del Occidente)’™. Se trata de una obra
iniciada por su bisabuelo y seguida por sus descendientes como continuacion del
Mushib fi fada’il al-Magrib (El prolijo acerca de los méritos del Occidente) de al-Hiyari
(m. 1155). Terminada por 1bn Sa‘id al-Magribi, abarca desde los primeros afios de
la presencia islamica en la Peninsula hasta época almohade. A pesar de no haber
llegado en su totalidad hasta nuestros dias, la parte conservada estd dedicada a
Egipto, Ttnez, norte de Africa y al-Andalus.

Gracias al Kitab al-mugrib contamos con fragmentos de obras anteriores
desaparecidas y con aquellos que han sido copiados de unos autores a otros.

71. Maillo Salgado, Felipe: op. cit., pp. 145-146; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. I, n® 116, pp. 255-256.

72. La parte correspondiente a al-Andalus fue editada, junto con el Kitab al-iktifa’ de Ibn al-Kardabus, en Muhtar
al-Abbadi, Ahmad (ed.): «Tarij al-Andalus li-Ibn al-Kardabus wa-wasfu-fu li-Ibn al-Sabbat», Revista del Instituto Egipcio
de Estudios Isldmicos, XIV (1967-1968), pp. 99-163. Vedse también Ibn al-Sabbat: Ta’ij al-Andalus li-Ibn al-Kardabis
wa wasfuhu li-lbn al-Sabbat: nussan gadidan. Muhtar al-Abbadi, Ahmad (ed.), Madrid, Ma’had al-Dirasat al-Islamiya,
1971, pp. 127-191; asi como su traduccién en Santiago Simén, Emilio de: «Un fragmento de la obra de Ibn al-Sabbat
(s. XIlI) sobre al-Andalus», Cuadernos de Historia del Islam, 5 (1973), pp. 5-91.

73. Pons Boigues, Francisco: op. cit., n® 260, pp. 306-310; Pellat, Charles: «lbn Sa’id al-Maghribi», en Bernard
Lewis et al. (eds.) : The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (12 ed. 1979), tomo IlI, p. 926; Cano Avila,
Pedro; Mohamed Essawi, A. Tawfik; Comes, Merce: «lbn Sa’id al-'Ansi, Abui I-Hasan», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y
ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almeria, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2007, tomo V, n° 1.067, pp. 137-166;
Maillo Salgado, Felipe: op. cit., pp. 146-147; Martos Quesada, Juan: op. cit., vol. II, n® 119, pp. 263-265.

74. |bn Sa'id al-Magribi: Kitab al-Mugrib fi hula I-Magrib. Dayf, §awqi (ed.), 2 vols., El Cairo, Dar al-Ma’arif, 1953-
1955; Ibn Sa'id al-Magribi: £/ Mugrib. Mohamed-Hammadi Mejdoubi, Hanaa (trad.), Almeria, Fundacién Ibn Tufayl de
Estudios Arabes, 2014-2018.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

Es el caso de la Risala (Epistola) del poeta dianense Abii Ya‘far b. Ahmad (siglos
X1-X11) —recogida por Ibn Bassam al-Santarini (m. 1147) y reproducida por Ibn
Sa‘id al-Magribi—, composicion en prosa rimada en la que se describen dos de los
palacios mas importantes de la Sevilla del siglo XI, el Qasr al-Mubarak y el Qasr
al-Mukarram (Alcazar Venerado)”. A colacion de esto tltimo, cabe sefialar cémo el
citado autor dedica especial atencién a la taifa sevillana, circunstancia que permite
constatar el esplendor literario que alcanz6 la ciudad en estos momentos y cuyo
recuerdo siguid vivo en la sociedad del siglo X111, teniendo en cuenta ademas que
Ibn Sa‘id al-Magribi fue enviado por su padre a Sevilla para formarse en el campo
de las letras.

CONCLUSIONES

El desarrollo urbanistico que adquirié Sevilla entre los siglos X1 y X111 es una
realidad que no solo ha quedado avalada por la historiografia tradicional y por las
diferentes intervenciones arqueoldgicas realizadas, sino también a través de la
produccioén escrita de varios autores arabes que vivieron en época almohade y que
dejaron constancia de ello. Ademas, la proclamacién de un nuevo califato en el
occidente islamicoy su eleccion como capital andalusi, junto con Marrakech al otro
lado del Estrecho, contribuyeron a recuperar el esplendor que tuvo en época taifa.

En este sentido, y aunque disponemos de alguna que otra alusion al primitivo
alcazar delaciudady alamezquita emiral de Ibn ‘Adabbas, el andlisis de lainformacion
que estos autores nos ofrecen en sus obras —de caracter fundamentalmente
histoérico, geografico y biografico—, nos lleva a plantear que la mayoria de las
referencias que conservamos acerca del panorama arquitecténico de Ishiliya se
centran en época ‘abbadiy almohade. Esto no debe resultarnos extrafio si tenemos
en cuenta que, como hemos desarrollado, esto pudo convertirse en una forma de
legitimar la posiciéon de este nuevo movimiento norteafricano en al-Andalus vy,
concretamente, en el que fue el centro politico-administrativo de este territorio.

De ahi que la importancia que alcanzé la labor edilicia de la dinastia ‘abbadi
en el siglo X1 y el impacto que tuvo entre los califas almohades durante las
siguientes centurias queden perfectamente recogidos en la produccién escrita
de estos momentos, a diferencia de los testimonios materiales que han llegado
hasta nosotros y que precisan, por consiguiente, de nuevas investigaciones para
su conocimiento y recuperacién. Es posible que esa pervivencia y continuidad
ocupacional fuese el motivo por el que apenas conservamos referencias de un
alcazar almohade en Sevilla como residencia oficial durante el tiempo que pasaron
los califas en al-Andalus. Sin embargo, esto no excluye que se realizasen obras
de ampliacién, mejora y adaptacién relacionadas con el gusto imperante de la
época, como sabemos que asi fue, ademas de un nuevo programa constructivo

75. Véase Lledé Carrascosa, Rocio: «Risdla sobre los palacios abadies de Sevilla de Abii Ya'far ibn Ahmad de
Denia. Estudio y traduccién», en Sharq al-Andalus, 3 (1986), pp. 191-200.

TABLA |I. REFERENCIAS ARQUITECTéNICAS SOBRE SEVILLA EN LA DOCUMENTACION ESCRITA ARABE

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



22

IGNACIO GONZALEZ CAVERO

que impulsase a la ciudad a alcanzar el rango de capital andalusi con la finalidad
de estar a la misma altura que su homologa en el Magreb.

Pero aun siendo conscientes de que los textos que hemos manejado para este
particular no fueron los tinicos y que algunos de ellos han llegado hasta nosotros
de manera parcial, cabe destacar la necesidad de abordar un nuevo estudio
referido a las fuentes documentales a partir de época nazari, el cual nos permitira
conocer algunas obras y fragmentos que no hemos conservado y completar asi la
informacion que disponemos en la actualidad.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

REFERENCIAS ARQUITECTONICAS

Mezquita

Mezquita

Mezquitas, bafios,

TITULO Alcazar de . Palacios de Palacios . cementerios, Muralla
AUTOR FUENTE DOCUMENTAL Sevilla alj ama de_Ibn Sevilla (siglo XI) | almohades Alcazabas aljama atarazanas, y puertas
'Adabbas almohade L
alcaicerfa...
Nuzhat al-mustaq fi ijtiraq al-afaq v v v
Al-Idrisi (Deseo de quien desea conocer el mundo)
(finales del siglo
XI1-1164/5) Uns al-muhay wa rawd al-furay
(Solaz de las almas y jardin de \%
distracciones)
Ta'rij mulik al-tawa’if li-mu’allif maphul
----- (Historia de los reyes de taifas de autor s '
desconocido)
< - Kitab al-sila fi tarij a'immat al-Andalus
Ib(rlll(B;?_s:(I%vx;al (Libro de la continuacidn de La Historia Y
3 de los ulemas de al-Andalus)
IF;.S;:slgje!sSia _ Tarijiftitah al-Andalus v v v v v v v
1108) (Historia de la conquista de al-Andalus)
‘Abd al-Wahid Kitab al-mu'yib fi taljis ajbar al-Magrib
al-Marrakusi (Libro del que se asombra acerca del
. . .. S Vv Vv Vv \'2
(1185-m. después compendio de noticias histdricas del
de 1224) Magreb)
al-Ikmal wa-l-itmam fi silat al-i'lam bi-
mahasin al-a’lam min ahl Malaqa al-
Ibn ‘Askar kiram v v
(1188-1239) (Complemento y conclusion en la
continuacién de la Informacion sobre la
excelencia de los malaguerios ilustres)
Ibn ‘Arabi Risalat al-Quds v v
(1165-1240) (Epistola de la Santidad)
Nazm al-yuman li-tartib ma salafa min
Ibn al-Qattan ajbar al-zaman
(ca. 1185-m. (Afiazme de perlas. Disposicion de noticias v
después de 1252) acaecidas en el tiempo [de la dinastia
almohade])
Kitab al-hulla al-siyra’ fi Su‘ara’ al-
Ibn al-Abbar umara’ v
(1199-1260) (Libro de la tiinica de hilos de oro acerca
de los emires poetas)
Kitab wafayat al-a’yan anba’' wa-
s anba'al-zaman
l(l;lellliflllil;ir)l (Libro de las muertes de hombres Vv
inminentes e historia de los hijos de la
época)
Kitab silat al-simt wa simat al-murt fi
Sarh simt al-hadi fi I-fajr al-
Ibn al-Sabbat muhammadi (Libro del regalo de la sarta v
(1221-1282) de perlas y la hermosura del ropaje de
seda en torno al comentario de la sarta
de perlas ofrendada en alabanza al
Profeta)
lbnMi.;i;l Kitab al-mugrib fi hula I-Magrib v

(1214-12806)

(Libro de lo extraordinario acerca de las

TABLA |. REFERENCIAS ARQUITECT@N\CAS SOBRE SEVILLA EN LA DOCUMENTACION ESCRITA ARABE

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA

SERIE VII - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA)

13-2025-3-29

ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478

UNED

23




IGNACIO GONZALEZ CAVERO

CRONOLOGIA -
- EDICIONES ARABES TRADUCCIONES
AUTOR TITULO FUENTE DOCUMENTAL D OE%]IEVII\]IE’II;?T AL COMPLETAS Y PARCIALES COMPLETAS Y PARCIALES
Fuat Sezgin et alii (1952) Pierre Ameci;igubert (1836-
Nuzhat al-mustaq fi ijtiraq al-afaq Entreel 2°y 3« Re%nhart Pleter Ann.e Dozyy Reinhart Pieter Anne Dozy y
. . . Michael Jan de Goeje (1886) . .
Al-1drisi (Deseo de quien desea conocer el mundo) | cuarto del siglo XI1 . Michael Jan de Goeje (1886)
. Eduardo Saavedra y Antonio -
(fin. siglo XI- ., Eduardo Saavedra y Antonio
1165/5) Blaquez (1974) Blaquez (19;]4)
Uns al-muhay wa rawd al-furay . .
Lo 3¢ cuarto del siglo Fuat Sezgin (1984) . . .
(Solaz dt; llftsr Zércrzgfl ,;/S ;ardln de X1 Wafi Nihi (2007) Jassim Abid Mizal (1989)
Tarij mulik al-tawd’if li-mu’allif maphal | . . ‘o
----- (Historia de los reyes de taifas de autor 3" cuarto del siglo Evariste Lévi-Provencal (1930) Evapste Leyl—Provengal (1932)
. X112 Felipe Maillo Salgado (1991)
desconocido)
y ; Kitab al-sila fi ta'rj a'immat al-Andalus . .
Ib(rlllgi_sil;\;al (Libro de la continuacion de La Historia de Siglo X11 Francisco Coderay Zaidin 1882- |

los ulemas de al-Andalus)

1883)

1bn Sahib al-Sala
(m. después de
1198)

Ta'rij iftitah al-Andalus
(Historia de la conquista de al-Andalus)

2? mitad del siglo
XI1

Melchor Martinez Antufia (1930)
'Abd al-Hadi al-Tazi (1964)

Melchor Martinez Antufia (1930)

Melchor Martinez Antufia (1935)

Ambrosio Huici Miranda (1969)
Fatima Roldan Castro (2002)
Fatima Rolddn Castro (2016)

‘Abd al-Wahid al-
Marrakusi
(1185-m. después
de 1224)

Kitab al-mu'yib fi taljis ajbar al-Magrib
(Libro del que se asombra acerca del
compendio de noticias histdricas del

Magreb)

1* mitad del siglo
X111

Reinhart Pieter Anne Dozy (1845)

Ambrosio Huici Miranda (1955)
Edmond Fagnan (1893)

Ibn 'Askar
(1188-1239)

al-lIkmal wa-I-itmam fi silat al-i'lam bi-
mabhasin al-a‘lam min ahl Malaqa al-kiram
(Complemento y conclusién en la
continuacion de la Informacion sobre la
excelencia de los malaguerios ilustres)

1* mitad del siglo
X111

'Abd Allah al-Murabit al-Targl
(1999)

Joaquin Vallvé Bermejo (1966)

Ibn ‘Arabi
(1165-1240)

Risalat al-Quds
(Epistola de la Santidad)

1203

Miguel Asin Palacios (1939)

Miguel Asin Palacios (1933)

Ibn al-Qattan
(ca. 1185-m.
después de 1252)

Nazm al-juman li-tartib ma salafa min
ajbar al-zaman
(Afiazme de perlas. Disposicion de noticias
acaecidas en el tiempo [de la dinastia
almohade])

Mediados del siglo
X111

Evariste Lévi-Provencal (1925)
Mahmiud 'Ali Makki (1990)

Evariste Lévi-Provengal (1925)
Adnan Abdul Hamid Kadim
(1992)

Ibn al-Abbar
(1199-1260)

Kitab al-hulla al-siyara’ fi $u‘ara’ al-
umara’' (Libro de la tiinica de hilos de oro
acerca de los emires poetas)

1248

Husyan Mu'nis (1963-1964)
Reinhart Pieter Anne Dozy
(1846)

Reinhart Pieter Anne Dozy
(1847-1851)

Reinhart Pieter Anne Dozy
(1846)

Ibn Jallikan
(1211-1282)

Kitab wafayat al-a’yan wa-anba’
abna’ al-zaman
(Libro de las muertes de hombres
inminentes e historia de los hijos de la
época)

1256-1274

lhsan 'Abbas (1968-1977)

Mac Guckin de Slane (1843-1871)

Ibn al-Sabbat
(1221-1282)

Kitab silat al-simt wa simat al-murt fi
Sarh simt al-hadi fi I-fajr al-muhammadi
(Libro del regalo de la sarta de perlas y la
hermosura del ropaje de seda en torno al
comentario de la sarta de perlas ofrendada
en alabanza al Profeta)

Siglo X111

Ahmad Muhtar al-'Abbadi (1967-
1968)
Ahmad Muhtar al-'Abbadi (1971)

Emilio de Santiago Simén (1973)

Ibn Sa‘d al-
Magribi
(1214-1280)

Kitab al-mugrib fi hula I-Magrib
(Libro de lo extraordinario acerca de las

Siglos X11-XI11

joyas del Occidente)

Sawqi Dayf (1953-1955)

Hanaa Mohamed-Hammadi
Mejdoubi (2014-2018)

24

TABLA II. EDICIONES Y TRADUCCIONES UTILIZADAS DE LAS FUENTES DOCUMENTALES ARABES

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA

SERIE VII - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA)

13- 2025 - 3-29

ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478

UNED




LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

REFERENCIAS

AAVV.: «Ibn al-’Arabi al-Ta’1», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vilchez, José Miguel (dir. y
ed.), Biblioteca de al-Andalus. Almeria, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2009,
tomo 11, n°® 299, pp. 158-332.

‘Abd al-Wahid al-Marrakusi: The history of the almohades. Dozy, Reinhart Pieter Anne (ed.),
Leiden, Brill, 1881 (reimpresa en 2008. 1% ed. 1845).

‘Abd al-Wahid al-Marrakusi: Histoire des Almohades. Fagnan, Edmond (trad.), Alger, Adolphe
Jourdan, 1893 (reimpresa en 2008).

‘Abd al-Wahid al-Marrakusi: Kitab al-Mu’¥ib fi taljis ajbar al-Magrib, Lo admirable en el resumen
de las noticias del Magrib. Huici Miranda, Ambrosio (trad.), Coleccién de Crénicas Arabes
de la Reconquista, 1V, Tetudn, Editora Marroqui, 1955.

Abdel Aziz Salem, Elsayed: «Los palacios ‘abbadies de Sevilla», Andalucia Isldmica. Textos y
Estudios, IV-V (1983-19806), pp. 145-159.

Abdul Hamid Kadim, Adnan (est. y trad.): Estudio critico. Traduccién y andlisis de la obra
Nazm al-yuman fi ajbar al-zaman de Ibn al-Qattan, (Tesis doctoral inédita), Universidad
Auténoma de Madrid, 1992.

Al-1drisi: Géographie d’Edrisi. Amedée Jaubert, Pierre (trad.), 2 tomos, Paris, Imprimerie
Royale, 1836-1840.

Al-1drisi: Description de I'Afrique et de I'Espagne par Edrisi. Dozy, Reinhart Pieter Anne; Jan
de Goeje, Michael (ed., trad., notas y glosario), Leiden, Brill, 1880.

Al-1drist: Kitab Nuzhat al-mustaq f1 ijtiraq al-afaq, Geografia de Espafia. Saavedra, Eduardo;
Blaquez, Antonio (ed., trad. y estudio); Ubieto, Antonio (prol. e ind.), Valencia, Anubar
Ediciones, 1974.

Al-1drisi: The Entertainment of Hearts and Meadows of Contemplation. Uns al-muhaj wa-rawd
al-furaj. Sezgin, Fuat (ed.), Frankfurt am Main, Institute for the History of Arabic-Islamic
Science, 1984.

Al-1drist: Uns al-Muhay wa rawd al-furay, Los caminos de al-Andalus en el siglo X11. Abid Mizal,
Jassim (est., ed., trad., y anotaciones), Madrid, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, 19809.

Al-1drisi: Nuzhat al-mustaq fi ijtiraq al-afaq. Sezgin, Fuat et alii (eds.), reprod. de la edicién
de 1952, Frankfurt am Main, Institute for the History of Arabic-Islamic Science, 1992.

Al-1drisi: Uns al-muhaj wa-rawd al-furay. Qism $amal Ifriqiva wa-bilad al-Sidan. Al-Sarif
al-Idrisi al-Sabti (493-560h./1110-1165 m.). Nihi, Waf1 (ed.), Rabat, Wizarat al-Awqaf wa-1-
Suw'in al-Islamiya, 2007.

Almagro Gorbea, Antonio: «El Patio del Crucero de los Reales Alcdzares de Sevilla»,
Al-Qantara, XX, 2 (1999), pp. 331-376.

Almagro Gorbea, Antonio: «Una nueva interpretacion del patio de la Casa de Contratacion
del Alcazar de Sevilla», Al-Qantara, XXV111, 1 (2007), pp. 181-228.

Almagro Gorbea, Antonio: «Los Reales Alcdzares de Sevilla», Artigrama, 22 (2007), pp. 155-185.

Amador de los Rios, Rodrigo: Inscripciones drabes de Sevilla. Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla-
Patronato del Real Alcdzar, 1998 (1* ed. 1875), pp. 107-108.

Amores Carredano, Fernando; Vera Reina, Manuel: «Al-Buhayra/Huerta del Rey», en
Magdalena Valor Piechotta y Ahmed Tahiri (coords.): Sevilla almohade. Sevilla-Rabat,
Fundacién Tres Culturas del Mediterrdneo-Universidad de Sevilla-Junta de Andalucia,

1999, pp. 185-190.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED

25



26

IGNACIO GONZALEZ CAVERO

Ates, Ahmed: «Ibn al-’Arabi», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam.
Leiden-London, Brill, 1986 (1* ed. 1979), tomo 111, pp. 707-711.

Ben Cheneb, Mohamed; Pellat, Charles: «Ibn al-Abbar», en Bernard Lewis et alii. (eds.): The
Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, 1986 (1 ed. 1979), tomo 111, p. 673.

Ben Cheneb, Mohamed; Huici Miranda, Ambrosio: «lbn Bashkuwal», en Lewis, Bernard
et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1 ed. 1979), tomo
111, pp. 733-744. )

Benaboud, M'hammad: Estudios sobre la historia de al-Andalus y sus fuentes. Rodriguez Pefia,
Francisco; Pefia Martin, Salvador (trads.), Madrid, Editorial Verbum, 2015.

Calero Secall, M. Isabel: «Ibn ‘Askar», Jdbega, 97 (2008), pp. 100-106.

Calero Secall, M. Isabel: «lbn ‘Askar, Abu1 ‘Abd Allah», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta
Vilchez, José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almeria, Fundacién Ibn Tufayl
de Estudios Arabes, 2009, tomo 11, n°® 327, pp. 393-396.

Cano Avila, Pedro; Mohamed Essawi, A. Tawfik; Comes, Mercé: «lbn Sa’id al-’Ansi, Abil
1-Hasan», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almeria, Fundacion
1bn Tufayl de Estudios Arabes, 2007, tomo V, n® 1.067, pp. 137-166.

Cronica anénima de los reyes de taifas (Tarij muliitk al-tawa’if). Maillo Salgado, Felipe (introd.,
trad. y notas), Madrid, Akal, 1991.

Fuente Gonzalez, Cristina, de la: «Ibn Baskuwal», en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vilchez,
José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almeria, Fundacién 1bn Tufayl de Estudios
Arabes, 2009, vol. 11, n° 393, pp. 550-565.

Garcfa Sanjudn, Alejandro: «Los bienes habices y la repoblacién de Andalucia en el siglo
XI11: el caso de Sevilla», Historia. Instituciones. Documentos, 1999 (20), pp. 211-231.

Garcia Sanjudn, Alejandro: Hasta que Dios herede la tierra: los bienes habices en al-Andalus
(siglos X-XV). Huelva, Universidad de Huelva, 2002.

Dominguez Berenjeno, Enrique Luis: «La remodelacion urbana de Isbilia a través de la
historiografia almohade», Anales de arqueologia cordobesa», 2001 (12), pp. 177-194.

Dozy, Reinhart Pieter Anne: Histoire des musulmans d’Espagne jusqua la conquéte de
I'Andolousie par les almoravides. 3 tomos, Leiden, E.J. Brill, 1932.

Dozy, Reinhart Pieter Anne: Scriptorium Arabum loci de Abbadidis, Leiden, Brill, 1846.

Dozy, Reinhart Pieter Anne: Notices sur quelques manuscrits drabes. Leiden, Brill, 1847-1851.

Fierro Bello, Maribel: «El titulo de la crénica almohade de Ibn Sahib al-Salat», Al-Qantara,
24, 2 (2003), pp. 291-293.

Fiick, Johann Wilhelm: «Ibn Khallikan», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia
of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1 ed. 1979), tomo 111, pp. 832-833.

Gonzalez Cavero, 1gnacio: Arquitectura civil y religiosa en época almohade: Sevilla y Murcia
(Tesis doctoral inédita), 2 vols., Universidad Auténoma de Madrid, 2013.

Gonzalez Cavero, Ignacio: Arquitectura palatina en Sevilla y Murcia durante época almohade.
Madrid, UAM ediciones, 2018.

Gonzalez Cavero, Ignacio: «La construccién durante el califato almohade: los casos de
Sevillay Murcia a partir de la documentacion escrita», en Molero Garcia, Jesus; Gallego
Valle, David; Gil Crespo, Ignacio Javier (coords.): La construccién fortificada medieval:
historia, conservacion y gestion. Ciudad Real, Instituto Juan de Herrera, 2020, pp. 39-64.

Gonzalez Cavero, Ignacio: «Referencias sobre el patrimonio arquitecténico en Ishiliya a
través de los autores y fuentes documentales drabes entre las épocas emiral y almoravide»,
Espacio, Tiempo y Forma. Serie VII - Historia del Arte, 8 (2020), pp. 369-390.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

Gonzdlez Cavero, Ignacio: «Seville, a Cultured and Influential Court: The Palace of Ibn
‘Abbad», Arts 12, 44 (2023) [en linea] https://www.mdpi.com/2076-0752/12/2/44
[Consultado: 11 de mayo de 2024].

Hopkins, John F. P.: «Ibn Sahib al-Salat», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia
of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1* ed. 1979), tomo 111, pp. 924-925.

Ibn al-Abbar: Al-Hulla al-siyara’. Mu'nis, Husyan (ed.), 2 tomos, El Cairo, al-Sarika al-’Arabiya
li-1-Tiba’a wa-1-Nasr, 1963-1964.

Ibn al-Qattan: Nazm al-yuman li-tartib ma salafa min ajbar al-zaman. ‘Ali Makki, Mahmud
(ed.), Beirut, Dar al-Garb al-Islami, 1990.

Ibn al-Sabbat: Ta’ij al-Andalus li-Ibn al-Kardabiis wa wasfuhu li-Ibn al-Sabbat: nussan gadidan.
Muhtar al-’Abbadi, Ahmad (ed.), Madrid, Ma’had al-Dirasat al-Islamiya, 1971.

Ibn ‘Arabi: Risalat al-Quds (Biografias). Asin Palacios, Miguel (ed.), Madrid, Publicaciones de
las Escuelas de Estudios Arabes de Madrid y Granada, 1939.

Ibn ‘Arabi: Risalat al-quds, Vidas de Santones Andaluces. La ‘Epistola de la Santidad’ de 1bn
‘Arabi de Murcia. Asin Palacios, Miguel (trad.), Valladolid, Editorial Maxtor, 2005 (reprod.
facs. de 1933).

Ibn ‘Askar; Ibn Hamis: Alam Malaqga. Al-Murabit al-Targi, ‘Abd Allah (ed.), Rabat-Beirut,
Dar al-Garb al-Islami, 1999.

Ibn Baskuwal, Kitab al-Sila fi ta'rij a'immat al-Andalus (Dictionarium biographicum). Codera
y Zaidin, Francisco (ed.), Bibliotheca Arabico-Hispana, 2 vols., Madrid, Editorial Rojas,
1882-1883.

Ibn ‘1dari: Al-Bayan al-mugrib 3. Histoire de 'Espagne musulmane au Xliéme siécle. Lévi-
Provencal, Evariste (ed.), Paris, Libraire Orientale Paul Geuthner, 1930.

Ibn ‘Idari: Al-Bayan almugrib fi ijtisar ajbar mulak al-Andalus wa-1-Magrib por Ibn ‘Idari
al-Marrakusi. Los Almohades. Huici Miranda, Ambrosio (trad.), 2 tomos, Coleccidn de
Crénicas Arabes de la Reconquista, 11-111, Tetudn, Editora Marroqui, 1953-1954.

Ibn Jallikan: Ibn Khallikan’s Biographical Dictionary. De Slane, Mac Guckin (trad.), 4 vols.,
Paris, The Oriental Translation fund of Great Britain and Ireland, 1843-1871.

Ibn Jallikan: Kitab wafayat al-a‘yan. ‘Abbas, Thsan (ed.), 8 vols., Beirut, Dar Sadir, 1968-1977.

Ibn Sahib al-Sala: Ta'rij al-mann bi-l-imama, The History of the Moroccan Empire in Maghrib,
Andalucia and Ifrigiya or Volume II of «Alman, bil Imamah al-mustadhafin». ‘Abd al-Had1
al-Tazi (ed.), Beirut, 1964.

Ibn Sahib al-Sala: Al-Mann bil-imama (Historia del Califato almohade). Huici Miranda,
Ambrosio (trad. y estudio), Valencia, Anubar, 1969.

Ibn Sa‘id al-Magribi: Kitab al-Mugrib fi hula I-Magrib. Dayf, Sawgi (ed.), 2 vols., El Cairo,
Dar al-Ma’arif, 1953-1955.

Ibn Sa‘id al-Magribi: Kitab rayat al-mubarrizin, El libro de las banderas de los campeones. Garcia
Gomez, Emilio (ed. y trad.), Barcelona, Seix Barral, 1978 (1 ed. 1942).

Ibn Sa‘id al-Magribi: El Mugrib. Mohamed-Hammadi Mejdoubi, Hanaa (trad.), Almeria,
Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2014-2018.

Jiménez Martin, Alfonso: «Notas sobre la mezquita mayor de la Sevilla almohade», Artigrama,
22 (2007), pp. I31-153.

Jiménez Sancho, Alvaro: La mezquita mayor almohade de Sevilla. Andlisis arqueoldgico de su
construccion, (Tesis Doctoral), Universidad de Sevilla, 2015.

Latham, John Derek: «lbn ‘Askar», en Bearman, Peri J. et alii (eds.), The Encyclopaedia of
Islam. Leiden-London, Brill, 2004, tomo XII (supplement), pp. 381-382.

Latham, John Derek: «Ibn al-Kattan», en Bearman, Peri ]. et alii. (eds.), The Encyclopaedia
of Islam. Leiden-London, Brill, 2004, tomo XII (suplement), p. 389.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED

27


https://www.mdpi.com/2076-0752/12/2/44 

IGNACIO GONZALEZ CAVERO

Lévi-Provengal, Evariste: «Six fragments inédits d'une chronique anonyme du debut des
almohades», en Mélanges René Basset: études nord-africaines et orientales. Paris, L'Institut
Des Hautes-Etudes Marocaines, 1925, vol. 11, pp. 335-393.

Lévi-Provengal, Evariste: «‘Abd al-Wahid al-Marrakushi», en Rosskeen Gibb, H.A. et alii
(eds.), The Encyclopaedia of Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1 ed. 1960), tomo L, p. 94.

Lirola Delgado, Jorge: «Ibn al-Abbar al-Quda’i» en Lirola Delgado, Jorge; Puerta Vilchez, José
Miguel (dir. y ed.), Biblioteca de al-Andalus. Almeria, Fundacién 1bn Tufayl de Estudios
Arabes, 2012, tomo 1, n° 173, pp. 535-563.

Lirola Delgado, Jorge: «Al-1drisi, Abu ‘Abd Allah», en Lirola Delgado, Jorge (dir. y ed.):
Biblioteca de al-Andalus. Almeria, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2009, tomo
V1, n® ), €77, pp- YALYVY,

Lirola Delgado, Pilar: Al-Mu'tamid y los Abadies. El esplendor del reino de Sevilla (s. XI). Almeria,
Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2011.

Maillo Salgado, Felipe: De historiografia drabe. Madrid, Abada, 2009 (1* ed. 2008).

Manzano Martos, Rafael: «Los palacios», en Magdalena Valor Piechotta y Ahmed Tahiri
(coords.): Sevilla almohade. Sevilla-Rabat, Fundacién Tres Culturas del Mediterraneo-
Universidad de Sevilla-Junta de Andalucia, 1999, pp. 63-76.

Marcos Cobaleda, Maria: Los almordvides. Arquitectura de un imperio. Granada, Universidad
de Granada, 2015

Martinez Antufla, Melchor: Sevilla y sus monumentos drabes. San Lorenzo de El Escorial,
Imprenta del Monasterio, 1930.

Martinez Antufia, Melchor: «Camparfias de los Almohades en Espafia I», Religién y Cultura,
29 (1935), pp. 3-60.

Martinez Enamorado, Virgilio: «Crénica anénima de los Reyes de Taifas», en Lirola Delgado,
Jorge; Puerta Vilchez, José Miguel (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almeria, Fundacion
Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2012, tomo 1, n° 91, pp. 297-299.

Martos Quesada, Juan: Historiografia andalusi. Manual de fuentes drabes para la historia de
al-Andalus. 2 vols., Céceres, Sociedad Espafiola de Estudios Medievales-Universidad de
Extremadura-CSIC, 2022.

Mubhtar al-’Abbadi, Ahmad (ed.): «Tarij al-Andalus li-Ibn al-Kardabus wa-wasfu-fu li-Ibn
al-Sabbat», Revista del Instituto Egipcio de Estudios Isldmicos, X1V (1967-1968), pp. 99-163.

Navarro Oltra, Vicente C.: «Ibn Sahib al-Salat al-Bayi, ‘Abd al-Malik», en Lirola Delgado,
Jorge (dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almeria, Fundacién 1bn Tufayl de Estudios
Arabes, 2007, vol. V, n° 1.052, pp. 87-90.

Ocafia Jiménez, Manuel: «La inscripcion fundacional de la mezquita de Ibn ‘Adabbas de
Sevillax, Al-Andalus, X11, 1 (1947), pp. 145-T51.

Oman, Giovanni: «Al-1drisi», en Lewis, Bernard et alii (eds.): The Encyclopaedia of Islam.
Leiden-London, Brill, 1986 (1* ed. 1979), tomo 111, pp. 1.032-1.035.

Pellat, Charles: «Ibn Sa’id al-Maghribi», en Bernard Lewis et al. (eds.): The Encyclopaedia of
Islam. Leiden-London, Brill, 1986 (1* ed. 1979), tomo 111, p. 926.

Pons Boigues, Francisco: Ensayo bio-bibliogrdfico sobre los historiadores y gedgrafos ardbigo-
esparioles. Madrid, Establecimiento tipografico San Francisco de Sales, 1898.

Rodriguez Figueroa, Antonio: «Ibn al-Qattan, Abit Muhammad», en Lirola Delgado, Jorge
(dir. y ed.): Biblioteca de al-Andalus. Almeria, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes,
20006, tomo 1V, n° 960, pp. 398-403.

Roldan Castro, Fatima: «De nuevo sobre la mezquita aljama almohade de Sevilla: la versién
del cronista cortesano Ibn Sahib al-Sala» en Jiménez Martin, Alfonso (ed.): Magna

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 - 2025 - 3-29  ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED



LA CULTURA MATERIAL DE SEVILLA ENTRE LOS SIGLOS XI-XIII A TRAVES DE LA PRODUCCION ARABE ESCRITA

Hispalensis (I). Recuperacion de la aliama almohade, Granada, Aula Hernan Ruiz, Cabildo
Metropolitano, 2002, pp. 13-22.

Rold4n Castro, Fitima: «La ciudad de Sevilla como escenario. Releyendo a Ibn Sahib al-Salat»,
Anaquel de Estudios Arabes, 2016 (27), pp. 169-187.

Santiago Simén, Emilio de: «Un fragmento de la obra de Ibn al-Sabbat (s. X11I) sobre
al-Andalus», Cuadernos de Historia del Islam, 5 (1973), pp. 5-91.

Tabales Rodriguez, Miguel Angel; Vargas Lorenzo, Cristina: «Ultimas investigaciones sobre el
origen del alcazar y el palacio primitivo», Apuntes del Alcdzar de Sevilla, 20 (2020), pp. 21-61.

Valencia Rodriguez, Rafael: Sevilla musulmana hasta la caida del califato: contribucion a su
estudio. Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1988, p. 589.

Vallvé Bermejo, Joaquin (trad. parcial): «Una fuente importante de la historia de al-Andalus.
La ‘Historia’ de 1bn ‘Askar», Al-Andalus, XXX1 (1966), pp. 237-205.

Valor Piechotta, Magdalena: «Hisn al-Faray», en Valor Piechotta, Magdalena; Tahiri Ahmed
(coords.): Sevilla almohade. Sevilla-Rabat, Fundacion Tres Culturas del Mediterrdaneo-
Universidad de Sevilla-Junta de Andalucia, 1999, pp. 191-194.

Valor Piechotta, Magdalena: Sevilla almohade. Malaga, Sarria, 2008.

Vargas Lorenzo, Cristina: «El palacio primitivo del Alcdzar en el contexto de su primer
recinto», en Tabales Rodriguez, Miguel Angel (ed. y coord.): Las murallas del Alcdzar
de Sevilla. Estudios arqueoldgicos y constructivos (El origen del Alcdzar). Sevilla, Junta de
Andalucia Sevilla, 2020, pp. 209-258.

Viguera Molins, M. Jesus: «Fuentes de al-Andalus (siglos X1 y XI1) 1: Croénicas y obras
geograficas», Cddex Aquilarensis: Cuadernos de investigacion del Monasterio de Santa
Maria la Real, 13 (1998), pp. 9-32.

Viguera Molins, M. Jests: «Fuentes adrabes para el estudio de al-Andalus», XELB: revista de
arqueologia, arte, etnologia e historia, 9 (2009), pp. 27-38.

Villalba Sola, Dolores: La senda de los almohades. Arquitectura y patrimonio. Granada,
Universidad de Granada, 2015.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE VIl - HISTORIA DEL ARTE (N. EPOCA) 13 -2025-3-29 ISSN 1130-4715 - E-ISSN 2340-1478 UNED

29



