
441ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023  ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

PARTICIPACIÓN, ASISTENCIA 
SOCIAL Y ORGANIZACIÓN DE LAS 
COFRADAS INDIAS DE LIMA. 
UN ESTUDIO DE CASO DEL SIGLO XVII

PARTICIPATION, SOCIAL ASSISTANCE AND 
ORGANIZATION OF THE INDIAN WOMEN 
COFRADES OF LIMA. A XVII CENTURY CASE STUDY

Ismael Jiménez Jiménez1

Recibido: 10/01/2023 · Aceptado: 01/03/2023

DOI: https://doi.org/10.5944/etfvii.11.2023.36545

Resumen2
Tras la explosión cofradiera en la Ciudad de los Reyes entraron en funcionamiento 
corporaciones de españoles, criollos, negros e indios. Las que agruparon a estos 
últimos se organizaron a ejemplo de los primeros y ofrecieron a su grupo social una 
manera de asociarse, de entender el culto católico y de asegurarse materialmente ante 
la enfermedad y la muerte. Así, la cofradía de indios de Consolación del convento de 
la Merced de Lima reunió a un buen número de naturales, sin distinguirlos en razón 
a su género. Sin embargo, sí que hubo diferenciación, relegando nominativamente 
a las cofradas al espacio de culto. En la práctica, con su propia estructura, estas 
mujeres acabaron por ocupar un espacio dentro de la cofradía dedicándose a la 
atención de los cofrades.

Palabras clave 
Cofradías; Lima; mujeres; asistencia social; siglo XVII

Summary
After the brotherhood explosion in Lima, corporations of spanish, creoles, blacks 
and indians came into operation. Those that brought together the latter organized 
themselves following the example of the former and offered their social group a way 
of associating, understanding Catholic worship and materially insuring themselves 
against illness and death. Thus, the indian’s brotherhood of Consolation of the 
convent of La Merced de Lima brought together a good number of natives, without 

1.   Universidad de Valladolid. C. e.: ismael.jimenez@uva.es; ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-1679-9334>
2.   Este artículo ha sido realizado en la Universidad de Granada gracias a una Ayuda para la Recualificación del 

Profesorado Universitario, financiada por la Unión Europea – Next Generation EU.

https://doi.org/10.5944/etfvii.11.2023.36545
mailto:ismael.jimenez@uva.es
https://orcid.org/0000-0002-1679-9334


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023 ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED442

Ismael Jiménez Jiménez﻿

distinguishing them based on their gender. However, there was differentiation 
by norms relegating the womens to the space of worship. In practice, with their 
own structure, these women ended up occupying a space within the brotherhood 
dedicating themselves to the care of the members.

Keywords 
Brotherhoods; Lima; womens; social care; XVII century



Participación, asistencia social y organización de las cofradas indias de Lima﻿

443ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023  ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

EL CRECIMIENTO DE LAS COFRADÍAS 
EN LA CIUDAD DE LOS REYES

Casi al mismo ritmo en que la colonización española en América se extendía, la 
fundación de cofradías acompañó este establecimiento hispánico por todo el terri-
torio. Estas asociaciones de laicos habían comenzado a crecer de forma exponencial 
desde la segunda mitad del siglo XIV y estaban alcanzando cierto auge en el siglo 
XVI, por lo que no fue extraño su traslado a las Indias. Así, en una cronología casi 
paralela a las conquistas, fueron erigiéndose cofradías por doquier en las ciudades 
y pueblos americanos. Por ejemplo, Hernán Cortés fundó la cofradía de la Limpia 
Concepción de Nuestra Señora en México en 1519 y Francisco Pizarro hizo lo propio 
con la Vera Cruz de Lima en 15403.

Esta práctica y su propagación fue debida a las ventajas que el asociacionismo de 
laicos presentaba. Gracias a la erección de cofradías, muchos sujetos hallaron un cauce 
de participación directa en la Iglesia, una forma de manifestar su modo de entender 
el catolicismo, la llamada «religiosidad popular», y un método para congregarse a 
través de múltiples motivos –etnia, procedencia, oficio, devoción, etc.–4. Pero estas 
características no fueron las únicas que motivaron la explosión cofradiera en un 
territorio tan alejado como el Nuevo Mundo, pues a todos ellos habría de sumarles 
el hecho de que ofrecían cierta tranquilidad ante diferentes avatares seculares, como 
la enfermedad o la muerte, ya que las cofradías disponían de una gran variedad de 
«oferta asistencial»5.

La conjunción de todas estas cuestiones provocó que, desde el segundo cuarto 
del Quinientos, en suelo indiano se produjese una auténtica ebullición cofradiera. 
Para ello fue fundamental la existencia de un modelo que tomar, el bajoandaluz, con 
experiencia demostrada tanto en lo espiritual como en lo material, en lo normativo 
y en lo aplicativo. En el caso de Lima, que es el que nos atañe geográficamente 
en estas páginas, este modo de religiosidad popular comenzó con la fundación 
de la citada cofradía de la Vera Cruz (ca. 1540), aunque con anterioridad ya venía 
funcionando la cofradía del Santísimo Sacramento en el convento de Santo Domingo 
(ca. 1535). A ellas le seguirían en el convento de la Merced la cofradía de la Piedad 
(1559), la cual agrupaba a comerciantes; la cofradía de la Soledad (1571), establecida 
junto al convento de San Francisco; la del Cristo de Burgos (1579), asentada en el 
establecimiento de los agustinos y agrupando a los militares residentes en Lima y el 

3.   Jiménez Jiménez, Ismael: «La religiosidad popular indiana: las cofradías de Andalucía y América». Encrucijada 
de dos mundos: identidad, imagen y patrimonio de Andalucía en los tiempos moderno. Sevilla, Universidad de Sevilla, 
2022. Web: https://grupo.us.es/encrucijada/la-religiosidad-popular-indiana-las-cofradias-de-andalucia-a-america/

4.   Arias de Saavedra, Inmaculada y López-Guadalupe Muñoz, Miguel Luis: «Auge y control de la religiosidad 
popular andaluza en la España de la Contrarreforma», en Martínez Millán, José (ed.): Felipe II (1527-1598): Europa y la 
Monarquía católica, t. III. Madrid, Universidad Autónoma de Madrid, 1998, p. 37.

5.   Marcos Martín, Alberto: «La asistencia domiciliaria en la España del Antiguo Régimen: el caso de la cofradía 
de la Caridad de Palencia», en Pérez Álvarez, María José y Lobo de Araújo, María Marta (eds.): La respuesta social a la 
pobreza en la Península Ibérica durante la Edad Moderna. León, Universidad de León, 2014, p. 94

https://grupo.us.es/encrucijada/la-religiosidad-popular-indiana-las-cofradias-de-andalucia-a-america


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023 ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED444

Ismael Jiménez Jiménez﻿

Callao; y la populosa cofradía de Jesús Nazareno (ca. 1600), radicada en el convento 
de Santo Domingo6.

Junto a todas estas cofradías, conformadas por peninsulares y criollos, también 
nacieron corporaciones de carácter étnico. Tanto negros como indios imitaron 
este asociacionismo de laicos buscando las ventajas citadas –culto, agrupación y 
preservación de identidades, seguridad ante avatares, etc.–, por lo que se produjo 
un importante desarrollo de cofradías de indios, mulatos, negros, mestizos, libertos 
y esclavos. Así, para el caso de Lima tenemos un ejemplo temprano en lo referido a 
las cofradías de esclavos: la de Nuestra Señora de la Antigua fundada en 1569 en la 
propia catedral limeña7. En la esfera de los naturales, estos también fundarían sus 
cofradías para dar respuesta a sus propias necesidades; máxime cuando también fue 
un componente poblacional foráneo que arribó en diferentes oleadas mitayas a la 
ciudad8. En este sentido, al contrario que en el caso de los negros, la multiplicación 
de corporaciones indígenas en Lima no se correspondió con el peso demográfico que 
estos representaron en la ciudad. La población de la Ciudad de los Reyes rondaba los 
25.000 habitantes a inicios del siglo XVII, siendo el 39% españoles, el 41% esclavos 
y sólo el 8% de los residentes indios9. Finalizada la centuria, en 1700 Lima contaba 
con casi 35.000 habitantes, de los cuales españoles eran el 56’5%, esclavos un 18’1% 
e indios 7’9%10. Sin embargo, a pesar de este minoritario porcentaje, los naturales 
habitantes en Lima fundaron cofradías a un ritmo notable. Razón por la cual, en 
1639, según recoge el padre Cobo, ya participaron hasta trece corporaciones de 
indios en la procesión general del Corpus Christi: Nuestra Señora del Rosario del 
Santo Domingo, Nuestra Señora de la Candelaria del convento de San Francisco, 
San Joaquín de la parroquia de Santa Ana, Santiago del Cercado, Nuestra Señora 
del Pilar, San Marcelo del Cercado, Nuestra Señora de Copacabana -sin duda, la 
cofradía de indígenas más importante de todo el periodo virreinal11–, Niño Jesús de 
la Compañía, San Miguel del convento de San Agustín, Nuestra Señora de Loreto 
de Santa Ana, San Miguel del Cercado, Santo Ángel de la Guarda del Cercado y 
Nuestra Señora de Consolación del convento de la Merced12.

6.   Jiménez Jiménez, Ismael: «La Semana Santa de Lima y sus cofradías: una fiesta hacia los cinco siglos», en 
Luque Azcona, Emilio José y Pérez Miguel, Liliana (eds.): Historia, patrimonio e identidades. Material didáctico sobre el 
centro histórico de Lima para estudiantes de Secundaria. Sevilla, Universidad de Sevilla e Instituto Riva-Agüero, 2022, 
p. 150

7.   Gómez Acuña, Luis: «Las cofradías de negros en Lima (siglo XVII). Estado de la cuestión y análisis de caso», 
Páginas, 129 (1994), p. 33.

8.   Sánchez-Albornoz, Nicolás: «La mita de Lima. Magnitud y procedencia». Histórica, 12-2 (1988), p. 195. Al tenor, 
el mismo autor amplió el estudio de la mita a la Ciudad de los Reyes en la siguiente monografía: Sánchez-Albornoz, 
Nicolás: Trabajo y migración indígenas en los Andes coloniales. Lima, Banco Central de Reserva del Perú, 2020.

9.   Charney, Paul J: «El indio urbano: un análisis económico y social de la población india de Lima en 1613», 
Histórica, XII (1988), p. 24.

10.   Pérez Cantó, Pilar: «La población de Lima en el siglo XVIII», Boletín americanista, 32 (1982), p. 390.
11.   Para esta devoción y su cofradía de indios son indispensables los siguientes trabajos: Gómez, Ximena A.: 

«Fashioning Lima’s Virgin of Copacabana: indigenous strategies of negotiation in the Colonial Capital». En Engel, 
Emily A. (ed.): A companion to Early Modern Lima. Leiden – Boston, Brill, 2019, pp. 337-359. Gómez, Ximena A.: Nues-
tra Señora: confraternal art and identity in Early Colonial Lima, (tesis doctoral inédita), Universidad de Michigan, 2019, 
pp. 1-430; Vega Jácome, Walter. Las cofradías indígenas como medio de inserción social en Lima (siglo XVII). El caso de 
la cofradía de Nuestra Señora de Copacabana, (Tesis de maestría inédita), Pontificia Universidad Católica del Perú, 
2018, pp. 1-167.

12.   Cobo, Bernabé: Historia de la Fundación de Lima. Lima, 1639, pp. 326-328.



Participación, asistencia social y organización de las cofradas indias de Lima﻿

445ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023  ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

Esta última corporación rendía culto a Santa María de Consolación, la cual era 
venerada originariamente en la ciudad andaluza de Utrera desde 150713. La llegada 
de esta devoción a la Ciudad de los Reyes sigue siendo incierta, pero conocemos 
el hecho de que a finales del siglo XVI un indio llamado Juan de Uribilea poseía un 
lienzo de esta Virgen. Al parecer, el icono recibía culto en la vivienda del indígena 
y a su alrededor se formó una comunidad que lo obligó a adquirir una imagen 
de bulto redondo de la misma advocación. Este crecimiento obligó a trasladar 
el culto domestico de Uribilea al convento de la Concepción primero y al de la 
Merced después de forma definitiva. Así, en 1597 tenemos establecida una cofradía 
dedicada a Nuestra Señora de Consolación de Utrera en el convento mercedario 
de Lima, contando además con capilla propia a los pies del templo14. En cualquier 
caso, aún con el propio crecimiento de esta devoción, hemos de tener en cuenta 
que el rápido crecimiento cofradiero en la Ciudad de los Reyes y la fundación y 
asentamiento de la corporación que nos ocupa, no puede entenderse sin el fruto 
del III Concilio Limense, en el cual se aplicaron las disposiciones tridentinas y se 
reguló el importante y ascendente asunto de las cofradías desde el punto de vista 
espiritual y terrenal15.

13.   Otero Campos, José Andrés: La proyección americana de Utrera. Consolación del Sur. Utrera, Diputación 
Provincial de Sevilla, 2002, p. 39.

14.   Jiménez Jiménez, Ismael: «De Utrera al convento de la Merced: Consolación y su cofradía de indios. 
Fundación, estructura y apuntes económicos (siglos XVI-XVIII)». En Roda Peña, José (coord.): XIX Simposio sobre 
Hermandades de Sevilla y su provincia. Sevilla, Fundación Cruzcampo, 2018, p. 23.

15.   Al tenor sigue siendo imprescindible: Rodríguez Mateos, Joaquín: «Las cofradías de Perú en la modernidad 
y el espíritu de la contrarreforma», Anuario de Estudios Americanos, 52-2 (1995), pp. 15-43.

FIGURA 1: PLANO DE LIMA, FRAY PEDRO NOLASCO, 1687 (AGI, MP-PERÚ, 13). En rojo, la ubicación del 
convento de la Merced, sede de la cofradía de indios de Consolación



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023 ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED446

Ismael Jiménez Jiménez﻿

LAS COFRADAS A TRAVÉS DE LAS REGLAS

Pero: ¿qué papel jugaban en estas corporaciones las mujeres? ¿En el caso concreto 
de la cofradía de Consolación tuvieron un rol las cofradas? Realmente el foco sobre 
el grupo femenino de las cofradías americanas apenas ha sido objeto de estudio. 
Actualmente, al menos que tengamos localizados, son escasos los trabajos que se han 
dedicado a este tema y desconocemos si para el caso peruano existen investigaciones 
más allá de los trabajos de Bustamante Tupayaki y Rodríguez Toledo16. Así, la gran 
mayoría de estudios sobre la materia están enfocados en Nueva España. abordando 
desde las corporaciones en la que podían inscribirse hombres y mujeres, hasta las 
exclusivas de un sexo; desde las cofradías propiamente dichas hasta las devociones 
no agrupadas y los rosarios públicos17. Así pues, tomando como objeto de análisis a la 
cofradía de indios de Consolación en Lima vamos a intentar comprender qué papel 
desempeñaron sus cofradas.

Para intentar aproximarnos a esta pregunta nos acercamos primero al cuerpo 
normativo de la cofradía. Para obtener la aprobación eclesiástica, toda asociación de 
laicos necesitaba de un conjunto de reglas aceptadas por, en este caso, el Arzobispado 
de Lima. En el caso de la cofradía de indios de Consolación este texto fue compuesto 
a finales del siglo XVI, pero en algún momento del XVII desapareció. Hasta 1753, 
cuando se elaboraron y fueron puestas a análisis eclesiástico sus nuevas normas, los 
cofrades se rigieron por la costumbre, repitiendo año a año aquellos ritos que habían 
heredado. En cualquier caso, las reglas de 1753 confirmaron no sólo a la cofradía, sino a 
sus fiestas gravitacionales: el 8 de septiembre, día de la Virgen de Consolación y eje de 
cultos cofrades anteriores y posteriores; el 11 de noviembre, cuando aprovechando la 
festividad de San Martín de Tours rememoraban el traslado de las imágenes marianas 
al convento de la Merced; y el 28 de diciembre, cuando junto a los Santos Inocentes los 
cofrades dedicaban una Eucaristía en sufragio de los naturales aún no convertidos al 
cristianismo. Además, el Jueves Santo y la conmemoración de los Difuntos ocuparon 
un importante lugar en el calendario anual de esta cofradía18.

16.   Bustamante Tupayaki, Erik. «Cofradías y mujeres en la sociedad rural: las mayoralas en Cajatambo y Jauja, 
siglo XVII». En Pacahuala, Emilio Rosario, Castillo Vargas, Carlos y Palacios García, Marco (coord.): Actas del I 
Congreso de Historia y Cultura. Lima, Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 2014, pp. 31-62. Rodríguez Toledo, 
Luis. «‘Hermanas 24 y mayordomas’: la participación femenina en las cofradías de prestigio de Lima, siglo XVIII». 
Revista del Archivo General de la Nación 34-1 (2019), pp. 101-124. https://doi.org/10.37840/ragn.v34i1.84.

17.   Por citar algunos ejemplos de lo publicado en este ámbito: Carbajal López, David: «Las devotas a debate: 
mujeres, prácticas religiosas y opinión pública en Orizaba, 1750-1834». En Nuñez Becerra, Francisco y Spinoso 
Arcocha, Rosa (coords.): Mujeres en Veracruz. Fragmentos de una historia. Veracruz, Gobierno del Estado de Veracruz, 
2013, pp. 13-32; Carbajal López, David: «Mujeres y reforma de cofradías en Nueva España y Sevilla, ca. 1750-1830». 
Estudios de Historia Novohispana, 55 (2016), pp 64-79; Castañeda García, Rafael: «Piedad y participación femenina 
en la cofradía de negros y mulatos de San Benito de Palermo en el Bajío novohispano, siglo XVIII». Nuevo mundo 
mundos nuevos, 5 de diciembre de 2012. En línea: https://doi.org/10.4000/nuevomundo.64478; Chowning, Margaret: 
«La feminización de la piedad en México: género y piedad en las cofradías de españoles. Tendencias coloniales y 
poscoloniales en los arzobispados de Michoacán y Guadalajara». En Connaughton, Brian (ed.): Religión, política e 
identidad en la Independencia de México. México, Universidad Autónoma Metropolitana - Benemérita Universidad 
Autónoma de Puebla, 2010, pp. 475-514. Para el caso rioplatense conocemos el siguiente trabajo: Cruz, Enrique 
Normando: «Mujeres en la colonia. Dominación colonial, diferencias étnicas y de género en cofradías y fiestas 
religiosas en Jujuy, Río de la Plata». Anthropologica, 23 (2005), pp. 127-50.

18.   Jiménez Jiménez, Ismael: «A mayor culto de Nuestra Señora de Consolación de Utrera. Las celebraciones 
de la cofradía de indios del convento limeño de la Merced en los siglos XVII y XVIII». Temas americanistas, 46 (2021), 
pp. 358-369.

https://doi.org/10.4000/nuevomundo.64478


Participación, asistencia social y organización de las cofradas indias de Lima﻿

447ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023  ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

Pero no sólo de fiestas se ocupaban las reglas de 1753. Este texto establecía el 
funcionamiento de la corporación mediante una estructura de mayordomos, priostes, 
diputados y escribanos, elegidos anualmente y ocupando el puesto, en el caso de 
los primeros, en turnos de seis meses19. Además, las constituciones estipulaban 
quiénes podían ser cofrades y quiénes ocupar cargos de gobierno, cómo habría de 
administrarse económicamente la cofradía o cómo había de actuar la corporación 
ante las diferentes necesidades espirituales y materiales de sus componentes. Así 
pues, estas reglas no podían dejar sin regular el papel de las cofradas en el seno de 
la asociación de laicos.

En este sentido, la regla undécima estipulaba la participación de las mujeres 
dentro de la cofradía. Según este punto, indias y mestizas podían asentarse como 
cofradas, dando una limosna de 4 pesos y un cirio –exactamente la misma cuota 
de entrada que estaba registrada para los hombres–. Sin embargo, este mismo 
epígrafe limitaba la participación femenina a la esfera cultual, pues regía que las 
mujeres «no concurrirán a los cabildos, ni tendrán voz y voto por la calidad de su 
sexo»20. Es decir, la transcripción de la costumbre en las constituciones de 1753 
reafirmaba lo que veremos más adelante, que las cofradas sólo formaban parte 
de la institución en un espacio limitado, el espiritual, y regulado, no pudiendo en 
ningún caso acceder a la administración de la cofradía. No obstante, las cofradas 
supieron ganar su propio espacio.

En las mismas reglas, en los capítulos duodécimo a decimocuarto, la cofradía 
se comprometía a hacer ejercicio de equiparación entre hombres y mujeres. Este 
caso regulado era el concerniente a la muerte y al auxilio que sobre ellas debía 
realizar la corporación, lo cual, como hemos de recordar, suponía uno de los grandes 
alicientes para que cualquier indio desease ingresar en la asociación. Así pues, la 
cofradía quedaba comprometida a que, en caso de fallecimiento de un mayordomo, 
hermano veinticuatro o hermana, si hubiese dejado voluntad de ser enterrado en 
el convento de la Merced o en la propia capilla de Nuestra Señora de Consolación, 
saldría junto con la comunidad de frailes mercedarios, «con cruz alta», a recibir 
el cuerpo y acompañarlo hasta su depósito. De igual manera, si el finado quisiera 
ser enterrado en la capilla de la cofradía, ésta repartiría una docena de cirios a los 
hermanos veinticuatro para que velasen el cuerpo y lo acompañasen en la sepultura. 
Un epígrafe que queda extendido no sólo a los cofrades, hombres y mujeres, sino 
también a sus cónyuges –de ambos sexos– e hijos. Por ello, los mayordomos debían 
de volver a repartir doce cirios para acompañar y velar en la capilla «al hermano 
o hermana que falleciere y sus maridos, mujeres e hijos». Una ampliación de «la 
cobertura ante la muerte» que resultaba muy onerosa para la cofradía, pero que 
suponía, qué duda cabe, uno de los grandes atractivos para que los naturales se 
agrupasen en ella. No obstante, el recibimiento, velatorio, misa cantada y sepultura 
exigió un esfuerzo financiero por parte de los cofrades y ahí de nuevo la regla 

19.   Jiménez Jiménez, Ismael: De Utrera al convento de la Merced…, p. 31.
20.   Archivo Arzobispal de Lima (AAL), sec. Cofradías, leg. 42, exp. 17. Constituciones de la cofradía de naturales 

de Nuestra Señora de Consolación de Utrera del convento de la Merced. Lima, 1753. Regla 11.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023 ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED448

Ismael Jiménez Jiménez﻿

equiparaba a todos, indistintamente de su sexo, al exigirles una derrama de 2 reales 
por miembro cada vez que se producía un óbito21.

Hacíamos anterior mención a que las cofradas buscarían su propio espacio de 
actuación, más allá del cultual, dentro de la corporación y esto, que se producía 
de facto, quedó esbozado en algunos epígrafes de la regla de 1753. En el punto 
decimoctavo se especificaba que si algún «hermano o hermana estuviese enfermo 
sean obligados los mayordomos y oficiales a visitarlos para si quisieren el Santísimo 
Sacramento» y más adelante se conmina a estos cargos directivos a ayudar «a bien 
morir» a todos los cofrades22. No obstante, esta regla basada en la caridad y en el 
compromiso propio de la corporación para con sus componentes, abrió camino a 
las cofradas dentro de la corporación, como demuestran los documentos contables, 
pues parece ser que dicha obligación era frecuentemente delegada de los gestores 
a las hermanas. Asimismo, la regla cuadragésimo quinta obligaba al mayordomo a 
remitir dos reales de velas a «los hermanos, hermanas y devotos cuando estuvieren 
enfermos»23. Una tarea que sumada a la anterior ocuparía casi por completo el 
calendario de los mayordomos y que, como podrán deducir, también parece que 
fue reasignada a otras personas.

CUIDANDO A COFRADES Y COFRADAS: 
GASTOS Y RESPONSABLES

Podemos ver, en razón a lo estipulado en las constituciones de 1753 de la cofradía 
de indios de Nuestra Señora de Consolación, las cuales recogían una trayectoria de 
más de siglo y medio, que las mujeres podían ser miembros de la misma sin más 
limitación que el acceso a los cargos de gestión. Sin embargo, de facto la función 
topada a lo espiritual fue sobrepasada y las cofradas tomaron bajo su mano buena 
parte de la gestión de la asistencia corporal de los hermanos, una de las tareas 
fundamentales de las asociaciones de laicos24. Esto acabó de conferir cierto poder 
a las cofradas, pues el encargarse del auxilio a los hermanos conllevó que gozaran 
de cierta influencia en la institución.

Si bien es cierto que en la Lima del siglo XVII hubo en funcionamiento un buen 
número de centros sanitarios, la realidad fue que aquellos que eran miembros de 
una cofradía preferían ser atendidos en su domicilio. En el caso de la corporación de 
indígenas que analizamos, para la etnia que agrupaba existió en exclusiva el Hospital 
de Santa Ana, el cual había sido fundado en 1549 y para 1672 contaba con una nada 
desdeñable renta de 25.000 pesos anuales, lo que le permitía atender a más de 2.000 

21.   AAL, sec. Cofradías, leg. 42, exp. 17. Constituciones de la cofradía de naturales de Nuestra Señora de 
Consolación de Utrera del convento de la Merced. Lima, 1753. Reglas 12-14.

22.   AAL, sec. Cofradías, leg. 42, exp. 17. Constituciones de la cofradía de naturales de Nuestra Señora de 
Consolación de Utrera del convento de la Merced. Lima, 1753. Regla 18.

23.   AAL, sec. Cofradías, leg. 42, exp. 17. Constituciones de la cofradía de naturales de Nuestra Señora de 
Consolación de Utrera del convento de la Merced. Lima, 1753. Regla 45.

24.   Lozano Ruiz, Carlos, y Torremocha Hernández, Margarita: «Asistencia social y cofradías en el Antiguo 
Régimen. Historiografía, líneas de investigación y perspectivas». Chronica Nova, 39 (2013), p. 25.



Participación, asistencia social y organización de las cofradas indias de Lima﻿

449ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023  ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

indios anuales25. A pesar de ello, los naturales mostraban un rechazo considerable 
a ser atendidos en estos establecimientos por sus dudosos beneficios sanitarios26. 
Los indígenas de Lima preferían recuperar su salud en casa, sostenidos por la red 
de apoyo que tuviesen a su disposición: el dinero si lo poseían o la cofradía a la que 
perteneciesen. Así pues, de nuevo, se antojaba clave que el indio fuese cofrade, 
pues en la inmensa mayoría de los casos esta filiación sería el único medio de 
mantenerse materialmente durante una enfermedad o sufragar los costosos gastos 
del «buen morir». Para dar respuesta a ello, como hemos apuntado, las cofradías 
se erigían como un seguro viable para los naturales, cubriendo así –como en otras 
corporaciones de diferente etnia– el abasto alimentario, la provisión de medicinas, 
la asistencia de médicos, barberos o cirujanos e incluso ofreciendo la compañía de 
otros cofrades para paliar la soledad en la enfermedad y la muerte27.

Así pues, muchos cofrades de Consolación de Lima al perder la salud decidieron 
reclamar la asistencia de su cofradía. Estas demandas y la caridad debida hacia los 
pobres obligaban a la corporación a un despliegue de atención superior al de sus 
medios, razón por la cual la institución se vio obligada a plantear una estrategia de 
actuación ante el auxilio; mismo fenómeno que ocurría en otras cofradías de otros 
contextos regionales28. Por ello, la cofradía de Consolación, como otras durante 
toda la Edad Moderna29, hubo de seleccionar a quién atender, escogiendo priori-
tariamente a los enfermos cofrades, o a los familiares de éstos, obviando al resto 
de demandantes que existían en la Ciudad de los Reyes. Una tarea que, según la 
tradición y las reglas de 1753, competía a los mayordomos, pero que acabó siendo 
delegada en una serie de cofradas que prestaban el debido auxilio a sus hermanos.

Gracias a lo estipulado en las constituciones sabemos teóricamente cuánto 
podía recaudar anualmente la cofradía de indios de Consolación y cuánto dedicar 
a la asistencia de sus cofrades, pero esto resulta una aproximación insuficiente. 
La obligación tridentina y post III Concilio Limense de que todas las cofradías 
entregasen sus cuentas al Arzobispado nos revela cuál fue realmente el ingreso 
anual de la corporación, cómo se obtuvo, a qué se destinó y quiénes ejecutaron 
el gasto de auxilio. En este sentido, como comprobaremos, la limosna resultaba 
un ingreso clave para auxiliar a los cofrades enfermos –aunque nunca se destinó 
su totalidad a esta tarea–, pues los ingresos ordinarios de la corporación apenas 
llegaban para cubrir los gastos del calendario cultual30. Así pues, para cumplir con 
esta obligación fue necesario el compromiso de los cofrades para recaudar limosnas, 
entendiendo además a éstas como un medio aceptado de acercarse a Dios a través 

25.   Guerra, Francisco: El hospital en Hispanoamérica y Filipinas, 1492-1898. Madrid, Ministerio de Sanidad y 
Consumo, 1994, pp. 433-434.

26.   Ramos, Gabriela: El cuerpo en palabras. Estudios sobre religión, salud y humanidad en los Andes coloniales. 
Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos, 2020, p. 35.

27.   López-Guadalupe, Miguel Luis y Arias de Saavedra, Inmaculada: «Las cofradías y su dimensión social en la 
España del Antiguo Régimen». Cuadernos de Historia Moderna, 25 (2000), pp. 229-230.

28.   Lobo de Araujo, María Marta: «Pedir, dar y recibir. Las limosnas a los pobres en la Misericordia de Braga 
(siglos XVII-XVIII)». Espacio, tiempo y forma. Serie IV, Historia Moderna, 29 (2016), p. 213.

29.   Woolf, Stuart: Los pobres en la Europa Moderna. Barcelona, ed. Crítica, 1989, p. 17.
30.   Un análisis económico de esta cofradía en la serie 1653-1678 puede leerse con mayor detalle en: Jiménez 

Jiménez, Ismael: De Utrera al convento de la Merced…, pp.35-39



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023 ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED450

Ismael Jiménez Jiménez﻿

de los pobres. Un ejercicio común a ambos lados del Atlántico, con resultados y 
aplicación similares31.

Bajo el concepto de limosnas y con objeto teórico de ser aplicado por las cofradas 
al auxilio de los hermanos se recaudó en 1660-1661, 126 pesos y 4 reales32; en 1661-
1662, 109 pesos y 3 reales33; en 1663-1664, 83 pesos y 6 reales y medio34; en 1665, 32 
pesos y 4 reales35; en 1665-1666, 344 pesos y 6 reales36; y en 1667-1668, 297 pesos y 
un real37. Con estas cantidades y con la estrategia señalada de atender prioritaria-
mente a los miembros de la propia cofradía, como puede observarse en el gráfico 
siguiente, se gastó en el mismo marco cronológico (1660-1668) un total de 49 
pesos y 2 reales entre todos los cofrades o los cónyuges e hijos de estos38. O lo que 
es lo mismo, de todas las limosnas recibidas en los «retablillos» para atender a los 
enfermos y moribundos de la cofradía (997 pesos y medio real), sólo se destinaron 
a este menester el 4’93%.

Por los registros que la cofradía de Consolación estuvo obligada a entregar al 
Arzobispado de Lima conocemos cómo se distribuyó económicamente este auxilio 
entre los cofrades y las cofradas y también, por el sobrenombre que se daba a alguno 
de los enfermos, su domicilio, su oficio e incluso el cargo que desempeñaban dentro 
de la corporación. Así, durante la mayordomía de Juan Ollero entre septiembre de 
1660 y febrero de 1661 se atendió a 18 enfermos, empleándose siempre un donativo 

31.   Lobo de Araujo, María Marta: Pedir, dar y recibir…, p. 209.
32.   ALL, Cofradías, leg. 68, exp. 15. Limosnas recibidas por el mayordomo de la cofradía de Consolación Juan 

Ollero desde septiembre de 1660 a febrero de 1661.
33.   ALL, Cofradías, leg. 68, exp. 15. Limosnas recibidas por el mayordomo de la cofradía de Consolación Juan de 

la Cruz desde octubre de 1661 a febrero de 1662.
34.   ALL, Cofradías, leg. 68, exp. 10. Limosnas recibidas por el mayordomo de la cofradía de Consolación 

Francisco Astopilco Ninalingón desde septiembre de 1663 hasta febrero de 1664.
35.   AAL, Cofradías, leg. 61, exp. 8. Limosnas recibidas por un mayordomo desconocido de la cofradía de 

Consolación durante 1665.
36.   AAL, Cofradías, leg. 68, exp. 11. Limosnas recibidas por el mayordomo de la cofradía de Consolación Juan 

Ucho Inga desde octubre de 1665 a noviembre de 1666.
37.   AAL, Cofradías, leg. 68, exp. 12. Limosnas recibidas por el mayordomo de la cofradía de Consolación Juan 

García desde enero de 1667 a marzo de 1668.
38.   Las fuentes de esta enumeración se corresponden con las citadas anteriormente para la recaudación de 

limosnas por cada mayordomo de la cofradía de Consolación durante la década de 1660.

Gráfico 1. COMPARATIVA EN PESOS ENTRE LIMOSNAS Y GASTO EN ENFERMOS DE LA COFRADÍA DE INDIOS DE 
CONSOLACIÓN (1660-1668). Elaborada por el autor



Participación, asistencia social y organización de las cofradas indias de Lima﻿

451ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023  ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

de dos reales en velas, montando un total de 42 reales. De estos cofrades, 13 fueron 
las siguientes mujeres registradas: en tres ocasiones la mujer del capitán del Cuzco; 
la mujer de Tomás, el barbero; la mujer de Francisco, el babulero; la mujer del 
bajonero; Beatriz, esposa de Juan Ximénez, en dos ocasiones; Catalina, «cuando 
estaba parida»; la mujer de Bartolomé Carreño; la esposa de Chepe Clabigo «cuando 
estaba parida»; la mujer de Miguel de Larus; la mujer de Diego Asero; Magdalena 
Espina; el esposo de Lucía; y, por último, la mayorala Lorenza39. 

La mayordomía siguiente, ejercida por Juan de la Cruz, registró un leve descenso 
en la recaudación de limosnas y quizás ello tuvo que ver en que sólo se gastasen 
14 reales en la atención de los enfermos, los cuales fueron nuevamente socorridos 
con 2 reales en velas, como marcaba la costumbre y fue recogido en las reglas 
dieciochescas. Así, de estos enfermos sólo cuatro fueron mujeres: María de la 
Concepción, Luisa de Jesús, Andrea de la Cruz y Magdalena Angola40.

La gestión que sucedió a de la Cruz fue encomendada por los cofrades a Francisco 
Astopilco Ninalingón, prolongándose desde septiembre de 1663 hasta febrero de 
1664. Para este período se emplearon en atender a los enfermos de la cofradía un 
total de 18 reales de los 83 pesos y 6 reales y medio recaudados en concepto de 
limosnas. Gracias a esta cantidad fueron atendidos 16 cofrades, de los cuales 9 
fueron las siguientes mujeres: Luisa, esposa de Juan Bautista, el sillero; una hermana 
capada; una hermana llamada Lucha; la mujer del capitán Pedro Muñoz del Castillo; 
la esposa de Diego Pascual, Luisa, la chilena; la mujer de Carlos; una hermana esposa 
del sillero junto a San Pedro; una cofrada fallecida; y María de la Concepción41.

Desconocemos el nombre del mayordomo que rigió la cofradía de indios de 
Consolación durante la primera parte del año 1665, pero éste cumplió escrupulosa-
mente con su obligación ante el Arzobispado de Lima depositando las cuentas de la 
corporación. De esta forma podemos saber cómo durante este mandato la cofradía 
atendió a 22 miembros enfermos, 13 hombres y 9 mujeres, empleando para ello 44 
reales. La misma relación del gasto nos ofrece el nombre de las cofradas, o parientes 
de cofrades, que fueron socorridas: una hermana en Guía; «la mayorala pasada»; 
una hermana en el Taxajamar; la mujer de Pablo; la hermana Pascuala; doña María; 
Petrona; la mujer del ayudante Juan Baptista; la hermana de don Andrés Roca42. 
Baste decir que este anónimo gestor fue, sin duda, aquel que mayor cuidado prestó 
de los cofrades enfermos, puesto que con unas limosnas muy menguadas destinó 
al auxilio de los hermanos el 16’9% de las mismas.

Desde octubre de 1665 hasta noviembre de 1666 la cofradía fue regida en calidad 
de mayordomo por Juan Ucho Inga. La gestión caritativa de este cofrade indígena 
fue posible gracias a un ingreso en concepto de limosnas muy elevado, por lo que 

39.   ALL, Cofradías, leg. 68, exp. 15. Enfermos atendidos por la cofradía de Consolación durante la mayordomía 
de Juan Ollero entre septiembre de 1660 y febrero de 1661.

40.   ALL, Cofradías, leg. 68, exp. 15. Enfermos atendidos por la cofradía de Consolación durante la mayordomía 
de Juan de la Cruz entre octubre de 1661 y febrero de 1662.

41.   AAL, Cofradías, leg. 68, exp. 10. Enfermos atendidos por la cofradía de Consolación durante la mayordomía 
de Francisco Astopilco Ninalingón entre septiembre de 1663 y febrero de 1664.

42.   AAL, Cofradías, leg. 61, exp. 8. Enfermos atendidos por la cofradía de Consolación durante la mayordomía 
desconocida de 1665.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023 ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED452

Ismael Jiménez Jiménez﻿

en consecuencia creció el número de enfermos que la corporación pudo socorrer. 
Así, durante los primeros seis meses de esta mayordomía se atendió por enfermedad 
y muerte a 23 hermanos, de los cuales 8 fueron las cofradas Anbelina, Marota de 
la Cruz, la mayorala, la procuradora, la diputada y la priosta, más un ataúd para la 
hermana molinera y otro ataúd para otra hermana residente en la collación de Santa 
Ana. En el segundo periodo de esta mayordomía, Ucho Inga vio como las demandas 
hacia la cofradía crecieron, pues pasaron a ser 29 cofrades los que reclamaron auxilio. 
De éstos sólo 11 fueron hombres y 18 mujeres: la esposa del capitán Juan Alonso; 
Paula Pérez; la procuradora María Faviana; Magdalena Barreto; la esposa de Andrés 
Maina; la mujer de Lázaro Méndez; una hermana de nombre Francisca; la mujer 
de Santiago Bastidas; Pascuala; la «surcona»; Ana María; la hija del capitán Mateo 
Hernández; la mujer de Juan García; la mujer de Marcos Maina; doña Ana Sánchez, 
mayorala; Marta de la Cruz; la esposa del capitán Baltasar Fernández; y Juana de 
Jesús. Una cuantiosa asistencia a los cofrades enfermos, con especial mayoría de las 
cofradas, que supuso que en los trece meses de mayordomía de Ucho Inga hubiesen 
de emplearse 104 reales; no obstante, esta cantidad sólo representó algo más del 
4% de las limosnas recaudadas43.

Por último, la más numerosa atención a enfermos por parte de la cofradía de 
indios de Consolación en el periodo que analizamos fue responsabilidad del mayor-
domo Juan García entre enero de 1667 y marzo de 1668. En estos quince meses la 
corporación ingresó menos dinero en concepto de limosnas que en el mandato 
anterior y a pesar de ello auxilió a un mayor número de hermanos: 75 cofrades, 
siendo 49 mujeres y 26 hombres. El gasto total en este concepto fue de 158 reales, 
representando sólo el 6,64% de las limosnas recibidas en los «retablillos» de la 
cofradía; aunque de todo el dispendio las cofradas absorbieron el 67’08%. Así, las 
mujeres atendidas por este mayordomo fueron: Ramona; Bernarda Muñoz; una 
hija de Pedro Galindo; la mujer de don Cristóbal en Surco; la mayorala que falleció, 
en dos ocasiones; las mujeres de Pedro Ybañez, Juan Ximénez, el sargento Roxas y 
Gerónimo de Sotomayor; María de la Cruz; Isabel de Vejarano; la diputada; la esposa 
del ayudante Juan Baptista; la hija de Juan Mayo; María Ventura; la otra mayorala; 
Isabel Nejo; la esposa de Juan Alonso; la procuradora; Barvola de la Cruz, en dos 
visitas; María Cifuentes; María Olivitos; Juana Lorenza; las mujeres de Pablo Pérez 
y el capitán Juan Ucho; Marta de la Cruz; el esposo de Inés Quellai; las mujeres de 
don Miguel y Leandro; Ana de Araujo; la esposa de Marcos Maina; Luisa, la vende-
dora; doña Luisa Hidalgo; la mujer de Manuel de Andújar; la esposa del alférez 
de Cajamarca; María Jacoba; las mujeres del alférez Rodrigo, Domingo y Alonso 
de Najar; Magdalena Delgado; la esposa de Lázaro Méndez; María de Ascensión; 
Juana Ramírez; Paula, mujer de Bartolomé; una hija de María Cifuentes; Rufina 
de Valencia; Juana Chueña; Juana, la trujillana; María Angelina; Juana Quevedo; y 
Juana Esquivel44.

43.   AAL, Cofradías, leg. 68, exp. 11. Enfermos atendidos por la cofradía de Consolación durante la mayordomía 
de Juan Ucho Inga entre octubre de 1665 y noviembre de 1666.

44.   AAL, Cofradías, leg. 68, exp. 12. Enfermos atendidos por la cofradía de Consolación durante la mayordomía 
de Juan García entre enero de 1667 y marzo de 1668.



Participación, asistencia social y organización de las cofradas indias de Lima﻿

453ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023  ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

A MODO DE CONCLUSIÓN

Sin olvidar que las constituciones de 1753 de la cofradía de indios de Consolación del 
convento mercedario de Lima fueron una transcripción del devenir consuetudinario 
de la corporación y atendiendo a los registros contables que desde la institución 
se remitieron al Arzobispado, podemos bosquejar la participación femenina en las 
cofradías limeñas del siglo XVII. Así, nos queda claro que las mujeres, en el caso 
particular de esta asociación de laicos de etnia indígena, tuvieron la opción de ser 
cofradas. No obstante, sus facultades como miembros de la cofradía estaban limitadas 
a la esfera cultual. Tal y como indican las reglas y se constata en la documentación 
financiera, las mujeres de la cofradía de Consolación fueron restringidas al espacio 
espiritual, no pudiendo participar formalmente ni en la gestión material de la 
institución ni en la organización de cualquiera de sus eventos, tareas reservadas a 
los cofrades indígenas. De esta manera, según costumbre y regulación, las cofradas 
de Consolación quedaban situadas al mismo nivel que el resto de cofrades de etnia 
española, criolla, mestiza, mulata o negra, los cuales podían ser miembros de la 
cofradía, pero en ningún caso participar de la administración de la misma, asistir 
a los cabildos o ser designados como hermanos veinticuatro.

Así, por tener restringida su participación, las cofradas indígenas apenas dejaron 
rastro documental, siendo la mayoría de los casos existentes fruto de la vía marital. 
Esto es, gran parte de los apuntes femeninos que tenemos y hemos citado pertenecen 
a esposas o hijas de hermanos –las cuales, como vimos, tienen ciertos derechos de 
auxilio y enterramiento por parte de la cofradía–, no porque participaran de alguna 
manera en la corporación. De igual forma, las otras cofradas que aparecen citadas en 
los expedientes contables nos sugieren por varias razones que o bien eran solteras o 
bien viudas que vieron su pertenencia a la cofradía de Consolación como ventajosa. 
Éstas no aparecen relacionadas como hijas o esposas de ningún cofrade; pudieron 
entender la corporación como el mejor medio de asociación para su etnia; o conci-
bieron el ser cofradas como un medio para evadir la soledad y asegurar un socorro 
ante la enfermedad y la muerte.

Estas últimas mujeres fueron las que más pistas nos ofrecieron del rol femenino 
en las cofradías, si lo trasladamos del caso de Consolación al resto de corporaciones 
limeñas. Resultaba que, aunque no podían participar de la gestión de su propia 
cofradía, a ellas les fue delegado por parte de los mayordomos la visita y atención a 
los hermanos enfermos. Ello se deduce de que en todas las series financieras de la 
década de 1660 siempre aparece una referencia a una hermana con «oficio cofrade» 
que realiza in situ los actos de caridad regulados por las constituciones de la cofradía, 
una tarea encargada a los mayordomo. De esta manera, aunque nunca quedó regis-
trado en ningún cuerpo normativo, las cofradas organizaron su propio sistema de 
cargos, paralelo al sí reglado para los hombres, que se encargaría de atender a los 
enfermos que, como vimos, rehusaban ser atendidos en los hospitales. Así, nos 
encontramos que para el periodo analizado había mujeres que fueron socorridas 
en diferentes convalecencias y que quedaron registradas como ocupantes de los 
cargos de mayoral, procuradora, diputada y prioste. En este sentido, destacaríamos 
la mayordomía de Juan Ucho Inga, cuando se desveló por completo que las cofradas 



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023 ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED454

Ismael Jiménez Jiménez﻿

ejercían tales empleos. Pero no sólo en este mandato. Si observamos toda la década, 
para el puesto de mayorala, la ocupación más importante, sin descartar que fuese 
equiparada a la mayordomía, sumamos hasta 6 mayoralas diferentes: Lorenza; la 
citada como «la pasada»; otra simplemente registrada como «mayorala»; doña Ana 
Sánchez; «la mayorala fallecida»; y la anotada como «la otra mayorala». Para el 
mismo marco, como procuradoras encontramos a María Faviana y dos apuntadas 
sólo como «procuradora»; y signadas dos diputadas y una priosta. Por ello, aunque 
no fuese reglado, se atisba una estructura paralela conformada por cofradas y que, 
sin duda, tendría una influencia en la corporación que iba más allá del auxilio a 
los hermanos.

A pesar de todo ello, el hecho de «auto-organización» de las cofradas no dejó 
mayor rastro documental que el gasto en atender a los cofrades enfermos. La mujer, 
que podía participar en todas las ceremonias de la corporación, sólo aparece en los 
casos vinculados a este pilar fundamental de las cofradías, pero, como mantenemos, 
su ascendencia debió dejarse notar en aspectos que no somos capaces de dilucidar 
aún. Aún con ello, por los datos que nos ofrecen las contabilidades de la cofradía de 
Consolación constatamos que formaron parte de la misma y que sin discriminar su 
sexo fueron socorridas por la corporación, llegando en el mejor de los casos (1660-
1661) a suponer el 76’19% del gasto en auxilio y en el peor (1661-1662) el 18’6% del 
desembolso en enfermos.

Apuntar para concluir que el avance en el estudio de las cofradías urbanas de la 
Ciudad de los Reyes nos podría ofrecer nuevos datos sobre la existencia en otras 
corporaciones de estructuras paralelas de cofradas, de las tendencias en la asis-
tencia a los hermanos o de las cuotas de participación por sexo, pero a la fecha sólo 
podemos ofrecer este bosquejo centrándonos en la actuación de algunas cofradas 
indígenas de Lima. 



Participación, asistencia social y organización de las cofradas indias de Lima﻿

455ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023  ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

REFERENCIAS

Arias de Saavedra, Inmaculada y López-Guadalupe Muñoz, Miguel Luis: «Auge y control de 
la religiosidad popular andaluza en la España de la Contrarreforma», en Martínez Millán, 
José (ed.): Felipe II (1527-1598): Europa y la Monarquía católica, t. III. Madrid, Universidad 
Autónoma de Madrid, 1998, pp. 37-62.

Bustamante Tupayaki, Erik. «Cofradías y mujeres en la sociedad rural: las mayoralas en 
Cajatambo y Jauja, siglo XVII». En Pacahuala, Emilio Rosario, Castillo Vargas, Carlos 
y Palacios García, Marco (coord.): Actas del I Congreso de Historia y Cultura. Lima, 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 2014, pp. 31-62.

Carbajal López, David: «Las devotas a debate: mujeres, prácticas religiosas y opinión 
pública en Orizaba, 1750-1834». En Nuñez Becerra, Francisco y Spinoso Arcocha, Rosa 
(coords.): Mujeres en Veracruz. Fragmentos de una historia. Veracruz, Gobierno del Estado 
de Veracruz, 2013, pp. 13-32.

Carbajal López, David: «Mujeres y reforma de cofradías en Nueva España y Sevilla, ca. 1750-
1830». Estudios de Historia Novohispana, 55 (2016), pp 64-79.

Castañeda García, Rafael: «Piedad y participación femenina en la cofradía de negros y mulatos 
de San Benito de Palermo en el Bajío novohispano, siglo XVIII». Nuevo mundo mundos 
nuevos, 5 de diciembre de 2012. En línea: https://doi.org/10.4000/nuevomundo.64478

Charney, Paul J: «El indio urbano: un análisis económico y social de la población india de 
Lima en 1613», Histórica, XII (1988), pp. 5-33.

Chowning, Margaret: «La feminización de la piedad en México: género y piedad en las 
cofradías de españoles. Tendencias coloniales y poscoloniales en los arzobispados de 
Michoacán y Guadalajara». En Connaughton, Brian (ed.): Religión, política e identidad en 
la Independencia de México. México, Universidad Autónoma Metropolitana - Benemérita 
Universidad Autónoma de Puebla, 2010, pp. 475-514

Cobo, Bernabé: Historia de la Fundación de Lima. Lima, 1639.
Cruz, Enrique Normando: «Mujeres en la colonia. Dominación colonial, diferencias étnicas 

y de género en cofradías y fiestas religiosas en Jujuy, Río de la Plata». Anthropologica, 23 
(2005), pp. 127-150.

Gómez Acuña, Luis: «Las cofradías de negros en Lima (siglo XVII). Estado de la cuestión y 
análisis de caso», Páginas, 129 (1994), pp. 28-39.

Gómez, Ximena A.: «Fashioning Lima’s Virgin of Copacabana: indigenous strategies of 
negotiation in the Colonial Capital». En Engel, Emily A. (ed.): A companion to Early 
Modern Lima. Leiden – Boston, Brill, 2019, pp. 337-359

Gómez, Ximena A.: Nuestra Señora: confraternal art and identity in Early Colonial Lima, (tesis 
doctoral inédita), Universidad de Michigan, 2019.

Guerra, Francisco: El hospital en Hispanoamérica y Filipinas, 1492-1898. Madrid, Ministerio 
de Sanidad y Consumo, 1994.

Jiménez Jiménez, Ismael: «La religiosidad popular indiana: las cofradías de Andalucía y 
América». Encrucijada de dos mundos: identidad, imagen y patrimonio de Andalucía en 
los tiempos moderno. Sevilla, Universidad de Sevilla, 2022. En línea: https://grupo.us.es/
encrucijada/la-religiosidad-popular-indiana-las-cofradias-de-andalucia-a-america/

Jiménez Jiménez, Ismael: «A mayor culto de Nuestra Señora de Consolación de Utrera. Las 
celebraciones de la cofradía de indios del convento limeño de la Merced en los siglos 
XVII y XVIII». Temas americanistas, 46 (2021), pp. 349-371.

https://doi.org/10.4000/nuevomundo.64478
https://grupo.us.es/encrucijada/la-religiosidad-popular-indiana-las-cofradias-de-andalucia-a-america/
https://grupo.us.es/encrucijada/la-religiosidad-popular-indiana-las-cofradias-de-andalucia-a-america/


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  11 · 2023 ·  441–456  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED456

Ismael Jiménez Jiménez﻿

Jiménez Jiménez, Ismael: «De Utrera al convento de la Merced: Consolación y su cofradía de 
indios. Fundación, estructura y apuntes económicos (siglos XVI-XVIII)». En Roda Peña, 
José (coord.): XIX Simposio sobre Hermandades de Sevilla y su provincia. Sevilla, Fundación 
Cruzcampo, 2018, pp. 15-44.

Jiménez Jiménez, Ismael: «La Semana Santa de Lima y sus cofradías: una fiesta hacia los 
cinco siglos», en Luque Azcona, Emilio José y Pérez Miguel, Liliana (eds.): Historia, 
patrimonio e identidades. Material didáctico sobre el centro histórico de Lima para estudiantes 
de Secundaria. Sevilla, Universidad de Sevilla e Instituto Riva-Agüero, 2022, pp. 147-162.

Lobo de Araujo, María Marta: «Pedir, dar y recibir. Las limosnas a los pobres en la Misericordia 
de Braga (siglos XVII-XVIII)». Espacio, tiempo y forma. Serie IV, Historia Moderna, 29 (2016), 
pp. 207-222.

López-Guadalupe, Miguel Luis y Arias de Saavedra, Inmaculada: «Las cofradías y su 
dimensión social en la España del Antiguo Régimen». Cuadernos de Historia Moderna, 
25 (2000), pp. 189-232.

Lozano Ruiz, Carlos, y Torremocha Hernández, Margarita: «Asistencia social y cofradías 
en el Antiguo Régimen. Historiografía, líneas de investigación y perspectivas». Chronica 
Nova, 39 (2013), pp. 19-46.

Marcos Martín, Alberto: «La asistencia domiciliaria en la España del Antiguo Régimen: el 
caso de la cofradía de la Caridad de Palencia», en Pérez Álvarez, María José y Lobo de 
Araújo, María Marta (eds.): La respuesta social a la pobreza en la Península Ibérica durante 
la Edad Moderna. León, Universidad de León, 2014, pp. 89-110.

Otero Campos, José Andrés: La proyección americana de Utrera. Consolación del Sur. Utrera, 
Diputación Provincial de Sevilla, 2002.

Pérez Cantó, Pilar: «La población de Lima en el siglo XVIII», Boletín americanista, 32 (1982), 
pp. 383-407.

Ramos, Gabriela: El cuerpo en palabras. Estudios sobre religión, salud y humanidad en los Andes 
coloniales. Lima, Instituto Francés de Estudios Andinos, 2020.

Rodríguez Mateos, Joaquín: «Las cofradías de Perú en la modernidad y el espíritu de la 
contrarreforma», Anuario de Estudios Americanos, 52-2 (1995), pp. 15-43.

Rodríguez Toledo, Luis: ««Hermanas 24 y mayordomas»: la participación femenina en las 
cofradías de prestigio de Lima, siglo XVIII». Revista del Archivo General de la Nación 34-1 
(2019), pp. 101-124. https://doi.org/10.37840/ragn.v34i1.84.

Sánchez-Albornoz, Nicolás: «La mita de Lima. Magnitud y procedencia». Histórica, 12-2 
(1988), pp. 193-210.

Sánchez-Albornoz, Nicolás: Trabajo y migración indígenas en los Andes coloniales. Lima, Banco 
Central de Reserva del Perú, 2020.

Vega Jácome, Walter: Las cofradías indígenas como medio de inserción social en Lima (siglo 
XVII). El caso de la cofradía de Nuestra Señora de Copacabana, (Tesis de maestría inédita), 
Pontificia Universidad Católica del Perú, 2018.

Woolf, Stuart: Los pobres en la Europa Moderna. Barcelona, ed. Crítica, 1989.

https://doi.org/10.37840/ragn.v34i1.84

