
ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA
SERIE VII HISTORIA DEL ARTE
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

AÑO 2020
NUEVA ÉPOCA
ISSN 1130-4715
E-ISSN 2340-1478

8





UNIVERSIDAD NACIONAL DE EDUCACIÓN A DISTANCIA

8

ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA

AÑO 2020
NUEVA ÉPOCA
ISSN 1130-4715
E-ISSN 2340-1478

SERIE VII HISTORIA DEL ARTE
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

DOI: http://dx.doi.org/10.5944/etfvii.8.2020



La revista Espacio, Tiempo y Forma (siglas recomendadas: ETF), de la Facultad de Geografía e Historia 
de la UNED, que inició su publicación el año 1988, está organizada de la siguiente forma:

SERIE I	 — Prehistoria y Arqueología 
SERIE II	 — Historia Antigua 
SERIE III	 — Historia Medieval 
SERIE IV	 — Historia Moderna 
SERIE V	 — Historia Contemporánea 
SERIE VI	 — Geografía 
SERIE VII	 — Historia del Arte

Excepcionalmente, algunos volúmenes del año 1988 atienden a la siguiente numeración:

N.º 1	 — Historia Contemporánea 
N.º 2	 — Historia del Arte 
N.º 3	 — Geografía 
N.º 4	 — Historia Moderna

ETF no se solidariza necesariamente con las opiniones expresadas por los autores.

Universidad Nacional de Educación a Distancia 
Madrid, 2020

SERIE VII · Historia DEL ARTE (NUEVA ÉPOCA) N.º 8 2020

ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478

Depósito legal 
M-21.037-1988

URL 
ETF VII · HIstoria DEL ARTE · http://revistas.uned.es/index.php/ETFVII

Diseño y composición 
Carmen Chincoa Gallardo · http://www.laurisilva.net/cch

Impreso en España · Printed in Spain

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional.

http://www.laurisilva.net/cch
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


DOSSIER

FEMINISMO Y MUSEO. UN IMAGINARIO EN CONSTRUCCIÓN 

Editado por Patricia Molins

FEMINISM AND MUSEUM. AN IMAGINARY IN CONSTRUCTION

Edited by Patricia Molins





221ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

«INDIAS HUANCAS» BY JULIA CODESIDO

Giuliana Moyano-Chiang1

Recibido: 02/05/2020 · Aceptado: 26/08/2020

DOI: http://dx.doi.org/10.5944/etfvii.2020.27408

Resumen2

La obra Indias Huancas de Julia Codesido (1883-1979) forma parte de la colección de 
arte moderno del Centro Pompidou de París y es una obra que, al igual que muchas 
obras de artistas mujeres, actualmente no está expuesta al público. Este artículo 
analiza el trabajo de Codesido desde la perspectiva feminista y decolonial. Al mismo 
tiempo, la relectura de su obra propone una revisión de la iconografía representada 
a partir de la significación de sus elementos. Codesido fue una artista comprometida 
con las ideas de la vanguardia artística del Perú, su adhesión a la estética indigenista 
le permitió crear obras que alteraron los cánones academicistas, explorando nuevas 
formas de expresión. Mediante estas nuevas maneras de representación restituyó 
la presencia de las mujeres y su diversidad étnica y cultural en la historia del arte 
del Perú.

Palabras clave
Feminismo; Decolonial; Arte moderno; Julia Codesido; Indigenista; Identidad 
étnica; Arte textil

Abstract
The work Indias Huancas by Julia Codesido (1883-1979) is part of the modern art 
collection of the Center Pompidou in Paris and is a work that, like many works by 
female artists, is currently not on public view. This article analyzes Codesido’s work 
from a feminist and decolonial perspective. At the same time, the re-reading of her 
work proposes a revision of the iconography represented from the significance of its 
elements. Codesido was an artist committed to the ideas of the artistic avant-garde 
of Peru, her adherence to the Indigenist aesthetics allowed her to create works that 
altered academic canons, exploring new forms of expression. Through these new 

1.   Escuela Internacional de Doctorado de la Universidad Nacional de Educación a Distancia.
     C. e.: gmoyanochiang@gmail.com
2.   Agradezco a María Elena del Solar por permitirme el uso de las imágenes relacionadas con las fajas tejidas en 

el valle del Mantaro (Junín-Perú). Asimismo, quisiera expresar mi agradecimiento a Andrés Blaisten por concederme 
la autorización para el uso de la imagen de la obra Autorretrato con rebozo rojo de la artista mexicana María Izquierdo.

http://dx.doi.org/10.5944/etfvii.2020.27408


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED222

Giuliana Moyano-Chiang﻿

forms of representation, she restored the presence of women and their ethnic and 
cultural diversity in the history of Peruvian art.

Keywords
Feminism; Decolonization; Modern Art; Julia Codesido; Indigenist; Ethnic Identity; 
Textile Art.



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

223ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

EN 1939 el gobierno municipal de París adquirió la obra Indias Huancas de 
la artista peruana Julia Codesido para el Museo Nacional de Arte Moderno y fue 
trasladada al Musée du Jeu de Paume que por esa época estaba dedicado a las corrientes 
artísticas extranjeras. Este mismo año concluye la Guerra Civil española, las tropas 
alemanas invaden Polonia y se subastan en la Galería Fischer de Lucerna algunas 
de las mejores obras de arte que los nazis habían confiscado en su cruzada contra 
lo que ellos consideraban «arte degenerado».

En este devastador año, Codesido consiguió exponer, con muchas dificultades, en 
la Galería Barreiro3 por recomendación de René Huyghe4, conservador del Museo del 
Louvre. Las obras de Codesido estuvieron expuestas en la galería de la rue de Seine 
del 4 al 8 de marzo, la muestra tuvo el patronazgo del director general de bellas artes 
Georges Huisman y la prensa parisina destacó la modernidad de la pintora peruana 
e hizo un llamamiento al público para dar a conocer las tendencias artísticas de un 
país que Francia había ignorado en el terreno del arte5.

Entre 1940 y 1944, el Musée du Jeu de Paume se convirtió en una especie de campo 
de concentración para las obras que incautaron los nazis a los judíos. La pintura de 
Codesido, durante esos años, compartió un espacio y circunstancia con las obras 
maestras del arte europeo retenidas allí. En la actualidad, la obra Indias Huancas 
de Codesido se encuentra formando parte de la colección de arte moderno del 
Centro Pompidou y es una obra que, al igual que muchas obras de artistas mujeres, 
actualmente no está expuesta al público.

La última vez que la pintura Indias Huancas se pudo ver fue entre octubre del 
2013 y enero del 2015, en la exposición Modernidades Plurales 1905-1970, realizada 
en el Centro Pompidou. El relato del museo situó la obra de Codesido al lado de 
las creaciones de los artistas latinoamericanos Pedro Figari y Alfredo Gramajo 
Gutiérrez, cuyos trabajos expresan el espíritu de lucha de las vanguardias artísticas 
latinoamericanas de las primeras décadas del siglo XX contra el orden hegemónico 
cultural y el canon artístico establecido.

El objetivo de este texto es ofrecer un análisis de la obra Indias Huancas (1931) de 
Julia Codesido desde la perspectiva de las investigaciones de género en el arte, así 
como desde la perspectiva decolonial. Existen varias referencias bibliográficas sobre 
la obra de Codesido donde sus trabajos siempre han sido criticados en términos 
formales, en torno a la técnica y la composición. Sin embargo, la relectura de su 
obra propone una revisión a partir de la significación de sus elementos, utilizando 
el examen iconográfico de su trabajo desde el punto de vista de los planteamientos 
de las investigaciones feministas en la historia del arte. Se busca respuestas a las 
preguntas ¿Por qué el análisis de la obra de Codesido es importante para la crítica 
feminista? y ¿qué lugar ocupa la mujer «subordinada» en la historia del arte? Además, 

3.   Falcón, Jorge: Julia Codesido. Lima, Instituto Sabogal de Arte. Arte Perú, vol. 3, 1987, p. 13.
4.   René Huyghe (Arras, 1906–París, 1997) editó en 1967, para la versión española, tres tomos de historia del arte 

titulados El arte y el hombre. En el tercer tomo cita la obra de Julia Codesido dentro del movimiento indigenista en el 
Perú. Huyghe destaca a José Sabogal como el artista principal de dicho movimiento y se menciona a otros pintores 
peruanos del grupo indigenista.

5.   «Arts et Lettres», Journal de Débats politiques et litteraires, 55 (5 de marzo de 1939), p. 2. En:
      <https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5093640/f2.image.r=Julia%20codesido> [Consulta: 23-4-2020].

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5093640/f2.image.r=Julia%20codesido


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED224

Giuliana Moyano-Chiang﻿

se plantea la cuestión desde la creación desde los márgenes6 y el olvido de la artista 
tanto fuera como dentro de su propio entorno geográfico.

El Centro Pompidou destaca la importancia de los trajes andinos en Indias 
Huancas (Figura 1) aunque no tiene en consideración otros aspectos fundamentales 
de la obra como la maternidad, el trabajo de la mujer y la identidad étnica:

Su obra se nutre de influencias del cubismo –en la esquematización de las formas– y 
del primitivismo –en la elección del motivo y su carácter solemne. Se trata de una 
artista que pone de relieve la nobleza, la belleza y los trajes tradicionales de vivos 
colores de los pueblos del Perú andino7.

6.   Véase: Soto Calderón, Andrea: «Los Bordes de la Representación», Theory Now. Journal of Literature, 
Critique, and Thought, 3 (2020), pp. 30-49. En:

      <https://revistaseug.ugr.es/index.php/TNJ/article/view/11368> [Consulta: 13-7-2020].
7.   Véase la obra y la ficha técnica en la web del Centre Pompidou, París:
      <https://www.centrepompidou.fr/cpv/resource/ckXKqb5/rXb8R57> [Consulta: 9-1-2020].

FigURA. 1: Julia Codesido, Indias Huancas, 1931. Foto © Centre Pompidou, MNAM-CCI, Dist. RMN-
Grand Palais/Bertrand Prévost

https://www.centrepompidou.fr/cpv/resource/ckXKqb5/rXb8R57


«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

225ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

Por tal motivo, proponemos acercarnos a la obra de Codesido desde una lectura 
donde se presta atención a otros elementos que van más allá de la concepción 
de las obras de las artistas del movimiento indigenista como creadoras que se 
inspiraron en el espacio andino interesándose solo por la civilización inca, entendida 
como el pasado prehispánico, y no por la cultura de los pueblos indígenas. El 
análisis abordado desde una perspectiva feminista contemporánea puede seguir 
interpelando al espectador porque los mecanismos de discriminación contra las 
mujeres y el racismo son temas que permanecen abiertos.

Los pueblos andinos aún conservan, en sus manifestaciones artísticas, iconografía 
que hace referencia a la época prehispánica, a la cosmogonía andina y a su identidad 
étnica. Este pasado prehispánico está presente en la arquitectura existente hoy en 
día y en los objetos artísticos de las culturas antiguas conservados en colecciones y 
museos. Además de estas fuentes, para conocer el pasado de los pueblos se recurre a 
los cronistas españoles e indígenas que nos aportan una valiosa información acerca de 
las mujeres en la época prehispánica, aunque en algunas ocasiones los testimonios de 
estos escritores manifiestan una visión sesgada, colonialista y patriarcal de los hechos.

Tradicionalmente, el relato del arte ha ignorado los temas relacionados con las 
construcciones sociales: sexo, clase, raza, etnia y género. Además, existe una sola 
norma por la que se rige y que es universal: dichos cánones son dictados por una 
clase social alta y una élite intelectual donde prevalece el hombre blanco occiden-
tal con poder para definir esas reglas8. Según Nash, el pensamiento poscolonial y 
los estudios sobre la diversidad cultural han revelado que es imperativo reflexionar 
sobre los cánones universales9.

La historia del arte en el Perú surge, al igual que la de México, entre los años 
veinte y treinta del siglo pasado, y recurre tanto a las ideas políticas del momento 
como a la estética dominante para construir un relato integracionista10 que conectó 
la época prehispánica con las vanguardias del siglo XX11. Tanto las exposiciones de 
arte como las prácticas de comisariado en el Perú continúan reproduciendo los cá-
nones sexistas de la historia del arte forjada en el siglo pasado, sin tener en cuenta 
las lecturas desde el feminismo. Fueron pocas las artistas de la primera mitad del 
siglo XX en el Perú y en América Latina que se identificaron como feministas debido 
a los regímenes políticos autoritarios de las naciones. El arte estuvo influenciado 
por los valores culturales de un sector hegemónico y oligárquico.

Las feministas del Norte lideraron un cambio histórico a partir de los años setenta 
que omitió a las mujeres de los países en desarrollo. Éstas fueron consideradas como 
un colectivo sin capacidad de generar respuestas frente a la opresión; así las mujeres 

8.   Vogel, Lise: «Fine Arts and Feminism: The Awakening Consciousness», Feminist Studies 2, 1 (1974), p. 5.
9.   Nash, Mary: Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos. Madrid, Alianza, 2004, p. 232.
10.   Sobre el indigenismo integracionista formulado a principios del siglo XX, Díaz-Polanco afirma que los 

estados nacionales latinoamericanos no respetaron los elementos que integran las diferentes identidades étnicas de 
América Latina y que solo tomaron en cuenta los rasgos culturales más vistosos que fueron convertidos en objetos 
pintorescos de explotación y comercialización que degradaron culturalmente a los pueblos. Díaz-Polanco, Héctor: 
Autonomía Regional. La autodeterminación de los pueblos indios. México. Buenos Aires, Siglo XXI Editores, 1996, p. 96.

11.   Cordero Reiman, Karen: «Construyendo nuevas lecturas del arte en México desde el feminismo», Actas 
Producción Artística y Teoría Feminista del Arte: Nuevos debates II. Vitoria, Editorial Montehermoso, 2009, p. 137.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED226

Giuliana Moyano-Chiang﻿

de los países del Sur12 fueron tratadas como subalternas, ancestrales y desprovistas 
de aptitudes. En consecuencia, se puede afirmar que la mayoría de los procesos que 
emprendieron las feministas hasta los años ochenta, fueron acciones que excluyeron 
las reivindicaciones de mujeres de otras partes del mundo, presentando la adopción 
de la cultura occidental como una opción no sexista13.

LA ARTISTA MUJER Y LA MUJER REPRESENTADA

La época en la que Codesido desarrolla su obra fue una época de cambios. En el 
período de entreguerras surgieron corrientes estéticas en el Perú y en América Latina 
que buscaron una nueva identidad apartándose de las vanguardias europeas. En 
este contexto, emergen los artistas llamados «indigenistas» con una estética nueva 
influenciada por la Escuela Mexicana. Codesido y otros artistas contemporáneos 
van a inspirarse en el arte de las culturas prehispánicas y en el arte popular para 
expresar una nueva identidad nacional basada en lo autóctono. Aunque en este 
período también coexistieron otras expresiones artísticas como el surrealismo y 
el arte abstracto.

Las obras más tempranas de la artista, las realizadas en los años veinte y treinta, 
nos dan las claves de la posición de Codesido como artista mujer comprometida 
con las ideas sociales y políticas de su tiempo. El término «artista mujer», cuando 
nos referimos a la falta de representación de las mujeres en el arte, podría colocar 
en un lugar aislado a las mujeres que se dedican a la creación artística y esto podría 
afectar al reconocimiento de la calidad de sus obras; sin embargo, las instituciones 
continúan utilizando la clasificación binominal: varón y mujer. En realidad, las esta-
dísticas actuales reflejan que menos de un tercio de las obras de arte corresponden 
a artistas mujeres14. De ahí que use el término, que señala Giunta, para referirme a 
una categorización que está relacionada con la ausencia.

Codesido, como otras creadoras de la época, se sintió atraída por el discurso 
antiburgués de las vanguardias. No obstante, como afirma Mayayo, estos 
movimientos no fueron menos sexistas que las familias de las que habían escapado 
muchas mujeres para seguir una carrera artística15.

Para los críticos de arte peruanos Falcón, Moll y Wuffarden, Julia Codesido fue 
una de las artistas más importantes de la primera mitad del siglo XX. Esta exitosa 
dedicación plástica se inicia con el ingreso de la artista en la recién fundada Escuela 
Nacional de Bellas Artes en el año 1919. A principios del siglo XX, las instituciones 
artísticas y academias de arte en el Perú, seguían estando dominadas por los cánones 

12.   El Sur es lo que Sousa Santos describe como un «Sur» no geográfico, formado por varios sures 
epistemológicos. Los saberes que poseen éstos han surgido de la lucha contra el colonialismo y el patriarcado, así 
como de las formas de dominación capitalista. Véase: Sousa Santos, Boaventura de: El fin del Imperio Cognitivo. La 
afirmación de las Epistemologías del Sur. Madrid, Editorial Trotta, 2019, p. 21.

13.   Nash, Mary: op. cit., pp. 233-237.
14.  Giunta, Andrea: Feminismo y arte latinoamericano. Historias de artistas que emanciparon el cuerpo. Buenos 

Aires, Siglo Veintiuno Editores Argentina, 2018, pp. 65-66.
15.   Mayayo, Patricia: Historia de mujeres, historias de arte. Madrid, Ediciones Cátedra, 2011, p. 59.



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

227ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

academicistas, que determinaban las cualidades de la producción artística para ser 
considerada como bellas artes y qué elementos podían apreciarse como alta cultura.

En tal sentido, el sexismo se reveló en el arte con la distinción entre las bellas 
artes (masculino) y la artesanía (femenino). Las artesanías y los objetos decorativos 
hechos por mujeres fueron considerados inferiores, entre estos los trabajos textiles. 
Por el contrario, las obras de pintores como Daniel Hernández16 y Teófilo Castillo17 
fueron catalogadas como arte superior. Sin embargo, la artesanía y las «artes ele-
vadas» convivieron en el marco intelectual vanguardista del modernismo.

En cuanto a la situación de las mujeres indígenas en el Perú como creadoras 
o como productoras de saberes, durante la época de la Conquista, la Colonia y 
aún durante la República, la historiografía ha ignorado a indígenas, mestizas, 
novohispanas y afrodescendientes. La mujer indígena fue considerada como el 
«otro», doblemente despreciada por ser mujer y por pertenecer a otra cultura, y 
la mujer afrodescendiente fue marginada, silenciada e incluida en una categoría 
social estigmatizada.

Para poder entender el complejo significado de la imagen de la mujer y el papel 
que desempeñaron las mujeres en las sociedades prehispánicas es importante tener 
en cuenta que estas culturas tuvieron un desarrollo particular. Para la mujer indígena 
lo más importante fue la integración al grupo, a la colectividad, el concepto del ser 
como individuo singular fue un criterio que, según afirman los investigadores, no 
tuvo cabida en la sociedad andina18.

Desde las fases más tempranas de las sociedades andinas antiguas la elaboración 
de cestas de fibras y de tejidos de algodón y lana de auquénidos, ha estado asociada 
a las mujeres no solo en el ámbito doméstico, pues, la producción de tejidos en el 
Perú incaico fue una de las ocupaciones socioeconómicas primordiales tanto por la 
calidad de los trabajos como por su importancia religiosa. El arte textil en el Perú es 
un conocimiento que se ha trasmitido de generación en generación. Esta herencia 
cultural es en la actualidad parte de los bienes inmateriales que posee el país andino.

Las labores de aguja aparecieron en el antiguo Perú antes que la cerámica. Está 
demostrado que el arte textil no solamente se refiere al dominio de la técnica –al 
trabajo de la trama y de la urdimbre en el telar de cintura19o al bordado– sino al de-
sarrollo de una compleja composición donde va a quedar plasmada la iconografía 
y la cosmovisión de las antiguas culturas. En los tejidos se conjugan la creatividad, 
el diseño y la destreza. Esta expresión artística realizada por mujeres fue relegada 
al ámbito doméstico cuando llegó la invasión europea, imponiéndose los cánones 
y las normas del colonialismo y del patriarcado.

16.   Daniel Hernández (1856-1932) pasó la mayor parte de su juventud formándose como pintor en Europa, entre 
Roma y París.

17.   Codesido acudió al taller del pintor Teófilo Castillo (1857-1922) antes de su ingreso a la Escuela Nacional de 
Bellas Artes.

18.   Rostworowski, María: La mujer en el Perú Prehispánico. Documento de Trabajo nº 72, Serie: Etnohistoria 
2. Lima, IEP Ediciones, 1995, p. 5.

19.   El telar de cintura está compuesto por una serie de varas de madera que se usan para lograr el ancho de la 
tela y para tramar los hilos, por un lado se ata a un árbol y por el otro extremo se sostiene en la cintura.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED228

Giuliana Moyano-Chiang﻿

Las artes textiles se manifiestan en todos los grupos étnicos alrededor del mundo, 
en consecuencia, podría decirse que las labores de aguja tanto por su rica variedad 
como por su extraordinaria técnica son una forma de arte femenino ancestral20.

El cronista español Bernabé Cobo da cuenta del arte textil elaborado por las 
mujeres indígenas durante la Colonia:

Hilan las indias no solo en sus casas sino también cuando andan fuera dellas ora 
estén paradas, ora vayan andando que como no lleven las manos ocupadas, no les es 
impedimento el andar para que dejen de ir hilando […]21.

En la época de los incas22 destaca la presencia de dos arquetipos femeninos 
basados en la mitología andina: Mama Ocllo y Mama Huaco, la primera dedicada 
a las tareas domésticas y a la agricultura, y la segunda dedicada al poder y a las 
tareas de sacerdotisa o chamana. Después de la conquista hispana en el siglo XVI, 
las mujeres fueron perdiendo sus referentes femeninos, aquellos que constituían el 
equilibrio en la sociedad andina basado en la complementariedad de los géneros23.

Es importante destacar la labor que se realizaba en el aqllawasi o «casa de las 
escogidas» en la época incaica, pues éste era el lugar donde las mujeres producían 
los textiles para el Estado. Parece ser que grupos especializados de varones también 
realizaban las labores textiles en la costa; asimismo, las mujeres se ocupaban de 
las labores agrícolas y de otras tareas. Durante el Virreinato el trabajo de la mujer 
experimentó cambios sustanciales y fue sometido a las leyes de la colonia24.

En consecuencia, se puede afirmar que las mujeres de la época prehispánica en 
el Perú realizaban una labor artística notable reflejada en los textiles. La perfecta 
conservación de algunos tejidos, como en el caso del Manto Blanco de Paracas25 (700 
a.C.-200 d.C.), sorprende a los investigadores contemporáneos que destacan su alta 
calidad técnica y artística. Según las fuentes escritas por los cronistas españoles, 
los conquistadores aún pudieron ver y admirar los tejidos de la cultura incaica26. 
Huamán Poma de Ayala representa en sus dibujos a mujeres de diferentes edades 
(Figura 2) que sobresalían por la elaboración de finos tejidos usados en ceremonias 
y para vestir a funcionarios estatales y provinciales de la colonia27.

La irrupción europea en el siglo XVI introdujo un lenguaje basado en imágenes 
con un alto contenido religioso cristiano que contrastaban con las figuras, signos 

20.   Mainardi, Patricia: «Quilts–The Great American Art», en Broude, Norma, & Garrard, Mary (eds.): Feminism 
and Art History. Questioning the Litany, Icon Editions, 1982, pp. 331-346.

21.   Cobo, Bernabé: Historia del Nuevo Mundo (1653). Madrid, Atlas, 1956, tomo II, cap. XI, p. 258.
22.   La historiografía tradicional sitúa a la época incaica después de la caída de la civilización Wari en torno al 

siglo XII. Otros historiadores coinciden en que el apogeo inca fue entre los siglos XV y XVI.
23.   Esta complementariedad de género no puede ser interpretada con el pensamiento dualista occidental, 

tendríamos que buscar otros niveles de análisis para decolonizar el concepto sobre la división del trabajo y los 
significados de género en la sociedad andina que afecta a las mujeres. Véase: Babb, Florence: El lugar de las mujeres 
andinas. Retos para la antropología feminista descolonial. Lima, IEP Instituto de Estudios Peruanos, 2019, p. 282.

24.   Rostworowski, María: Mujer y poder en los Andes Coloniales…, pp. 44-49.
25.   Colección de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.
26.   Ramos Gómez, Luis, & Blasco Bosqued, Mª Concepción: Los tejidos prehispánicos del área central andina 

en el Museo de América. Madrid, Ministerio de Cultura, 1980, p. 10.
27.   Véase la obra: Huamán Poma de Ayala, Felipe: Nueva Crónica y Buen Gobierno. Ministerio de Relaciones 

Exteriores del Perú, Biblioteca Nacional del Perú, 2017.



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

229ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

y representaciones abstractas y geométricas 
de los artistas indígenas. Los símbolos 
de los nativos fueron desapareciendo 
paulatinamente como consecuencia de la 
labor de los extirpadores de idolatrías, ya 
que estos consideraban que las expresiones 
artísticas indígenas eran paganas. Los 
artistas europeos introdujeron en América 
la pintura de caballete, la escultura y el 
grabado. Con ello se inician escuelas locales 
que van a realizar obras bajo la influencia 
estética europea del momento. No obstante, 
los elementos locales añadidos a las formas 
europeas van a caracterizar las creaciones 
artísticas del Virreinato.

El arte durante la Colonia fue 
eminentemente religioso y masculino, y 
siguió los cánones impuesto por la Iglesia. 
La mujer representada pertenecerá a la 
nobleza o a la élite. Se cultivó el retrato y 
la pintura religiosa reprodujo imágenes de 
vírgenes y santas. El control de las mujeres, 
durante la Colonia, estuvo bajo el dominio 
de los hombres y éstos se sirvieron de los artistas para la creación de iconos que 
trasmitieron su poder. Por consiguiente, las mujeres van a depender de sus padres, 
hermanos y maridos, y su vida girará en torno a la moral cristiana. La sociedad 
y las relaciones de poder se organizaron teniendo como condición el encierro, 
el recogimiento y la castidad de las mujeres dentro de las paredes del hogar; las 
mujeres quedaron bajo la instrucción de los sacerdotes y bajo el dominio del padre; 
las mujeres hispanas y criollas quedaron bajo la instrucción de los sacerdotes y bajo 
el dominio del padre. Las indígenas u originarias y las negras esclavas vivían con 
los de su misma condición o al servicio de otros.

Los lienzos que fueron usados para decorar las casas coloniales y las naves de 
los numerosos templos católicos son los artífices y divulgadores del pensamiento 
europeo occidental. Así:

[…] la cultura de Occidente, la visión masculina/blanca de sí mismo y «del otro»: la 
mujer, las pautas de comportamiento de los géneros sexuales… Sobre tales estereotipos 
se asienta la visión, también estereotipada, de las «otras culturas» y de «la historia», 
concebidas como espacio de colonización y dominio. El «destino de Occidente» como 
sujeto y protagonista de la «historia universal» discurría en paralelo a la voluntad 
masculina de dominio del otro y del mundo28.

28.   Serrano de Haro, Amparo: Mujeres en el Arte, Espejo y Realidad. Barcelona, Plaza y Janés, 2000, p. 15.

Figura 2. Dibujo de Huamán Poma de una mujer 
indígena tejiendo con el telar de cintura. En 
Guamán Poma, Nueva crónica y buen Gobierno (c. 1615), 
manuscrito GKS 2232, p. 215. 
© Biblioteca Real de Dinamarca.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED230

Giuliana Moyano-Chiang﻿

Como subraya Barrig, la imagen de la mujer  
quedó «bajo el manto de la Virgen»29, el sincretismo 
conjugó en una sola imagen a la mujer, al arte y a 
la religión. A través de la imagen de La Virgen Niña 
Hilandera la devoción de la virgen infanta se difundió 
ampliamente en todo el Virreinato e hizo un camino 
de ida y vuelta de España hacia América y viceversa. 
La pintura de La Virgen Niña Hilandera (ca. 1730), 
del Museo Pedro de Osma, es un magnifico ejemplo 
de esta iconografía, en ella se representa a una 
ñusta (princesa inca) lujosamente vestida, lleva una 
vincha (diadema inca) con figuras geométricas de la 
tradición prehispánica y un huso con un vellón de 
lana o algodón30. Este tema pictórico «zurbaranesco» 
tiene varias versiones de la Virgen hilando y cuando 
llegó a América el imaginario andino la convirtió 
en una ñusta tejedora con una identidad étnica 
expresada mediante el atuendo.

Como resultado de esta historia fragmentada, 
existen pocas referencias sobre el arte de las mujeres 
durante este período, la mujer es la gran ausente 
–españolas, novohispanas, mestizas e indígenas–. 
La producción académica contemporánea sobre las 
mujeres de esta época es escasa, las fuentes escritas 

por mujeres son exiguas y las reflexiones que se encuentran en las publicaciones no 
son hechas desde la perspectiva feminista. Posiblemente estas son las principales 
razones por las que no se ha podido establecer una genealogía de las artistas que 
incluya a mujeres de todas las etnias del Perú.

Las imágenes de indígenas, durante la Colonia, fueron retratos hechos por en-
cargo, por miembros de la nobleza aborigen. Por tal motivo, son poco frecuentes 
las pinturas donde se representan nativos entre multitudes, y cuando éstos son 
representados se incorporan en los lienzos como sirvientes.

En este contexto, la pintura creará una relación entre el pasado inca y los des-
cendientes de éstos, buscando legitimar su procedencia. Los encargos artísticos 
personificaron al aborigen dentro de un grupo étnico particular, con un linaje y un 
nombre, como en el Retrato de una coya (señora, soberana o princesa) del Museo Inca 
de Cuzco realizado en la primera mitad del siglo XVIII y el retrato de Manuela Tupa 
Amaro, otro anónimo de la Escuela Cuzqueña, realizado cerca de 1777 (Figura 3).

29.   Barrig, Maruja: Cinturón de castidad. La mujer de clase media en el Perú. Lima, Instituto de Estudios 
Peruanos, 2017, p. 50.

30.   Sarfson, Susana, & Madrid, Rodrigo: «Viejos dioses para un nuevo mundo: los símbolos en la pintura 
cuzqueña de los siglos XVII y XVIII», en Arce, E., & Castán, A. (coords.), El recurso a lo simbólico: reflexiones sobre el 
gusto II. Zaragoza, Instituto Fernando el Católico, 2014, p. 262.

Figura 3. Anónimo cuzqueño, Manuela Tupa 
Amaro, ca.1777. Lima, Museo de Arte de Lima. 
Foto: Autora



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

231ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

La imagen de Manuela Tupa Amaro fue descubierta oculta debajo de una efigie del 
Señor de los Temblores. Esta iconografía cristiana es venerada por las comunidades 
del Cuzco desde la época colonial hasta el día de hoy. El retrato de Manuela Tupa 
Amaro reivindica su identidad indígena en su vestimenta, lleva el anaco o túnica, 
la lliqlla o manta, un gran tupu o alfiler de plata y ojotas típicas de los nativos. 
Las mujeres indígenas fueron representadas, durante la Colonia, descalzas o con 
sandalias; parece ser que esta costumbre marcaba una clara diferencia entre los 
indígenas y los europeos que por decoro no eran retratados descalzos31. El retrato 
de Manuela Tupa Amaro es una evidencia del mestizaje cultural originado por los 
procesos históricos; la adhesión de los Tupa Amaro a la corona española se visualiza 
en el escudo de armas de la familia y en el escudo de Castilla y León de la parte 
superior del retrato.

Hacia 1782, como consecuencia de la sublevación de José Gabriel Condorcanqui 
(Tupa Amaro), ocurrida dos años antes, el gobierno del virrey Jáuregui prohibió la 
lengua quechua, las genealogías indígenas no autorizadas, las vestimentas indígenas 
y la lectura de los Comentarios Reales del Inca Garcilaso. A finales del siglo XVIII, 
se instaura la erradicación de todo el saber y la cultura andina con el propósito de 
destruir los focos de resistencia de la población indígena.

El censo realizado hacia el año 1860 deja constancia que, en el sector del arte 
y la artesanía, de los noventa y cinco casos registrados como artistas, solo seis 
eran mujeres (todas extranjeras)32. Los ideales republicanos no fueron del todo 
favorables para las mujeres en el Perú, ya que durante la época republicana 
continuará la dependencia patriarcal. Las mujeres indígenas y las afrodescendientes 
permanecieron sometidas al silencio racial. De ahí que las expresiones visuales de 
género y raza y su relación con los sistemas de poder hacen de la historia de las 
mujeres un campo inevitablemente político33.

LO INDÍGENA Y LA MODERNIDAD

Por su espíritu revolucionario, el indigenismo se puede describir como una 
actitud de vanguardia. Sin embargo, este movimiento cultural que surgió en los 
primeros años del siglo XX en el Perú no tuvo, como fue en México, una revolución 
sangrienta; por el contrario, el indigenismo como movimiento cultural se fue 
gestando desde los años posteriores a la creación de la República proclamada en 1821.

Tanto Majluf como otros historiadores del arte en el Perú reconocen al pintor 
Francisco Laso, nacido durante el final del Virreinato, como el primer artista en 
representar al indígena. En su obra titulada La Hilandera, de 1849 (Figura 4), Laso 

31.   Majluf, Natalia: «Manuela Tupa Amaro, Ñusta», en Kusunoki Rodríguez, Ricardo (ed.): La Colección Petrus y 
Verónica Fernandini. El arte de la pintura en los Andes. Lima, Museo de Arte de Lima-MALI, 2015, pp. 170-173.

32.   Cosamolón Aguilar, Jesús A.: El juego de las apariencias. La alquimia de los mestizajes y las jerarquías 
sociales en Lima, siglo XIX. El Colegio de México, IEP Instituto de Estudios Peruanos, 2017, pp. 224-225.

33.   Scott, Joan: «Historia de las Mujeres», en Burke, Peter (ed.): New Perspectives on Historical Writing, 
Pennsylvania State University Press, 2001, pp. 87-88.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED232

Giuliana Moyano-Chiang﻿

retrata a una mujer autóctona de pie, mirando al espectador 
sin esconder sus rasgos raciales. Además, la pinta con un 
huso en una mano, realizando la torsión del hilo que luego 
le servirá para tejer. Indígenas, mestizos y afrodescendientes 
–hombres y mujeres– representaron a las masas socialmente 
marginadas y explotadas. El indígena fue personificado como 
un individuo idealizado, como un sujeto representativo de 
la Nación. Esto no quiere decir que Laso se convirtiera en el 
precursor del indigenismo; lo que hizo el pintor fue romper 
ciertas normas y permitir al «otro», al aborigen, ser la figura 
central de sus composiciones34.

El cuerpo constituye el entorno sociocultural y a la 
vez es constituido por él, de manera que la modelación y 
sometimiento de los cuerpos y sus actuaciones sociales 
esculpen y jerarquizan al cuerpo ideal en función de cada 
identidad establecida: hombre, mujer, rico, pobre, blanco, 
negro35. Tal y como afirma De la Cadena: «las mujeres indígenas 
son el último eslabón en la cadena de subordinaciones»36.

El renacimiento estético que se inspiró en el arte pre-
hispánico coincide con un ideal nacionalista que surgió en 
Europa y atravesó el Atlántico para llegar a México, a Perú y 

al resto de América37. El arte será un vehículo para la construcción de una identidad 
nacional donde el pasado con sus poderosas imágenes se va a transformar por obra 
del discurso plástico en el futuro.

El indigenismo oficial se llevó a cabo durante los primeros años del gobierno 
del presidente Augusto B. Leguía38, quien instauró un régimen político populista 
que impulsó la modernidad y el capitalismo. En Lima y en otras ciudades andinas 
se advirtió un proceso de cambio cultural que tuvo como principal finalidad des-
terrar la percepción negativa del indígena. Los intelectuales mestizos, desde su si-
tuación de privilegio, gestaron el cambio tratando de conciliar la realidad que se 
vivía en Perú con los modelos europeos. Así, el indigenismo que se había iniciado 
en la literatura abarcó también la política, las artes plásticas, las ciencias sociales, 
la arqueología y la medicina.

En este sentido, no se puede entender la vanguardia artística en el Perú sin el 
movimiento indigenista, que primero será aclamado como verdaderamente pe-
ruano para más tarde ser rechazado por el grupo denominado «independientes», 

34.   Majluf, Natalia: The Creation of the Image of the Indian in 19th-Century Peru: The Paintings of Francisco Laso 
(1823-1809), (Tesis doctoral inédita), University of Texas, 1995, p. 3.

35.   Torras, Meri: «El delito del cuerpo», en Torras, Meri (ed.): Cuerpo e identidad I. Barcelona, Ediciones UAB, 
2007, p. 21.

36.   Cadena, Marisol de la: «Las mujeres son más indias», Revista Andina 9, 1 (1991), p. 10.
37.   majluf, Natalia, & Wuffarden, Luis E.: Elena Izcue. El arte precolombino en la vida moderna. Fundación 

Telefónica, Museo de Arte de Lima, 1999.
38.   Augusto B. Leguía Salcedo (1863-1932) tuvo a su cargo dos mandatos como presidente del Perú. El segundo 

período como presidente de la República se conoce como «el Oncenio», que va desde 1919 hasta 1930.

Figura 4. Francisco Laso, La Hilandera, 
1849. Lima, Museo de Arte de Lima. 
Foto: Autora



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

233ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

quienes criticaron que este movimiento se hubiese oficializado, con un discurso 
marcadamente nacionalista. Sin embargo, excluir al indigenismo de la historia del 
arte en el Perú es excluir a las mujeres artistas de esa época, que fueron muchas y 
que hoy en día debemos considerar como pioneras de la transformación cultural 
que se gestó a principios del siglo XX en el país andino.

La crítica está de acuerdo en que la plástica moderna se inicia en el Perú con la 
creación de la Escuela Nacional de Bellas Artes. A pesar del alto número de mujeres 
matriculadas en los primeros años, este espacio público tuvo unas normas para los 
varones y otras para las mujeres, las alumnas no podían asistir a la clase de dibujo 
con modelo sin autorización de los padres o tutores39. En dicha institución estu-
vieron presentes los roles de género y el dominio de la figura masculina, que repre-
sentó a la familia. Estos regían el aprendizaje de las alumnas matriculadas desde 
la inauguración de la Escuela. Entre las primeras alumnas inscritas en las clases de 
dibujo y pintura estuvo Julia Codesido. Esta separación entre hombres y mujeres 
en la Escuela Nacional de Bellas Artes, así como el control que se ejerció sobre el 
trabajo de las mujeres, hicieron que sus obras fueran menos apreciadas. Las artistas 
se vieron obligadas a tratar en sus composiciones temas domésticos, bodegones, 
paisajes o retratos, pues a pesar de la aparente modernización del sistema educativo, 
seguía existiendo un control sobre el imaginario y sobre el tema de la sexualidad.

El prejuicio con que se trataba a las estudiantes fue la base de las enseñanzas en 
las academias de arte desde el siglo XVI hasta el XIX en Europa40. Este veto conti-
nuó hasta el inicio del siglo XX. El dibujo del natural, con modelo desnudo, sólo 
permitido a los hombres, les otorgaba el poder de apartar a la artista mujer a un 
segundo plano, ya que la mayoría de los modelos desnudos que se dibujaban en 
las escuelas de arte eran femeninos. Esta confusión entre «sujeto y objeto» negó 
la individualidad de la mujer y la sometió a una categoría inferior, donde no existe 
la mujer genio, ni la mujer maestra de arte, solo la alumna adelantada. De Diego 
afirma que al excluirlas de esas clases se las eliminaba de la historia doblemente: del 
uso del desnudo como tema pictórico por artistas mujeres y de la historia del arte41.

Se atribuye al indigenismo un afán por construir una narrativa donde la mujer 
indígena es imaginada como pura y la mujer moderna sería concebida como corrup-
ta. También se considera que la determinación por integrar a los indígenas dentro 
de la población mestiza y blanca, tanto en el México posrevolucionario como en 
la vanguardia en el Perú, no tomó en cuenta a los indígenas y su diversidad étnica, 
con derecho a expresar su propia cultura. Se trató de homogeneizar a la población 
en una sola identidad.

La primera exposición del artista José Sabogal, titulada Impresiones del Ccoscco42, 
que realizó en Lima en 1919, tuvo un gran impacto en el ambiente artístico. 
Sus imágenes de hombres y mujeres de entornos rurales con rasgos indígenas 

39.   Escuela Nacional De Bellas Artes. Monografía histórica y documentada sobre la Escuela Nacional de 
Bellas Artes desde su fundación hasta la segunda exposición oficial. Lima, Southwell, 1922, p. 51.

40.   Chadwick, Whitney: Mujer, arte y sociedad. Barcelona, Destino, 1992, p. 7.
41.   Diego, Estrella de: La mujer y la pintura del XIX español. Madrid, Ediciones Cátedra, 1987, p. 191.
42.   Sabogal titula su exposición refiriéndose a sus impresiones sobre la ciudad de Cuzco.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED234

Giuliana Moyano-Chiang﻿

no dejaron indiferente a la sociedad ni a los 
críticos de arte. Muchos acusaron a Sabogal de 
realizar obras antiestéticas, aunque también 
recibió elogios por parte de los críticos, quienes 
destacaron el uso de un lenguaje novedoso y 
expresivo43. Durante los años que Sabogal 
asumió la dirección de la Escuela Nacional de 
Bellas Artes, desde 1932 hasta 1943, prevaleció 
una hegemonía indigenista tanto en lo estético 
como en lo político. La influencia de Sabogal 
como maestro fue muy amplia dentro de la 
Escuela y su proyección artística también se 
dejó sentir en los ambientes que no seguían 
sus preceptos.

En este proceso de innovación cultural 
también tuvo una implicación fundamental 
la revista Amauta y la cuidadosa labor de 
edición que desempeñó su director José 
Carlos Mariátegui, que en los cuatro años de 

su publicación promovió y expandió las ideas vanguardistas de los intelectuales y 
de los artistas tanto en el Perú como en América Latina. La contribución artística de 
Codesido en las pubicaciones de Amauta fueron muy significativas,  la artista estuvo 
en sintonía con las ideas del escritor. La descolonización de la cultura, la educación 
democrática e igualitaria y la participación de la mujer en todos los campos de la 
creación intelectual fueron fundamentales en el pensamiento de Mariátegui.

Las primeras feministas en el Perú llevaron a cabo una labor muy activa en aso-
ciaciones y grupos femeninos que lucharon por la educación femenina, el derecho 
al voto y la reforma de las leyes que limitaban los derechos civiles de las mujeres. 
Entre 1914 y 1923 se sucedieron una serie de campañas promovidas por Evolución 
Femenina y el Consejo Nacional de Mujeres Peruanas, creado en 1923. Codesido par-
ticipó en las campañas feministas lideradas por estas dos agrupaciones durante los 
años 1922 y 1923. La artista coincidió con las ideas de la educadora y escritora María 
Alvarado, fundadora de Evolución Femenina, a quien apoyó hasta su exilio en 1924.

Las obras más tempranas de Codesido revelan su relación con la idea de la alteridad, 
la identidad étnica y el desnudo femenino. Sus creaciones plásticas presentan modelos 
de mujeres mestizas, indígenas, afrodescendientes y migrantes de procedencia 
asiática. Desde el siglo XVI, tanto las indígenas como las afrodescendientes estaban 
sometidas a la segregación étnica y ésta se expresaba en su forma de vestir. El gobierno 
colonial había decretado que ninguna afrodescendiente libre o esclava podría llevar 

43.   Castro Pérez, Raúl (ed.): Maestros de la Pintura Peruana: José Sabogal. Lima, Editora El Comercio, 2010, 
pp. 25-26.

Figura 5. Julia Codesido, Montera roja, ca. 1928. Lima, 
Fundación Julia Codesido en custodia en la Pontificia 
Universidad Católica del Perú. Foto: Autora



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

235ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

vestidos de seda o paños de Castilla44, ni calzado 
con varillas de plata45. En la obra Montera roja 
(Figura 5), Codesido representa, con un estilo 
academicista, a una mujer indígena vestida 
con la tradicional lliqlla o manta sujeta con 
el tupu o alfiler, una montera roja y la pinta 
descalza. Su ropa no trasmite pobreza, aunque la 
identifica como aborigen. El aríbalo o recipiente 
incaico (Figura 6), representado en la obra, 
es un elemento característico de los ajuares 
domésticos de la élite incaica y es también 
un atributo que indica las raíces nativas del 
personaje.

En los años treinta del siglo pasado, Codesido 
se relacionó con los artistas latinoamericanos 
más importantes de su época, su aproximación 
a los muralistas mexicanos Rivera, Alfaro 
Siqueiros y Orozco impulsaría su carrera. 
Sin embargo, como menciona Deffebach, las 
mujeres fueron segregadas del movimiento 
muralista mexicano46.

En 1931, Codesido obtuvo el nombramiento 
de profesora de la Escuela Nacional de Bellas 
Artes, esta labor la llevará a cabo durante doce 
años. Esta etapa de su carrera coincide, en mi opinión, con la creación de las obras 
más relevantes de toda su trayectoria artística. El arte de Codesido de los años treinta 
y cuarenta reflejará la estética de su tiempo, su posición política y la influencia del 
pensamiento de artistas que, como Alfaro Siqueiros, propusieron asumir la herencia 
prehispánica como un elemento catalizador del arte:

La comprensión del admirable fondo humano del «arte negro» y del arte «primitivo» en 
general dio clara y profunda orientación a las artes plásticas perdidas cuatro siglos atrás 
en una senda opaca de desacierto; acerquémonos por nuestra parte a las obras de los 
antiguos pobladores de nuestros valles los pintores y escultores indios (Mayas, Aztecas, 
Incas, etc., etc.); nuestra proximidad climatológica con ellos nos dará la asimilación del 
vigor constructivo de sus obras, en las que existe un claro conocimiento elemental de 
la naturaleza, que nos puede servir de punto de partida. […] Desechemos las teorías 

44.   Se conoce con el nombre de paño de Castilla a la lliqlla o manta confeccionada durante la Colonia con lana 
de oveja traída de España con la textura de un paño.

45.   Cit. en Mannarelli, Emma: La domesticación de las mujeres. Patriarcado y género en la historia peruana. 
Lima, La Siniestra Ensayos, 2018, p. 49.

46.   Deffebach, Nancy: María Izquierdo & Frida Kahlo, Challenging Visions in Modern Mexican Art. University of 
Texas Press, 2016, p. 177.

figura 6. Aríbalo incaico, cerámica de la cultura inca 
(1400-1533 d.C.), Cuzco, Perú. Madrid, Museo de América.  
Foto: Autora



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED236

Giuliana Moyano-Chiang﻿

basadas en la relatividad del «Arte nacional»; ¡Universalicémonos! Que nuestra natural 
fisonomía racial y local aparecerá en nuestra obra inevitablemente47.

Las nuevas corrientes artísticas afectaron al coleccionismo burgués, que no solo 
buscó piezas artísticas afianzadas, sino que apostó por artistas de menor éxito cuyas 
obras estaban en proceso de consolidación. Hay que destacar que Codesido desarro-
lló un número considerable de trabajos durante toda su carrera, que le permitieron 
exponer en varias muestras individuales y colectivas, no solo en Perú y en países de 
América Latina sino también en los Estados Unidos y en Europa. Codesido negoció 
su posición como artista mujer en un ambiente creativo dominado por hombres y 
supo utilizar los mecanismos del mercado artístico de su época.

MUJERES ANDINAS: IMÁGENES DE RESISTENCIA

La serie de pinturas realizadas por Codesido, tras un viaje que realizó a la zona 
central de los Andes se vincularán al discurso artístico del realismo social. En las 
obras tituladas Chucupas (ca. 1930), La Trilla (ca. 1930), Indias Huancas (1931), Fiesta 
en Huancahuari (1931), Las Velas (1931) e India Huanca (1932) la artista representa al 
mundo andino y a las mujeres desde su perspectiva como mestiza. En este período, 
Codesido abandona los desnudos de mujeres indígenas para representar el trabajo 
en el campo, la maternidad, las labores textiles, la vida rural y la religiosidad. 

En la obra titulada Chucupas, Codesido representa a unas mujeres en su vida 
cotidiana ataviadas con el tocado que en Ayacucho (provincia andina del centro 
sur del Perú) se conoce con el nombre de chucupa. Codesido sitúa a las mujeres 
en un entorno de la ciudad provincial, además de los típicos tocados de la región, 
la identidad estaría definida por otros marcadores étnicos tradicionales como la 
lliqlla o manta que visten las mujeres y el tupu o alfiler de plata que llevan para su-
jetar las mantas. Estos elementos son recurrentes en la obra de Codesido por su 
significado cultural.

Indias Huancas es una obra que nos muestra el mundo de las mujeres andinas 
rurales del valle del Río Mantaro48. La representación de las indígenas huanca o 
wanka49 parece, a simple vista, una imagen indiferenciada de un grupo de mujeres 
que solo personifican a campesinas y se sitúan en un entorno rural. Las mujeres 
representadas, con sus formas angulosas, se dedican al cuidado de sus hijos y mien-
tras realizan esta tarea también hilan. Los elementos étnicos, como la vestimenta, 
las vinculan con su comunidad de origen. Las indígenas visten el anaco o túnica 
de color negro y la ciñen al cuerpo con la faja tradicional del valle del Mantaro. La 

47.   Alfaro Siqueiros, David: «Tres Llamamientos de orientación actual a los pintores y escultores de la nueva 
generación americana», Vida Americana: Revista Norte Centro y Sudamericana de Vanguardia, Barcelona 1 (1921), p. 3.

48.   El valle del Mantaro se localiza en los Andes Centrales del Perú.
49.   Wanka es una palabra quechua que designa a un grupo étnico que tuvo su hábitat en las provincias peruanas 

de Jauja, Concepción y Huancayo, pertenecientes al actual departamento de Junín entre los siglos XI y XV. La mayor 
parte de la población residió en el valle del Mantaro.



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

237ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

faja50 es una prenda prehispánica que va más allá de los aspectos intrínsecos del te-
jido; es un detalle de la vestimenta que nos acerca a una realidad cotidiana, social, 
histórica y cultural.

Las imágenes de Codesido buscaron visibilizar a un sector de la población, a 
las mujeres indígenas, que habían sido ignoradas por la sociedad y por el Estado. 
La imagen de la mujer trabajadora durante el siglo XX en el Perú tiene sus raíces 
en el pensamiento del siglo XIX. El análisis que realiza Nochlin de las obras de los 
artistas Courbet y Millet revela que las escenas de las mujeres en el entorno rural 
plantean los problemas de la clase trabajadora y la posición de la mujer en ese con-
texto. Las composiciones incorporan elementos que contienen mensajes sobre el 
sexo, el trabajo, la naturaleza y los roles de género. La imagen de la mujer hilando 
fue tradicionalmente considerada, en el arte europeo, como una imagen sobre la 
virtud femenina, en la Hilandera durmiendo de Courbet el retrato de la mujer dur-
miendo y dejando olvidado el hilado supone el abandono del sentido del deber y la 
pérdida de la virtud femenina51.

La maternidad es un ideal femenino que también está presente en la obra In-
dias Huancas. Este ideal sobre la maternidad en Perú fue impuesto por el patriar-
cado desde su concepción en Occidente y se presenta como parte de un discurso 
burgués. En el caso urbano, lo maternal fue un símbolo que se asoció a la nación 
moderna donde la crianza de la descendencia recayó en las mujeres y se realizó en 
el entorno privado52.

La identidad femenina indígena estuvo también sustentada en la maternidad. La 
madre y el hijo son representados en la obra de Codesido como en el tema tradicional 
religioso de la virgen con el niño; la madre no interactúa con el hijo y se advierte 
una distancia entre ellos, es una iconografía que refleja un vínculo «sagrado». 
El modernismo despreció el tema tradicional de la maternidad y se volcó en las 
imágenes de prostitutas, así lo hicieron artistas como Degas, Toulouse Lautrec y 
Picasso, entre otros. En la misma época, la vanguardia permitió a Cassatt y Morisot 
explorar otras relaciones pictóricas entre madres e hijos. Como afirma Pollock, 
a través de la imagen materna la artista pudo crear un espacio para representar 
emociones íntimas y tener acceso al cuerpo sexuado53.

En cuanto a los términos cultura wanka o huanca e identidad wanka son usados 
frecuentemente para referirse a la población del valle del Mantaro. La cultura wanka 
ha sido fuente de inspiración para el arte y la literatura por su capacidad para man-
tener una cierta independencia cultural dentro del Estado. Sus habitantes han ido 
transmitiendo y transformando el legado cultural de las culturas prehispánicas y 
del mestizaje de la época colonial54. Ciertamente, el hecho de que las mujeres wanka 
hayan mantenido rasgos de su identidad étnica y cultural sobre otras alternativas 

50.   La faja también se conoce con el nombre quechua de challpi watrakuq (wanka) o chunpi (Cuzco-Collao).
51.   Nochlin, Linda: Representing Women. Londres, Thames & Hudson, 2019, pp. 88-89.
52.   Mannarelli, Emma: op. cit., p. 68.
53.   Pollock, Griselda: Differencing the canon. Feminist desire and the writing of Art’s Histories. Londres, 

Routledge, 1999, pp. 228-230.
54.   Romero, Raúl R.: Identidades múltiples, memoria, modernidad y cultura popular en el valle del Mantaro. Lima, 

Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2004, p. 38.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED238

Giuliana Moyano-Chiang﻿

culturales indica un acto que puede ser asumido como una forma de resistencia. En 
este caso, la resistencia puede ser entendida no solo como oposición sino también 
como creación al margen de los centros de poder.

En este contexto, la vestimenta wanka adquiere un enfoque de comunicación 
no verbal, donde las tejedoras documentan de una manera artística, a través de sus 
tejidos, hechos históricos y culturales que coexisten mezclando valores que perviven 
desde la época prehispánica hasta la actualidad. El traje puede comunicar varios 
tipos de mensajes que pueden ser leídos dentro de un contexto social y cultural, 
dependiendo de la circunstancia forma parte del intercambio social y ritual, y es 
además un bien económico55.

Las tejedoras de fajas se encuentran mayormente en el distrito de Viques (lo-
calidad al Sur del valle). La faja tejida en telar de cintura (Figura 7) fue y es hoy 
en día una prenda cargada de información donde las mujeres plasman y recrean 
elementos artísticos que identifican el lugar de procedencia de la persona que la 
porta. Según afirman los investigadores, antes del período incaico las prendas de 
vestir de la sierra y costa no se diferenciaban excepto por el material empleado en 
su confección; los mitos andinos cuentan que fue a partir de Apu Manqo Qhapaq, 
primer inca, que se mandó diferenciar las prendas de la gente de los distintos pue-
blos para así poder identificarlos y para el buen gobierno de éstos56. Además de ser 
parte del vestido y de distinguir al individuo como miembro del grupo, la faja es 

55.   Cit. en Olko, Justyna: «Traje y atributos del poder en el mundo azteca: significados y funciones contextua-
les», Anales Museo de América, 14 (2006), p. 62.

56.   Ramos Gómez, Luis, & Blasco Bosqued, Mª Concepción: op. cit., p. 17.

Figura 7. Faja de cintura (challpi WATRAKUQ) con motivos que representan al Ferrocarril Central, 
al escudo del Perú, aves y diferentes figuras geométricas, elaborado por Blanca Huamán, 
Viques, 2012. Foto © María Elena del Solar



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

239ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

un elemento étnico que tiene otras funciones, como la de ayudar a mantener la 
postura y la resistencia física en las tareas del campo. También se envuelve con la 
faja el cuerpo de los recién nacidos y en algunos casos se usa para acompañar la 
curación de enfermedades57.

La particularidad de las fajas del valle del Mantaro reside en sus aspectos téc-
nicos y en su iconografía. Los motivos que representan las tejedoras pueden va-
riar según la creatividad y lo que la tejedora quiera narrar en su creación, ya que 

57.   Solar, María Elena del: «La recreación de challpi wathrako en la identidad wanka desde las primeras 
décadas del s. XX. Producción de fajas tejidas en el valle del Mantaro, Junín, Perú», Nuevo Mundo Mundos Nuevos, 
coloquios, diciembre 2016. En:

<https://journals.openedition.org/nuevomundo/69890?lang=es#article-69890> [Consulta: 17-1-2020].

Figura 8. Julia Codesido, Indias Huancas, detalle de faja con motivos de aves, 1931. Foto © Centre 
Pompidou, MNAM-CCI, Dist. RMN-Grand Palais/Bertrand Prévost.

https://journals.openedition.org/nuevomundo/69890?lang=es#article-69890


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED240

Giuliana Moyano-Chiang﻿

Figura 9. Fragmento de paño polícromo con diseños de aves de perfil y olas estilizadas 
dispuestos en bandas horizontales, época prehispánica. Lambayeque (Perú), Museo Arqueológico 
Nacional Brüning. Foto: Autora.

Figura 10. Variedad de aves: patos, colibríes, pavos y palomas en tejidos de Viques y La Breña, 2012. 
Foto © María Elena del Solar.



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

241ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

la faja además de tener un sentido práctico como prenda de vestir también tiene 
un sentido mágico-religioso. La abundante diversidad de diseños que adornan 
las fajas ha documentado hechos históricos a través de su rica iconografía. Estas 
creaciones reproducen elementos prehispánicos con un ideario popular moderno. 
Los tejidos muestran temas mitológicos y divinidades asociadas con la naturaleza: 
monos, llamas, colibríes, patos, búhos, pumas, perros, arañas, el río (mayu), mon-
tañas, estrellas y flores (Figura 8, 9 y 10)58. Las figuras geométricas como rombos, 
rayas, rectángulos, triángulos y espirales (Fig. 11 y 12) se relacionan con las represen-
taciones pictóricas incaicas59.

Dentro de esta iconografía prehispánica está la simbolización del río (mayu), 
que por lo general se relaciona con la forma zigzag. Este motivo es uno de los más 
representados en toda la región andina. Además del diseño de zigzag también puede 
llevar rombos que se pueden interpretar como un manantial de agua o puquio 
(Figura 13 y 14)60.

Algunos de los motivos prehispánicos que se reproducen en las fajas han perdido 
el significado que tenían para los individuos de las culturas antiguas del Perú. En la 
actualidad, en diversos diseños aparece la forma «S», que antiguamente podría estar 
relacionada con la serpiente. Esta iconografía está presente en diferentes rituales en 

58.   Zumbühl, Hugo: «Las tejedoras de fajas de Viques», en Martínez, Fedora, & Mujica, Soledad (eds.).: Sierra 
Central. Acervos e identidades. Lima, ICPNA Instituto Cultural Peruano Norteamericano, 2011, p. 164.

59.   Idem, p. 165.
60.  Idem.

Figura 11. Julia Codesido, Indias Huancas, detalle de fajas con diseños geométricos, 1931. 
Foto © Centre Pompidou, MNAM-CCI, Dist. RMN-Grand Palais/Bertrand Prévost



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED242

Giuliana Moyano-Chiang﻿

forma de soga o trenza61. Sin embargo, la «S» hoy en día adquiere un significado rela-
cionado con la suerte, tanto para la creadora como para la persona que viste la faja62.

La herencia del mestizaje cultural también se manifiesta en las fajas, en éstas se 
pueden encontrar leones, letras o textos, flores, pavos reales y plantas. Estos motivos 
están relacionados con el imaginario del arte barroco. Un elemento conectado a la 
época republicana es el Escudo Nacional; este símbolo representa a la independencia 
del Perú. Algunos elementos presentes en las fajas contemporáneas, como los 
ferrocarriles, se incorporaron durante los primeros años del siglo XX a raíz de la 
modernización de la región63.

En la construcción social que ha identificado a los pueblos andinos desde la 
Colonia, los hombres tenían, principalmente, la responsabilidad del trabajo en el 
campo; sin embargo, las tareas domésticas como preparar los alimentos, acarrear 
el agua y la leña, y cuidar a los hijos estaban destinadas a las mujeres. Cuando no 
estaban realizando estas tareas se ocupaban de tejer e hilar. Estos roles de género no 
han cambiado mucho y en la actualidad permanece la desigualdad en las relaciones 
entre hombres y mujeres.

Las obras de Codesido, así como las de sus contemporáneas María Izquierdo o 
Frida Kahlo, se apropiaron de ciertos aspectos de las culturas prehispánicas y del arte 
popular. El indigenismo tuvo para las artistas mujeres del continente una importancia 
que radicó en la búsqueda de una identidad propia. Kahlo es descrita a menudo como 
una artista con una conexión profunda con las culturas indígenas de México. Sin 
embargo, el cuerpo indígena que representa Kahlo es una apropiación que sirvió a la 

61.   Durand Ruiz, Jesús: Introducción a la iconografía andina 1. Lima, IDESI/BID, 2004, p. xxiv.
62.   Zumbühl, Hugo: op. cit., p. 164.
63.   Idem, p. 165.

Figura 12. Diseños geométricos intercalados con diseños figurativos en las fajas de Viques y La 
Breña, 2012. Foto © María Elena del Solar.



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

243ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

artista para «mexicanizar» su arte. Kahlo al igual que Codesido pertenecieron a una 
clase intelectual acomodada. La artista mexicana mostró una imagen tehuana en 
sus autorretratos más conocidos, en contraste con la apariencia moderna que había 
proyectado en los años veinte64.

64.   Cit. en Deffebach, Nancy: op. cit., p. 67.

Figura 13. Julia Codesido, India Huanca, 1932. Lima, Museo de Arte de Lima, préstamo Fundación 
Julia Codesido. Foto: Autora.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED244

Giuliana Moyano-Chiang﻿

El Autorretrato con rebozo rojo65 (Fig. 15), que presentó Izquierdo en su exposición 
en Lima en el año 1940, manifiesta la búsqueda de una identidad propia a través de la 
entronización de su cuerpo como la propia naturaleza. Izquierdo se representa vestida 
a la manera tradicional del Estado de Veracruz. En la sociedad posrevolucionaria 
de México, las artistas se identificaron con las culturas prehispánicas, llevando 
prendas étnicas y peinados a la manera indígena tanto como símbolo de su dualidad 
racial como por su filiación con la cultura nacionalista. A través de la vestimenta 
las artistas expresan las desventajas sociales y culturales que enfrentan las mujeres: 
«Detrás del vestido folclórico -explicó Rosario Castellanos- hay una preocupación 
más honda y verdadera: la situación de la mujer»66.

Si bien la obra de Codesido no plantea una reivindicación feminista, sí demanda 
una identidad y se posiciona dentro de un discurso ideológico. Hacia el año 1939 
las críticas no eran muy favorables para el indigenismo como estética representa-
tiva del arte en el Perú y la crítica de arte asociaba a los artistas de esta tendencia 

65.   El rebozo es un chal elaborado en telar de cintura con fibra de lana o de algodón. Los motivos del chal están 
bordados con punto de cruz u otro tipo de punto de bordado. Esta prenda está rematada con flecos anudados y, 
dependiendo de la región de México, los motivos representados en el chal pueden cambiar. El rebozo es una prenda 
que puede tener varias funciones: servir como abrigo, para protegerse del calor, como adorno y para transportar 
objetos, inclusive se usa para llevar a niños pequeños.

66.   Cit. en Castellanos, Rosario: Sobre cultura femenina. México, Fondo de Cultura Económica, 2005, pp. 9-10.

Figura 14. Simbolizaciones del río (mayu) en las fajas tejidas de Viques y La Breña, 2012. Foto © 
María Elena del Solar



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

245ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

Figura 15. María Izquierdo, Autorretrato con rebozo rojo, 1940. Foto © México, Colección Andrés Blaisten



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED246

Giuliana Moyano-Chiang﻿

con una ideología socialista. Aunque a finales de los años treinta el arte figurativo 
dominaba la escena artística, tanto en América Latina como en Norteamérica esta 
estética se irá sustituyendo por el expresionismo abstracto como un nuevo arte que 
representaría la libertad del artista para expresar sus emociones. Por consiguiente, 
los artistas latinoamericanos partidarios del realismo social fueron estereotipados 
como indigenistas, nativistas o primitivistas ignorando su contribución a la van-
guardia artística. Un gran número de artistas mujeres fueron invisibilizadas en este 
período y sus obras pasaron a los almacenes de los museos, galerías e instituciones 
artísticas. Como ocurrió con la obra de Codesido.

En la sala 31 del Museo de Arte de Lima dedicada al indigenismo y al arte moderno 
se expone la obra India Huanca (1932) de Codesido. Esta pintura se presenta en 
compañía de otras obras del llamado «grupo indigenista». La interpretación del 
museo presenta a Codesido como una «seguidora» de Sabogal, maestro de Codesido 
e iniciador de la estética indigenista en el Perú, en la cartela que acompaña la obra 
no hay ninguna referencia que indique el carácter innovador de la misma dentro 
del contexto social y cultural de los años treinta. Las obras de las creadoras son 
valoradas a través de una norma, no escrita, que las define con un discurso canónico 
que aún prevalece en los museos y en las exposiciones que refleja la poca atención 
que han tenido las artistas por parte de las instituciones artísticas.

CONCLUSIONES

Mi hipótesis es que Codesido fue una artista comprometida con las ideas de 
su tiempo. Su adhesión a la estética indigenista le permitió crear obras que alte-
raron los cánones academicistas y que exploraron nuevas formas de expresión. 
Mediante estas nuevas maneras de representación restituyó la presencia de las 
mujeres y su diversidad étnica y cultural en la historia del arte.

La relectura de la obra de Codesido es importante porque, sencillamente, sin 
ésta la historia del arte en general, y la del arte de América Latina en particular, 
seguiría teniendo una visión fragmentada de la esencia y significado de sus 
creaciones. Las artistas mujeres del siglo XX requieren más atención de la que se 
les ha dado, porque sus obras continúan sometidas a las reglas de poder que se 
manifiestan en el discurso cultural.

El análisis de la obra Indias Huancas ha sido siempre contradictorio, pues, por 
un lado, la artista acude al topos usado por los indigenistas para plasmar sus ideas 
plásticas y, por otro lado, el estudio de la obra muestra aspectos culturales de las 
mujeres que manifiestan como éstas han negociado su lugar en las sociedades 
andinas. Su ausencia en el relato de la historia del arte nos revela el androcentrismo 
y el colonialismo que aún, hoy en día, persiste en la cultura. Durante mucho 
tiempo se pensó en los indígenas como grupos sociales pasivos. Sin embargo, los 
pueblos originarios siempre han luchado por su derecho a «estar» y «ser» parte 
de la Nación, reivindicando sus derechos como comunidades diversas con rasgos 
culturales propios.



«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

247ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

El problema reside en la visión obstruida de la historia del arte, y ésta se debe a que 
los estudios sobre las mujeres creadoras han sufrido discontinuidades historiográficas 
y que la historia del arte desde el siglo XVI hasta el siglo XX ha tenido una visión 
común impuesta por el patriarcado –un «sesgo consciente»–, donde las artistas en el 
Perú fueron valoradas según el canon que se usa para definir a los grandes maestros, 
fundamentada en la figura del «genio masculino». De ahí que la ausencia de la mujer 
indígena, mestiza, afrodescendiente y migrante en el Perú se haya naturalizado, y 
se haya considerado a estas mujeres como grupos epistémicos y culturales que no 
tiene nada que aportar a la historia del arte.

En este contexto, la idea que trasmite la historia del arte es que ésta tiene un 
sentido y dirección únicos; y esos parámetros han sido expresados desde hace más 
de doscientos años en forma de progreso, revolución, modernización, desarrollo, 
crecimiento y globalización. Frente a este tiempo lineal están las instituciones 
dominantes patriarcales y heterosexuales que declaran la «no existencia» a todo 
lo que no se ajusta a la norma temporal impuesta67.

Se podría decir que el colonialismo local y el global, como ya había adelantado 
Mariátegui en los años veinte del siglo pasado, ha imposibilitado al Norte, a los países 
desarrollados, a admitir la existencia de historias e historias del arte distintas 68.

Por último, examinar desde la perspectiva feminista las historias de las creadoras 
en el Perú y en el resto de los países de América Latina es una tarea pendiente a 
la que pocas investigadoras se enfrentan. Las investigaciones arqueológicas que 
examinan la historia de las mujeres son insuficientes, y los estudios sobre la mujer 
en la época de la Colonia y la República son escasos debido a la ausencia de fuentes 
y de obras que avalen la producción femenina. Sólo algunas de las creadoras del 
siglo XX y sus obras han sido estudiadas, por lo que se desconoce la aportación de 
las mujeres indígenas, mestizas, afrodescendientes y migrantes a la historia del arte.

67.   Sousa Santos, Boaventura de: «Epistemologías del Sur»…, p. 30-31.
68.   Sousa Santos, Boaventura de: «Más allá de la imaginación política y de la teoría crítica eurocéntricas»…, p. 76.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED248

Giuliana Moyano-Chiang﻿

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Alfaro Siqueiros, David: «Tres Llamamientos de orientación actual a los pintores y 
escultores de la nueva generación americana», Vida Americana: Revista Norte Centro y 
Sudamericana de Vanguardia, Barcelona 1 (1921), pp. 2-3. En:

<https : / / icaadocs .mfah.org /s/en/ i tem/801659#?c=&m=&s=&cv=&xywh=-
1673%2C0%2C5895%2C3299> [Consulta: 15-4-2020].

Babb, Florence: El lugar de las mujeres andinas. Retos para la antropología feminista descolonial. 
Lima, IEP Instituto de Estudios Peruanos, 2019.

Barrig, Maruja: Cinturón de castidad. La mujer de clase media en el Perú. Lima, Instituto de 
Estudios Peruanos, 2017.

Cadena, Marisol de la: «Las mujeres son más indias», Revista Andina 9, 1 (1991), pp. 7-29.
Castellanos, Rosario: Sobre cultura femenina. México, Fondo de Cultura Económica, 2005.
Castro Pérez, Raúl (ed.): Maestros de la Pintura Peruana: José Sabogal. Lima, Editora El 

Comercio, 2010.
Chadwick, Whitney: Mujer, arte y sociedad. Barcelona, Destino, 1992.
Cobo, Bernabé (1653): «Historia del Nuevo Mundo». Madrid, Atlas, 1956, Tomo II, cap. 

xi, p. 258. En: <http://www.bibliotecavirtualdeandalucia.es > [Consulta: 26-1-2020].
Cordero Reiman, Karen: «Construyendo nuevas lecturas del arte en México desde el 

feminismo», Actas Producción Artística y Teoría Feminista del Arte: Nuevos debates II. 
Vitoria, Editorial Montehermoso, 2009, pp. 136-145.

Cosamolón Aguilar, Jesús A.: El juego de las apariencias. La alquimia de los mestizajes y las 
jerarquías sociales en Lima, siglo XIX. El Colegio de México, IEP Instituto de Estudios 
Peruanos, 2017.

Díaz-Polanco, Héctor: Autonomía Regional. La autodeterminación de los pueblos indios. 
México, Siglo XXI Editores, 1996.

Deffebach, Nancy: María Izquierdo & Frida Kahlo, Challenging Visions in Modern Mexican 
Art. University of Texas Press, 2016.

Diego, Estrella de: La mujer y la pintura del XIX español. Madrid, Ediciones Cátedra, 1987.
Durand Ruiz, Jesús: Introducción a la iconografía andina 1. Lima, IDESI/BID, 2004.
ESCUELA NACIONAL DE BELLAS ARTES. Monografía histórica y documentada sobre la 

Escuela Nacional de Bellas Artes desde su fundación hasta la segunda exposición oficial. 
Lima, Southwell, 1922.

Falcón, Jorge: Julia Codesido. Lima, Instituto Sabogal de Arte. Arte Perú, vol. 3, 1987.
Giunta, Andrea: Feminismo y arte latinoamericano. Historias de artistas que emanciparon el 

cuerpo. Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores Argentina, 2018.
Mainardi, Patricia: «Quilts–The Great American Art», en Broude, Norma, & Garrard, Mary 

(eds.): Feminism and Art History. Questioning the Litany. Icon Editions, 1982, pp. 331-345.
Huamán Poma de Ayala, Felipe: Nueva Crónica y Buen Gobierno. Lima, Ministerio de 

Relaciones Exteriores del Perú, Biblioteca Nacional del Perú, 2017.
Majluf, Natalia: The Creation of the Image of the Indian in 19th-Century Peru: The Paintings 

of Francisco Laso (1823-1809), (Tesis doctoral inédita), University of Texas, 1995.
Majluf, Natalia: «Manuela Tupa Amaro, Ñusta», en Kusunoki Rodríguez, Ricardo (ed.): La 

Colección Petrus y Verónica Fernandini. El arte de la pintura en los Andes. Lima, Museo de 
Arte de Lima, 2015, pp. 168-185.

https://icaadocs.mfah.org/s/en/item/801659#?c=&m=&s=&cv=&xywh=-1673%2C0%2C5895%2C3299
https://icaadocs.mfah.org/s/en/item/801659#?c=&m=&s=&cv=&xywh=-1673%2C0%2C5895%2C3299
http://www.bibliotecavirtualdeandalucia.es 


«INDIAS HUANCAS» DE JULIA CODESIDO

249ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie VII · historia del arte (n. época)  8 · 2020  ·  221–250  ISSN 1130-4715 · e-issn 2340-1478  UNED

Majluf, Natalia, & Wuffarden, Luis E.: Elena Izcue. El arte precolombino en la vida moderna. 
Lima, Fundación Telefónica, Museo de Arte de Lima, 1999.

Mannarelli, Emma: La domesticación de las mujeres. Patriarcado y género en la historia 
peruana. Lima, La Siniestra Ensayos, 2018.

Mayayo, Patricia: Historia de mujeres, historias de arte. Madrid, Ediciones Cátedra, 2011.
Nash, Mary: Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos. Madrid, Alianza, 2004.
Nochlin, Linda: Representing Women. Londres, Thames & Hudson, 2019.
Olko, Justyna: «Traje y atributos del poder en el mundo azteca: significados y funciones 

contextuales», Anales Museo de América, 14 (2006), pp. 61-88.
Pollock, Griselda: Differencing the canon. Feminist desire and the writing of Art’s Histories. 

Londres, Routledge, 1999.
Ramos Gómez, Luis, & Blasco Bosqued, Mª Concepción: Los tejidos prehispánicos del área 

central andina en el museo de América. Madrid, Ministerio de Cultura, 1980.
Romero, Raúl R.: Identidades múltiples, memoria, modernidad y cultura popular en el valle del 

Mantaro. Lima, Fondo Editorial del Congreso del Perú, 2004.
Rostworowski, María: La mujer en el Perú Prehispánico. Documento de Trabajo nº 72, Serie: 

Etnohistoria 2. Lima, IEP Ediciones, 1995.
Rostworowski, María: Mujer y poder en los Andes Coloniales. Lima, IEP Instituto de Estudios 

Peruanos, 2015.
Sarfson, Susana, & Madrid, Rodrigo: «Viejos dioses para un nuevo mundo: los símbolos en 

la pintura cuzqueña de los siglos XVII y XVIII», en Arce, E., & Castán, A. (coords.), El recurso 
a lo simbólico: reflexiones sobre el gusto II, Zaragoza, Instituto Fernando el Católico, 2014.

Scott, Joan: «Historia de las Mujeres», en Burke, Peter (ed.): New Perspectives on Historical 
Writing, Pennsylvania State University Press, 2001, pp. 59-88.

Serrano De Haro, Amparo: Mujeres en el Arte, Espejo y Realidad. Barcelona, Plaza y Janés, 
2000.

Solar, María Elena del: «La recreación de challpi wathrako en la identidad wanka desde las 
primeras décadas del s. XX. Producción de fajas tejidas en el Valle del Mantaro, Junín, 
Perú», Nuevo Mundo Mundos Nuevos, coloquios, diciembre 2016. En:

<https://journals.openedition.org/nuevomundo/69890?lang=es#article-69890> [Consulta: 
17-1-2020].

Soto Calderón, Andrea: «Los Bordes de la Representación», Theory Now. Journal of 
Literature, Critique, and Thought, 3 (2020), pp. 30-49. En:

<https://revistaseug.ugr.es/index.php/TNJ/article/view/11368> [Consulta: 13-7-2020].
Sousa Santos, Boaventura de: «Epistemologías del Sur», ESTUDIO: Utopía y Praxis 

Latinoamericana 16, 54 (2011), pp. 17-39. En:
<http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27920007003> [Consulta: 18-1-2020].
Sousa Santos, Boaventura de: «Más allá de la imaginación política y de la teoría crítica 

eurocéntricas», Revista Crítica de Ciências Sociais 114 (2017), pp. 75-116.
Sousa Santos, Boaventura de: El fin del Imperio Cognitivo. La afirmación de las Epistemologías 

del Sur. Madrid, Editorial Trotta, 2019.
Torras, Meri: «El delito del cuerpo», en Torras, Meri (ed.): Cuerpo e identidad I. Barcelona, 

Ediciones UAB, 2007.
Vogel, Lise: «Fine Arts and Feminism: The Awakening Consciousness», Feminist Studies 

2, 1 (1974), pp. 3-37.
Zumbühl, Hugo: «Las tejedoras de fajas de Viques», en Martínez, Fedora, & Mujica, Soledad 

(eds.): Sierra Central. Acervos e identidades. Lima, ICPNA Instituto Cultural Peruano 
Norteamericano, 2011, pp. 159-170.

https://journals.openedition.org/nuevomundo/69890?lang=es#article-69890
https://revistaseug.ugr.es/index.php/TNJ/article/view/11368
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27920007003




ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMASERIE VII HISTORIA DEL ARTE

REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

AÑO 2020
NUEVA ÉPOCA
ISSN: 1130-4715
E-ISSN 2340-1478

8

Dossier por Patricia Molins: Feminismo y museo. Un imaginario 
en construcción · Feminism and museum. An imaginary in 
construction

15  Patricia Molins (editora invitada)   
Introducción: museos y feminismo. Dentro y fuera  ·  Introduction: 

Museums and Feminism. In and Out

29  Isabel Tejeda Martín (Autora invitada)   
Exposiciones de mujeres y exposiciones feministas en España. Un 

recorrido por algunos proyectos realizados desde la II República hasta hoy, 
con acentos puestos en lo autobiográfico  ·  Women’s Exhibitions and Feminist 
Exhibitions In Spain: A Journey Through some Projects Carried out since the 2nd 
Republic until the Present, with some Biographical Highlights

47 Maite Garbayo-Maeztu   
Tergiversar, citar, tropezar: el comisariado como práctica feminista · 

Shifting, citing, stumbling: curating as a feminist practice

75  Ana Pol Colmenares y María Rosón Villena   
Hacer Espacio: museos y feminismos  ·  Making Space: Museums and 

Feminisms

99  Jesús Carrillo y Miguel Vega Manrique   
«¿Qué es un museo feminista?» Desacuerdos, negociación y 

mediación cultural en el Museo Reina Sofía  ·  «What Is a Feminist Museum?» 
Disagreements, Negotiation and Cultural Mediation at the Reina Sofía Museum

129 Elena Blesa Cábez, Sara Buraya Boned, Maria Mallol y Mabel Tapia  
  Haciendo con otras y nosotras, por una institucionalidad en devenir. 

Museo en red y las prácticas del afecto en el Museo Reina Sofía  ·  Doing with 
Others and Ourselves, for an Institutionality-in-becoming. Museo en red and the 
Care Practices in Museo Reina Sofía

147 Gloria G. Durán   
 El peligro de ablandarse. Igualdad, hermandad, solidaridad  ·  The 

Perils of Tenderice. Equality Sisterhood Solidarity

171 Rafael Sánchez-Mateos Paniagua   
  Los destinos cruzados de la imposibilidad. Perspectivas de género en 

torno al Museo del Pueblo Español en compañía de Carmen Baroja y Nessi · 
The Crossed Destinies of Impossibility. Gendered Perspectives on the Museum 
of the Spanish People in the Company of Carmen Baroja y Nessi

203  Inmaculada Real López   
 La reconstrucción de la identidad femenina en los museos: la recupe-

ración de las olvidadas  ·  The Reconstruction of Female Identity in the Museums: 
The Recovery of the Forgotten

221 Giuliana Moyano-Chiang   
 «Indias Huancas» de Julia Codesido  ·  «Indias Huancas» by Julia Codesido

251 Ester Alba Pagán y Aneta Vasileva Ivanova   
 Intersecciones críticas. Experiencias y estrategias desde la museología y 

el feminismo gitano, bajo el prisma del covid-19  ·  Critical Intersections. Experiences 
and Strategies from Museology and Roma Feminism, under the Prism of Covid-19

271 Clara Solbes Borja y María Roca Cabrera   
 Redes museales en clave feminista. El caso de «Relecturas»  ·  Museum 

Networks from a Feminist Perspective. The case of «Relecturas»

285 Dolores Villaverde Solar   
 La presencia del arte feminista en el CGAC. Selección de expo-

siciones y artistas  ·  The Presence of Feminist Art in the CGAC. Selection of 
Exhibitions and Artists

301 Ane Lekuona Mariscal   
 El papel de las exposiciones en la escritura de la (androcéntrica) 

historia del arte del País Vasco  ·  The Role of Exhibitions in the Writing of the 
(Androcentric) History of Art of the Basque Country

319 Celia Martín Larumbe y Roberto Peña León   
 Política cultural institucional como medio de transformación. La 

experiencia en la Comunidad Foral de Navarra  ·  Institutional Cultural Politics 
as a Means of transformation. An experience in the Comunidad Foral de Navarra

Miscelánea · Miscellany

343 Rodrigo Antolín Minaya   
 La portada de la navidad en la iglesia románica de Santo Domingo De 

Silos (Burgos): análisis de un programa iconográfico románico inspirado por la 
liturgia hispana  · The Christmas Portal in the Romanic Church of Santo Domingo 
de Silos (Burgos): Analysis of a Romanesque Iconographic Program Inspired by 
the Hispanic Liturgy 

369  Ignacio González Cavero   
 Referencias sobre el patrimonio arquitectónico en Išbīliya a través de 

los autores y fuentes documentales árabes entre las épocas emiral y almorávide ·  
References on the Architectural Heritage in Išbīliya through the Arab Authors and 
Documentary Sources between the Emiral and Almoravid Periods

397 Mercedes Gómez-Ferrer
El sepulcro del Venerable Domingo Anadón en el convento de Santo 

Domingo de Valencia (1609), obra genovesa encargo del Conde de Benavente  ·  The 
Tomb of the Venerable Domingo Anadon in the Dominican Convent of Valencia 
(1609), A Genoese Work Commissioned by the Count of Benavente 

417 Manuel Antonio Díaz Gito    
 Escrito en el lienzo: Ovidio y el Billete de Amor en La Enferma de Amor 

de Jan Steen, pintor holandés del Siglo de Oro  ·  Written on the Canvas: Ovid and 
the Billet-Doux in The Lovesick Maiden by Jan Steen, Golden Age Dutch Painter



ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

AÑO 2020
NUEVA ÉPOCA
ISSN: 1130-4715
E-ISSN 2340-1478

8

441 Gemma Cobo    
 «Un ángel más»: prensa, imágenes y prácticas emocionales y políticas por el 

malogrado príncipe de Asturias  ·  «One More Angel»: Press, Images and Emotional 
and Political Practices about the Deceased Prince of Asturias

465 Eduardo Galak   
  Distancias. Hacia un régimen estético-político de la imagen-movimiento  ·  

Distances. Towards an Aesthetic and Political Image-Movement Regime

485 Diego Renart González   
 Teoría del arte, abstracción y protesta en las artes plásticas dominicanas 

durante las dos primeras décadas de la dictadura de Trujillo (1930-1952)  ·  Theory 
of Art, Abstraction and Protest in the Dominican Plastic Arts during the First Two 
Decades of the Trujillo’s Dictatorship (1930-1952)

511  José Luis de la Nuez Santana   
 Alfons Roig y Manolo Millares en diálogo: los documentos del archivo 

Alfons Roig (MUVIM, Valencia)  ·  Dialogue between Alfons Roig and Manolo 
Millares: The Documents of the Alfons Roig Archive (MUVIM, Valencia)

533 Félix Delgado López y Carmelo Vega de la Rosa   
 Nuevas visiones fotográficas de Lanzarote: una isla más allá del turismo  ·  

New Photographic Visions of Lanzarote: An Island beyond Tourism

557  José Luis Panea   
 Del descanso forzado a la cama interconectada como espacio de creación. 

Escenarios posibles desde las prácticas artísticas contemporáneas  ·  From Forced Rest 
to the Interconnected Bed as a Space for Creation. Possible Stages in Contemporary 
Art Practices

Reseñas · Book Reviews

583  Encarna Montero Tortajada   
Ferrer del Río, Estefania, Rodrigo de Mendoza. Noble y coleccionista 

del Renacimiento. Madrid, Sílex Ediciones, 2020.

585 Consuelo Gómez López   
Juliana Colomer, Desirée, Fiesta y Urbanismo en Valencia en los siglos 

XVI y XVII, Valencia, Universitat de València, 2019.

589  Álvaro Molina   
Sazatornil Ruiz, Luis & Madrid Álvarez, Vidal de la (coords.), Imago 

Urbis. Las ciudades españolas vistas por los viajeros (siglos XVI-XIX). Gijón, Ediciones 
Trea, 2019.

593  Borja Franco Llopis   
López Terrada, María José, Efímeras y eternas: pintura de flores en Valencia 

(1870-1930). Casa Museo Benlliure, del 21 de febrero al 7 de julio de 2019. Valencia, 
Ajuntament de València, Regidoria de Patrimonio i Recursos Culturals, 2018. 

595  Julio Gracia Lana   
Masotta, Oscar, La historieta en el mundo moderno. Alcalá de Henares, 

Ediciones Marmotilla, 2018. 


