
ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA

AÑO 2021
ISSN 1130-0124
E-ISSN 2340-1451

33

SERIE V HISTORIA CONTEMPORÁNEA
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

POLÍTICA, GÉNERO Y RELIGIÓN EN LA EUROPA 
SUDOCCIDENTAL EN EL SIGLO XIX 

POLITICS, GENDER AND RELIGION IN SOUTHWESTERN 
EUROPE IN THE NINETEENTH CENTURY 

DARINA MARTYKÁNOVÁ Y ALEXANDRE DUPONT (COORDS.)





UNIVERSIDAD NACIONAL DE EDUCACIÓN A DISTANCIA

ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA 33

AÑO 2021
ISSN 1130-0124
E-ISSN 2340-1451

SERIE V HISTORIA CONTEMPORÁNEA
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021

POLÍTICA, GÉNERO Y RELIGIÓN EN LA EUROPA SUDOCCIDENTAL 
EN EL SIGLO XIX

POLITICS, GENDER AND RELIGION IN SOUTHWESTERN EUROPE IN THE 
NINETEENTH CENTURY

DARINA MARTYKÁNOVÁ Y ALEXANDRE DUPONT (COORDS.)

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021


La revista Espacio, Tiempo y Forma (siglas recomendadas: ETF),  
de la Facultad de Geografía e Historia de la UNED, que inició su publicación el año 1988,  
está organizada de la siguiente forma:

SERIE I	 — Prehistoria y Arqueología 
SERIE II	 — Historia Antigua 
SERIE III	 — Historia Medieval 
SERIE IV	 — Historia Moderna 
SERIE V	 — Historia Contemporánea 
SERIE VI	 — Geografía 
SERIE VII	 — Historia del Arte

Excepcionalmente, algunos volúmenes del año 1988 atienden a la siguiente numeración:

N.º 1	 — Historia Contemporánea 
N.º 2	 — Historia del Arte 
N.º 3	 — Geografía 
N.º 4	 — Historia Moderna

ETF no se solidariza necesariamente con las opiniones expresadas por los autores.

Universidad Nacional de Educación a Distancia 
Madrid, 2021

SERIE V - Historia contemporánea N.º 33, 2021

ISSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451

Depósito legal M-21037-1988

URL: http://e-spacio.uned.es/revistasuned/index.php/ETFV

diseño y composición 
Carmen Chincoa Gallardo 
http://www.laurisilva.net/cch 

Impreso en España · Printed in Spain

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional.

http://e-spacio.uned.es/revistasuned/index.php/ETFV
http://www.laurisilva.net/cch
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Espacio, Tiempo y Forma. Serie 
V. Historia Contemporánea es la 
revista científica fundada en 1988 que 
publica el Departamento de Historia 
Contemporáneade la Facultad de 
Geografía e Historia de la UNED. Está 
dedicada a la investigación en la Historia 
Contemporánea y acoge trabajos inéditos 
de investigación, en especial artículos 
que constituyan una aportación 
novedosa, que enriquezcan el campo 
de estudio que abordan y que ofrezcan 
una perspectiva de análisis crítico. Va 
dirigida preferentemente a la comunidad 
científica y universitaria, tanto nacional 
como internacional, así como a todos los 
profesionales de la Historia en general. 
Su periodicidad es anual y se somete 
al sistema de revisión por pares ciegos. 
Todos los artículos recibidos en ETF son 
revisados por evaluadores externos. La 
revista facilita el acceso sin restricciones 
a todo su contenido desde el momento de 
su publicación en esta edición electrónica. 
Espacio, Tiempo y Forma. Serie V se 
publica en formato electrónico.

Espacio, Tiempo y Forma. Serie V.  
Historia Contemporánea. (Space, Time 
and Form. Serie V) is a peer-reviewed 
academic journal founded in 1988 
and published by the Department of 
Contemporary History at the School 
of Geography and History, UNED. It’s 
devoted to the study of Contemporary 
History and is addressed to the 
Spanish and international scholarly 
community, as well as to professionals 
in the field of History. The journal 
welcomes previously unpublished 
articles, particularly works that 
provide an innovative approach, 
contribute to its field of research, and 
offer a critical analysis. It is published 
annually. The journal provides open 
access to its content beginning with 
the publication of the present online 
issue. Espacio, Tiempo y Forma. Serie 
V is published online and is indexed 
in the databases and directories 
enumerated above.

Espacio, Tiempo y Forma. Serie V está registrada e indexada en Repertorios 
Bibliográficos y Bases de Datos nacionales e internacionales: ERIH PLUS, 
CarhusPlus+, Latindex (catálogo), MIAR, CIRC 2.0, ISOC (CINDOC), DICE, 
Dulcinea (verde), SUDOC, ZDB, FRANCIS, Fuente Académica Plus, Periodicals 
Index Online (PIO), Ulrich’s, REDIB, RESH, IN-RECH, Dialnet, e-Spacio Uned,  
Directory of Open Access Journals (DOAJ) y CARHUS Plus + 2018, índice H de 
las revistas científicas españolas según Google Scholar Metrics.

Equipo editorial
Edita: Departamento de Historia Contemporánea, Universidad Nacional de 
Educación a Distancia (UNED) 
Director del Consejo de Redacción: Ángel Herrerín López (UNED)
Editora: Luiza Iordache Cârstea (UNED), Rocío Negrete Peña (UNED) /  Université 
Bordeaux-Montaigne



6

﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Coordinadores Invitados Del Dossier De Etf Serie V. Historia 
Contemporánea. Nº 33, Nueva Época (2021): Darina Martykánová 
y Alexandre Dupont 

Director/a del Consejo de Redacción de ETF. Serie V. Historia 
Contemporánea
Ángel Herrerín López, Departamento de Historia Contemporánea, UNED

CONSEJO DE REDACCIÓN . Serie V. Historia Contemporánea
Francisco Balado Insunza, Departamento de Historia Contemporánea, UNED
Paula Borges Santos, Instituto de História Contemporânea- Universidade Nova 
de Lisboa, Portugal
Mónica Burguera López, Departamento de Historia Contemporánea, UNED
Francisco Carantoña Álvarez, Departamento de Historia Contemporánea, 
Universidad de León
Sébastien Farré, Maison de l’histoire, Université de Genève, Suiza
Ángel Herrerín López, Departamento de Historia Contemporánea, UNED
Luiza Iordache Cârstea, Departamento de Historia Contemporánea, UNED
Ángeles Lario González, Departamento de Historia Contemporánea, UNED
Raquel Sánchez García, Universidad Complutense de Madrid 
Juan Ignacio Marcuello Benedicto, Universidad Autónoma de Madrid
Rocío Negrete Peña, Departamento de Historia Contemporánea, UNED/ Université 
Bordeaux-Montaigne
Rosa M.ª Pardo Sanz, Departamento de Historia Contemporánea, UNED
Bruno Vargas, INU Champollion/Université de Toulouse, Francia

COMITÉ CIENTÍFICO. Serie V. Historia Contemporánea
Alicia Alted Vigil, Departamento de Historia Contemporánea, UNED
Isabel Burdiel Bueno, Departamento de Historia Moderna y Contemporánea, 
Universidad de Valencia
Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo, Departamento de Historia, Teorías y Geografía 
Políticas, Universidad Complutense de Madrid
Hipólito De la Torre Gómez, Departamento de Historia Contemporánea, UNED
Mª de los Ángeles Egido León, Departamento de Historia Contemporánea, UNED
Giuliana di Febo, Università degli Studi Roma Tre, Italia
Juan Pablo Fusi, Departamento de Historia Contemporánea, Universidad 
Complutense de Madrid
Helen Graham, Department of History, Royal Holloway, University of London, 
Reino Unido
Jo Labanyi, Arts&Science, New York University, Estados Unidos
Xosé Manuel Nuñez Seixas, Universidade de Santiago



7ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

﻿﻿

Ricardo Pérez Montfort, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en 
Antropología Social (CIESAS), México
Paul Preston, Department of International History, London School of Economics, 
Reino Unido
Manuel Suárez Cortina, Departamento de Historia Moderna y Contemporánea, 
Universidad de Cantabria
Susana Sueiro Seoane, Departamento de Historia Contemporánea, UNED
Ángel Viñas Martín, Departamento de Historia Contemporánea, Universidad 
Complutense de Madrid

Directora de ETF Series I–VII
Yayo Aznar Almazán, Decana Facultad de Geografía e Historia, UNED

Secretario de ETF Series I–VII
Julio Fernández Portela, Departamento de Geografía, UNED

Gestora plataforma OJS
Carmen Chincoa Gallardo

COMITÉ EDITORIAL DE ETF. SERIES I-VII
Carlos Barquero Goñi, Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas 
Historiográficas, UNED; Enrique Cantera Montenegro, Departamento de Historia 
Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED; Pilar Díez del Corral 
Corredoira, Departamento de Historia del Arte, UNED; Carmen Guiral Pelegrín, 
Departamento de Prehistoria y Arqueología (Arqueología), UNED;  Patricia Hevia 
Gómez, Departamento de Prehistoria y Arqueología (Arqueología), UNED; Luiza 
Iordache Cârstea, Departamento de Historia Contemporánea, UNED; M.ª Luisa 
de Lázaro Torres, Departamento de Geografía, UNED; David Martín Marcos, 
Departamento de Historia Moderna, UNED; José Antonio Martínez Torres, 
Departamento de Historia Moderna, UNED; Íñigo García Martínez de Lagrán, 
Departamento de Prehistoria y Arqueología (Prehistoria), UNED; Álvaro Molina 
Martín, Departamento de Historia del Arte, UNED; Francisco Javier Muñoz Ibáñez, 
Departamento de Prehistoria y Arqueología (Prehistoria), UNED; Rocío Negrete 
Peña, Departamento de Historia Contemporánea, UNED; Miguel Ángel Novillo 
López, Departamento de Historia Antigua, UNED.

Correspondencia
Revista Espacio, Tiempo y Forma
Facultad de Geografía e Historia, UNED
c/ Senda del Rey, 7
28040 Madrid
e-mail: revista-etf@geo.uned.es





9ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

SUMARIO · SUMMARY

13	 Dossier: Darina Martykánová y Alexandre Dupont (coords.): Política, 
género y religión en la Europa sudoccidental en el siglo XIX · Politics, 
Gender and Religion in Southwestern Europe in the Nineteenth Century 

15	 Alexandre Dupont y Darina Martykánová
Introducción dossier · Dossier Introduction

31	 Pierre-Marie Delpu
La masculinidad católica en la revolución: un aspecto de la politización 
de masas en el Reino de las Dos Sicilias (1820-1848) · Catholic Masculinity 
in Revolution: A Face of Politicizing Masses in the Kingdom of the Two 
Sicilies (1820-1848)

53	 Álvaro París Martín 
De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830 · From 
the Factory to the Neighbourhood: The Women Cigar Makers’ Riot of 
1830 in Madrid 

81	 Nicolas Bourguinat
À la rencontre du prÉtendant bourbon en exil : les apprentissages politiques 
d’une jeune legitimiste en voyage en italie et en autriche au milieu du 
XIXe siècle · Meeting with the Exiled Bourbon Leader: The Political 
Apprenticeships of a Young Female Legitimist Traveling in Italia and 
Austria in the Mid-Nineteenth Century

97	 Marie Walin
Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio de Pedro 
Felipe Monlau (1853): una construcción entre los nuevos saberes científicos 
y la moral católica · Masculinities and Gender Difference in Higiene del 
matrimonio of Pedro Felipe Monlau (1853): A Construction between new 
Scientific Knowledge and Catholic Moral

129	 Arthur Hérisson
Des voies alternatives de politisation. La mobilisation des catholiques 
françaises face à la question romaine (1860-1870) · Formas alternativas de 
politización. La movilización de las católicas francesas ante la cuestión 
romana (1860-1870). Alternative ways of politicisation



10

﻿Sumario · Summary

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

147	 Raúl Mínguez Blasco
¿En el regazo de la Iglesia? Las disputas políticas por la educación femenina 
en Francia y España en el siglo XIX · In the Bosom of the Church? 
The Political Struggle for Women’s Education in France and Spain in the 
Nineteenth Century

167	 Alejandro Camino
Crítica religiosa y género en la obra literaria de la carlista Dolores de 
Gortázar (1895-1925) · Religious Criticism and Gender in the Literary Work 
of the Carlist Dolores de Gortázar (1895-1925)

187	 Reseñas del dossier · Dossier Book Review

189	 Simal, Juan Luis: La era de las grandes revoluciones en Europa y América (1763-
1848). Madrid, Síntesis, 2020, 325 pp. ISBN: 9788491714637 (Pierre Arnaud)

193	 Cruz Romeo, María, Pilar Salomón, María & Tabanera, Nuria (eds.): 
Católicos, Reaccionarios y Nacionalistas. Política e identidad nacional en 
Europa y América Latina Contemporáneas. Granada, Comares Historia, 
2021, 242 pp., ISBN: 978-84-1369-141-1 (Javier M. Dos Santos)

197	 Pérez Espí, María Jesús: Mercedes Sanz-Bachiller. Biografía política. Valencia, 
Publicacions de la Universitat de València, 2021, 368 pp. ISBN: 978-84-
9134-765-1 (Alejandro Camino)

201	 Pérez del Puerto, Ángela: Católicas de posguerra en acción. El discurso 
de género de Acción Católica en España y en Estados Unidos. Granada, 
Comares, 2021, 234 pp., ISBN: 978-84-1369-160-2 (Begoña Barrera)

205	 Miscelánea · Miscellany

207	 Adrián Gurpegui Cotado
Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco en los 
años 80. (1977-1988) · Emakumeak borrokan. Feminism and nationalism in 
the Basque country in the 1980s. (1977-1988)

233	 Juan Cruz Alli Aranguren
El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la clarificación 
ideológica · Carlism in Franco’s Regime. From Collaborationism to 
Ideological Clarification



11ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

﻿Sumario · Summary

255	 Reseñas · Book Review

257	 Ríos Carratalá, Juan Antonio: De mentiras y franquistas. Historias de la 
dictadura. Sevilla, Editorial Renacimiento, 2020, 388pp. ISBN: 978-84-
17950-71-2 (José Antonio Abreu Colombri) 

261	 Pérez Mostazo, Jonatan: Lustrando las raíces: antigüedad vasca, política 
e identidades en el siglo XIX. Pamplona, Urgoiti, 2019, 496 pp., ISBN: 978-
84-12-10360-1 (Tomás Aguilera Durán) 

267	 Álvarez-Buylla Ballesteros, Manuel: Entre la ciencia del Derecho y el 
arte de la política. Melquíades Álvarez, jurisconsulto. Oviedo, Ediciones de la 
Universidad de Oviedo, 2020, 285 pp. ISBN: 978-84-16343-83-6 (Francisco 
M. Balado Insunza)

271		 Varela Suanzes-Carpegna, Joaquín: Historia Constitucional de España. 
Normas, instituciones, doctrinas. Edición y prólogo de Ignacio Fernández 
Sarasola. Madrid, Marcial Pons Historia, 2020, 720 pp. ISBN: 978-84-
17945-04-6 (Manuel Carbajosa Aguilera)

275	 Alia Miranda, Francisco, Higueras Castañeda, Eduardo & Selva Iniesta, 
Antoni (coords.): Hasta pronto, amigos de España. Las Brigadas Internacionales 
en el 80 aniversario de su despedida de la Guerra Civil (1938-2018). Albacete, 
CEDOBI, 2019, 449 pp. ISBN: 978-84-949928-2-7 (Diego Ruiz Panadero)

279	 Servent, Pierre: Rudolf Hess. El último enigma del Tercer Reich. Madrid, 
La Esfera de los Libros, 2021, 540 pp., ISBN: 978-84-9164-973-1 (Adrián 
Magaldi Fernández)

283	 Normas de publicación · Authors Guidelines





13ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

DOSSIER

POLÍTICA, GÉNERO Y RELIGIÓN EN LA EUROPA 
SUDOCCIDENTAL EN EL SIGLO XIX

POLITICS, GENDER AND RELIGION IN SOUTHWESTERN 
EUROPE IN THE NINETEENTH CENTURY 

DARINA MARTYKÁNOVÁ Y ALEXANDRE DUPONT (COORDS.)



El asesinato del gobernador Gutierrez de Castro en la catedral de Burgos, 25 de enero 1869. Fuente: 
Urrabieta, Vicente: «Escena del drama en la catedral de Burgos», El Museo universal, 25/02/1869, p. 4



15ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

INTRODUCCIÓN1

INTRODUCTION

Alexandre Dupont2 y Darina Martykánová3 
doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.31041 

En 1846, en un contexto en que la ilustración empezaba a difundirse en los 
periódicos en toda Europa, el pintor portugués Manuel Maria Bordalo Pinheiro 
entregó un grabado a una publicación de Lisboa especializada en poner en valor 
esta nueva forma de comunicar, La Ilustração. Este grabado representaba una 
multitud en armas, aparentemente formada por campesinos en su mayoría, y 
que protagonizaba claramente una revuelta popular. De hecho, solo dos de los 
manifestantes iban a caballo, muchos iban descalzos y todos estaban armados 
con picas y horquillas, excepto la presencia de dos fusiles. Lo más notable en este 
grabado, es que la manifestación estaba encabezada por dos mujeres que dirigían 
la marcha, y que varias otras estaban presentes entre la multitud.

1.   Este dosier es fruto del coloquio «Política, género y religión en el mundo mediterráneo (1840-1930)», organizado 
por los editores en Madrid en junio 2018. Agradecemos al laboratorio UR3400 ARCHE de la Universidad de Estrasburgo 
(Alexandre Dupont) y a la Acción Marie Sklodowska-Curie (Darina Martykánová) el apoyo financiero para llevar a cabo 
aquel evento. Asimismo, damos las gracias a Florencia Peyrou, Begoña Barrera, Alejandro Camino, Víctor Núñez-García, 
Javier M. Dos Santos y Juan Pan-Montojo por sus comentarios y sugerencias.

2.   Université de Strasbourg. C.e.: alexandre.dupont@unistra.fr. 
3.     Universidad Autónoma de Madrid. C.e.: darina.martykanova@uam.es; ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5852-3096. 

Fuente: Pinheiro, Bordalo: «Revolta da Maria da Fonte», A Ilustração, 1846, v. II, p. 71

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.31041
mailto:alexandre.dupont@unistra.fr
mailto:darina.martykanova@uam.es
https://orcid.org/0000-0002-5852-3096


16

Alexandre Dupont y Darina Martykánová ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Tal imagen podría parecer casi estereotípica si se tratara del siglo XVIII. Las 
mujeres figuran de forma destacada en el imaginario social –en Francia y en el 
mundo– sobre las movilizaciones populares durante la Revolución francesa. 
Su participación ha sido representada en las obras académicas, en las novelas, 
películas, y, más recientemente, en las series televisivas y videojuegos, tanto 
para generar simpatía con las reivindicaciones del pueblo francés, como para 
presentar la revolución como una aberración. Asimismo, en los círculos académicos, 
historiadores como Edward P. Thompson han puesto de relieve el papel central de 
las mujeres en las revueltas del Antiguo Régimen4. En España, ha ido surgiendo una 
rica producción historiográfica alrededor de la implicación activa de las mujeres 
en la Guerra de Independencia5. Sin embargo, la representación de la revuelta 
descrita anteriormente pone a prueba los fundamentos teóricos de la política del 
siglo XIX. En primer lugar, muestra un episodio violento, algo que iba en contra 
del discurso sobre la normalización y la pacificación de la política como resultado 
de la consolidación de los regímenes políticos liberales. En segundo lugar, otorga 
a las mujeres un protagonismo que contrasta con su exclusión de la ciudadanía 
y de la política desde la era de las revoluciones6.

A pesar de este aparente desfase temporal, Bordalo Pinheiro estaba 
documentando con este grabado un acontecimiento que sacudió Portugal en la 
primavera de 1846: el estallido de la revuelta de Maria da Fonte7. Esta revuelta, 

4.   Thompson, Edward Palmer: «The Moral Economy of The English Crowd in The Eighteenth Century», Past & 
Present, 50 (1971), pp. 76–136.

5.   Castells Oliván, Irene, Espigado Tocino, M. Gloria & Romeo Mateo, María Cruz (coords.): Heroínas y 
patriotas: mujeres de 1808. Madrid, Cátedra, 2009.

6.   Para un balance historiográfico, Godineau, Dominique, Hunt, Lynn, Martin, Jean-Clément, Verjus, Anne & 
Lapied, Martine: «Femmes, genre, révolution», Annales historiques de la Révolution française, 358 (2009), pp. 143-166. Véase 
también la reciente e importante aportación de Solenn Mabo: Mabo, Solenn: «Les citoyennes, les contre-révolutionnaires 
et les autres : position de thèse», Annales Historiques de la Révolution française, 402 (2020), pp. 177-188. Florencia Peyrou 
ha subrayado recientemente los límites de la exclusión de las mujeres de la política decimonónica en general y en los 
regímenes constitucionales en particular, una crítica válida a nivel europeo. Para el caso concreto de España, Peyrou, 
Sierra, Aresti y Burguera han esbozado una cronología más precisa de la dinámica de exclusión de las mujeres de la política 
liberal, llamando atención a que nunca dejaron de existir algunos espacios y contextos de participación femenina. Jitka 
Malečková ha demostrado que, en algunos contextos europeos y extraeuropeos, la exclusión de las mujeres de la política 
nunca fue completa ni siquiera a nivel normativo y en contexto de los «nacionalismos sin Estado», la politización de las 
mujeres fue abiertamente reivindicada. Peyrou, Florencia: «A vueltas con las dos esferas. Una revisión historiográfica», 
Historia y Política, 42 (2019), pp. 359-385; Peyrou, Florencia: «Mujeres en el espacio público de la España liberal, 1808-1874», 
en Martín i Berbois, Josep Lluís & Tavera García, Susanna (coords.): Sufragisme i sufragistes. Reivindicant la ciutadania 
política de les dones. Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2019, pp. 21-55; Sierra, María: «Frente a politicómanas, sibilas 
y otras mujeres-hombres: el club masculino de la política liberal», ponencia presentada en el VIII Taller Internacional 
Mujeres en el siglo XXI, La Habana, Cuba, 2011; Aresti, Nerea: «Los argumentos de la exclusión. Mujeres y liberalismo en 
la España contemporánea», Historia constitucional: Revista Electrónica de Historia Constitucional, 13 (2012), pp. 417-418; 
Burguera, Mónica: «Mujeres y revolución liberal en perspectiva: esfera pública y ciudadanía femenina en la primera 
mitad del siglo XIX en España», en García Monerris, Encarnación, Frasquet Miguel, Ivana & García Monerris, 
Carmen (coords.): Cuando todo era posible: liberalismo y antiliberalismo en España e Hispanoamérica (1740-1842). Madrid, 
Sílex, 2016, pp. 257-296; Malečková, Jitka: Úrodná půda. Žena ve službách národa. Praha, ISV, 2002.

7.   Para lo que sigue veáse: Bonifácio, Maria de Fátima: História da Guerra Civil da Patuleia 1846-1847. Lisboa, 
Editorial Estampa, 1993; Congresso da Maria da Fonte, 150 Anos, História da Coragem Feita com Coração: Actas, Póvoa 
de Lanhoso, Câmara Municipal, 1996; Sá e Melo Ferreira, Maria de Fátima: «Modernização e conflito no mundo rural 
do séc. XIX: politização e política popular na Maria da Fonte», História: revista da Faculdade de Letras da Universidade 
do Porto, 5 (2004), pp. 31-49.



17ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Introducción﻿

lejos de ser un mero residuo de las revueltas del Antiguo Régimen en la Europa 
del siglo XIX, se inscribía en la encrucijada de varios procesos. Desde 1842, la 
llegada al poder en Portugal de Antonio Bernardo de Costa Cabral, procedente 
del movimiento constitucionalista, supuso un reforzamiento del liberalismo en 
Portugal. Tres medidas impactaron en el sentir de la comunidad y provocaron 
descontento en el campo: el establecimiento de un sistema fiscal y catastral, la 
ampliación del servicio militar y la puesta en tela de juicio de la influencia social 
de la Iglesia. Reformas en este sentido habían sido lanzadas en muchos lugares de 
Europa por los reformistas ilustrados (citemos, por ejemplo, a José II de Austria) y 
llegaron a formar parte del repertorio de medidas aplicadas a la hora de implantar 
los regímenes constitucionales. Al intervenir en unas instituciones y mecanismos 
sociales muy arraigados, habían provocado los mismos tipos de descontentos en 
varias partes de Europa desde finales del siglo XVIII8.

No fue casual que, en el caso portugués, los trastornos se concentraran en 
el norte del país, en las provincias del Minho y de Trás-os-Montes. En las dos 
décadas precedentes, estas regiones habían sido los baluartes del movimiento 
miguelista, es decir, de los apoyos de la experiencia de restauración absolutista 
llevada a cabo por el rey Miguel I a partir de 1828, cuando usurpó el trono en 
detrimento de su sobrina María II. La guerra civil que se desató entre liberales 
y contrarrevolucionarios, desembocó en 1834 en la convención de Évora-Monte 
que restableció a María II en el poder y el liberalismo en el país. Sin embargo, esto 
no supuso la resolución de los conflictos sociopolíticos que habían constituido 
su telón de fondo9.

De hecho, una medida aprobada en noviembre de 1845 desencadenó una 
nueva ola del descontento popular: se prohibió enterrar a los difuntos en las 
iglesias y se estableció la obligación de hacerlo en cementerios, después de que se 
registrara la defunción ante las autoridades sanitarias. La medida fue adoptada 
en nombre de la lucha contra la cercanía entre los fieles y los cadáveres en las 
iglesias y apuntando a los riesgos sanitarios que tales prácticas implicaban10, muy 
probablemente bajo el impacto de la pandemia del cólera que asoló Portugal 
a mediados de los 1830. El 22 de marzo de 1846, los trastornos se agravaron 
particularmente en la parroquia de Fontarcada (o Fonte Arcada), que pertenecía 
al pueblo de Póvoa de Lanhoso en la región del Minho. Varios habitantes, y 
particularmente mujeres, transgredieron la prohibición y enterraron a una 
parroquiana en la iglesia, alegando que era indispensable para la salvación de 

8.   Dupuy, Roger & Lebrun, François (coords.): Les résistances à la Révolution: actes du colloque de Rennes, 17-21 
septembre 1985. Paris, Imago, 1987.

9.   Lousada, Maria Alexandre & Sá e Melo Ferreira, Maria de Fátima: D. Miguel. Lisboa, Círculo de Leitores, 2006.
10.  Collecção Official de Legislação Portuguesa redigida pelo Desembargador Antonio Delgado da Silva, Anno de 1844-

1845. Lisboa, Imprensa Nacional, 1845, p. 783-821. El traslado de cementerios extramuros de las ciudades generó bastante 
descontento en diversas latitudes: Casquete, Jesús & Cruz, Rafael (coords.): Políticas de la muerte. Madrid, Catarata, 2009.



18

Alexandre Dupont y Darina Martykánová ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

su alma, a pesar de que el párroco rechazara apoyarles. Los agentes sanitarios 
del gobierno fueron expulsados y la familia se negó a pagar la tasa de entierro.

Las autoridades decidieron reaccionar: el 24 de marzo resolvieron desenterrar 
el cadáver y arrestar a las líderes de la protesta. La población, que entretanto 
había tomado las armas, acogió a los agentes con piedras. Éstos no consiguieron 
recuperar el cadáver, pero arrestaron a cuatro mujeres, que llevaron a la ciudad 
vecina para juzgarlas. Cuatro días después, al son del rebato, la población en 
armas marchó sobre la ciudad con la firme intención de asaltar la prisión y 
de liberar a las prisioneras. A su cabeza, estaba supuestamente una tal Maria 
Angela, que pasó a la posteridad bajo el nombre de Maria da Fonte –el nombre 
de la parroquia– por haber sido la primera en atacar las puertas de la cárcel.

Este relato tradicional presenta varias incertidumbres, ante todo, la historicidad 
de la protagonista, que sí fue inmortalizada en varias estatuas, pero cuya existencia 
es aún dudosa. Se intuye que se trató de una reconstrucción alegórica a posteriori. 
Lo que sí es cierto, es que numerosas mujeres estuvieron presentes y hasta 
tomaron la cabeza de la revuelta, que se extendió a todo el Minho en los días 
siguientes. Varios historiadores consideran que esta presencia importante 
de las mujeres era estratégica para los insurrectos, ya que radicaba en que 
pensaron que los soldados nunca se atreverían a atacar a mujeres. Según otros 
autores, esta imagen se difundió mediante los discursos de los liberales, quienes 
hicieron hincapié en la actuación de las mujeres para desacreditar el movimiento, 
presentándolo como una movilización de personas consideradas incapaces de 
albergar opiniones políticas y sometidas a la influencia de los responsables 
miguelistas o de los clérigos –se trataba de un tipo de interpretaciones muy 
difundidas en el siglo XIX, cuando los liberales atribuían esta movilización de 
las mujeres a favor de la Iglesia a su religiosidad supuestamente más fuerte que 
la de los hombres11. 

Sea como que fuese, la extensión de la revuelta dio en un primer momento 
un papel central a las mujeres, pero rápidamente se vieron marginadas. El 
movimiento fue canalizado –o recuperado– por una improbable alianza entre los 
septembristas, que eran liberales radicales, y los miguelistas absolutistas contra 
el cabralismo en el poder. Esta alianza marcó el principio de una guerra civil –la 
Patuleia– que inquietó a los aliados de Portugal: Francia, España y sobre todo 
Gran Bretaña. La intervención militar de la Cuádruple Alianza, que agrupaba 
estos cuatro países, puso fin a la guerra civil en 1847.

11.   Michelet, Jules: Du Prêtre, de la femme, de la famille. Paris, Hachette, 1845. Unas reflexiones historiográficas 
recientes sobre el asunto de la feminización de la religión: Mínguez, Raúl: «¿Dios cambió de sexo? El debate internacional 
sobre la feminización de la religión y algunas reflexiones para la España decimonónica», Historia contemporánea, 51 (2015), 
pp. 397-426; Werner, Yvonne Maria: «Concepts, Ideas, and Practices of Masculinity in Catholicism and Protestantism 
around 1900. Some Reflections on Recent Research», en Gerster, Daniel & Krüggeler, Michael (coords.): God’s Own 
Gender?: Masculinities in World Religions. Baden, Ergon, 2018, pp. 39-64; Pasture, Patrick, Art, Jan & Buerman, Thomas: 
Beyond the Feminization Thesis: Gender and Christianity in Modern Europe. Leuven, Leuven University Press, 2012. 



19ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Introducción﻿

En el siglo XX, la memoria de Maria da Fonte siguió viva y se plasmó en la 
erección de varias estatuas que exaltaban su combate y su figura de mujer del pueblo 
incitando a la revuelta. Esta constatación paradójica radica en el hecho de que se 
celebraba a Maria da Fonte como una heroína popular que hubiera permitido la 
revolución contra el régimen autoritario de Costa Cabral. Es decir, la memoria 
póstuma de Maria da Fonte fue sepultando poco a poco las raíces de su revuelta y 
sus motivaciones, haciendo de esta figura femenina una alegoría de la resistencia 
a la dictadura12, en un proceso que recuerda, aunque con algunas diferencias, lo 
que ocurrió en Francia con la figura de Charlotte Corday, que mató a Jean-Paul 
Marat durante la Revolución francesa13. En ambos casos, la dimensión religiosa y 
contrarrevolucionaria del compromiso de estas mujeres perdió visibilidad a favor 
de una representación mucho más consensual y capaz de generar simpatías en la 
actualidad. Esta construcción paradójica de la memoria de las mujeres que tomaron 
las armas para defender la influencia de la Iglesia en las sociedades de la era de las 
revoluciones, constituye un puente hacia las temáticas abordadas en este dosier.

La revuelta de Maria da Fonte se inscribía, como bien lo subrayó Fátima Sá e 
Melo Ferreira, en un largo enfrentamiento entre revolución y contrarrevolución 
que marcó durante todo el siglo XIX la Europa del suroeste –en especial Portugal, 
España, Francia y los Estados de la península italiana14. La ruptura precoz entre la 
Iglesia católica y la revolución desde las reformas promovidas por los revolucionarios 
franceses en los 1790, estableció una oposición entre el catolicismo y las aspiraciones 
a acabar con el Antiguo Régimen15. Esto no impidió que, en muchos países de 
Europa sudoccidental y también en América Latina, las culturas políticas cercanas al 
catolicismo participaran desde temprano en la construcción de la nación, pugnando 
por impregnarla de los valores y del imaginario católico16. Pero de forma general, 
Europa occidental y central estuvo marcada en el largo siglo XIX por los debates y 
las contiendas relativas a la secularización –contestada y desigual– de las sociedades. 
En los espacios de tradición católica, la resistencia a la modernidad liberal se llevó 
a cabo muy a menudo desde la propia institución eclesiástica17.

12.   Veáse por ejemplo la presentación propuesta por el Centro Interpretativo Maria da Fonte, creado en 2013 en 
Póvoa de Lanhoso: https://mariadafonte.pt/

13.   Mazeau, Guillaume: Le bain de l’histoire: Charlotte Corday et l’attentat contre Marat (1793-2009). Seyssel, 
Champ Vallon, 2009.

14.   Martin, Jean-Clément (coord.): La contre-Révolution en Europe. XVIIIe-XIXe siècles. Réalités politiques et sociales, 
résonances culturelles et idéologiques. Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2001; Ramón Solans, Francisco Javier 
& Rújula, Pedro (coords.): El desafío de la Revolución. Reaccionarios, antiliberales y contrarrevolucionarios (siglo XVIII y 
XIX). Granada, Comares, 2017.

15.   Martin, Jean-Clément (ed.): Religion et Révolution. Colloque de Saint-Florent-le-Vieil 13-14-15 mai 1993. Paris, 
Anthropos-Economica, 1994.

16.   Romeo Mateo, María Cruz, Salomón, Pilar & Tabanera, Nuria (coords.): Católicos, reaccionarios y nacionalistas: 
política e identidad nacional en Europa y América Latina contemporáneas. Granada, Comares, 2021.

17.   Clark, Christopher & Kayser, Wolfram (eds.): Culture Wars. Secular-catholic conflict in 19th century Europe. 
Cambridge, Cambridge University Press, 2003.

https://mariadafonte.pt/


20

Alexandre Dupont y Darina Martykánová ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Por esta misma razón, el combate político de la contrarrevolución estaba 
intrínsecamente vinculado con un combate religioso y, de hecho, una reivindicación 
fundamental de esta corriente fue la defensa de un sistema en el que la religión 
desempeñara un papel central tanto desde un punto de vista espiritual como social18. 
Esto conduce a poner de relieve cuestiones centrales para entender el auge de la 
modernidad liberal en el siglo XIX. Como bien demuestra el caso de la revuelta de 
Maria da Fonte, un relato sobre la Europa occidental y central en aquella época ha 
de tomar en cuenta la contrarrevolución, es decir este sector social que rechazaba 
los códigos y valores de la modernidad liberal, por razones políticas, pero también 
por razones religiosas. De hecho, no se trataba de una mera instrumentalización 
política de preocupaciones religiosas, sino más bien del cruce entre dos realidades, 
la política y la religiosa, que se interpelaban continuamente. Tanto se sacralizaba 
la política, como se politizaba la religión. 

Como subrayó Jean-Clément Martin, no se puede escribir una historia de 
Europa que deje a un lado a esta mitad de la población que, hasta finales del siglo 
XIX, rechazó los principios de 1789 y defendió un modelo político inspirado en el 
Antiguo Régimen19. No es posible retomar sin más el discurso de las élites liberales 
de la época que solo veían en estos movimientos populares y católicos la prueba 
de la debilidad de las clases populares, que se dejaban manipular por el clero y la 
nobleza, como lo hizo parte de la historiografía. Hay que reconocer que esta potencia 
de la contrarrevolución constituye un problema historiográfico, y que no se reducía 
la supervivencia de un pasado que no quería morir. En el siglo XIX, el catolicismo 
fue una realidad social masiva que constituyó una alternativa religiosa a la par 
que política al liberalismo y al socialismo. Esta cultura, fundada en un sistema de 
representaciones, de símbolos y de prácticas muy dinámico consiguió atraer a varios 
sectores de las opiniones públicas europeas –y americanas20.

Estos cuestionamientos siguen vigentes en la historiografía actual, y se combinan 
con otras líneas de interpretación de la historia política del siglo XIX, en particular los 
estudios de género. Debido a la consolidación académica de la historia de las mujeres, 
las historiadoras y los historiadores no pudieron sino constatar que una parte de 
la población, en este caso las mujeres, había quedado excluida de la historiografía 
política tradicional o, al menos, relegada a los márgenes; un llamativo paralelismo 
con la marginación historiográfica de la contrarrevolución. Se ha hablado durante 
mucho tiempo de instauración del sufragio universal en 1848 en Francia, en 1869 

18.   Rújula, Pedro: «El antiliberalismo reaccionario», en Romeo Mateo, María Cruz & Sierra Alonso, María 
(coords.): La España liberal, 1833-1874. Zaragoza, Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2014, pp. 377-401.

19.   Martin, Jean-Clément : Révolution et Contre-Révolution en France de 1789 à 1995. Les rouages de l’histoire. 
Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 1996.

20.   Dumons, Bruno & Multon, Hilaire (eds.): Blancs et contre-révolutionnaires en Europe: espaces, réseaux, cultures et 
mémoires, fin XVIIIe- début XXe siècles: France, Italie, Espagne, Portugal. Rome, École française de Rome, 2011; Di Stefano, 
Roberto & Ramón Solans, Francisco Javier (eds.): Marian Devotions, Political Mobilization, and Nationalism in Europe 
and America. London, Palgrave Macmillan, 2016.



21ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Introducción﻿

en España (y, de nuevo, en 1890), en 1912 en Italia, porque era el término utilizado 
por los propios actores. Solo a partir de los años 1970, y más aún al plantearse la 
categoría analítica de género como resultado de la evolución teórica de la historia 
de las mujeres, la historiografía ha puesto en evidencia el carácter problemático 
del concepto, que hacía invisible el hecho de que la mitad de la población se viera 
excluida de la ciudadanía21. A partir de esta constatación de la exclusión de las 
mujeres del campo político institucional, nacieron dos interrogantes que siguen 
siendo muy fecundos. 

La primera tenía que ver con los márgenes de acción de las mujeres y sus prácticas 
políticas en la medida en que sus convicciones no podían expresarse en el campo de 
la política institucional. Desde hace unas décadas, se ha prestado especial atención 
a esta capacidad de acción de las mujeres en un contexto de dominación22 –en este 
caso de género23. Al lado de esta vena historiográfica muy potente, una segunda 
línea de investigación ha surgido en torno a la dimensión política del género y a la 
dimensión de género de la política. En un principio, se trató de examinar lo que la 
exclusión de las mujeres de la política institucional decía de la sociedad que pro-
ducía esta exclusión, y la concepción de género de la ciudadanía que suponía. Si solo 
los hombres podían ser ciudadanos, esto indicaba que la ciudadanía tenía que ver 
con un modelo de masculinidad. Varios estudios han subrayado esta construcción 
de lo masculino por la ciudadanía, a través de una asociación entre masculinidad, 
ciudadanía y la integración en un ejército nacional por el reclutamiento24.

Últimamente han surgido estudios que demuestran una gran sensibilidad 
hacia la pluralidad y la evolución histórica de las masculinidades en el contexto 
de un constitucionalismo parlamentario pujante. Además de la masculinidad del 
ciudadano-soldado se ha postulado la existencia de figuras modélicas como el hombre 
público en tal que ciudadano activo que, mediante su actividad pública, contribuía 
al bien común, y se ha discutido la centralidad de la productividad económica para 
la masculinidad decimonónica, explorando las figuras del propietario y del padre 
de familia protector y proveedor, pero también las formas de las que las distintas 
profesiones intentaron construirse como a la vez masculinas y de élite, movilizando 

21.   Riot-Sarcey, Michèle: La Démocratie à l’épreuve des femmes, trois figures critiques du pouvoir (1830-1848). Paris, 
Albin Michel, 1994; Barthelemy, Pascale & Sebillotte Cuchet, Violaine: «Sous la citoyenneté, le genre», Clio. Femmes, 
Genre, Histoire , 43 (2016), pp. 7-22; Matilla, María Jesús: Sufragismo y feminismo en Europa y América. Madrid, Síntesis, 2018.

22.   Entendiendo la capacidad de acción en el sentido de agency, una categoría analítica propuesta por E. P. 
Thompson en Thompson, Edward Palmer: La formación de la clase obrera en Inglaterra. Barcelona, Crítica, 1989 [1963].

23.   Fillieule, Olivier & Roux, Patricia (eds.): Le Sexe du militantisme. Paris, Presses de Sciences Po, 2009; Blasco, 
Inmaculada: «Juana Salas (1875-1976): el feminismo católico», en Cenarro, Ángela & Illion, Régine (coords.): Feminismos: 
contribuciones desde la historia. Zaragoza, Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2014, pp. 107-133; Camino, Alejandro: 
«Francisca Bohigas: Mujer católica, diputada y pedagoga (1928-1950)», Ibero-Americana Pragensia, 46 (2018), pp. 9-30. 

24.   Roynette, Odile : «Bons pour le service». L’expérience de la caserne en France à la fin du XIXe siècle. Paris, Belin, 
2000; Sohn, Anne-Marie: «Sois un Homme !». La construction de la masculinité au XIXe siècle. Paris, Seuil, 2009; Nash, 
Mary: «Género y ciudadanía», Ayer, 20 (1995), pp. 241-258.



22

Alexandre Dupont y Darina Martykánová ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

las referencias a la utilidad para la patria o la capacidad de representar y defender 
el bien común25. 

Las maneras de construirse y reconocerse como hombres evolucionaron también 
en las culturas políticas católicas: los legitimistas, por ejemplo, se apropiaron de las 
nociones asociadas al heroísmo revolucionario sin dejar de movilizar las referencias 
al amor, al corazón y a la obediencia en los contextos políticos26. Por otra parte, una 
postura de autonomía moral frente a la Iglesia católica e incluso el desafío a la figura 
de Dios se convirtieron en un eje importante de redefinición de la masculinidad 
para muchos hombres vinculados a las culturas políticas del liberalismo avanzado, 
republicanismo y socialismo entre los años 1870 y 192027. Como resultado, se ha 
puesto en evidencia la existencia de varias masculinidades y varias concepciones de 
los roles de género en las sociedades del siglo XIX, que se oponían o se combinaban 
en función de los contextos y de los retos que se presentaban28. Asimismo, los análisis 
de género han enriquecido nuestra comprensión de los procesos de construcción 
de la nación, de la reconstrucción imperial y de la configuración de los imaginarios 
coloniales. Ha quedado patente cómo el género impregnó el imaginario político 
(madre patria, hermandad de ciudadanos libres, etc.) y también jugó un papel clave 
en la construcción de las representaciones de los países y de los pueblos a nivel 
transnacional, incluidas las jerarquías de prestigio dentro de categorías identitarias 
como Europa u Occidente29. 

A la encrucijada entre estos dos campos –los estudios de género y la historia 
política– ha surgido también una historiografía muy dinámica sobre el género 

25.   Salomón, Pilar: «‘Armémonos de valor; y por Dios y por la Patria, adelante’: Definir una masculinidad para la 
regeneración nacional católica finisecular», en Blasco, Inmaculada (ed.): Mujeres, hombres y catolicismo en la España 
contemporánea. Nuevas visiones desde la historia. Valencia, Tirant humanidades, 2018, pp. 93-113; Sierra, María: «Política, 
romanticismo y masculinidad: Tassara (1817-1875)», Historia y Política, 27 (2012), pp. 203-226; de Felipe Redondo, Jesús: 
«Masculinidad y movimiento obrero español: las identidades masculinas obreras y el trabajo femenino, 1830-1870», Historia, 
trabajo y sociedad, 8 (2017), pp. 65-85; Martykánová, Darina & Núñez-García, Víctor M.: «Ciencia, patria y honor: los 
médicos e ingenieros y la masculinidad romántica en España (1820-1860)», Studia Historica. Historia Contemporánea, 
38 (2020), pp. 45-75; Romeo Mateo, María Cruz: «Domesticidad y política. Las relaciones de género en la sociedad 
posrevolucionaria», en Romeo Mateo, María Cruz & Sierra Alonso, María (eds.): La España liberal…, pp. 89-130.

26.   Vicent, Andrés M.: «Rey de «corazones»: la monarquía y la cultura política del carlismo (1833-1845)», Alcores: 
revista de historia contemporánea, 21 (2017), pp. 161-182; para observar las continuidades y discontinuidades a lo largo 
del periodo analizado: Esteve Martí, Javier: «El corazón y la bandera. Religión, Nación y Movilización en las Derechas 
de Entresiglos», en Romeo Mateo, María Cruz, Salomón, Pilar & Tabanera, Nuria (coords.): Católicos, reaccionarios y 
nacionalistas: política e identidad nacional en Europa y América Latina contemporáneas. Granada, Comares, 2021, pp. 85-99.

27.   Arbaiza, Mercedes: «’Perder el miedo a Dios’. Masculinidad moderna y emoción liberal en España a través 
de relatos literarios (1900-1931)», Historia social, 100 (2021), pp. 95-116; Martykánová, Darina: «El amor condenado, el 
amor triunfante. El género en el discurso sobre la ciencia, la religión y la nación en tres obras de Benito Pérez Galdós», 
Espacio, tiempo y forma. Serie V, Historia contemporánea, 29 (2017), pp. 149-179; Cano Gálvez, Marga & Mira Abad, Alicia: 
«Masculinidad y heterodoxia: una mirada desde la literatura decimonónica», en Moreno Seco, Mónica (coord.): Del 
siglo XIX al XXI. Tendencias y debates. XIV Congreso de la Asociación de Historia Contemporánea, Universidad de Alicante 
20-22 de septiembre de 2018, Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2019, pp. 877-886.

28.   Corbin, Alain & Vigarello, Georges (eds.):  Histoire de la virilité. Paris, Seuil, 2011.
29.   Banti, Alberto Mario: L’onore della nazione. Identità sessuale e violenza nel nazionalismo europeo dal XVIII secolo 

alla grande guerra. Torino, Einaudi, 2005; Andreu Miralles, Xavier: El descubrimiento de España. Mito romántico e 
identidad nacional. Barcelona, Taurus, 2016.



23ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Introducción﻿

en el catolicismo en el siglo XIX30. En particular, la historia de las mujeres en el 
catolicismo ha suscitado un gran número de estudios que en un primer momento 
partían del estereotipo anticlerical –que acabó siendo asumido por las y los activistas 
católicos– de una religiosidad más intensa de las mujeres en el siglo XIX y primer 
tercio del siglo XX. Este estereotipo se apoyaba en una realidad observable en 
algunas zonas, el llamado dimorfismo sexual de la práctica religiosa, que veía un 
mantenimiento de la práctica mucho más importante entre las mujeres que entre 
los hombres31. A partir de este discurso de la feminización de la religión, asumido 
por los actores de la época y por una parte de la historiografía, las investigaciones 
recientes han mostrado cómo la Iglesia se había apoyado en las mujeres para 
reconquistar capas sociales que había ido perdiendo. El siglo XIX fue una etapa 
crucial en la salida de la «pastoral del miedo» impuesta por el concilio de Trento32, 
hacia una religión que se presentaba como más humana, más sensible, y cuya figura 
de proa pasó a ser la Virgen, encarnación a la vez de una figura femenina y de une 
figura maternal33. La puesta en escena de este rostro «femenino» del catolicismo 
también tuvo como consecuencia la redefinición problemática y polifacética de 
masculinidades católicas, entre ellas la de los sacerdotes34, hasta plasmarse en un 
proyecto por parte de los activistas católicos de remasculinizar la religión35.

A consecuencia de esta transformación del catolicismo en el siglo XIX, las 
investigaciones se han centrado en la participación de las mujeres en las prácticas 
de devoción, pero también en su creciente protagonismo en las prácticas sociales 
que caracterizaron la acción católica en aquel entonces. En particular, se ha hecho 
hincapié en su papel central en las actividades caritativas y de beneficencia, lo que ha 
conducido a pensar esta acción a través de la categoría del cuidado36 o de maternidad 
social37. La creciente profundidad de los análisis ha puesto en evidencia que había 
que superar las visiones simplistas sobre unas mujeres manipuladas por los curas: si 

30.   Veánse para Francia los trabajos de Anne Cova, Bruno Dumons o Matthieu Brejon de Lavergnée. Para el caso 
español: Mateo Romeo, María Cruz: «¿Sujeto católico femenino? Política y religión en España, 1854-1868», Ayer, 106 
(2017), p. 79-104. Véase también Brejon de Lavergnée, Matthieu & della Sudda, Magali (coords.): Genre et christianisme. 
Plaidoyers pour une histoire croisée. Paris, Beauchesne, 2015.

31.   Gibson, Ralph: «Le catholicisme et les femmes en France au XIXe siècle», Revue d’histoire de l’Église de France, 
202 (1993), pp. 63-93.

32.   Cuchet, Guillaume : «Jean Delumeau, historien de la peur et du péché. Historiographie, religion et société 
dans le dernier tiers du 20e siècle», Vingtième Siècle. Revue d’histoire, 107 (2010), pp. 145-155.

33.   Ramón Solans, Francisco Javier: La Virgen del Pilar dice… Usos políticos nacionales de un culto mariano en la 
España contemporánea. Zaragoza, Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2014.

34.   Prestjan, Anna: «The Man in the Clergyman. Swedish Priest Obituaries, 1905-1937», en Werner, Yvonne 
Maria (ed.): Christian Masculinity: Men and Religion in Northern Europe in the 19th and 20th Centuries. Leuven, Leuven 
University Press, 2011, pp. 115-126; Muller, Caroline: «Prêtre, homme, autre? Relire l’anticléricalisme par le genre», 
Chrétiens et Sociétés XVIe - XXIe siècles, larhra, 2018, pp.121-138; para un tipo de imagen de alteridad radical, véase  
Vázquez-García, Francisco: Pater infamis. Genealogía del cura pederasta en España (1880-1912). Madrid, Cátedra, 2020.

35.   Blasco, Inmaculada: «¿Re-masculinización del catolicismo? Género, religión e identidad católica masculina en 
España a comienzos del siglo XX», en Blasco, Inmaculada (ed.): Mujeres, hombres y catolicismo…, pp. 115-136. 

36.   Ibos, Caroline: «Éthiques et politiques du care. Cartographie d’une catégorie critique», Clio. Femmes, Genre, 
Histoire [En ligne], 49 (2019), pp. 181-219.

37.   Mínguez, Raúl: «Entre el hogar y la calle. La movilización política de mujeres católicas durante el Sexenio 
Democrático», Hispania Nova, 18 (2020), pp. 419-427.



24

Alexandre Dupont y Darina Martykánová ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

bien es cierto que las mujeres católicas se encontraban acantonadas en actividades 
consideradas como femeninas, esto no impidió que tomaran un protagonismo 
excepcional en la sociedad de la época38. Es más, acabaron movilizando los discursos 
sobre la virtud femenina y sobre la religiosidad femenina para defender la utilidad 
y necesidad de su actividad pública a la vez que se escudaron en el argumentario 
católico sobre el libre albedrío y la igualdad de almas frente a Dios para cuestionar 
y rechazar muchas de las implicaciones misóginas del discurso científico de 
aquella época39. 

A partir de este punto, el paso lógico ha sido dirigir las investigaciones hacia la 
actividad propiamente política de las mujeres católicas. A este respecto han sido muy 
importantes los estudios de Magali della Sudda, que se interesó por la movilización 
de mujeres francesas e italianas contra el sufragio femenino en nombre de una visión 
de género y católica de la sociedad. Estas investigaciones han puesto de relieve la 
paradoja de una acción política de las mujeres en contra de sus propios derechos 
políticos y civiles, que sin embargo les ofrecía márgenes de maniobra inéditos y 
notables en el paisaje político de la Europa de principios del siglo XX. Emanciparse 
luchando contra su emancipación, tener una voluntad y capacidad de acción 
contraria a las concepciones de género de su propia condición: estas realidades no 
podían sino interrogar a los historiadores40. Inmaculada Blasco ha mostrado cómo 
las experiencias de las católicas españolas en las distintas movilizaciones durante 
la época isabelina y el Sexenio democrático fueron utilizadas como un referente 
identitario en su politización explícita a partir de los finales del siglo XIX41. No 
podemos dejar de subrayar que, en Francia y en España del primer tercio del siglo 
XX, los sectores católicos acabaron figurando entre los defensores del sufragio 
femenino y las activistas católicas –autodefinidas en muchos casos como feministas– 
empujaron a los sectores conservadores a redefinir sus posturas no solamente en 
lo referido a la participación política de las mujeres, sino también en un tema clave 
de aquella época, la cuestión social, desde la beneficencia hacia la justicia social42. 

Al fin y al cabo, cruzar género, política y religión y sus respectivas problemáticas 
resulta, como se puede apreciar durante la lectura de este dosier, una operación 
muy fructífera para una mejor comprensión de la historia contemporánea de la 
Europa sudoccidental en el siglo XIX. Este encuentro confronta a las historiadoras 

38.   Dumons, Bruno: Les dames de la Ligue des Femmes Françaises (1901-1914). Paris, Cerf, 2006; Brejon de Laver-
gnée, Matthieu: De la charité au care. Genre, religion et société à l’âge libéral de l’assistance (XIXe-premier XXe siècle), 
mémoire d’habilitation à diriger les recherches en historia defendido el 25 de noviembre 2017 en Sorbonne Université.

39.   Romeo Mateo, María Cruz: «¿Sujeto católico femenino?...», pp. 95-96.
40.   Dupont, Alexandre: «Soignantes et consolatrices. Femmes contre-révolutionnaires pendant la Seconde guerre 

carliste (1872-1876)», Genre et Histoire, 2 (2017), http://genrehistoire.revues.org/2695.
41.    Blasco, Inmaculada: «Identidad en movimiento: la acción de las «católicas» en España (1856-1913)», Historia 

y Política, 37 (2017), pp. 27-56.
42.   Blasco, Inmaculada: «Mujeres y ‘cuestión social’ en el catolicismo social español: los significados de la ‘obre-

ra’», Arenal, 15 (2008), pp. 237-268; Camino, Alejandro: «La influencia de las mujeres españolas en los resultados de las 
elecciones generales de 1933», Revista Historia Autónoma, 11 (2017), pp. 179-197.

http://genrehistoire.revues.org/2695


25ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Introducción﻿

y los historiadores a una multitud de paradojas y de incertidumbres de las cuales 
querríamos presentar unos ejemplos. Estas paradojas e incertidumbres nacen de 
un relato tradicional sobre el surgimiento de la modernidad en Europa que cabe 
desentrañar y desmontar. La imposición progresiva del Estado-nación liberal, 
y de los roles de género que definía, como modelo de la modernidad política ha 
sido considerada por mucho tiempo como el desenlace lógico de un sentido de la 
historia, frente a los que defendían otros modelos y otros futuros. Sin embargo, 
desde hace una década, las investigadoras y los investigadores tratan de proponer 
una historia más compleja, en la que el triunfo del Estado-nación liberal no tenía 
nada de evidente o de inevitable.

Es esta historia crítica del surgimiento de la modernidad que reúne las diferentes 
contribuciones de este dosier. Los autores interrogan esta transformación histórica 
desde la triple perspectiva de la religión, de la política y del género, cruzando 
perspectivas y problemas. Desde el género, se plantea la cuestión de qué papel 
desempeñaron las mujeres en el modelo del Estado-nación liberal y qué nos dice su 
exclusión sobre los fundamentos de este modelo. ¿Qué modelos de masculinidad 
y feminidad se construyeron en este contexto histórico, alimentándose no solo 
del imaginario político liberal, sino también del discurso de la medicina (Walin) y 
del discurso religioso remozado? ¿Qué posibilidades de acción tenían las mujeres 
en aquella situación? (París, Bourguinat) Desde la religión, se trata de determinar 
qué lugar tuvo la persistencia de fuertes confesiones religiosas en un modelo que 
se construía sobre conceptos como la razón o la inmanencia, teniendo en cuenta 
que esta representación del liberalismo secularizador también tiene sus límites. 
¿Qué papel tuvieron los que rechazaban tal modelo? ¿Cuáles fueron sus acciones e 
interacciones con el Estado-nación que nació poco a poco y que pretendía reunir a los 
habitantes de un país en un mismo y único sentido de pertenencia? (Delpu, Hérisson, 
Mínguez) En fin, desde la política se deben considerar los modelos alternativos 
que promovieron varios grupos de actores. ¿Qué hacer con estas modernidades en 
gestación, con estos proyectos políticos vencidos en el relato de la emergencia del 
mundo moderno? ¿Qué revelan tales proyectos sobre el que se impuso al final bajo 
la forma del Estado-nación liberal, cuyo triunfo quizás no fuera tan inevitable? ¿Qué 
consecuencias imprevisibles tuvo la interacción de los discursos conservadores y 
contrarrevolucionarios con los imaginarios y las prácticas del liberalismo y del 
socialismo? (Camino) Estos son algunas de las cuestiones que abordan los autores 
a partir de sus propios objetos de estudio.



26

Alexandre Dupont y Darina Martykánová ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Andreu Miralles, Xavier: El descubrimiento de España. Mito romántico e identidad nacional. 
Barcelona, Taurus, 2016.

Arbaiza, Mercedes: «’Perder el miedo a Dios’. Masculinidad moderna y emoción liberal en 
España a través de relatos literarios (1900-1931)», Historia social, 100 (2021), pp. 95-116.

Aresti, Nerea: «Los argumentos de la exclusión. Mujeres y liberalismo en la España 
contemporánea», Historia constitucional: Revista Electrónica de Historia Constitucional, 
13 (2012), pp. 417-418.

Banti, Alberto Mario: L’onore della nazione. Identità sessuale e violenza nel nazionalismo 
europeo dal XVIII secolo alla grande guerra. Torino, Einaudi, 2005.

Barthelemy, Pascale & Sebillotte Cuchet, Violaine: «Sous la citoyenneté, le genre», 
Clio. Femmes, Genre, Histoire [En ligne], 43 (2016), pp. 7-22.

Blasco, Inmaculada: «Mujeres y ‘cuestión social’ en el catolicismo social español: los 
significados de la ‘obrera’», Arenal, 15 (2008), pp. 237-268.

Blasco, Inmaculada: «Identidad en movimiento: la acción de las «católicas» en España 
(1856-1913)», Historia y Política, 37 (2017), pp. 27-56.

Blasco, Inmaculada: «¿Re-masculinización del catolicismo? Género, religión e identidad 
católica masculina en España a comienzos del siglo XX», en Blasco, Inmaculada (ed.): 
Mujeres, hombres y catolicismo en la España contemporánea. Nuevas visiones desde la 
historia. Valencia, Tirant humanidades, 2018, pp. 115-136.

Bonifácio, Maria de Fátima: História da Guerra Civil da Patuleia 1846-1847. Lisboa, Editorial 
Estampa, 1993.

Brejon de Lavergnée, Matthieu & Della Sudda, Magali (coords.) : Genre et christianisme. 
Plaidoyers pour une histoire croisée. Paris, Beauchesne, 2015.

Brejon de Lavergnée, Matthieu: De la charité au care. Genre, religion et société à l’âge libéral 
de l’assistance (XIXe-premier XXe siècle), mémoire d’habilitation à diriger les recherches 
en historia defendido el 25 de noviembre 2017 en Sorbonne Université.

Burguera, Mónica: «Mujeres y revolución liberal en perspectiva: esfera pública y ciudadanía 
femenina en la primera mitad del siglo XIX en España», en García Monerris, 
Encarnación, Frasquet Miguel, Ivana & García Monerris, Carmen (coords.): Cuando 
todo era posible: liberalismo y antiliberalismo en España e Hispanoamérica (1740-1842). 
Madrid, Sílex, 2016, pp. 257-296.

Camino, Alejandro: «La influencia de las mujeres españolas en los resultados de las elecciones 
generales de 1933», Revista Historia Autónoma, 11 (2017), pp. 179-197.

Camino, Alejandro: «Francisca Bohigas: Mujer católica, diputada y pedagoga (1928-1950)», 
Ibero-Americana Pragensia, 46 (2018), pp. 9-30.

Cano Gálvez, Marga & Mira Abad, Alicia: «Masculinidad y heterodoxia: una mirada 
desde la literatura decimonónica», en Moreno Seco, Mónica (coord.): Del siglo XIX 
al XXI. Tendencias y debates. XIV Congreso de la Asociación de Historia Contemporánea, 
Universidad de Alicante 20-22 de septiembre de 2018, Alicante, Biblioteca Virtual Miguel 
de Cervantes, 2019, pp. 877-886.

Casquete, Jesús & Cruz, Rafael (coords.): Políticas de la muerte. Madrid, Catarata, 2009.
Castells Olivan, Irene, Espigado Tocino, M. Gloria & Romeo Mateo, María Cruz (coord.): 

Heroínas y patriotas: mujeres de 1808. Madrid, Cátedra, 2009.
Clark, Christopher & Kayser, Wolfram (eds.): Culture Wars. Secular-catholic conflict in 19th 

century Europe. Cambridge, Cambridge University Press, 2003.



27ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Introducción﻿

Collecção Official de Legislação Portuguesa redigida pelo Desembargador Antonio Delgado da 
Silva, Anno de 1844-1845. Lisboa, Imprensa Nacional, 1845, pp. 783-821.

Congresso da Maria da Fonte, 150 Anos, História da Coragem Feita com Coração: Actas, Póvoa 
de Lanhoso, Câmara Municipal, 1996.

Corbin, Alain & Vigarello, Georges (eds.): Histoire de la virilité. Paris, Seuil, 2011.
Cuchet, Guillaume: «Jean Delumeau, historien de la peur et du péché. Historiographie, 

religion et société dans le dernier tiers du 20e siècle», Vingtième Siècle. Revue d’histoire, 
107 (2010), pp. 145-155.

De Felipe Redondo, Jesús: «Masculinidad y movimiento obrero español: las identidades 
masculinas obreras y el trabajo femenino, 1830-1870», Historia, trabajo y sociedad, 8 
(2017), pp. 65-85

Di Stefano, Roberto & Ramón Solans, Francisco Javier (ed.): Marian Devotions, Political 
Mobilization, and Nationalism in Europe and America. London, Palgrave Macmillan, 2016.

Dumons, Bruno: Les dames de la Ligue des Femmes Françaises (1901-1914). Paris, Cerf, 2006.
Dumons, Bruno & Multon, Hilaire (eds.): Blancs et contre-révolutionnaires en Europe: espaces, 

réseaux, cultures et mémoires, fin XVIIIe-début XXe siècles: France, Italie, Espagne, Portugal. 
Rome, École française de Rome, 2011.

Dupont, Alexandre: «Soignantes et consolatrices. Femmes contre-révolutionnaires pendant 
la Seconde guerre carliste (1872-1876)», Genre et Histoire, 2 (2017),   http://genrehistoire.
revues.org/2695

Dupuy, Roger & Lebrun, François (coords.): Les résistances à la Révolution: actes du colloque 
de Rennes, 17-21 septembre 1985. Paris, Imago, 1987.

Esteve Martí, Javier: «El corazón y la bandera. Religión, Nación y Movilización en las 
Derechas de Entresiglos», en Romeo Mateo, María Cruz, Salomón, Pilar & Tabanera, 
Nuria (coords.): Católicos, reaccionarios y nacionalistas: política e identidad nacional en 
Europa y América Latina contemporáneas. Granada, Comares, 2021, pp. 85-99.

Fillieule, Olivier & Roux, Patricia (eds.): Le Sexe du militantisme. Paris, Presses de Sciences 
Po, 2009.

Gibson, Ralph: «Le catholicisme et les femmes en France au XIXe siècle», Revue d’histoire 
de l’Église de France, 202 (1993), pp. 63-93.

Godineau, Dominique, Hunt, Lynn, Martin, Jean-Clément, Verjus, Anne & Lapied, 
Martine: «Femmes, genre, révolution», Annales historiques de la Révolution française, 
358 (2009), pp. 143-166.

Ibos, Caroline: « Éthiques et politiques du care. Cartographie d’une catégorie critique », 
Clio. Femmes, Genre, Histoire [En ligne], 49 (2019), pp. 181-219.

Lousada, Maria Alexandre & Sá e Melo Ferreira, Maria de Fátima: D. Miguel. Lisboa, 
Círculo de Leitores, 2006.

Mabo, Solenn: «Les citoyennes, les contre-révolutionnaires et les autres: position de thèse», 
Annales Historiques de la Révolution française, 402 (2020), pp. 177-188.

Malečková, Jitka: Úrodná půda. Žena ve službách národa. Praha, ISV, 2002.
Martin, Jean-Clément (ed.): Religion et Révolution. Colloque de Saint-Florent-le-Vieil 13-14-15 

mai 1993. Paris, Anthropos-Economica, 1994.
Martin, Jean-Clément: Révolution et Contre-Révolution en France de 1789 à 1995. Les rouages 

de l’histoire. Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 1996.
Martin, Jean-Clément (coord.): La contre-Révolution en Europe. XVIIIe-XIXe siècles. Réalités 

politiques et sociales, résonances culturelles et idéologiques. Rennes, Presses Universitaires 
de Rennes, 2001.

http://genrehistoire.revues.org/2695
http://genrehistoire.revues.org/2695


28

Alexandre Dupont y Darina Martykánová ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Martykánová, Darina: «El amor condenado, el amor triunfante. El género en el discurso 
sobre la ciencia, la religión y la nación en tres obras de Benito Pérez Galdós», Espacio, 
tiempo y forma. Serie V, Historia contemporánea, 29 (2017), pp. 149-179.

Martykánová, Darina & Núñez-García, Víctor M.: «Ciencia, patria y honor: los médicos 
e ingenieros y la masculinidad romántica en España (1820-1860)», Studia Historica. 
Historia Contemporánea, 38 (2020), pp. 45-75.

Mateo Romeo, María Cruz: «¿Sujeto católico femenino? Política y religión en España, 
1854-1868», Ayer, 106 (2017), p. 79-104.

Matilla, María Jesús: Sufragismo y feminismo en Europa y América. Madrid, Síntesis, 2018.
Mazeau, Guillaume: Le bain de l’histoire: Charlotte Corday et l’attentat contre Marat (1793-

2009). Seyssel, Champ Vallon, 2009.
Michelet, Jules: Du Prêtre, de la femme, de la famille. Paris, Hachette, 1845.
Mínguez, Raúl: «¿Dios cambió de sexo? El debate internacional sobre la feminización de la 

religión y algunas reflexiones para la España decimonónica», Historia contemporánea, 
51 (2015), pp. 397-426.

Mínguez, Raúl: «Entre el hogar y la calle. La movilización política de mujeres católicas 
durante el Sexenio Democrático», Hispania Nova, 18 (2020), pp. 419-427.

Muller, Caroline: « Prêtre, homme, autre? Relire l’anticléricalisme par le genre», Chrétiens 
et Sociétés XVIe - XXIe siècles, larhra, 2018, pp.121-138.

Nash, Mary: «Género y ciudadanía», Ayer, 20 (1995), pp. 241-258.
Pasture, Patrick, Art, Jan & Buerman, Thomas: Beyond the Feminization Thesis: Gender 

and Christianity in Modern Europe. Leuven, Leuven University Press, 2012.
Peyrou, Florencia: «A vueltas con las dos esferas. Una revisión historiográfica», Historia 

y política, 42 (2019), pp. 359-385.
Peyrou, Florencia: «Mujeres en el espacio público de la España liberal, 1808-1874», 

en Martín i Berbois, Josep Lluís & Tavera García, Susanna (coords.): Sufragisme i 
sufragistes. Reivindicant la ciutadania política de les dones. Barcelona, Generalitat de 
Catalunya, 2019, pp. 21-55.

Prestjan, Anna: «The Man in the Clergyman. Swedish Priest Obituaries, 1905-1937», en 
Werner, Yvonne Maria (ed.): Christian Masculinity: Men and Religion in Northern Europe 
in the 19th and 20th Centuries. Leuven, Leuven University Press, 2011, pp. 115-126.

Ramón Solans, Francisco Javier: La Virgen del Pilar dice… Usos políticos nacionales de un 
culto mariano en la España contemporánea. Zaragoza, Prensas de la Universidad de 
Zaragoza, 2014.

Ramón Solans, Francisco Javier & Rujula, Pedro (coords.): El desafío de la Revolución. 
Reaccionarios, antiliberales y contrarrevolucionarios (siglo XVIII y XIX). Granada, Comares, 
2017.

Riot-Sarcey, Michèle: La Démocratie à l’épreuve des femmes, trois figures critiques du pouvoir 
(1830-1848). Paris, Albin Michel, 1994.

Romeo Mateo, María Cruz: «Domesticidad y política. Las relaciones de género en la 
sociedad posrevolucionaria», en Romeo Mateo, María Cruz & Sierra Alonso, María 
(eds.): La España liberal 1833-1874. Zaragoza, Prensas de la Universidad de Zaragoza, 
2014, pp. 89-130.

Romeo Mateo, María Cruz: «¿Sujeto católico femenino? Política y religión en España, 
1854¬-1868», Ayer, 106 (2017), pp. 79-104.

Romeo Mateo, María Cruz, Salomón, Pilar & Tabanera, Nuria (coords.): Católicos, 
reaccionarios y nacionalistas: política e identidad nacional en Europa y América Latina 
contemporáneas. Granada, Comares, 2021.



29ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 15–30 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Introducción﻿

Roynette, Odile : «Bons pour le service». L’expérience de la caserne en France à la fin du XIXe 

siècle. Paris, Belin, 2000. 
Rújula, Pedro: «El antiliberalismo reaccionario», en Romeo Mateo, María Cruz & Sierra 

Alonso, María (coords.): La España liberal, 1833-1874. Zaragoza, Prensas de la Universidad 
de Zaragoza, 2014, pp. 377-401.

Sá e Melo Ferreira, Maria de Fátima: «Modernização e conflito no mundo rural do séc. 
XIX: politização e política popular na Maria da Fonte», História: revista da Faculdade 
de Letras da Universidade do Porto, 5 (2004), pp. 31-49.

Salomón, Pilar: «‘Armémonos de valor; y por Dios y por la Patria, adelante’: Definir una 
masculinidad para la regeneración nacional católica finisecular», en Blasco, Inmaculada 
(ed.): Mujeres, hombres y catolicismo en la España contemporánea. Nuevas visiones desde 
la historia. Valencia, Tirant humanidades, 2018, pp. 93-113.

Sierra, María: «Frente a politicómanas, sibilas y otras mujeres-hombres: el club masculino 
de la política liberal», ponencia presentada en el VIII Taller Internacional Mujeres en el 
siglo XXI, La Habana, Cuba, 2011.

Sierra, María: «Política, romanticismo y masculinidad: Tassara (1817-1875)», Historia y 
Política, 27 (2012), pp. 203-226.

Sohn, Anne-Marie: «Sois un Homme!». La construction de la masculinité au XIXe siècle. 
Paris, Seuil, 2009.

Thompson, Edward Palmer: La formación de la clase obrera en Inglaterra. Barcelona, Crítica, 
1989 [1963].

Thompson, Edward Palmer: «The Moral Economy of The English Crowd in The Eighteenth 
Century», Past & Present, 50 (1971), pp. 76–136.

Vázquez-García, Francisco: Pater infamis. Genealogía del cura pederasta en España (1880-
1912). Madrid, Cátedra, 2020.

Vicent, Andrés María: «Rey de «corazones»: la monarquía y la cultura política del carlismo 
(1833-1845)», Alcores: revista de historia contemporánea, 21 (2017), pp. 161-182.

Werner, Yvonne Maria: «Concepts, Ideas, and Practices of Masculinity in Catholicism 
and Protestantism around 1900. Some Reflections on Recent Research», en Gerster, 
Daniel & Krüggeler, Michael (coords.): God’s Own Gender?: Masculinities in World 
Religions. Baden, Ergon, 2018, pp. 39-64





31ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

LA MASCULINIDAD CATÓLICA EN LA 
REVOLUCIÓN: UN ASPECTO DE LA 
POLITIZACIÓN DE MASAS EN EL REINO 
DE LAS DOS SICILIAS (1820-1848) 

CATHOLIC MASCULINITY IN REVOLUTION: 
A FACE OF POLITICIZING MASSES IN THE 
KINGDOM OF THE TWO SICILIES (1820-1848)

Pierre-Marie Delpu1

Recibido: 2020-10-08 · Aceptado: 2021-02-19
doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.28507

Resumen
Las sucesivas revueltas y revoluciones que experimentó el Reino de las Dos Sicilias 
a lo largo de la primera mitad del siglo XIX se caracterizaron por la construcción de 
un nuevo arquetipo, el hombre católico, una figura movilizadora que supuestamente 
representaba al ciudadano regenerado y que se asociaba a un sistema de valores 
tomados de la religión, pero trasladados a la arena política de forma secularizada. 
Se benefició del apoyo dado por parte del bajo clero a los movimientos liberales y 
democráticos, por el lugar que ocupaban en la pedagogía revolucionaria. Las figuras 
promovidas en esa época, la del héroe militar y la del mártir político, constituyen 
modelos éticos ampliamente desarrollados en la literatura liberal, pero cuyos 
usos evolucionaron: el desarrollo de corrientes radicales a partir de los años 1830 
y 1840 consagró el papel de las masculinidades cristianas luchadoras, capaces de 
resistir al gobierno de Fernando II, percibido como tiránico.

Palabras claves 
Revolución; héroe; mártir; masculinidad católica; Reino de las Dos Sicilias; 
siglo XIX.

1.   Casa de Velázquez, Madrid, Miembro científico investigador. C.e.: pierre-marie.delpu@casadevelazquez.org; 
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-5926-3874. 

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.28507
mailto:pierre-marie.delpu@casadevelazquez.org
https://orcid.org/0000-0001-5926-3874


32

Pierre-Marie Delpu﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Abstract
The successive revolts and revolutions the Kingdom of the Two Sicilies experienced 
throughout the first half of the 19th century knew the construction of a new 
archetype, the Catholic man, a mobilising figure supposed to represent the 
regenerated citizen and associated with a system of values taken from religion, 
but transposed to the political arena in a secularised form. It took advantage 
of the support given by part of the lower clergy to the liberal and democratic 
movements, because of the place they took in revolutionary pedagogy. The 
figures then promoted, that of the military hero and that of the political martyr, 
constituted ethical models that were amply developed in liberal literature, but 
whose uses evolved: the development of radical currents from the 1830s and 1840s 
consecrated the place of fighting Christian masculinities, capable of resisting the 
government of Ferdinand II, perceived as tyrannical.

Keywords
Revolution; hero; martyr; catholic masculinity; Kingdom of the Two Sicilied; 
19th century.



33ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La masculinidad católica en la revolución﻿

INTRODUCCIÓN 

Durante la primera mitad del siglo XIX, el Reino de las Dos Sicilias asistió a la 
entrada de las masas en el campo político. Al principio eran reacias a la revolu-
ción, debido a una importante tradición de contrarrevolución popular, pero luego 
se integraron en ella. La «revolución pasiva» de 1799, analizada como tal por los 
contemporáneos debido al escaso apoyo que le dieron los habitantes del reino2, 
fue seguida en las primeras décadas del siglo XIX por recurrentes desafíos al poder 
real que tomaron la forma de dos revoluciones de alcance nacional (1820-1821 y 
1848) y de una serie de motines localizados que tuvieron lugar principalmente en 
las provincias más alejadas3. En 1848, la monarquía borbónica se vio expuesta a 
movimientos masivos de protesta basados en reivindicaciones socioeconómicas 
parcialmente ligadas a la dinámica insurgente más amplia del Quarantotto italiano. 
Esta progresiva ampliación de la base social de la revolución se explica en gran 
parte por las estrategias de politización adoptadas por los liberales, principales 
actores de la oposición al rey: en particular, recurrieron a usos secularizados y 
laicizados de la religión católica, considerada como herramienta y soporte para 
la transmisión de conceptos políticos. Esta evolución, que afectó a gran parte de 
las sociedades de la Europa meridional tras las revoluciones de finales del siglo 
XVIII, hizo de lo religioso una herramienta fundamental en la construcción de 
la política, ya que proporcionó imágenes, nociones y lenguajes que permitieron 
legitimar, enmarcar y fomentar las movilizaciones políticas4.

El uso de la religión para la movilización política de masas es una estrategia de 
politización ordinaria, que ha permitido la construcción informal de la política 
a través de las iniciativas de actores no institucionales, basadas en las prácticas 
habituales de la sociedad a la que pertenecen. En el Reino de las Dos Sicilias, la 
fortísima religiosidad popular fue entendida muy pronto como una posible vía de 
enseñanza de la política, por su capacidad de constituir una referencia compartida 
en la sociedad del reino. Estuvo en el centro de las prácticas de politización a nivel 
local, que sólo muy raramente cuestionaron el marco de la «nación napolitana», 
una autoridad desde la época moderna, basada en un contrato tácito entre el rey 

2.   La palabra fue utilizada en 1801 por el jacobino Vincenzo Cuoco, que se exilió en Milán tras el fracaso de la 
revolución de 1799, y se basa en la comparación entre la situación napolitana y la Revolución francesa de 1799, cuyo 
éxito el autor atribuye al papel decisivo que desempeñó el pueblo (Cuoco, vincenzo: Saggio storico sulla rivoluzione 
napoletana del 1799. Bari, Laterza, 2004 [1801].

3.   Desde 1817 hasta la víspera de la revolución de 1848, las periferias del reino estuvieron marcadas por revueltas 
localizadas, en gran parte debido a la actividad de las sociedades secretas democráticas (Apulia, 1817; Cilento, 1828; 
Calabria, 1837, 1843, 1844 y 1847; Abruzos, 1841). La capital del reino, marcada por una fuerte tradición contrarrevolucionaria 
y por el fuerte apoyo del pueblo a la monarquía borbónica, permaneció durante mucho tiempo ajena a estas contiendas.

4.   Véase principalmente Isabella, maurizio: «Religion, Revolution and Popular Mobilization», en Innes, joanna 
& Philp, mark (eds.): Re-imagining Democracy in the Mediterranean 1750-1850. Oxford, Oxford University Press, 2018, 
pp. 231-251. Sobre la formación de la oposicion política al rey en el Mezzogiorno, véase Delpu, pierre-marie: Un autre 
Risorgimento. La formation du monde libéral dans le Royaume des Deux-Siciles (1815-1856). Roma, École française de Rome, 2019. 



34

Pierre-Marie Delpu﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

y su pueblo5. Por ello, la comunidad política fue casi siempre napolitana antes 
que italiana. La revolución de 1820-1821 muestra cómo su definición legal se basó 
en la identificación religiosa. El artículo 6 de la Constitución española de Cádiz 
de 1812, adoptada en Nápoles durante la revolución de 1820-1821 antes de que se 
convirtiera una referencia más ocasional y clandestina para ser de nuevo recuperada 
en 1848, definió la «nación católica» como espacio político de referencia6. Se 
planteó un horizonte político masculino, el ciudadano católico, modelado a 
partir de la figura española del vecino, mientras que el espacio de la revolución 
excluyó sistemáticamente a las mujeres. Su presencia junto a los revolucionarios, 
salvo en algunas grandes familias patrióticas como los Poerio o los De Riso, fue 
muy limitada, y a diferencia de otras experiencias italianas de insurrección –los 
movimientos milanés y romano de 1848 mostrarían lo contrario7– las prácticas y 
sociabilidades en las que se basó la revolución fueron mayoritariamente masculinas.

La dimensión de género de los procesos políticos italianos en el siglo XIX es 
uno de los principales ejes de la investigación reciente sobre el Risorgimento. 
Desde los trabajos de Alberto M. Banti, la idea de que la comunidad nacional se 
formó a imagen y semejanza de la familia ha permitido repensar las relaciones 
sociales en las que se basaba, revelando así los vínculos de filiación y fraternidad8. 
En sintonía con las investigaciones realizadas para otras sociedades europeas, las 
normas de género, los roles sociales atribuidos a las mujeres y a los hombres y 
las masculinidades luchadoras han surgido como fundamentos de la comunidad 
política concebida por los liberales9. El caso del Reino de las Dos Sicilias muestra 
cómo el modelo dominante de patriota partió inicialmente de una definición 
religiosa, anclada en los discursos morales y éticos en los que se basaban las 
estrategias de movilización de los opositores al rey. Al hacer del ciudadano católico 
un arquetipo revolucionario, lo instituyeron como figura central en el espacio 
público de oposición a la monarquía, con un valor de identificación y politización. 
Me propongo cuestionar aquí la construcción de este modelo y los usos que se 
hicieron de él para las necesidades de la causa revolucionaria: primero recordaré la 

5.   Musi, aurelio: Mito e realtà della nazione napoletana. Nápoles, Guida, 2015.
6.   Varela, joaquín: Historia constitucional de España. Madrid, Marcial Pons, 2020.
7.   Soldani, simonetta: «Il Risorgimento delle donne», en Banti, alberto mario & Ginsborg, paul (a cura di): Storia 

d’Italia. Annali, vol. 22, Il Risorgimento. Turín, Einaudi, 2007, pp. 183-224, y Casalena, maria pia: «Femmes et Risorgimento: 
un bilan historiographique», Revue d’histoire du XIXe siècle, 44 (2012), pp. 115-125.

8.   La historia cultural de la nación italiana, especialmente dinámica desde los años 2000, ha sacado a la luz los 
imaginarios familiares y de género en los que se basó el Risorgimento: Banti, alberto mario: La nazione del Risorgimento. 
Parentela, santità ed onore alle origini dell’Italia unita. Turín, Einaudi, 2000. Sobre el papel político de las identidades de 
género, véase Banti, alberto mario: L’onore della nazione. Identità sessuali e violenza nel nazionalismo europeo dal XVIII 
secolo alla Grande Guerra. Turín, Einaudi, 2005. Sobre la fraternidad, véase Brice, catherine (dir.) : Frères de sang, frères 
d’armes, frères ennemis. La fraternité en Italie (1820-1924). Roma, École française de Rome, 2017.

9.   En el marco internacional, véase Blom, ida, Hagemann, karen & Hall, catherine (eds.): Gendered Nations. 
Nationalisms and Gendered Orders in the long Nineteenth Century. Oxford, Berg, 2000, y Dudnik, stefan, Hagemann, 
karen & Tosh, john (eds.): Masculinities in politics and war. Gendering Modern History. Manchester-New York, Manchester 
University Press, 2004. En el caso italiano, véase sobre las masculinidades políticas Riall, lucy j.: «Eroi maschili, viriltà 
e forme della guerra», en Banti, alberto mario & Ginsborg, paul: Storia d’Italia…, pp. 253-288.



35ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La masculinidad católica en la revolución﻿

importancia y la función de la «religión política liberal» para las necesidades de la 
politización de masas, antes de cuestionar el papel de las masculinidades cristianas 
en el orden político revolucionario y su función al servicio de las estrategias de 
movilización de los liberales.

1.	 LA RELIGIÓN POLÍTICA LIBERAL, HERRAMIENTA 
DE LA POLITIZACIÓN DE MASAS

El uso de conceptos y referencias religiosas por parte de los movimientos 
liberales de la primera mitad del siglo XIX fue una característica común de las 
sociedades de la Europa meridional. Los defensores del orden revolucionario 
captaron muy pronto su fuerza evocadora y movilizadora y su capacidad para 
convencer a las masas populares, que les eran desfavorables desde hacía tiempo10. 
El complejo proceso de integración de lo religioso en la politización revolucionaria 
proporcionó imágenes legitimadoras que construyeron la moral política y buscaron 
fomentar la adhesión popular a la revolución. Este uso secularizado de la religión 
puede concebirse, siguiendo los trabajos especializados del ámbito anglosajón, 
como una «religión política» propia de los liberales del primer siglo XIX, capaz 
de identificar la revolución con lo sagrado apoyándose en prácticas proselitistas 
tomadas del mundo católico, que proporcionaron emociones movilizadoras. Los 
sermones políticos pronunciados por sacerdotes simpatizantes de la causa de los 
insurgentes, las circulaciones de modelos políticos revolucionarias o bonapartistas 
y la implantación de cultos de mártires identificados con figuras laicas de santidad 
desempeñaron un papel decisivo, y fueron aprovechadas regularmente por los 
movimientos opuestos a las monarquías europeas después de 181511. En los Estados 
italianos, donde se utilizaron cada vez más, se consolidaron con la Giovine Italia 
de Giuseppe Mazzini en la década de 1830, antes de convertirse en uno de los 
instrumentos de la aculturación nacional de los italianos tras la unificación 
territorial de la península en la década de 1860. La sacralización de la política ha 
tomado así muchas formas, desde la legitimación de las prácticas de la oposición 
hasta la implantación de una religión civil capaz de unir a la comunidad nacional 
en torno a rituales inclusivos12.

10.   Este aspecto suscitó una importante reevaluación historiográfica, que busca entender el uso de lo religioso 
como herramienta de la construcción del orden político posrevolucionario. Isabella, maurizio: op. cit.; véase Serrano 
García, rafael, De Prado Moura, Ángel & Larriba, elisabel (eds.): Dimensiones religiosas de la Europa del Sur (1800-
1875). Valladolid, Ediciones Universidad de Valladolid, 2018.

11.   Sobre el discurso del sermón político, véase De Salvo, patrizia: «Il clero, i sermoni e la stampa nella Sicilia della 
primera metà dell’Ottocento», en D’Agostino, guido, Di Napoli, mario, Guerrieri, sandro & Soddu, francesco (eds.): 
Il tempo e le istituzioni. Studi in onore di Maria Sofia Corciulo. Nápoles, Edizioni Scientifiche Italiane, 2018, pp. 181-190.

12.   Sobre las «religiones políticas» del siglo XIX, véase Augusteijn, joost, Dassen, patrick & Janse, maartje: Political 
Religions beyond Totalitarianism. The Sacralization of Politics in the Age of Democracy. Basingstoke, Palgrave Macmillan, 
2013. En el caso de Italia, véase principalmente Levis Sullam, simon: Risorgimento italiano e religioni politiche, dossier 



36

Pierre-Marie Delpu﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

El Reino de las Dos Sicilias se inscribe en este marco general. El papel movilizador 
de las imágenes y referencias tomadas del universo mental del catolicismo se 
percibió allí muy pronto, en un contexto de fuerte resurgimiento del fervor 
religioso, especialmente vinculado al éxito de las teorías del obispo de Nápoles 
Alfonso De Liguori a finales del siglo XVIII. En 1799, la transposición secularizada 
de imágenes y prácticas religiosas para las necesidades de la revolución fue prevista 
por algunos de sus actores, aunque de forma aislada, en la imagen de las «misiones 
cívicas» promovidas por la letrada Eleonora Fonseca Pimentel sobre el modelo 
de las misiones cristianas relanzadas por Liguori. «Como si fueran simplemente 
religiosos», debían asociar a los clérigos con los actores laicos de la insurrección 
para mostrar el carácter sagrado de la misma a los súbditos del reino13. El fracaso 
de la revolución, reprimida bajo el efecto de las revueltas populares espontáneas 
(insorgenze) alentadas por una parte del clero legitimista procedente al movimiento 
sanfedista, alentó un esfuerzo creciente por parte de los patriotas del reino para 
integrar lo religioso de manera más sistemática en las prácticas de politización. La 
revolución de 1820-1821 debe pues sus primeros éxitos al importante repertorio 
religioso que la rodeaba. Por ejemplo, permitió justificar la aparición de sociedades 
políticas, siguiendo el ejemplo de las asociaciones cristianas, como lo expresan 
aquí los autores de los Annali del Patriottismo:

Era necesario justificar estas misteriosas uniones [sociedades políticas revolucionarias] mediante 
la intervención de la propia religión, para que el pueblo (plebe) no las considerara profanas 
y sacrílegas, y para que pudieran hacerse sin remordimientos; se invocó así al cristianismo 
para garantizar la santidad de las máximas que se profesaban, y nunca fueron sus dogmas, 
sus emblemas, más útiles que cuando enseñaban al pueblo a escapar del poder arbitrario y 
a recuperar su propia soberanía. En esto, la revolución tuvo la apariencia de una cruzada. 14

La principal revista publicada por la rama liberal moderada del reino presentó, 
pues, las costumbres de los religiosos como una necesidad para el éxito de la re-
volución. El argumento corroboró la definición del reino como «nación católica» 
impuesta durante la revolución de 1820-1821, bajo la influencia de los propagadores 
del modelo insurreccional español15.

monográfico de Società e storia, 106 (2004), y Levis Sullam, simon: «Mazzini and Nationalism as a Political Religion», 
en Bayly, christopher a. & Biagini, eugenio f. (eds.).: Giuseppe Mazzini and the Globalization of Democratic Nationalism. 
Oxford-New York, Oxford University Press, 2004, pp. 107-124.

13.   La idea fue desarollada en el Monitore Napoletano del 5 de febrero 1799. Véase Francia, enrico: «Predicare la 
rivoluzione. L’oratoria politico-religiosa nel Risorgimento», en Isnenghi, mario (ed.): Pensare la nazione. Silvio Lanaro e 
l’Italia contemporanea. Rome, Donzelli, 2008, pp. 17-28.

14.   «Delle società liberali e della loro influenza sulla rivoluzione», Annali del Patriottismo, I, agosto 1820, pp. 78-82. 
A menos que se indique explícitamente lo contrario, las traducciones del italiano son mías. Las sociedades políticas eran 
el equivalente de las Sociedades Patrióticas en la España del Trienio liberal. Véase Roca Vernet, Jordi: «Sociedades 
patrióticas», en Rújula, pedro & Frasquet, ivana (coords.): El Trienio liberal (1820-1823). Una mirada política. Madrid, 
Comares, 2020, pp. 239-261.

15.   Delpu, pierre-marie: «Fraternités libérales et insurrections nationales. Naples et l’Espagne, 1820-1821», Revue 
d’histoire du XIXe siècle, 49 (2014), pp. 195-213.



37ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La masculinidad católica en la revolución﻿

Todavía muy limitadas en las primeras décadas del siglo XIX, a pesar de las 
crecientes exhortaciones de algunos liberales en este sentido, estas prácticas se 
hicieron más precisas a partir de la década de 1840, cuando los opositores al rey 
tomaron conciencia de la necesidad de aglutinar al pueblo en torno a la idea 
revolucionaria, especialmente en las provincias más alejadas del reino. El contexto 
italiano contribuyó decisivamente a ello: el éxito de la idea neogüelfa de Vincenzo 
Gioberti a partir de 1843, que preveía la unificación de Italia en forma de una federación 
de monarquías dirigida por el Papa, y luego la elección del Papa Pío IX en 1846, que 
en los primeros días de su pontificado facilitó los planes de independencia de Italia, 
dieron un nuevo impulso a los procesos ya iniciados en el reino16. La revolución de 
1848, de la que el reino había visto las primeras manifestaciones italianas más de un 
mes antes de las jornadas francesas de febrero, fue la culminación de esta evolución: 
correspondió tanto a la entrada masiva de las poblaciones del sur en los movimientos 
que desafiaban la autoridad del rey como a la mayor difusión de los usos políticos 
de lo religioso. Sirvieron entonces para legitimar una amplia variedad de posturas 
políticas, incluidas las radicales, y alimentar protestas colectivas estructuradas a 
nivel local. En 1848, por ejemplo, los sermones políticos se utilizaron para apoyar y 
transmitir las reivindicaciones de soberanía sobre las tierras comunes, como parte 
de los movimientos de rivindiche que afectaron a gran parte de la periferia del reino. 
Predicados por unos sacerdotes favorables a la insurrección, contribuyeron a incitar 
los levantamientos y desarrollar estructuras disidentes destinadas a organizar la 
defensa de las periferias contra el ejército real17.

Estos usos de la religión con fines de movilización de masas formaron parte de 
un proceso de politización descendente que revela la decisiva participación de las 
autoridades locales. El papel de los sacerdotes provinciales fue central, vinculado a su 
condición de autoridades religiosas locales y a sus funciones docentes. Fuertemente 
insertados, en 1820-1821, en las sociedades secretas democráticas, luego en 1848 en 
las movilizaciones políticas radicales, se impusieron como intercesores centrales 
de la revolución asociando a veces la predicación a las prácticas de movilización 
sediciosa. En Calabria, durante la revolución de 1820-1821, el sacerdote Nicola 
Martino, encargado de la parroquia de Mormanno, fue uno de los principales 
dignatarios locales de la Carboneria, cuya bandera y diplomas exhibía en la iglesia18. 
En Basilicata, las actas de los juicios políticos que siguieron a la revolución de 1848 
muestran que dos de ellos, Carlo De Donato y Tommaso Ghezzi, en el pueblo de 

16.   La llamada idea neogüelfa fue desarrollada por el sacerdote turinés Vincenzo Gioberti en el Primado Moral 
y Civil de los Italianos (1843) y tuvo un gran éxito en muchos estados italianos, aunque se basó más en la circulación 
del nombre y la idea que en el propio texto. Sobre la popularidad del papa Pio IX y las orientaciones pro-italianas a 
principios de su pontificado, véase Veca, ignazio: Il mito di Pio IX. Storia di un papa nazionale e liberale. Roma, Viella, 2018.

17.   Buttiglione, antonio: La rivoluzione in «periferia». Movimenti popolari e borghesia nelle Due Sicilie (1830-1848), 
(Tesis doctoral s.p.), Università degli Studi della Tuscia di Viterbo, 2018.

18.   Archivio di Stato di Napoli (ASNa), Archivio Borbone, b. 726, f. 14. Sobre el bajo clero liberal en el 1820, véase 
Delpu, pierre-marie: «Patriotisme libéral et nation catholique : les prêtres libéraux dans la révolution napolitaine de 
1820-1821», Studi Storici, 58/3 (2017), pp. 545-571.



38

Pierre-Marie Delpu﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Monopoli, ostentaban el cargo con sombreros «a la italiana» y predicaban a favor de 
una federación italiana, lo que les valió el apodo de Gioberti, en honor al principal 
teórico cuyas ideas transmitían19. El papel de los sacerdotes en la propagación de 
la revolución encontró relevos en las autoridades civiles: los alcaldes y algunos 
intendentes contribuyeron a ella asociándose con los insurgentes.

La literatura memorialista producida por los defensores de la revolución, sobre 
todo en 1820, se hizo eco de estos apoyos, al tiempo que trataba de describir el lugar 
de los sacerdotes junto a los insurgentes, garantía de la legitimidad de sus actos. Los 
catecismos políticos, los discursos redactados en dialecto (chiacchieriate) difundidos 
en forma de tratados o panfletos, escenificaron el proceso de pedagogía revolucionaria 
a través de la religión, al tiempo que promovieron sus efectos entre el pueblo20. En 
1848, una chiacchieriata emitida en Nápoles presentaba la figura de Michele Viscuso, 
un sacerdote patriótico imaginario que propagaba la revolución21. Al presentar así 
el modus operandi del bajo clero revolucionario, estos escritos contribuyeron al 
proceso que describían: construyeron figuras individuales y colectivas con valor 
de identificación, y situaron la revolución en un orden social articulado en torno 
a nociones religiosas. En un contexto de difícil emergencia del sujeto político 
individual, que sólo tuvo existencia legal durante los dos episodios constitucionales 
de 1820-1821 y 1848, cada uno de los cuales duró sólo unos meses, el horizonte político 
planteado alternó entre el popolo y el cittadino. A pesar de la vacilación entre estas 
dos categorías, una individual y otra colectiva, estos objetivos tuvieron en común que 
formaron parte de un universo con una fuerte dimensión de género. Heredando la 
figura del vecino introducida por el traspaso de la constitución española en 182022, 
construyeron un arquetipo revolucionario basado en su pertenencia confesional, 
al que pretenden dar un contenido moral y jurídico.

2.	 PEDAGOGÍA REVOLUCIONARIA Y 
MASCULINIDADES CATÓLICAS 

En sintonía con la dinámica revolucionaria europea de la primera mitad del siglo 
XIX, el movimiento liberal napolitano pretendía promover un orden social basado 

19.   Echaniz, francesco: Atto di accusa e conclusioni nella causa per reità di stato, consumate in Potenza nel corso 
dell’anno 1848. Potenza, V. Santanello, 1852, pp. 52-53. El sombrero «a la italiana» fue un elemento central del vestido 
patriótico, que llevaron los demócratas de la península italiana para expresar su apoyo a la revolución. 

20.   Sobre los catecismos políticos, particularmente estudiados en el caso de Sicilia, véase Basile, mariaconcetta: 
«Catechismi politici e formazione dell’opinione pubblica nel Risorgimento siciliano», Fora. Nueva Época, 18/2, 2015, 
pp. 215-231, y Cocchiara, maria antonella: Catechismi politici nella Sicilia constituente (1814-1848). Milán, Giuffrè, 2014.

21.   Biblioteca di Storia Moderna e Contemporanea (Roma), Fo. Ris. III A 17, n°20, Ncopp’a le predeche a lo puopolo 
da Michele Viscuso. Ottavario. Nápoles, Nobile, 1848.

22.   Sobre el concepto jurídico de vecino, véase Clavero, bartolomé: «Cádiz en España: signo constitucional, 
balance historiográfico, saldo ciudadano», en Garriga, carlos & Lorente, marta (coord..): Cádiz 1812. La constitución 
juridiccional. Madrid, CEPC, 2007, pp. 21-72.



39ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La masculinidad católica en la revolución﻿

en consideraciones morales, que contemplaba las figuras ideales del ciudadano y 
del patriota23. Construyeron un universo político que excluyó sistemáticamente a 
las mujeres, que la propaganda de las insurrecciones relegó a un papel meramente 
espectador24. El espacio social previsto por los revolucionarios se basó, pues, en 
modelos de género apoyados en la religión. La figura del ciudadano católico que 
promovieron tuvo un aspecto paradójico, pues contradecía el deber católico de 
la obediencia a la autoridad de los poderes establecidos, aunque justificándolo en 
la libertad del hombre cristiano. 

Los dos episodios revolucionarios que vivió el reino conocieron el desarrollo 
de una amplia literatura política, destinada a justificar este horizonte político 
y moral, poco evidente para una sociedad ampliamente dependiente de las 
concepciones tradicionales de la política, construidas en torno a la figura del rey 
y a las autoridades locales del alcalde y el cura. Las crónicas revolucionarias, sobre 
todo en 1820-1821, cuando fueron particularmente numerosas25, las biografías, y/o 
los elogios mortuorios de los patriotas mostraron las cualidades morales en las que 
se basó la moral liberal y democrática. La ética revolucionaria que construyeron 
se articulaba en torno a un valor cardinal, la virtud política, heredada de los 
desarrollos europeos de la Ilustración y presentada como algo que mantener26. 
Las herramientas para lograr este objetivo se tomaron prestados de las prácticas 
de la espiritualidad: los catecismos políticos ocuparon allí un lugar importante, 
destinados a cultivar la ética del patriotismo, en la continuidad de un esfuerzo 
iniciado en la época de la revolución de 1799. Además de los que difundieron y 
popularizaron las dos constituciones que el reino había conocido en 1820 y 184827, 

23.   Sobre los discursos morales revolucionarios del siglo XIX, véase en el caso francés Hallade, sébastien (dir.): 
Morales en révolution. France, 1789-1940. Rennes, PUR, 2015.

24.   En 1820, uno de los lugares comunes de la propaganda revolucionaria fue precisamente la distribución 
de los roles de género durante la insurrección, que contrastó la implicación militar de los hombres, convertidos en 
ciudadanos-soldados defensores de la revolución, y el papel de espectadoras de las mujeres que observaron desde sus 
ventanas los acontecimientos políticos en marcha. En consecuencia, la literatura política de la época tendía a ridiculizar 
las pretensiones de algunas mujeres de participar en el debate político, como se observa en un folleto publicado en 
Nápoles en agosto de 1820, en el que aparecían tres lavanderas de la capital: «De un congreso celebrado a la una de 
la tarde por tres mujeres reunidas, de sus ridículos discursos, diré todo con precisión» (British Library, ms. 8032, f. 10, 
Le tre lavandaje che preparanno progetti per presentare al Parlamento. Nápoles, s.n., 1820).

25.   Particularmente Gamboa, biagio: Storia della rivoluzione di Napoli entrante il Luglio del 1820. Nápoles, Trani, 
1820, que es la principal contribución, adjunta para describir el establecimiento del orden revolucionario en los primeros 
días de julio de 1820. Las fuentes policiales demuestran que en el reino circularon otras crónicas, aunque no se conserve 
ninguna copia en la biblioteca: los registros relativos a los sospechosos (attendibili), redactados tras la revolución, hicieron 
referencia regularmente a los relatos de tres radicales de la provincia de Salerno, Domenico y Giuseppe Abbatemarco y 
Bartolomeo Paolella, de los que citan grandes extractos. Véase ASNa, Interni, b. 40 (registros nominativos).

26.   Sobre este concepto, véase Delogu, giulia: La poetica della virtù. Comunicazione e rappresentazione del potere 
in Italia tra Sette e Ottocento. Milán, Mimesis, 2017.

27.   Por ejemplo Catechismo del cittadino d’istruzione primaria, diretto al popolo della Monarchia delle Due Sicilie. 
Nápoles, Tipografia della Guerra, 1820; Catechismo costituzionale pel uso del Regno Unito delle Sicilie. Nápoles, Sangiacomo, 
1820; L’amico del popolo: catechismo della Costituzione delle Due Sicilie. Nápoles, s.n., 1848. Sobre la experiencia 
revolucionaria de 1799, véase en la escala peninsular Guerci, luciano: Istruire nelle verità repubblicane. La letteratura 
per il popolo nell’Italia in rivoluzione (1796-1799). Bologna, il Mulino, 1999.



40

Pierre-Marie Delpu﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

hubo planes para publicar catecismos centrados en la virtud patriótica, aunque el 
rápido colapso de la revolución hizo que no se les diera seguimiento28.

Todos estos escritos compartieron la defensa de una figura política común, 
definida alternativamente como el buen ciudadano, el ciudadano católico o el hijo 
de la patria, que desarrolló su patriotismo a través de los valores cristianos. Durante 
la revolución de 1820-1821, el Liceo Costituzionale, la principal revista de la rama 
moderada de los liberales, estableció la identificación entre los valores políticos y 
los religiosos, hasta el punto de que la ciudadanía era la culminación del camino 
moral del hombre cristiano: «La religión ya no es el enemigo del patriotismo, 
sino su más sano alimento, porque reconoce el título de buen ciudadano como 
el más hermoso que puede tener un cristiano»29. El significado de discurso 
legitimador estuvo vinculado con la historia reciente del reino: presentó la época 
de la insurgencia posterior a 1799 como superada, donde la implicación de los 
sacerdotes en la contrarrevolución había contribuido a su éxito. Esta definición 
de las virtudes cívicas se basó en la promoción de masculinidades cristianas 
que no son exclusivas del contexto italiano ni de las sociedades católicas, y que 
tuvieron equivalentes en otros estados occidentales donde la construcción de 
normatividades sociales y éticas se basaba en un discurso religioso30.

Estos valores encontraron su extensión a través de la defensa de la nación 
católica, identificada con el contrato político con el rey y, por tanto, pensada en 
la continuidad del imperativo cristiano de sumisión a los poderes establecidos. La 
definición religiosa de la comunidad política fue uno de los elementos explicativos 
de la ausencia de la tradición republicana napolitana, salvo entre algunos miembros 
minoritarios de la corriente democrática que cuestionaron el poder real en favor 
de una mejor consideración de la soberanía nacional. Cuando algunos de los 
actores de la revolución de 1848 se plantearon la lucha contra el rey, justificaron 
esta oposición por las virtudes cristianas, opuestas al poder tiránico ejercido 
por los Borbones, remontándose a una noción clásica del pensamiento político 
italiano, el malgoverno. Desde la Edad Media, esta categoría se ha utilizado para 
designar a un poder incapaz de cumplir sus funciones de defensa y protección 
de los súbditos a su cargo, y cuyas prácticas represivas exacerbadas son acordes 
con su incapacidad política31. Así, en la primavera y el verano de 1848, algunos 
de los líderes revolucionarios llamaron a seguir luchando contra el rey, contra 

28.   Varios de estos proyectos, que permanecieron informales, se mencionan en L’Amico della Costituzione, nº45, 
6/09/1820.

29.   «Su i caratteri del vero amor di patria», Il Liceo costituzionale, III, 2, 15/10/1820, p. 76.
30.   Por ejemplo y en los estados protestantes de la Europa del Norte, véase en la misma época Werner, yvonne 

maria: Christian masculinity. Men and religion in Northern Europe in the 19th and 20th century. Louvain, Leuven University 
Press, 2011. La dimensión europea de la construcción de las masculinidades católicas está siendo revalorizada: véase 
por ejemplo el congreso «Qu’est-ce qu’un homme chrétien? Masculinités et engagements, du XIXe siècle à nos jours», 
organizado en París, los días 11 y 12 de junio 2018.

31.   Sobre este concepto, véase Sarlin, simon: «L’effondrement de l’Italie pré-unitaire: l’exemple du Royaume des 
Deux-Siciles», Revue d’histoire du XIXe siècle, 44 (2012), pp. 101-114.



41ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La masculinidad católica en la revolución﻿

el antiguo ocupante austriaco, lo que se calificó de «cruzada», aunque se librara 
contra opositores cristianos.

Esta recuperación de un resorte clásico para el discurso de la guerra justa estuvo 
en consonancia con las denuncias de los abusos policiales y judiciales, que se 
encarnaron en las figuras de los mártires políticos cada vez más valorados a partir 
de la década de 1840. La idea de que el rey había roto el contrato político que le 
unía a su pueblo al masacrar a los súbditos de su reino, por lo demás cristianos, 
explicó el papel que ocupa el imaginario cristiano en las prácticas sediciosas e 
incluso ayudó a justificar los planes de tiranicidio. Si bien el espacio de oposición 
a la monarquía giró en torno a dos polaridades, una moderada y otra radical, el 
uso de referencias cristianas y la movilización de una ética política tomada de la 
religión constituyeron elementos unificadores, a pesar de los usos específicos que 
se les dio. Es revelador el papel central que se otorgó a las figuras de los mártires, 
mientras que éstos coexistieron con los héroes en roles más tradicionales, tomados 
del imaginario militar heredado de la Revolución y el Imperio.

3.	 DOS ARQUETIPOS DEL HOMBRE CATÓLICO 
EN REVOLUCIÓN: EL HÉROE Y EL MÁRTIR

El arquetipo masculino católico de la propaganda política de la revolución se 
basó en dos figuras principales, movilizadas por referencia al papel pedagógico 
que recayó principalmente en la religión. En 1820, la revista moderada La Minerva 
los definió así: «El proselitismo, uno de los primeros instintos de nuestra especie, 
ha creado los héroes y mártires de la virtud en mayor número que los héroes y 
mártires del crimen»32. Ambas figuras, que fueron las encarnaciones más comunes 
de la política en las revoluciones de la época, se enraizaron así en un repertorio 
religioso legitimador, que se encontró con el heroísmo militar promovido por los 
patriotas en la época de las revoluciones de finales del siglo XVIII y fomentado por 
el contexto cultural del Romanticismo. Así, transfirieron a la sociedad política, 
de forma secularizada, funciones que pertenecieron a la santidad de la sociedad 
religiosa33. El legado de las campañas militares del Imperio fue decisivo34: las 
figuras de los héroes se construyeron primero a través del combate, revelando 
masculinidades políticas virtuosas. A partir de la revolución de 1820, se formó 
un consenso en torno a los soldados heroicos, las glorias locales y nacionales del 

32.   «Spirito pubblico della capitale», La Minerva Napoletana, I, 1, 1820, pp. 97-105.
33.   Sobre esta transferencia, véase en la América del Sur en la edad de las independencias políticas Dedieu, jean-

pierre: «El héroe nacional en contexto. Los diccionarios biográficos chilenos (mediados del siglo XIX-principios del siglo 
XX)», Mélanges de la Casa de Velázquez, 46-2 (2016), pp. 17-38. En el caso italiano, véase Riall, lucy: op.cit.

34.   Mascilli Migliorini, luigi: Le mythe du héros. France et Italie après la chute de Napoléon. Paris, Nouveau 
monde, 2003.



42

Pierre-Marie Delpu﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

nuevo régimen, mientras que los líderes de la insurrección querían mostrar a 
Europa la imagen de un movimiento político moderno y civilizado.

Los propagandistas de la revolución subrayaron la implicación decisiva de 
estos actores, como el médico de Salerno Gabriele D’Ambrosio, que en una carta 
dirigida al comerciante marsellés Coumerglian, evocaba «los principales agentes 
que contribuyeron de manera eminente al desarrollo de los deseos comunes de 
la nación»35. Entre ellos, destacó el papel de dos generales, Guglielmo Pepe y 
Lorenzo De Concilj, a quienes los contemporáneos identificaron con los oficiales 
Riego y Quiroga, protagonistas de la revolución española del mismo año, que 
sirvió de ejemplo para la de Nápoles36. Sin limitarse a los oficiales que facilitaron 
el establecimiento de la constitución, este heroísmo incluyó también referencias 
a figuras militares virtuosas tomadas del antiguo pasado del Mezzogiorno. En la 
línea de una tradición bien asentada desde finales del siglo XVIII y que ya se reflejó 
en uno de los principales ensayos de Vincenzo Cuoco, el Platone in Italia (1806), la 
identificación con los pueblos prerromanos de la Antigüedad fue tanto una fuente 
de identidad como un medio de glorificación. En 1820, la retórica de las sociedades 
secretas situó a los carbonari del Principado de la Ciudad en la continuidad de los 
Hirpinos y los Samnitas; hasta la década de 1840, los combatientes de la provincia 
de Cosenza se presentaron como los herederos de los Bruttianos37.

Aparte de algunas figuras conocidas a las que se debe el estallido y la perpe-
tuación de la insurrección, estos héroes se evocaron con mayor frecuencia de 
forma colectiva, más como portadores de valores políticos que como individuos 
destinados a ser identificados por sus contemporáneos. Los discursos fueron 
muy escasos para definir las características del heroísmo y las biografías de los 
héroes se limitaron a unos pocos actores muy aislados. La revolución de 1820 vio 
la publicación de un primer «Diccionario Patriótico de la Virtud», consistente 
en una galería de retratos de héroes virtuosos, de los que se hizo eco la prensa38, 
pero esta hagiografía patriótica excluyó a los militares en favor de los diputados 
resultantes de la primera elección por sufragio universal masculino que había 
conocido el reino. Periódicos como L’Amico della Costituzione y, sobre todo, La 
Minerva Napoletana publicaron retratos morales de los diputados, vinculando las 
virtudes personales de las que daban testimonio con su capacidad de actuar para 
la regeneración del reino. De Matteo Galdi, presidente del primer Parlamento 
Nacional desde octubre de 1820, la Minerva hice el siguiente retrato:

35.   La carta fue firmada por Gherardo Solai-Bembi, anagrama del nombre de su autor: Sulla riforma politica del 
Regno di Napoli avvenuta nel dì 1° luglio 1820. Nápoles, Garniccio, 1821.

36.   Delpu, pierre-marie: «Fraternités libérales et insurrections nationales…»
37.   Por ejemplo y en el caso de los Samnitas, véase en 1820 el poema Giuramento de’Sanniti, publicado en Il Liceo 

Costituzionale, III, 1, 15/09/1820, pp. 150-160. Sobre el papel político de la anticomanía, véase De Francesco, antonino: 
The Antiquity of the Italian Nation. The Cultural Origins of a Political Myth in Modern Italy 1796-1943. Oxford, Oxford 
University Press, 2013.

38.   «Dizionario patriottico della virtù», L’Amico della Costituzione, 45, 6/09/1820.



43ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La masculinidad católica en la revolución﻿

Hombre de elegantes morales, excelente marido y muy buen padre. Virtuoso y culto, su mujer 
siempre le ha hecho la vida más fácil, a pesar de que lleva varios años debilitado por un dolor 
crónico. Se ha dedicado a la educación de sus dos hijas, a las que han asociado, con delicada 
modestia, al estudio de las artes y la literatura. 39

La moral familiar fue un elemento de legitimación de las funciones políticas 
de Galdi y contribuye a su estatura de héroe. Otras caracterizaciones fueron en 
la misma línea, como la del diputado de Nápoles Cesare Ginestous, «de moral 
suave y conciliadora», o la de Tito Berni, «de carácter ingenuo y costumbres in-
corruptibles»40. Las estrategias discursivas de glorificación de los parlamentarios 
los presentaron como masculinidades cristianas: insistieron en su moral, en su 
devoción a la patria, en la fe católica de la que dieron testimonio. Por ello, fueron 
objeto de hagiografías secularizadas y laicizadas, que los convirtieron en santos 
políticos destinados a servir de ejemplo a sus contemporáneos.

A partir de los años 1820, esta concepción del heroísmo se alternó con la noción 
de martirio, que estuvo siempre más presente en el discurso de los actores sin ser 
objeto de una verdadera definición formal. A continuación de los primeros cultos, 
basados en los panteones de héroes patrióticos de la década de 1790, los mártires 
aparecieron como ciudadanos católicos ejemplares, dotados de virtudes morales 
que pusieron al servicio de su compromiso político41. El concepto se utiliza por 
referencia explícita a los mártires cristianos de la antigüedad tardía, en nombre 
de la identificación de la política con la religión. Durante la sesión parlamentaria 
de finales de febrero de 1821, cuando el régimen napolitano se vio amenazado 
por las posiciones militares de Austria en su territorio, el diputado moderado 
Giuseppe Poerio habló del «generoso desprecio por la muerte, que antaño hizo 
a los mártires de la Religión, y que hoy hace a los mártires de la libertad»42. Pero 
es sobre todo a partir de la década de 1840 cuando se aclaró el uso del término, 
al desarrollarse los cultos locales en honor a los mártires populares, sacrificados 
por la monarquía durante la represión de las diversas revueltas que vivieron las 
periferias del reino. La propaganda liberal se hizo eco entonces de situaciones 
localizadas, como las revueltas de Cosenza (1844) y Reggio (1847), que dieron lugar 
a una tradición específicamente calabresa de conmemoración de los mártires43.

El significado del martirio fue, por tanto, una cuestión de emoción política: 
suscitó admiración y compasión, permitió reclamar la venganza de los compatriotas 

39.   «Matteo Galdi», La Minerva Napoletana, I, 3, pp. 334-336.
40.   «Cesare Ginestous», La Minerva Napoletana, I, 3, pp. 378-380; «Tito Berni», La Minerva Napoletana, I, 3, pp. 44-45.
41.   Sobre los cultos revolucionarios, véase particularmente Soboul, albert: «Sentiments religieux et cultes 

populaires pendant la révolution. Saints patriotes et martyrs de la liberté», Archives de Sciences sociales des religions, 
(2) 1956, pp. 73-87, y Biard, michel & Maingon, claire: La souffrance et la gloire. Le culte du martyre, de la Révolution à 
Verdun. Paris, Vendémiaire, 2018. El caso del Reino de las Dos Sicilias revela la porosidad de esta noción con el heroísmo: 
Delpu, pierre-marie: «Eroi e martiri. La circolazione delle figure celebri della rivoluzione napoletana nell’Europa liberale, 
1820-1825», Rivista Storica Italiana, CXXX (2018), pp. 587-614.

42.   En Giornale costituzionale del Regno delle Due Sicilie, 52, 1/03/1821.
43.   Delpu, pierre-marie: «Une religion politique. Les cultes des martyrs révolutionnaires dans le Royaume des 

Deux-Siciles (années 1820-années 1850)», Revue d’histoire moderne et contemporaine, 64 (2017), pp. 7-31.



44

Pierre-Marie Delpu﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

sacrificados por su compromiso político y constituyó un ejemplo a imitar en 
posteriores movilizaciones. Sin embargo, la categoría se utiliza de forma muy 
amplia, no sólo para referirse a los patriotas que han muerto, sino también para 
incluir todos los sufrimientos que los patriotas han padecido como resultado de 
su compromiso político. En 1848 todavía no existieron verdaderos panteones de 
mártires italianos a imagen y semejanza de los aparecidos en Toscana y Francia44, 
aunque algunos liberales, como el estudiante napolitano Luigi La Vista, invitaban a 
los contemporáneos a estudiar la vida de los mártires para modelar su compromiso 
a su imagen:

La patria y el mundo conocen y admiran a nuestros mártires políticos. Los que se convertirán 
en historiadores y escribirán sobre ellos sólo los representarán en los momentos solemnes de 
la prisión, el exilio y la ejecución. Muchos de ellos son admirados sólo por su espíritu cívico y 
sus muertes heroicas.45

Al igual que el héroe, el mártir fue por tanto un arquetipo moral de la revolución, 
destinado a ser un modelo de virtud para otros insurgentes. Por lo tanto, formó 
parte de una pedagogía específica de la revolución que lo destinó a la posteridad, 
incorporado a las estrategias de movilización puestas al servicio de la insurrección. 
Las crecientes celebraciones de los mártires fueron indicativas de un cambio en la 
política liberal desde la década de 1840, cuando se produjo una evolución radical 
y democrática, apoyada en un discurso de legitimación religiosa.

4.	 MASCULINIDADES CRISTIANAS 
DEMOCRÁTICAS: PROTAGONISTAS Y CAMINOS 
DE LA RADICALIZACIÓN (AÑOS 1840)

En la década de 1840 hubo acontecimientos confluyentes que contribuyeron 
a la apertura del movimiento liberal napolitano al pueblo. La aparición de un 
movimiento democrático procedente del sur, en torno al líder revolucionario 
calabrés Benedetto Musolino, fundador en 1832 de la sociedad secreta de los 
Figliuoli della Giovine Italia, la tomó de conciencia de algunos liberales de integrar 
más masivamente al pueblo en su movimiento político, los efectos del contexto 
italiano marcado por el lugar central otorgado al papa en las reivindicaciones 
liberales contribuyeron a la aceleración de las movilizaciones políticas radicales, 
especialmente en las periferias del reino46.

44.   En Toscana, ver Vannucci, atto: I martiri della libertà italiana dal 1794 al 1848. Italie [Florencia], s.n., 1848. En 
Francia, Bessières, lucien: Panthéon des martyrs de la liberté, ou histoire des révolutions politiques et des personnages qui 
se sont dévoués pour le bien et la liberté des nations. Paris, Penaud, 1848.

45.   «Ultimo scritto di Luigi La Vista [1848]», en Memorie e scritti di Luigi La Vista. Florencia, Le Monnier, 1862, p. 196.
46.   Berti, giuseppe: I democratici e l’iniziativa meridionale del Risorgimento. Milán, Feltrinelli, 1962, y Delpu, pier-

re-marie: Un autre Risorgimento…, capítulo 7.



45ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La masculinidad católica en la revolución﻿

Las sociabilidades católicas sirvieron de apoyo a esta evolución. Fue a principios 
de la década de 1840 cuando su papel cobró importancia en la construcción de 
masculinidades patrióticas capaces de liderar la oposición al rey. En Calabria, 
fue especialmente representativa la Società Evangelica fundada en 1846 por el 
arcipreste Domenico Angherà, procedente de una de las principales familias nobles 
de Catanzaro. Creada según el modelo de las sociedades secretas democráticas de 
las primeras décadas del siglo XIX, tomó la forma de una asociación cristiana que 
se reunía en el domicilio particular de su fundador y pronto se extendió a otros 
municipios de la provincia. La simbología utilizada se situó en la encrucijada de 
estos dos legados, asociando la calavera de los carbonari con la cruz cristiana.

La sociedad de Angherà se situó así en la continuidad del evangelismo democrático 
que caracterizó a gran parte del clero revolucionario en vísperas de la revolución 
de 1848. El lema reivindicado por la asociación, «Religión y libertad», y el título 
de «Muy alto sacerdote regenerador» otorgado a su fundador y líder confirmaron 
esta doble orientación, que estuvo en consonancia con las figuras masculinas 
católicas que desarrolló el movimiento liberal meridional.  La Società Evangelica 
tuvo un papel destacado en la formación del apoyo clerical a las reivindicaciones 
democráticas: en particular, permitió al canónigo Antonio Greco establecerse 
como figura política regional, debido a sus vínculos personales y amistosos con 
Angherà, que influyeron en algunas de sus prédicas a favor de la libertad política, 
basadas en el argumento del Evangelio47. El papel de esta organización fue doble, 
ya que estuvo diseñada para permitir tanto la orientación de la revolución como 
la aplicación de la caridad. Desde este punto de vista, la ambición democrática de 
la Sociedad se unió a la dimensión caritativa a la que aspiraba, al igual que otras 
sociedades cristianas, apoyadas por figuras locales de santidad religiosa, de las que 
San Francisco de Paula fue una de las más significativas, mencionada regularmente 
por los actores de la revolución en 1820 y de nuevo en 1848. Sin embargo, mientras 
que esta función caritativa y filantrópica estuvo tradicionalmente vinculada con 
las prácticas devocionales de las mujeres, en particular en los estados del norte de 
Italia de la misma época48, en el caso del Mezzogiorno se arraigó en un contexto 
social mayoritariamente masculino que vinculó su función caritativa a su vocación 
combativa, en nombre del horizonte democrático al que pertenecieron. El papel 
que desempeñaron las mujeres fue, en efecto, muy restringido, limitado a algunas 
representantes de las grandes familias liberales, como la marquesa María De Riso, 
de una línea de notables patriotas de Catanzaro49.

Este asociacionismo cristiano, que estructuró un mundo social esencialmente 
masculino, encontró su extensión a través de los esfuerzos del bajo clero por 

47.   Buttiglione, antonio: op. cit., p. 94.
48.   En el caso de la Lombardía y Venecia, véase Tafuro, azzurra: «Una filantropia patriottica ? Filantropia femminile 

e nation-building nell’Ottocento italiano», Studi Storici, 59/1 (2018), pp. 217-244.
49.   Buttiglione, antonio: op. cit., p. 91.



46

Pierre-Marie Delpu﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

defender y promover las masculinidades católicas combativas. Aunque los sermones 
publicados fueron muy escasos, a diferencia de lo que ocurrió en otros estados 
italianos de la misma época50, las fuentes de la vigilancia policial informaron 
de los discursos vengativos pronunciados con frecuencia por los sacerdotes 
revolucionarios en la época de la revolución de 1848. Aprovecharon una relativa 
mejora de la elocuencia sacerdotal, perfeccionada en las escuelas napolitanas de 
retórica a las que asistió, por ejemplo, Paolo Pellicano en la década de 1840, que 
más tarde se convirtió en una de las principales figuras del bajo clero democrático 
calabrés en 1848. Sus discursos generaron emociones colectivas, apelando al 
fervor religioso y patriótico, a la admiración por los santos y los mártires, a la 
venganza por las víctimas políticas sacrificadas por los Borbones. Fue tras las 
matanzas del 15 de mayo de 1848, que representaron la aceleración de las prácticas 
represivas de la monarquía borbónica, cuando se pronunciaron los sermones más 
vengativos, como el pronunciado en Castrovillari, Calabria, el 3 de junio de 1848 
por el sacerdote Michele Bellizzi, cercano a los círculos democráticos locales. En 
una misa celebrada en honor de los calabreses ejecutados por los ejércitos del rey 
el 15 de mayo, predicó contra un rey traidor que merece la muerte, e instó a sus 
seguidores a ejecutarlo y a utilizar su sangre como abono para cultivar árboles 
de libertad51. El llamamiento de Bellizzi formó parte de una serie de iniciativas 
convergentes por las que algunos sacerdotes llamaron a sus fieles a las armas. Fueron 
especialmente numerosos entre junio y julio de 1848, cuando acompañaron a los 
movimientos de disidencia local y, en particular, al desplazamiento de algunos de 
los opositores democráticos al rey a los «campamentos rebeldes» (campi rivoltosi), 
estructuras informales destinadas a organizar la resistencia a los ejércitos del rey 
que venían a reprimir el movimiento liberal en Calabria. La predicación política 
sirvió así para exacerbar los modelos de masculinidad católica, a través de las 
llamadas a imitar el ejemplo de los mártires, hasta convertirla en una nueva 
tradición propia de los círculos liberales, como sugiere la crónica posterior del 
demócrata Giuseppe Lazzaro:

En las provincias meridionales, tanto peninsulares como insulares, el martirio político es una 
tradición: en lugar de provocar miedo, siempre ha generado héroes, que a su vez, bajo el yugo 
del poder, han producido otros, y estos últimos, una vez sometidos, han acabado creando una 
conciencia y una opinión pública opositoras, para servir de base a la revolución moral y luego 
a la revolución material que vendría después.52

Los llamamientos a apoyar la revolución mediante el combate construyeron así 
masculinidades defensivas, apoyadas en valores y referencias tomadas de la religión. 
En 1848, la cruzada contra el rey y contra Austria se convirtió en un horizonte 

50.   Francia, enrico: op. cit.
51.   ASNa, Archivio Borbone, b. 1044, f. 35, ad nomen.
52.   Lazzaro, giuseppe: Memorie sulla rivoluzione dell’Italia meridionale. Nápoles, 1867, pp. 140-141.



47ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La masculinidad católica en la revolución﻿

común de la predicación política. En Cosenza, en Calabria, el dominico Raffaele 
Orioli hizo que los insurgentes conquistaran el martirio tomando las armas:

Si el Demonio del Norte [Austria] se atreviera a hacer que sus falanges profanaran el territorio 
de San Pedro, bastaría, Dios, que dijeras una sola palabra, y cuarenta mil calabreses irían a 
Lombardía para ganar allí la corona del martirio, y plantarían tu bandera, el estandarte italiano, 
en el palacio real de Viena. 53

A través de esta exhortación desde el púlpito, que remitió al repertorio de acción 
del pontificado medieval, se percibe la dimensión legitimadora de la referencia 
a la cruzada, desviada de su sentido y objetivos originales para oponerse a un 
adversario cristiano. Sin embargo, a diferencia de lo que ocurrió en otros estados 
italianos, donde se trató esencialmente de la defensa y liberación de Venecia frente 
a Austria, se trató de una simple llamada a la batalla y se construyó un mundo de 
la guerra justa exclusivamente masculino: en Lombardía y Toscana, la propaganda 
se inclinó más por considerar el apoyo de las mujeres a la Cruzada, destinado a 
reforzar la moral de los combatientes y a proporcionar logística, aspectos que 
estuvieron ausentes en las referencias meridionales a la guerra y la revolución54. 
Presentes desde los primeros meses de la revolución, las exhortaciones a la lucha 
se multiplicaron en mayo y junio de 1848, a través de cánticos marciales difundidos 
en forma de hojas sueltas que apelaban a la virtud cívica de los insurgentes para 
vengar a los mártires y combatir al rey perjuro55. La promoción de masculinidades 
guerreras capaces de defender la patria en nombre de los valores cristianos fue, 
por tanto, una importante palanca para la movilización de los hombres en el 
momento álgido de la disidencia popular en la primavera y el verano de 1848. 
Pero más que los discursos, fueron los incentivos financieros comprometidos por 
algunos de los líderes revolucionarios los que animaron a unirse a la causa de la 
revolución: las indemnizaciones pagadas a cambio de tomar las armas fueron el 
verdadero motor del crecimiento del movimiento revolucionario, capaz de interesar 
realmente en la insurrección a clases populares generalmente poco politizadas y 
preocupadas por su supervivencia económica, mientras que los efectos de la crisis 
económica de 1847 agravaban las difíciles condiciones de vida de una gran parte 
de los súbditos del reino56.

53.   Reproducido en Il Calabrese Rigenerato, VI, 1, 15/02/1848, p. 2.
54.   Soldani, simonetta: op. cit., p. 216.
55.   Entre ejemplos numerosos, véase en particular Famoso Tigre Latrodecret, canto marziale ai prodi napoletani. 

Nápoles, mayo 1848 (BSMC, Bandi, B. 3, n°6), y el Inno alla patria pei martiri calabresi. Nápoles, junio, 1848 (BSMC, Fo. 
Ris. III, A, 113).

56.   En el caso de las provincias de Reggio y Cosenza, las fuentes policiales muestran que los líderes revolucionarios, 
los notables locales y los sacerdotes pagaron sumas regulares a los insurgentes para incitarlos a levantarse contra el 
rey. En las zonas más pobres del centro de Nápoles se adoptó la misma estrategia para facilitar el alistamiento para la 
guerra contra Austria. Los sujetos que testificaron en los interrogatorios de la policía borbónica después de 1848 dijeron 
que recibían tres carlinos al día, sin que sea posible estimar el número de insurgentes alistados bajo estas medidas 
financieras. Véase Delpu, pierre-marie: Un autre Risorgimento…, pp. 287-290.



48

Pierre-Marie Delpu﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La primera mitad del siglo XIX vio así el desarrollo de un modelo de género 
con vocación movilizadora, el ciudadano católico, un horizonte masculino capaz 
de producir la identificación masiva de las poblaciones del sur con la revolución 
y su participación en ella. Constituyó un arquetipo revolucionario dotado de una 
fuerte dimensión ética, justificado y legitimado por un amplio discurso religioso 
apoyado en particular por el bajo clero liberal. Se inscribió así en las construcciones 
morales que acompañaron a los desarrollos políticos del siglo XIX, marcados por la 
entrada contrastada en la lógica de la llamada política «moderna». Esta evolución 
acompañó a la construcción del mundo liberal como espacio de oposición a la 
monarquía, a la vez que formó parte de estrategias más amplias de politización, 
construidas en su mayoría a nivel local y por iniciativa autónoma de los actores 
ordinarios. Aunque alcanzaron su apogeo en la década de 1840, alimentadas por un 
contexto italiano y papal favorable, no son exclusivas del Mezzogiorno: en la época 
de la revolución de 1848, el lugar central que ocupaban los sacerdotes liberales y 
democráticos junto a los insurgentes se basaba en discursos similares57. Si bien 
permitieron pensar en un patriotismo revolucionario legitimado por referencias 
religiosas secularizadas y laicizadas, fueron el resultado de una combinación 
de iniciativas aisladas procedentes únicamente del bajo clero, a distancia de las 
concepciones organicistas y antirrevolucionarias de la jerarquía eclesiástica.

57.   Francia, enrico: 1848. La rivoluzione del Risorgimento. Bologna, il Mulino, 2010, pp. 263-270.



49ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La masculinidad católica en la revolución﻿

BIBLIOGRAFÍA

Augusteijn, Joost, Dassen, Patrick & Janse, Maartje (eds.): Political Religions beyond 
Totalitarianism. The Sacralization of Politics in the Age of Democracy. Basingstoke, 
Palgrave Macmillan, 2013.

Banti, alberto Mario: La nazione del Risorgimento. Parentela, santità ed onore alle origini 
dell’Italia unita. Turín, Einaudi, 2000.

Banti, Alberto Mario: L’onore della nazione. Identità sessuali e violenza nel nazionalismo 
europeo dal XVIII secolo alla Grande Guerra. Turín, Einaudi, 2005.

Basile, Mariaconcetta: «Catechismi politici e formazione dell’opinione pubblica nel 
Risorgimento siciliano», Fora. Nueva Época, (18/2) 2015, pp. 215-231.

Berti, Giuseppe: I democratici e l’iniziativa meridionale del Risorgimento. Milano, Feltrinelli, 1962. 
Bessières, lucien: Panthéon des martyrs de la liberté, ou histoire des révolutions politiques et 
des personnages qui se sont dévoués pour le bien et la liberté des nations. Paris, Penaud, 1848.

Biard, Michel & Maingon, Claire: La souffrance et la gloire. Le culte du martyre, de la Révolution 
à Verdun. Paris, Vendémiaire, 2018.

Blom, Ida, Hagemann, Karen & Hall, Catherine (eds.): Gendered Nations. Nationalisms and 
Gendered Orders in the long Nineteenth Century. Oxford, Berg, 2000.

Brice, Catherine (dir.) : Frères de sang, frères d’armes, frères ennemis. La fraternité en Italie 
(1820-1924). Roma, École française de Rome, 2017.

Buttiglione, Antonio: La rivoluzione in «periferia». Movimenti popolari e borghesia nelle Due 
Sicilie (1830-1848), (Tesis doctoral s.p.), Università degli Studi della Tuscia di Viterbo, 2018.

Casalena, Maria Pia: «Femmes et Risorgimento: un bilan historiographique», Revue 
d’histoire du XIXe siècle, 44 (2012), pp. 115-125.

Clavero, Bartolomé: «Cádiz en España : signo constitucional, balance historiográfico, saldo 
ciudadano», en Garriga, Carlos & Lorente, Marta (coord.): Cádiz 1812. La constitución 
juridiccional. Madrid, CEPC, 2007, pp. 21-72.

Cocchiara, Maria Antonella: Catechismi politici nella Sicilia constituente (1814-1848). Milán, 
Giuffrè, 2014.

Cuoco, Vincenzo: Saggio storico sulla rivoluzione napoletana del 1799. Bari, Laterza, 2004 [1801]. 
Dedieu, Jean-Pierre: «El héroe nacional en contexto. Los diccionarios biográficos 
chilenos (mediados del siglo XIX-principios del siglo XX)», Mélanges de la Casa de 
Velázquez, 46-2 (2016), pp. 17-38.

De Francesco, Antonino: The Antiquity of the Italian Nation. The Cultural Origins of a 
Political Myth in Modern Italy 1796-1943. Oxford, Oxford University Press, 2013.

Delogu, Giulia: La poetica della virtù. Comunicazione e rappresentazione del potere in Italia 
tra Sette e Ottocento. Milán, Mimesis, 2017.

Delpu, Pierre-Marie: «Fraternités libérales et insurrections nationales. Naples et l’Espagne, 
1820-1821», Revue d’histoire du XIXe siècle, 49 (2014), pp. 195-213.

Delpu, Pierre-Marie: «Une religion politique. Les cultes des martyrs révolutionnaires dans 
le Royaume des Deux-Siciles (années 1820-années 1850)», Revue d’histoire moderne et 
contemporaine, 64 (2017), pp. 7-31.

Delpu, Pierre-Marie: «Patriotisme libéral et nation catholique : les prêtres libéraux dans 
la révolution napolitaine de 1820-1821», Studi Storici, 58/3 (2017), pp. 545-571.

Delpu, Pierre-Marie: «Eroi e martiri. La circolazione delle figure celebri della rivoluzione 
napoletana nell’Europa liberale, 1820-1825», Rivista Storica Italiana, CXXX (2018), pp. 587-614. 



50

Pierre-Marie Delpu﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Delpu, Pierre-Marie: Un autre Risorgimento. La formation du monde libéral dans le 
Royaume des Deux-Siciles (1815-1856). Roma, École française de Rome, 2019. 

De Salvo, Patrizia: «Il clero, i sermoni e la stampa nella Sicilia della primera metà 
dell’Ottocento», en D’Agostino, Guido, Di Napoli, Mario, Guerrieri, Sandro & 
Soddu, Francesco (a cura di): Il tempo e le istituzioni. Studi in onore di Maria Sofia Corciulo. 
Nápoles, Edizioni Scientifiche Italiane, 2018, p. 181-190

Dudnik, Stefan, Hagemann, Karen & Tosh, John (eds.): Masculinities in politics and war. 
Gendering Modern History. Manchester-New York, Manchester University Press, 2004.

Echaniz, Francesco: Atto di accusa e conclusioni nella causa per reità di stato, consumate in 
Potenza nel corso dell’anno 1848. Potenza, V. Santanello, 1852.

Francia, Enrico: «Predicare la rivoluzione. L’oratoria politico-religiosa nel Risorgimento», 
en Isnenghi, Mario (a cura di): Pensare la nazione. Silvio Lanaro e l’Italia contemporanea. 
Roma, Donzelli, 2008, pp. 17-28.

Francia, Enrico: 1848. La rivoluzione del Risorgimento. Bologna, il Mulino, 2010.
Gamboa, Biagio: Storia della rivoluzione di Napoli entrante il Luglio del 1820. Nápoles, Trani, 

1820.
Guerci, Luciano: Istruire nelle verità repubblicane. La letteratura per il popolo nell’Italia in 

rivoluzione (1796-1799). Bologna, il Mulino, 1999.
Hallade, Sébastien (dir.): Morales en révolution. France, 1789-1940. Rennes, PUR, 2015.
Isabella, Maurizio: «Religion, Revolution and Popular Mobilization», en Innes, joanna 

& Philp, Mark (eds.): Re-imagining Democracy in the Mediterranean 1750-1850. Oxford, 
Oxford University Press, 2018, pp. 231-251.

Lazzaro, Giuseppe: Memorie sulla rivoluzione dell’Italia meridionale. Nápoles, 1867.
Levis Sullam, simon: Risorgimento italiano e religioni politiche, dossier monográfico de 

Società e storia, 106 (2004). 
Levis Sullam, Simon: «Mazzini and Nationalism as a Political Religion», en Bayly, 

christopher a. & Biagini, Eugenio f. (eds.): Giuseppe Mazzini and the Globalization of 
Democratic Nationalism. Oxford-New York, Oxford University Press, 2004, pp. 107-124.

Mascilli Migliorini, Luigi: Le mythe du héros. France et Italie après la chute de Napoléon. 
París, Nouveau monde, 2003.

Memorie e scritti di Luigi La Vista. Florencia, Le Monnier, 1862.
Musi, Aurelio: Mito e realtà della nazione napoletana. Nápoles, Guida, 2015.
Riall, Lucy J.: «Eroi maschili, viriltà e forme della guerra», en Banti, alberto mario & 

Ginsborg, paul (a cura di): Storia d’Italia. Annali, vol. 22, Il Risorgimento. Turín, Einaudi, 
2007, pp. 253-288.

Roca Vernet, Jordi: «Sociedades patrióticas», en Rújula, pedro & Frasquet, ivana (coords.): 
El Trienio liberal (1820-1823). Una mirada política. Madrid, Comares, 2020, pp. 239-261. 

Sarlin, simon: «L’effondrement de l’Italie pré-unitaire: l’exemple du Royaume des Deux-
Siciles», Revue d’histoire du XIXe siècle, 44 (2012), pp. 101-114.

Serrano García, rafael, De Prado Moura, ángel & Larriba, elisabel (eds.): Dimensiones 
religiosas de la Europa del Sur (1800-1875). Valladolid, Ediciones Universidad de Valladolid, 
2018. 

Soboul, Albert: «Sentiments religieux et cultes populaires pendant la révolution. Saints 
patriotes et martyrs de la liberté», Archives de Sciences sociales des religions, 1956/2, pp. 73-87. 
Soldani, Simonetta: «Il Risorgimento delle donne», en Banti, Alberto Mario, & 
Ginsborg, Paul (a cura di): Storia d’Italia. Annali, vol. 22, Il Risorgimento. Turín, Einaudi, 
2007, pp. 183-224.



51ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 31–52 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La masculinidad católica en la revolución﻿

Tafuro, Azzurra: «Una filantropia patriottica? Filantropia femminile e nation-building 
nell’Ottocento italiano», Studi Storici, 59/1 (2018), pp. 217-244. 

Vannucci, Atto: I martiri della libertà italiana dal 1794 al 1848. Italia [Florencia], s.n., 1848.
Varela, Joaquín: Historia constitucional de España. Madrid, Marcial Pons, 2020.
Veca, Ignazio: Il mito di Pio IX. Storia di un papa nazionale e liberale. Roma, Viella, 2018.
Werner, Yvonne Maria: Christian masculinity. Men and religion in Northern Europe in the 

19th and 20th century. Louvain, Leuven University Press, 2011.





53ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

DE LA FÁBRICA AL BARRIO:  
EL MOTÍN DE LAS CIGARRERAS 
MADRILEÑAS EN 1830

FROM THE FACTORY TO THE 
NEIGHBOURHOOD: THE WOMEN CIGAR 
MAKERS’ RIOT OF 1830 IN MADRID

Álvaro París Martín1 

Recibido: 2021-02-21 · Aceptado: 2021-05-18
doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30076

Resumen
El artículo se propone revisitar el motín de la Fábrica de Tabacos de Madrid en 1830 
superando la disyuntiva clásica entre los repertorios de acción colectiva tradicionales 
y modernos. Para ello, partimos de los espacios en los que se desarrollaba el trabajo y 
la vida cotidiana de las cigarreras (el hogar, la fábrica y el barrio) y de la intersección 
entre las relaciones laborales, de género y las redes de solidaridad de los barrios bajos. 
Concluimos que las cigarreras fueron capaces de movilizar diferentes repertorios 
para perseguir sus objetivos en función del contexto, aprovechando el papel central 
que desempeñaban en la comunidad popular2. 

Palabras clave
Cigarreras; trabajo; género; acción colectiva; Madrid. 

Abstract
This paper aims to revisit the tobacco factory riot of 1830 in Madrid, overcoming 
the classic distinction between traditional and modern repertories of contention. 
In order to do so, it explores the spaces of work and everyday life (household, 
factory and neighbourhood) and the intersection between labour and gender 
relations and the solidarity networks within working-class districts. It concludes 

1.   Universidad de Zaragoza; C.e.: alvaroparis@unizar.es; ORCID: http://orcid.org/0000-0003-4224-4882. 
2.  Este trabajo se enmarca en los proyectos de investigación «Privilegio, trabajo y conflictividad. La sociedad 

moderna de Madrid y su entorno entre el cambio y las resistencias» PGC2018-094150-B-C21 y «La dimensión popular 
de la política en la Europa Meridional y América Latina, 1789-1889» PID2019-105071GB-I00», además de una actuación 
Juan de la Cierva Incorporación del Ministerio de Ciencia e Innovación. El autor agradece los comentarios de José Nieto 
Sánchez y de los/as evaluadores/as anónimos/as.  

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30076
mailto:alvaroparis@unizar.es


54

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

that the workers were able to make use of different repertoires to pursue their 
goals depending on the context, exploiting their central role in the community. 

Keywords
Cigar makers; work; gender; collective action; Madrid. 



55ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

Un conflicto en la fábrica de cigarros es un asunto más grave de lo que parece. Son más de 
cuatro mil mujeres, que dan un contingente, al menos, de ocho mil hombres, padres, hijos, 
hermanos, maridos y amantes, de la llamada gente del bronce; hombres a los que, si les faltara 
el valor, las mujeres los escupirían a la cara; y que para reclamar justicia o pedir satisfacción de 
un agravio, la cigarrera disputa al hombre el primer lugar.

Enrique Rodríguez Solís, Majas, manolas y chulas, 18863

El 11 de febrero de 1830, las 3.500 cigarreras de la fábrica de tabacos de Madrid se 
rebelaron contra el director del establecimiento. Entre otros agravios, denunciaban 
la obligación de trabajar con hojas de tabaco en mal estado y la remuneración a la 
baja de los cigarros acabados, que provocó un descenso de los salarios, percibidos 
por pieza (a destajo). Desplegando a un repertorio de protesta más cercano al motín 
que a la huelga, tomaron el control de la fábrica y golpearon al director, que salvó la 
vida encerrándose en su despacho. El conflicto provocó una oleada de solidaridad 
entre el vecindario cercano, obligando a las autoridades a desplegar el ejército para 
tomar las calles, tratando de sofocar un tumulto que se prolongó durante cinco 
días. Lejos de quedar encerrado en los muros de la fábrica, el motín se trasladó a 
los barrios bajos, desvelando el funcionamiento de las redes de sociabilidad que 
atravesaban el espacio urbano madrileño4. 

Nos encontramos ante un episodio de dimensiones excepcionales, que movilizó 
a miles de trabajadoras en una ciudad dominada por la pequeña producción 
artesanal, en la que la mayoría de los talleres tenían una base familiar y no superaban 
los tres o cuatro operarios5. Las escasas fábrica que funcionaban en Madrid eran 
establecimientos manufactureros y escasamente mecanizados, que disfrutaban 
de privilegios y exenciones, como era el caso del estanco de tabacos. En el trabajo 
clásico sobre este episodio, Claude Morange se preguntaba si nos encontramos 
ante un motín tradicional del Antiguo Régimen o un conflicto laboral de carácter 
moderno6. Esta dicotomía entre el arcaísmo y la modernidad se expresa a través 
de la movilización de dos imágenes alternativas para caracterizar a nuestras 
protagonistas. Se trataría de dilucidar si las cigarreras actuaron como manolas 
o como obreras, es decir, si su comportamiento respondía al tipo social de las 
mujeres madrileñas del Antiguo Régimen (reflejado en la literatura costumbrista) 
o anticipaba la identidad de las trabajadoras modernas. ¿Nos encontramos ante un 
repertorio crepuscular ligado a la plebe del antiguo Madrid, o ante un movimiento 
que prefiguraba la emergencia de una conciencia de clase?

3.   Rodríguez Solís, Enrique: Majas, manolas y chulas: historia, tipos y costumbres de antaño y ogaño. Madrid, 
Fernando Cao y Domingo de Val, 1886.

4.   La narración del motín en morange, Claude: «De manola a obrera: una huelga de las cigarreras de Madrid en 
1830», Estudios de Historia Social, 12-13 (1980), pp. 307-321. 

5.   Nieto Sánchez, José: Artesanos y mercaderes. Una historia social y económica de Madrid (1450-1850). Madrid, 
Fundamentos, 2006; López Barahona, Victoria: Las trabajadoras en la sociedad madrileña del siglo XVIII. Madrid, ACCI/
Libros del Taller de Historia, 2017.

6.   Morange, Claude: op. cit.



56

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

En las siguientes páginas trataremos de insertar el motín en su contexto, sin 
caer en la tentación de abordarlo como un vestigio o un precursor. La distinción 
dicotómica entre repertorios de acción colectiva tradicionales y modernos ha 
sido ampliamente debatida por los historiadores, subrayando la coexistencia y 
compatibilidad entre las viejas y nuevas prácticas7. Los actores de la protesta 
movilizaron lenguajes conocidos y novedosos de manera simultánea, interpretando 
la realidad y actuando sobre ella a partir de sus experiencias cotidianas y de su 
capacidad para apropiarse de diferentes repertorios en función del contexto para 
expresar sus demandas8.  

Para estudiar el motín debemos atender a los diferentes planos en los que se 
desarrollaba el trabajo y la vida de las cigarreras, a los que se recurrió para dotar 
de legitimidad a la movilización: el hogar, la fábrica y el barrio. La solidaridad 
construida durante la jornada laboral se insertaba en las relaciones de género que 
atravesaban los espacios de sociabilidad, los vínculos familiares y las redes vecinales. 
Las cigarreras no sólo fueron excepcionales por conformar la mayor concentración 
de mano de obra en Madrid, sino por disponer de un capital social y simbólico que 
les concedía un papel protagonista en el vecindario, al tiempo que desplegaban 
una sociabilidad percibida por ciertos sectores como una subversión de los roles 
de género. Su imagen dio lugar a un mito que refleja la mezcla entre fascinación 
y abyección que caracteriza la construcción de otros tipos populares femeninos, 
como la maja y la naranjera9. En esta intersección entre la trabajadora, la mujer y 
la vecina, encontramos los rasgos que nos permiten caracterizar el motín de 1830. 

1.	 LA FÁBRICA

La fábrica de tabacos de Madrid se instaló en abril de 1809, durante la ocupación 
francesa, como respuesta al desabastecimiento del mercado impuesto por el esce-
nario bélico. El edificio elegido fue el de la antigua fábrica de naipes y aguardientes, 
situada al final de la calle de Embajadores e inaugurada en 1792 (ver figura 3). Para 
poner en marcha el establecimiento se reclutaron a ochocientas mujeres de los 

7.   Sobre los repertorios de acción colectiva, ver: Tilly, Charles: The Contentious French. Cambridge/London, 
Belknap Press, 1989; Tarrow, Sidney: El poder en movimiento. Los movimientos sociales, la acción colectiva y la política. 
Madrid, Alianza, 1997; Lucea Ayala, Víctor: El pueblo en movimiento. La protesta social en Aragón (1885-1917). Zaragoza, 
Prensas Universitarias de Zaragoza, 2009; Gil Andrés, Carlos: Echarse a la calle: amotinados, huelguistas y revolucionarios 
(La Rioja, 1890-1936). Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000; Cruz, Rafael: Repertorios. La política de 
enfrentamiento en el siglo XX. Madrid, Centro de Investigaciones Sociológicas, 2008. 

8.   Para el análisis de dos repertorios concretos (iconoclastia y linchamiento), ver fureix, Emmanuel : L’œil blessé : 
Politiques de l’iconoclasme après la Révolution française. Paris, Champ Vallon, 2019 y Bascuñán Añover, Óscar: «Justicia 
popular: el castigo de la comunidad en España, 1895-1923», Hispania, 263 (2019), pp. 699–725.

9.   Haidt, Rebecca: Women, Work and Clothing in Eighteenth-century Spain. Oxford, Voltaire Foundation, 2011; 
Andreu Miralles, Xavier: «Figuras modernas del deseo: las majas de Ramón de la Cruz y los orígenes del majismo», 
Ayer, 78 (2010), pp. 25-46.



57ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

barrios del entorno, que fueron instruidas en el oficio por un maestro gaditano10. 
Tras el fin de la guerra de la Independencia mantuvo una actividad intermitente, 
hasta que volvió a funcionar definitivamente en junio de 1825. 

La fábrica era un establecimiento dependiente del Estado –a través de la 
Dirección General de Rentas Estancadas– que disfrutaba del monopolio sobre 
la fabricación y venta de cigarros. Empleaba mano de obra intensiva, realizando 
todas las fases del proceso productivo con técnicas manuales, concentrando un 
volumen de operarios inusitado para la época. La plantilla estaba compuesta en su 
inmensa mayoría por mujeres, puesto que los varones sólo estaban presentes en 
las labores de picado y almacenaje11. Esto respondía a la particular división sexual 
del trabajo en la industria tabaquera del siglo XIX, caracterizada por una mano 
de obra especializada, feminizada y empleada de forma continuada hasta edades 
avanzadas12. Durante los siglos XVII y XVIII la industria tabaquera había sido más 
intensiva en capital, pero a partir de la guerra de la Independencia (1808-1814) se 
produjo un cambio en el sistema tecno-laboral, prescindiendo de los hombres y de 
la maquinaria para establecer un modelo basado en el trabajo manual intensivo y 
cualificado desempeñado por mujeres. Esto se debió al menor coste de la mano de 
obra femenina, a su flexibilidad (que permitía combinar la jornada en la fábrica y 
el trabajo doméstico) y a la emergencia de un sistema de aprendizaje familiar, sin 
coste para la empresa. Dado que las operarias cobraban a destajo, la flexibilidad 
horaria, el absentismo y el cuidado de los hijos durante la jornada laboral no 
repercutían negativamente sobre los beneficios. Además, las cigarreras llevaban 
a sus hijas a la fábrica para cuidar de sus hermanos pequeños, de modo que éstas 
aprendían el oficio y eran socializadas en la cultura de la fábrica, adquiriendo 
un capital humano sin coste para la empresa13. No en vano, la mayoría de las 
cigarreras compartía oficio con sus madres o sus hijas y conservaban el trabajo 
durante toda su vida laboral14. La reproducción familiar del oficio y el empleo 
de las trabajadoras de manera continuada hasta edades avanzadas (superando 
los 40 años de experiencia) se adaptaba a las necesidades de producción, que 
requerían un conocimiento minucioso del oficio y la posibilidad de transmitir las 

10.   Candela Soto, Paloma: Cigarreras madrileñas: trabajo y vida (1888-1927). Madrid, Tecnos, 1997, pp. 57-59.  Ver 
también Vallejo, Sergio: «Las cigarreras de la Fábrica Nacional de Tabacos de Madrid», en Otero, Luis Enrique & 
Bahamonde, Ángel (eds.): Madrid en la sociedad del siglo XIX. Vol. II, Madrid, Comunidad de Madrid, 1986, pp. 135-149; 
Cañedo Rodríguez, Montserrat: «La historiografía y el problema del sujeto histórico: algunos apuntes a partir de las 
cigarreras de la Fábrica de Tabacos de Madrid», en El trabajo y la memoria obrera. IX Jornadas de Castilla-La Mancha sobre 
investigación en archivos, 2011. Recuperado de internet: http://e-spacio.uned.es/fez/view/bibliuned:500670.

11.   En 1848 había dos máquinas de picado automáticas y 14 mesas con cuchilla que empleaban respectivamente a 
10 y 28 hombres. Madoz, Pascual: Madrid: Audiencia, provincia, intendencia, vicaría, partido y villa. Madrid, 1848, p. 435.

12.   Gálvez Muñoz, Lina: «Breadwinning Patterns and Family Exogenous Factors: Workers at the Tobacco Factory 
of Seville During the Industrialization Process, 1887–1945», International Review of Social History, 42 (1997), pp. 87–128. 

13.   Idem, pp. 115-116 y Gálvez Muñoz, Lina: «Género y cambio tecnológico: rentabilidad económica y política del 
proceso de industrialización del monopolio de tabacos en España (1887-1945)», Revista de Historia Económica, año 18, 
1 (2000), pp. 11-45, especialmente pp. 21-24. 

14.   Vicente Albarrán, Fernando: Los barrios negros: el Ensanche Sur en la formación del moderno Madrid (1860-
1931), (Tesis doctoral s.p.), UCM, 2011, pp. 140 y 243. 

http://e-spacio.uned.es/fez/view/bibliuned:500670


58

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

habilidades sin necesidad de contar con un sistema de aprendizaje formal a cargo 
del establecimiento. Este particular modelo se sustentaba en el estanco del tabaco, 
cuyo monopolio requería mantener la producción centralizada y vigilada en un 
número limitado de fábricas. Por ello, la principal preocupación de las fábricas 
consistía en evitar la sustracción de materia prima y no en controlar los tiempos y 
ritmos de trabajo. Al remunerar por pieza y en función de la calidad del producto 
acabado, el trabajo en la fábrica era compatible con la flexibilidad que requería el 
desempeño de la doble jornada laboral en el ámbito doméstico o reproductivo. 

Las cigarreras eran reclutadas de los barrios del entorno, a través de vínculos 
familiares, redes de amistad y de paisanaje15. Las niñas entraban como aprendizas 
y, aunque conocían los rudimentos del oficio, recibían la formación de una 
maestra –que se quedaba con un tercio de su salario– hasta convertirse en 
operarias16. La producción se dividía en diferentes talleres, como los de habanos 
peninsulares, cigarros mixtos, comunes, embotado y espalillado. Pero, a excepción 
de las espalilladoras, que se encargaban de desvenar las hojas retirando el nervio 

15.   En el caso del paisanaje, destaca el gran número de cigarreras procedentes de Alicante. Idem, pp. 138-140.  
16.   «Reglamento sobre las fábricas de cigarros de la península», publicado por Real Orden de 19 de diciembre de 

1817, en Martín de Balmaseda, Fermín: Decretos del rey don Fernando VII. Tomo IV, Madrid, Imprenta Real, 1818, cap. VIII. 

Figura 1. La fábrica de Tabacos de Madrid. Fuente: D. S. de la Maza (finales s. XIX)



59ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

central, la inmensa mayoría de las operarias se empleaban en la elaboración 
manual de cigarros17. 

Las cigarreras trabajaban en grupos de unas seis personas llamados ranchos, 
colocándose en sillas dispuestas en torno a una mesa. Cada grupo estaba supervisado 
por una capataza o ama de rancho. Las operarias daban forma manualmente a las 
hojas para formar la tripa (el interior), cubriéndola con el capillo (también llamado 
capote), conformando el tirulo. Finalmente, éste se enrollaba con la capa exterior, 
para la que se reservaban las hojas de mejor calidad. Cada operaria recibía una 
cantidad de hoja de tabaco (data), que debía seleccionar y transformar, entregando 
al administrador un número determinado de mazos de cigarros manufacturados18. 
Este sistema de producción a destajo hacía que los salarios dependiesen de la 
calidad y el peso del tabaco recibido, así como de la evaluación que hiciesen los 
inspectores de la fábrica de los mazos aportados por cada trabajadora19.

Las condiciones laborales de las cigarreras (concentración, homogenización, 
feminización) propiciaron el desarrollo de una identidad y solidaridad poco 
comunes en el mundo del trabajo madrileño. Cuando las trabajadoras detectaban 
una injusticia, como el pago de un mazo por debajo del valor acostumbrado, 
resultaba sencillo que sus quejas se socializasen en el patio, adquiriendo un carácter 
colectivo gracias al contacto diario entre trabajadoras.

2.	 GÉNERO Y FAMILIA

Pero las cigarreras eran mujeres, lo que significaba que su trabajo no finalizaba 
al abandonar la fábrica. Su jornada continuaba en el hogar, donde se encargaban 
del trabajo reproductivo (compra y elaboración de alimentos, recogida de agua 
y combustible, limpieza del cuarto y la ropa) además del cuidado de los hijos y 
familiares. Cuando finalizaba la jornada matinal:

el barrio era testigo de la salida masiva de las obreras que apresuradas se disponían a hacer la 
compra, recoger a los hijos que esperaban hambrientos en la entrada o en la calle, arreglar la casa 
y preparar la comida, tareas, todas ellas cotidianas, que realizaban en apenas dos horas antes de 
incorporarse de nuevo al trabajo20.

En cuanto al cuidado de los hijos, si no tenían la suerte de contar con la ayuda 
de familiares o vecinas, las cigarreras debían llevarlos a la fábrica y dejarlos en 

17.   En la fábrica se elaboraban tres tipos de cigarros: habanos peninsulares, mixtos y comunes, que empleaban en 
1848 a 126, 600 y 1.896 mujeres respectivamente. Además, encontramos los talleres de embotado (126 trabajadoras), 
espalillado (90), tusas (una contratista externa que empleaba a 12 operarias) y cigarrillos de papel (una contratista y 200 
trabajadoras). Madoz, Pascual: op. cit., p. 435.

18.   Un mazo o atado tenía cincuenta y seis cigarros, con un peso total aproximado de cuatro onzas y tres cuartos. 
«Reglamento sobre las fábricas…», cap. IV art. 11.

19.   Flores, Antonio: «La cigarrera», en Los españoles pintados por sí mismos. Madrid, I. Boix, 1843, Tomo II, pp. 327-333.
20.  Candela Soto, Paloma: op. cit., p. 116.



60

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

cunas o cajones que mecían con un pie mientras trabajaban21. Las madres de 
lactantes disponían de dos pausas de media hora para alimentarlos en el patio22. 
La dificultad de compatibilizar la jornada laboral con los cuidados provocó 
que en 1840 se estableciese una sala de lactancia, que permitía que las mujeres 
amamantasen a sus hijos en un entorno más adecuado. Poco después, debido al 
éxito de la iniciativa, se abrieron en la fábrica una escuela de párvulos y dos escuelas 
primarias, para niñas y niños23. Estas medidas fueron pioneras en España, pero 
su coste recaía sobre las trabajadoras. Cada madre debía pagar ocho cuartos por 
escolarizar a sus hijos, mientras que el conjunto de las trabajadoras aportaba seis 
cuartos por rancho en cada data24.

21.   En algunos casos, la tarea del cuidado de los hijos se colectivizaba en las casas de vecindad. Gálvez Muñoz, 
Lina: «Breadwinning Patterns…», pp. 111

22.   Candela Soto, Paloma: op. cit., p. 128; Rodríguez Solís, Enrique: op. cit., p. 200. 
23.   Candela Soto, Paloma: op. cit., p. 128.
24.   Madoz, Pascual: op. cit., p. 435. 

Figura 2. Cigarreras trabajando en uno de los talleres de la Fábrica de tabacos de Madrid. 
Fuente: Cecilio Pizarro, 1853. Museo del Prado



61ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

La relación entre el trabajo en la fábrica y el de cuidados se reflejaba en el 
lenguaje empleado por las cigarreras. La labor de enrollar la tripa en el capillo se 
denominaba «hacer el niño», mostrando la conexión entre la destreza que requería 
el trabajo fabril y el de envolver a los recién nacidos en el pañal25.

La vinculación entre la fábrica y el hogar afectaba también al reclutamiento de 
personal y el proceso de aprendizaje. Las aprendizas se elegían preferentemen-
te entre las hijas de las cigarreras, práctica que se convirtió en una costumbre 
arraigada y fue defendida como un derecho adquirido. Además, el aprendizaje 
no finalizaba en la fábrica, puesto que continuaba en el domicilio a través de la 
trasmisión familiar del oficio.  

El carácter excepcional que tuvo la concentración y feminización de la mano de 
obra, hizo que las cigarreras se convirtiesen en protagonistas de la vida madrileña, 
inspirando la imaginación literaria de los autores costumbristas. En la construcción 
del tipo social de la cigarrera se dan la mano la idealización y el desprecio, la 
admiración y los pánicos morales de unas élites que veían subvertidos los roles de 
género dominantes. La cigarrera, vinculada a la figura de la manola, se nos presenta 
como una mujer orgullosa y combativa, independiente y altanera, siempre dispuesta 
a rebelarse y enfrentarse a la autoridad.26 Su gracia, donaire y moral dudosa, así 
como la cola de cortejos que la esperaban a la salida de la fábrica, nos remiten a la 
imagen de una sexualidad activa ante el varón. Frente al modelo de mujer sumisa y 
complaciente, las cigarreras ejercían un rol dominante sobre los hombres, eligiendo 
pareja y, en muchos casos, manteniendo al varón con su trabajo. El tópico de la 
mujer «de armas tomar» o «rompe y rasga» –que despertaba la atracción y el 
temor de los varones de los estratos superiores– remite a una transgresión de los 
roles de género que, al mismo tiempo que causaba repulsión, estimulaba el deseo 
masculino. Esta inversión de roles se expresa a través imágenes tan llamativas 
como la que nos presenta a las cigarreras «en medio de la calle, antes de entrar al 
trabajo, ponerse todas en fila a orinar de pie para asombro de las transeúntes»27.

Estas representaciones responden a una realidad laboral singular que alteraba 
la construcción social dominante del male breadwinner, en virtud de la cual el 
trabajo de las mujeres se desarrollaba fundamentalmente en el ámbito doméstico, 
o bien significaba un complemento al salario principal del marido. El salario de 
las cigarreras era la principal fuente de ingresos de sus familias, de modo que ser 
marido de una cigarrera era casi una profesión, como habitualmente lo era ser mujer 
de un artesano28. Esta disrupción del modelo clásico derivó en representaciones 
de género dominadas por la idea del mundo al revés, que masculinizaban a las 
cigarreras y emasculaban a sus parejas. Su trabajo invertía el «orden natural» en 

25.   Flores, Antonio: op. cit., p. 330.
26.   Rodríguez Solís, Enrique: op. cit., p. 201. 
27.   García Sánchez, M.ª Luisa: «Las cigarreras madrileñas», Revista de Folklore, 147 (1993), pp. 93-94.
28.   Gálvez Muñoz, Lina: «Breadwinning Patterns…», pp. 87 y 110. 



62

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

el seno del matrimonio, «pues se queda el marido en casa, la mujer va a la calle, 
aquélla lo gana y el otro lo guisa»29. Esto suponía un perjuicio para la educación 
de los hijos y retraía mano de obra del servicio doméstico, alternando la división 
del trabajo socialmente asignada a las mujeres. Lo cierto, sin embargo, es que esta 
imagen no se corresponde con la realidad, dado que las cigarreras desempeñaban 
la totalidad del trabajo doméstico y no lo compartían con sus maridos30.

3.	 EL BARRIO

La influencia de las cigarreras se extendía más allá de los límites de la fábrica. 
La mayoría vivían en los barrios del entorno – Huerta del Bayo, La Comadre y 
Ave María– que durante nuestro periodo se correspondían con los cuarteles de 
Lavapiés y San Isidro31. Nos encontramos en el corazón de los barrios bajos de 
Madrid, donde se concentraba el mayor porcentaje de artesanos y jornaleros 
de la capital. Muchos vecinos se hacinaban en pequeños cuartos sin ventilación 
cuyos alquileres eran satisfechos semanalmente, situados en corralas o casas de 
vecindad en las que se desarrollaba una rica vida comunitaria32. Cada mañana, una 
riada de mujeres descendía las empinadas calles del Ave María, Lavapiés y Mesón 
de Paredes para desembocar en el barranco de Embajadores, «condensándose» 
en la puerta de la fábrica a la espera de que abriesen las puertas33. A finales del 
siglo XIX, más del 90 por ciento de las cigarreras residían en los distritos obreros 
del sur, ampliados tras el derribo de la cerca con los barrios del Ensanche, que 
se levantaron al otro lado de la frontera trazada por el barranco y la propia 
fábrica34. Destacaron los barrios de Huerta del Bayo, Cabestreros y Peñuelas –en 
el distrito de la Inclusa– donde se llegaría a concentrar hasta veinte y treinta 
cigarreras en el mismo edificio35.

29.   Gonzalez de León, Félix: Noticia artística, histórica y curiosa de todos los edificios públicos, sagrados y profanos 
de esta muy noble, muy leal, muy heroica é invicta Ciudad de Sevilla… Sevilla, Imprenta de D. José Hidalgo y Compañía, 
1844, p. 248. 

30.   Gálvez muñoz, Lina: «Breadwinner patterns…», p. 126.
31.   París Martín, Álvaro: «Alcaldes, langostas y negros en el barrio de la Comadre. Los alcaldes de barrio y 

la Superintendencia General de Policía en Madrid (1823-1833)», Nuevo Mundo Mundos Nuevos (2017). URL: http://
nuevomundo.revues.org/70584

32.   Sobre la realidad y representación de los barrios bajos madrileños París Martín, Álvaro: «Se susurra en los 
barrios bajos»: policía, opinión y política popular en Madrid: 1825-1827 (Tesis doctoral s.p.), Madrid, UAM, 2016, cap. 1. Para 
el periodo posterior Díaz Simón, Luis: Los barrios bajos de Madrid, 1880-1936. Madrid, Catarata, 2016.  

33.   Flores, Antonio: op. cit., pp. 330-331. 
34.   En 1878, de las 464 cigarreras que vivían en el Ensanche, 453 se concentraban en la zona sur. Vicente Albarrán, 

Fernando: op. cit., p. 139.
35.   Candela Soto, Paloma: op. cit., pp. 147-154. A falta de un vaciado sistemático de los padrones del distrito 

de la Inclusa, los datos sobre la concentración habitacional de las cigarreras de las que disponemos son dispersos. 

http://nuevomundo.revues.org/70584
http://nuevomundo.revues.org/70584


63ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

Pero las trabajadoras no sólo residían en el barrio, sino que se insertaban en 
él a través de las redes de solidaridad y ayuda mutua tejidas en el espacio urbano. 
Desde la crianza de los hijos hasta el cuidado de los enfermos, pasando por las 
redes informales de microcrédito, la vida de las trabajadoras dependía de las 
relaciones de reciprocidad forjadas en el barrio36. Estas redes se trababan en los 
espacios de sociabilidad al aire libre, como la fuentecilla de la calle de Toledo, los 
lavaderos del Manzanares, el mercado de la plazuela de la Cebada, los merenderos 

36.   López Barahona, Victoria: «Estrategias de supervivencia y redes informales de crédito entre las clases populares 
madrileñas del siglo XVIII», en Hernando Ortego, Javier; López García, José Miguel & Nieto Sánchez, José (eds.): La 
historia como arma de reflexión. Estudios en homenaje al profesor Santos Madrazo. Madrid, Ediciones UAM, 2012, pp. 37-50. 

Figura 3. La Fábrica de Tabacos y los barrios aledaños en 1850. Fuente: Pinto, Virgilio & Madrazo, 
Santos (eds.), Madrid. Atlas histórico de la ciudad. Siglos IX-XIX. Madrid, Lunwerg, 1995



64

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

de las afueras de Embajadores, o los corillos que se formaban en las esquinas para 
intercambiar rumores y disfrutar del ocio37.  

En el Madrid popular no existía una delimitación clara entre el hogar y la calle38. 
El espacio público y el privado se mezclaban en las casas de vecindad, donde los 
corredores se convertían en lugares de tertulia, los servicios eran colectivos y la olla 
del cocido se compartía para que la vigilase una vecina cada día. La experiencia de 
la vida en común atravesaba los diferentes espacios frecuentados por la cigarrera, 
desde el hogar a la fábrica, pasando por el patio comunitario y la plaza de mercado.  

Por su posición en el sistema productivo, las cigarreras constituían una 
excepcionalidad en el escenario madrileño. Formaban un contingente de 3.500 
operarias reunidas bajo un mismo techo y sometidas a unas condiciones laborales 
bastante homogéneas. Por eso eran descritas como «una clase aparte en la sociedad», 
que protagonizaba frecuentes conflictos y «se amotinaba con facilidad»39. Si sus 
experiencias hubiesen permanecido confinadas en su fábrica, la peculiaridad de 
sus circunstancias habría sido difícil de contagiar en una ciudad como Madrid, 
dominada por los pequeños talleres dispersos. La fragmentación de las experiencias 
laborales de los artesanos –así como la primacía de las redes de subcontratación y 
los vínculos familiares– dificultaban la acción conjunta de los trabajadores. Por eso 
las huelgas y conflictos del primer tercio del XIX se circunscribían generalmente a 
un oficio o un taller concreto40. 

Pero el vínculo que mantenían las cigarreras con sus barrios les permitió 
convertirse en un referente de la comunidad popular. Las cigarreras «reinaban a su 
manera en los barrios bajos», de modo que –cuando se movilizaban– arrastraban 
consigo a los vecinos del Rastro y Lavapiés, provocando un efecto contagio 
temido por las autoridades41. Esta inserción entre la fábrica y el barrio, entre las 
relaciones de clase, género y vecindad, es lo que explica la dimensión excepcional 
que adquirió el motín de 1830. 

37.   Candela Soto, Paloma; op. cit. p. 167. Sobre los espacios de sociabilidad de los barrios bajos y las afueras, ver 
París Martín, Álvaro: «Se susurra en los barrios bajos»…, cap. 1. 

38.   Farge, Arlette : Vivre dans la rue à Paris au XVIIIe siècle. Paris, Gallimard, 1979, p. 26.
39.   Flores, Antonio: op. cit., p. 328. 
40.  Nieto Sánchez, José: «Y todos dijeron clo y dejaron el trabajo»: sobre el conflicto artesano en la España de 

la edad moderna», El taller de la Historia, vol. 6, 6 (2014), pp. 19-77; Nieto Sánchez, José: «El vulgo mal contentadizo. 
Sobre la conflictividad social en el Madrid Moderno», en Agua de la Roza, Jesús et al. (eds.): Veinticinco años después: 
avances en historia social y económica de Madrid. Madrid, Ediciones UAM, 2014, pp. 361-386.

41.   Díaz Cañabate, Antonio: «El Rastro», en Madrid. Ayuntamiento de Madrid, Espasa Calpe, 1979, p. 528. Para 
un periodo posterior Fernández Huertas, Rubén: «Los incidentes en la fábrica de tabacos de Madrid en el último 
tercio del siglo XIX. ¿Solo conflictos laborales?», comunicación presentada en el VII Encuentro Internacional de Jóvenes 
Investigadoras e Investigadores en Historia Contemporánea, Universidad de Granada, 2019. Recuperada de internet:http://
blogs.ugr.es/jovenesinvestigadores/wp-content/uploads/sites/46/2019/08/FERN%C3%81NDEZ-HUERTAS-Rub%C3%A9n.pdf



65ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

4.	 EL DETONANTE

La protesta estalló el jueves 11 de febrero de 1830, cuando las cigarreras se 
alborotaron «con motivo de quererlas obligar a trabajar tabacos podridos, exigiendo 
de ellas la misma perfección y el mismo número de cigarros que sacaban por 
libra de hoja buena y tabaco bien acondicionado»42. Como eran remuneradas 
en función del número de mazos de cigarros que entregaban, si el tabaco estaba 
podrido o en mal estado, debían desechar algunas hojas y el producto acabado 
no cumplía los estándares de calidad exigidos. De este modo, no sólo producían 
menos mazos, sino que estos eran valorados a la baja y sus ingresos se reducían. 
Por otro lado, las cigarreras denunciaban que «les han rebajado el sueldo y les 
cortan paquetes bien hechos», es decir, que los inspectores actuaban de mala fe 
al supervisar los cigarros43.  

Todo indica que las causas del malestar fueron múltiples y la protesta respondió 
a una acumulación de factores. Pero parece que el detonante necesario para el 
estallido fueron los registros que se realizaban a la salida de la fábrica para evitar 
que las trabajadoras sacasen cigarros escondidos. Arias Teijeiro afirma que el 
alboroto se desató porque el director «las quiso registrar»44. La práctica de sacar 
algún cigarro para regalarlo o intercambiarlo en el exterior era probablemente 
frecuente y considerada legítima por las cigarreras. Lo que para la fábrica era un 
robo, para las trabajadoras constituía poco menos que un derecho sancionado 
por la costumbre. Como rezaba la coplilla:

Llevan las cigarreras
en el rodete

un cigarrito habano
para su Pepe45.

Resultaba habitual que los artesanos preindustriales redondeasen sus ingresos 
«sisando» pequeñas cantidades de materias primas o quedándose con los 
sobrantes46. Estas prácticas eran tradicionalmente perseguidas por los patronos 
y mercaderes manufactureros, pero la concentración de la mano de obra en una 
fábrica facilitaba el control y vigilancia sobre las trabajadoras. Los registros eran 
efectuados por las maestras (encargadas de supervisar el trabajo de cada taller) 
y las porteras, que permanecían en puestos de vigilancia a la salida de la fábrica. 

42.   Carta de Juan José de Regato, citada en Morange, Claude: op. cit., p. 308. 
43.   Arias Teijeiro, José: Diarios, Tomo II, p. 78, en Suárez, Federico (ed.): Documentos del reinado de Fernando 

VII. Vol. III, Pamplona, Universidad de Navarra-C.S.I.C., 1966.
44.   Ibidem. 
45.   Flores, Antonio: op. cit., p. 332.
46.   Nieto Sánchez, José: Artesanos y mercaderes…, p. 442. Una descripción de este fenómeno en Inglaterra en 

Linebaugh, Peter: The London Hanged. Crime and civil society in the Eighteenth Century. London - New York, Verso, 
2003, pp. 256-287.



66

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Además, las porteras realizaban contrarregistros aleatorios «cada cuatro o seis 
operarias» y, si una maestra sospechaba que una trabajadora había escondido 
tabaco «en parage que no pueda descubrirse por la pública decencia», la enviaba 
a la portería para ser registrada a conciencia47. Para garantizar el respeto de este 
delicado procedimiento resultaba primordial impedir «que las porteras y maestras 
se familiaricen con las operarias»48. 

En definitiva, los registros constituían un momento especialmente odiado, 
en el que la dignidad de las trabajadoras chocaba con el celo impuesto por la 
administración de la fábrica. Las cigarreras de Sevilla se quejaban de que:

El registro es infame. Se nos molesta; se nos detiene muchísimo; se nos despoja de mucha 
ropa sin consideración a frío ni aire […] se nos pone descalzas a suelo limpio, sin una mala 
estera, donde se toman resfriados y pulmonías y sin consideración al estado delicado en que 
nos encontramos infinidad de veces en la vida por razón a nuestro sexo49. 

El registro constituía un punto caliente de la relación entre las operarias y 
la dirección, que podía ser percibido como una transgresión de los límites de lo 
tolerable y catalizar otros motivos de descontento subyacentes, desembocando 
en situaciones de conflicto. Esto es lo que sucedió el 11 de febrero de 1830. En 
el contexto de malestar provocado por la bajada de los salarios, la humillación 
del registro ejerció como detonante y las cigarreras dirigieron su ira contra el 
responsable directo de los agravios. El director de la fábrica fue golpeado por 
las trabajadoras, que le malhirieron y «le hubieran muerto si no se encierra en 
su cuarto»50. También resultaron heridos algunos soldados de la guardia del 
establecimiento que acudieron a defenderle51. La fábrica permaneció alborotada 
durante al menos cinco días, con gritos contra el ministro de Hacienda López 
Ballesteros (al que llamaban «ladrón») y contra los «traidores del gobierno». La 
protesta se dirigió contra los responsables de la fábrica en sus diferentes niveles, 
desde los empleados y el director hasta los responsables de la Hacienda y los 
ministros, aunque también se escucharon gritos contra los tratantes de tabaco. 

El director (superintendente) de la fábrica era Joaquín Morales y Ruiz, que había 
sucedido ese mismo año a Jerónimo de la Escosura52. José Arias Teijeiro, oficial 

47.   Las maestras más veteranas pasaban a ejercer como porteras durante el final de su vida laboral. La regulación 
de las funciones de las maestras y las porteras, así como las normas para los registros en «Reglamento sobre las 
fábricas…», cap. VII y VIII. 

48.   Idem, cap. I, art. 5. 
49.  Lista de demandas trasladadas por una comisión de cigarreras a El Noticiero Sevillano, 25/1/1896. Sentaurens, 

Jean: «Ouvrières insurgées. Notes sur la révolte des cigarières de Séville en 1896», Bulletin Hispanique, tomo 95, 1 (1993), 
p. 478. Ver también baena luque, Eloísa: Las cigarreras sevillanas: un mito en declive, 1887-1923. Málaga, Universidad 
de Málaga, 1993.

50.   Arias Teijeiro, José: op. cit., p. 78.
51.   Espigado Tocino, Gloria: «De Lavapiés a Marineda. El uso de la violencia en la protesta de las cigarreras 

(1830-1908)», en ortega, Marie Linda & turc-zinopoulos, Sylvie (eds.): De la violencia y de las mujeres: España 1808-
1918. Bruselas, Peter Lang, 2017, pp. 69-91.

52.   Jerónimo de la Escosura, nombrado superintendente de la Fábrica de Tabacos de Madrid en 1826, vocal de la 
Junta de Fomento entre 1830 y 1831, y presidente de la Junta de Estadística. Luxán Meléndez, Santiago de: «Cultivo, 
abastecimiento y estanco del tabaco en España en el tránsito del Antiguo Régimen al Estado Liberal», en Luxán 



67ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

de voluntarios realistas y futuro ministro carlista, realizó una lectura política de 
los acontecimientos. En sus diarios, sostiene que «las cigarreras se han alborotado 
contra el tunante sucesor de Escosura, pariente creo de Juana Pinilla»53. Se refería 
a José López Juana Pinilla, miembro del Consejo de Hacienda y director general de 
rentas, cuyo hijo había sido miliciano nacional durante el Trienio Liberal (1820-
1823). Los ultrarrealistas como Teijeiro, acusaba a los empleados de la Hacienda –el 
equipo del ministro reformista López Ballesteros– de ser demasiado moderados, 
afrancesados y cómplices de los liberales. Para Arias Teijeiro, el motín era una 
oportunidad para descargar su ira contra los empleados absolutistas «moderados» 
que controlaban la Hacienda y habían desplazado del poder a los «verdaderos 
realistas». Lo interesante, como veremos, es que las cigarreras también movilizaron 
este discurso, insertando sus demandas particulares en el marco de las luchas 
políticas entre las diferentes facciones absolutistas54. 

El día 12 de febrero, el ministro López Ballesteros fue a visitar al «malherido» 
director y «a las 3.000 revolucionarias que piden otro jefe y lo designan»55. 
Inmediatamente, el ejército rodeó el edificio y tomó el control de los barrios 
aledaños, pero no logró sofocar el motín. El éxito de las cigarreras a la hora 
de sostener el conflicto frente al despliegue militar fue, como veremos, una 
consecuencia de su capacidad para arrastrar la solidaridad de los barrios del entorno. 

5.	 DE LA FÁBRICA AL BARRIO

En el Madrid de 1830, resultaba difícil que el conflicto iniciado por las cigarreras 
se extendiese a otros centros de trabajo de la capital, debido a la ausencia 
de fábricas con una elevada concentración de mano de obra. Sin embargo, 
la solidaridad con las trabajadoras se manifestó de otro modo: a través de la 
activación de las redes de apoyo que atravesaban los barrios del entorno de la 
fábrica. Aunque el conflicto tuviese una raíz laboral, su repercusión se ajustó 
a los patrones de protesta propios del Madrid preindustrial. La solidaridad 
barrial constituía una de las principales armas de defensa de unos trabajadores 
y trabajadoras insertos en una estructura productiva descentralizada, cuyos 
patrones dominantes eran la inestabilidad, la movilidad y el pluriempleo.  

Meléndez, Santiago de & Figueirôa-Rêgo, João (eds.): El tabaco y la esclavitud en la rearticulación imperial ibérica (s. XV-XX). 
Évora, Publicações do Cidehus, 2018. Recuperado de http://books.openedition.org/cidehus/6317

53.   Arias Teijeiro, José: op. cit., p. 78.
54.  Sobre las pugnas entre realistas «moderados» y «exaltados», ver París, Álvaro: «Se susurra en los barrios 

bajos» …, cap. 5; París, Álvaro: «El populacho soberano: la dimensión popular de la segunda restauración absolutista 
en Zaragoza (1823-1824)», Revista de Historia Jerónimo Zurita, 98 (2021), en prensa y Fontana, Josep: De en medio del 
tiempo. La segunda restauración española, 1823-1834. Barcelona, Crítica, 2006.

55.   Arias Teijeiro, José: op. cit., p. 79.



68

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

José Manuel de Regato, antiguo liberal exaltado que se convirtió en agente de 
la policía absolutista de Fernando VII, describía así la extensión del motín entre 
los barrios bajos:  

hace cuatro días que tenemos las gentes de los barrios amotinados […] Como las cigarreras 
allí empleadas pasan de tres mil, y estas pueden decirse son las influyentes en nuestros barrios 
bajos, resultó que la tropa no pudo evitar que estas mujeres formasen grupos de gritadores, y 
reuniesen a ellos sus cortejos, sus hermanos y parientes, dando ya a sus gritos y amenazas un 
aire de más importancia56. 

Lo que comenzó como un motín localizado, desbordó al ejército al convertirse 
en un alboroto generalizado, debido a «la tenacidad y poca aprehensión con que 
las gentes de estos barrios suelen llevar a cabo sus empresas»57. La respuesta de 
las autoridades consistió en desplegar al ejército en la zona, «destinando muchos 
oficiales sueltos para que patrullasen, cuidando de no permitir el que se reunieran 
soldados con estas mujeres»58. Como vemos, el mayor miedo de las autoridades 
residía en que el efecto contagio se extendiese entre los propios militares, que 
podían simpatizar con la causa de las cigarreras. 

El día 13, dos días después del estallido del conflicto, el alcalde del barrio de San 
Isidro acudió a patrullar la zona, comprobando que «se iban reuniendo como entre 
ocho y nueve grupos de mujeres y algunos hombres»59. Al tratar de disolverlos, 
uno de ellos «arrojó contra la guardia unas tenazas de herrador», mientras otros 
lanzaban «algún canto o piedra». Para evitar que el tumulto se extendiese, el alcalde 
realizó varias detenciones preventivas entre quienes se encontraban «parados» en 
los alrededores de la fábrica y resultaban sospechosos de haber contribuido «en 
la reunión de los grupos de gentes». La detención de tres de los hombres que «se 
agolpaban con las cigarreras» hizo que se esparciese la voz de que «iban a apresar 
algunas de las que concurriesen a la fábrica», por lo que los ánimos en el barrio se 
caldearon60. Aquella tarde, el subdelegado de Policía José Zorrilla se personó con una 
ronda y varios celadores «distribuidos sin bulla de aparato, para disipar cualquiera 
reunión de gente sospechosa que pudiese aproximarse a la fábrica con objeto de 
esperarlas». Al llegar se encontró un barrio expectante, con los vecinos asomados 
a las ventanas y echados a las calles:

Desde el alto de la calle de Embajadores y desde que empieza a verse la fábrica, estaban las 
ventanas y balcones coronados de gentes y además éstas agrupadas en las puertas de las 
calles, por manera que parecía que se esperaba en la calle de Embajadores alguna procesión 
u otra función pública61. 

56.   Citado en Morange, Claude: op. cit., p. 308
57.   Ibidem.
58.   Ibidem.
59.   Archivo Histórico Nacional [AHN], Consejos, leg. 12.349, parte del alcalde de barrio de San Isidro, 13/02/1830
60.  Tres cigarreras estaban ya detenidas en la cárcel de Corte. AHN, Consejos, leg. 12.349, parte del subdelegado 

de Policía de Madrid, José Zorrilla Caballero, 13/02/1830. 
61.   Ibidem. 



69ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

Zorrilla intentaba tranquilizar a sus superiores, sosteniendo que «en los barrios 
de las inmediaciones de la fábrica no se toma parte alguna a favor de las cigarreras, 
y que únicamente pueden hacerlo sus cortejos o alguna otra persona particular 
tan corrompida como las cigarreras». Sin embargo, la información que él mismo 
trasladada indica lo contrario. Para sofocar cualquier posible muestra de apoyo a 
las trabajadoras, el barrio se encontraba tomado por un despliegue de fuerza que 
alarmaba a los vecinos, sorprendidos por

la novedad que causaba el ver un destacamento de voluntarios realistas que se hallaba situado 
en las inmediaciones de la fuente [de Embajadores] y las demás tropas, centinelas y patrullas, 
que estaban apostadas también en diversos puntos de las inmediaciones de la fábrica y que 
rondaban la calle62.   

Durante varios días, se establecieron rodas para patrullar la zona y «fuertes 
destacamentos en los campos de Lavapiés y fuerte de la fábrica de cigarros»63. El 
ministro de la Guerra en persona acudió a caballo, escoltado por los coraceros 
y cazadores de la Guardia Real Provincial, que establecieron piquetes en la zona 
durante varios días. Sobre el terreno, el subdelegado Zorrilla se dedicó a castigar 
selectivamente a quienes se encontraban reunidos en las inmediaciones de la 
fábrica, tratando de evitar el contacto entre cigarreras y paisanos. Para ello detuvo 
a quienes «por sus caras, trajes u otros ademanes pudiesen hacerles sospechosos 
en su estancia en la concurrencia». Los objetivos fueron elegidos por su atuendo, 
centrándose en quienes portaban «sombreros calañeses y pañuelos atados por la 
cabeza»64. Estas prendas eran características de las clases populares y consideradas 
por las autoridades como signos de peligrosidad, como lo fueron los sombreros 
chambergos cuya prohibición desató el motín contra Esquilache de 176665. 

La cuestión de la vestimenta reviste gran importancia. Frente a los pañuelos y 
sombreros calañeses portados por los vecinos de los barrios bajos, las clases medias 
y acomodadas se distinguían por la adopción de nuevas modas de inspiración 
europea, como las levitas, siendo señalados despectivamente como usías, currutacos 
y lechuguinos. En su retrato costumbrista, Flores nos presenta una conversación 
imaginaria con una cigarrera que se niega a dialogar con el autor, espetándole: «menos 
palique y largo…don Levita». Ante su insistencia, le llama «usía de casaca» y «señor 
de levosa», añadiendo «qué güeno juera / que el señor don Levita / no pareciera!»66. 

Junto a la vestimenta, el segundo criterio empleado por el subdelegado de policía 
Zorrilla para contener la efervescencia en los barrios bajos, consistió en dirigirse al 

62.   Ibidem. 
63.   Citado en Morange, Claude: op. cit., p. 308. 
64.   AHN, Consejos, leg. 12.349, parte del subdelegado de Policía de Madrid, 13/02/1830. 
65.   López García, José Miguel: El motín contra Esquilache. Madrid, Alianza, 2006. 
66.   Flores, Antonio: op. cit., p 328. Sobre la vestimenta ver París Martín, Álvaro: «Porque le olía a negro: vestimenta, 

costumbres y politización popular en Madrid (1750-1840)», en Imízcoz, José M., García, Máximo & Esteban, Javier 
(eds.): Procesos de civilización: culturas de élites, culturas populares. Una historia de contrastes y tensiones (siglos XVI-XIX). 
Bilbao, Universidad del País Vasco, 2019, pp. 99-132.



70

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

principal espacio de sociabilidad popular: las tabernas. Tras entrar en varias de ellas, 
exigió a los parroquianos «las cartas de seguridad u otro documento que identificase 
su persona», enviando a la cárcel a catorce de ellos que no las portaban. En total, a 
lo largo de aquel día se produjeron 26 detenciones.

Para asegurar que los alborotos no se reprodujesen, Zorrilla decidió «repetir 
la misma operación todos los días de trabajo al entrar y salir de la fábrica de 
cigarreras». El objetivo era establecer una especie de cordón de seguridad, de 
modo que cualquiera que se acercase a la fábrica sin justificación se convertía 
inmediatamente en sospechoso: 

Nada escarmienta más que el castigo, los trabajadores a trabajar, y el que a horas intempestivas 
se presenta en las inmediaciones de la fábrica, sin causa ni motivo justo y sin tener en ella su 
casa y familia, si no es un verdadero sospechoso se aproxima mucho a serlo67.

A pesar de establecimiento de un piquete de granaderos y cazadores en las 
inmediaciones de la fábrica, el malestar siguió coleando en los días siguientes68. 
Arias Teijeiro describe con sorna cómo las cigarreras se burlaban un dependiente 
de la fábrica, hijo del inspector de rentas Juana Pinilla, diciéndole «ahí va D. 
Dieguito…que ha sido milicianito»69. A un teniente de cazadores provinciales 
le gritaron «que gana tengo de c[agar], sabe V. que me c[ago] toda»70. Siempre 
dispuesto a extraer una lectura política de los hechos, Arias Teijeiro asegura 
que el soldado insultado era el sobrino del general Castaños, al que los ultras 
señalaban como moderado71. Además, los cazadores provinciales de los que 
se mofaban las cigarreras se vieron inmersos en frecuentes conflictos con los 
vecinos de Lavapiés, siendo acusados de simpatizar con el liberalismo y conocidos 
despectivamente con el nombre de Alonsos72.

El día 15, una nota redactada en Madrid y publicada en el periódico francés 
Le Constitutionnel reflejaba que la intervención de la tropa para detener los 
desórdenes había resultado «inútil». «Las obreras –continuaba– en número de 
4.000, formaron en las calles grupos tumultuosos, en medio de los cuales se 
escaparon gritos de ¡muerte a los ministros!, ¡muerte a Ballesteros!, ¡muerte a 
los tratantes!»73. Según el testimonio de Regato, el motín no quedó definitiva-
mente sofocado hasta el 22 de febrero.

67.   AHN, Consejos, leg. 12.349, parte del subdelegado de Policía de Madrid, 13/02/1830.
68.   Arias Teijeiro, José: op. cit., p. 81
69.   Miliciano nacional, es decir, liberal. Idem, p. 84. 
70.   Ibidem. 
71.   En 1825 el general Castaños se vio enzarzado en un conflicto con el duque del Infantado en torno a la presidencia 

de la Junta Consultiva de Gobierno. Los ultras aseguraban que Castaños pretendía promulgar una amnistía para los 
liberales, fomentar el retorno de los exiliados y acabar con el sistema de purificaciones en la administración. Ver, por 
ejemplo, AHN, Consejos, leg. 52.344, partes del 02/10/1825 y 19/10/1825, celador 3. 

72.   Ver AHN, Consejos, leg. 12.306, parte del 27/12/1827; AHN, Consejos, leg. 12.314, parte del 5/06/1827, celador 
45 y Arias Teijeiro, José: Diarios, Tomo III, p. 1.

73.   Le Constitutionnel, 25/02/1830. La nota está redactada en Madrid el día 15. 



71ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

6.	 LOS REPERTORIOS DE LA PROTESTA

Como hemos comprobado, el motín de las cigarreras respondió a los patrones de 
protesta característicos del Madrid preindustrial. La cultura de los trabajadores estaba 
ligada a la defensa de unas costumbres que marcaban los límites de lo tolerable. Si una 
autoridad no respetaba las normas compartidas, estaba cometiendo un agravio que 
debía ser reparado, castigando al infractor y poniendo en su lugar a otro que supiese 
velar por su cumplimiento74. El alboroto respondió a la mala calidad de la materia 
prima, pero estalló a partir de un detonante concreto, los registros, interpretados como 
una afrenta al honor de las trabajadoras. Los blancos de la protesta fueron cercanos y 
directos: los empleados, el director y los ministros responsables. La violencia desatada 
contra el director respondía a un acto de desagravio, a través del cual las trabajadoras 
castigaban al infractor de las normas compartidas para restaurar el equilibrio. Esta 
violencia no era un acto impulsivo, espontáneo ni «primitivo», sino que formaba 
parte de un repertorio de protesta complejo y articulado75. 

Al enterarse del alboroto, los vecinos de Lavapiés y el Rastro se aproximaron a 
la fábrica para entrar en contacto con las cigarreras. Este apoyo fue el que orientó 
la actuación de las autoridades, que ocuparon militarmente la fábrica y el barrio, 
realizando detenciones preventivas para dispersar a quienes se agolpaban en los 
alrededores. El objetivo era evitar el temido contacto entre vecinos y cigarreras, 
por lo que se consideró como sospechoso a cualquier que rondase la zona en horas 
de trabajo. El deseo de aislar a las cigarreras para evitar el efecto contagio fue una 
obsesión de las autoridades madrileñas, que encontramos de nuevo en los conflictos 
de 1871, 1874, 1885 y 189176.

El motín de 1830 presenta patrones comunes con el resto de altercados que tuvieron 
lugar en la fábrica de tabacos de Madrid durante el siglo XIX. La mayoría estuvieron 
motivados por un agravio concreto (reducción del salario, introducción de maquinaria, 
calidad de la materia prima) y señalaron a un responsable específico (el director). Los 
movimientos se iniciaron tomando el control de la fábrica, causando destrozos 
y enfrentándose a los dependientes y guardias del establecimiento. La llegada 
de las fuerzas del orden y las autoridades (que se personaban físicamente en el 
lugar) marcaba el inicio de la negociación y la segunda fase del conflicto. Las 

74.   Thompson, Edward Palmer: Costumbres en común: estudios sobre la cultura popular tradicional. Madrid, Capitán 
Swing, 2019 [1991]; Bohstedt, John: «The moral economy and the discipline of historical context», Journal of Social 
History, vol. 26, 2 (1992), pp. 265-284; Scott, James C.: Weapons of the weak. Everyday Forms of Peasant Resistance. New 
Haven, 1985; Bourguinat, Nicolas: Les grains du désordre. Paris, EHESC, 2002.

75.   París Martin, Álvaro: «Política popular en Madrid en el Antiguo Régimen (1780-1834)», en Franch, Ricardo, 
Andrés, Fernando & Benítez, Rafael (eds.): Cambios y resistencias sociales en la Edad Moderna: Un análisis comparativo 
entre el centro y la periferia mediterránea de la Monarquía Hispánica. Madrid, Sílex, 2014, pp. 119-130.

76.   Fernández Huertas, Rubén: «Los incidentes en la fábrica de tabacos…», pp. 7 y 12-14. Del mismo autor: 
«¿Quién era la cigarrera del XIX? Una reconstrucción de su identidad durante el Sexenio Democrático (1868-1874)», 
en Moreno Seco, Mónica, Fernández-Sirvent, Rafael & Gutiérrez Lloret, Rosa Ana (eds.): Del siglo XIX al XXI: 
tendencias y debates. Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2019, pp. 901-913.



72

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

trabajadoras elevaban sus demandas y mantenían una actitud ambigua con la 
tropa, que basculaban entre la burla, el insulto y los intentos de confraternizar 
con los soldados. Finalmente, el alboroto se extendía a los allegados de las 
cigarreras y los barrios del entorno, cuando familiares y vecinos se concentraban 
en las inmediaciones de la fábrica. Este modelo de propagación del conflicto 
explica la reacción de las autoridades, que trataban de hacerse con el control 
de la fábrica y desplegaban en los barrios aledaños al ejército y otras fuerzas 
disponibles, como la policía, los Voluntarios Realistas, los Voluntarios de la 
Libertad o la Guardia Civil. 

Un patrón similar se reprodujo en las protestas que tuvieron lugar en el resto 
del país. El motín de 1896 en Sevilla se originó porque el tabaco y el papel eran 
de mala calidad y los cigarros imperfectos, lo que daba a los inspectores un pre-
texto para disminuir los salarios. Las trabajadoras destrozaron el mobiliario del 
establecimiento, atacaron a los vigilantes y el director tuvo que refugiarse en 
su despacho protegido por la Guardia Civil. El objetivo de la protesta era, una 
vez más, la sustitución del director para reparar los agravios cometidos. Como 
concluía la carta enviada a la prensa por una cigarrera: «en fin, ¡que no lo quere-
mos! y adiós, hasta la tuya, querido Pepe»77. La protesta se tiñó de un ambiente 
festivo, en el que las burlas e insultos se mezclaban con las canciones, bailes y 
piropos lanzados a las fuerzas del orden78. Los atributos de género se moviliza-
ron de forma consciente, desde los gritos de «fuera los hombres» para expulsar 
a los intrusos hasta los besos y abrazos dedicados a un teniente coronel de la 
Guardia Civil, al que decían: «¡Ay, qué hombre más chiquillo y más reguapo»79.

Como refleja el caso sevillano, las cigarreras movilizaban su rol de género 
para tratar de desactivar la represión y ganarse la complicidad de la tropa80. En 
1830, las autoridades madrileñas trataron de desactivar esta estrategia «cuidando 
de no permitir el que se reunieran soldados con estas mujeres»81. Las cigarre-
ras no sólo lideraban sus protestas y arrastraban a sus vecinos, sino que –por 
su número, su experiencia y su capital simbólico– eran capaces de decantar la 
correlación de fuerzas en favor de los manifestantes en cualquier otro tipo de 
conflicto. Por eso, en muchas protestas, los amotinados acudían a la fábrica para 
intentar que se les uniesen las cigarreras. Es lo que sucedió en Gijón durante 
en el motín contra los consumos de 1898, o en Madrid durante los alborotos 

77.   El Noticiero Sevillano, 25/01/1896
78.  «Al propio tiempo que unas operarias destrozaban, apedreaban, gritaban e insultaban, otras organizaban su 

juerguecita de cante y baile, e improvisaban colitas, ridiculizando, insultando y amenazando a los jefes del establecimiento». 
El Imparcial 25/01/1896

79.   Citado en Sentaurens, Jean: op. cit., p. 458.
80.   Bohstedt, John: «Gender, Household and Community Politics: Women in English Riots 1790–1810», Past 

& Present, vol.120, 1 (1988), pp. 88–122; Lucea Ayala, Víctor: «Amotinadas: las mujeres en la protesta popular de la 
provincia de Zaragoza a finales del siglo XIX», Ayer, 47 (2002), pp. 185-207

81.   Carta de Juan José de Regato, citada en Morange, Claude: op. cit., p. 308. 



73ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

contra la subida del pan de 1914, cuando la multitud trató de entrar en la fábrica 
de tabacos para «ponerse al habla» con las trabajadoras82.

La influencia de las cigarreras en los barrios bajos de Madrid responde, en 
primer lugar, al hecho de que la fábrica era la fuente de empleo más importante 
del entorno. Resultaba extraño que hubiese un vecino de aquellos barrios que 
no tuviese una relación –familiar, personal o de vecindad– con alguna de las 
3.500 trabajadoras. Pero, más allá de esta relación directa, los comerciantes de la 
zona, el cobro de los alquileres o el funcionamiento de las redes de microcrédito, 
dependían del ingreso estable de las cigarreras. Esto las convertía en cabeza 
articuladora de un entramado barrial que dependía de sus salarios para subsistir. 
Detrás de las trabajadoras, había una serie de actores que no sólo se movilizaba 
en solidaridad con su causa, sino porque su subsistencia dependía de ello.

En consecuencia, las cigarreras ocupaban un lugar destacado en la comunidad 
popular, que se manifestaba en los mercados y las plazas, en las fuentes y en las 
calles. Cuando las cigarreras se movilizaban no sólo arrastraban a sus familiares 
y sus cortejos, sino a la temible multitud de los barrios bajos de Madrid. Este 
mecanismo nos remite a una realidad social en la que los vínculos laborales se 
entrelazan con los lazos de vecindad y el sentimiento de pertenencia barrial, 
dando lugar a una comunidad interdependiente y articulada.

Si recurrimos a la terminología de la sociología de la acción colectiva, podríamos 
caracterizar el motín de 1830 como una protesta de tipo «tradicional», en virtud 
de su carácter local, comunitario, particular y bifurcado83. En efecto, el radio 
de acción de las cigarreras se circunscribió a su entorno inmediato, buscaron 
un objetivo concreto y combinaron la acción directa violenta con la petición a 
las autoridades para que cesasen al director y designasen uno nuevo. En este 
sentido, su objetivo no consistía en transformar la sociedad o en ampliar sus 
derechos como trabajadoras, sino en retornar a la situación anterior al agravio 
para restablecer un equilibrio alterado. 

La pregunta que debemos hacernos es hasta qué punto la distinción entre 
repertorios de protesta «comunitarios» y «cosmopolitas» resulta útil para 
interpretar la movilización de las cigarreras. El relato de Arias Teijeiro nos 
da algunas pistas de cómo las trabajadoras aludieron a conflictos políticos 
de carácter novedoso y alcance nacional para legitimar sus peticiones, como 
la oposición entre liberales y realistas. Lo mismo sucedió en otros episodios 
de protesta «tradicional» que tuvieron lugar durante la segunda restauración 

82.   Radcliff, Pamela: «Elite women workers and collective action: the cigarrete markers of Gijon, 1890-1930», 
Journal of Social History, vol. 17, 1 (1993), pp. 85-108; Sánchez Pérez, Francisco: Protesta colectiva y cambio social en los 
umbrales del siglo XX. Madrid (1914-1923), (Tesis doctoral s.p.), Madrid, UCM, 1994, p. 116. 

83.   Charles Tilly caracterizó el repertorio «tradicional» o «comunitario» predominante en el siglo XVIII como 
parroquial (circunscrito a una sola comunidad), particular (específico para cada circunstancia y cada grupo social) y bifurcado 
(combinando la acción directa en los asuntos locales con el recurso a intermediarios para elevar demandas a nivel nacional). 
Tilly, Charles: Popular contention in Great Britain, 1758-1834. London, Paradigm Publishers, 2005 [1995], pp. 45-46.



74

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

absolutista, como la subida del pan de 1825 en Madrid84. Los consumidores 
movilizaron el discurso realista para elevar sus demandas de manera efectiva 
en un contexto político absolutista, señalando a los liberales como responsables 
de la especulación y actualizando la imagen protectora del monarca. Por otro 
lado, en 1831 las cigarreras de La Coruña adoptaron una estrategia diferente a las 
madrileñas, más cercana a la imagen «canónica» que tenemos de una huelga. En 
lugar de tomar la fábrica, se negaron a acudir a trabajar e impidieron el acceso a 
las compañeras que trataban de hacerlo85. Para ello, ocuparon las bocacalles que 
conducían al establecimiento y lanzaron piedras contra las «esquirolas», al tiempo 
que –siguiendo la costumbre tradicional– elevaban un memorial al director con 
la ayuda de un profesor, que ejerció como intermediario de la protesta. 

Los intentos por diferenciar entre «viejos» y «nuevos» repertorios pueden 
resultar útiles para analizar la evolución de la protesta en el largo plazo, realizar 
análisis cuantitativos y comparar espacios geográficos distantes86. En muchos 
casos, sin embargo, estos modelos adolecen de una carga teleológica, al asumir 
que el avance del Estado-nación condujo a la generalización de repertorios más 
homogéneos y menos violentos, de manera progresiva y en función del grado 
de desarrollo de cada país. La visión lineal de la «modernización» que subyace 
tras estas interpretaciones ha sido matizada por sus partidarios, incidiendo en 
la coexistencia de «viejos» y «nuevos» repertorios, así como en el carácter pau-
latino, difuso y desigual de la transición entre ambos modelos. A pesar de todo, 
el establecimiento de contraposiciones simétricas (comunitario/cosmopolita, 
particular/modular, bifurcado/autónomo) da lugar a un esquema dualista en 
el que la que la protesta «tradicional» emerge como un espejo invertido de la 
«moderna», definiendo sus características a través de una imagen en negativo, 
antes que atendiendo a sus propias lógicas y su contexto. En este sentido, el 
«parroquialismo» atribuido a las protestas «tradicionales» deriva de la incapa-
cidad de entender la inserción entre lo local y lo supralocal en las sociedades 
previas al siglo XIX, ofreciendo una caricatura distorsionada que nos presenta 
a los actores «premodernos» como incapaces de percibir el mundo más allá de 
los límites de su parroquia87. 

84.   París, Álvaro: «Se susurra en los barrios bajos»…, cap. 6.
85.   Alonso Álvarez, Luis: «De la manufactura a la industria: la real fábrica de tabacos de la Coruña (1804-1857)», 

Revista de Historia Económica, vol. 2, 3 (1984), pp. 13-34.
86.   Para la evolución del concepto de repertorio de acción colectiva en la obra de Charles Tilly, ver Tilly, Charles: 

The Contentious French…, pp. 390-398; Tilly, Charles: Popular contention in Great Britain, 1758-1834. London, Paradigm 
Publishers, 2005 [1995], pp. 41-48 y Tilly, Charles & Tarrow, Sidney: Contentious Politics. Oxford, Oxford University 
Press, 2015. Una discusión reciente sobre la vigencia de los planteamientos de Tilly tuvo lugar en el seminario Rethinking 
repertoires: popular politics in the long nineteenth century, celebrado en la Research School Political History el 26 de 
marzo de 2021.

87.   Por ejemplo, Rafael Cruz sostiene –en referencia al siglo XVIII español– que «la casi una única acción que sí 
rebasaba su localismo, en realidad era la guerra». Cruz, Rafael: op. cit., p. 65.



75ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

Por encima de estos esquemas duales, los actores movilizaron de manera 
simultánea estrategias conocidas e innovadoras, experimentando su eficacia 
sobre el terreno88. En el caso que nos ocupa, las cigarreras fueron capaces de 
conjugar diferentes «identidades» y repertorios para alcanzar de sus objetivos. El 
género, el oficio, la clase, la comunidad y el barrio, se conjugaban para dotar a la 
protesta de legitimidad, recabar apoyos sociales y desplegar estrategias efectivas 
adaptadas al contexto. La costumbre dotaba de legitimidad a sus demandas frente 
a un director que había traspasado los límites de la economía moral. El género 
reforzaba su posición en el espacio urbano, dificultaba los intentos de disolver la 
protesta a la fuerza y las permitía confraternizar con los soldados enviados para 
reprimirlas. El discurso político señalaba a los dependientes de la fábrica como 
liberales y antiguos milicianos nacionales, para deslegitimarles en un contexto 
absolutista. La solidaridad del barrio insertaba a las cigarreras en una comunidad 
que trascendía los límites de la fábrica y su posición específica como trabajadoras. 

Por eso el conflicto de las cigarreras fue, a la vez, un motín y una huelga, 
comunitario y laboral, protagonizado por mujeres y trabajadoras, madres y 
vecinas, inserto en la costumbre del Antiguo Régimen y en las dinámicas de la 
conflictividad obrera, adaptado a la coyuntura política de la década absolutista. 
Sólo desprendiéndonos de las narrativas teleológicas sobre la modernización 
podemos insertar el episodio en su contexto, descubriendo la capacidad de los 
actores para construir su realidad por encima de los tipos ideales dibujados desde 
el presente por historiadores y sociólogos de la acción colectiva. 

Esta forma de articular la protesta –recurriendo a códigos diferentes pero 
complementarios– era la que dotaban a las demandas de las cigarreras de 
una gran legitimidad entre la opinión pública. Como señala Sentaurens para 
el caso de Sevilla, esta «voluntad unánime» fue «manifestada por los cargos 
electos, los comerciantes, los periodistas y el conjunto de la opinión sevillana», 
que se mostraron partidarios de «encontrar una solución rápida y positiva a 
la huelga»89. Movilizando su papel como mujeres y madres, recurriendo a la 
importancia económica y social de su oficio, apelando a su papel en el seno de 
la comunidad, lograron tejer alianzas y recabar apoyos, superando el carácter 
meramente laboral de su protesta y logrando que la mayoría de la ciudad se 
identificase con sus demandas. 

Esto no debe conducirnos a plantear un escenario de «elección racional» en la 
que las trabajadoras decidían qué repertorios e identidades movilizar, como si se 
tratasen de moldes vacíos e intercambiables. La construcción de los repertorios 

88.   Lucea Ayala, Víctor: El pueblo en movimiento…p. 59 y 430-439; Gil Andrés, Carlos: op. cit., pp. 427-441; 
Romero Juanjo: «El motín de 1918 ¿obreras o ‘revoltosas’?», en Hernández Quero, Carlos & París, Álvaro (eds.): La 
política a ras de suelo: politización popular y cotidiana en la época contemporánea, en prensa.

89.   Sentaurens, Jean : op. cit., p. 483. La traducción es mía. Ver también Gálvez Muñoz, Lina: «Breadwinning 
Patterns…», p. 97. 



76

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

se basaba en las experiencias acumuladas por las mujeres, conformando una 
cultura de resistencia familiar y conocida que, por otro lado, no tenía nada de 
atávico e inmutable, sino que se adaptaba en función del escenario90. Por eso los 
conflictos protagonizados por las cigarreras a lo largo del siglo XIX y las primeras 
décadas del XX son, a la vez, tan similares y tan diferentes.   

7.	 CONCLUSIONES

Situar el motín de 1830 en el marco político de la segunda restauración 
absolutista nos permite comprobar que –más allá de las persistencias y cambios 
en los repertorios de acción colectiva– las cigarreras fueron capaces de movilizar 
diferentes estrategias adaptadas al contexto para conseguir sus objetivos. El modo 
más efectivo de dotar de repercusión a sus demandas consistió en apoyarse en 
la movilización del barrio y señalar objetivos concretos, antes que en elevar sus 
peticiones al plano nacional o impugnar la naturaleza de las relaciones laborales. 
Sin embargo, las cigarreras fueron capaces de invocar aspectos de la política 
nacional –atravesada por la oposición entre liberales y absolutistas– para dotar 
de legitimidad a sus demandas en un nuevo marco institucional. La razón que 
explica la persistencia de repertorios aparentemente «tradicionales» hasta bien 
entrado el siglo XX no es la inercia, sino la eficacia91. La complementariedad, 
coexistencia y solapamiento de prácticas conocidas e innovadoras no debe 
resultar paradójica, siempre que nos desprendamos de las lecturas teleológicas 
y progresivas de la modernización.  

Dicho esto, queda mucho por estudiar sobre la capacidad que tuvieron 
las cigarreras para apropiarse de los discursos políticos en pugna antes del 
Sexenio Democrático (1868-1874), periodo considerado tradicionalmente por 
la historiografía como el de entrada de las «masas» en la política moderna92. 
En el caso de las fábricas de tabacos, la guerra de la Independencia (1808-
1814) marcó una transformación del modelo técnico y productivo, mientras 
que los años del Trienio Liberal (1820-1823) fueron testigos de un intenso 
debate sobre el estanco93. La vida de los establecimientos está atravesada por 
una conflictividad política entre afrancesados y patriotas, constitucionales y 
absolutistas, liberales y carlistas, que ha sido generalmente pasada por algo para 
centrarse en los conflictos surgidos a partir de los años 70 del siglo XIX. Frente 

90.   La protesta «no está hecha únicamente de recursos y cálculos racionales de la gente, sino que contiene 
un sumando cultural labrado de costumbres y expectativas». Lucea Ayala, Víctor: El pueblo en movimiento…p. 434.

91.   Gil Andrés, Carlos: op. cit., p. 429.
92.   Luis, Jean-Phillipe: «Cuestiones sobre el origen de la modernidad política en España (finales del siglo
XVIII-1868)», Jerónimo Zurita, 84 (2009), pp. 461-492.
93.   Galván Rodríguez, Eduardo: «Constitución, libertad y estanco del tabaco en los debates parlamentarios del 

primer constitucionalismo español (1808-1823)», en Luxán Meléndez, Santiago de & Figueirôa-Rêgo, João (eds.): op. cit. 



77ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

a la imagen de una conflictividad recurrente que imitaba formas del pasado al 
tiempo que se insertaba en los orígenes del movimiento obrero, la movilización 
de las cigarreras debe leerse a través de las nuevas visiones sobre la politización 
popular durante la primera mitad del siglo XIX94. De este modo, se evitará la 
tentación de contraponer las imágenes estereotipadas de la «manola» del siglo 
XVIII frente a la obrera del siglo XX. 

94.   Una síntesis en París, Álvaro: «Desde abajo y desde las prácticas: hacer política en los orígenes del mundo 
contemporáneo (1789- 1848)», en Ramón, Javier, París, Álvaro & Rújula, Pedro (eds.): Haciendo historia: oficio, reflexión 
crítica y sociedad. Teruel, Instituto de Estudios Turolenses, 2020, pp. 137-148.



78

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Alonso Álvarez, Luis: «De la manufactura a la industria: la real fábrica de tabacos de la 
Coruña (1804-1857)», Revista de Historia Económica, vol. 2, 3 (1984), pp. 13-34.

Andreu Miralles, Xavier: «Figuras modernas del deseo: las majas de Ramón de la Cruz 
y los orígenes del majismo», Ayer, 78 (2010), pp. 25-46.

Arias Teijeiro, José: Diarios (3 tomos), en Suárez, Federico (ed.): Documentos del reinado 
de Fernando VII. Vol. III, Pamplona, Universidad de Navarra-C.S.I.C., 1966.

Baena Luque, Eloísa: Las cigarreras sevillanas: un mito en declive, 1887-1923. Málaga, 
Universidad de Málaga, 1993.

Bascuñan Añover, Óscar: «Justicia popular: el castigo de la comunidad en España, 1895-
1923», Hispania, 263 (2019), pp. 699–725.

Bohstedt, John: «The moral economy and the discipline of historical context», Journal 
of Social History, vol. 26, 2 (1992), pp. 265-284.

Bohstedt, John: «Gender, Household and Community Politics: Women in English Riots 
1790–1810», Past & Present, vol.120, 1 (1988), pp. 88–122.

Bourguinat, Nicolas : Les grains du désordre. París, EHESC, 2002.
Candela Soto, Paloma: Cigarreras madrileñas: trabajo y vida (1888-1927). Madrid, Tecnos, 

1997, pp. 57-59.  
Cañedo Rodríguez, Montserrat: «La historiografía y el problema del sujeto histórico: 

algunos apuntes a partir de las cigarreras de la Fábrica de Tabacos de Madrid», en El 
trabajo y la memoria obrera. IX Jornadas de Castilla-La Mancha sobre investigación en 
archivos, 2011. Recuperado de http://e-spacio.uned.es/fez/view/bibliuned:500670.

Cruz, Rafael: Repertorios. La política de enfrentamiento en el siglo XX. Madrid, Centro de 
Investigaciones Sociológicas, 2008. 

Díaz Cañabate, Antonio: «El Rastro», en Madrid. Ayuntamiento de Madrid, Espasa Calpe, 1979
Díaz Simón, Luis: Los barrios bajos de Madrid, 1880-1936. Madrid, Catarata, 2016.  
Espigado Tocino, Gloria: «De Lavapiés a Marineda. El uso de la violencia en la protesta de 

las cigarreras (1830-1908)», en Ortega, Marie Linda & Turc-Zinopoulos, Sylvie (eds.): 
De la violencia y de las mujeres: España 1808-1918. Bruselas, Peter Lang, 2017, pp. 69-91.

Farge, Arlette : Vivre dans la rue à Paris au XVIIIe siècle. París, Gallimard, 1979, p. 26.
Fernández Huertas, Rubén: «¿Quién era la cigarrera del XIX? Una reconstrucción de su 

identidad durante el Sexenio Democrático (1868-1874)», en Moreno Seco, Mónica, 
Fernández-Sirvent, Rafael & Gutiérrez Lloret, Rosa Ana (eds.): Del siglo XIX al XXI: 
tendencias y debates. Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2019, pp. 901-913

Fernández Huertas, Rubén: «Los incidentes en la fábrica de tabacos de Madrid en el 
último tercio del siglo XIX. ¿Solo conflictos laborales?», comunicación presentada 
en el VII Encuentro Internacional de Jóvenes Investigadoras e Investigadores en Historia 
Contemporánea, Universidad de Granada, 2019. Recuperada de https://blogs.ugr.es/
jovenesinvestigadores/wp-content/uploads/sites/46/2019/08/FERN%C3%81NDEZ-HUERTAS-
Rub%C3%A9n.pdf

Flores, Antonio: «La cigarrera», en Los españoles pintados por sí mismos. Madrid, I. Boix, 
1843, Tomo II, pp. 327-333.

Fontana, Josep: De en medio del tiempo. La segunda restauración española, 1823-1834. 
Barcelona, Crítica, 2006.

Fureix, Emmanuel : L’œil blessé : Politiques de l’iconoclasme après la Révolution française. 
Paris, Champ Vallon, 2019. 

http://e-spacio.uned.es/fez/view/bibliuned:500670
https://blogs.ugr.es/jovenesinvestigadores/wp-content/uploads/sites/46/2019/08/FERN%C3%81NDEZ-HUERTAS-Rub%C3%A9n.pdf
https://blogs.ugr.es/jovenesinvestigadores/wp-content/uploads/sites/46/2019/08/FERN%C3%81NDEZ-HUERTAS-Rub%C3%A9n.pdf
https://blogs.ugr.es/jovenesinvestigadores/wp-content/uploads/sites/46/2019/08/FERN%C3%81NDEZ-HUERTAS-Rub%C3%A9n.pdf


79ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830﻿

Gálvez Muñoz, Lina: «Breadwinning Patterns and Family Exogenous Factors: Workers 
at the Tobacco Factory of Seville During the Industrialization Process, 1887–1945», 
International Review of Social History, 42 (1997), pp. 87–128. 

Gálvez Muñoz, Lina: «Género y cambio tecnológico: rentabilidad económica y política del 
proceso de industrialización del monopolio de tabacos en España (1887-1945)», Revista 
de Historia Económica, año 18, 1 (2000), pp. 11-45.

García Sánchez, M.ª Luisa: «Las cigarreras madrileñas», Revista de Folklore, 147 (1993), 
pp. 93-94.

Gil Andrés, Carlos: Echarse a la calle: amotinados, huelguistas y revolucionarios (La Rioja, 
1890-1936). Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000.

Gonzalez de Leon, Félix: Noticia artística, histórica y curiosa de todos los edificios públicos, 
sagrados y profanos de esta muy noble, muy leal, muy heroica é invicta Ciudad de Sevilla… 
Sevilla, Imprenta de D. José Hidalgo y Compañía, 1844.

Haidt, Rebecca: Women, Work and Clothing in Eighteenth-century Spain. Voltaire Foundation, 
University of Oxford, 2011.

Linebaugh, Peter: The London Hanged. Crime and civil society in the Eighteenth Century. 
London - New York, Verso, 2003.

López Barahona, Victoria: Las trabajadoras en la sociedad madrileña del siglo XVIII. Madrid, 
ACCI/Libros del Taller de Historia, 2017.

López Barahona, Victoria: «Estrategias de supervivencia y redes informales de crédito entre 
las clases populares madrileñas del siglo XVIII», en Hernando Ortego, Javier, López 
García, José Miguel & Nieto Sánchez, José (eds.): La historia como arma de reflexión. 
Estudios en homenaje al profesor Santos Madrazo. Madrid, Ediciones UAM, 2012, pp. 37-50. 

López García, José Miguel: El motín contra Esquilache. Madrid, Alianza, 2006.
Lucea Ayala, Víctor: El pueblo en movimiento. La protesta social en Aragón (1885-1917). 

Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2009.
Lucea Ayala, Víctor: «Amotinadas: las mujeres en la protesta popular de la provincia de 

Zaragoza a finales del siglo XIX», Ayer, 47 (2002), pp. 185-207.
Luis, Jean-Phillipe: «Cuestiones sobre el origen de la modernidad política en España (finales 

del siglo XVIII-1868)», Jerónimo Zurita, 84 (2009), pp. 461-492.
Luxán Meléndez, Santiago de: «Cultivo, abastecimiento y estanco del tabaco en España 

en el tránsito del Antiguo Régimen al Estado Liberal» en Luxán Meléndez, Santiago & 
Figueirôa-Rêgo, João (eds.): El tabaco y la esclavitud en la rearticulación imperial ibérica 
(s. xv-xx). Évora, Publicações do Cidehus, 2018. Recuperado de http://books.openedition.
org/cidehus/6317. 

Madoz, Pascual: Madrid: Audiencia, provincia, intendencia, vicaría, partido y villa. Madrid, 1848.
Martín de Balmaseda, Fermín: Decretos del rey don Fernando VII. Tomo IV, Madrid, 

Imprenta Real, 1818. 
Morange, Claude: «De manola a obrera: una huelga de las cigarreras de Madrid en 1830», 

Estudios de Historia Social, 12-13 (1980), pp. 307-321. 
Nieto Sánchez, José: «Y todos dijeron clo y dejaron el trabajo»: sobre el conflicto artesano 

en la España de la edad moderna», El taller de la Historia, vol. 6, 6 (2014), pp. 19-77 
Nieto Sánchez, José: «El vulgo mal contentadizo. Sobre la conflictividad social en el Madrid 

Moderno», en Agua de la Roza, Jesús et al. (eds.), Veinticinco años después: avances en 
historia social y económica de Madrid. Madrid, Ediciones UAM, 2014.

Nieto Sánchez, José: Artesanos y mercaderes. Una historia social y económica de Madrid 
(1450-1850). Madrid, Fundamentos, 2006.

http://books.openedition.org/cidehus/6317
http://books.openedition.org/cidehus/6317


80

Álvaro París Martín ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 53–80 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

París Martín, Álvaro: «Desde abajo y desde las prácticas: hacer política en los orígenes 
del mundo contemporáneo (1789- 1848)», en Ramón, Javier, París, Álvaro & Rújula, 
Pedro (eds.): Haciendo historia: oficio, reflexión crítica y sociedad. Teruel, Instituto de 
Estudios Turolenses, 2020.

París Martín, Álvaro: «El populacho soberano: la dimensión popular de la segunda 
restauración absolutista en Zaragoza (1823-1824)», Revista de Historia Jerónimo Zurita, 
98 (2021), en prensa. 

París Martín, Álvaro: «Alcaldes, langostas y negros en el barrio de la Comadre. Los alcaldes 
de barrio y la Superintendencia General de Policía en Madrid (1823-1833)», Nuevo Mundo 
Mundos Nuevos (2017), http://nuevomundo.revues.org/70584. 

París Martín, Álvaro: «Porque le olía a negro: vestimenta, costumbres y politización popular 
en Madrid (1750-1840)», en Imízcoz, José M., García, Máximo & Esteban, Javier (eds.): 
Procesos de civilización: culturas de élites, culturas populares. Una historia de contrastes y 
tensiones (siglos XVI-XIX). Bilbao, Universidad del País Vasco, 2019. 

París Martín, Álvaro: «Se susurra en los barrios bajos»: policía, opinión y política popular en 
Madrid: 1825-1827, (Tesis doctoral s.p.), Madrid, UAM, 2016.

París Martin, Álvaro: «Política popular en Madrid en el Antiguo Régimen (1780-1834)», 
en Franch, Ricardo; Andrés, Fernando & Benítez, Rafael (eds.): Cambios y resistencias 
sociales en la Edad Moderna: Un análisis comparativo entre el centro y la periferia mediterránea 
de la Monarquía Hispánica. Madrid, Sílex, 2014.

Pinto, Virgilio & Madrazo, Santos (eds.): Madrid. Atlas histórico de la ciudad. Siglos IX-XIX. 
Madrid, Lunwerg, 1995.

Radcliff, Pamela: «Elite women workers and collective action: the cigarrete markers of 
Gijon, 1890-1930», Journal of Social History, vol. 17, 1 (1993), pp. 85-108.

Rodríguez Solís, Enrique: Majas, manolas y chulas: historia, tipos y costumbres de antaño 
y ogaño. Madrid, Fernando Cao y Domingo de Val, 1886.

Romero, Juanjo: «El motín de 1918 ¿obreras o ‘revoltosas’?», en Hernández Quero, Carlos 
& París, Álvaro (eds.): La política a ras de suelo: politización popular y cotidiana en la época 
contemporánea, en prensa.

Sánchez Pérez, Francisco: Protesta colectiva y cambio social en los umbrales del siglo XX. 
Madrid (1914-1923), (Tesis Doctoral), Madrid, UCM, 1994, p. 116. 

Scott, James C.: Weapons of the weak. Everyday Forms of Peasant Resistance. New Haven, 1985.  
Sentaurens, Jean : «Ouvrières insurgées. Notes sur la révolte des cigarières de Séville en 

1896», Bulletin Hispanique, tomo 95, 1 (1993).
Tarrow, Sidney: El poder en movimiento. Los movimientos sociales, la acción colectiva y la 

política. Madrid, Alianza, 1997.
Thompson, Edward Palmer: Costumbres en común: estudios sobre la cultura popular tradicional. 

Madrid, Capitán Swing, 2019 [1991].
Tilly, Charles & Tarrow, Sidney: Contentious Politics. Oxford University Press, 2015. 
Tilly, Charles: Popular contention in Great Britain, 1758-1834. London, Paradigm Publishers, 

2005 [1995].
Tilly, Charles: The Contentious French. Cambridge/London, Belknap Press, 1989.
Vallejo, Sergio: «Las cigarreras de la Fábrica Nacional de Tabacos de Madrid», en Otero, 

Luis Enrique & Bahamonde, Ángel (eds.): Madrid en la sociedad del siglo XIX. Vol. II, 
Madrid, Comunidad de Madrid, 1986, pp. 135-149

Vicente Albarrán, Fernando: Los barrios negros: el Ensanche Sur en la formación del moderno 
Madrid (1860-1931), (Tesis doctoral), UCM, 2011.

http://nuevomundo.revues.org/70584


81ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

À LA RENCONTRE DU PRÉTENDANT 
BOURBON EN EXIL :  
LES APPRENTISSAGES POLITIQUES 
D’UNE JEUNE LEGITIMISTE EN 
VOYAGE EN ITALIE ET EN AUTRICHE 
AU MILIEU DU XIXe SIÈCLE 

MEETING WITH THE EXILED BOURBON 
LEADER: THE POLITICAL APPRENTICESHIPS 
OF A YOUNG FEMALE LEGITIMIST 
TRAVELING IN ITALIA AND AUSTRIA IN 
THE MID-NINETEENTH CENTURY

Nicolas Bourguinat1 

Recibido: 2021-02-15 · Aceptado: 2021-05-26 
doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30016

Abstract
The article presents reflections on a woman’s involvement in the Catholic and 
monarchist cause in the mid-19th century. Through her travel diary that I edited 
with the assistance of Marina Polzin in 2014, I draw on the example of Sophie 
Johanet and her husband Auguste Johanet, two newlyweds traveling in 1845 to 
Goritz, Venice and Frohsdorf, to meet with the young French legitimist pretender, 
the comte of Chambord (the son of the duke and duchess of Berry, and grandson 
of Charles X, the Bourbon king upset by the 1830 Revolution). The article first 
evokes the family roots of their devotion to the Bourbon monarchy, then, through 
a woman’s point of view, the rites of initiation and recognition which mark out 
this political pilgrimage to the head of the elder branch of French monarchy, 
and finally the transformation of political loyalty into a form of devotion for the 
person of the pretender. 

1.   Professeur d’histoire contemporaine. UR 3400 Arts Civilisation et Histoire de l’Europe, Université de Strasbourg 
(France). C.e.: bourguin@unistra.fr 

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30016
mailto:bourguin@unistra.fr


82

Nicolas Bourguinat ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Keywords
Political devotion; Legitimism; Honeymoon; Gender; Political pilgrimage. 

Resumen
El artículo presenta reflexiones sobre la participación de una mujer en la causa 
católica y monárquica a mediados del siglo XIX en Francia. A través de su diario 
de viaje que publiqué con la ayuda de Marina Polzin en 2014, me baso en el 
ejemplo de Sophie Johanet y de su esposo Auguste Johanet, dos recién casados ​​
que, en 1845, viajan a Goritz, Venecia y Frohsdorf, para encontrarse con el joven 
jefe legitimista francés, el conde de Chambord (hijo del duque y de la duquesa de 
Berry y nieto de Carlos X, el rey que fue expulsado del poder por la revolución de 
1830). El artículo primero evoca las raíces familiares de su devoción a la monarquía 
borbónica, luego, a través del punto de vista de una mujer, los ritos de iniciación y 
reconocimiento que marcan esta peregrinación política al jefe de la rama borbónica 
de la monarquía francesa, y finalmente la transformación de la lealtad política en 
una forma de devoción para la persona del pretendiente

Palabras claves
Devoción política; Luna de miel; Legitimismo; Género; Peregrinación política. 



83ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

À la rencontre du prÉtendant bourbon en exil﻿

Travaillant sur les mobilités féminines, notamment les voyages et séjours de 
femmes en Italie2, j’eus connaissance vers 2008 de l’existence d’un manuscrit laissé 
par une jeune femme légitimiste qui se trouvait aux Archives départementales du 
Nord, à Lille. Peu de temps après son mariage en 1845, Sophie Johanet était partie 
avec son époux en Vénétie et en Styrie à la rencontre du prétendant légitimiste, 
le comte de Chambord. Le couple rentra ensuite en France par l’Autriche et 
l’Allemagne. Âgée de 22 ans, la jeune femme avait tenu le journal détaillé de ce 
périple. Je ne tardai pas à m’apercevoir que ce texte à l›écriture vive et enjouée, 
mariant avec bonheur récit, descriptions et anecdotes, était un document de 
tout premier intérêt pour la connaissance de la « bonne société » royaliste de la 
France du XIXe siècle. Quelques années plus tard, avec l’aide de Marina Polzin, 
une étudiante qui avait réalisé son mémoire de master sur la partie germanique 
du voyage de noces de Sophie, j’en publiai une édition commentée3. Important 
témoignage sur l’histoire du couple (à travers l’illustration qu’il donne d’une 
pratique dont la vogue était toute récente, le voyage de noces), le récit laissé par 
Sophie Johanet offre aussi des éclairages sur l’histoire des écritures féminines, 
puisqu’il est à la fois écriture de soi, écriture diariste, et écriture didactique sur les 
contrées qu›elle visite. Mais je tenterai ici, dans le cadre de cet article, de montrer 
le bénéfice que peut en retirer le chercheur intéressé par l’histoire des milieux 
monarchistes français et par la place que tient le sexe féminin dans leurs valeurs, 
leurs orientations religieuses et leur sociabilité. 

I.	 AUGUSTE ET SOPHIE JOHANET :  
DES PARCOURS FAMILIAUX ANCRÉS DANS 
LA CAUSE DE LA CONTRE-RÉVOLUTION

Mis au propre par Sophie elle-même, le premier cahier du manuscrit du journal 
du voyage de noces va jusqu’à l’arrivée du couple à Frohsdorf (c’est-à-dire le lieu 
d’asile dévolu aux Bourbons dans l’Autriche de Metternich), venant du royaume 
lombard-vénitien où il a séjourné assez longuement à Venise et a également fait 
étape à Trieste. Le second cahier reprend le récit au séjour de Frohsdorf, auprès 
de la petite cour entourant le comte de Chambord : via le col du Semmering, il 
conduit ensuite les deux protagonistes de la Styrie en Basse-Autriche, puis à Vienne, 
et de là par l›Allemagne rhénane et la Belgique jusqu’à les ramener en France. La 
couverture d’origine des cahiers a disparu, et il ne subsiste qu’une reliure fragile. 

2.   Bourguinat, Nicolas : « Et in Arcadia ego… » Voyages et séjours de femmes en Italie (1770-1870). Montrouge, 
Éditions du Bourg, 2017. 

3.   Johanet, Sophie : Voyage de noces d’une royaliste à travers l’Allemagne et l’Italie (1845), édition et commentaires de 
Nicolas Bourguinat et Marina Polzin. Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, 2014. Les références à ce journal 
de voyage seront désormais données directement après les citations in-texte plutôt que dans les notes de bas de page. 



84

Nicolas Bourguinat ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Mais l’ensemble est très soigné. Organisé en chapitres, avec le rappel des dates, 
le récit est augmenté d’un certain nombre d’illustrations collées sur les pages : 
cartes de visites, publicités d’hôtels, gravures, dessins, fleurs séchées. On rencontre 
également (réalisés sur un autre papier puis découpés et collés dans le texte) des 
dessins de petit format de la main de Sophie. 

Pourquoi tenait-elle le journal de ce périple ? Il y a indiscutablement à cette 
entreprise la dimension d’un « mémorial » : ce voyage est un acte de fondation 
de son couple, et en même temps qu’elle veut en garder une trace pour elle et sa 
famille proche, elle veut le placer sous le patronage du jeune chef de la maison 
Bourbon, qui vient tout juste de succéder au défunt duc d’Angoulême, le dernier 
survivant des deux fils de Charles X. À première vue, Sophie Johanet se montre 
respectueuse du partage traditionnel des rôles entre les époux, elle ne se mêle 
pas de la « grande » politique, ou bien elle reste à la lisière de celle-ci. Les tâches 
de chacun apparaissent même par instant très précisément assignées : à elle la 
narration de la vie privée du jeune couple, les péripéties, les anecdotes du voyage ; 
à Auguste, au contraire, le témoignage et le commentaire de la matière politique, 
dans le cadre du livre consacré au portrait et à l’éloge du comte de Chambord qu’il 
en tirera peu après4. On pourrait citer d’autres titres du même genre, évoquant des 
déplacements du jeune prétendant, comme le livre du comte de Locmaria5 : c’était 
un moyen de faire connaître le personnage et d’exposer ses vues, bref de parler au 
public des partisans du légitimisme, sans que le prince prenne la plume lui-même. 
Quelques années plus tard, Auguste Johanet partit seul s’entretenir avec le prince 
et publia un nouvel opus, Souvenirs du séjour de M. le comte de Chambord et des 
Français à Ems, qui est un élément important pour la connaissance des doctrines 
du légitimismes s’affrontant à l’épreuve de l’entrée des masses en politique, sous 
la Deuxième République6. 

Mais où les deux jeunes gens ont-ils attrapé le virus du légitimisme, sous le 
sceau duquel est placée leur vie conjugale ? Sophie est issue d’une famille de 
propriétaires, les Bayart, dont le berceau se trouve entre Lille et Tourcoing, dans le 
département du Nord, tandis que les Johanet sont une dynastie d’avocats d’Orléans. 
Le point de rapprochement entre ces deux familles était bien évidemment un 
attachement viscéral aux Bourbons chassés de France par la Révolution de 
1830. Une tradition politique naît dans les familles et les lignages, en harmonie 
avec les logiques d’un milieu social ou d’une région géographique. Or chez les 
Bayart comme chez les Johanet, cette orientation était déjà établie bien avant 

4.   Johanet, Auguste : Voyages d’Henri de France en Écosse, en Angleterre, en Allemagne et en Italie. Paris, Dentu, 1845. 
5.   Locmaria, Noël Marie : Souvenirs des voyages de Monseigneur le duc de Bordeaux en Italie, en Allemagne et dans 

les États de l’Autriche. Paris, H.-L. Delloye, 1846. 
6.   Johanet Auguste : Souvenirs du séjour de M. le comte de Chambord et des Français à Ems. Paris, Jeanne, 1849. 

Sur ces renouvellements, voir Kale, Steven D.: Legitimism and the Reconstruction of French Society, 1845-1883. Baton 
Rouge, Louisiana State University Press, 1992 et Brown, Marvin L.: The Comte de Chambord. The Third Republic’s 
Uncompromising King. Durham (NC), Duke University Press, 1967.  



85ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

À la rencontre du prÉtendant bourbon en exil﻿

la Restauration : ces familles avaient très tôt pris fait et cause pour la monarchie 
catholique de droit divin et avaient opposé diverses conduites de refus aux visées de 
la politique révolutionnaire qu’elles estimaient abusives. Ce serait encore un autre 
sujet de dire lequel de ces deux facteurs a commandé à l’autre, i.e. si ces familles 
ont désavoué la Révolution parce que celle-ci les éprouvait durement ou bien si 
la Révolution a bousculé et isolé ces familles parce que celles-ci en condamnaient 
d’emblée les principes fondamentaux. À quoi s’ajoutent 

L’avocat Auguste Johanet (1806-1860) eut une petite réputation d’historien et 
de défenseur des insurgés vendéens de 1832 qui avaient répondu à l’appel de la 
duchesse de Berry. Il avait aussi plaidé dans plusieurs procès intentés à la presse 
légitimiste par le régime de Juillet. De famille, les Johanet étaient depuis longtemps 
en rupture avec le milieu bourgeois et voltairien du barreau d’Orléans et, au 
contraire, en union avec la noblesse locale, une caste fort repliée sur elle-même 
depuis la tourmente révolutionnaire. « Dans ces grands jours d›épreuve, lorsque 
la mort planait sur tout ce qui faisait acte de fidélité à Dieu et à son roi un certain 
nombre de familles qui n›appartenaient pas à la noblesse partagèrent avec elle le 
dévouement et le culte des saintes Causes7 », ainsi que l’écrivit longtemps après 
un témoin des événements de 1793 dans l’Orléanais. Député aux Cinq-Cents, sous 
le Directoire, le père d’Auguste avait été victime du coup de fructidor (septembre 
1797). L’aîné des frères d’Auguste avait renoncé à terminer son cursus en droit pour 
rentrer dans les ordres : il était devenu un membre actif de la Congrégation, avant 
et après 18158. Prenant la direction du grand séminaire d’Orléans, il établit son 
influence (et celle de son ordre, les Sulpiciens) sur la ville, en pleine symbiose avec 
l’évêque des années 1820 et 1830, Mgr de Beauregard, lui aussi un Ultra – comme 
la presque totalité du clergé du diocèse, vivement opposé à Louis-Philippe9. 
La duchesse de Berry était idolâtrée dans cette petite société, notamment par 
l’intermédiaire du salon que tient la marquise de La Rochejaquelein, l’une des 
gardiennes de la mémoire de son équipée vendéenne. Elle s’est en effet installée 
à Orléans en 1832 pour le procès du complot de la Vendée, et elle reçoit dans son 
hôtel du cloître Saint-Aignan. Notons enfin que la famille possédait une terre non 
loin de Beaugency, à proximité du château de Chambord. 

Auguste était le dernier d’une fratrie, ce qui l’empêchait de reprendre le cabinet 
d’avocat paternel. Il fit donc carrière à Paris. On le rencontre dans plusieurs 
noyaux fondateurs du renouveau doctrinal du légitimisme : d’abord vers 1833-1835 

7.   Lettre du vicomte d’Alès à l’évêque Dupanloup, 5 janvier 1865, citée par Lefebvre, Georges : Études orléanaises. 
2 vol., Paris, Commission d’histoire économique et sociale de la révolution, 1963, t. 1, pp. 199-200. 

8.   Sur le rôle de cette organisation, voir Bertier De Sauvigny, Guillaume de : Le comte Ferdinand de Bertier et 
l’énigme de la Congrégation. Paris, Les Presses continentales, 1948.  

9.   Voir le tableau que donne pour la fin des années 1840 le début du livre de Marcilhacy, Christianne : Le diocèse 
d’Orléans sous l’épiscopat de Mgr Dupanloup, 1849-1878. Sociologie religieuse et mentalités collectives. Paris, Plon, 1962, et 
Tudesq, André-Jean : Les grands notables en France (1840-1849). Étude historique d’une psychologie sociale. 2 vol., Paris, 
PUF, 1964, t. 1, p. 182-183. 



86

Nicolas Bourguinat ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

l’académie Saint-Hyacinthe, c’est-à-dire un « catéchisme de persévérance » fondé 
en l’église de l’Assomption, rue Saint-Honoré, afin de rapprocher les jeunes 
catholiques isolés dans leur paroisse et déprimés par l’atmosphère anticléricale 
faisant suite à 1830 ; puis autour de 1840, les cercles débattant de la liberté de 
l’enseignement, une des grandes causes permettant de mobiliser contre le pouvoir 
orléaniste. À côté de lui, on identifie toujours les mêmes gens, et notamment des 
publicistes royalistes liés en réseau avec des ecclésiastiques gallicans : Henri de 
Riancey, avocat qui va devenir le secrétaire du Comité pour la liberté religieuse 
de Montalembert ; Louis de Baudicour et Pierre Sébastien Laurentie qui sont 
respectivement animateur et secrétaire de rédaction de la Société Catholique des 
Bons Livres, une entreprise de propagande imprimée fort importante, dirigée par 
le duc Matthieu de Montmorency10 ; ou encore l’abbé Combalot, militant de la 
liberté de l’enseignement, et l’abbé Genoude, théoricien du « droit national », ou 
du renouveau du légitimisme par le suffrage populaire, et enfin l’abbé Dupanloup, 
un autre Sulpicien, futur évêque d’Orléans.  

En 1843, alors qu’il connaît Sophie depuis un an environ, Auguste Johanet est 
présent à Belgrave Square, à Londres, lors de la déclaration d’allégeance au jeune 
comte de Chambord où se rassemble la fine fleur du légitimisme français11. Il y 
retrouve le père de Sophie, Charles Bayart, et son frère Henri, qui comme on va le 
voir est aussi le filleul du prétendant. Les deux ouvrages qu’il publie ensuite sur le 
comte de Chambord en 1845 et 1850 peuvent être considérés comme des ouvrages 
« officiels », qui en tout cas n’auraient jamais paru sans l’assentiment du prince 
et la relecture par ses proches conseillers. Il est très possible que son pèlerinage 
à Goritz, Venise et Frohsdorf, à l’été 1845, ait eu pour but de finaliser la rédaction 
du premier ouvrage, et peut-être de consacrer la position d’influence de Joha-
net. Cependant, ce dernier ne fit jamais exactement partie du premier cercle des 
conseillers et des amis du prince (avec des personnages tels que le duc de Lévis ou 
le duc de Blacas). Il n’était pas noble, ce qui constituait probablement une barrière.

La jeune Sophie Bayart, quant à elle, possédait un véritable brevet de légitimisme. 
Sa mère Sophie-Josèphe Bayart avait en effet été brièvement, en 1820, la nourrice 
de l’« enfant du miracle », le fils posthume du duc de Berry : né quelques mois 
après l’assassinat de son père, celui-ci avait reçu provisoirement le titre de duc de 
Bordeaux et devait porter après 1840 le nom de comte de Chambord. Pendant la 
Révolution déjà, ses parents (des gros fermiers de la région d’Armentières) cachaient 
des prêtres réfractaires. Avec les Cent Jours, Sophie-Josèphe eut personnellement 
l’occasion de servir de messagère auprès de la cour de Gand. Quant au père de 

10.   Successeur de son père, l’ami de Madame de Staël. Les causes qu’Auguste a plaidées l’associent de près à cette 
initiative, ainsi qu’à celle du libraire-éditeur Jeanne, sis passage Choiseul, qui l’engagea pour rédiger le récit officiel du 
voyage des royalistes français à Ems.

11.   Voir Changy, Hugues de : Le mouvement légitimiste sous la monarchie de Juillet, 1833-1848. Rennes, Presses 
universitaires de Rennes, 2004. 



87ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

À la rencontre du prÉtendant bourbon en exil﻿

Sophie, un notaire dont la Révolution avait supprimé la charge, il levait des fonds 
pour la cause de Louis XVIII auprès des monarchistes de la région pendant ces 
mêmes Cent-Jours. Il s’était aussi lié d’amitié avec Chateaubriand – ce qui devait 
lui permettre de retrouver une place, dans l’Administration des Tabacs, en 1823. 
Dans une petite biographie consacrée à sa mère, que ses descendants ont fait 
paraître en 1906, Sophie écrit que cela tournait à une sorte de culte de l’écrivain : 

Grand admirateur de son talent, [mon père] voulait voir en [Chateaubriand], partout et 
toujours, le génie de la royauté ; il souhaitait que la célébrité de l’écrivain rendît cette noble 
cause populaire parmi les masses et fit bonne justice des préjugés. À ses yeux, Chateaubriand 
était une puissance : il en fallait fortifier la cause de la légitimité. Malheureusement je conclus 
aussi, de cette correspondance, que l’enthousiaste admirateur eut souvent à lutter contre les 
froissements, les petites rancunes de son noble ami à l’égard de la Famille royale12.

Même si, en 1820, l’honneur accordé à Mme Bayart de servir de nourrice à 
l’héritier du trône fut de courte durée, il n’y a rien de surprenant à ce qu’elle et 
sa famille aient voué par la suite une véritable adulation au jeune prétendant. 
Le frère de lait de l’illustre enfant royal mourut en bas âge en 1824. Sophie elle-
même naquit en 1822. Pour un autre enfant venu au monde peu de temps après 
dans le ménage Bayart, la duchesse de Berry intercéda afin que le petit duc de 
Bordeaux devînt son parrain : le bébé fut naturellement prénommé Henri. Enfin, 
après la chute des Bourbons et leur départ en exil de 1830, la mère de Sophie et 
la duchesse de Berry nouèrent une entente étroite. Mme Bayart s’entremit pour 
obtenir de la famille royale que la duchesse soit réintégrée après son incartade de 
1832. La duchesse avait en effet terminé son séjour vendéen enceinte de plusieurs 
mois, ce qui avait obligé à la remarier en catastrophe, après sa libération de 
la citadelle de Blaye, avec un aristocrate italien, le comte Lucchesi-Palli. Vu le 
scandale, Charles X l’avait exclue d’autorité de la famille royale, et les contacts 
avec ses enfants lui étaient très limités et réglementés13. Sophie-Josèphe Bayart a 
aussi travaillé à ce que Chateaubriand soit réadmis auprès de l’enfant royal. Sans 
y réussir réellement, malgré plusieurs voyages et démarches. Bref, devait écrire 
Sophie, « un zèle [à toute épreuve], qui demandait de l’action ; des montagnes de 
correspondances sont la preuve de ses innombrables et fatigantes démarches : j’ose 
dire que personne en France n’en a fait autant pour la Légitimité14. ». Ce zèle 

12.   Johanet, Sophie : Vie de Madame Bayart, Les Cent-Jours. Chateaubriand. La famille royale. Paris, A. Taffin-Lefort, 
1906. Cette biographie fut publiée par la famille, sans doute peu de temps après la mort de Sophie. On ignore à quelle 
époque elle fut rédigée. Sophie-Josèphe Bayart avait vécu jusqu’en 1866. 

13.   Voir sa dernière biographie en date : Hillerin, Laure : La duchesse de Berry. L’oiseau rebelle des Bourbons, 
Paris, Fayard, 2010. 

14.   Johanet, Sophie : op. cit., p. 134. Cette forme de fascination, appuyée sur un attachement charnel à la personne 
du comte de Chambord, ne correspond pas exactement à ce qui relève de la construction de la célébrité, ni au culte 
que les nationalismes du XIXe siècle rendent aux martyrs : voir ainsi Lilti, Antoine : Figures publiques. L’invention de 
la célébrité, 1750-1850. Paris, Gallimard, 2014, et Riall, Lucy: « Martyr cults in nineteenth-century Italy », Journal of 
Modern History, 82, 2 (2010), pp. 255-287. Mais on pourrait le rattacher à celui que les légitimistes français vouaient à 
Louis XVI, par exemple. 



88

Nicolas Bourguinat ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

finit hélas par lasser : le comte de Chambord lui fit transmettre un beau jour, en 
1843, qu’il n’avait « pas besoin de ses conseils », et la duchesse de Berry lui précisa 
qu’elle ne l’avait « chargée d’aucune mission pour [s]on fils », en ajoutant : « Je 
puis [lui] dire moi-même ce que je pense, sans avoir besoin d’interprète15. » Mais 
il en fallait plus pour décourager le dévouement de cette famille, dont Sophie 
perpétue la tradition de dévouement en venant présenter ses hommages au comte 
de Chambord, en 1845. Resterait à préciser de quoi était faite, concrètement, son 
adhésion à la cause, quelle était la part du prisme féminin dans celle-ci et quelles 
formes d’engagement elle commandait. 

II.	RITES D’INITIATION ET DE RECONNAISSANCE

L’épisode de 1845 est d’abord, me semble-t-il, une manière d’hommage et de 
pèlerinage auprès des illustres exilés, perpétuant en quelque sorte des idéaux 
issus d’un Moyen Âge de fantaisie. Dans la culture politique du légitimisme fran-
çais, après que Chambord fut devenu le chef incontesté de la famille royale, au 
début des années 1840, et jusqu’à la fin de sa vie, en 1883, la visite au prétendant 
fut une sorte d’acte de foi permettant à ses partisans d’affirmer leur singularité 
et de retremper leurs convictions. Dès 1843, dans l’acte constituant l’apparition 
du comte de Chambord dans la vie publique, l’appel du prince à faire venir ses 
partisans auprès de lui à Londres avait suscité de fougueux dévouements. Les 
députés blâmés par le pouvoir orléaniste pour s’être rendus en Angleterre à cette 
occasion en tirèrent un brevet d’attachement à la légitimité et revendiquèrent 
avec fierté le nom de « flétris » de Belgrave Square, retournant à leur avantage 
les critiques de Guizot16. 

Sophie et Auguste Johanet dirigent donc leurs pas vers Goritz, à l’occasion de ce 
voyage de noces volontairement décalé de deux mois par rapport à leur mariage, 
qui avait eu lieu fin mars 1845. Ainsi peuvent-ils arriver à temps pour assister à une 
messe de commémoration destinée à honorer le duc d’Angoulême, un an après 
son décès, et par ricochet, à rendre hommage à son père, Charles X, à près de dix 
années de sa disparition, qui était survenue en 1836. De ce fait, ils vont joindre à 
un rituel de fondation de leur couple (on est alors au tout début de la vogue du 
« voyage de noces »17) un authentique voyage politique : à la fois hommage au 

15.   Idem, p. 325 et p. 328. 
16.   Le 8 janvier 1844, Guizot avait fait adopter par la Chambre des Pairs une adresse contenant une allusion qui est 

à l’origine de cette idée de « flétrissure » des pèlerins de Belgrave Square par les dirigeants de la monarchie de Juillet : 
« Les factions sont vaincues et les pouvoirs de l’État, en dédaignant leurs vaines démonstrations, auront l’œil ouvert sur 
leurs manœuvres criminelles. » Auguste Johanet publia d’ailleurs un ouvrage au titre bien significatif : Johanet, Auguste 
: Souvenirs de Belgrave-Square, dédiés à tous les flétris et à tous ceux qui regrettent de ne pas l’être. Paris, Dentu, 1844.  

17.   J’aborde ce point plus longuement dans Johanet, Sophie : Voyage de noces d’une royaliste…, pp. 226-234. Pour 
le monde anglophone, voir Michie, Helena : Victorian Honeymoons. Journeys to the Conjugal. Cambridge, Cambridge 
University Press, 2006. 



89ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

À la rencontre du prÉtendant bourbon en exil﻿

défunt fils de Charles X, enterré dans la crypte du couvent franciscain de Goritz 
auprès de son père, le dernier Bourbon à avoir régné sur la France, chassé par la 
révolution de juillet 1830), et déclaration de loyauté au nouveau chef de la branche 
aînée18. La duchesse d’Angoulême a décidé, après la mort de son époux en 1844, 
que tout le monde s’installerait à Frohsdorf, en Styrie, dans un château acquis 
l’année précédente. Devant l’extrême simplicité de la chapelle du couvent de Cas-
tagnavizza, sur les hauteurs de Goritz, qu’on baptisera plus tard le « Saint-Denis de 
l’exil », Sophie est partagée entre l’admiration de ce dépouillement tout chrétien 
et un certain sentiment d’inadéquation : 

Pourquoi, la veille du funèbre anniversaire de la mort d’un fils de France, voit-on, pour tous 
préparatifs de cérémonie, quelques bons religieux, gardiens fidèles du tombeau des deux Rois, 
tendre de noir leur humble et simple chapelle ; dresser dans le chœur, un modeste prie-Dieu 
[…] ! Et plus loin, à sa suite, au lieu de magnifiques stalles réservées aux Princes du sang, aux 
grands dignitaires du royaume, des sièges recouverts aussi de noir, pour quelques courtisans 
du malheur, obligés de venir quatre cents lieues de la France, rendre hommage aux cendres de 
deux Princes dont l’exil doit se prolonger au delà de la tombe !  (p. 15).

Après la cérémonie, les jeunes mariés rebroussent chemin à travers l’Italie 
du Nord et gagnent Venise. À quelques jours de distance, il vont avoir une 
première occasion de revoir ce jeune prince qu’ils ont immédiatement jugé 
plein de promesses. Chambord séjourne en effet déjà régulièrement à Venise, 
où il prendra l’habitude quelques années plus tard de passer la totalité de la 
belle saison et deviendra propriétaire de son propre palais sur le Grand Canal, le 
palazzo Cavalli. En cette veille d’été 1845, il est descendu à l’hôtel Danieli. Plusieurs 
visites les mettront en présence du prince. Après leur départ de Venise et leur 
étape à Trieste, enfin, les Johanet vont être accueillis à Frohsdorf, dans ce mini-
Versailles de Styrie qui est le principal centre politique de l’exil bourbonien en 
Autriche. Sophie et Auguste sont relativement privilégiés car ils peuvent habiter 
« un petit pavillon dépendant du château » (p. 60), alors que d’autres visiteurs 
doivent se loger eux-mêmes en ville, mais ils ne sont pas assez privilégiés non 
plus pour occuper le premier étage, destiné à des hôtes de marque ou à des 
parents de passage. Comme le palais Cavallli de Venise, le château autrichien 
est un fragment de terre de France, où « on se croit transporté au Paris d’il y a 
seize ans, et, l’illusion continuant, on s’imagine un instant que les Tuileries ont 
changé de forme », écrit Auguste Johanet dans son récit19. 

18.   Goritz s’appelle aujourd’hui Gorizia et se situe à l’extrême nord-est de l’Italie, à la lisière de la frontière 
slovène. Voir Bled, Jean-Paul : Les lys en exil ou la seconde mort de l’Ancien Régime. Paris, Fayard, 1992. Dans cette idée 
d’hommage, on peut voir aussi un écho vague du médiévalisme, et notamment du style (ou de l’éthique) troubadour 
qui eut une certaine popularité des années 1820 aux années 1840. Il trouva un public et des adeptes au sein même du 
légitimisme, par exemple avec la sculptrice Félicie de Fauveau, exilée en Italie après sa compromission dans l’aventure 
vendéenne de 1832. Voir le catalogue de l’exposition tenue au Musée d’Orsay et à l’Historial de la Vendée : Félicie de 
Fauveau :  l’Amazone de la sculpture. Paris, Gallimard, 2013. 

19.   Johanet, Auguste :  Voyage…, p. 734. À propos des circulations d’hommes et d’idées déclenchées à travers 



90

Nicolas Bourguinat ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Tous les témoignages suggèrent que l’étiquette de cette vie de cour en miniature 
était étouffante et que le déroulement d’une journée au château royal était 
mortellement ennuyeux. Pour des partisans fanatiques de la légitimité, comme 
les Johanet, c’est bien sûr un tout autre son de cloche et l’enthousiasme ne se 
dément jamais : 

De chez S.M. nous passâmes chez Mademoiselle [Louise, la sœur aînée de Chambord]. On 
m’avait bien dit qu’elle était belle, qu’elle était gracieuse, bonne, aimable, mais on ne pouvait 
donner une idée d’une telle perfection ! Pendant le dîner, j’étais à côté d’Elle. S.A.R. me parla 
beaucoup de la France pour qui elle partage la passion de son auguste frère. Elle se rappela 
aussi ma mère et toute ma famille pour lesquelles elle daigna me dire les choses les plus 
gracieuses. Avant le dîner, Monseigneur nous reçut et nous montra aussi la plus affectueuse 
bienveillance, soutenue de la part de la royale famille, tout le reste de la soirée qui se passa des 
plus agréablement, et pendant tout notre séjour à Frohsdorf. Le soir j’étais près de la Reine [la 
duchesse d’Angoulême] qui causa beaucoup avec moi. Elle revint plusieurs fois sur le plaisir 
que nous lui avions fait d’aller à Goritz, me demanda beaucoup de détails de la cérémonie, 
me dit la satisfaction qu’elle avait éprouvée bien souvent à lire les articles d’Auguste dans La 
France. Il raconta ensuite diverses choses qui excitèrent le plus vif intérêt, ce qui me rendait 
doublement heureuse et de l’entendre et de voir que ses récits distrayaient si agréablement 
les nobles exilés (p. 138).

La ferveur autour du prétendant était largement entretenue par des fêtes, 
comme la Saint Henri le 15 juillet : à Venise en 1845, « la réunion était brillante 
et nombreuse » (p. 40), et cette fête garda une importance particulière tout au 
long de la vie du prince. Dans la vie quotidienne des familles légitimistes restées 
en France, quantité d’objets étaient là pour rappeler l’existence du prétendant en 
exil, tels des rubans, bijoux, boîtes, médailles à son effigie… Et ces objets avaient 
bien sûr une importance toute particulière lorsqu’ils avaient été offerts par la 
famille royale elle-même. Ainsi, Jo Margadant a étudié le culte que la duchesse 
de Berry a suscité dans les bonnes familles, un culte parfois encore vivant au mi-
lieu du XXe siècle à travers des objets (broderies, miniatures, médaillons) qui se 
transmettaient d’une génération à l’autre20. Et en lisant Sophie Johanet, on voit 
en effet en action cette médiation quasi magique des objets, lettres, certificats, 
menus cadeaux, donnés, touchés ou signés par le prince. 

III.	 PASSION, DÉVOTION ET POLITIQUE

Ainsi la loyauté au prétendant prenait-elle alors réellement l’aspect d’une 
dévotion, d’un culte peut-être d’autant plus fort que la cause en apparaissait de 

l’Europe autour de l’exil des maisons princières, voir les intéressantes réflexions de Dumons, Bruno (dir.) : Rois et princes 
en exil. Une histoire transnationale du politique dans l’Europe du XIXe siècle. Paris, Riveneuve, 2015. 

20.   Margadant, Jo Burr: « The duchesse de Berry and royalist political culture in postrevolutionary France », in 
Margadant, Jo Burr: The New Biography. Performing Feminity in Nineteenth-Century France. Berkeley et Los Angeles, 
University of California Press, 2000. 



91ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

À la rencontre du prÉtendant bourbon en exil﻿

plus en plus désespérée. Peut-être de manière délibérée de sa part, Chambord a 
toujours laissé planer l’ambiguïté sur ses intentions réelles et sur sa doctrine de 
gouvernement. Mais la réalité n’était pas tellement à son avantage. En 1843, ses 
visiteurs de Belgrave Square avaient colporté l’image d’un futur souverain acquis à 
la cause de la monarchie libérale. Auguste Johanet et d’autres publicistes royalistes 
cherchaient à populariser l’image d’un homme curieux du monde moderne et 
dévoué au pays. Dans le même temps, en 1844-1845, le mouvement légitimiste se 
structurait et s’affirmait électoralement. Mais les déconvenues allaient ensuite 
s’accumuler : la République de 1848 consacra l’échec du fusionnisme (rapprochement 
avec la branche Orléans) et précipita Chambord vers le conservatisme le plus étroit ; 
ensuite le coup d’État et le régime autoritaire de Napoléon III allaient transformer 
sa stratégie en un banal attentisme… Il y a quelques années, la publication d’extraits 
de son journal politique, retrouvé après bien des péripéties dans les archives de 
Parme, a d’ailleurs montré qu’on avait affaire à un esprit étroit, un doctrinaire 
sans intelligence politique21.  

Le monarque de droit divin a toujours été une figure de l’autorité et de la 
sacralité, mais les légitimistes français semblent avoir éprouvé cette vision de 
manière exacerbée pour le comte de Chambord, car il arborait une auréole toute 
particulière due aux circonstances de sa naissance, à son exil subi depuis l’enfance, 
et à l’espoir qui était placé en lui. Il devient, dans certains cas, une figure quasi 
biblique, voire christique : Sophie déclare par exemple qu’« en voyant tant de vertus, 
en regard de tant d’ingratitude et d’indifférence, on se prend à se demander si ce 
n’est point aussi pour lui que le Prophète s’écria : “mon peuple, que vous ai-je fait, 
et pourquoi me persécutez-vous ?” » (p. 55). Comme Jésus, le prince convaincra les 
incrédules. « Qu’ils viennent ceux qui en doutent, ne craint pas d’écrire Sophie, 
et quand ils auront vu, quand ils auront examiné et compris la noble attitude de 
Henri de France, oh ! alors ils croiront, et ils nous reprocheront de n’en avoir pas 
dit davantage ; ils seront enthousiastes et fanatiques comme nous » (p. 64). Et ces 
convictions sont soutenues par des historiettes et des anecdotes de toutes sortes 
pour prouver que le comte de Chambord avait une grâce bien spéciale, qui rayonnait 
autour de lui. La baronne Blaze de Bury, après le passage du prince à Hanovre en 
1848, se souviendrait elle aussi qu’avec son époux ils avaient trouvé « tous ceux 
qui avaient eu l’honneur de l’approcher encore sous l’impression produite par le 
charme de cette puissance de conversation toute française et aussi par la grâce 
irrésistible de son auguste compagne »22. Chaque membre de la famille royale, à 
commencer par la buona duchessa, la mère du comte de Chambord, finit d’ailleurs 
par être l’objet de cette ferveur toute religieuse, et par avoir droit dans le journal 

21.   Voir Chambord, Henri comte de : Journal, 1846-1883. Carnets inédits, édition de Philippe Delorme. Paris, 
François-Xavier de Guibert, 2009. 

22.   Blaze De Bury, Baronne de : Voyage en Autriche, en Hongrie et en Allemagne pendant les événements de 1848 
et 1849. Paris, Charpentier, 1851, p. 57. 



92

Nicolas Bourguinat ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

de Sophie Johanet à son épithète telle que « noble », « auguste », « sublime », 
« sainte », etc. C’est donc un éloge un peu béat de ces « bons princes », avec des 
termes stéréotypés et interchangeables, auquel elle se livre, après d’autres témoins 
des deux sexes. 

Le légitimisme français n’est donc pas seulement, et même n’est pas 
essentiellement ici une doctrine politique. C’est une sensibilité étroitement liée 
à la religion catholique, si ce n’est pas une religion à lui seul. Et cela explique aussi 
le rôle important que les femmes ont eu dans la perpétuation de cette sensibilité, 
ne serait-ce qu’en tant que engagées dans les pratiques dévotionnelles et aussi 
en tant qu’éducatrices vis-à-vis de leurs enfants. Ainsi, nous rappelle Sophie, si 
« parfois des larmes atteignaient [les] paupières [des enfants de Madame Bayart], 
ils apprenaient à les sécher soudain par un Sursum corda : « Mon Dieu, nous vous 
offrons tout ce que vous voudrez, pour qu’Henri V revienne »23 ! Cela n’aurait 
aucune pertinence, bien sûr, de l’expliquer en renvoyant à une nature féminine 
supposément plus exaltée et plus sentimentale : nous savons bien que ce n’est là 
qu’un vieux refrain sexiste. Comme l’avait bien perçu Jo Margadant, la vérité est 
d’abord que cela leur libérait un espace légitime dans le champ politique, où elles 
étaient interdites comme électrices et comme militantes mais où elles gagnaient 
ainsi le droit de manifester approbation et engagement, fût-ce seulement par des 
sentiments et par des gestes forts. 

Du point de vue des engagements pour la cause du catholicisme, signalons que 
quelques années après le voyage de 1845, le couple Johanet fut de ceux qui lièrent 
sans hésitation la cause du petit-fils de Charles X avec celle de l’ultramontanisme. 
En effet, lorsqu’à la fin de 1848, après l’assassinat de son ministre Pellegrino 
Rossi, le pape Pie IX s’enfuit de Rome et trouve refuge à Gaète (ouvrant la voie 
à la proclamation de la République romaine, qui vivra jusqu’en juillet de l’année 
suivante), ils partagent bien évidemment l’émotion et la préoccupation qui 
saisissent l’opinion catholique. En France, le comité Montalembert pour la liberté de 
l’enseignement convoque alors une réunion exceptionnelle où se pressent quelques 
600 notables, dont Auguste Johanet (qui s’est présenté sans succès aux élections 
de mai 1849 dans le Morbihan). Il compose alors avec l’abbé Félix Dupanloup et le 
publiciste Alfred Nettement la sous-commission qui va rédiger l’adresse solennelle 
par laquelle les catholiques français manifestent leur solidarité à Pie IX : 

Les vrais romains, ranimés par leur ancien amour, sortiront de la torpeur qui glace leur courage ; 
ils reviendront vers vous, vers leur père. Vos ennemis tomberont sous l’universelle réprobation. 
Très-Saint-Père, c’est notre espérance ! Mais si elle ne se réalisait pas, vos fils de France vous 
crieraient : Venez à nous ! Ou plutôt : Nous voici, nous nos bras, nos biens, nos vies ! Parlez, 
très-saint-père, nous attendons prosternés dans notre douleur, aux pieds du chef visible de 
l’Église, épouse du Christ24. 

23.   Johanet, Sophie : op. cit., p. 192. 
24.   «L’Ami de la Religion et du Roi», Journal ecclésiastique, politique et littéraire, 4712, 21/12/1848, p. 824. Félix 

Dupanloup, dans les deux numéros précédents (4709 et 4710), a signé deux textes intitulés « De la souveraineté 



93ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

À la rencontre du prÉtendant bourbon en exil﻿

Autour de la légitimité et du droit divin, la cause de la religion et celle de la 
monarchie se rejoignaient alors parfaitement. Certes, dans cette réaction face à 
la « question romaine » naissante, l’appréciation personnelle de Sophie Johanet 
n’apparaît pas et nous ne disposons que de celle de son mari. Il est néanmoins 
permis de juger, sur la base de son récit de voyage, que Sophie laisse percer une 
sensibilité proprement féminine à la politique légitimiste. Ne nous aventurons pas 
non plus trop loin, au risque de l’amalgame ou de l’anachronisme. Il s’agit en effet 
d’une femme de 22 ans élevée au couvent. Elle revendique le fait d’avoir noué un 
mariage d’amour et non de convenances, mais là s’arrête son anticonformisme : 
Sophie est bien évidemment quelqu’un qui acquiesce à la distribution sexuée des 
rôles telle qu’elle est consacrée dans le milieu social, politique et religieux qui le sien. 
Elle sait parfaitement que si elle tient un journal de son aventure et si elle en tire, à 
l’arrivée, un récit soigneusement rédigé et illustré, mené avec brio et avec humour, 
elle s’arrêtera au seuil de l’auctorialité. Son travail n’a pas vocation à sortir du cercle 
de famille et l’écriture d’un ouvrage politique reste du domaine de son époux et 
de lui seul. Mais bien qu’elle soit condamnée à s’effacer à la dernière page de son 
journal (qui est d’ailleurs un hymne à l’amour et à l’entente conjugale), une fois 
que le retour l’a réintégrée dans le cadre familial et sociétal d’où elle était issue, elle 
laisse percer parfois un semblant d’amertume vis-à-vis de la condition d’infériorité 
civique et morale qui lui est faite, et avec elle celle des autres femmes légitimistes. 
Ainsi, face à la douane piémontaise qui ne trouve pas son nom sur le passeport et 
qui semble soupçonner qu’elle est la victime consentante ou forcée de quelque rapt, 
elle notera : « L’incurie d’un commis au bureau de Paris avait fait mettre la femme 
de M. Johanet dans un tout petit coin de passeport. Eh ! pouvaient-ils se douter, 
ces braves gens, que c’est là, à Paris, la place qu’on leur réserve » (p. 34). Ou encore, à 
Frohsdorf, lorsqu’Auguste se rend à Vienne pour relever leur courrier arrivé depuis 
la France et qu’elle reste seule. Cette menue entorse à l’étiquette lui fait tenir le rôle 
du conseiller politique à la place de son mari, et elle ne s’y dérobe pas, notant avec 
un soupçon d’ironie : « M. de Montbel est venu plusieurs fois, toujours pendant 
l’absence d’Auguste ; et pour le remplacer, j’ai causé de haute politique, tout comme 
si j’étais moi-même un ancien ministre. » (p. 140) 

De même sait-elle analyser avec une certaine clairvoyance les enjeux proprement 
politiques du moment. Ainsi ne trouve-t-on sous sa plume aucune remarque ou 
réserve contre le joug autrichien sur l’Italie du Nord et du Centre qu’elle voit à l’œuvre 
à l’échelle du royaume lombard-vénitien. Une domination étrangère dont la critique 
était pourtant devenue très courante en France chez les observateurs des années 
1840 et qu’on trouve présente dans un grand nombre de voyages d’Italie publiés à 
cette époque. Pour une royaliste aussi ardente, on ne peut pas faire moins qu’être la 

temporelle du pape ». Il est alors vicaire général de l’archevêché de Paris, et n’est nommé au siège épiscopal d’Orléans 
qu’à la fin de 1849. Dans cette assemblée, on trouve également Saint-Priest, Veuillot, de Riancey...



94

Nicolas Bourguinat ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

supportrice de cette Autriche qui accorde l’asile au petit-fils de Charles X, et qui est 
depuis 1815 la puissance qui incarne le mieux, en Europe, la défense de la légitimité. 
D’autre part, et ce n’est pas un point secondaire, le journal de Sophie se clôt sans en 
avoir l’air sur une note triomphante, avec l’annonce du prochain mariage de Louise 
d’Artois, la sœur aînée de Chambord, qui sera célébré en novembre 1845. C’est une 
nouvelle encourageante pour le légitimisme français, un succès non négligeable 
pour une maison détrônée et condamnée à l’exil loin de ses États, qui lui permet 
de nouer une alliance avec une famille princière régnante de rang non négligeable. 
Car si le père de l’époux règne sur la petite principauté de Lucques, sous le nom de 
Charles II, il doit récupérer les duchés de Parme, Plaisance et Guastalla qui ont été 
donnés en viager, au congrès de Vienne, à l’ex-impératrice Marie-Louise. À la mort 
de celle-ci, en 1847, l’abdication rapide du nouveau duc va porter Louise au trône 
ducal avec son époux25. Ce mariage suscita d’ailleurs une très forte mobilisation non 
seulement des légitimistes français mais aussi de la haute aristocratie autrichienne.

Ainsi, il me semble que ce témoignage très original qu’a laissé Sophie Johanet 
sur son pèlerinage politique de 1845 permet d’entrevoir le rôle dévolu aux femmes 
dans la manifestation d’une fidélité dynastique, et dans la transmission de celle-ci 
à travers les générations. Car dans ce mémorial des débuts de son mariage, Sophie 
s’adressait aussi aux plus jeunes pousses de sa famille, à ses nombreux neveux et 
nièces, tout autant qu’aux adultes. Elle vécut assez longtemps pour être témoin 
de la défaite politique du légitimisme en 1871-1873, au moment de la naissance de 
la Troisième République, puis de la mort du comte de Chambord, intervenue en 
1883. Elle eut donc connaissance de l’échec définitif du légitimisme à reconquérir 
le pouvoir, qu’elle évoque dans la biographie de sa propre mère de façon allusive : 
« Hélas ! Nous qui savons tout ce qui a suivi depuis cette époque [de la naissance du 
duc de Bordeaux], nous pouvons ajouter : oui, Dieu a tout fait pour sauver la France, 
mais y a-t-elle répondu ? La France veut-elle être sauvée ? Que nous sommes loin 
des espérances d’alors ! »26 La fraîcheur spontanée de ces espérances, c’est justement 
cela qui donne tout son prix au récit sur Goritz et Frohsdorf qu’elle nous a laissé. Sa 
plume alerte y fait revivre au féminin une tradition politique aujourd’hui désuète mais 
qui fut fondamentale pour toute une fraction de la société française de ce temps : 
celle que l’historien du droit Stéphane Rials a baptisée le « chambordisme », « qui 
a consisté à abandonner plus ou moins nettement le terrain de la raison politique 
pour celui de la passion quasi-amoureuse [pour le] prince, celui de la démonstration 
pour celui de la dévotion »27.

25.   Et après la brève parenthèse de 1848 où ils seront chassés de leurs États avant d’être rétablis par l’Autriche, 
l’assassinat de ce dernier en 1854 fera même de Louise une régente, au nom de son fils aîné – du moins jusqu’à ce qu’ils 
soient à leur tour chassés définitivement d’Italie par la guerre de 1859. Les héritiers de Louise seront mariés, à Frohsdorf 
souvent, à plusieurs maisons telles que les Habsbourg-Lorraine de Toscane, les Bourbons d’Espagne, les Bourbons-Sicile.

26.   Johanet, Sophie : op. cit., p. 298. 
27.   Rials, Stéphane : « Contribution à l’étude de la sensibilité légitimiste : le chambordisme », en Rials, Stéphane :   

Révolution et Contre-révolution au XIXe siècle. Paris, D.U.C.-Albatros, 1987, pp. 220-230. 



95ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

À la rencontre du prÉtendant bourbon en exil﻿

BIBLIOGRAFIA

Bertier de Sauvigny, Guillaume de : Le comte Ferdinand de Bertier et l’énigme de la 
Congrégation. Paris, Les Presses continentales, 1948.

Bled, Jean-Paul : Les lys en exil ou la seconde mort de l’Ancien Régime. Paris, Fayard, 1992.
Bourguinat, Nicolas : « Et in Arcadia ego… » Voyages et séjours de femmes en Italie (1770-

1870). Montrouge, Éditions du Bourg, 2017. 
Brown, Marvin L.: The Comte de Chambord. The Third Republic’s Uncompromising King. 

Durham (NC), Duke University Press, 1967.
Changy, Hugues de : Le mouvement légitimiste sous la monarchie de Juillet, 1833-1848. Rennes, 

Presses universitaires de Rennes, 2004.
Dumons, Bruno (dir.) : Rois et princes en exil. Une histoire transnationale du politique dans 

l’Europe du XIXe siècle. Paris, Riveneuve, 2015.  
Hillerin, Laure : La duchesse de Berry. L’oiseau rebelle des Bourbons. Paris, Fayard, 2010. 
Kale, Steven D.: Legitimism and the Reconstruction of French Society, 1845-1883. Baton Rouge, 

Louisiana State University Press, 1992. 
Lefebvre, Georges : Études orléanaises. 2 vol., Paris, Commission d’histoire économique 

et sociale de la Révolution, 1963. 
Michie, Helena: Victorian Honeymoons. Journeys to the Conjugal. Cambridge, Cambridge 

University Press, 2006.
Lilti, Antoine : Figures publiques. L’invention de la célébrité, 1750-1850. Paris, Gallimard, 2014.
Marcilhacy, Christianne : Le diocèse d’Orléans sous l’épiscopat de Mgr Dupanloup, 1849-

1878. Sociologie religieuse et mentalités collectives. Paris, Plon, 1962. 
Margadant, Jo Burr: «The duchesse de Berry and royalist political culture in postrevolutionary 

France», en Margadant, Jo Burr (dir.) : The New Biography. Performing Feminity in 
Nineteenth-Century France. Berkeley et Los Angeles, University of California Press, 2000. 

Riall, Lucy: « Martyr cults in nineteenth-century Italy », Journal of Modern History, 82, 2 
(2010), pp. 255-287.

Rials, Stéphane : « Contribution à l’étude de la sensibilité légitimiste : le chambordisme », 
en Rials, Stéphane :  Révolution et Contre-révolution au XIXe siècle. Paris, D.U.C.-Albatros, 
1987, pp. 220-230.

Tudesq, André-Jean : Les grands notables en France (1840-1849). Étude historique d’une 
psychologie sociale. 2 vol., Paris, PUF, 1964. 

FUENTES

Blaze de Bury, Baronne de : Voyage en Autriche, en Hongrie et en Allemagne pendant les 
événements de 1848 et 1849. Paris, Charpentier, 1851. 

Chambord, Henri de : Journal, 1846-1883. Carnets inédits, édition de Philippe Delorme. 
Paris, François-Xavier de Guibert, 2009. 

Johanet, Auguste : Souvenirs de Belgrave-Square, dédiés à tous les flétris et à tous ceux qui 
regrettent de ne pas l’être. Paris, Dentu, 1844.

Johanet, Auguste : Voyages d’Henri de France en Écosse, en Angleterre, en Allemagne et en 
Italie. Paris, Dentu, 1845. 



96

Nicolas Bourguinat ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 81–96 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Johanet, Auguste : Souvenirs du séjour de M. le comte de Chambord et des Français à Ems. 
Paris, Jeanne, 1849.

Johanet, Sophie  : Voyage de noces d’une royaliste à travers l’Allemagne et l’Italie (1845), 
édition et commentaires de Nicolas Bourguinat et Marina Polzin. Strasbourg, Presses 
universitaires de Strasbourg, 2014. 

Johanet, Sophie : Vie de Madame Bayart, Les Cent-Jours. Chateaubriand. La famille 
royale. Paris, A. Taffin-Lefort, 1906. 
Locmaria, Noël Marie : Souvenirs des voyages de Monseigneur le duc de Bordeaux 
en Italie, en Allemagne et dans les États de l’Autriche. Paris, H.-L. Delloye, 1846.



97ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

MASCULINIDADES Y DIFERENCIA DE 
GÉNERO EN HIGIENE DEL MATRIMONIO 
DE PEDRO FELIPE MONLAU (1853): 
UNA CONSTRUCCIÓN ENTRE LOS 
NUEVOS SABERES CIENTÍFICOS 
Y LA MORAL CATÓLICA

MASCULINITIES AND GENDER DIFFERENCE 
IN HIGIENE DEL MATRIMONIO OF 
PEDRO FELIPE MONLAU (1853): A 
CONSTRUCTION BETWEEN NEW SCIENTIFIC 
KNOWLEDGE AND CATHOLIC MORAL

Marie Walin1

Recibido: 2020-07-17 · Aceptado: 2021-03-02
doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.29334

Resumen
El libro Higiene del matrimonio (1853) del higienista catalán Pedro Felipe Monlau 
fue uno de los manuales de higiene conyugal más conocidos en España y en toda 
Europa en la segunda mitad del siglo XIX. Obra pionera, fue una de las primeras 
publicaciones higienistas destinada a un público no especializado para difundir 
las normas de una sexualidad «buena» y «sana». En este artículo estudiamos el 
discurso de Monlau sobre las masculinidades y la diferencia sexual, analizando la 
influencia del catolicismo y de los estereotipos de género sobre su construcción. 
Dándole la vuelta a la perspectiva del autor, demostraremos cómo los cuerpos están 
leídos a partir del género, más bien que considerarlos como una prueba evidente 
de la jerarquía de género. La comparación con la traducción del médico francés 
Pierre Garnier en la editorial de los hermanos Garnier en 1880, que participó en 
gran medida de la fama del libro, nos permitirá reflexionar sobre el lugar de la 

1.   Estudiante de doctorado en la Universidad de Toulouse II (UMR 5136 FRAMESPA). Profesora auxiliar en la 
Universidad de Limoges. C.e.: marie.walin@casadevelazquez.org; ORCID: 0000-0002-8806-5743.

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.29334
mailto:marie.walin@casadevelazquez.org


98

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

religión en la construcción de una modernidad científica en el último tercio del 
siglo XIX.

Palabras clave
Masculinidad; sexualidad; género; medicina; higiene; religión.

Abstract
The book Higiene del matrimonio of the Catalan hygienist Pedro Felipe Monlau 
published in 1853 was one of the most famous handbook of conjugal hygiene 
published in Spain and Europe during the second part of the 19th century. Pioneer 
work, it was one of the first hygienist publications meant for the use of a non-
specialist public, in order to spread the hygienist norms of a ‘good’ and ‘healthy’ 
sexuality. This paper focuses on Monlau’s discourses about masculinities and 
sexual differences, aiming to analyse the influence of Catholicism and gender 
stereotypes on the construction of medical knowledge. I propose a move in a 
different direction, using the author perspective to demonstrate how bodies are 
considered through the belief about gender difference and hierarchy, rather than 
considering them as a visible proof of gender hierarchy. The comparison with 
Pierre Garnier’s translation in French, published at the Garnier brothers’ editorial 
–one of the most famous editorial concerning matters of sexuality in Europe and 
America of the time– will be useful to think about the place of religion in the 
construction of modern science in the western world at the end of the 19th century.

Keywords
Masculinities; sexuality; gender; medicine; hygiene; religion.



99ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

El Sr. Monlau es muy recomendable por su perseverante propósito de difundir y popularizar los 
conocimientos higiénicos, de tanta importancia así para los Estados como para las poblaciones, 
las familias y los individuos. ¡Bien se necesita ayudarle en esa laudabilísima empresa hasta 
conseguir que la higiene se infiltre en la sociedad penetrando hasta en el más denso de sus 
tejidos! Recomendamos, pues, a nuestros lectores la Higiene del matrimonio, y creemos que 
prestará a los facultativos un buen servicio aconsejando su adquisición a los casados que no 
descuiden su propia felicidad y la de sus familias2.

Así se anunció en 1853 en el Boletín de medicina, cirugía y farmacia, uno de los 
periódicos médicos más leídos en España en los años 1850, la publicación del libro 
Higiene del matrimonio del Dr. Pedro Felipe Monlau y Roca. Cuando apareció este 
manual de higiene conyugal, el médico catalán ya había publicado sus Elementos 
de Higiene Privada (1846) y Elementos de Higiene Pública (1847)3, compendios de 
higiene destinados a un público ilustrado y de expertos. Era conocido también 
por sus actividades políticas, e incluso había ya iniciado su giro político desde el 
progresismo hacia el liberalismo moderado4. Su llegada a la capital en 1847 marca 
el principio de su carrera como experto al servicio de los gobiernos moderados. 
Proporcionó su ayuda en la implementación de políticas sanitarias de gran 
amplitud a través de su papel de secretario del Consejo de Sanidad del Reino en 
1847, de vocal supernumerario del Consejo de Sanidad en 1852 y de consejero de 
Sanidad en 1855. También fue elegido como delegado médico para España en el 
Congreso Sanitario de París de 1851, en el cual fue elogiada su «vasta erudición y 
viril elocuencia» en la defensa de los intereses españoles5.

Destinado a un público menos especializado que sus libros anteriores, su obra 
Higiene del matrimonio o Libro de los casados fue un verdadero best-seller para la 
época; fue reeditado al menos quince veces en España hasta 19296 y se difundió en 
toda Europa y en América del Sur. Los hermanos Garnier de París, aprovechando 
del éxito de la edición de la obra de 1865 destinada al mercado suramericano, 
pidieron al médico francés Pierre Garnier –que no tiene ningún vínculo de familia 
con sus editores– una traducción para el mercado francés7. La edición francesa, 
obra parcialmente reescrita por P. Garnier, parece treinta años después de la 
edición española en un contexto de gran polémica sobre el divorcio y el descenso 

2.   «Variedades», Boletín de medicina, cirugía y farmacia, 06/11/1853, pp. 357-358.
3.   Monlau, Pedro Felipe: Elementos de Higiene Privada o arte de conservar la salud del Individuo. Barcelona, Imp. 

Pablo Riera, 1846; Monlau, Pedro Felipe: Elementos de Higiene Pública o arte de conservar la salud de los pueblos. 
Barcelona, Imp. Pablo Riera, 1847.

4.   Campos Marín, Ricardo: «Pedro Felipe Monlau», DB-e Diccionario biográfico español en línea | Real Academia de la 
Historia, http://dbe.rah.es/biografias/13044/pedro-felipe-monlau-y-roca ; Granjel, Mercedes: Pedro Felipe Monlau y la higiene 
española del siglo XIX. Salamanca, Universidad, 1983; Campos Marín, Ricardo: Curar y gobernar: Medicina y Liberalismo en 
la España del siglo XIX. Madrid, Nivola, 2003.

5.   R. Hernández Poggio, Ramón: «Los anticontagionistas», El Siglo Médico, 1864, p. 554.
6.   Amezúa, Efigenio: «Cien años de temática sexual en España: 1850-1950. Repertorio e análisis. Contribución al 

estudio de materiales para una historia de la sexología», Revista de Sexología, 48 (1991).
7.   Sobre Pierre Garnier ver Chaperon, Sylvie : Les Origines de La Sexologie : 1850-1900. Paris, Audibert, 2007. Sobre 

los hermanos Garnier y su labor como editores, ver Champion, Honoré: «Portraits de libraires. Les frères Garnier», 
Bulletin de l’Association amicale professionnelle des commis-libraires français. Paris, impr. de A. Fleury, 1913.

http://dbe.rah.es/biografias/13044/pedro-felipe-monlau-y-roca


100

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

de la natalidad en Francia8. Fue un gran éxito para la editorial que llegó a publicar 
doce ediciones de la traducción, y empezaron a publicar una colección titulada 
«Higiene de la generación»9. Fue una consagración para la obra de P. F. Monlau, 
que le concedió un estatus que a ninguna otra obra española de aquel momento 
se le había reconocido.

Este éxito se debe primero al carácter pionero del libro: el tema de la higiene 
conyugal, si bien suscita mucho interés desde la publicación del primer Cuadro 
de la vida conyugal de Nicolas de Venette (1686), no siempre había sido estudiado 
por médicos de profesión. Más bien, como ha destacado Sylvie Chaperon en su 
libro «Les origines de la sexologie (1850-1900)» (Los orígenes de la sexología), los 
autores son a menudo curanderos que aprovechan el tema para vender libros. Al 
contrario, P. F. Monlau fue el primer médico de profesión y experto reconocido 
que escribió un manual de higiene de la sexualidad en lengua castellana. La 
reputación y las ideas de su autor ayudaron mucho al éxito de su libro: liberal 
y partidario del progreso médico, P. F. Monlau era también un defensor de la 
moral y de la religión católica. Su obra pareció así mucho más digna de interés 
que la mayoría de las publicaciones que aprovecharon el tema de la «higiene 
conyugal» para entretener a sus lectores con descripciones eróticas disfrazadas 
de lenguaje médico, que se fueron multiplicando en la segunda mitad del siglo 
XIX10. Al mismo tiempo, este respeto a la «sana moral», como la llama el autor en 
la «Advertencia» que precede el texto del libro11, fue también considerado desde 
Francia como el signo de un pensamiento conservador demasiado influenciado 
por el catolicismo, así como símbolo de un arcaísmo típicamente «español», como 
ya lo ha demostrado Pura Fernández en el artículo ya citado de 201212. De hecho, 
si bien el contenido del libro está enfocado principalmente en temas médicos y 
sanitarios como la fecundación, el parto, la impotencia y la esterilidad, también 
empieza con una defensa del matrimonio en contra del divorcio y el celibato. 
La palabra «matrimonio» del título se refiere así tanto al contrato social y, en 
este caso, al sacramento religioso, como al llamado «uso del matrimonio», es 
decir, a la práctica del coito con fines reproductivos. Por eso su discurso resulta 

8.   La comparación entre la edición francesa y la castellana ha sido hecha por Fernández, Pura: «La higiene del 
matrimonio (1853) de Pedro Felipe Monlau y los géneros intermedios para la divulgación científica: la adaptación del 
Dr. P. Garnier (1879)», en Durán López, Fernando: Obscenidad, vergüenza, tabú: contornos y retornos de lo reprimido 
entre los siglos XVIII y XIX. Cádiz, Universidad de Cádiz, 2012. Monlau, Pedro Felipe : Le mariage dans ses devoirs, ses 
rapports et ses effets conjugaux, au point de vue légal, hygiénique, physiologique et moral. Traduction libre, refondue, corrigée 
et augmentée de l’Higiene del matrimonio du Dr Pedro Felipe Monlau, par le Dr P. Garnier. Garnier, Pierre (trad.), Paris, 
Garnier Frères, 1880.

9.   Chaperon, Sylvie : op.cit., pp. 23-24.
10.   Sobre este tema pueden verse los demás trabajos de Fernández, Pura: Eduardo López Bago y el naturalismo 

radical: la novela y el mercado literario en el siglo XIX. Ámsterdam, Rodopi, 1995; Fernández, Pura: Moral y scientia sexualis 
en el siglo XIX: el eros negro de la novela naturalista. Málaga, Universidad de Málaga (UMA), 1997.

11.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio o El libro de los casados: en el cual se dan las reglas e instrucciones 
necesarias para conservar la salud de los esposos, asegurar la paz conyugal y educar bien a la familia. Madrid, Impr. y 
Estereotipia de M. Rivadeneyra, 1853, pp. VVIII.

12.   Fernández, Pura: «La higiene del matrimonio (1853) de Pedro Felipe Monlau...», pp. 367387.



101ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

especialmente interesante para identificar los vínculos entre la construcción 
de la diferencia entre los sexos en los nuevos saberes médicos y la construcción 
de la «diferencia de género» –esto es, los papeles y las identidades femeninas y 
masculinas construidas socialmente13.

Cuando hablamos de «diferencia entre los sexos» nos referimos a las diferencias 
entre los cuerpos humanos identificados como masculinos o femeninos, construidas 
a partir de los saberes médicos y naturales, diferenciando a nivel teórico el análisis de 
la parte biológica –el sexo– de la parte social –el género. En realidad, esta distinción 
resulta casi imposible en un análisis histórico, primero porque en los escritos 
de la época, la diferencia entre los sexos y la «diferencia de género» están muy 
íntimamente relacionadas. Desde el naturalismo, se considera que el orden social 
está basado en el orden de la naturaleza, conforme a los deseos de una voluntad 
trascendental14. Una de las características fundamentales de este orden natural es 
la desigualdad esencial entre los hombres y las mujeres que, según los naturalistas, 
médicos, higienistas y alienistas del siglo XIX, era evidente y perceptible en la 
observación de la naturaleza, como bien lo ha demostrado la historia de las mujeres 
y del género desde hace treina años15. Catherine Jagoe describió así en 1999 como 
al concepto aristotélico de la mujer como «ser física, moral y mentalmente inferior 
al hombre» que se mantuvo durante toda la Época Moderna, incluso dentro de los 
defensores de «la mujer» en las querellas sobre su esencia, se sustituyó el modelo 
de complementariedad de los sexos y de los géneros, pero manteniendo intacto la 
inferioridad esencial de las mujeres en comparación con los hombres16. Dándole 
la vuelta a la perspectiva esencialista decimonónica, trataremos en este artículo 
de evidenciar la influencia de los estereotipos de género sobre la construcción 
de los nuevos saberes médicos sobre los cuerpos y la reproducción humana por 
los higienistas, insistiendo sobre el carácter permeable y confuso de la frontera 
entre la diferencia entre los sexos y la diferencia de género17. Seguiremos en esto 

13.   Scott, Joan W.: ‘Gender: A Useful Category of Historical Analysis’, The American Historical Review, 91, 5 (1986), 
pp. 1053–1075.

14.   Por eso el uso del concepto de «diferencia sexual» en varios análisis de estudios de género resulta muy útil, 
porque se refiere directamente a esta mezcla de determinaciones sociales y biológicas. Ver por ejemplo el análisis de 
Blasco Herranz, Inmaculada: «Género y religión: de la feminización de la religión a la movilización católica femenina. 
Una revisión crítica», Historia Social, 53 (2005), pp. 119136.

15.   Sobre la construcción histórica de las identidades de género a partir de los discursos médicos, véase Jagoe, 
Catherine, Blanco, Alda & Enríquez de Salamanca, Cristina: La mujer en los discursos de género: textos y contextos en 
el siglo XIX. Barcelona, Icaria Editorial, 1998; y en particular Jagoe, Catherine: «Sexo y género en la medicina del siglo 
XIX», en Jagoe, Catherine, Blanco, Alda & Enríquez de Salamanca, Cristina: op.cit., pp. 305-339; y Jagoe, Catherine: 
Culture and Gender in Nineteenth-Century Spain. Oxford, Oxford University Press, 2001; Cabré i Pairet, Montserrat 
& Ortiz Gómez, Teresa: «Mujeres y salud: prácticas y saberes. Presentación», Dynamis: Acta hispanica ad medicinae 
scientiarumque historiam illustrandam, 19 (1999), pp. 17–24; Ortiz Gómez, Teresa (coord.): Medicina, Historia y Género: 
130 Años de Investigación Feminista. Oviedo, KRK, 2006; Aresti Esteban, Nerea: «El ángel del hogar y sus demonios: 
Ciencia, religión y género en la España del siglo XIX», Historia contemporánea, 21 (2000), pp. 363–94. Sobre la anatomía 
ver también el trabajo muy famoso de Laqueur: Laqueur, Thomas W.: Making sex: body and gender from the Greeks to 
Freud. Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1990.

16.   Jagoe, Catherine, «La misión de la mujer», en Jagoe, Catherine et alii: La mujer en los discursos de género…, pp.21-54.
17.   Se ha escrito mucho sobre este tema, en relación principalmente con la noción de performatividad desarrollada 



102

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

los trabajos de filósofas, historiadoras y científicas como Donna Haraway, Sandra 
Harding, Evelyn Fox-Keller o Londa Schiebinger, que evidenciaron en varios 
campos de investigación de ciencias llamadas «puras» la influencia del género 
sobre la construcción de la «objetividad» científica18.

El siglo XIX es a este respecto uno de los más interesantes para estudiar, 
porque fue justo entonces cuando se descubrieron mecanismos como el de la 
ovulación espontánea (años 1840) que permitieron entender el funcionamiento 
de la reproducción humana, y cuando nació el concepto de «sexualidad» como 
lo entendemos hoy, es decir como un elemento fundamental de la identidad 
individual19. Además, como han mostrado los trabajos en historia de género, el 
nuevo orden social implementado durante el siglo XIX creó dos espacios sociales 
más definidos que antes: por un lado, una esfera «femenina», interior, doméstica 
y centrada en la familia y, por otra, una «masculina», dirigida hacia lo exterior, 
lo público y el uso de sus nuevos derechos políticos20. Desde la perspectiva tanto 
del naturalismo como de las diferentes corrientes de pensamiento político, 
esto que separa a los hombres de las mujeres no es una simple diferencia ni 
complementariedad, sino también una jerarquía, resultado de la inferioridad 
natural de la mujer. Por eso trabajamos con el concepto de «género», no sólo como 
«un elemento constitutivo de las relaciones sociales basadas en las diferencias 
que distinguen los sexos», sino también como «una forma primaria de relaciones 
significantes de poder», según los términos de la historiadora estadounidense 
pionera en estudios de género Joan Scott21. Con este enfoque, que integra las 
dinámicas de poder y las jerarquías creadas a partir del género, analizaremos 
también los modelos de masculinidad propuestos por Monlau. Usaremos el 
concepto de «masculinidad hegemónica» forjado por la socióloga australiana 

por Judith Butler: Butler, Judith: Gender trouble: feminism and the subversion of identity. New York: Routledge, 1990; 
Bodies That Matter: On the Discursive Limits of “Sex”. New York, Routledge, 1993; Butler, Judith: Undoing Gender. New 
York, Routledge, 2004. Para un diálogo entre las ciencias llamadas «puras» y la noción de género, véase: Dorlin, 
Elsa, Rouch, Hélène & Fougeyrollas-Schwebel, Dominique: Le corps, entre sexe et genre. Paris, L’Harmattan, 2005 ; 
Touraille, Priscille : « L’indistinction sexe et genre, ou l’erreur constructiviste », Critique, 764-765 (2011), pp. 8799.

18.   Haraway, Donna: « Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial 
Perspective », Feminist Studies, vol. 14, 3 (1988), pp. 575-587; Harding, Sandra G.: The Science Question in Feminism. 
Cornell, Cornell University Press, 1986; Fox Keller, Evelyn: Refiguring Life: Metaphors of Twentieth-century Biology. New 
York, Columbia University Press, 1995; Schiebinger, Londa: Nature’s Body: Sexual Politics and the Making of Modern 
Science. Londres, Pandora, 1994.

19.   Por eso los pioneros de la historia de la sexualidad se interesaron primero en el siglo XIX: Foucault, Michel: 
Histoire de la sexualité. 3 T., Paris, Gallimard, 1976; Weeks, Jeffrey: Sex, Politics and Society: The Regulations of Sexuality 
Since 1800. Londres, Longman, 1981, y luego en España: Moreno Mengíbar, Andrés & Vázquez García, Francisco: Sexo 
y Razón. Una genealogía de la moral sexual en España (siglos XVI-XX). Madrid, Ediciones AKAL, 1997. Más recientemente 
ver Cleminson, Richard & Vázquez García, Francisco: «Los Invisibles»: A History of Male Homosexuality in Spain, 
1850-1939. Cardiff, University of Wales, 2007; Chaperon, Sylvie: op. cit.

20.   Entre los numerosos trabajos sobre el tema destacamos las síntesis siguientes: Espigado, Gloria: «Las muje-
res en el nuevo marco político», en Gómez-Ferrer Morant, Guadalupe & Cano, Gabriela: Historia de las mujeres en 
España y América Latina, Vol. 3, Del siglo XIX a los umbrales del XX. Madrid, Cátedra, 2008, pp. 27–60; Romeo Mateo, 
María Cruz: «Destinos de mujer: esfera pública y políticos liberales», en Gómez-Ferrer Morant, Guadalupe & Cano, 
Gabriela: op. cit., pp. 61–83.

21.   Scott, Joan W.: op. cit.



103ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

Raewyn W. Connell que, en su versión revisada, nos parece tener la ventaja de 
considerar las masculinidades no sólo como identidades sino también como un 
conjunto de prácticas, así como de integrar una perspectiva dinámica22. Según 
R. W. Connell, en una sociedad dada coexisten varios modelos de masculinidad, 
vinculados con culturas y clases sociales distintas, cuya legitimidad puede cambiar 
con el tiempo y que compiten para imponerse como el modelo hegemónico. La 
«masculinidad hegemónica» es el esquema social que en un contexto específico 
tiene más legitimidad que cualquier otra identidad de género23.

Todos los aspectos del nuevo pensamiento médico, social y político que nacen 
en el siglo XIX en torno a la diferencia sexual se unen en el libro del médico catalán 
dedicado a la higiene conyugal. En las páginas que siguen, enfocaremos nuestro 
estudio sobre el análisis de los diferentes modelos de masculinidad propuestos 
por Monlau en su Higiene del matrimonio y sobre su concepción de la diferencia 
sexual, para poner de relieve primero la influencia de los estereotipos de género 
sobre los saberes médicos e higienistas en torno a la reproducción. Veremos por 
otra parte cómo las influencias variadas del autor –el catolicismo por una parte, y 
su conocimiento de los saberes médicos más recientes por otra parte– confluyen 
en la construcción de un pensamiento higienista original, fuertemente anclado 
en la cultura política y médica española de mediados del siglo XIX.

22.   El concepto de masculinidad hegemónica ha sido criticado por su carácter demasiado estático, por lo cual 
R. W. Connell propuso diez años después una versión revisada de su concepto, que es la que nos parece más inte-
resante. Connell, Raewyn W.: Masculinities. Berkeley, University of California Press, 1995; Connell, Raewyn W. & 
Messerschmidt, James W. : « Hegemonic Masculinity : Rethinking the Concept », Gender & Society, vol. 19,  6 (2005), 
pp. 829859; Gourarier, Mélanie, Rebuccini, Gianfranco & Vörös, Florian: « Penser l’hégémonie », Genre, sexualité & 
société, no 13, Paris, 01/06/2015, https://gss.revues.org/3494; Walin, Marie: « « Criar hombres y no fieras », civilité et 
construction d’une masculinité hégémonique (Espagne, 1787-1868) », Genre, sexualité & société, no 13, Paris, 01/06/2015, 
https://gss.revues.org/3494.

23.   Este trabajo se apoya también en los análisis más recientes sobre la historia de las masculinidades en España: 
Aresti Esteban, Nerea: Médicos, donjuanes y mujeres modernas. Los ideales de feminidad y masculinidad en el primer tercio 
del siglo XX. Bilbao, Universidad del País Vasco, 2001; Aresti Esteban, Nerea: «Masculinidad y Nación en la España de 
los años 1920 y 1930», Mélanges de La Casa de Velázquez, 42/2 (2012), pp. 55–72; Aresti Esteban, Nerea: Masculinidades 
en tela de juicio: hombre y género en el primer tercio del siglo XX. Madrid, Cátedra, 2010; Aresti Esteban, Nerea, Peters, 
Karin & Brühne, Julia: ¿La España invertebrada?: masculinidad y nación a comienzos del siglo XX. Madrid: Comares, 
2016; Aresti Esteban, Nerea & Martykánová, Darina: «Introducción. Masculinidades, Nación y Civilización en la 
España Contemporánea», Cuadernos de Historia Contemporánea, 39 (2017), pp. 11–17; Martykánová, Darina: «Los 
pueblos viriles y el yugo del caballero español. La virilidad como problema nacional en el regeneracionismo español 
(1890s-1910s)», Cuadernos de Historia Contemporánea, 39 (2017), pp. 19–37; Martykánová, Darina: «Shaping a New 
Man: The Schools for the State Engineers in Nineteenth-Century Spain (1830s–1900)», Engineering Studies 6, 2 (2014), 
pp. 87–107; Martykánová, Darina & Walin, Marie (coords.): Masculinidades en la España del XIX (en prensa).

https://gss.revues.org/3494
https://gss.revues.org/3494


104

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

1.	 HOMBRES CASADOS Y SOLTEROS VIRTUOSOS

1.1. LOS HIGIENISTAS Y EL CONTROL DE LA SEXUALIDAD

Como hemos mencionado, la fecha (1853) en que fue publicada la obra de Pedro 
Felipe Monlau (1808-1871) explica en gran medida su éxito, porque se sitúa en 
pleno auge del movimiento higienista en Europa24. Estos médicos, entre los cuales 
podemos señalar en España a Mateo Seoane (1791-1870) como pionero –aunque 
vivió casi toda su vida exiliado en Londres– Francisco Méndez Álvaro (1806-1883) 
o Juan Giné y Partagás (1836-1903), preocupados como estaban por conseguir el 
aumento de la esperanza de vida, el crecimiento de la población y la mejora del 
estado sanitario, hicieron de la sexualidad uno de sus temas de mayor interés. 
Algunos trataban el tema dentro de manuales generales de higiene como Juan 
Giné y Partagás en su Curso Elemental de Higiene Privada y Pública en 187125. Pero 
la segunda parte del siglo XIX supuso también el desarrollo de un género médico-
literario –un género «intermedio» según Pura Fernández– entre la educación a 
la sexualidad y la erotización del vínculo conyugal, cuyas raíces se encuentran en 
el siglo XVII con la famosa Pintura del amor conyugal de Nicolas Venette26. Con 
títulos centrados en la «higiene del matrimonio» como la obra de Monlau o la 
«fisiología del matrimonio» como la de Auguste Debay, estos manuales de higiene 
conyugal trataban de «la salud de los casados» (Seraine, 1866) de la «fisiología 
de la generación» o «del amor» (Debay y Peratoner, 1863, 1880)27, comentando 

24.   Frioux, Stéphane, Fournier, Patrick & Chauveau, Sophie: Hygiène et santé en Europe: de la fin du XVIII e siècle 
aux années 1920. Paris, Editions Sedes, 2011.

25.   Giné y Partagás, Juan: Curso elemental de higiene privada y pública. Barcelona, N. Ramirez y Ca, 1871.
26.   Fernández, Pura: «La higiene del matrimonio (1853) de Pedro Felipe Monlau...», p. 367387; Fernández, Pura: 

«Barcelona, cuna editorial de los “misterios” de la “vida privada”», en Barcelona y los libros. Los libros de Barcelona, 7 
(2006), pp. 5359; Borderies-Guereña, Josette: «El discurso higiénico como conformador de la mentalidad femenina 
(1865-1915)», Mujeres y hombres en la formación del pensamiento occidental. Vol. 2, Madrid, Ediciones de la Universidad 
Autónoma de Madrid, 1989, pp. 299–310; Fernández, Pura: «El laboratorio editorial de la literatura higiénico-sexual: 
el género intermedio de Amancio Peratoner y Gerardo Blanco (Ensayo de catálogo bibliográfico)», en Hibbs-Lissor-
gues, Solange & Fillière, Carole: Los discursos de la ciencia y de la literatura en España (1875-1906). Vigo, Academia del 
Hispanismo, 2015, pp. 247262; Venette, Nicolas : De la génération de l’homme, ou Tableau de l’amour conjugal (1686). 
Cologne, Claude Joly, 1696.

27.   Debay, Auguste: Higiene y fisiología del matrimonio, o sea Historia natural y médica del hombre y de la mujer 
casados. Blanco y Hernández, Antonio (trad.), Madrid, imp. de J. López Yedra, 1863; Seraine, Louis: De la salud de los 
casados, o Fisiología de la generación del hombre, e Higiene filosófica del matrimonio por el Dr. Luis Seraine. Gasso, Joaquín 
(trad.), Madrid, Carlos Bailly-Baillière, 1866; Peratoner, Amancio: Higiene y Fisiología del amor en los sexos: ampliación 
refundida del libro de igual título del Doctor A. Debay. Con copiosos extractos de la obra célebre del profesor F. Ronband 
concernientes a la impotencia genital. Barcelona, La Moderna Maravilla, 1880;  Peratoner, Amancio: El mal de Venus: estudio 
médico-popular sobre las enfermedades venéreas y sifilíticas, tomado de las obras de los Eminentes sifilógrafos Belhomme, 
Cullerier, Diday ... y completado con la versión (Refundida) del interesante opúsculo del Doctor Langlebert sobre el arte de 
preservarse del contagio y de los charlatanes que con sus consecuencias especulan. Barcelona, Almacén de Libros, 1881; 
Peratoner, Amancio: Higiene de la noche de bodas: estudio tomado de las obras especiales de los profesores Montegarra, 
Moreau, Du Queyras, Witkowski, etc. y completado con la traducción del capítulo del eminente Ambrosio Tardieu sobre las 
preñeces falsas y simuladas...: ilustrado con dos láminas anatómicas. Barcelona, Est. tip. edit. de Francisco Pérez, 1883; 
Peratoner, Amancio: Fisiología de la noche de bodas: misterios del lecho conyugal ...: Seguido de un estudio del Dr. A. 



105ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

temas como el embarazo, el parto o la fecundación, la esterilidad y la impotencia 
y sus remedios, y dando consejos sobre la mejor manera de practicar el coito para 
tener hijos sanos.

El interés de los higienistas con este tema se explica primero porque conside-
raban que el «mal venéreo» –que en ocasiones se refería sólo a la sífilis, y en otras 
a todo tipo de afección de los órganos genitales y del sistema reproductivo– era 
una de las enfermedades más peligrosas para la salud, tanto del cuerpo humano 
como del cuerpo social, por el alto riesgo de contaminación no sólo de la enferme-
dad en sí sino también de malas prácticas sexuales28. Por eso el control y la lucha 
contra la prostitución fue uno de los temas de mayor interés para los higienistas29. 
También consideraron, siguiendo a los médicos del siglo XVIII, pero con todavía 
más énfasis, que muchas prácticas sexuales más allá del coito perjudicaban a la 
salud. El ejemplo más célebre de esto es la masturbación, que a partir del siglo 
XVIII y del libro Onanismo del Dr. Tissot, fue considerada una práctica terrible 
que provocaba tanto «la perdición del alma» como «la ruina del cuerpo», por 
una pérdida de fluido vital que debilitaba los órganos genitales en particular y el 
cuerpo en general30. Durante el siglo XIX, los médicos extendieron el riesgo de 
«extenuación» y de debilitamiento del cuerpo al «coito interrumpido», llamado 
«onanismo conyugal», y en general a los «excesos de placeres venéreos» que po-
dían tener funestas consecuencias sobre la salud, susceptibles de provocar entre 
otras patologías la impotencia y la esterilidad31. En este sentido, buena parte del 
discurso sobre la sexualidad por parte de los higienistas consistió en la seculari-
zación de los llamados «pecados carnales» de la Iglesia católica32.

Tardieu, de suma utilidad para la práctica de la Medicina Legal en cuestiones de violación (estupro) y atentados contra el 
pudor. Barcelona, La Enciclopédica, 1892; Peratoner, Amancio: Los Peligros del amor, de la lujuria y del libertinaje en el 
hombre, en la mujer: obra escrita con presencia de las de Bergeret, Bourgeois, Curtis ... seguida de un estudio del eminente 
Dr. Tardieu, sobre sodomía y pederastia y de una ojeada sobre la prostitución en la Antigüedad. Barcelona, Estab. Editorial 
de Felipe N. Curriols, 1892; Peratoner, Amancio: Los órganos de la generación: sus funciones y desórdenes, en el niño, 
en el adolescente, en el adulto, en el anciano, desde los puntos de vista fisiológico, social y moral: ampliación refundida de 
la obra de igual título del ilustre Dr. W. Acton. Barcelona, La Enciclopédica, 1892; Peratoner, Amancio: La mujer en la 
alcoba: estudio higiénico-fisiológico. Barcelona, La Enciclopédica, 1893; Suárez Casañ, Vicente: Conocimientos para la 
vida privada. Enciclopedia médica-popular. Barcelona, Maucci, 1894.

28.   Castejón Bolea, Ramón: Moral sexual y enfermedad: la medicina española frente al peligro venéreo (1868-1936). 
Granada, Universidad de Granada, 2001; Castejón Bolea, Ramón: «Las enfermedades venéreas y la regulación de la 
sexualidad en la España Contemporánea», Asclepio 56, 2 (2004), pp. 223–42.

29.   Moreno Mengíbar, Andrés & Vázquez García, Francisco: Poder y prostitución en Sevilla (Siglos XIV-XX), 
T. II La edad contemporánea. Sevilla, Universidad de Sevilla, 1998; Guereña, Jean-Louis: La Prostitución en la España 
contemporánea. Madrid, Marcial Pons Historia, 2003; Moreno Mengíbar, Andrés & Vázquez García, Francisco: Historia 
de la prostitución en Andalucía. Sevilla, Fundación José Manuel Lara, 2004.

30.   Tissot, Samuel Auguste André : L’Onanisme, ou Dissertation physique sur les maladies produites par la masturbation. 
Paris, impr. de A. Chapuis, 1760 ; González de Pablo, Ángel & Perdiguero Gil, Enrique: «Los valores morales de la 
higiene: el concepto de onanismo como enfermedad según Tissot y su tardía penetración en España», Dynamis: Acta 
Hispanica ad Medicinae Scientiarumque. Historiam Illustrandam, 10 (1990), pp. 131–162.

31.   Corbin, Alain: L’Harmonie des plaisirs: les manières de jouir du siècle des Lumières à l’avènement de la sexologie. 
Perrin, Paris, 2008.

32.   Moreno Mengíbar, Andrés  & Vázquez García, Francisco: Sexo y Razón….



106

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Por eso surgió la necesidad de fomentar la educación sexual o, al menos, de 
enseñar los preceptos de base de una higiene de la sexualidad para poder controlar 
el estado sanitario de la población y sus prácticas sexuales a nivel moral, estando 
uno y otras siempre muy estrechamente vinculados. En este contexto, muchos 
autores, curanderos o pseudo-médicos se aprovecharon de esta nueva legitimidad 
en torno a los escritos sobre el sexo para publicar textos que, con el pretexto de 
hablar de higienismo, describían de manera muy precisa los órganos y los placeres 
sexuales33. Una de las obras más famosas a este respecto fue la del médico francés 
Auguste Debay. La Biblioteca Nacional de Francia cuenta con 95 reediciones 
para el siglo XIX, y el autor conoció también un gran éxito al sur de los Pirineos, 
particularmente gracias a las traducciones de Amancio Peratoner durante los años 
188034. A pesar de ser estas obras de personas con saber y experiencia médica –Debay 
era un médico militar retirado, y en cuanto a Amancio Peratoner, cuyo verdadero 
nombre era Gerardo Blanco, se supone también que tenía conocimientos médicos 
aunque no se sabe mucho sobre su vida– constituían también una literatura erótica 
a escondidas, donde se describía con cierto nivel de detalle los amores dentro del 
matrimonio con pretexto de comentar el tema de la higiene35. A este respecto, un 
texto como el de Pedro Felipe Monlau demostraba ser mucho más serio y fiable 
que las demás obras de este tipo. Por eso en su «Prólogo» a la edición francesa de 
1880, Pierre Garnier celebraba: «La factura científica, médica y literaria de este 
trabajo, la gran erudición de buena ley, sana y sabia, que se encuentra dentro, el 
estilo pulido y reservado, tanto como los principios superiores, morales y religiosos, 
que lo distinguen (…)»36.

1.2. UNA DEFENSA DEL MATRIMONIO CATÓLICO

A pesar del tono más o menos científico de estos manuales de higiene con-
yugal, los autores defendían siempre los beneficios del matrimonio frente a los 
riesgos del celibato. Así lo hace Seraine en 1866 en el capítulo IV de su libro De la 
salud de los casados (p. 68-104), Monlau en su «Introducción» y su primer capítulo 
«De la legislación eclesiástica y civil del matrimonio» (p. 1-74) o Peratoner en sus 
primeras páginas, «Al lector», «Advertencia» y «Consejos» (p. 5-71). En el caso 

33.   Sobre este tema en Francia ver Chaperon, Sylvie: op. cit. y en España Guereña, Jean-Louis: Detrás de la cortina: 
el sexo en España (1790-1950). Guereña Mercier, Marisa (trad.), Madrid, Catédra, 2018.

34.   Debay, Auguste:  Hygiène et physiologie du mariage : histoire naturelle et médicale de l’homme et de la femme 
mariés, dans ses plus curieux détails (1848). E. Dentu, Paris, 1862; Debay, Auguste: Higiene y fisiología del matrimonio...; 
Peratoner, Amancio:  Higiene y Fisiología del amor en los sexos...

35.   Sobre la biografía de Gerardo Blanco o Amancio Peratoner ver Fernández, Pura: «Barcelona, cuna editorial de 
los «misterios» de la «vida privada» ...»; Fernández, Pura: «El laboratorio editorial de la literatura higiénico-sexual...»; 
Guereña, Jean-Louis: Detrás de la cortina…, p.55.

36.   « La facture scientifique, médicale et littéraire de cet ouvrage, la grande érudition de bon aloi, saine et savante, 
qu’on y rencontre, le style châtié et réservé, autant que les principes élevés, moraux et religieux, qui le distinguent », 
Monlau, Pedro Felipe: Le mariage dans ses devoirs...



107ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

de Monlau, su fe católica le lleva a contemplar únicamente la existencia del ma-
trimonio religioso. Así lo afirma desde la primera página de su introducción, que 
define el matrimonio como «el ejercicio natural y legítimo de la afeccionividad y 
del instinto genésico, autorizado por la sociedad y santificado por la religión »37. 
Esta maravillosa definición no puede manifestar de manera más clara cómo, para 
el autor, el matrimonio como contrato social, como sacramento religioso, y como 
«uso del matrimonio» –o sea como sexualidad conyugal– son inseparables. Toda 
la introducción de la obra está dedicada a defender el matrimonio, considerado 
como una alianza de estas tres partes, en contra, principalmente, de la soltería 
y del divorcio.

El matrimonio, dice, permite vivir más tiempo, porque «la vida conyugal 
preserv[e] por lo común de los excesos de la copulación, excesos por varios conceptos 
tan frecuentes en la vida errática y voluble del soltero»38. Como lo ha demostrado 
Francisco Vázquez García en un artículo de 2018 sobre «la patologización del 
celibato en la medicina española (1820-1920)», era muy común entre los higienistas 
considerar que el celibato voluntario de los hombres representaba una amenaza para 
la sociedad y para la buena moral, porque se suponía que tenía como motivación 
principal un deseo sexual fuera de control39. Louis Seraine trata así del tema del 
celibato junto con el del libertinaje y de la prostitución (Seraine, «Del celibato», 
p. 105-210). Pedro Felipe Monlau por su parte, opone en su discurso no sólo dos 
tipos de estados sociales40 –uno moral y otro no– sino también dos tipos de 
hombres. Por una parte, los solteros son presentados como personas inmorales, 
constantemente en busca de placeres físicos, egoístas, «indiferentes a la cosa 
pública», y que en resumidas cuentas no quieren servir a su Patria: 

«¿A qué país, a qué Estado, pueden pertenecer ciertos individuos a quienes nada liga a la Tierra? 
¿Cuál será sobre ellos la autoridad de las leyes, si de nada, ni de nadie, dependen? ¿Cómo servirán 
a su patria los que no adoptan ninguna?»41

A este modelo se opone la imagen del hombre casado, presentado en el 
segundo capítulo a través del artificio de un texto supuestamente escrito por 
un joven que quiere casarse. En sus palabras aparece el modelo del padre de 
familia responsable, que abandona los placeres de la vida de soltero, que no 
está asustado por la fecundidad, que está deseoso de sostener a una familia y en 
particular a su mujer, e interesado tanto en la cosa pública como en la gestión 
racional de su patrimonio económico.

37.   Monlau, Pedro Felipe.: Higiene del matrimonio..., p. 1.
38.   Idem, p. 37.
39.   Vázquez García, Francisco: «La patologización del celibato en la medicina española (1820-1920)», Asclepio: 

Revista de historia de la medicina y de la ciencia, vol. 70, 2 (2018), p. 231; Chaperon, Sylvie: op. cit., pp. 4041. Sobre el celibato 
de las mujeres ver Camino, Alejandro & Martykánová, Darina: «La soltería virtuosa: dignidad, utilidad y el discurso 
sobre el celibato femenino en la España contemporánea (1820-1950)», Historia Contemporánea, 66 (2021), pp. 337-369.

40.   «El matrimonio protege y sostiene la moral, la sociedad y las leyes» mientras que «el celibato arrastra 
necesariamente en pos de sí la prostitución y el adulterio», Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio..., p. 54.

41.   Ibidem.



108

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Por las mismas razones, el autor está también muy en contra del divorcio, y por 
eso se alegra de que: «Felizmente para las naciones católicas, la cuestión del divorcio 
(disolubilidad del matrimonio) no es ya ni puede ser cuestión. Y felizmente también, 
como sucede siempre, la fisiología y la higiene andan de acuerdo con la doctrina 
del catolicismo.»42. Este punto es uno de los desacuerdos con su editor francés 
Pierre Garnier. En la traducción que hace de la obra en 1880, este toma la decisión 
de quitar todo aquello sobre el divorcio porque le parece demasiado «arcaico»:

Traducir literalmente principios, ideas, y opiniones tan regresivas, hubiera sido más que un 
anacronismo chocante y palabras inútiles, era un insulto a las leyes francesas, y una contradicción 
con los principios de nuestra gran revolución, una ofensa a las ideas modernas y al buen sentido 
de nuestros conciudadanos43. 

A este respecto, hay que recordar que la traducción francesa se publica treinta 
años después de la primera edición y en un contexto de gran debate en Francia 
sobre la cuestión del divorcio44. El traductor no solo ignora deliberadamente 
este contexto, sino que también presenta a todos los españoles como si fueran 
tan católicos como Monlau, y todos los franceses tan laicos como él. La verdad 
se sitúa en un término medio: si es cierto que en España la mayoría de los 
liberales decimonónicos eran también católicos, prolongándose así la tradición 
del liberalismo gaditano, en los años 1880 existían movimientos anticlericales en 
España que iban cogiendo cada vez más fuerza. Por otra parte, todos los médicos 
en Francia no estaban a favor del divorcio, como bien demuestra el debate vigente 
en los años 1880 sobre este tema45.

1.3. BUENOS Y MALOS SOLTEROS

En realidad, tampoco están de acuerdo el autor y su traductor sobre el tema del 
celibato. Para Pedro Felipe Monlau, como acabamos de ver, abundan los motivos 
negativos para ser soltero, que son «la mala educación, el libertinaje, un cálculo 
pérfidamente egoísta»46. Pero existen también buenas razones, que son la fe 
católica o la dedicación a una actividad que no permite sostener a una familia o 
tener relaciones sexuales con una buena condición física. Por eso defiende primero 
el celibato de los eclesiásticos, porque según él «el hombre puede renunciar 
fácilmente al ejercicio del instinto reproductor: todo depende de la educación y 
de la voluntad»47. Esta concepción del celibato que F. V. García señala también en 

42.   Idem, p. 19.
43.   «Traduire littéralement des principes, des idées, des opinions aussi rétrogrades, c’eût été plus qu’un anachronisme 

choquant et des longueurs inutiles, c’était une insulte aux lois françaises, une contradiction des principes de notre 
grande révolution, une offense aux idées modernes et au bon sens de nos concitoyens», Monlau, Pedro Felipe: Le 
mariage dans ses devoirs…, p. IV.

44.   Fernández, Pura: «La higiene del matrimonio (1853) de Pedro Felipe Monlau...», pp. 367387.
45.   Bologne, Jean Claude: Histoire du mariage en Occident. Paris, Hachette littératures, 1975; Chaperon, Sylvie: op. cit.
46.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio…, p. 52. 
47.   Idem, p. 46.



109ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

su artículo, llamándola «celibato ascético»48, es original dentro del higienismo, 
aunque Monlau no es el único a defenderlo. Louis Seraine, autor francés de un 
manual traducido al castellano en 1866 echa de menos tiempos antiguos cuando 
la continencia era valorizada. «La continencia, escribe, esa hermosa virtud sin 
la cual no hay moralidad ni dignidad posibles, ha caído en completo ridículo, 
despreciándosela como un pedantismo indigno de la moda y del buen tono. 
¡Cuánto más valiera que imitásemos en esta parte las costumbres de nuestros 
predecesores !»49.

Pero la mayoría de los médicos consideran que si los excesos venéreos no son 
buenos tanto para la salud del cuerpo como para la de la mente, por el contrario 
una absoluta «continencia» puede ser muy perjudicial para la salud de los hombres. 
Antonio Ballano, autor de un Diccionario médico en castellano publicado en 1805 
y usado en la primera mitad del siglo XIX, Auguste Debay, Amancio Peratoner y 
Vicente Suárez Casañ entre otros concuerdan en que la continencia y la castidad 
absoluta son para los hombres, si no son imposibles para los hombres, son cuando 
menos dañinas para la salud de la mayoría de los hombres. Así se encuentra en 
la Higiene y fisiología del matrimonio de Auguste Debay la lista de las funestas 
consecuencias de «la completa inacción de los órganos sexuales»: «la satiriasis, el 
priapismo, la ninfomanía, el histerismo, la catalepsis, etc.; por otra, la melancolía, la 
languidez, los insomnios, las pesadillas, los ensueños eróticos, la funesta costumbre 
de los placeres solitarios...»50. 

Concluye así este autor que para los hombres «la virginidad, o más propiamente 
hablando, la continencia perpetua, absoluta, es imposible»51. Otros como A. 
Ballano se muestran menos radicales, escribiendo prudentemente que «ciertas 
constituciones sufren la continencia sin un gran menoscabo», pero que «la 
abundancia del fluido regenerador en sus reservatorios puede causar graves 
enfermedades en uno y en otro sexo, o a lo menos irritaciones tan violentas que 
la razón del hombre más austero no basta para resistir a las pasiones impetuosas 
que se siguen»52.

Los autores antes citados muchas veces ni siquiera consideraban como una 
posibilidad el celibato femenino voluntario y no religioso. Como bien lo han 
demostrado Alejandro Camino y Darina Martykánová en un artículo sobre la 
evolución de las representaciones de la soltería virtuosa de las mujeres, a nivel 
discursivo se planteaban dos opciones principales para mujeres: o casarse con un 
hombre y ser madre, o casarse con Dios y ser religiosa, aunque en práctica era 
común que las familias incentivaran la soltería de algunas hijas para ahorrarse el 

48.   Vázquez García, Francisco: «La patologización del celibato...», p.5.
49.   Seraine, Louis: op. cit., p. 27.
50.   Debay, Auguste:   Higiene y fisiología del matrimonio…, p. 18.
51.   Idem, p. 17.
52.   Ballano, Antonio: «Amor físico (hig.)», Diccionario de medicina y cirugía o Biblioteca manual médico-quirúrgica. 

Vol. I, Madrid, Francisco Martínez Davila, p. 179, 1815.



110

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

dote y encargar a la hija soltera de los cuidados de los padres ancianos
53

. A pesar 
de estas prácticas, a nivel discursivo la soltería laica era mal considerada para las 
mujeres, hasta que surgieran nuevas representaciones positivas en los años 1870. 
Hasta entonces, el celibato no religioso en las mujeres se consideraba susceptible 
de provocar patologías consecutivas a la incontinencia, como la ninfomanía y el 
histerismo (A. Ballano, art. «histérico», Vól. V, p. 149 y art. «histerismo libidinoso», 
Vol. IV, p. 31-33). Advierte así Monlau al lector que «si el matrimonio no es posible, o 
se hace esperar demasiado, el onanismo, la afectividad clandestina, y la prostitución 
no pocas veces consiguiente, vienen a revelarnos los dolorosos resultados de la 
educación urbana de los tiempos modernos»

54
. Pero el miedo a la soltería voluntaria 

para algunos autores como Monlau se centraba más en los hombres, porque se 
consideraba que el instinto genésico era más desarrollado en los hombres que en 
las mujeres (Monlau, p. 141, ver párrafo siguiente).

En este sentido, se leía con frecuencia que el celibato de los eclesiásticos no era 
nada más que una excusa para tener una sexualidad perversa e inmoral, ocultada 
por una falsa religiosidad55. Encontramos este tipo de argumentos anticlericales 
en el texto de Pierre Garnier:

Se pierde demasiado de vista este punto negro social, porque estas órdenes están autorizadas 
en nombre de la religión. La inmoralidad, el interés y los abusos de todas clases que ocurren 
a escondidas y que cada vez salen más a la luz, a medida que se está debilitando el poder de 
disimularlo y esconderlo, muestran que el celibato y la pretendida castidad, que son su distinción 
constitutiva, son tan contrarias a la fisiología y a la moral como a los progresos de la sociedad56.

El autor francés decide así quitar también de su traducción toda la parte de la 
obra de Monlau que defiende la posibilidad de un celibato sano, mientras que para 
el autor catalán, esta idea es central en su concepción del deseo y de la sexualidad, 
pero también de la masculinidad. Para Monlau, «el sacrificio del erotismo y de la 
afeccionividad intersexual» no es para nada «superior a las fuerzas humanas»57. 
Defiende así la posibilidad de un celibato sano también para los militares, porque 
la vida en perpetuo movimiento no les permite dedicarse a una vida familiar, y 
para los «hombres de Estado y de ciencia», por las pesadas cargas de estos oficios 
que les quita la energía vital necesaria para la cópula58.

	 Entre P. F. Monlau y P. Garnier, dos médicos interesados por la sexualidad 
conyugal, pero de una cultura y de una generación diferentes, hay una diferencia 
de opinión que se sitúa a nivel político y religioso, y que tiene influencia en 
la construcción de sus saberes higienistas. Por una parte, Monlau defiende el 

53.   Camino, Alejandro & Martykánová, Darina. «La soltería virtuosa...», pp. 337-369.
54.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio..., p. 29.
55.   Este tema ha sido ampliamente estudiado por Vázquez García, Francisco: «La patologización del celibato...»; 

Vázquez García, Francisco: Pater Infamis. Genealogía del cura pederasta en España (1880-1912). Madrid, Marcial Pons, 2020.
56.   Monlau, Pedro Felipe: Le mariage dans ses devoirs..., p. VII.
57.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio..., p. 46.
58.   Idem, p. 51.



111ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

matrimonio católico contra toda posibilidad de divorcio, lo que a P. Garnier le parece 
treinta años después signo de un conservadurismo típicamente español. Aparte de 
que estos prejuicios reflejan solo una parte de la realidad de las culturas médicas 
española y francesa, hay que señalar que su fe católica le permite a Monlau tener 
una definición más amplia de lo que puede ser un buen modelo de masculinidad. 
Parece así que para el higienista español una masculinidad honorable no se 
relaciona únicamente con la sexualidad, sino también con el tipo de ocupación, 
y que existen masculinidades que, pese a no basarse en el matrimonio, son 
también legítimas. Este punto de vista es bastante original dentro del higienismo 
europeo, sobre todo en comparación con el francés, cuya mayor preocupación 
era el crecimiento de la natalidad –una especificidad francesa en comparación 
con sus vecinos europeos59– y que era muy influenciado por un anticlericalismo 
que consideraba que la modernidad y la religión eran dos entidades totalmente 
opuestas.

2.	 MASCULINIDAD Y «USO DEL MATRIMONIO»

Por lo tanto, cuando Monlau habla de los hombres casados y del uso del ma-
trimonio, es cuando su concepción de la masculinidad tiene más que ver con la 
imagen de hombres fuertes y resistentes con un deseo sexual masculino poderoso. 
Vamos a ver ahora cómo esta imagen de «masculinidad hegemónica», vigente en 
la España de mediados del siglo XIX, influencia los saberes médicos de Monlau 
sobre el coito y la fecundación, para mostrar cómo se construye la diferencia entre 
los sexos a partir de la diferencia de género.

2.1.  UN «INSTINTO GENÉSICO IMPERIOSO»

Para Pedro Felipe Monlau, está muy claro que «el instinto genésico [es decir, el 
deseo sexual] es más imperioso en el hombre que en la mujer, y que en todas las 
especies animales el sexo masculino es más ardiente que el femenino»60. En otras 
palabras, que el hombre sea capaz de controlar su deseo no quita que «la continencia 
[sea] más fácil en esta [la hembra] que en aquel [el macho]»61. En comparación, el 
deseo femenino es menos poderoso, y sobre todo es irrelevante en la reproducción. 
Tal y como dice el autor: «El oficio de la mujer en la copulación casi está limitado 
a permitir la intromisión mecánica del órgano copulador masculino» y a participar 

59.   Bardet, Jean-Pierre & Dupâquier, Jacques: Histoire des populations de l’Europe. Paris, Fayard, 1998; Dupâquier, 
Jacques : Histoire de la population française. Paris, PUF, 1995.

60.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio..., p. 141.
61.   Ibidem.



112

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

«del orgasmo voluptuoso del hombre»62. Esta concepción del deseo basada en 
la diferencia de género la compartían todos los autores de la época, y aún más a 
partir de los años 1840, cuando varios autores, entre otros el famoso francés Felix 
Archimed Pouchet descubrieron el fenómeno de la ovulación espontánea. Según 
las concepciones médicas antiguas, y a pesar de muchos debates sobre este tema 
desde Aristóteles, se consideraba generalmente que las mujeres emitían un semen 
parecido al del hombre en el momento del orgasmo. A partir de experimentos 
sobre perras, Pouchet demuestra que las hembras de los mamíferos emiten sus 
células reproductivas, los óvulos, con regularidad durante cada ciclo menstrual, 
independientemente de si experimentan placer sexual. Tras este descubrimiento, el 
orgasmo femenino se hace inútil para la reproducción, lo que refuerza el desinterés 
general hacia el deseo femenino y el foco en la idea de que el deseo masculino es 
fuerte y, en cierta medida, incontrolable. Esta evolución en el pensamiento médico 
es contemporánea de otra en el ámbito de las representaciones que presenta a 
las mujeres como más castas y morales que los hombres, menos sumisas a sus 
deseos y más capaces que los hombres de resistir a las tentaciones pecaminosas, 
en perfecta oposición con respecto al modelo vigente en los siglos anteriores, que 
describimos más adelante63.

Si el deseo masculino es incontrolable, lo es aún más durante la juventud, que 
se representa como el periodo más peligroso de la vida en cuanto a la salud sexual, 
como subraya P. F. Monlau:

Importa, por consiguiente, que el esposo eche una ojeada retrospectiva a sus mocedades, y que 
no se haga ilusiones si observa en sí los síntomas que luego enumeraremos. Los frutos de una 
juventud indiscreta se cogen, y a veces muy amargos, en el estado conyugal64.

En este contexto, las «mocedades» designan las «diversiones deshonestas y 
licenciosas»65 que tienen los hombres cuando son jóvenes, y de las cuales se van 
a arrepentir luego. Primero porque pueden contraer enfermedades venéreas, 
pero también porque estos excesos son susceptibles de provocar patologías como 
la impotencia o la esterilidad, que para los autores de la época pueden resultar 
de excesos en los placeres venéreos. Por eso Monlau está también, como otros 
muchos autores, muy preocupado por la lucha contra la masturbación. «Tanto, 
y aún más, que de las pasiones hasta aquí enumeradas, conviene librar al niño de 
la masturbación, especie de enfermedad sin dolor, pero vicio odioso y funesto, 
que trae de seguro la ruina del cuerpo y la perdición del alma»66. 

Como ya lo hemos dicho, la masturbación forma parte de las prácticas sexuales 
inmorales que provocan –según los saberes médicos vigentes en aquella época– una 

62.   Idem, p. 148.
63.   Mínguez Blasco, Raúl: Evas, Marías y Magdalenas. Género y modernidad católica en la España liberal (1833-1874). 

CEPC-Asociación Historia Contemporánea, Madrid, 2016.
64.   Idem, p. 159. 
65.   «Diccionario de la lengua española» - Edición del Tricentenario, https://dle.rae.es/.
66.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio..., pp. 502503.

https://dle.rae.es/


113ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

debilidad del cuerpo y la pérdida de energía vital, y que también disminuye la 
fertilidad por el gasto de los «animalillos» que sirven para la reproducción. En la 
segunda mitad del siglo XIX se concentró este miedo sobre las poblaciones más 
jóvenes, sobre todo con el desarrollo de las escuelas no mixtas de chicos, donde 
se implementaron dispositivos de control para prevenir las «prácticas sexuales 
deshonestas», estudiados por M. Foucault y, en España, por Francisco Vázquez 
García, Moreno Mengibar y Ramón Castejón Bolea67.

2.2. LA COPULACIÓN, «UN ACTO PARA LOS ROBUSTOS»

Entonces, si para Monlau los hombres pueden perfectamente abstenerse de 
tener una vida sexual, esta «continencia» tiene que resultar de una educación; 
de lo contrario, la tendencia natural de los hombres va hacia un deseo poderoso 
e incontrolable, desde la infancia. Y eso no es necesariamente algo negativo. El 
autor advierte: 

«El acto copulador es el acto de los robustos; y ¡malaventurado el que desconozca esta verdad!»68

Dado que el uso del matrimonio quita mucha energía vital, sobre todo al hombre 
que tiene el papel activo, la práctica del coito no es para los hombres débiles, con 
poca fuerza física. Encima, si la mujer es virgen como ocurre durante la noche 
de bodas, puede ser difícil romper el himen sin tener mucha firmeza en el pene, 
por la creencia en la alta resistencia de esta membrana. Y para que se realice «la 
obra misteriosa de la fecundación», añade el autor, es preciso «que el semen sea 
lanzado con cierta fuerza y con cierta velocidad»69. Así que la robustez necesaria 
para el coito no concierne sólo al cuerpo en general, sino también a los genitales, 
e incluso al semen. Sobre este tema, Monlau parece dar crédito a ciertas creencias 
sobre la determinación del sexo de la criatura durante la fecundación, a pesar 
de que las critique. Hay que decir que es un tema que apasiona a los higienistas, 
o más bien a sus lectores, por lo cual los primeros daban frecuentemente una 
serie de consejos –poco fiables– sobre las maneras de tener hijos varones70. 
Monlau dedica cuatro páginas a la determinación del sexo del feto, en aparto 
titulado «¿Hay señales para distinguir si la mujer está en cinta de un varón o de 
una hembra?»71. Aunque concluye que distinguirlo no es posible, relata muchas 
creencias y supersticiones que permitirían determinar el sexo de una criatura antes 
del parto. Por ejemplo, algunas comadres consideraban que, si la luna era creciente 
en el momento de la concepción, la criatura saldría varón. Otras personas –no 

67.   Foucault, michel: Surveiller et punir. Paris, Gallimard, 1975; Moreno Mengíbar, andrés & Vázquez García, 
francisco: Sexo y Razón...; Castejón Bolea, Ramón: op.cit.

68.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio..., p. 134.
69.   Idem, p. 158.
70.   Chaperon, Sylvie: op. cit.
71.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio..., pp. 279-283.



114

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

especifica quién– consideran que, si la madre padece una enfermedad grave, 
el feto será hembra. Según él, autores antiguos como Aristóteles o Hipócrates 
consideraban que si la madre se sentía «más vigorosa, más ágil, más satisfecha 
y contenta», estaría embarazada de un varón. En otras palabras, si la madre está 
enferma, si se siente menos fuerte, o si la luna está en su fase decreciente, es 
decir que da menos energía que en su primera fase, la criatura será más frágil: 
será una mujer. Este tema nos remite a la historia del género que ha descrito ya 
como las mujeres estuvieron asociadas en los discursos médicos con lo frágil, la 
falta de perfección –según Aristóteles– y la enfermedad72.

Monlau da otra explicación relativa a los saberes sobre la fecundación. Según 
un autor de su tiempo, dice Monlau, a quien parece dar fe: «la determinación 
del sexo depende estrictamente del grado de vitalidad del huevecillo, y de la 
fuerza del animalillo espermático. Si hay predominio marcado del esposo, la 
fecundación es masculina»73. 

En otras palabras, para tener hijos varones, el padre tiene que ser predominante, 
para transmitir su fuerza y habilidad a sus espermatozoides y permitir que dominen 
en el momento de la fecundación. Sobre esto, el médico catalán no hace más que 
repetir los saberes de la tradición hipocrática adaptándolos a los descubrimientos 
más recientes. Aquellos consideraban que el sexo de una criatura dependía de una 
lucha entre el semen masculino y el semen femenino; el más vigoroso determina 
el sexo en el momento de la fecundación74. Después del descubrimiento de los 
espermatozoides (1677), de los óvulos (1827), y poco a poco durante el siglo XIX 
de los mecanismos de la fecundación, no se podía sostener más la teoría de los 
dos sémenes de la tradición hipocrática, pero fue fácil trasladar la idea de la lucha 
entre los sémenes a la de una lucha entre los gametos. Se conservaron así intactas 
las creencias sobre la diferencia de género, incluso acentuando la importancia del 
papel de los gametos machos sobre la del óvulo75.

Estos ejemplos demuestran por tanto cómo las ideas imperantes sobre la 
diferencia de género tienen una influencia sobre los saberes sobre la procreación 
y la fecundación. La fuerza física y la energía activa, características de la 
masculinidad hegemónica, aparecen por extensión como características de los 
órganos genitales masculinos y de los espermatozoides. Por prejuicios sobre la 
fuerza física de los hombres se proyectan así creencias sobre la velocidad de los 
«animalillos», la fuerza de proyección del esperma, o la robustez del miembro 

72.   Ehrenreich, Barbara, Deirdre English: Complaints and Disorders: The Sexual Politics of Sickness. Feminist Press, 
1973; Cabré i Pairet, Montserrat, Ortiz Gómez, Teresa: «Mujeres y salud...»; Ortiz Gómez, Teresa (coord.): Medicina, 
Historia y Género...; Dorlin, Elsa: La matrice de la race: Généalogie Sexuelle et Coloniale de La Nation Française. Paris, 
Éditions La Découverte, 2006.

73.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio..., p. 212.
74.   Hippocrates: Oeuvres. T. XI, Joly R. (ed.)- Paris, Les Belles Lettres, 1970, p. 48.
75.   Sobre la influencia de los estereotipos sobre la diferencia de género en los saberes actuales sobre la repro-

ducción, ver Martin, Emily: The Woman in the Body: A Cultural Analysis of Reproduction. Boston, Beacon Press, 2001.



115ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

viril para cohabitar con una virgen, a pesar de que nada de lo que se sabe en 
este momento del proceso de fecundación permite pensar que esos mecanismos 
tengan relevancia alguna.

2.3. «MARICAS» Y «MARIMACHOS»

Como consecuencia de esta visión de la diferencia sexual en función de 
la diferencia de género, considera también el autor que algunas personas no 
son verdaderos hombres o verdaderas mujeres. Primero, Monlau considera 
que no existen hermafroditas, es decir, individuos que tendrían los dos tipos 
de genitales. En esto se diferencia de la tradición médica galena, que siempre 
había considerado que los hermafroditas existían, y que tenía una concepción 
mucho más fluida del género76. A pesar de esto, Monlau considera la existencia 
de «hombres de textura floja, de facciones mujeriles, voz afeminada, carácter 
tímido, y aparato genital poco desarrollado», a quienes llama maricas, y de mujeres 
«hombrunas» o «marimachos» «de costumbres masculinas, voz ronca, barba 
poblada, clítoris muy abultado, etc.». Estas personas para él no son hermafroditas, 
sino «algunas monstruosidades» con «vicios de conformación» «que simulan 
con más o menos verdad la amalgama de los dos sexos en un solo individuo»77. 
Era muy común en la época considerar que las personas con una identidad de 
género o una sexualidad no conforme con la división binaria entre «hombres» 
y «mujeres» tenían en realidad «vicios de conformación» que explicaban sus 
comportamientos. La falta de desarrollo de los órganos genitales para los hombres, 
o por el contrario un tamaño excesivo del clítoris para las mujeres, podían ser 
el indicio de un desequilibrio interno, un poco parecido a los mecanismos de 
regulación del cuerpo según la medicina de los humores. El predominio del sexo 
en comparación con los otros órganos del cuerpo aparecía como patológico, 
como una anormalidad que podía provocar un trastorno general del aspecto de 
la persona y asimismo de su comportamiento. La fecha de publicación del libro 
de P.F. Monlau, 1853, está justo situada al principio del periodo de «formación» 
de la «homosexualidad», cuando los «maricas» e «invertidos» empiezan a ser 
considerados como personas con trastornos psicológicos, mientras sigue vigente 
la antigua condena de la sodomía como pecado o vicio78.

76.   Cleminson, Richard & Medina Doménech, Rosa María: «¿Mujer u hombre? Hermafroditismo, tecnologías 
médicas e identificación del sexo en España, 1860-1925», Dynamis: Acta hispanica ad medicinae scientiarumque historiam 
illustrandam, 24 (2004), pp. 53–91; Cleminson, Richard & Vázquez García, Francisco: Hermaphroditism, Medical Science 
and Sexual Identity in Spain, 1850 – 1960. Cardiff, University of Wales Press, 2009; Cleminson, Richard & Vázquez 
García, Francisco: «El destierro de lo maravilloso. Hermafroditas y mutantes sexuales en la España de la Ilustración», 
Asclepio, vol.63, 1 (2001), pp.7-38.

77.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio..., p. 105.
78.   Cleminson, Richard & Vázquez García, Francisco: «Los Invisibles» ...



116

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Volvemos ahora a sus consideraciones sobre los hombres de ciencia y letras, 
que para él podían quedarse solteros sin ser sospechosos de ser inmorales. Ex-
plica más adelante el autor que también estos hombres sufren más de impo-
tencia y de esterilidad, porque, como dice el médico francés Virey, «la columna 
vertebral del hombre es como una pila eléctrica de huesos superpuestos» que 
tiene a su extremo «dos polos antagonistas: el cerebro y los genitales», y dice: 

«Cuanto más domina por su actividad el polo superior (el cerebro), más pierde en energía el 
polo genital o inferior. En los individuos más incultos y embrutecidos sucede lo contrario»79. 

Entonces para él, «la generación material y la intelectual están como reñidas»80, 
y los hombres que se dedican totalmente a uno no pueden dedicarse al otro 
con éxito. Resulta que al final, cuando decía que los hombres de letra podían 
quedarse solteros, pensaba más bien que no debían casarse. Aparece tal cual en su 
argumentación en favor del celibato de los hombres de letras y de los políticos:

 «¿Qué robustez trasmitirán a la prole unos hombres en quienes predomina enormemente 
el sistema nervioso cerebral, teniendo a un tiempo casi inerte la vida orgánica?»81

El autor no dice una palabra sobre los médicos ni sobre los higienistas, pero 
puede llamar la atención el hecho de que sea un hombre de ciencia y de Estado 
el que establezca tal teoría. ¿Quizás lo hace a partir de su propia experiencia?82En 
conclusión, si en un primer momento el catolicismo de Pedro Felipe Monlau le 
permite considerar la existencia de varios modelos legítimos de masculinidades, 
su pensamiento médico e higienista le lleva más bien a considerar que sólo 
hay un tipo de hombres que pueden practicar la cópula y reproducirse: los 
que tienen un aparato genital considerado «sano» según las normas de la 
masculinidad hegemónica, es decir, que tienen en los genitales fuerza, velocidad 
y energía. Estos hombres son los que luego van a favorecer el nacimiento de 
hijos sanos para «la regeneración física de la especie humana»83. Por otro lado, 
quedan excluidos del matrimonio y de su «uso» todos los «maricas», hombres 
intelectuales y con poca fuerza física, que no son lo suficientemente fuertes 
para procrear en las reglas del arte.

79.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio..., p. 224225.
80.  Idem, p. 224.
81.   Idem, p. 51.
82.   Para un análisis de la masculinidad de los médicos decimonónicos ver Martykánová, Darina & Núñez-García, 

Víctor M.: «Ciencia, Patria y Honor: los médicos e ingenieros y la masculinidad romántica en España (1820-1860)», 
Historia Contemporánea, 38 (2020), pp. 45–75; «Sacerdotes en el mercado, héroes del progreso: los médicos e ingenieros 
y las transformaciones de la masculinidad liberal (1820-1900)», en Martykánová, Darina & Walin, Marie (eds.), Mas-
culinidades en la España del XIX (en prensa); Milam, Erika L. & Nye, Robert A. (eds.): « Scientific Masculinities »,  Osiris, 
30, 2015, particularmente Milam, Erika L. & Nye, Robert A.: «An Introduction to Scientific Masculinities», idem, pp.1-14.

83.   Idem, p. 457.



117ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

3.	  DE LA DIFERENCIA SEXUAL A LA 
JERARQUÍA DE GÉNERO

Hemos visto cómo los estereotipos sobre la diferencia de género tenían influencia 
en los saberes sobre la diferencia entre los sexos, que llamaríamos hoy «biológicos». 
Pero en el siglo del nacimiento de la medicina experimental, por el contrario, estos 
nuevos saberes anatómicos fueron utilizados para justificar la existencia de una 
moral sexual diferenciada en función del género, y dar legitimidad a la jerarquía 
de género en la sociedad.

3.1. FISIOLOGÍA Y DOBLE MORAL

Hemos visto que, para Monlau, el deseo masculino es más poderoso que el 
deseo femenino. El higienista considera por esta razón que es más habitual que 
los hombres quieran llevar a cabo prácticas sexuales inmorales que las mujeres. 
Monlau pinta muchas veces a las mujeres como las víctimas inocentes de los deseos 
insanos de sus maridos, que tienen que rechazar y controlar:

Pero lo que tengo ya para mí como indudable, es que los desórdenes de la inervación uterina 
en las mujeres casadas, y los síntomas histéricos que se observan en ellas casi con tanta 
frecuencia como en las solteras, proceden de las viciosas prácticas que adoptan los maridos 
en sus relaciones conyugales.84

Este discurso es bastante novedoso, en el sentido de que el discurso católico 
de principios del siglo XIX y de los siglos anteriores –con una misoginia bastante 
explícita– solía considerar a las mujeres como responsables de los comportamientos 
inmorales de los hombres85. Con los rasgos de Eva o de María Magdalena, eran 
descritas como lascivas y tentadoras, peligrosas para los hombres. Sin embargo, 
partiendo de la historiografía más reciente sobre religión y género, en particular 
con el trabajo de Raúl Mínguez Blasco, se ha demostrado que el discurso de la 
Iglesia sobre las mujeres empieza a cambiar a partir de la segundad mitad del 
siglo XIX86. Bajo la pluma de los publicistas católicos y moralistas de toda clase, 
lejos de ser las corrompidas, las mujeres aparecen con más frecuencia como los 
pilares de una buena fe y moral católica, cuya labor es la de combatir la inclinación 

84.  Idem, pp. 248249.
85.   Ver por ejemplo el libro de De León, Fray Luis: La perfecta casada. Madrid, Imprenta de Collado, 1819. Reeditado 

cuantas veces durante el siglo XIX.
86.   Blasco Herranz, Inmaculada: «¿Qué puede aportar un análisis desde el género a la historia «religiosa» 

contemporánea? Aproximaciones y líneas de debate recientes», comunicación inédita en el coloquio Política, género y 
nación en la Europa mediteránea (1840-1930), Madrid, 2018, Martykánová Darina & Dupont Alexandre, Madrid, UAM; 
Romeo Mateo, María Cruz: «¿Sujeto católico femenino? Política y religión en España, 1854-1868», Ayer, 106 (2017), pp. 
79104; Mínguez Blasco, Raúl: op. cit. Para matizar la idea de ruptura a mitad del siglo 19, cabe señalar que Nerea 
Aresti observa la permanencia de estas representaciones de género a principios del siglo XX. Aresti Esteban, Nerea: 
Médicos, donjuanes y mujeres modernas. Los ideales de feminidad y masculinidad en el primer tercio del siglo XX. Bilbao, 
Universidad del País Vasco, 2001.



118

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

natural de sus maridos hacia prácticas poco loables –ya sean sexuales o la atracción 
hacia el alcoholismo o el juego. Esta superioridad moral femenina aparece muy 
explícitamente en el libro de P. F. Monlau, y eso a todas las edades. Por ejemplo, para 
el médico catalán los hombres jóvenes tienen más tendencia a la masturbación que 
las mujeres por «la situación especial de los genitales masculinos en el exterior y a 
mano»87. En este caso, la determinación biológica explica la «tentación», cuando 
no es simplemente la esencia de los hombres que explica su falta de moral.

De ninguna manera el autor catalán deja pensar que estos comportamientos 
masculinos son convenientes. Multiplica así las anécdotas sobre hombres que 
tienen relaciones sexuales antes del matrimonio o comportamientos adúlteros, 
describiendo con detalles los graves perjuicios en su salud o en su vida personal 
consecuentes a estas prácticas, que condena explícitamente. La mayor parte del 
tiempo estos hombres se arrepienten de su comportamiento, y el desenlace feliz 
ilustra el mejor camino que tiene que seguir el que quiere vivir según los preceptos 
del higienismo. Pero, por otra parte, la repetición de estas mismas advertencias 
muestra que estos comportamientos eran muy habituales –y en parte tolerados– 
para los hombres. Ellos tenían derecho a un periodo de vida inexistente para las 
mujeres, entre la infancia y el matrimonio, donde podían tener experiencias que 
iban forjando su carácter viril. En aquella época, una mujer –entendemos, según 
las normas, que son las de las clases altas– pasaba directamente de la casa familiar 
a la de su marido, y no le estaba permitido salir sin acompañante. Por el contrario, 
el hombre joven que se quiere casar, que el autor pone en escena en el capítulo 
segundo, tiene que abandonar no sólo sus costumbres, las ocupaciones que tenía, 
sus distracciones como ir al teatro o a espectáculos, sino también a sus antiguos 
amigos88. A pesar de que estas prácticas estén condenadas, significa que el hombre 
casado ha podido conocer previamente una vida relativamente disoluta, parecida 
a un periodo probatorio que puede ser olvidado cuando se casa –si ha tenido la 
suerte de no contraer ninguna enfermedad venérea. En todo el libro no hay ni 
una sola historia sobre una mujer que no fuera virgen antes del matrimonio ni 
de una mujer adúltera, lo que no significa que no existían, sino que no formaba 
parte de algo socialmente tolerable89.

De hecho, Monlau alude pocas veces a las mujeres de forma directa, más 
allá de las partes sobre el embarazo y el parto. Tanto el deseo femenino como 
su aparato genital están pensados en función de los de los hombres, de su valor 
para la reproducción y para el uso de los hombres. Esa manera de considerar 
la sexualidad femenina es muy habitual en los textos de la época. Por lo tanto, 

87.  Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio…, p. 503.
88.   Idem, p. 82.
89.   De hecho, en el Código Penal de 1848 el adulterio femenino era castigado con una pena de prisión mayor, 

cuando el adulterio masculino lo era sólo cuando era hecho con «escándalo» o que ocurría dentro de la casa conyugal. 
Código Penal, Tít. X, art. 353. 1848.



119ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

aparece en el discurso de Monlau como una especie de fatalismo: a pesar de que 
cree que el deseo se puede controlar, considera, como el resto de autores, que 
los hombres, sobre todo los jóvenes, tienen necesariamente una sexualidad «de 
conquista», mientras que las mujeres tienen un deseo sexual casi inexistente. El 
carácter esencial de esta diferencia, basada en «evidencias» biológicas tales como 
la conformación de los genitales, le lleva a acreditar la doble moral que regula los 
comportamientos sexuales de los hombres y de las mujeres de manera diferenciada.

3.2. ESENCIA FEMENINA Y DERECHOS POLÍTICOS

Esta indiferencia hacia las mujeres se refleja en el papel que Monlau les da en la 
sociedad. Acordémonos de que el propósito del higienismo no es sólo la regulación 
de los comportamientos individuales, sino de toda la sociedad. La reflexión sobre 
el nivel sanitario de la población está estrechamente vinculada con un proyecto 
político que implica el fortalecimiento del nuevo orden liberal y capitalista que 
se está instalando. Esto incluye el respeto a las nuevas jerarquías sociales, y en 
particular el control de las masas populares y de la capacidad reproductiva de las 
mujeres90. Por eso quieren «[¡]conseguir que la higiene se infiltre en la sociedad 
penetrando hasta en el más denso de sus tejidos!», como está escrito en el extracto 
de artículo del Siglo Médico con el que empezamos este artículo. Este proyecto 
«biopolítico», como lo llamó M. Foucault91, se refleja en la toma de posición de 
Monlau contra el voto de las mujeres, que aparece casi tan temprano en el libro 
como la defensa del matrimonio católico.

Para el autor, «la mujer vive más para la especie que para sí misma». Como los 
naturalistas de los siglos anteriores, Monlau considera que la existencia del ser 
humano va mucho más allá de su propia vida individual, y que está dirigida hacia 
fines trascendentales. Pero justamente por ello, objetivo de la existencia de las 
mujeres tiene que ser la perpetuación de la especie humana. Es una responsabilidad 
que sólo pueden asumir ellas, y por eso es el objetivo principal de su existencia, 
el que da sentido a todo, porque es un fin ontológico que tiene más que ver con 
la especie que con ellas mismas. Según el naturalismo y los saberes médicos del 
siglo XIX que profundizan este pensamiento binario, toda la vida orgánica de la 
mujer prueba que su existencia debe ser enteramente dedicada a la procreación, 
por la preponderancia de los ciclos de menstruación y de las demás funciones 
vinculadas con la procreación en el funcionamiento de su cuerpo. Así lo considera 
Monlau, que dice: «La serie de funciones que le están impuestas para los fines 

90.   Sobre el proyecto socio-político del higienismo hacia las mujeres y las clases populares véase en particular: 
Dorlin, Elsa: op. cit.; Frioux, Stéphane et alii: op. cit. Sobre la construcción de la diferencia de género dentro del nuevo 
orden liberal español: Aguado, Ana María: «Historia del género y ciudadanía en la sociedad española contemporánea», 
Ayer, 49 (2003), pp. 293–304; Aguado, Ana María: «Género y ciudadanía en la formación de la sociedad burguesa», 
Arenal: Revista de historia de mujeres, vol. 10, 1 (2003), pp. 61–79.

91.   Foucault, Michel: « La naissance de la médecine sociale », en Dits et écrits, T. III. Paris, Gallimard, 1974.



120

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

de la propagación humana, como la menstruación, la preñez, la parturición y la 
lactación, atestiguan sin cesar aquella dirección primordial de su organización»92. 

Para el naturalismo, la «vida sexual» representa la tensión entre la especie 
y el individuo, y los órganos genitales son la encarnación del destino diferente 
de los hombres y de las mujeres93. Estos genitales no sólo son descritos como 
fundamentalmente diferentes, sino también como complementarios, lo que funciona 
también como metáfora de la complementariedad de los hombres y de las mujeres, 
que se realiza plenamente en el matrimonio. Lo que Monlau formula con la idea de 
que el matrimonio crea «una especie de hermafrodita social» que reúne en un mismo 
«ser humano» la doble naturaleza femenina y masculina94. Esta complementariedad 
del hermafrodita social explica según el autor que las mujeres no deban tener derecho 
al voto, porque sería para él como permitir a este ser expresar su opinión dos veces. 
Para él, «El alma del que hemos llamado ser humano se manifiesta por uno de sus 
órganos, por el más inteligente (el varón), y sería ridículo pedir dos votos al ser que 
no debe tener más que una voluntad»95. Por lo tanto, el destino de las mujeres –y 
por consiguiente el de los hombres– está inscrito en la anatomía: «con la anatomía 
y la fisiología en la mano se prueba que la mujer fue creada y sacada a luz, en primer 
lugar para contribuir, en la esfera determinada por su naturaleza, a la vida social»96. 

CONCLUSIONES

A través del discurso de Felipe Monlau sobre el matrimonio y su «uso» aparecen 
diferentes modelos de masculinidad, unos legítimos, otros considerados como 
patológicos, y también una visión de la diferencia entre los sexos y de una diferencia 
de género basada en el naturalismo. Si la fisiología explica que los hombres tengan 
más tendencia que las mujeres a querer tener prácticas sexuales inmorales, es decir, 
patológicas, también sirve al mismo tiempo para justificar la existencia de una 
moral diferente para hombres y mujeres. Desde este pensamiento, la diferencia 
sexual remite a una diferencia esencial entre hombres y mujeres, que les asigna un 
papel diferente, complementario pero jerarquizado, en la reproducción y en la vida 
social y política. En muchas de estas consideraciones, la perspectiva de Monlau está 
en concordancia con la de la mayoría de los higienistas europeos de la segundad 
mitad del siglo XIX, pero lo expone con bastante antelación en comparación 
con la mayoría de las publicaciones sobre el tema. Por eso a Pierre Garnier y a 
la editorial de los hermanos Garnier les pareció interesante todavía treinta años 

92.   Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio..., p. 113.
93.   Faure, Olivier: «Le Regard Des Médecins», Histoire Du Corps. Corbin, Alain, Courtine, Jean-Jacques, & 

Vigarello, Georges, Paris, Seuil, 2005, pp. 15–50.
94.   Idem, p. 4.
95.   Ibidem.
96.   Idem, p. 15.



121ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

más tarde traducir este manual de higiene, aunque los saberes médicos hubieran 
evolucionado y que algunas partes le parecieran como demasiado «arcaicas».

La observación de lo que a P. Garnier le parece «arcaico» nos permite reflexionar 
sobre la noción de modernidad, tanto a nivel político como científico. El uso que 
le da a Monlau a sus saberes médicos para negar derechos políticos a las mujeres, 
usando la metáfora del «hermafrodita social», resulta la marca efectiva de su 
conservadurismo. Pero esto no es una consecuencia de su catolicismo, sino de 
un pensamiento político anclado en el naturalismo, muy habitual en la época. 
Por el contrario, su catolicismo le permite imaginar modelos de masculinidad 
originales, no necesariamente sometidos al deseo sexual imperante, y considerar 
positivamente la existencia de un celibato sano. Esto a P. Garnier le parece 
totalmente imposible, y se apoya para su refutación no sólo en su propia fama, 
como uno de los higienistas franceses más prolífico para el final del siglo XIX97, sino 
en la de la «modernidad a la francesa» que, grandiosa heredera de la revolución 
francesa, tiene más legitimidad que otras maneras de construir una modernidad. 
En este sentido, considerar los modelos de masculinidad más variados y originales 
que fueron pensados por P. F. Monlau desde su catolicismo nos permite al mismo 
tiempo repensar el vínculo entre modernidad y religión, y su habitual exclusión 
mutua en la historiografía hasta hace poco tiempo.

Este libro resulta también muy interesante para entender los vínculos que 
hacen los higienistas entre la vida más íntima y la existencia de los individuos, 
por un lado, y la regulación de la población y la organización de la sociedad a nivel 
global, por el otro. Para ellos, como para todos los médicos de aquella época, la 
anatomía y la fisiología se conciben como pruebas objetivas de la inferioridad de 
las mujeres en relación a los hombres, y de la necesidad de restringir su papel social 
a la reproducción. En este sentido el género se lee primero, porque en este caso 
parece claramente que los cuerpos y su realidad biológica se leían en función de 
las creencias sobre la inferioridad natural de las mujeres, mientras que los autores 
estaban segurísimos de que lo orgánico era prueba evidente de su pensamiento. 
Este ejemplo nos permite asimismo reflexionar sobre la construcción de la 
objetividad científica, y de estas observaciones y categorías que nos parecen tan 
evidentes y que unos siglos después se confirman como poco probables e influidas 
por nuestras creencias y categorías mentales.

97.  	 Véase Chaperon, Sylvie: op. cit.



122

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

BIBLIOGRAFÍA DE OBRAS CITADAS

FUENTES PRIMARIAS

Código Penal, Tít. X, art. 353. 1848.
Debay, Auguste:  Hygiène et physiologie du mariage : histoire naturelle et médicale de l’homme 

et de la femme mariés, dans ses plus curieux détails (1848). E. Dentu, Paris, 1862.
Debay, Auguste: Higiene y fisiología del matrimonio, o sea Historia natural y médica del 

hombre y de la mujer casados. Blanco y Hernández, Antonio (trad.), Madrid, imp. 
de J. López Yedra, 1863.

Hippocrates: Oeuvres. T. XI, Joly R. (ed.) - Paris, Les Belles Lettres, 1970.
Monlau, Pedro Felipe: Elementos de Higiene Privada o arte de conservar la salud del Individuo. 

Barcelona, Imp. Pablo Riera, 1846.
Monlau, Pedro Felipe: Elementos de Higiene Pública o arte de conservar la salud de los 

pueblos. Barcelona, Imp. Pablo Riera, 1847.
Monlau, Pedro Felipe: Higiene del matrimonio o El libro de los casados: en el cual se dan 

las reglas e instrucciones necesarias para conservar la salud de los esposos, asegurar la paz 
conyugal y educar bien a la familia. Madrid, Impr. y Estereotipia de M. Rivadeneyra, 1853.

Monlau, Pedro Felipe : Le mariage dans ses devoirs, ses rapports et ses effets conjugaux, au 
point de vue légal, hygiénique, physiologique et moral. Traduction libre, refondue, corrigée 
et augmentée de l’Higiene del matrimonio du Dr Pedro Felipe Monlau, par le Dr P. Garnier. 
Garnier, Pierre (trad.), Paris, Garnier Frères, 1880. 

De León, Fray Luis: La perfecta casada. Madrid, Imprenta de Collado, 1819. 
Peratoner, Amancio: Higiene y Fisiología del amor en los sexos: ampliación refundida del 

libro de igual título del Doctor A. Debay. Con copiosos extractos de la obra célebre del profesor 
F. Ronband concernientes a la impotencia genital. Barcelona, La Moderna Maravilla, 1880.

Peratoner, Amancio: El mal de Venus: estudio médico-popular sobre las enfermedades venéreas 
y sifilíticas, tomado de las obras de los Eminentes sifilógrafos Belhomme, Cullerier, Diday ... y 
completado con la versión (Refundida) del interesante opúsculo del Doctor Langlebert sobre 
el arte de preservarse del contagio y de los charlatanes que con sus consecuencias especulan. 
Barcelona, Almacén de Libros, 1881.

Peratoner, Amancio: Higiene de la noche de bodas: estudio tomado de las obras especiales 
de los profesores Montegarra, Moreau, Du Queyras, Witkowski, etc. y completado con la 
traducción del capítulo del eminente Ambrosio Tardieu sobre las preñeces falsas y simuladas...: 
ilustrado con dos láminas anatómicas. Barcelona, Est. tip. edit. de Francisco Pérez, 1883.

Peratoner, Amancio: Fisiología de la noche de bodas: misterios del lecho conyugal ...: Seguido 
de un estudio del Dr. A. Tardieu, de suma utilidad para la práctica de la Medicina Legal en 
cuestiones de violación (estupro) y atentados contra el pudor. Barcelona, La Enciclopédica, 1892.

Peratoner, Amancio: Los Peligros del amor, de la lujuria y del libertinaje en el hombre, en la 
mujer: obra escrita con presencia de las de Bergeret, Bourgeois, Curtis ... seguida de un estudio 
del eminente Dr. Tardieu, sobre sodomía y pederastia y de una ojeada sobre la prostitución 
en la Antigüedad. Barcelona, Estab. Editorial de Felipe N. Curriols, 1892.

Peratoner, Amancio: Los órganos de la generación: sus funciones y desórdenes, en el niño, 
en el adolescente, en el adulto, en el anciano, desde los puntos de vista fisiológico, social y 



123ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

moral: ampliación refundida de la obra de igual título del ilustre Dr. W. Acton. Barcelona, 
La Enciclopédica, 1892.

Peratoner, Amancio: La mujer en la alcoba: estudio higiénico-fisiológico. Barcelona, La 
Enciclopédica, 1893

Seraine, Louis: De la salud de los casados, o Fisiología de la generación del hombre, e Higiene 
filosófica del matrimonio por el Dr. Luis Seraine. Gasso, Joaquín (trad.), Madrid, Carlos 
Bailly-Baillière, 1866

Suárez Casañ, Vicente: Conocimientos para la vida privada. Enciclopedia médica-popular. 
Barcelona, Maucci, 1894

Suárez Casañ, Vicente:  Conocimientos para la vida privada. Enciclopedia médica-popular 
(Segunda Serie). Barcelona, Maucci, 1903.

Tissot, Samuel Auguste André : L’Onanisme, ou Dissertation physique sur les maladies 
produites par la masturbation. Paris, impr. de A. Chapuis, 1760.

Venette, Nicolas : De la génération de l’homme, ou Tableau de l’amour conjugal (1686). 
Cologne, Claude Joly, 1696.

HISTORIOGRAFÍA

«Diccionario de la lengua española» - Edición del Tricentenario, https://dle.rae.es/.
Amezúa, Efigenio: «Cien años de temática sexual en España: 1850-1950. Repertorio e 

análisis. Contribución al estudio de materiales para una historia de la sexología», Revista 
de Sexología, 48 (1991).

Aresti Esteban, Nerea: «El ángel del hogar y sus demonios: Ciencia, religión y género 
en la España del siglo XIX», Historia contemporánea, 21 (2000), pp. 363–94.

Aresti Esteban, Nerea: Médicos, donjuanes y mujeres modernas. Los ideales de feminidad 
y masculinidad en el primer tercio del siglo XX. Bilbao, Universidad del País Vasco, 2001.

Aresti Esteban, Nerea: «Masculinidad y Nación en la España de los años 1920 y 1930», 
Mélanges de La Casa de Velázquez, 42/2 (2012), pp. 55–72.

Aresti Esteban, Nerea: Masculinidades en tela de juicio: hombre y género en el primer tercio 
del siglo XX. Madrid, Cátedra, 2010.

Aresti Esteban, Nerea, Peters, Karin & Brühne, Julia: ¿La España invertebrada?: 
masculinidad y nación a comienzos del siglo XX. Madrid: Comares, 2016.

Aresti Esteban, Nerea & Martykánová, Darina: «Introducción. Masculinidades, Nación 
y Civilización en la España Contemporánea», Cuadernos de Historia Contemporánea, 
39 (2017), pp. 11–17.

Bardet, Jean-Pierre & Dupâquier, Jacques: Histoire des populations de l’Europe. Paris, 
Fayard, 1998.

Bologne, Jean Claude: Histoire du mariage en Occident. Paris, Hachette littératures, 1975.
Borderies-Guereña, Josette: «El discurso higiénico como conformador de la mentalidad 

femenina (1865-1915)», Mujeres y hombres en la formación del pensamiento occidental. 
Vol. 2, Madrid, Ediciones de la Universidad Autónoma de Madrid, 1989, pp. 299–310.

Blasco Herranz, Inmaculada: «Género y religión: de la feminización de la religión a la 
movilización católica femenina. Una revisión crítica», Historia Social, 53 (2005), pp. 119136.

Blasco Herranz, Inmaculada: «¿Qué puede aportar un análisis desde el género a la 
historia «religiosa» contemporánea? Aproximaciones y líneas de debate recientes», 

https://dle.rae.es/


124

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

comunicación inédita en el coloquio Política, género y nación en la Europa mediteránea 
(1840-1930), Madrid, 2018, Martykánová Darina & Dupont Alexandre, Madrid, UAM.

Butler, Judith: Bodies That Matter: On the Discursive Limits of  ‘Sex’. New York, Routledge, 
1993.

Butler, Judith: Gender trouble: feminism and the subversion of identity. New York: Routledge, 
1990. 

Butler, Judith: Undoing Gender. New York, Routledge, 2004.
Cabré i Pairet, Montserrat & Ortiz Gómez, Teresa: «Mujeres y salud: prácticas y 

saberes. Presentación», Dynamis: Acta hispanica ad medicinae scientiarumque historiam 
illustrandam, 19 (1999), pp. 17–24.

Camino, Alejandro & Martykánová, Darina: «La soltería virtuosa: dignidad, utilidad 
y el discurso sobre el celibato femenino en la España contemporánea (1820-1950)», 
Historia Contemporánea, 66 (2021), pp. 337-369.

Campos Marín, Ricardo: Curar y gobernar: Medicina y Liberalismo en la España del siglo 
XIX. Madrid, Nivola, 2003.

Campos Marín, Ricardo: «Pedro Felipe Monlau», DB-e Diccionario biográfico español en línea 
| Real Academia de la Historia, http://dbe.rah.es/biografias/13044/pedro-felipe-monlau-y-roca. 

Castejón Bolea, Ramón: Moral sexual y enfermedad: la medicina española frente al peligro 
venéreo (1868-1936). Granada, Universidad de Granada, 2001.

Castejón Bolea, Ramón: «Las enfermedades venéreas y la regulación de la sexualidad 
en la España Contemporánea», Asclepio 56, 2 (2004), pp. 223–42.

Chaperon, Sylvie : Les Origines de La Sexologie : 1850-1900. Paris, Audibert, 2007. 
Champion, Honoré: «Portraits de libraires. Les frères Garnier », Bulletin de l’Association 

amicale professionnelle des commis-libraires français. Paris, impr. de A. Fleury, 1913.
Cleminson, Richard & Medina Doménech, Rosa María: «¿Mujer u hombre? Hermafroditismo, 

tecnologías médicas e identificación del sexo en España, 1860-1925», Dynamis: Acta 
hispanica ad medicinae scientiarumque historiam illustrandam, 24 (2004), pp. 53–91.

Cleminson, Richard & Vázquez García, Francisco: «Los Invisibles»: A History of Male 
Homosexuality in Spain, 1850-1939. Cardiff, University of Wales, 2007.

Cleminson, Richard & Vázquez García, Francisco: Hermaphroditism, Medical Science 
and Sexual Identity in Spain, 1850 – 1960. Cardiff, University of Wales Press, 2009.

Cleminson, Richard & Vázquez García, Francisco: «El destierro de lo maravilloso. 
Hermafroditas y mutantes sexuales en la España de la Ilustración», Asclepio, vol.63, 1 
(2001), pp.7-38.

Connell, Raewyn W.: Masculinities. Berkeley, University of California Press, 1995.
Connell, Raewyn W. & Messerschmidt, James W. : «Hegemonic Masculinity : Rethinking 

the Concept», Gender & Society, vol. 19,  6 (2005), pp. 829859.
Corbin, Alain: L’Harmonie des plaisirs: les manières de jouir du siècle des Lumières à l’avènement 

de la sexologie. Perrin, Paris, 2008.
Dorlin, Elsa: La matrice de la race: Généalogie Sexuelle et Coloniale de La Nation Française. 

Paris, Éditions La Découverte, 2006.
Dorlin, Elsa, Rouch, Hélène & Fougeyrollas-Schwebel, Dominique: Le corps, entre 

sexe et genre. Paris, L’Harmattan, 2005.
Dupâquier, Jacques : Histoire de la population française. Paris, PUF, 1995.
Ehrenreich, Barbara, Deirdre English: Complaints and Disorders: The Sexual Politics of 

Sickness. Feminist Press, 1973.

http://dbe.rah.es/biografias/13044/pedro-felipe-monlau-y-roca


125ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

Espigado, Gloria: «Las mujeres en el nuevo marco político», en Gómez-Ferrer Morant, 
Guadalupe & Cano, Gabriela: Historia de las mujeres en España y América Latina, Vol. 3, 
Del siglo XIX a los umbrales del XX. Madrid, Cátedra, 2008, pp. 27–60.

Faure, Olivier: «Le Regard Des Médecins», Histoire Du Corps. Corbin, Alain, Courtine, 
Jean-Jacques, & Vigarello, Georges, Paris, Seuil, 2005, pp. 15–50.

Fernández, Pura: Eduardo López Bago y el naturalismo radical: la novela y el mercado 
literario en el siglo XIX. Ámsterdam, Rodopi, 1995.

Fernández, Pura: Moral y scientia sexualis en el siglo XIX: el eros negro de la novela naturalista. 
Málaga, Universidad de Málaga (UMA), 1997.

Fernández, Pura: «Barcelona, cuna editorial de los “misterios” de la “vida privada”», en 
Barcelona y los libros. Los libros de Barcelona, 7 (2006), pp. 5359.

Fernández, Pura: «La higiene del matrimonio (1853) de Pedro Felipe Monlau y los géneros 
intermedios para la divulgación científica: la adaptación del Dr. P. Garnier (1879)», 
en Durán López, Fernando: Obscenidad, vergüenza, tabú: contornos y retornos de lo 
reprimido entre los siglos XVIII y XIX. Cádiz, Universidad de Cádiz, 2012.

Fernández, Pura: «El laboratorio editorial de la literatura higiénico-sexual: el género 
intermedio de Amancio Peratoner y Gerardo Blanco (Ensayo de catálogo bibliográfico)», 
en Hibbs-Lissorgues, Solange & Fillière, Carole: Los discursos de la ciencia y de la 
literatura en España (1875-1906). Vigo, Academia del Hispanismo, 2015, pp. 247262.

Foucault, Michel: Histoire de la sexualité. 3 T., Paris, Gallimard, 1976.
Foucault, michel: Surveiller et punir. Paris, Gallimard, 1975.
Foucault, Michel: « La naissance de la médecine sociale », en Dits et écrits, T. III.  Paris, 

Gallimard, 1974.
Fox Keller, Evelyn: Refiguring Life: Metaphors of Twentieth-century Biology. New York, 

Columbia University Press, 1995.
Frioux, Stéphane, Fournier, Patrick & Chauveau, Sophie: Hygiène et santé en Europe: 

de la fin du XVIII e siècle aux années 1920. Paris, Editions Sedes, 2011.
González de Pablo, Ángel & Perdiguero Gil, Enrique: «Los valores morales de la 

higiene: el concepto de onanismo como enfermedad según Tissot y su tardía penetración 
en España», Dynamis: Acta Hispanica ad Medicinae Scientiarumque. Historiam Illustrandam, 
10 (1990), pp. 131–162.

Gourarier, Mélanie, Rebuccini, Gianfranco & Vörös, Florian: « Penser l’hégémonie », 
Genre, sexualité & société, no 13, Paris, 01/06/2015, https://gss.revues.org/3494.

Granjel, Mercedes: Pedro Felipe Monlau y la higiene española del siglo XIX. Salamanca, 
Universidad, 1983.

Guereña, Jean-Louis: La Prostitución en la España contemporánea. Madrid, Marcial Pons 
Historia, 2003.

Guereña, Jean-Louis: Detrás de la cortina: el sexo en España (1790-1950). Guereña Mercier, 
Marisa (trad.), Madrid, Catédra, 2018.

Haraway, Donna: « Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the 
Privilege of Partial Perspective », Feminist Studies, vol. 14, 3 (1988), pp. 575-587.

Harding, Sandra G.: The Science Question in Feminism. Cornell, Cornell University Press, 1986.
Jagoe, Catherine, Blanco, Alda & Enríquez de Salamanca, Cristina: La mujer en los 

discursos de género: textos y contextos en el siglo XIX. Barcelona, Icaria Editorial, 1998.

https://gss.revues.org/3494


126

Marie Walin﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Jagoe, Catherine: «Sexo y género en la medicina del siglo XIX», en Jagoe, Catherine, 
Blanco, Alda & Enríquez de Salamanca, Cristina: La mujer en los discursos de 
género: textos y contextos en el siglo XIX. Barcelona, Icaria Editorial, 1998, pp. 305-339.

Jagoe, Catherine, «La misión de la mujer», en Jagoe, Catherine, Blanco, Alda & Enríquez 
de Salamanca, Cristina: La mujer en los discursos de género: textos y contextos en el siglo 
XIX. Barcelona, Icaria Editorial, 1998, pp.21-54.

Jagoe, Catherine: Culture and Gender in Nineteenth-Century Spain. Oxford, Oxford University 
Press, 2001

Laqueur, Thomas W.: Making sex: body and gender from the Greeks to Freud. Cambridge 
(Mass.), Harvard University Press, 1990.

Martin, Emily: The Woman in the Body: A Cultural Analysis of Reproduction. Boston, 
Beacon Press, 2001.

Martykánová, Darina: «Los pueblos viriles y el yugo del caballero español. La virilidad 
como problema nacional en el regeneracionismo español (1890s-1910s)», Cuadernos de 
Historia Contemporánea, 39 (2017), pp. 19–37.

Martykánová, Darina: «Shaping a New Man: The Schools for the State Engineers in 
Nineteenth-Century Spain (1830s–1900)», Engineering Studies 6, 2 (2014), pp. 87–107.

Martykánová, Darina & Núñez-García, Víctor M.: «Ciencia, Patria y Honor: los 
médicos e ingenieros y la masculinidad romántica en España (1820-1860)», Studia 
Histórica, 38 (2020), pp. 45–75.

Martykánová, Darina & Núñez-García, Víctor M.: «Sacerdotes en el mercado, héroes 
del progreso: los médicos e ingenieros y las transformaciones de la masculinidad liberal 
(1820-1900)», en Martykánová, Darina & Walin, Marie (eds.), Masculinidades en la 
España del XIX (en prensa).

Martykánová, Darina & Walin, Marie (eds.), Masculinidades en la España del XIX (en 
prensa). 

Mínguez Blasco, Raúl: Evas, Marías y Magdalenas. Género y modernidad católica en la 
España liberal (1833-1874). CEPC-Asociación Historia Contemporánea, Madrid, 2016.

Moreno Mengíbar, Andrés & Vázquez García, Francisco: Sexo y Razón. Una genealogía 
de la moral sexual en España (siglos XVI-XX). Madrid, Ediciones AKAL, 1997.

Moreno Mengíbar, Andrés & Vázquez García, Francisco: Poder y prostitución en 
Sevilla (Siglos XIV-XX), T. II La edad contemporánea. Sevilla, Universidad de Sevilla, 1998.

Moreno Mengíbar, Andrés & Vázquez García, Francisco: Historia de la prostitución 
en Andalucía. Sevilla, Fundación José Manuel Lara, 2004.

Milam, Erika L. & Nye, Robert A. (eds.): « Scientific Masculinities »,  Osiris, 30, 2015.
Ortiz Gómez, Teresa (coord.): Medicina, Historia y Género: 130 Años de Investigación 

Feminista. Oviedo, KRK, 2006.
Romeo Mateo, María Cruz: «Destinos de mujer: esfera pública y políticos liberales», 

en Gómez-Ferrer Morant, Guadalupe & Cano, Gabriela: Historia de las mujeres 
en España y América Latina, Vol. 3, Del siglo XIX a los umbrales del XX. Madrid, Cátedra, 
2008, pp. 61–83.

Romeo Mateo, María Cruz: «¿Sujeto católico femenino? Política y religión en España, 
1854-1868», Ayer, 106 (2017), pp. 79104.

Schiebinger, Londa: Nature’s Body: Sexual Politics and the Making of Modern Science. 
Londres, Pandora, 1994.



127ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio﻿

Scott, Joan W.: ‘Gender: A Useful Category of Historical Analysis’, The American Historical 
Review, 91, 5 (1986), pp. 1053–1075.

Touraille, Priscille : « L’indistinction sexe et genre, ou l’erreur constructiviste », Critique, 
764-765 (2011), pp. 8799.

Vázquez García, Francisco: «La patologización del celibato en la medicina española 
(1820-1920)», Asclepio: Revista de historia de la medicina y de la ciencia, vol. 70, 2 (2018)

Vázquez García, Francisco: Pater Infamis. Genealogía del cura pederasta en España (1880-
1912). Madrid, Marcial Pons, 2020.

Walin, Marie: « « Criar hombres y no fieras », civilité et construction d’une masculinité 
hégémonique (Espagne, 1787-1868) », Genre, sexualité & société, no 13, Paris, 01/06/2015, 
https://gss.revues.org/3494.

Weeks, Jeffrey: Sex, Politics and Society: The Regulations of Sexuality Since 1800. Londres, 
Longman, 1981.

https://gss.revues.org/3494


128

﻿﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 97–128 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED



129ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

DES VOIES ALTERNATIVES DE 
POLITISATION. LA MOBILISATION DES 
CATHOLIQUES FRANÇAISES FACE À 
LA QUESTION ROMAINE (1860-1870)

FORMAS ALTERNATIVAS DE POLITIZACIÓN. 
LA MOVILIZACIÓN DE LAS CATÓLICAS 
FRANCESAS ANTE LA CUESTIÓN 
ROMANA (1860-1870). ALTERNATIVE 
WAYS OF POLITICISATION

THE MOBILIZATION OF FRENCH FEMALE 
CATHOLICS IN REACTION TO THE 
ROMAN QUESTION (1860-1870)

Arthur Hérisson1

Recibido: 2020-07-30 · Aceptado: 2021-03-11
doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.27968

Résumé 
La décennie 1860 fut marquée, en France, par une large mobilisation des catholiques 
visant à défendre le pouvoir temporel de la papauté, menacé par l’unification 
italienne. À rebours de l’historiographie, qui a longtemps négligé leur participation, 
l’article vise à montrer que les femmes jouèrent un rôle non négligeable dans ce 
mouvement. Il met en évidence différentes formes d’engagement féminin, dont 
la principale fut la collecte d’argent pour le pape, qui témoignent d’une réelle 
capacité d’action (agency).

L’article montre ainsi que, alors que les formes institutionnalisées de la 
participation politique leur étaient fermées, les catholiques françaises purent 
prendre part à la mobilisation en faveur de la papauté, à condition d’inscrire leur 
action dans des domaines jugés conformes à une intervention féminine. À travers 

1.   École française de Rome. C.e. ar.herisson@gmail.com; ORCID : https://orcid.org/0000-0003-1643-4092

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.27968
mailto:ar.herisson@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1643-4092


130

Arthur Hérisson﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

ces formes d’engagement, ce sont des voies de politisation alternatives, laissées 
ouvertes par les stéréotypes de genre, qui se font jour.

Mots-clefs
Histoire religieuse ; histoire politique ; histoire du genre ; Second Empire ; Question 
romaine ; politisation ; mobilisation financière.

Resumen
La década de 1860 estuvo marcada en Francia por una gran movilización de 
católicos para defender la existencia del poder temporal del papado, amenazado 
por la unificación italiana. Contrariamente a la historiografía, que durante mucho 
tiempo ha descuidado su participación, el artículo pretende mostrar que las mujeres 
desempeñaron un papel importante en este movimiento. Destaca diferentes 
formas de participación femenina. La principal es la recaudación de fondos para 
el Papa, que atestigua una capacidad real de acción (agency).

Así, el artículo muestra que, si bien se les cerraron las formas institucionalizadas 
de participación política, las católicas francesas pudieron participar en la 
movilización a favor del papado, con la condición de restringir su acción en áreas 
consideradas conformas con una intervención femenina. A través de estas formas 
de compromiso, surgen formas alternativas de politización, dejadas abiertas por 
los estereotipos de género.

Palabras claves
Historia religiosa; historia política; historia de género; Segundo Imperio; cuestión 
romana; politización; movilización financiera.

Abstract
The 1860s were marked in France by a vast mobilization of the Catholics to defend 
the existence of the temporal power of the Papacy that was threatened by the Italian 
unification. The article aims to show that women played a significant role in this 
movement, contrary to historiography that has long neglected their participation. 
It evidences different forms taken by feminine involvement, the main one being 
the collection of money for the Pope that proves to be a real agency.

The article thus proves that, while insitutionalised forms of political engagement 
were refused to them, the French Catholic women could take part in the 
mobilization in favour of the Papacy, as long as their action remained in fields 
deemed fit for female action. Through these forms of engagement, alternative 
ways of politicization, left open by gender stereotypes, are emerging.

Keywords 
Religious history; political history; gender history; Second Empire; Roman 
Question; politicization; financial mobilization. 



131ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Des voies alternatives de politisation. La mobilisation des catholiques françaises﻿

Depuis plusieurs années, divers chercheurs ont mis en évidence un paradoxe 
qui caractérise la participation féminine aux mouvements contre-révolutionnaires 
ou conservateurs durant le XIXe siècle. Alors même que ces mouvements étaient 
fondés sur une conception des rapports de genre particulièrement inégalitaire, la 
place que purent y occuper certaines femmes fut parfois importante2, que ce soit 
d’un point de vue qualitatif, par la centralité des fonctions qu’elles occupaient, 
ou d’un point de vue quantitatif, par le caractère massif de leur présence. Autre-
ment dit, ces courants politiques caractérisés notamment par une conception 
patriarcale de la société et une forte limitation des lieux de l’espace public jugés 
légitimes pour l’action des femmes n’ont pas pour autant réduit à néant toute 
possibilité d’action féminine, à condition que celle-ci parût se faire à l’intérieur 
d’espaces conformes aux stéréotypes de genre3. Un tel constat permet de mettre 
en évidence l’agency des femmes et les marges de manœuvre dont elles disposaient 
à l’intérieur même d’un dispositif restrictif.

Je me propose de revenir sur cette question en analysant l’implication des 
femmes catholiques dans la mobilisation que suscita en France la question 
romaine au cours de la décennie 1860. L’intervention de la France en 1859 dans 
les affaires d’Italie marqua comme l’on sait le début d’un processus qui conduisit 
en plusieurs étapes à l’unification de la péninsule italienne et à la destruction des 
États de l’Église, processus qui connut son terme le 20 septembre 1870 lorsque les 
troupes italiennes pénétrèrent dans Rome. Parce que le pouvoir temporel était 
alors considéré par beaucoup comme la garantie de l’indépendance spirituelle du 
pape, autrement dit comme une condition sine qua non du libre exercice de son 
magistère spirituel, les années 1860 furent marquées dans de nombreux pays par 
une large mobilisation des catholiques visant à empêcher l’Italie de s’emparer de 
Rome et à fournir des secours à la papauté menacée4.

Les études dont on dispose sur le versant français de cette mobilisation n’ont 
accordé qu’un intérêt bien faible à la participation des femmes et donnent l’image 
d’une mobilisation très largement masculine5. Le dimorphisme sexuel de la 

2.   On le constate du reste dès les années 1790 : Martin, Jean-Clément : La révolte brisée. Femmes dans la Révolution 
française et l’Empire. Paris, Armand Colin, 2008.

3.   Dupont, Alexandre : « Le genre de la contre-révolution au XIXe siècle », dans Encyclopédie pour une nouvelle 
histoire de l’Europe, 2016, https://ehne.fr/article/genre-et-europe/genre-et-revolution-en-europe-aux-xixe-xxe-siecles/
le-genre-de-la-contre-revolution-au-xixe-siecle, [Consulté le 24/05/2016].

4.   Viaene, Vincent: «Catholic Mobilisation and Papal Diplomacy during the Pontificate of Pius IX (1846-1878) », 
dans Lamberts, Emiel (éd.): The Black International. The Holy See and Militant Catholicism in Europe / L’Internationale 
noire. Le Saint-Siège et le Catholicisme militant en Europe (1870-1878). Bruxelles et Rome, Institut historique belge de 
Rome, 2002, pp. 135-177. À propos du cas français : Hérisson, Arthur : Les catholiques français face à l’unification italienne 
(1856-1871). Une mobilisation internationale de masse entre politique et religion, (Thèse de doctorat inédite), Université 
Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2018.

5.   La plupart des monographies diocésaines qui ont consacré un de leurs chapitres au mouvement catholique 
suscité par la question romaine en font un mouvement masculin. Jean Maurain, auteur d’une vaste thèse touchant 
cette question, n’évoque quant à lui qu’en passant, sans guère s’y appesantir, le rôle des femmes de l’aristocratie et de 
la grande bourgeoisie urbaines dans les collectes réalisées en faveur du pape. Maurain, Jean : La politique ecclésiastique 
du Second Empire de 1852 à 1869. Paris, Alcan, 1930, p. 405.

https://ehne.fr/article/genre-et-europe/genre-et-revolution-en-europe-aux-xixe-xxe-siecles/le-genre-de-la-contre-revolution-au-xixe-siecle
https://ehne.fr/article/genre-et-europe/genre-et-revolution-en-europe-aux-xixe-xxe-siecles/le-genre-de-la-contre-revolution-au-xixe-siecle


132

Arthur Hérisson﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

pratique religieuse qui a tant intéressé la sociologie religieuse française6 se serait 
ainsi trouvé en quelque sorte inversé dans la mobilisation en faveur de la papauté. 
Alors même que les taux de pratique s’étaient maintenus à un niveau bien plus 
élevé chez les femmes que chez les hommes7, ces derniers auraient cependant été 
les principaux défenseurs du Saint-Siège dans les années 1860.

Un tel constat demande cependant à être nuancé. Il découle d’une conception 
trop restrictive de la notion de mobilisation politique, qui a longtemps conduit 
les historiens à se focaliser sur ses formes institutionnelles, dont les femmes se 
trouvaient légalement exclues8. Or, le politique est loin de se réduire aux seules 
formes du jeu électoral. Il renvoie plus largement à une volonté d’interpréter le 
monde et d’agir sur lui afin de le transformer qui peut prendre des modalités di-
verses, notamment dans des sociétés comme celle de la France du milieu du XIXe 
siècle où le processus d’apprentissage des normes de la politique moderne était 
encore loin d’être achevé. De ce point de vue, s’intéresser à des formes d’action 
avant tout liées à la religion peut avoir pour effet heuristique de faciliter la mise 
en évidence de modalités d’engagement et de mobilisation des femmes dépassant 
celles du jeu politique traditionnel - le catholicisme intransigeant, notamment, 
fut à cette époque un important vecteur de politisation antilibérale pour les 
femmes, en France comme dans d’autres pays9. En analysant la mobilisation pour 
la papauté à la lumière de certains des enseignements fournis par les renouvel-
lements qu’ont connus respectivement l’histoire politique, l’histoire du genre et 
l’histoire religieuse au cours des dernières décennies10, il devient ainsi possible 
de dépasser le simple constat d’une faible mobilisation des femmes en faveur du 
pouvoir temporel de la papauté.

6.   Un bilan dans : Langlois, Claude : «‘Toujours plus pratiquantes’. La permanence du dimorphisme sexuel dans 
le catholicisme français contemporain », Clio. Femmes, genre, histoire, 2 (1995), pp. 229-260.

7.   Sur la « féminisation » du catholicisme français au XIXe siècle : Langlois, Claude : Le catholicisme au féminin. 
Les congrégations françaises à supérieure générale au XIXe siècle. Paris, Cerf, 1984 ; Gibson, Ralph : « Le catholicisme et 
les femmes en France au XIXe siècle », Revue d’histoire de l’Église de France, 79/202 (1993), pp. 63‑93.

8.   Plusieurs ouvrages collectifs récents témoignent cependant de l’intérêt de plus en plus important accordé à des 
formes de politisation alternatives. Voir par exemple : Le Gall, Laurent, Offerlé, Michel & Ploux, François (dir.) : La 
politique sans en avoir l’air. Aspects de la politique informelle (XIXe-XXIe siècle). Rennes, Presses universitaires de Rennes, 
2012. On attend également à ce sujet la parution des actes du colloque international organisé par Alexandre Dupont 
et Rachel Renault les 25 et 26 février 2016 à la Casa de Velázquez, sous le titre « La «modernisation» à l’épreuve des 
pratiques. Les espaces alternatifs du politique (Europe, Amérique, XVIIIe-XIXe siècle) ».

9.   La question a notamment donné lieu à des travaux récents dans le cas de l’Espagne du milieu du XIXe siècle : 
Mínguez Blasco, Raúl: Evas, Marías y Magdalenas. Género y modernidad católica en la España liberal (1833-1874). Madrid, 
Centro de Estudios Políticos y Constitucionales / Asociación de Historia Contemporánea, 2016; Cruz Romeo Mateo, 
María: «¿Sujeto católico femenino? Política y religión en España, 18541868», Ayer, 106/2 (2017), pp. 79-104. Voir aussi, 
pour le premier XXe siècle: Blasco Herranz, Inmaculada: Paradojas de la ortodoxiapolítica de masas y militancia católica 
femenina en España (1919-1939). Zaragoza, Onyx 21, 2003; Arce Pinedo, Rebeca: La construcción social de la mujer por el 
catolicismo y las derechas españolas en la época contemporánea, (Thèse de doctorat inédite), Universidad de Cantabria, 
2016; Gutiérrez Lloret, Rosa Ana: «Las católicas y la política: Del apostolado a la propaganda y la movilización (1900-
1924)», dans Marcos del Olmo, María de la Concepción & Serrano García, Rafael: Mujer y política en la España 
contemporánea (1868-1936). Valladolid, Universidad de Valladolid, 2012, pp. 159-182.

10.   Voir notamment : Brejon de Lavergnée, Matthieu & Della Sudda, Magali (dir.) : Genre et christianisme. 
Plaidoyers pour une histoire croisée. Paris, Beauchesne, 2014.



133ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Des voies alternatives de politisation. La mobilisation des catholiques françaises﻿

Je me propose ici de rendre compte de la participation des catholiques fran-
çaises à ce mouvement en trois étapes. Il faudra tout d’abord revenir sur la forme 
la plus visible de cette action, qui fut celle de la collecte d’argent en faveur de la 
papauté, située dans la continuité de pratiques sociales anciennes. L’action des 
femmes en faveur de la papauté ne se limita cependant pas à cet aspect. Elle passa 
également par des voies qui leur étaient ouvertes parce qu’elles renvoyaient à des 
formes d’action alors considérées comme féminines, comme la prière, l’éducation 
et le soin. Une fois montrées ces formes d’engagement, j’étudierai le jugement 
que portèrent les adversaires de la papauté sur cette participation des femmes à 
la mobilisation catholique.

1.	 UN RÔLE CENTRAL DANS LA COLLECTE 
DU DENIER DE SAINT-PIERRE

L’une des principales formes que prit l’aide des catholiques français – et, plus 
largement, européens – à la papauté fut financière11. Des collectes furent organi-
sées tantôt à l’initiative des évêques, tantôt sous l’impulsion de comités laïques 
dirigés par de grands notables catholiques. Si la direction d’un tel mouvement 
était masculine, les femmes y jouèrent cependant un rôle central, en particulier 
dans les villes, où elles purent organiser des quêtes à domicile. Une telle activi-
té s’inscrivait dans la continuité des pratiques charitables qui étaient celles des 
femmes de la noblesse et de la grande bourgeoisie depuis le début du XIXe siècle12. 
Les stéréotypes de genre associant le sexe féminin et la charité avaient en effet 
ouvert à l’action féminine le domaine de l’assistance aux pauvres, dans lequel 
s’étaient multipliées les sociétés de femmes13. Au cours du premier XIXe siècle, 
cette action charitable avait pu par moments prendre une coloration nettement 
politique, comme lors de la mobilisation philhellène14. Sur ce point, la mobilisation 

11.   La bibliographie sur la mobilisation financière des catholiques en faveur de la papauté reste encore peu 
développée. Fondamental est Crocella, Carlo: Augusta miseria. Aspetti delle finanze pontificie nell’età del capitalismo. 
Milan, Nuovo istituto editoriale italiano, 1982. En ce qui concerne la France, une étude précise a été réalisée pour le 
diocèse de Nantes par Faugeras, Marius : «Un aspect local de la question romaine : l’aide nantaise au Saint-Siège 
(1860-1870)», Annales de Bretagne et des Pays de l’Ouest, 90 et 91 (1983 et 1984), pp. 47-72 et 393-404. Récemment, la 
question a suscité un regain d’intérêt des chercheurs : Hérisson, Arthur : « Une mobilisation internationale de masse 
à l’époque du Risorgimento : l’aide financière des catholiques français à la papauté (1860-1870) », Revue d’histoire du XIXe 
siècle, 52/1 (2016), p. 175‑192. La genèse du denier de Saint-Pierre dans sa forme moderne a quant à elle été retracée 
par : Veca, Ignazio: «Nascita dell’obolo di san Pietro. Le origini politiche di una moderna devozione (1847-49)», Studi 
storici. Rivista della fondazione Gramsci, 59/4 (2018), pp. 1031-1054.

12.   Smith, Bonnie Gene: Ladies of the leisure class. The bourgeoises of Northern France in the nineteenth century. 
Princeton, Princeton University Press, 1981.

13.   Duprat, Catherine : Usage et pratiques de la philanthropie. Pauvreté, action sociale et lien social, à Paris, au cours du 
premier XIXe siècle. Paris, Association pour l’étude de l’histoire de la sécurité sociale, 1996, 2 vol. ; Brejon de Lavergnée, 
Mathieu : « Le genre du philanthrope. Pour une histoire sexuée de l’assistance au XIXe siècle », dans Cova, Anne et 
Dumons, Bruno (dir.): Femmes, genre et catholicisme. Nouvelles recherches, nouveaux objets. France XIXe-XXe siècles. Lyon, 
Équipe Religions, sociétés et acculturation (RESEA) du Laboratoire de recherche historique Rhône-Alpes, 2012, pp. 85‑103.

14.   Celle-ci impliqua principalement des dames de la haute société libérale. Cf. Bouyssy, Maïté : «1826 ou les 



134

Arthur Hérisson﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

en faveur de la papauté se plaçait donc largement dans la continuité de formes 
de mobilisation anciennes.

Cette action a été peu étudiée car elle n’a laissé que peu de traces et les documents 
qui l’évoquent ne le font généralement qu’en passant. Le rôle central des femmes 
dans la collecte au sein des grandes villes, et notamment à Paris, est cependant 
attesté. En février 1860, le nonce à Paris, Carlo Sacconi, signalait ainsi que c’étaient 
des femmes de l’aristocratie et de la bourgeoisie catholiques qui avaient été les 
premières à organiser des collectes pour le pape dans la capitale15. En avril 1860, 
à Toulouse, si l’on en croit le procureur général, une réunion de dames tenue 
chez un membre de la société légitimiste, avait de même décidé que les femmes 
feraient des quêtes à domicile pour le pape et qu’elles s’adjoindraient pour ce 
faire des ouvrières : la mobilisation visait ainsi à inclure les femmes des couches 
populaires, tout en les maintenant dans une position de subordination16. Une 
telle situation témoignait de la dimension de classe de cette action féminine : la 
capacité d’action offerte aux femmes par la mobilisation financière concernait 
avant tout les classes aisées, déjà impliquées au cours des décennies précédentes 
dans l’action charitable.

Les sources laissent par ailleurs voir dans certains cas le poids des logiques 
familiales. On remarque ainsi parmi les femmes qui participèrent à la collecte du 
denier les épouses ou les sœurs d’hommes politiques ou de journalistes impliqués 
dans la défense du pouvoir temporel du pape. Ce fut notamment le cas des femmes 
d’Émile Keller17 et d’Augustin Cochin18. Surtout, Élise Veuillot, sœur du principal 
journaliste catholique de l’époque19, joua un rôle particulièrement important à 
Paris. Les registres de la nonciature de Paris signalent ainsi de nombreux dons 
remis par celle-ci, en particulier lors des débuts du denier de Saint-Pierre, en 186020.

Si cette participation des femmes à la collecte se fit surtout de manière informelle, 
l’existence de comités exclusivement féminins est attestée. Ceux-ci restent dans 
l’ensemble difficiles à connaître, mais il est possible de retracer avec une relative 
précision les débuts d’une œuvre fondée dans le diocèse de Montpellier le 3 mars 
1869 par des femmes soucieuses d’aider l’armée pontificale21. Dénommée Œuvre des 

femmes dans le philhellénisme », dans Fauré, Christine (dir.) : Nouvelle encyclopédie politique et historique des femmes. 
Paris, Les Belles Lettres, 2010, pp. 378‑396.

15.   Voir la dépêche que le nonce adressa le 7 février 1860 au secrétaire d’État Giacomo Antonelli, reproduite 
dans : Gabriele, Mariano : Il carteggio Antonelli-Sacconi (1858-1860), vol. 2. Rome, Istituto per la storia del Risorgimento 
italiano, 1962, pp. 412.

16.   Archives nationales (France), BB30 451, Procureur général de Toulouse au garde des Sceaux, 10 avril 1860.
17.   Émile Keller (1828-1909) était l’un des députés les plus impliqués dans la défense du pouvoir temporel de la papauté.
18.   Augustin Cochin (1823-1872) était alors une des principales figures du catholicisme libéral français.
19.   Sur Louis Veuillot (1813-1883), la biographie écrite par son frère Eugène et son neveu François reste incontournable 

malgré son caractère hagiographique : Veuillot, Eugène & Veuillot, François : Louis Veuillot. Paris, V. Retaux, 1899-
1913, 4 vol. On pourra par ailleurs se référer utilement à : Pierrard, Pierre : Louis Veuillot. Paris, Beauchesne, 1998.

20.   Dès avril 1860, Élise Veuillot put remettre au nonce 30 000 francs, fruits de collectes réalisées à Paris. Plusieurs 
autres versements suivraient au cours de l’année. Cf. Archives apostoliques vaticanes, Archives de la nonciature de Paris, 185.

21.   Annales du denier de Saint-Pierre. Bulletin des Œuvres pontificales, 1869, 9, pp. 280-288.



135ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Des voies alternatives de politisation. La mobilisation des catholiques françaises﻿

zouaves pontificaux, celle-ci était fortement liée à la dévotion envers le souverain 
pontife22 puisque l’approche des noces d’or de Pie IX23 avait joué un rôle décisif 
dans la décision de l’établir. L’œuvre était née au sein d’un groupe de dames de 
Montpellier, alors qu’elles s’étaient réunies pour discuter d’une autre œuvre de 
charité dont elles faisaient partie. Elle reprenait ainsi, au profit de la papauté, des 
formes d’actions et des réseaux de sociabilité antérieurs à la mobilisation autour 
de la question romaine.

Elle paraît avoir eu principalement pour membres des femmes de la haute 
société locale et fut du reste patronnée par vingt dames appartenant aux principales 
familles de Montpellier. Ces vingt patronnesses formèrent dans la ville une sorte 
de comité central chargé de correspondre avec les dames des autres localités où 
se développait l’œuvre et de recueillir à date fixe le produit des souscriptions. Les 
membres étaient chargées de trouver des donateurs et de leur distribuer des feuilles 
de souscription. Dans le but d’impliquer l’ensemble des classes de la société, celles-
ci étaient de trois sortes : des feuilles de 2,60 francs par an (équivalant à 5 centimes 
par semaine), des feuilles de 60 centimes par an (soit 5 centimes par mois), des 
feuilles de 15 centimes par an. L’œuvre reprenait ainsi, en le perfectionnant, un 
système déjà utilisé par l’Œuvre de la Propagation de la Foi24. Un mois seulement 
après sa fondation, elle faisait parvenir un premier don de 7 500 francs à Pie IX et, 
en août, elle recevait la bénédiction apostolique du pape. Comme nombre d’autres 
comités temporalistes, son action ne se limitait pas à la collecte de fonds. Elle 
chercha également à propager les « bonnes lectures » capables, dans une forme 
accessible au plus grand nombre, de conserver et de perfectionner l’amour pour 
l’Église et pour le pape.

La place des femmes parmi les donateurs est quant à elle également difficile à 
saisir en raison du caractère lacunaire des listes de souscription du denier dont 
nous disposons, qui empêche toute quantification précise du phénomène. Nombre 
de discours catholiques mirent cependant en avant les offrandes des femmes, et 
notamment des plus pauvres d’entre elles. Les journaux catholiques ne manquèrent 
ainsi pas de propager diverses anecdotes au sujet de telle modeste ouvrière qui, 
après avoir économisé sur son pain de chaque jour, parvenait à réunir 5 francs à 
envoyer à Pie IX25, telle mendiante qui offrait les cinq sous qu’elle venait d’obtenir26, 
ou encore telle veuve qui, alors qu’elle perdait tout, s’acharnait à continuer à 

22.   Sur le développement à cette époque de la dévotion au pape : Horaist, Bruno : La dévotion au pape et les 
catholiques français sous le pontificat de Pie IX (1846-1878) d’après les archives de la Bibliothèque apostolique vaticane. Rome 
et Paris, École française de Rome, de Boccard, 1995.

23.   Le 11 avril 1869 fut célébré le cinquantième anniversaire de la prêtrise de Pie IX.
24.   Fondée en 1822 à Lyon par Pauline Jaricot, l’Œuvre de la Propagation de la Foi visait à recueillir des dons destinés 

aux missions. cf. Drevet, Richard : Laïques de France et missions catholiques au XIXe siècle. L’Œuvre de la Propagation 
de la Foi, origines et développement lyonnais (1822-1922), (Thèse de doctorat inédite), Université Lumière, Lyon, 2002.

25.   Annales du denier de Saint-Pierre. Bulletin des Œuvres pontificales, 1869, p. 24.
26.   Idem, p. 59.



136

Arthur Hérisson﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

faire régulièrement son offrande pour le pape27… De fait, si les femmes furent 
minoritaires parmi les donateurs, elles étaient loin d’être en nombre négligeable.

Les listes de donateurs de l’automne 186728 apportent à ce sujet quelques 
informations. Dans celles que L’Univers publia au cours des premiers jours de la 
souscription, les dons des femmes représentaient ainsi environ 20 % du montant 
total des sommes recueillies29. Cette situation connaissait d’importantes variations 
locales. Le 5 novembre, le journal publiait ainsi la liste des donateurs de la commune 
d’Inzizac (Morbihan), où les femmes représentaient un petit tiers des donateurs30. 
Dans celle de la commune de Coisia (Jura), ce fut même la moitié31. La grande 
diversité des montants donnés semble par ailleurs témoigner de la présence de 
femmes de toutes les classes parmi les donateurs.

Les listes permettent également de cerner les modalités du don. Le don pouvait 
être un acte individuel, mais il faut parfois le comprendre comme inséré dans des 
logiques collectives : il se faisait en effet assez souvent en famille, le don de la femme 
se trouvant alors, au sein des listes publiées par les journaux, précédé de celui de 
son mari, pour un montant généralement équivalent, et suivi de ceux de chacun des 
enfants, pour des montants plus faibles. Le don féminin peut alors être considéré 
comme l’une des formes de l’unanimisme familial devant le sort de la papauté.

En raison de ses dimensions sociales et religieuses marquées, le denier de Saint-
Pierre ouvrait ainsi aux femmes catholiques la voie d’une mobilisation dont la 
portée était également politique. S’il s’agit sans doute de la forme d’engagement 
féminin la plus visible, il existait cependant d’autres moyens pour les catholiques 
françaises de s’impliquer dans la défense du pouvoir temporel de la papauté.

2.	 DES ZOUAVES SANS COMBATTRE

Alors que, chez les hommes, la forme la plus valorisée de l’engagement en faveur 
de la papauté était l’enrôlement au sein des zouaves pontificaux, un corps de 
volontaires internationaux intégré à l’armée pontificale32, d’autres formes d’action 

27.   Idem, p. 123.
28.  L’automne 1867 fut marqué par l’invasion de l’État pontifical par des volontaires menés par Garibaldi, qui se 

termina par la victoire des troupes pontificales et françaises à Mentana le 3 novembre 1867. Face à ces événements, 
plusieurs journaux ouvrirent, à la suite de L’Univers, des souscriptions destinées à financer le renforcement de l’armée 
pontificale. Sur cette question, on se permettra de renvoyer à : Hérisson, Arthur : « Denier de saint-Pierre et zouaves 
pontificaux. Mentana et la remobilisation de l’opinion catholique en faveur du Saint-Siège », dans Delpu, Pierre-Marie, 
Hérisson, Arthur & Robert, Vincent (dir.) : Médias, politique et révolution en 1867. Les échos de la bataille de Mentana. 
Paris, Classiques Garnier, à paraître.

29.   Statistiques réalisées à partir des listes publiées entre le 15 et le 23 octobre 1867.
30.   Les donateurs de cette commune de moins de 2 500 habitants, étaient 98 hommes, 44 femmes, 2 couples 

et 1 anonyme.
31.   On dénombre 141 dons pour cette commune d’un peu plus de 250 habitants : 61 hommes, 61 femmes, 7 

couples et 12 familles.
32.   Guenel, Jean : La dernière guerre du pape. Les Zouaves pontificaux au secours du Saint-Siège (1860-1870). Rennes, 

Presses universitaires de Rennes, 1998.



137ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Des voies alternatives de politisation. La mobilisation des catholiques françaises﻿

furent ouvertes aux femmes catholiques, en adéquation avec les stéréotypes de 
genre de l’époque. Trois domaines peuvent à ce titre être mis en avant : celui de la 
prière, celui de l’éducation et, dans une moindre mesure, celui du soin aux blessés.

S’il était inconcevable que des femmes prissent les armes pour s’engager au sein 
de l’armée pontificale, divers auteurs mirent en avant d’autres moyens par lesquels 
il était possible de combattre pour la papauté. Parmi ceux-ci, le plus important, 
notamment dans la perspective d’un catholicisme intransigeant soucieux de 
souligner la supériorité des ressources spirituelles sur la force matérielle, était 
celui de la prière33. À de multiples reprises, Pie IX et les évêques français appelèrent 
ainsi les fidèles qui ne pouvaient se battre dans les rangs de l’armée pontificale à 
combattre spirituellement pour le pouvoir temporel34. Diverses associations furent 
mises en place dans ce but. À Rome, fut ainsi créée en 1860 une archiconfrérie de 
Saint-Pierre, dotée d’indulgences par deux brefs de Pie IX35. Son but était d’aider 
la papauté par la prière et par les œuvres et ses statuts prévoyaient explicitement 
la possibilité pour les fidèles des deux sexes d’en faire partie. Des associations 
nommées « volontaires de la prière » ou « zouaves de la prière » furent également 
créées en France et leurs noms mêmes témoignaient du fait qu’elles étaient conçues 
comme des manières de défendre la papauté comparable à l’engagement au sein 
de l’armée pontificale. Dans cette perspective, certains catholiques allèrent jusqu’à 
accorder aux prières des femmes une valeur toute particulière. Le 19 octobre 1867, 
alors que Rome se trouvait menacée par les garibaldiens, Emmanuel d’Alzon, le 
fondateur des assomptionnistes36, écrivit ainsi à une religieuse, la sœur Marie de 
la Croix Aubert :

Priez, faites pénitence pour l’Église et le Pape. Nous traversons une crise terrible et Dieu veut 
qu’on lui fasse violence. Je suis humilié pour la portion du genre humain à laquelle j’appartiens. 
C’est pour cela que je n’ai plus d’espoir que dans les femmes : quod infirmum, quod stultum, 
comme dit saint Paul. C’est par là que Dieu veut confondre les hommes, et les hommes auront 
bien mérité cette honte. Et c’est pour cela que je vois cette petite faible personne, quod infirmum, 
cette petite sotte, quod stultum, de Sœur Marie de la Croix enfoncer par ses prières les bandes 
garibaldiennes et mériter par ses austérités des victoires que nos lâches catholiques n’ont pas 
même le courage d’essayer.37

33.   Voir par exemple : Dumax, Victor : Nos devoirs envers le pape dans les circonstances actuelles. Paris, Palmé, 
1860, p. 28. Parmi les moyens qu’avaient les fidèles de venir en aide au pape, l’abbé Dumax signalait l’engagement au 
sein des zouaves pontificaux, le don au denier de Saint-Pierre et, « par-dessus tout, et de préférence à tout », la prière.

34.   Une telle mobilisation paraît avoir eu des répercussions jusqu’après la disparition du pouvoir temporel. Encore 
en 1876, Bernadette Soubirous pouvait ainsi écrire à Pie IX : « Il y a déjà quelques années que je me suis constituée, 
quoiqu’indigne, petit zouave de Votre Sainteté ; mes armes sont la prière et le sacrifice, que je garderai jusqu’à mon 
dernier soupir ».

35.   Origine, erezione e statuti della Arciconfraternità di S. Pietro stabilitasi in Roma. Vérone, dalla tipografia di 
Antonio Merlo, 1861.

36.   Sur Emmanuel d’Alzon, qui fut l’une des figures centrales du catholicisme intransigeant français : Rémond 
René et Poulat Émile : Emmanuel d’Alzon dans la société et l’Église du XIXe siècle. Colloque d’histoire (décembre 1980). 
Paris, Le Centurion, 1982.

37.   Lettres du P. Emmanuel d’Alzon, VI [1866-1867]. Rome, Maison généralice [des Assomptionistes], 1993, p. 393.



138

Arthur Hérisson﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Derrière ces paroles, on voit poindre l’idée d’une efficacité particulière des 
prières des femmes, venant compenser ce qui était présenté comme un trop faible 
engagement des hommes en faveur de la papauté – une telle dépréciation visait 
sans doute en partie à convaincre de la nécessité de la mobilisation féminine. Les 
femmes se voyaient ainsi attribuer par certains acteurs un rôle déterminant dans 
la défense du Saint-Siège.

En lien avec cette place privilégiée qui leur était accordée dans les affaires 
spirituelles, certaines femmes jouèrent également un rôle important à l’occasion 
des cérémonies rendant hommage aux soldats qui étaient tombés en défendant 
le pouvoir temporel. Ce fut notamment le cas lors des services funèbres qui 
furent organisés dans plusieurs départements après la bataille de Castelfidardo 
(18 septembre 1860). D’après les rapports des procureurs généraux, le public de 
telles cérémonies, qui furent en certains endroits utilisées par les légitimistes 
pour manifester leur hostilité à la politique italienne de Napoléon III38, fut ainsi 
très largement dominé par les femmes39.

L’action des femmes catholiques en faveur de l’armée pontificale ne se limitait 
pas aux collectes de fonds et à la prière en faveur des soldats. Faisant fonds sur 
la place qui leur était accordée dans l’éducation religieuse des enfants, certaines 
mères paraissent avoir joué un rôle important dans la décision de leurs fils de 
s’engager au sein des zouaves pontificaux40. Dans le récit édifiant qu’il donna de 
la vie et de la mort de Georges d’Héliand, l’un des soldats tombés à Castelfidardo, 
Anatole de Ségur compara ainsi l’attitude de la mère du jeune volontaire, qui 
avait accepté et même désiré le départ de son fils, au sacrifice d’Abraham41. La 
comtesse aurait notamment commenté le choix de son fils de rejoindre Rome 
en juillet 1860 par ces mots : « N’est-ce pas pour les lui rendre que Dieu nous a 
donné des enfants ? »42. L’ouvrage de Jules Delmas sur la « neuvième croisade » 
rapporte plusieurs anecdotes du même type, dans lesquelles des mères défendent 
face à leurs entourages inquiets le départ de leurs fils, l’une d’entre elles allant 
jusqu’à affirmer : « Il n’est pas nécessaire que mon fils vive ; il est nécessaire que le 
Saint-Siège soit défendu »43. Comme l’a souligné Azzurra Tafuro, certaines mères 
évoquaient de même le départ de leurs fils en parlant de dons faits par elles à la 
papauté44. La mère était ainsi une des principales figures topiques présentes dans 

38.   Sur la politisation des funérailles au cours du premier XIXe siècle : Fureix, Emmanuel : La France des larmes. 
Deuils politiques à l’âge romantique (1814-1840). Seyssel, Champ Vallon, 2009.

39.   Voir les dépêches contenues en : Archives nationales (France), F19 1931.
40.   Tafuro, Azzurra: «‘Anche le donne devono essere soldati’ Cattoliche contro la ‘rivoluzione trionfante’ », 

Passato e presente, 92 (2014), pp. 31-54.
41.   Idem, p. 4.
42.   Ségur, Anatole de : Georges d’Héliand. Angers, Imprimerie de Lainé frères, 1864, p. 11.
43.   Delmas, Jules : La neuvième croisade. Paris, Blériot frères, 1881, p. 27.
44.   Tafuro, Azzurra : « Une vocation guerrière. La mère des zouaves entre littérature et réalité », dans Vanderpelen-

diagre, Cécile & Sagesser, Caroline (dir.) : La Sainte Famille. Sexualité, filiation et parentalité dans l’Église catholique. 
Bruxelles, Éditions de l’Université de Bruxelles, 2017, pp. 159-168.



139ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Des voies alternatives de politisation. La mobilisation des catholiques françaises﻿

les écrits sur les zouaves. Bien souvent, à l’encontre des stéréotypes de genre, elle 
s’y voyait accorder un rôle dépassant celui, très effacé, du père45.

Si les femmes catholiques pouvaient ainsi, de différentes manières, soutenir 
le combat des zouaves depuis la France, quelques-unes allèrent jusqu’à rejoindre 
l’État pontifical pour se mettre au service de l’armée du pape en en soignant les 
blessées. Leur action se trouvait alors en conformité avec les conventions de genre 
de l’époque, qui faisaient du soin une activité largement féminine46. En novembre 
1867, lors de la campagne de Mentana, des sœurs de charité se trouvèrent ainsi 
sur le champ de bataille et le docteur Ozanam, qui les dirigeait, commenta leur 
action par ces mots :

C’était la première fois dans le monde que des sœurs de charité paraissaient ainsi sur le champ 
de bataille, à travers les balles et les boulets. Ordinairement les ambulances sont établies loin 
de l’armée […]. Mais en ce jour où il s’agissait du salut de l’Église, Dieu avait voulu que ses filles 
combattissent à côté de ses fils ; et que, tandis que ceux-ci lançaient le tonnerre et la foudre, 
les autres fussent prêtes à mettre un bandeau sur chaque blessure, une parole de pardon sur 
chaque lèvre ! image admirable de la miséricorde de Dieu qui ne frappe que pour sauver.47

Le verbe « combattre » employé pour désigner aussi bien l’action des soldats 
que celle des soignantes témoigne bien du fait que les rôles des deux groupes 
étaient conçus comme analogues, même si chacun défendait la papauté à travers 
des modes d’action conformes à son sexe.

Si les femmes catholiques purent ainsi participer de diverses manières à la 
mobilisation en faveur de la papauté, se pose cependant la question de la manière 
dont il convient d’interpréter leur engagement. Faut-il y voir une action purement 
religieuse ou peut-on y déceler une forme détournée de participation politique 
s’insinuant à travers les espaces laissés ouverts à l’action féminine ? La portée 
politique de certains actes ne laisse guère de doutes. En novembre 1860, les 
autorités signalèrent ainsi à propos d’un établissement d’éducation de Poitiers :

Ses dames du Sacré Cœur ne négligent rien pour inspirer à leurs élèves une sainte horreur 
pour la dynastie napoléonienne. […] Tout le monde sait que l’occupation favorite de la plupart 
des élèves consiste à découper les timbres-poste des lettres qu’elles reçoivent pour mutiler 
l’effigie du souverain.48

45.   Harrison, Carol E.: «Zouave stories: Gender, Catholic spirituality, and French Responses to the Roman 
Question», The Journal of Modern History, 79/2 (2007), pp. 274-305.

46.   Sur l’engagement des femmes catholiques dans les activités du soin : Brejon de Lavergnée, Matthieu : Des Filles 
de la Charité aux Sœurs de Saint-Vincent-de-Paul. Quatre siècles de cornettes (XVIIe-XXe siècle). Paris, Honoré Champion, 
2016 ; Jusseaume, Anne : Soin et société dans le Paris du XIXe siècle : les congrégations religieuses féminines et le souci des 
pauvres, (Thèse de doctorat inédite), Institut d’études politiques de Paris, 2016. Un exemple de l’investissement des 
activités du care par les femmes d’une culture politique blanche : Dupont, Alexandre : « Soignantes et consolatrices ? 
Femmes contre-révolutionnaires dans la Seconde guerre carliste (Espagne, 1872-1876) », Genre & histoire, 19 (2017),  
https://journals.openedition.org/genrehistoire/2695, [Consulté le 16/05/2019].

47.   Ozanam, Charles : Une ambulance à la bataille de Mentana. Paris, Le Clère, 1868, pp. 15-16.
48.   Archives nationales (France), BB30 436.

https://journals.openedition.org/genrehistoire/2695


140

Arthur Hérisson﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Dans ce cas, où la défense de la papauté se muait en opposition à la dynastie 
impériale, la politisation était ainsi évidente. Cependant, même lorsque la 
mobilisation n’allait pas jusqu’à une telle opposition, la dimension politique de 
l’engagement est difficilement niable, tant la question romaine mêlait enjeux 
religieux et enjeux politiques. Prendre parti en faveur du pape-roi revenait en 
effet déjà à affirmer une certaine conception de ce que devait être l’organisation 
du monde et, par conséquent, à accomplir un geste politique.

Les stéréotypes de genre n’aboutissaient donc pas à rendre impossible toute 
action politique de la part des femmes catholiques. Ils conduisaient seulement à 
orienter cette action vers des formes conformes à la place qui leur était attribuée 
dans la sphère publique.

3.	 LA MOBILISATION DES FEMMES CATHOLIQUES 
SOUS LE REGARD DES ANTICLÉRICAUX

Cette participation des femmes à la mobilisation en faveur du pouvoir temporel 
ne fut pas ignorée par les adversaires anticléricaux de la papauté. Ceux-ci la 
dénoncèrent à travers une rhétorique qui mêlait stéréotypes misogynes et lieux 
communs anticléricaux. Une telle rhétorique conduisait d’une part à nier toute 
valeur politique à l’action des femmes catholiques, d’autre part à mettre en avant 
les dangers qu’elle faisait peser sur les familles, dont elle menaçait l’harmonie.

Régulièrement, leurs adversaires anticléricaux tendirent à dépolitiser l’action 
des femmes catholiques et à présenter celle-ci comme le simple résultat de 
l’influence qu’exerçaient les prêtres sur elles. En juin 1862 eurent lieu à Rome 
d’importantes cérémonies à l’occasion de la canonisation de martyrs du Japon 
du XVIe siècle. Ces cérémonies furent utilisées par la papauté pour réaffirmer 
le caractère catholique de Rome : elles donnèrent lieu à la venue dans la Ville 
de plusieurs centaines d’évêques venus de toute la chrétienté, qui proclamèrent 
la nécessité du pouvoir temporel. Par la suite, le retour des prélats donna lieu 
dans plusieurs cités épiscopales à des démonstrations catholiques : les fidèles se 
massèrent à la gare pour accueillir leur évêque et le raccompagner jusqu’au palais 
épiscopal sous les cris de « Vive Monseigneur », « Vive Pie IX », « Vive le pape-
roi »49. L’une des villes où ce type de mobilisation eut la plus grande ampleur fut 
Nîmes. Dans Le Monde, qui était alors le principal journal catholique français, le 
journaliste Joseph Chantrel estimait qu’environ les deux-tiers de la population 
de la ville étaient présents et notait :

49.   Voir le dossier contenu en : Archives nationales (France), BB18 1653.



141ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Des voies alternatives de politisation. La mobilisation des catholiques françaises﻿

C’est le suffrage populaire qui s’ajoute au suffrage des prêtres et des évêques pour adhérer à 
la conduite et à la doctrine de Pie IX50.

La presse anticléricale ne manqua pas de répondre à de telles affirmations et, 
dans Le Siècle, qui était à cette époque le journal de la petite bourgeoisie démocrate, 
Taxile Delord relativisait le nombre de personnes présentes en réduisant la foule 
à tout au plus « deux ou trois cents jupons, soutenus par un certain nombre de 
soutanes »51. Au-delà de la métonymie vestimentaire railleuse, il faut noter qu’une 
telle estimation, qui paraît avoir été loin de la réalité52, permettait de dépolitiser le 
rassemblement en le présentant, conformément à un des principaux lieux communs 
de la pensée anticléricale de l’époque, comme une nouvelle manifestation de la 
déplorable emprise que les prêtres exerçaient sur les femmes pieuses, auxquelles 
était déniée toute capacité d’action autonome. La première attitude des adversaires 
du pouvoir temporel à l’égard de la mobilisation des femmes catholiques fut ainsi 
de lui dénier toute importance et, surtout, toute signification politique.

Cependant, malgré ces moqueries, d’autres écrits témoignent d’une certaine 
crainte à l’égard de la mobilisation féminine, car, dans une France profondément 
marquée par le dimorphisme sexuel de la pratique religieuse, elle pouvait être 
perçue comme une menace pour l’harmonie des foyers. Une des meilleures 
illustrations de cette crainte est fournie par une courte pièce de théâtre publiée 
en 1861 par un certain Charles Habeneck sous le titre Le denier de Saint-Pierre53. 
Celle-ci mettait en scène un couple bourgeois, les Garibaut. Dimorphisme sexuel 
oblige, le mari était un lecteur du Siècle qui décidait d’écrire une brochure en 
l’honneur de Garibaldi, dont il pensait être un parent en raison de la proximité 
de leurs noms ; la femme, quant à elle, était une pieuse catholique qui s’apprêtait 
à fonder avec des amies un comité pour organiser la collecte du denier de Saint-
Pierre. Une telle initiative était présentée par les intéressées comme un acte 
d’émancipation à l’égard des hommes :

MADEMOISELLE DE LAUSAC. Cela [le succès du denier de Saint-Pierre en 
France] n’a rien d’extraordinaire. Ce sont les femmes qui ont pris la direc-
tion de l’affaire. Si les hommes s’en mêlaient, eux seuls n’arriveraient à rien.

MADAME GARIBAUT. Sans compter qu’ils sont déjà un grand obstacle au 
développement de l’œuvre.

MADAME DUBOIS. Oh oui !

50.   Chantrel, Joseph, Le Monde, 28/06/1862.
51.   Cité dans Ibidem.
52.   Si la presse cléricale l’a sans doute surévalué, il paraît indiscutable que le nombre des fidèles ayant pris part 

au rassemblement nîmois était considérable. Cf. à ce sujet la lettre du préfet du Gard au ministre de la Justice et des 
Cultes du 15 février 1865 in Archives nationales (France), F19 2549.

53.   Habeneck, Charles : Le Denier de saint Pierre, brochure en un acte. Paris, Dentu, 1861.



142

Arthur Hérisson﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

MADEMOISELLE DE LAUSAC. Parce que les femmes font la folie de leur de-
mander permission au lieu d’agir à leur guise. Mais que voulez-vous ? Les 
femmes sont des enfants en lisières.

MADAME DUBOIS. Mon mari m’a défendu de donner.
MADEMOISELLE DE LAUSAC. C’est du despotisme : Et s’il vous défendait 

de lever les yeux, d’aller au bal ! vous lui obéiriez aussi. En donnant aux 
hommes leur liberté, on perd la sienne et l’on s’expose à bien des choses.

EUGÉNIE. Il est vrai que je suis demoiselle, Dieu merci ; mais je ne me figure 
pas que les hommes puissent prendre une telle autorité sur notre sexe.54

La création d’un comité de Saint-Pierre était dès lors conçue par ces femmes 
pieuses comme un moyen de mettre en avant leur autonomie face à des hommes 
peu religieux. La pièce, toutefois, se terminait bien – du moins dans l’esprit de 
son auteur – puisqu’elle se concluait par la réconciliation des Garibaut et la 
réaffirmation de l’autorité du mari sur sa femme. Le dénouement était permis 
par la découverte de la brochure sur Garibaldi écrite par le mari :

MADEMOISELLE DE LAUSAC. Et vous, Madame Garibaut, vous pouvez 
souffrir dans votre maison un pareil scandale.

MADAME GARIBAUT. Mais, après tout, Mademoiselle, mon mari est le 
maître chez lui, et je ne vois pas de quel droit, moi ou tout autre, nous lui 
imposerions nos volontés ou nos opinions.

MADEMOISELLE DE LAUSAC. Non, Madame, les maris ne sont que ce que 
leurs femmes les font.

GARIBAUT. Mademoiselle, quand ils se laissent faire !
MADEMOISELLE DE LAUSAC. Et s’ils valent si peu, c’est à la femme qu’en 

remonte la responsabilité.
MADAME GARIBAUT (à mademoiselle de Lausac) Mademoiselle, j’aime mon 

mari tel qu’il est. Et, tenez, ces remontrances me lassent à la fin. Je donne 
ma démission de trésorière de la collecte du denier de saint Pierre, et ne 
veux plus faire partie de ces petites associations qui portent le trouble dans 
les familles.55

« Ces petites associations qui portent le trouble dans les familles » : on aura 
reconnu ici le lieu commun anticlérical, largement développé par Michelet56, 
d’une Église semant le désordre dans la famille en éloignant le père des femmes 
de son foyer. La pièce se terminait ainsi par le triomphe de la morale bourgeoise 

54.   Idem, pp. 10-11.
55.   Idem, p. 31.
56.   Cf. Michelet, Jules : Du prêtre, de la femme, de la famille. Paris, Hachette, 1845.



143ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Des voies alternatives de politisation. La mobilisation des catholiques françaises﻿

patriarcale face à l’émancipation que le catholicisme risquait de provoquer en 
brisant la concorde dans le couple.

Si l’on se gardera de reprendre sans distance la rhétorique de la pièce, la 
mobilisation en faveur de la papauté n’en apparaît pas moins comme un moment 
qui fut particulièrement propice à l’action féminine. Bien qu’il soit difficile d’analyser 
avec certitude la signification d’un tel engagement en raison de la rareté des discours 
laissés par les intéressées57, il apparaît cependant que cette mobilisation ouvrit aux 
femmes catholiques une voie originale d’action dans la sphère publique, qu’elle 
fût conçue comme purement religieuse ou que des arrière-pensées politiques y 
fussent mêlées. Elle montre ainsi l’existence de voies de politisation alternative 
empruntées par les membres d’une catégorie exclue du suffrage et, plus largement, 
des formes de l’action politique institutionnalisée58. Le fait qu’un tel processus ait pu 
se produire au sein d’un courant politique qui avait une conception particulièrement 
inégalitaire des rapports sociaux entre femmes et hommes n’est de ce point de vue 
qu’un faux paradoxe, car loin d’empêcher toute action féminine, les stéréotypes de 
genre qui étaient répandus dans les milieux catholiques de l’époque, permettaient 
au contraire à cette action de se déployer avec force, à condition que ce fût dans 
un des domaines où elle était considérée comme légitime.

De ce point de vue, la mobilisation des femmes en faveur de la papauté a pu 
bénéficier du caractère mixte de la question romaine, à la fois religieuse et politique. 
La mobilisation féminine pouvait ainsi respecter au premier abord les normes 
de genre de l’époque, qui faisaient de la religion un espace ouvert à l’action des 
femmes, tout en les subvertissant puisqu’elle leur permettait de se mêler à l’une 
des principales questions politiques de leur temps.

57.   Nous avons cependant retrouvé un poème écrit par une catholique, Agathe Baudouin, afin de promouvoir le 
denier : Baudouin, Agathe : Le denier de Saint-Pierre. Bourges, impr. de E. Pigelet, 1865.

58.   Les travaux de Magali della Sudda l’ont bien montré pour la fin du siècle : Della Sudda, Magali : Une activité 
politique féminine conservatrice avant le droit de suffrage en France et en Italie. Socio histoire de la politisation des femmes 
catholiques au sein de la Ligue patriotique des Françaises (1902-1933) et de l’Unione fra le donne cattoliche d’Italia (1909-1919), 
(Thèse de doctorat inédite), École des hautes études en sciences sociales, Paris, France, Italie, 2007.



144

Arthur Hérisson﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Lettres du P. Emmanuel d’Alzon, VI [1866-1867]. Rome, Maison généralice [des Assomptionistes], 
1993.

Origine, erezione e statuti della Arciconfraternità di S. Pietro stabilitasi in Roma. Vérone, dalla 
tipografia di Antonio Merlo, 1861.

Arce Pinedo, Rebeca: La construcción social de la mujer por el catolicismo y las derechas 
españolas en la época contemporánea, (Thèse de doctorat inédite), Universidad de 
Cantabria, 2016.

Baudouin, Agathe : Le denier de Saint-Pierre. Bourges, impr. de E. Pigelet, 1865.
Blasco Herranz, Inmaculada: Paradojas de la ortodoxiapolítica de masas y militancia católica 

femenina en España (1919-1939). Zaragoza, Onyx 21, 2003.
Brejon de Lavergnée, Mathieu : « Le genre du philanthrope. Pour une histoire sexuée de 

l’assistance au XIXe siècle », dans Cova, Anne & Dumons, Bruno (dir.) : Femmes, genre et 
catholicisme. Nouvelles recherches, nouveaux objets. France XIXe-XXe siècles. Lyon, Équipe 
Religions, sociétés et acculturation (RESEA) du Laboratoire de recherche historique 
Rhône-Alpes, 2012, pp. 85‑103.

Brejon de Lavergnée, Matthieu & Della Sudda, Magali (dir.) : Genre et christianisme. 
Plaidoyers pour une histoire croisée. Paris, Beauchesne, 2014.

Brejon de Lavergnée, Matthieu : Des Filles de la Charité aux Sœurs de Saint-Vincent-de-Paul. 
Quatre siècles de cornettes (XVIIe-XXe siècle). Paris, Honoré Champion, 2016.

Bouyssy, Maïté : «1826 ou les femmes dans le philhellénisme », dans Fauré, Christine 
(dir.) : Nouvelle encyclopédie politique et historique des femmes. Paris, Les Belles Lettres, 
2010, pp. 378‑396.

Crocella, Carlo: Augusta miseria. Aspetti delle finanze pontificie nell’età del capitalismo. 
Milan, Nuovo istituto editoriale italiano, 1982

Cruz Romeo Mateo, María: «¿Sujeto católico femenino? Política y religión en España, 
18541868», Ayer, 106/2 (2017), pp. 79-104.

Della Sudda, Magali : Une activité politique féminine conservatrice avant le droit de suffrage 
en France et en Italie. Socio histoire de la politisation des femmes catholiques au sein de la 
Ligue patriotique des Françaises (1902-1933) et de l’Unione fra le donne cattoliche d’Italia 
(1909-1919), (Thèse de doctorat inédite), École des hautes études en sciences sociales, 
Paris, France, Italie, 2007.

Delmas, Jules : La neuvième croisade. Paris, Blériot frères, 1881.
Drevet, Richard : Laïques de France et missions catholiques au XIXe siècle. L’Œuvre de la 

Propagation de la Foi, origines et développement lyonnais (1822-1922), (Thèse de doctorat 
inédite), Université Lumière, Lyon, 2002.

Dumax, Victor : Nos devoirs envers le pape dans les circonstances actuelles. Paris, Palmé, 1860.
Dupont, Alexandre  : « Le genre de la contre-révolution au XIXe siècle», dans 

Encyclopédie pour une nouvelle histoire de l’Europe, 2016, https://ehne.fr/
article/genre-et-europe/genre-et-revolution-en-europe-aux-xixe-xxe-siecles/
le-genre-de-la-contre-revolution-au-xixe-siecle.

Dupont, Alexandre : « Soignantes et consolatrices ? Femmes contre-révolutionnaires dans 
la Seconde guerre carliste (Espagne, 1872-1876) », Genre & histoire, 19 (2017), https://
journals.openedition.org/genrehistoire/2695.

https://ehne.fr/article/genre-et-europe/genre-et-revolution-en-europe-aux-xixe-xxe-siecles/le-genre-de-la-contre-revolution-au-xixe-siecle
https://ehne.fr/article/genre-et-europe/genre-et-revolution-en-europe-aux-xixe-xxe-siecles/le-genre-de-la-contre-revolution-au-xixe-siecle
https://ehne.fr/article/genre-et-europe/genre-et-revolution-en-europe-aux-xixe-xxe-siecles/le-genre-de-la-contre-revolution-au-xixe-siecle
https://journals.openedition.org/genrehistoire/2695
https://journals.openedition.org/genrehistoire/2695


145ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Des voies alternatives de politisation. La mobilisation des catholiques françaises﻿

Duprat, Catherine : Usage et pratiques de la philanthropie. Pauvreté, action sociale et lien 
social, à Paris, au cours du premier XIXe siècle. Paris, Association pour l’étude de l’histoire 
de la sécurité sociale, 1996, 2 vol.

Faugeras, Marius : « Un aspect local de la question romaine : l’aide nantaise au Saint-
Siège (1860-1870) », Annales de Bretagne et des Pays de l’Ouest, 90 et 91 (1983 et 1984), 
pp. 47-72 et 393-404.

Fureix, Emmanuel : La France des larmes. Deuils politiques à l’âge romantique (1814-1840). 
Seyssel, Champ Vallon, 2009.

Gabriele, Mariano: Il carteggio Antonelli-Sacconi (1858-1860). Rome, Istituto per la storia 
del Risorgimento italiano, 1962, 2 vol.

Gibson, Ralph : « Le catholicisme et les femmes en France au XIXe siècle », Revue d’histoire 
de l’Église de France, 79/202 (1993), pp. 63‑93.

Guenel, Jean : La dernière guerre du pape. Les Zouaves pontificaux au secours du Saint-Siège 
(1860-1870). Rennes, Presses universitaires de Rennes, 1998.

Gutiérrez Lloret, Rosa Ana: «Las católicas y la política: Del apostolado a la propaganda 
y la movilización (1900-1924)», dans Marcos del Olmo, María de la Concepción 
& Serrano García, Rafael: Mujer y política en la España contemporánea (1868-1936). 
Valladolid, Universidad de Valladolid, 2012, pp. 159-182.

Habeneck, Charles: Le Denier de saint Pierre, brochure en un acte. Paris, Dentu, 1861.
Harrison, Carol E.: «Zouave stories: Gender, Catholic spirituality, and French Responses 

to the Roman Question», The Journal of Modern History, 79/2 (2007), pp. 274-305.
Hérisson, Arthur : « Une mobilisation internationale de masse à l’époque du Risorgimento : 

l’aide financière des catholiques français à la papauté (1860-1870) », Revue d’histoire du 
XIXe siècle, 52/1 (2016), pp. 175‑192.

Hérisson, Arthur : Les catholiques français face à l’unification italienne (1856-1871). Une 
mobilisation internationale de masse entre politique et religion, (Thèse de doctorat inédite), 
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2018.

Hérisson, Arthur  : « Denier de saint-Pierre et zouaves pontificaux. Mentana et la 
remobilisation de l’opinion catholique en faveur du Saint-Siège », dans Delpu, Pierre-
Marie, Hérisson, Arthur & Robert, Vincent (dir.) : Médias, politique et révolution en 1867. 
Les échos de la bataille de Mentana, Paris, Classiques Garnier, à paraître

Horaist, Bruno : La dévotion au pape et les catholiques français sous le pontificat de Pie IX 
(1846-1878) d’après les archives de la Bibliothèque apostolique vaticane. Rome et Paris, 
École française de Rome, de Boccard, 1995.  

Jusseaume, Anne : Soin et société dans le Paris du XIXe siècle : les congrégations religieuses 
féminines et le souci des pauvres, (Thèse de doctorat inédite), Institut d’études politiques 
de Paris, 2016.

Langlois, Claude : Le catholicisme au féminin. Les congrégations françaises à supérieure 
générale au XIXe siècle. Paris, Cerf, 1984.

Langlois, Claude : ««Toujours plus pratiquantes». La permanence du dimorphisme 
sexuel dans le catholicisme français contemporain », Clio. Femmes, genre, histoire, 2 
(1995), pp. 229-260.

Le Gall, Laurent, Offerlé, Michel & Ploux, François (dir.) : La politique sans en avoir 
l’air. Aspects de la politique informelle (XIXe-XXIe siècle). Rennes, Presses universitaires 
de Rennes, 2012.

Martin, Jean-Clément : La révolte brisée. Femmes dans la Révolution française et l’Empire. 
Paris, Armand Colin, 2008.

Maurain, Jean : La politique ecclésiastique du Second Empire de 1852 à 1869. Paris, Alcan, 1930.



146

Arthur Hérisson﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 129–146 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Michelet, Jules : Du prêtre, de la femme, de la famille. Paris, Hachette, 1845.
Mínguez Blasco, Raúl: Evas, Marías y Magdalenas. Género y modernidad católica en la 

España liberal (1833-1874). Madrid, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales / 
Asociación de Historia Contemporánea, 2016.

Ozanam, Charles : Une ambulance à la bataille de Mentana. Paris, Le Clère, 1868.
Pierrard, Pierre : Louis Veuillot. Paris, Beauchesne, 1998.
Rémond, René & Poulat, Émile : Emmanuel d’Alzon dans la société et l’Église du XIXe siècle. 

Colloque d’histoire (décembre 1980). Paris, Le Centurion, 1982.
Ségur, Anatole de : Georges d’Héliand. Angers, Imprimerie de Lainé frères, 1864.
Smith, Bonnie Gene: Ladies of the leisure class. The bourgeoises of Northern France in the 

nineteenth century. Princeton, Princeton University Press, 1981.
Tafuro, Azzurra: «‘Anche le donne devono essere soldati’. Cattoliche contro la ‘rivoluzione 

trionfante’», Passato e presente, 92 (2014), pp. 31-54.
Tafuro, Azzurra : « Une vocation guerrière. La mère des zouaves entre littérature et 

réalité », dans Vanderpelen-Diagre, Cécile & Sagesser, Caroline (dir.) : La Sainte 
Famille. Sexualité, filiation et parentalité dans l’Église catholique. Bruxelles, Éditions de 
l’Université de Bruxelles, 2017, pp. 159-168.

Veca, Ignazio: «Nascita dell’obolo di san Pietro. Le origini politiche di una moderna devozione 
(1847-49)», Studi storici. Rivista della fondazione Gramsci, 59/4 (2018), pp. 1031-1054.

Veuillot, Eugène & Veuillot, François : Louis Veuillot. Paris, V. Retaux, 1899-1913, 4 vol.
Viaene, Vincent: «Catholic Mobilisation and Papal Diplomacy during the Pontificate of Pius 

IX (1846-1878) », dans Lamberts, Emiel (éd.): The Black International. The Holy See and 
Militant Catholicisme in Europe / L’Internationale noire. Le Saint-Siège et le Catholicisme 
militant en Europe (1870-1878). Bruxelles et Rome, Institut historique belge de Rome, 
2002, p. 135-177.



147ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

¿EN EL REGAZO DE LA IGLESIA? 
LAS DISPUTAS POLÍTICAS POR LA 
EDUCACIÓN FEMENINA EN FRANCIA 
Y ESPAÑA EN EL SIGLO XIX

IN THE BOSOM OF THE CHURCH? 
THE POLITICAL STRUGGLE FOR WOMEN’S 
EDUCATION IN FRANCE AND SPAIN 
IN THE NINETEENTH CENTURY

Raúl Mínguez Blasco1 

Recibido: 2020-06-24 · Aceptado: 2021-05-17

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.27786

Resumen
Mediante una perspectiva comparada, el objetivo de este artículo es ofrecer 
algunas claves explicativas de por qué la educación, particularmente la femenina, 
se convirtió en motivo de discusión y debate público a lo largo del siglo XIX y, 
más concretamente, entre los años 1865 y 1875 en Francia y España. La hipótesis 
que se defenderá es que la discusión pública en torno a la educación femenina 
se activó en momentos en los que los precarios consensos sobre cuestiones más 
generales como el papel de la religión o la función de las mujeres en la sociedad 
se tambalearon. Se abordarán dos casos concretos de estudio que nos permitirán 
calibrar el alcance de la politización de la educación femenina: el intento de 
establecer una escuela secundaria pública para niñas en los últimos años del II 
Imperio y la negativa a jurar la Constitución de 1869 por parte de algunas maestras 
con fuertes convicciones religiosas.

Palabras clave
Educación femenina; Iglesia católica; Estado, maestras; Francia; España; siglo XIX.

1.   University of Leeds. Marie Skłodowska-Curie fellow School of Languages, Cultures and Societies. C.e.: 
r.minguezblasco@leeds.ac.uk; ORCID: http://orcid.org/0000-0002-1745-7504. This project has received funding from 
the European Union’s Horizon 2020 research and innovation programme under the Marie Skłodowska-Curie grant 
agreement No 796098 . El autor pertenece a los proyectos de investigación PGC2018-097445-A-C22, financiado 
por el MICIU; HAR2016-78223-C2-1-P, financiado por el MINECO y ERDF, y el Grupo Consolidado del Gobierno Vasco, 
IT 1312-19 (código OTRI, GIC18/52).

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.27786
mailto:r.minguezblasco@leeds.ac.uk
http://orcid.org/0000-0002-1745-7504


148

Raúl Mínguez Blasco ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Abstract
Using a comparative perspective, this paper aims to explain why education, 
specifically the education of women, became a controversial political question 
in France and Spain in the 19th century, particularly between 1865 and 1875. It will 
be argued that the debate about women’s education was stimulated when weak 
agreements about other more general questions - such as the role of religion or 
that of women in society - were at risk of being broken. Two specific events will 
be analysed in order to understand the extent of the politicisation of women’s 
education. The first is the attempt to establish a state secondary education for 
girls at the end of the Second Empire, while the second concerns the rejection to 
swear in the Constitution of 1869 by some schoolmistresses with strong religious 
convictions. 

Keywords
Women’s education; Catholic Church; State; schoolmistresses; France; Spain; 
nineteenth century.



149ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

¿En el regazo de la Iglesia﻿

Que trasladada la soberanía a la sociedad civil, a esta sociedad corresponde solo el dirigir la 
enseñanza, sin que se mezcle en ella ninguna otra sociedad, corporación, clase o instituto que 
no tenga ni el mismo pensamiento, ni la misma tendencia, ni los mismos intereses, ni las mismas 
necesidades que la sociedad civil. […] La cuestión, ya lo he dicho, es cuestión de poder. Trátese 
de quién ha de dominar a la sociedad: el gobierno o el clero (Antonio Gil de Zárate, 1855).2

Porque es ella, la mujer cristiana y francesa, la que está en juego en este grave debate sobre 
la enseñanza de las niñas. La religión y el carácter nacional no pueden permanecer al margen. 
(Félix Dupanloup, 1868).3

Entre los numerosos espacios en disputa que existieron entre el Estado y la 
Iglesia católica durante gran parte del siglo XIX se encontró la educación. Aunque 
casi nunca con recursos suficientes, las revoluciones liberales que recorrieron 
gran parte de la Europa mediterránea desde finales del siglo XVIII reivindicaron 
el derecho del Estado a controlar la instrucción y moralización de sus ciudadanos. 
Sin embargo, otra institución que se encontraba en estos momentos en proceso 
de reestructuración, como era la Iglesia católica, no quiso renunciar a la práctica 
de formar y moralizar a los fieles a través de sus propios criterios. Esto desembocó 
en polémicos debates en la esfera pública en torno a cuál debía ser el papel de 
la Iglesia en la educación de los ciudadanos, discusiones que se pueden insertar 
dentro de los episodios más generales de guerras culturales que se produjeron en 
países con importante presencia católica durante la segunda mitad del siglo XIX.4 

La educación de las niñas fue un asunto que no solo no permaneció ajeno 
a estos debates sino que, en algunos momentos, se convirtió en el centro de la 
polémica. A pesar de que durante la primera mitad de siglo, de manera coherente 
a la formulación del discurso de las esferas separadas, existió cierto consenso en 
afirmar que la educación de las mujeres debía ser doméstica; pronto políticos, 
legisladores e intelectuales fueron conscientes de la necesidad de escolarizar 
también a las niñas. La razón era lógica: para tener madres que pudieran educar 
buenos ciudadanos, católicos y patriotas, era necesario que antes ellas mismas 
pudieran formarse en centros educativos. Algunos contenidos del currículum y, 
sobre todo, la titularidad de las escuelas (estatal o eclesiástica) fueron los principales 
dinamizadores del debate público sobre la educación femenina en la segunda mitad 
de siglo. Por otra parte, la progresiva extensión de la escolarización de las niñas 
hizo posible la consolidación de un colectivo, el de las maestras, que se ubicó en 
un lugar ambiguo al supuestamente desempeñar, como trabajadoras, una misión 
considerada maternal, como era la educación de las niñas. Esta posición entre las 
esferas pública y privada a cargo de una tarea cada vez más politizada convirtió 

2.   Gil de Zárate, Antonio: De la Instrucción Pública en España. Madrid, Imprenta del Colegio de Sordomudos, 
1855, vol. II, pp. 139-146.

3.   Dupanloup, Felix : La femme chrétienne et française. Dernière réponse à M. Duruy et à ses défenseurs. Paris, 
Charles Douniol, 1868, p. 7.

4.   Sobre el concepto de guerra cultural, con algunos ejemplos nacionales, en Clark, Christopher & Kaiser, Wolfram 
(eds.): Culture wars: secular-catholic conflict in nineteenth-century Europe. Cambridge, Cambridge University Press, 2003.



150

Raúl Mínguez Blasco ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

a las maestras en figuras altamente controvertidas aunque ellas, desde luego, no 
adoptaron una actitud pasiva ante tal situación.

Mediante una perspectiva comparada, el objetivo de este artículo es ofrecer 
algunas claves explicativas de por qué la educación, particularmente la femenina, 
se convirtió en motivo de discusión y debate público a lo largo del siglo XIX y, 
más concretamente, entre los años 1865 y 1875 en Francia y España. Esta década 
estuvo marcada en ambos países por importantes cambios políticos: en Francia se 
pasó de forma abrupta del II Imperio a la III República mientras que en España, 
la decadencia y posterior caída de la monarquía isabelina dio paso al agitado y 
conflictivo periodo del Sexenio Democrático. La hipótesis que se defenderá es que 
la discusión pública en torno a la educación femenina se activó en momentos en 
los que los precarios consensos sobre cuestiones más generales como el papel de 
la religión o la función de las mujeres en la sociedad se tambalearon. El artículo 
se dividirá en tres partes: en la primera se ofrecerá una visión general sobre la 
evolución de la educación de las niñas en Francia y España hasta 1868 mientras 
que en la segunda y tercera se abordarán dos casos concretos de estudio que nos 
permitirán calibrar el alcance de la politización de la educación femenina: el in-
tento de establecer una escuela secundaria pública para niñas en los últimos años 
del II Imperio y la negativa a jurar la Constitución de 1869 por parte de algunas 
maestras con fuertes convicciones religiosas.

1.	 LA EDUCACIÓN DE LAS NIÑAS EN 
FRANCIA Y ESPAÑA HASTA 1868

La trayectoria del sistema educativo en Francia y España, al menos hasta el último 
cuarto de siglo, se caracterizó más por las semejanzas que por las diferencias. En 
ambos casos, fruto de las revoluciones liberales y de la ideología que las impulsó, 
la educación se reivindicó como un espacio que debía quedar bajo control de los 
Estados nacionales en construcción. Sin embargo, bien por escasez de recursos, 
bien por falta de voluntad política, ni en Francia ni en España se estableció una 
red extensa y estable de lo que hoy denominamos escuelas públicas. Aunque es 
verdad que no se llegó nunca a renunciar a esa premisa básica del control estatal 
de la enseñanza,5 se confió en que la estructura eclesiástica pudiera llenar el hueco 
dejado por el Estado en la ardua tarea de establecer y dotar centros educativos, 
especialmente las escuelas primarias de niñas. No fue hasta la llegada de Jules Ferry 

5.   Sirera, Carles: Un título para las clases medias. El Instituto de Bachillerato Lluís Vives de Valencia, 1859-1902. 
Valencia, PUV, 2011 y Millán, Jesús & Romeo, M.ª Cruz: «La nación católica en el liberalismo. Las perspectivas sobre 
la unidad religiosa en la España liberal, 1808-1868», Historia y Política, 34 (2015), pp. 183-209, http://www.cepc.gob.es/
publicaciones/revistas/revistaselectronicas?IDR=9&IDN=1349&IDA=37514, [Consultado el 12/06/2020]. 

http://www.cepc.gob.es/publicaciones/revistas/revistaselectronicas?IDR=9&IDN=1349&IDA=37514
http://www.cepc.gob.es/publicaciones/revistas/revistaselectronicas?IDR=9&IDN=1349&IDA=37514


151ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

¿En el regazo de la Iglesia﻿

y de los republicanos laicistas al poder en Francia a finales de la década de 1870 
cuando la evolución educativa de ambos países comenzó claramente a diferenciarse.

Hasta finales del Antiguo Régimen, la educación primaria de niños y niñas 
estuvo principalmente en manos de la Iglesia. El modelo de escuela parroquial, 
en el que el maestro solía ser el propio cura y donde se enseñaban los principios 
básicos de la doctrina cristiana, procedía del Concilio de Trento y de su pretensión 
de mejorar la educación cristiana de la juventud frente a la amenaza protestante. 
No obstante, se trataba de un tipo de escolarización informal e intermitente. Las 
escuelas más exitosas fueron las dirigidas por órdenes y congregaciones religiosas, 
especialmente las de los jesuitas, los Hermanos de las Escuelas Cristianas (La Salle) 
o las ursulinas. Estas últimas pusieron en práctica el régimen de internado para la 
educación de las niñas, el cual se convirtió en una opción deseable para muchas 
familias de condición acomodada durante el siglo XIX.6 La otra alternativa para 
las niñas pertenecientes a estas familias fue la educación doméstica, es decir, la 
impartida en el hogar por una institutriz o un preceptor. Las niñas procedentes 
de familias de clases populares, además de las ya referidas escuelas parroquiales, 
contaron durante la época del despotismo ilustrado en España con las escuelas 
de primeras letras, promovidas por la monarquía, y con las escuelas patrióticas, 
de claro perfil profesional e impulsadas por las Sociedades Económicas de Amigos 
del País aunque, en ambos casos, su número fue bastante limitado.7

El estallido de las revoluciones liberales en Francia y España no supuso grandes 
mejoras en la educación femenina. La Revolución de 1789 provocó el cierre de 
conventos y, con ello, el fin temporal de una alternativa educativa a disposición de 
niñas de familias nobles o burguesas. Sin embargo, revolucionarios como Mirabeau 
o Talleyrand, siguiendo los postulados de Rousseau, no ofrecieron muchas más 
opciones a la educación de niñas al afirmar que la doméstica era la más apropiada 
para ellas. Posiciones como las de Condorcet, que defendió una educación similar y 
en común para hombres y mujeres, fueron claramente minoritarias.8 En el caso de 
España, el denominado Informe Quintana de 1813, que buscó poner las bases para 
la implantación de un sistema educativo de nuevo cuño, justificaba no extenderse 
sobre la educación de las mujeres porque, al contrario que la instrucción masculina, 
que debía ser pública, convenía que fuera privada y doméstica.9 Es verdad que el 
Proyecto de decreto para el arreglo general de la enseñanza pública de 7 de marzo 

6.   Curtis, Sarah A.: Educating the Faithful. Religion, Schooling, and Society in Nineteenth-Century France. DeKalb, 
Northern Illinois University Press, 2000, pp. 17-42.

7.   Mínguez, Raúl: «L’educació de les dones entre la Il·lustració i el liberalisme: la Societat Econòmica de València 
(1776-1874)», Educació i Història, 17 (2011), pp. 77-99 (especialmente pp. 80-85).

8.   Mayeur, Françoise: L’éducation des filles en France au XIXe siècle. Paris, Perrin, 2008, pp. 15-47.
9.   Los conceptos elegidos por Quintana resultan muy sintomáticos: la instrucción, concebida como formación 

intelectual, se reservaba exclusivamente a los varones mientras que las mujeres debían conformarse solo con la educación, 
entendida como formación moral y urbanidad. Por otro lado, el concepto de escuela pública en aquel momento no 
hacía referencia exclusivamente a centros estatales (en este momento prácticamente inexistentes) sino a cualquier 
establecimiento de enseñanza por oposición a la educación privada, que se refería a aquella recibida en casa.



152

Raúl Mínguez Blasco ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

de 1814 dispuso en su artículo 115, que el Estado costease «escuelas públicas, en 
que se enseñe a las niñas a leer y a escribir, y a las adultas las labores y habilidades 
propias de su sexo» pero la restauración fernandina impidió poner en práctica 
esta disposición.10

La firma del Concordato de 1801 entre Napoleón Bonaparte y el papa Pío VII 
ofreció a la Iglesia la oportunidad de reconstruir su infraestructura educativa en 
Francia ya que Napoleón cedió las escuelas primarias a la iniciativa católica con el 
único requerimiento de que las congregaciones dedicadas a la enseñanza obtuvieran 
una autorización oficial. Esto favoreció la restauración de antiguas congregaciones 
femeninas y, sobre todo, la fundación de otras nuevas, unas cuatrocientas hasta 
1880, que se dedicaron preferentemente a la educación de niñas.11 A pesar de los 
numerosos cambios de régimen producidos desde la época napoleónica hasta la 
III República, existió un consenso general para no imponer muchas cortapisas a la 
acción educativa de la Iglesia con relación a las niñas, fruto de la creencia arraigada 
tanto entre liberales como católicos de que las mujeres eran más religiosas que 
los hombres.12 Así, la denominada ley Guizot de 1833, que instauraba un sistema 
estatal de educación primaria masculina, no planteó la necesidad de establecer 
escuelas de niñas sostenidas por el Estado. Años después, la ley Falloux de 1850 
contempló la posibilidad de que los municipios de más de 800 habitantes se 
dotaran de una escuela de niñas pero se especificaba que siempre que tuvieran 
recursos para hacerlo (en 1867, esta recomendación se extendió a los municipios 
de más de 500 habitantes). Además, la exención del certificado de aptitud para 
las maestras de congregaciones religiosas favoreció el incremento de sus escuelas 
y pensionados hasta el punto de que, en 1863, el 53,8% de niñas escolarizadas en 
Francia se educaban en escuelas congregacionistas frente al 21,9% de niños.13 No 
obstante, como bien han estudiado Christina de Bellaigue y Rebecca Rogers, el 
escaso interés que el Estado francés tuvo por la educación femenina hasta 1880 
no se tradujo en un monopolio de la Iglesia ya que los internados laicos de niñas 
también ocuparon una posición destacada, sobre todo entre las familias de clase 
media que quisieron dar una educación a sus hijas que fuera más allá del aprendizaje 
de las primeras letras, la religión y las labores de costura.14

En comparación con Francia, se puede afirmar que en España, a pesar de que 
ni mucho menos fue una prioridad, el Estado liberal tuvo una preocupación 

10.   Araque, Natividad: Manuel José Quintana y la Instrucción pública. Madrid, Universidad Carlos III, 2013 (el 
contenido completo de ambos documentos en pp. 179-256).

11.   Langlois, Claude: Le catholicisme au féminin. Les congrégations françaises à supérieure générale au XIXe siècle. 
Paris, Cerf, 1984.

12.   Mínguez, Raúl: «¿Dios cambió de sexo? El debate internacional sobre la feminización de la religión y algunas 
reflexiones para la España decimonónica», Historia Contemporánea, 51 (2015), pp. 397-426.

13.   Curtis, Sarah A.: op. cit., p. 25.
14.   Bellaigue, Christina de: Educating Women: Schooling and Identity in England and France, 1800-1867. Oxford, 

Oxford University Press, 2007 y Rogers, Rebecca: From the salon to the schoolroom: educating bourgeois girls in 
nineteenth-century France. University Park, Pennsylvania State University Press, 2005. 



153ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

¿En el regazo de la Iglesia﻿

ligeramente mayor por la escolarización femenina en los años centrales del siglo 
XIX. Al menos así parece confirmarlo la legislación aprobada durante esas décadas.15 
La Ley de Instrucción Primaria de 1838, también conocida como Plan Someruelos, 
recomendaba establecer escuelas de niñas donde los recursos lo permitieran 
pero, posteriormente, la Ley Moyano de 1857 sí dispuso con carácter obligatorio 
para los municipios de más de 500 habitantes el establecimiento de, al menos, 
una escuela elemental de niñas, aunque fuera incompleta. Por otra parte, esta 
ley consolidaba un currículum diferenciado para niños y niñas al incluir como 
asignaturas específicas para estas últimas las denominadas labores propias del 
sexo, dibujo aplicado a esas labores y nociones de higiene doméstica.16 

En todo caso, el hecho de delegar la financiación de las escuelas primarias de 
ambos sexos a las débiles haciendas de los municipios provocó que, como en el caso 
de Francia, la tentación por confiar en las congregaciones religiosas la educación 
de las niñas fuera elevada. La propia Ley Moyano, en su artículo 153, permitía al 
Gobierno conceder autorización para abrir escuelas y colegios de primera y segunda 
enseñanza a los institutos religiosos legalmente establecidos en el país sin que 
fuera necesario que sus maestros y maestras dispusieran de título. Desde luego, la 
ventaja más evidente para contratar maestras religiosas eran los bajos estipendios 
que recibían por su labor educativa. La Comisión Superior de Instrucción primaria 
de la provincia de Lleida justificaba así por qué algunos municipios habían preferido 
confiar la educación de las niñas a las Carmelitas de la Caridad: 

Con la admisión de este Instituto podrían obtener los pueblos algunas ventajas económicas: 
la Junta cuando menos lo considera así. En Borja de Urgel cada hermana tiene consignado el 
humilde estipendio de 2 r. 22 mv. diarios, que representa menos de 2.000 r. anuales de sueldo 
para dos hermanas y menos de 3.000 para tres; con esta retribución y nada más, cuidan de la 
enseñanza y de la beneficencia.17

Si tenemos en cuenta que el salario mínimo establecido para una maestra de un 
municipio pequeño por la legislación vigente en aquel momento (Real Decreto de 
23 de septiembre de 1847) era de 1.332 reales, es evidente que el ahorro para las arcas 
de los ayuntamientos era ostensible. No obstante, el crecimiento congregacionista 
en la España decimonónica fue menor que el producido en Francia y, a pesar de la 
notable expansión de congregaciones como las Hijas de la Caridad, las escolapias 
o las Carmelitas de la Caridad, no parece que fuera suficiente para compensar 

15.   Lo cual, hay que matizar, no significa que se llevara generalmente a la práctica, como se señala en Sarasúa, 
Carmen: «El acceso de niñas y niños a los recursos educativos en la España rural del siglo XIX», en Martínez, José 
Miguel (ed.): El nivel de vida en la España rural, siglos XVIII-XX. Alicante, Universidad de Alicante, 2002, pp. 549-609. 
Para conocer la legislación educativa referida a mujeres, resulta muy útil Flecha, Consuelo: Las mujeres en la legislación 
educativa española. Enseñanza Primaria y Normal en los siglos XVIII y XIX. Sevilla, GIHUS, 1997

16.   Ballarín, Pilar: «La escuela de niñas en el siglo XIX: la legitimación de la sociedad de esferas separadas», 
Historia de la Educación, 26 (2007), pp. 143-168, http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/
viewFile/743/917, [Consultado el 15/05/2020].

17.   Archivo del Ministerio de Justicia (AMJ), legajo 3752-1, nº 12315.

http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/viewFile/743/917
http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/viewFile/743/917


154

Raúl Mínguez Blasco ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

los déficits de la escolarización femenina impulsada por el Estado.18 La Ley de 
Instrucción Primaria de 2 de junio de 1868, también denominada Ley Orovio y 
de clara inspiración neocatólica, dejaba prácticamente la educación primaria, en 
especial la de las niñas, en manos de la Iglesia pero, como más adelante veremos, 
tuvo una corta vigencia.

2.	 LA DISCUSIÓN SOBRE LA EDUCACIÓN SECUNDARIA 
FEMENINA EN FRANCIA: DURUY Y DUPANLOUP

Según se ha expuesto en el epígrafe anterior, el crecimiento de las escuelas de 
niñas gestionadas por las congregaciones religiosas femeninas en Francia entre 
1800 y 1860 no solo no generó grandes conflictos, sino que fue tolerado y, en 
ciertos momentos, incluso incentivado por el Estado francés. El consenso hacia 
esta alianza entre las mujeres y la religión solo fue desafiado desde el principio 
por el republicanismo anticlerical, con Michelet a la cabeza, que se posicionó 
claramente en contra de lo que consideró una influencia perniciosa del clero y la 
religión sobre las mujeres para el triunfo de la ciencia y el progreso.19 Sin embargo, 
durante la década de 1860, los orleanistas y algunos bonapartistas se unieron a 
los republicanos en esta crítica hacia el incremento desmesurado de las congre-
gaciones femeninas que el propio régimen de Napoleón III se había encargado de 
promocionar. De hecho, fueron años en los que se incrementaron las denuncias 
por seducción de menores para entrar en un convento o por conversión forzada 
de niños judíos o protestantes.20 Se puede afirmar que la asociación entre mujeres 
y religión, naturalizada hasta entonces por amplias capas de la sociedad, comenzó 
a percibirse como un verdadero problema por parte de los sectores secularistas en 
su proyecto político de confinar la religión a la esfera privada. Toda esta tensión 
acumulada acabó estallando en 1867 con una iniciativa impulsada por el ministro 
de Instrucción Pública, Victor Duruy, que suponía un tímido intento de establecer 
una educación secundaria pública para las mujeres. El enorme debate que generó 
puede calificarse como un episodio más de la guerra cultural que existió durante 
la segunda mitad del siglo XIX entre la Francia católica y la Francia laica.21

El detonante del conflicto fue la circular pública que Duruy dirigió a los rectores 
universitarios el 30 de octubre de 1867. En ella, el ministro se proponía nada menos 

18.   Valle, Ángela del: «Órdenes, Congregaciones e Institutos eclesiásticos femeninos dedicados a la educación 
y enseñanza», en Bartolomé, Bernabé. (dir.): Historia de la acción educadora de la Iglesia en España (vol. II). Madrid, 
BAC, 1996, pp. 512-718.

19.   Michelet, Jules: El sacerdote, la mujer y la familia. Barcelona, Jané Hermanos, s.f (1ª ed. en francés 1845).
20.   Ford, Caroline: Divided houses. Religion and Gender in Modern France. Ithaca/London, Cornell University 

Press, 2005, pp. 116-137.
21.   McMillan, James: «‘Priest hits girl’: On the front line in the ‘war of the two Frances’, en Clark, Christopher 

& Kaiser, Wolfram: op. cit., pp. 77-101.



155ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

¿En el regazo de la Iglesia﻿

que «fundar la enseñanza secundaria de las niñas que, a decir verdad, no existe en 
Francia».22 A pesar de sus ambiciosas pretensiones, la circular planteaba medidas 
bastante modestas. Así, se preveía que las adolescentes entre catorce y dieciocho 
años recibieran clases de distintas materias durante seis o siete meses al año por 
parte de los profesores que enseñaban en liceos y colegios masculinos.23 Desde 
luego, la reforma educativa, tal como estaba planteada, era a coste cero para el 
Estado, no solo porque no se preveía la contratación de nuevo personal docente, 
sino también porque se esperaba que fueran las instalaciones de los propios 
ayuntamientos donde se impartiesen las clases, con el material suministrado por 
los centros educativos masculinos y con las retribuciones de los padres. De hecho, 
se pronosticaba que fueran las hijas de familias ricas las que asistiesen a las clases 
y solo se reservaba de forma gratuita una pequeña parte de las plazas a niñas de 
condición menos acomodada.

A pesar de todo esto, la circular del 30 de octubre generó una polémica de gran 
calado donde no solo estaba en juego la educación femenina,24 sino principalmente 
la función a desempeñar por las mujeres en la sociedad y el papel que debía 
desempeñar la religión en la esfera pública. Por el lado republicano y anticlerical, se 
animó a Duruy a que siguiera con la reforma e incluso se produjeron quejas ante los 
escasos fondos dedicados a la educación femenina en comparación con los gastos 
militares. De una forma irónica se expresaba al respecto Le Siècle: «Pero la enseñanza 
primaria o secundaria, instruir a las niñas, formar su espíritu, arrancarlas del yugo 
de supersticiones ridículas, preparar las nuevas generaciones, todo ello parece a 
la gente mucho menos prioritario. ¡Habladnos de una buena expedición militar 
donde los fusiles Chassepot harán maravillas!».25 Por su parte, Le Temps planteaba 
el tema de una manera que recordaba a los planteamientos de Michelet: «Se trata 
de saber si el sacerdote, que posee todavía a la mujer, recobrará por medio de ella 
el imperio sobre la sociedad, o si la sociedad terminará por librarse del sacerdote, 
arrebatándole la mujer, para hacerla participar de la cultura y de la vida general».26 

En contra de la iniciativa de Duruy se posicionaron directoras de los internados 
laicos porque suponía una fuerte competencia para sus centros educativos y 
algunos cargos públicos, que recurrieron a argumentos misóginos como que la 
excesiva educación de las jóvenes podría producir una revolución en la familia.27 

22.   Esta circular se encuentra reproducida en la última carta que el obispo de Orleans, Felix Dupanloup, dirigió a 
Duruy en respuesta de dicha circular: Dupanloup, Felix: La femme chrétienne…, pp. 148-154 (cita en p. 151).

23.   Los estudios que estuvieron presentes en la mayoría de los lugares donde los cursos se instauraron fueron 
literatura francesa, historia (normalmente de Francia), física y química. En menor medida, también se dieron clases 
de historia natural, matemáticas, cosmografía, gramática francesa, lenguas extranjeras, dibujo y economía. Mayeur, 
Françoise: op. cit., pp. 185-188.

24.   Véase al respecto Horvath, Sandra Ann: «Victor Duruy and the Controversy over Secondary Education for 
Girls», French Historical Studies, nº 9-1 (1975), pp. 83-104.

25.   Le Siècle, 16/11/1867.
26.   Le Temps, 21/11/1867.
27.   Así lo expresaron un concejal y un procurador general de Lyon. Véase Horvath, Sandra Ann: op. cit., p. 100.



156

Raúl Mínguez Blasco ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Pero, desde luego, fueron los publicistas católicos y el propio clero quienes 
ofrecieron una resistencia más férrea. Algunos sacerdotes amenazaron con negar 
la absolución a las jóvenes que asistían a los centros y a sus familias mientras que 
los periódicos contrarios a la reforma se atrevieron incluso a publicar los nombres 
de las alumnas. En todo caso, fue el obispo de Orleans, Félix Dupanloup, quien 
encabezó la oposición católica a través de cuatro cartas públicas dirigidas al ministro 
Duruy. Con esta iniciativa, Dupanloup suscitó el apoyo del papa, Pío IX, que en su 
breve de 21 de diciembre de 1867 afirmó que en Francia existía una conspiración 
antirreligiosa que quería corromper a la sociedad, y en especial a las mujeres, a 
través de la escuela. Sin embargo, solo un tercio del episcopado francés se manifestó 
claramente a favor de los argumentos del obispo de Orleans, el resto se movió 
entre el apoyo frío y la indiferencia por los motivos que seguidamente veremos.

En principio, Dupanloup se dedicó a criticar los aspectos de la circular del 30 de 
octubre que él consideró inaceptables desde el punto de vista moral. Así, Dupanloup 
se escandalizó porque fueran profesores y no madres de familia o religiosas 
quienes se encargaran de la educación de las adolescentes. El obispo temía que un 
profesor joven y apuesto pudiera perturbar a las alumnas en una edad peligrosa. 
También criticó que las clases se impartieran en los ayuntamientos, lugares 
poco apropiados porque, en su opinión, abundaban vagabundos y prostitutas. 
Pero lo que de verdad le preocupaba, como así manifestó principalmente en su 
última carta, es que la Iglesia pudiera perder su hegemonía sobre la educación 
femenina. No entendía la afirmación de Duruy sobre la necesidad de fundar la 
enseñanza secundaria femenina porque, a su parecer, las niñas ya se educaban 
«en el regazo de la Iglesia»28 en los numerosos internados sostenidos por las 
congregaciones femeninas. Escudándose en la vinculación natural que, a su juicio, 
existía entre mujeres y religión, Dupanloup opinaba que los «librepensadores» no 
alcanzarían su proyecto de educar a las mujeres como hombres. La mujer cristiana 
y francesa, descrita en estos términos por Dupanloup, debía perdurar por el bien 
del cristianismo y de toda la nación francesa.

A pesar de esta oposición al proyecto de Duruy y de la utilización de una retórica 
trágica y tremendista, no debemos considerar a Dupanloup como un acérrimo 
opositor a la instrucción femenina. En un libro publicado un año después de la 
circular de Duruy, titulado La femme studieuse, Dupanloup expresaba sus ideas 
sobre esta cuestión de una manera más sosegada y reflexiva.29 Un dato interesante 
a retener es que La femme studieuse se compuso de dos opúsculos: el segundo, 
titulado Femmes savantes et femmes studieuses, fue escrito como respuesta a las 
críticas que deparó el primero, titulado Quelques conseils aux femmes chrétiennes 

28.   Dupanloup, Felix: M. Duruy et l’éducation des filles. Lettre de Mgr. L’Évêque d’Orléans à un de ses collègues. Paris, 
Charles Douniol, 1867, p. 27. La expresión literal utilizada por Dupanloup es «sur les genoux de l’Église».

29.   Yo he consultado una edición de este libro en castellano: Dupanloup, Felix: La mujer estudiosa (traducción, 
introducción y notas de Marie-Paule Sarazin). Cádiz, Universidad de Cádiz, 1995 (1ª ed. en francés 1868). 



157ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

¿En el regazo de la Iglesia﻿

qui vivent dans le monde sur le travail intellectuel qui leur convient. Como señala 
el propio autor al comienzo del segundo opúsculo, estas críticas no procedían 
del lado liberal sino de aquellos autores que, influidos por el pensamiento del 
reaccionario Joseph de Maistre, eran partidarios de una instrucción muy limitada 
para las mujeres.30 Así pues, el objetivo que se planteó Dupanloup fue convencer 
a sus propios compañeros en la lucha contra los anticlericales de los beneficios 
de una buena instrucción femenina.

Uno de los aspectos más significativos de la obra de Dupanloup es que se centra 
más en la instrucción, esto es, en la preparación intelectual, que en la educación, 
concepto que, como ya se ha señalado, se refería más bien a la preparación moral 
y que era la cuestión a la que se dedicaban la mayoría de tratados dirigidos a las 
mujeres. Así, un primer beneficio que Dupanloup encontraba en la instrucción 
femenina era la posibilidad de transmitirla a su descendencia; de hecho, se 
mostró partidario de prolongar la educación maternal lo máximo posible. Con 
la intención de que las madres se encontrasen suficientemente preparadas en 
el desempeño de esta misión, el obispo de Orleans comentó las materias que 
podían estudiar. En primer lugar, la literatura. Aunque avisó de que «las mujeres 
corren ciertamente muchos riesgos con las lecturas literarias», añadió después 
que «tampoco es leve el peligro que desde el punto de vista de la seriedad de las 
costumbres corren las mujeres, cuando pierden el hábito de los nobles y puros 
placeres del espíritu».31 En segundo lugar, los idiomas, entre los que Dupanloup 
incluyó nociones de latín, la lengua de la Iglesia. En tercer lugar, la filosofía, 
materia que consideró al alcance de las mujeres. Llama la atención que, en el 
primer opúsculo, Dupanloup les permitiera estudiarla siempre que no hablasen de 
ello «sino a puertas cerradas»32 mientras que en el segundo radicalizó su postura 
interpelando directamente a sus críticos: «Si prohibís a las mujeres que escriban, 
que hablen de las cosas que les interesan, ¿cómo suponéis que tengan la valentía 
de trabajar para sepultar eternamente sus conocimientos dentro de sí mismas?»33 
Precisamente, una de las disciplinas para las que Dupanloup vio plenamente 
capacitadas a las mujeres era la escritura. Aceptó incluso la posibilidad de que 
pudieran publicar sus trabajos aunque siempre con el consentimiento marital, 
lo que demuestra que, a pesar de todo, el obispo de Orleans no concebía a las 
mujeres como seres plenamente autónomos.

30.   En unas cartas dirigidas a su hija Constance, Maistre realizaba afirmaciones como «la mujer, en cuanto quiere 
emular al hombre, ya no es más que un mono», «una coqueta se casa mucho más fácilmente que una sabia» o «lo 
que hace su debilidad no es la mediocridad de su educación, sino que su debilidad es lo que necesariamente causa la 
mediocridad de su educación». Estas y otras citas fueron recogidas hábilmente por Dupanloup para desacreditar a sus 
críticos en el primer capítulo del segundo opúsculo de La femme studieuse.

31.   Dupanloup, Felix: La mujer estudiosa…, p. 44.
32.   Idem, p. 55.
33.   Idem, p. 134.



158

Raúl Mínguez Blasco ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Otras materias que, según Dupanloup, podían ser estudiadas por las mujeres, 
si bien de manera sucinta, eran la historia, el derecho, la estética, las ciencias, la 
agricultura y, por supuesto, la religión. Dupanloup opinaba que, aunque las mujeres 
fueran naturalmente religiosas, la piedad por sí misma no bastaba. Así, conside-
raba necesario un estudio serio de la religión que, a su pesar, era prácticamente 
inexistente: «Es cierto que ellas practican la religión más que los hombres pero 
sería un error creer que esto siempre es suficiente para que tengan una verdadera 
instrucción religiosa».34

Si bien una óptima instrucción femenina debía ser buena para los hijos y, por 
extensión, para el conjunto de la sociedad, Dupanloup añadió que también era 
buena para la propia mujer. De hecho, dedicó varias páginas a tratar de convencer a 
sus lectoras de las bondades de dedicarse al estudio algunas horas al día. El sosiego 
y la tranquilidad que, a su parecer, aportaba alimentar el espíritu mediante el 
trabajo intelectual era un buen antídoto frente al hastío de las ocupaciones diarias:

Es cierto que son a veces tediosas, muy tediosas, las cargas de una familia, los deberes de un 
ama de casa, estos mil detalles materiales siempre repetidos. ¿Dónde hallará consuelo? […] 
Hace falta la alta y esforzada aplicación de la inteligencia, un trabajo serio, literario, filosófico 
o religioso. Entonces llegan la calma, el apaciguamiento y la serenidad.35 

Aunque Dupanloup no defendiera ni mucho menos la emancipación de las 
mujeres, la defensa que realizó de la necesidad de su instrucción dejó abiertas 
bastantes posibilidades a aquellas que formaban parte de la esfera católica. El 
hecho de que reivindicara una instrucción femenina, no solo para sus familias, 
sino también para las mujeres mismas, constituyó un importante punto de fuga 
dentro del discurso católico. Además, a pesar de la polémica y las críticas, el debate 
sobre los cursos de Duruy demostraron que tanto los favorables a la circular como 
Dupanloup y sus aliados –todavía minoritarios dentro de la Iglesia católica– 
estaban de acuerdo en fomentar una mejor instrucción en las mujeres aunque 
con contenidos y objetivos diferentes. La fuerte resistencia católica y las propias 
insuficiencias del proyecto, como la escasez de profesores con tiempo y voluntad 
suficiente para compaginar su trabajo en los liceos masculinos con el exigido 
por la circular, provocaron que las clases para mujeres jóvenes instauradas por 
Duruy apenas sobrevivieran tras su salida del ministerio en verano de 1869. No 
obstante, una parte importante del camino estaba hecho y una nueva generación 
de republicanos, encabezada por Jules Ferry, retomó la cuestión cuando accedió 
al poder a finales de la década de 1870. De hecho, la principal iniciativa llevada 
a cabo por los gobiernos sucedidos entre 1880 y 1905 fue la instauración de un 
sistema educativo público y laico que arrinconó la red de escuelas construida 
por las congregaciones religiosas en las décadas anteriores. El control de la 

34.   Idem, p. 67.
35.   Idem, pp. 110-111.



159ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

¿En el regazo de la Iglesia﻿

educación femenina, incluido el nivel secundario mediante los liceos, fue uno de 
los motores de estas reformas. Sin embargo, eso no impidió que, todavía en las 
primeras décadas del siglo XX, continuaran presentes los prejuicios republicanos 
en torno al supuesto carácter atrasado y fanático de las mujeres para apartarlas 
del derecho al sufragio.36

3.	 EN DEFENSA DE SU IDENTIDAD RELIGIOSA: 
LAS MAESTRAS CATÓLICAS DURANTE 
EL SEXENIO DEMOCRÁTICO.

Aunque todavía a mediados de siglo se siguió defendiendo dentro del liberalismo 
la idea de que la mejor educación para las niñas era la impartida por sus madres 
en el hogar,37 por razones prácticas se reconoció que estas madres no podían 
desempeñar su misión si antes ellas no se formaban en centros externos por 
maestras más o menos preparadas. De esa forma, haciendo un juego de palabras, se 
llegó a la conclusión de que, para conseguir madres/maestras, antes era necesario 
contar con maestras/madres.38 Se fue configurando así a lo largo de siglo un 
cuerpo de trabajadoras, las maestras, que fue creciendo a medida que aumentaba 
el número de escuelas de niñas y, ya en el último cuarto de siglo, también el de 
escuelas mixtas rurales y de párvulos. La feminización del magisterio se convirtió 
en un hecho evidente: en España, las maestras representaban en 1855 el 19% del 
magisterio público mientras que, al iniciarse el siglo XX, sumaban ya el 46% del 
total.39 Todo ello sin contar el notable número de maestras que enseñaban en 
internados y escuelas, tanto laicas como religiosas.

A medida que se fue consolidando el discurso de la domesticidad, con la 
imagen arquetípica del ángel del hogar y la problematización consiguiente de 
la mujer trabajadora, la figura de la maestra de escuela adoptó una posición 
ambigua y potencialmente conflictiva. Para contrarrestar esto, se insistió desde 
mediados de siglo en asociar la labor que hacían las maestras con sus alumnas 

36.   El radical Georges Clemenceau publicó en 1907 un panfleto titulado La «justice» du sexe fort en el que afirmaba 
que conceder el voto a las mujeres supondría la vuelta de Francia a la Edad Media. No hay que olvidar que el sufragio 
femenino no se aprobó en Francia hasta 1944.

37.   Así se puede observar en Aimé-Martin, Louis: Educación de las madres de familia o de la civilización del linaje 
humano por medio de las mugeres. Barcelona, Imprenta de Joaquín Verdaguer, 1842 (1ª ed. en francés 1834); Sinués 
de Marco, Pilar: El ángel del hogar. Madrid, Imprenta Nieto y Cª, 1859 y Alonso y Rubio, Francisco: La mujer bajo 
el punto de vista filosófico, social y moral: sus deberes en relación con la familia y la sociedad. Madrid, Establecimiento 
tipográfico Gravina 21, 1863.

38.   Ballarín, Pilar: «Dulce, buena, cariñosa... En torno al modelo de maestra/madre del siglo XIX», en Calero, 
Inés & Fernández, María Dolores (eds.): El modelo femenino: ¿una alternativa al modelo patriarcal? Málaga, Universidad 
de Málaga, 1996, pp. 69-88.

39.   San Román, Sonsoles: Las primeras maestras. Los orígenes del proceso de feminización docente en España. 
Barcelona, Ariel, 1998, pp. 159-208 y Mínguez, Raúl: «Los orígenes de la feminización del magisterio en España: las 
maestras de la Sociedad Económica de Valencia (1819-1866)», Arenal, 17-1 (2010), pp. 101-123.



160

Raúl Mínguez Blasco ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

con aquella que ejercían las madres con sus hijas.40 No obstante, esta insistencia 
en las supuestas cualidades maternales de las maestras no hacía sino ocultar que 
muchas de ellas eran solteras, sin hijos y, por tanto, dedicadas completamente a su 
profesión. Además, las resistencias y prejuicios que encontraron a la hora de ejercer 
el magisterio entre sus compañeros de profesión y las autoridades las convirtió en 
un colectivo bastante reivindicativo que se movilizó en numerosas ocasiones para 
defender sus intereses.41 

En junio de 1868, bajo la inspiración del ministro neocatólico Manuel Orovio, fue 
promulgada una Ley de Instrucción Primaria que ofrecía la posibilidad de declarar 
como municipales las escuelas de los institutos religiosos (art. 13) y suprimía las 
escuelas normales femeninas al encomendar la formación de las maestras a las 
congregaciones (art. 36). Con esta ley, que primaba claramente a la Iglesia sobre 
el Estado en cuanto a la educación primaria, Orovio rompió el consenso liberal-
católico alcanzado en el Concordato de 1851 y que suponía una presencia controlada 
de la Iglesia en la esfera pública. Por eso, no es casual que la educación fuera uno de 
los primeros asuntos en ser abordados por los revolucionarios tras el triunfo de la 
Septembrina. Así, el 14 y 21 de octubre de 1868, el ministro Ruiz Zorrilla promulgó 
sendos decretos en los que se derogaba la Ley Orovio y se declaraba la libertad de 
enseñanza en todos los niveles. Aunque el objetivo de Zorrilla y, en general, de los 
revolucionarios de 1868 era secularizar la enseñanza y reducir la influencia de la 
religión en las escuelas, la realidad es que la Iglesia, tras unos momentos de zozobra, 
pudo aprovecharse de ese marco de libertad educativa. Por poner dos ejemplos, los 
colegios dirigidos por jesuitas pasaron durante el Sexenio de tres a catorce mientras 
que las Hijas de la Caridad fundaron diecisiete escuelas y colegios por toda la 
geografía española.42 En todo caso, la Iglesia sintió amenazada su influencia social 
por medidas como la libertad de cultos, aprobada en el artículo 21 de la Constitución 
de 1869, o la ley de matrimonio civil de junio de 1870, y acogió con satisfacción las 
movilizaciones de laicos, entre los que se encontraron muchas mujeres, en contra 
de esta política secularizadora.43

Es en este contexto donde debemos situar las acciones llevadas a cabo por 
algunas maestras que, en virtud de sus convicciones católicas, se negaron a jurar 
la Constitución de 1869, aun a riesgo de perder su trabajo. Desde luego, el debate 

40.   Un ejemplo claro en Sánchez Ocaña, Mariano: La maestra. Guía de educación práctica para las profesoras de 
instrucción primaria y madres de familia. Valladolid, Imprenta de D. Juan de la Cuesta, 1856.

41.   Cortada, Esther: «De la ‘calcetera’ a la maestra de escuela: expectativas y activismo profesional», Arenal, 6-1 
(1999), pp. 31-53 e ÍD: «El acceso de las maestras al magisterio público en el siglo XIX: ¿Concesión o logro profesional?», 
Historia Social, 38 (2000), pp. 35-55. 

42.   Bedera, Mario: «La secularización de la instrucción pública en el Sexenio democrático (1868-1874)», en 
Serrano, Rafael, Del Prado, Ángel & Larriba, Elisabel (eds.): Dimensiones religiosas de la Europa del Sur (1800-1875). 
Valladolid, Universidad de Valladolid, 2018, pp. 281-298 y Florido, Isabel: Acción educativa de las hijas de la Caridad en 
España. Madrid, Hijas de la Caridad de San Vicente de Paúl, 1984, pp. 161-165.

43.   Mínguez, Raúl: «Entre el hogar y la calle. La movilización política de mujeres católicas durante el Sexenio 
Democrático», Hispania Nova, 18 (2020), pp. 419-449, https://e-revistas.uc3m.es/index.php /HISPNOV/article/view/5113/3612, 
[Consultado el 23/06/2020].

https://e-revistas.uc3m.es/index.php%20/HISPNOV/article/view/5113/3612


161ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

¿En el regazo de la Iglesia﻿

social en torno a cuestiones religiosas estaba ya muy enrarecido.44 Durante el 
primer semestre de 1869, la agria discusión de las Cortes Constituyentes en torno a 
la libertad de cultos fue continuada fuera de las paredes del Congreso con el envío 
de más de tres millones de firmas en contra de esta iniciativa.45 Tras la aprobación 
de la Constitución, todos los obispos españoles, salvo el de Toledo y el de Almería, 
emitieron un manifiesto en abril de 1870 en el que se negaban a prestar juramento 
al texto constitucional, en contra incluso del parecer del Vaticano.46 Sin embargo, no 
fueron los primeros ni los únicos en posicionarse en contra de jurar la Constitución. 
A finales de junio de 1869, Carlota Zamora, Manuela Cebrián, María Dolores Martí, 
Carmen Dionisia Martí y María Jesús García Polavieja, todas ellas maestras en las 
escuelas municipales de Valencia, anunciaron al Ayuntamiento que, en virtud de 
sus sentimientos católicos, cuando tuvieran que jurar la Constitución, utilizarían la 
siguiente fórmula: «En cuanto puedo como católica, juro». El 1 de julio, el alcalde de 
la ciudad se negó a admitir «juramentos condicionales» y afirmó que las exponentes 
debían ajustarse a la fórmula marcada por el Gobierno. Lejos de resolverse la 
situación, otras cuatro maestras –María Rosa Puchades, Juana Sanchís, Mariana 
Aparicio y Fernanda Cervera– se sumaron a la iniciativa de sus compañeras. El caso 
pasó al gobernador civil quien, a instancias de la Junta Provincial de Instrucción 
Primaria de Valencia y siguiendo lo dispuesto por el ministro de la Gobernación «al 
decretar el juramento de dicha Constitución por todos los funcionarios públicos 
dependientes inmediatos de los municipios», decidió «separar definitivamente 
de sus destinos a las maestras expresadas».47 Esta decisión fue comunicada a las 
maestras el 27 de julio de ese año. Hay que señalar que no se trató de un asunto 
menor porque estas maestras regentaban nueve de las dieciséis escuelas municipales 
de niñas que, en aquellos momentos, sostenía el Ayuntamiento valenciano y cuyos 
puestos tuvieron que volver a ocuparse por oposición.

Hay indicios de que esta actitud se repitió en otros lugares. Por ejemplo, El 
Imparcial informaba en mayo de 1870 de que pasaba de veinticinco el número de 
maestros y de maestras que se habían negado a jurar el texto constitucional en 
toda la provincia de Valencia.48 Por su parte, el diario carlista La Esperanza, siempre 
receptivo a publicitar aquellas acciones en defensa de la religión católica y en 
contra de los gobiernos revolucionarios, recogió una exposición de queja firmada 
por dos maestras y tres maestros leridanos que también habían sido cesados por 
no jurar la Constitución.49 Las numerosas congregacionistas que enseñaban en las 

44.   Alonso, Gregorio: La nación en capilla. Ciudadanía católica y cuestión religiosa en España (1793-1874). Granada, 
Comares, 2014, pp. 256-325.

45.   La Cruz (1869), vol. I, pp. 491-496.
46.   Manifiesto recogido en el Boletín Oficial Eclesiástico del Arzobispado de Valencia, 453, 19/05/1870.
47.   Archivo Municipal de Valencia (AMV), Sección de Fomento, subsección G: Instrucción Pública, clase I: Enseñanza 

Primaria, Subclase B: Profesorado caja 5 (1849-1872).
48.   El Imparcial, 27 de mayo de 1870.
49.   La Esperanza, 5 de noviembre de 1870.



162

Raúl Mínguez Blasco ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

escuelas municipales se enfrentaron al mismo dilema. Al parecer, algunas escolapias 
y Carmelitas de la Caridad solo aceptaron prestar juramento a aquellas partes del 
texto constitucional que no atentaban contra los principios defendidos por la 
Iglesia católica. Esta actitud les acarreó algunos problemas con las autoridades 
locales, que en ocasiones decidieron sustituirlas por maestras laicas. Sin embargo, 
eso no supuso un gran trauma para las congregaciones femeninas porque las 
maestras afectadas continuaron con su actividad docente en escuelas privadas.50 
Es evidente, por tanto, que las maestras que se negaron a jurar la Constitución de 
1869 adoptaron una actitud política que acabó teniendo, como no podía ser de 
otra manera, consecuencias políticas en un contexto donde el consenso precario 
al que Estado e Iglesia había llegado en el Concordato de 1851 sobre el papel que 
debía ocupar la religión en la sociedad se había quebrado.

Años después, cuando un decreto emitido el 14 de mayo de 1873, ya durante la 
I República, les ofreció la posibilidad de ser restituidas en sus antiguos puestos de 
trabajo, algunas de estas maestras explicaron a las autoridades las razones que les 
habían llevado a actuar de aquella manera. Por ejemplo, Carmen Dionisia Martí, 
que había conseguido ser restituida a su antiguo puesto de trabajo en 1874, se 
dirigió de nuevo a la Junta Local de Primera Enseñanza de Valencia en marzo de 
1877 para reclamar el pago de las dos terceras partes del sueldo durante el tiempo 
en que habían permanecido cesante. Así justificaba la decisión que había tomado 
ocho años antes y que tantos problemas le había acarreado:

Este periodo de sacrificios y fatigas, Excmo. Señor, no fue parte para que aquel Gobierno respetara 
una propiedad que con tantos trabajos y desvelos la exponente había adquirido y conservado; 
y poniéndola en la alternativa de abandonar su profesión, privándose así de los medios de 
subsistencia, o de jurar fidelidad a una Constitución que su conciencia de cristiana católica no 
podía admitir en todas sus partes, no vaciló en abandonar su antigua carrera, esperando que 
algún día había de renacer la justicia devolviéndosele a la dicente lo que por tantos títulos poseía.51

Carlota Zamora, en una carta fechada el 1 de octubre de 1880 y que contenía la 
misma reclamación que la de su compañera, aludió también a las poderosas razones 
que le llevaron a no jurar la Constitución de 1869 y perder, por consiguiente, su 
medio de subsistencia: «Teniendo en cuenta, sin embargo, que si la recurrente dejó 
de pertenecer al Profesorado público, durante la época mencionada, fue porque su 
conciencia la decía a voz en grito que la Constitución de 1869 y la Religión Católica 
que la recurrente profesa, eran incompatibles».52 Como se puede comprobar, ambas 
maestras justificaron su pérdida de empleo por su fuerte identidad católica pero 

50.   Sobre las carmelitas, Alonso, Ana María: Historia documental de la Congregación de las Hermanas Carmelitas 
de la Caridad. Vitoria, Editorial Vedruna, 1971, vol. II, pp. 285-289 y sobre las escolapias, Boned, M.ª Jesús: Las primeras 
escuelas de las Hijas de María Escolapias. MM. Escolapias, Zaragoza, 2000, pp. 192-202.

51.   AMV, Sección de Fomento, subsección G: Instrucción Pública, clase I: Enseñanza Primaria, Subclase B: 
Profesorado caja 6 (1874-1875, 1877-1878). 

52.   Archivo General de la Administración (AGA), Sección 5, Fondo 1.19, Expedientes Personales, Primera Enseñanza, 
32/6830.



163ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

¿En el regazo de la Iglesia﻿

eso no les impidió pedir el dinero que, según ellas, les adeudaba el Estado por los 
años no trabajados. Estos testimonios reflejan la importancia que el catolicismo 
tuvo en la construcción identitaria de todas estas mujeres, hasta el punto incluso de 
llevarles a renunciar a un trabajo del que dependía en gran medida su subsistencia 
y al que habían dedicado gran parte de su vida.

4.	 CONCLUSIONES

La educación femenina constituyó, en general, un asunto que interesó más 
bien poco al liberalismo francés y español durante la primera mitad del siglo XIX. 
De acuerdo al discurso en construcción de las esferas separadas, se consideró 
que la mejor educación para las niñas era la que se pudiera impartir en el hogar 
en contraste con la de los niños, sobre la que sí se legisló y se tomaron medidas 
más decididas para el establecimiento de escuelas municipales. Esta situación fue 
aprovechada, especialmente en Francia, por las congregaciones femeninas para 
construir una red de escuelas y colegios que, a principios de los sesenta, llegó a 
concentrar a más de la mitad de las niñas escolarizadas en aquel momento. Sin 
embargo, la cada vez mayor conciencia en el seno del liberalismo de que, para 
tener madres/maestras era necesario contar primero con maestras/madres, y, 
sobre todo, el miedo creciente a que la Iglesia recuperase influencia social por 
medio de las mujeres, convirtió a la educación femenina en una cuestión altamente 
politizada. El primer gran clímax en Francia y España se produjo en el decenio 
1865-1875. En el país galo, la simple insinuación de un ministro bonapartista de 
fundar la educación secundaria femenina en Francia provocó una fuerte reacción 
del clero, encabezada por monseñor Dupanloup, que no solo se dirigió contra los 
intentos secularizadores del ministro Duruy sino también contra las opiniones 
contrarias dentro de la Iglesia a ampliar y mejorar la educación femenina. En 
España, la revolución de septiembre de 1868 tuvo como uno de sus efectos más 
inmediatos acabar de raíz con el proyecto de confesionalización de la enseñanza 
ejecutado por el ministro Orovio durante los últimos meses del reinado isabelino. 
No obstante, la combinación de factores como la consolidación conflictiva de una 
profesión cada vez más feminizada como el magisterio y el enrarecido debate sobre 
la posición que debía ocupar la religión en la esfera pública estuvieron en la base de 
la iniciativa tomada por algunas maestras de escuelas municipales que, en virtud 
de sus sentimientos católicos, se negaron a jurar la Constitución de 1869 aun a 
riesgo de perder su trabajo y único medio de vida.



164

Raúl Mínguez Blasco ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Aimé-Martin, Louis: Educación de las madres de familia o de la civilización del linaje humano 
por medio de las mugeres. Barcelona, Imprenta de Joaquín Verdaguer, 1842 (1ª ed. en 
francés 1834).

Alonso, Ana María: Historia documental de la Congregación de las Hermanas Carmelitas de 
la Caridad. Vitoria, Editorial Vedruna, 1971.

Alonso, Gregorio: La nación en capilla. Ciudadanía católica y cuestión religiosa en España 
(1793-1874). Granada, Comares, 2014

Alonso y Rubio, Francisco: La mujer bajo el punto de vista filosófico, social y moral: sus 
deberes en relación con la familia y la sociedad. Madrid, Establecimiento tipográfico 
Gravina 21, 1863.

Araque, Natividad: Manuel José Quintana y la Instrucción pública. Madrid, Universidad 
Carlos III, 2013.

Ballarín, Pilar: «Dulce, buena, cariñosa... En torno al modelo de maestra/madre del siglo 
XIX», en Calero, Inés y Fernández, María Dolores (eds.): El modelo femenino: ¿una 
alternativa al modelo patriarcal? Málaga, Universidad de Málaga, 1996, pp. 69-88.

Ballarín, Pilar: «La escuela de niñas en el siglo XIX: la legitimación de la sociedad de 
esferas separadas», Historia de la Educación, 26 (2007), pp. 143-168, http://campus.
usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/ viewFile/743/917, [Consultado el 
15/05/2020].

Bedera, Mario: «La secularización de la instrucción pública en el Sexenio democrático (1868-
1874)», en Serrano, Rafael, Del Prado, Ángel & Larriba, Elisabel (eds.): Dimensiones 
religiosas de la Europa del Sur (1800-1875). Valladolid, Universidad de Valladolid, 2018, 
pp. 281-298.

Bellaigue, Christina de: Educating Women: Schooling and Identity in England and France, 
1800-1867. Oxford, Oxford University Press, 2007.

Boned, M.ª Jesús: Las primeras escuelas de las Hijas de María Escolapias. MM. Escolapias, 
Zaragoza, 2000, pp. 192-202.

Clark, Christopher & Kaiser, Wolfram (eds.): Culture wars: secular-catholic conflict in 
nineteenth-century Europe. Cambridge, Cambridge University Press, 2003.

Cortada, Esther: «De la ‘calcetera’ a la maestra de escuela: expectativas y activismo 
profesional», Arenal, 6-1 (1999), pp. 31-53.

Cortada, Esther: «El acceso de las maestras al magisterio público en el siglo XIX: ¿Concesión 
o logro profesional?», Historia Social, 38 (2000), pp. 35-55

Curtis, Sarah A.: Educating the Faithful. Religion, Schooling, and Society in Nineteenth-Century 
France. DeKalb, Northern Illinois University Press, 2000.

Dupanloup, Felix: M. Duruy et l’éducation des filles. Lettre de Mgr. L’Évêque d’Orléans à un 
de ses collègues. Paris, Charles Douniol, 1867.

Dupanloup, Felix: La femme chrétienne et française. Dernière réponse à M. Duruy et à ses 
défenseurs. Paris, Charles Douniol, 1868.

Dupanloup, Felix: La mujer estudiosa (traducción, introducción y notas de Marie-Paule 
Sarazin). Cádiz, Universidad de Cádiz, 1995 (1ª ed. en francés 1868).

Flecha, Consuelo: Las mujeres en la legislación educativa española. Enseñanza Primaria y 
Normal en los siglos XVIII y XIX. Sevilla, GIHUS, 1997.

Florido, Isabel: Acción educativa de las hijas de la Caridad en España. Madrid, Hijas de la 
Caridad de San Vicente de Paúl, 1984.

http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/%20viewFile/743/917
http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/0212-0267/article/%20viewFile/743/917


165ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 147–166 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

¿En el regazo de la Iglesia﻿

Ford, Caroline: Divided houses. Religion and Gender in Modern France. Ithaca/London, 
Cornell University Press, 2005.

Gil de Zárate, Antonio: De la Instrucción Pública en España. Madrid, Imprenta del Colegio 
de Sordomudos, 1855.

Horvath, Sandra Ann: «Victor Duruy and the Controversy over Secondary Education for 
Girls», French Historical Studies, nº 9-1 (1975), pp. 83-104.

Langlois, Claude: Le catholicisme au féminin. Les congrégations françaises à supérieure 
générale au XIXe siècle. Paris, Cerf, 1984.

Mayeur, Françoise: L’éducation des filles en France au XIXe siècle. Paris, Perrin, 2008.
McMillan, James: «‘Priest hits girl’: On the front line in the ‘war of the two Frances’, en 

Clark, Christopher & Kaiser, Wolfram (eds.): op. cit., pp. 77-101.
Michelet, Jules: El sacerdote, la mujer y la familia. Barcelona, Jané Hermanos, s.f (1ª ed. 

en francés 1845).
Millán, Jesús & Romeo, M.ª Cruz: «La nación católica en el liberalismo. Las 

perspectivas sobre la unidad religiosa en la España liberal, 1808-1868», Historia 
y Política, 34 (2015), pp. 183-209, http://www.cepc.gob.es/publicaciones/revistas/
revistaselectronicas?IDR=9&IDN=1349&IDA=37514, [Consultado el 12/06/2020].

Mínguez, Raúl: «Los orígenes de la feminización del magisterio en España: las maestras 
de la Sociedad Económica de Valencia (1819-1866)», Arenal, 17-1 (2010), pp. 101-123.

Mínguez, Raúl: «L’educació de les dones entre la Il·lustració i el liberalisme: la Societat 
Econòmica de València (1776-1874)», Educació i Història, 17 (2011), pp. 77-99.

Mínguez, Raúl: «¿Dios cambió de sexo? El debate internacional sobre la feminización de la 
religión y algunas reflexiones para la España decimonónica», Historia Contemporánea, 
51 (2015), pp. 397-426.

Mínguez, Raúl: «Entre el hogar y la calle. La movilización política de mujeres católicas 
durante el Sexenio Democrático», Hispania Nova, 18 (2020), pp. 419-449, https://e-
revistas.uc3m.es/index.php/HISPNOV/article/view/5113/3612, [Consultado el 23/06/2020].

Rogers, Rebecca: From the salon to the schoolroom: educating bourgeois girls in nineteenth-
century France. University Park, Pennsylvania State University Press, 2005.

San Román, Sonsoles: Las primeras maestras. Los orígenes del proceso de feminización docente 
en España. Barcelona, Ariel, 1998.

Sánchez Ocaña, Mariano: La maestra. Guía de educación práctica para las profesoras de 
instrucción primaria y madres de familia. Valladolid, Imprenta de D. Juan de la Cuesta, 1856.

Sarasúa, Carmen: «El acceso de niñas y niños a los recursos educativos en la España rural 
del siglo XIX», en Martínez, José Miguel (ed.): El nivel de vida en la España rural, siglos 
XVIII-XX. Alicante, Universidad de Alicante, 2002, pp. 549-609.

Sinués de marco, Pilar: El ángel del hogar. Madrid, Imprenta Nieto y Cª, 1859.
Sirera, Carles: Un título para las clases medias. El Instituto de Bachillerato Lluís Vives de 

Valencia, 1859-1902. Valencia, PUV, 2011.
Valle, Ángela del: «Órdenes, Congregaciones e Institutos eclesiásticos femeninos dedicados 

a la educación y enseñanza», en Bartolomé, Bernabé (dir.): Historia de la acción educadora 
de la Iglesia en España (vol. II). Madrid, BAC, 1996, pp. 512-718.

http://www.cepc.gob.es/publicaciones/revistas/revistaselectronicas?IDR=9&IDN=1349&IDA=37514
http://www.cepc.gob.es/publicaciones/revistas/revistaselectronicas?IDR=9&IDN=1349&IDA=37514
https://e-revistas.uc3m.es/index.php/HISPNOV/article/view/5113/3612
https://e-revistas.uc3m.es/index.php/HISPNOV/article/view/5113/3612




167ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

CRÍTICA RELIGIOSA Y GÉNERO EN 
LA OBRA LITERARIA DE LA CARLISTA 
DOLORES DE GORTÁZAR (1895-1925)

RELIGIOUS CRITICISM AND GENDER IN 
THE LITERARY WORK OF THE CARLIST 
DOLORES DE GORTÁZAR (1895-1925)

Alejandro Camino1

Recibido: 2020-07-17 · Aceptado: 2021-03-02
doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.27912

Resumen
Dolores de Gortázar fue una escritora carlista que sostuvo muchos planteamientos 
heterodoxos dentro de su cultura política, tanto en sus trabajos literarios como en 
sus artículos políticos. En este trabajo examino el pensamiento de Gortázar desde 
una perspectiva de género centrándome en dos objetivos fundamentales: por un 
lado, prestar especial atención a cómo creía Gortázar que las personas debían 
practicar la religión católica. Me interesan especialmente los argumentos que utilizó 
para criticar a las mujeres y a los curas que no cumplían los preceptos divinos que 
entendía como verdaderos. Por otro lado, estudiar las cualidades ideales que la 
escritora carlista asignó a los hombres y mujeres. Sobre esta cuestión analizo, sobre 
todo, el papel que Gortázar otorgó a las mujeres en la regeneración de una sociedad 
que consideraba, en muchos sentidos, decadente y falta de moral2.

Palabras clave
Mujeres católicas; género; España; movimiento católico español; literatura; 
mujeres escritoras.

Abstract
Dolores de Gortázar was a Carlist writer who sustained many unorthodox 
approaches in relation with her political culture, both in her literary works and 

1.   Universidad Autónoma de Madrid. C.e.: alejandro.camino@uam.es; ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1532-8239 
2.  Este artículo se enmarca en una investigación predoctoral (FPU16/02273) y en el proyecto «Identidades en 

movimiento. Flujos, circulación y transformaciones culturales en el espacio atlántico (siglos XIX y XX)» (PID2019-
106210GB-I00). Agradezco a Darina Martykánová, Pilar Toboso y Alexandre Dupont sus comentarios.

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.27912
mailto:alejandro.camino@uam.es
https://orcid.org/0000-0003-1532-8239


168

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

in her political articles. In this paper I analyze Gortázar’s thought from a gender 
perspective, focusing on two fundamental elements: on the one hand, I study 
the way that Gortázar believed should be practice the Catholic religion by the 
people. I am especially interested in the arguments she used to criticize women 
and priests who did not fulfil the divine precepts that she understood as true. On 
the other hand, I study the ideal virtues that the Carlist writer assigned to both 
men and women. On this issue, I analyze, above all, the role that Gortázar assigned 
to women in the regeneration of a society. A Spanish society that considered, in 
many ways, decadent and without morality.

Keywords
Catholic women; gender Spain; Spanish Catholic movement; literature; women 
writers.



169ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Crítica religiosa y género en la obra literaria de la carlista Dolores de Gortázar﻿

1.	 INTRODUCCIÓN

Dolores de Gortázar Serantes (1872-1936) descendía de familias nobles del 
noroeste de España venidas a menos (su padre fue un periodista de tendencia 
liberal). Estudió en las Carmelitas de León y, con sólo 15 años, contrajo matrimonio 
con un aristócrata murciano. No obstante, ocho años después quedó viuda y a 
cargo de una hija3. Para asegurarse el porvenir consiguió las titulaciones de Maestra 
Superior y Maestra Normal aunque, al tener cierto colchón económico heredado, 
sólo en momentos puntuales ejerció como profesora. Gracias a la desahogada 
posición económica de la que gozó pudo aprovechar su temprana viudez para 
escribir traducciones, dramas, poemas, cuentos morales, artículos de opinión en 
la prensa, novelas y trabajos históricos, pero de la mayoría no se han conservado 
ejemplares o, durante su juventud, no encontró medios para publicarlos4. Para 
darse a conocer como escritora trató de utilizar sus conexiones más destacadas: 
Emilio Castelar, el Padre Fita, el Padre Labayru y Marcelino Menéndez Pelayo5. 
Pronto obtuvo reconocimiento y nunca abandonó esta actividad, ni siquiera 
cuando contrajo segundas nupcias en 1910 con el abogado Francisco de Pol, un 
hombre poco destacado en comparación con su esposa6.

Sus trabajos literarios no sólo fueron una forma de ganarse la vida; también 
fueron una manera de luchar contra las lecturas que calificaba de perniciosas, 
que para ella eran mayoritarias. A su juicio, la forma de combatirlas era publicar, 
a bajo precio, obras instructivas y morales. Con este objetivo, Gortázar creó una 
editorial llamada Editorial Cantabria y presidió la Cruzada de las Buenas Letras7. 
De las obras publicadas por Gortázar destacan sus dos novelas, La Roca del 
Amor (1911) y El Cristo de la Roca (1924)8, la cual es realmente una reedición de la 
primera con retoques en sus mensajes moralizantes. Ambas novelas ofrecen un 
marco privilegiado para analizar los cambios que sufrieron la(s) identidad(es) y 
posicionamientos de la escritora carlista, en quien primaron la identidad católica 

3.   El Álbum ibero americano, 14/5/1900, p. 215; La Montaña, 7/12/1924, p. 10.
4.   Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes (BVMC), Carta de Dolores de Gortázar a Marcelino Menéndez Pelayo, 

vol. 20, c. 321, 24/6/1909, http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/carta-de-dolores-de-gortazar-serantes-a-marcelino-
menendez-pelayo-leon-24-junio-1909-835914/html/, [Consultado el 9/11/2017]; Gaceta de instrucción pública y bellas artes, 
10/9/1908, p. 6; Gaceta de Madrid, 23/4/1909, pp. 937-941.

5.   Real Biblioteca, signaturas ARB/25, doc. 208 y ARB/24, doc. 121; BVMC, Carta de Emilio Castelar a Marcelino 
Menéndez Pelayo, vol. 14, c. 433, 8/1/1898, http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/carta-de-emilio-castelar-a-
marcelino-menendez-pelayo-madrid-8-enero-1898-820905/html/, [Consultado el 9/11/2017]; Carta de Dolores de Gortázar 
a Marcelino Menéndez Pelayo, vol. 21, c. 828, 16/11/1911, http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/carta-de-dolores-
de-gortazar-serantes-a-marcelino-menendez-pelayo-madrid-16-noviembre-1911-839982/html/, [Consultado el 9/11/2017].

6.   El Correo español, 26/1/1900, p. 2; La Correspondencia de España, 9/9/1910, p. 6.
7.   Gortázar, Dolores: Arte Poética de Horacio. Madrid, Imprenta Moderna, 1901, p. 12, 15 y 66; Gortázar, Dolores: 

«La Editorial Cantabria», La Atalaya, 21/10/1924, p. 5; La correspondencia de Valencia, 25/5/1928, p. 5; Gortázar, Dolores: 
«La cruzada de buenas lecturas», El Siglo futuro, 4/12/1929, p. 4.

8.   Gortázar, Dolores: El Cristo de la Roca. Madrid, Imp. Marqués de Santa Ana, 1911; Gortázar, Dolores: La Roca 
del Amor. Madrid, Editorial Rubiños, 1924.

http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/carta-de-dolores-de-gortazar-serantes-a-marcelino-menendez-pelayo-leon-24-junio-1909-835914/html/
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/carta-de-dolores-de-gortazar-serantes-a-marcelino-menendez-pelayo-leon-24-junio-1909-835914/html/
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/carta-de-emilio-castelar-a-marcelino-menendez-pelayo-madrid-8-enero-1898-820905/html/
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/carta-de-emilio-castelar-a-marcelino-menendez-pelayo-madrid-8-enero-1898-820905/html/
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/carta-de-dolores-de-gortazar-serantes-a-marcelino-menendez-pelayo-madrid-16-noviembre-1911-839982/html/
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/carta-de-dolores-de-gortazar-serantes-a-marcelino-menendez-pelayo-madrid-16-noviembre-1911-839982/html/


170

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

y la de género9. La trama es un relato embrollado de tejemanejes amorosos y de 
casualidades casi absurdas que, aparentemente, sólo busca entretener a las lectoras. 
No obstante, en la obra destaca la figura del cura. El religioso, que era la autoridad 
a través de quien hablaba la autora, es un hombre ideal, en su pensamiento y en 
su práctica, que siempre está dispuesto a moralizar a sus feligreses. En el relato 
es sencillo distinguir entre los comportamientos y características que Gortázar 
consideró virtuosos y aquellos que valoró como anti-ideales, puesto que exaltó los 
personajes considerados ejemplos a seguir y denigró las características del resto. 

Gortázar estuvo muy implicada en los Círculos Carlistas desde finales del siglo 
XIX. Con la creación a finales de la Restauración de las Margaritas, las agrupaciones 
tradicionalistas femeninas, se convirtió durante muchos años en la líder de las 
margaritas madrileñas y, posteriormente, en presidenta honoraria del Círculo 
Carlista de Madrid, un territorio que para el carlismo era menos relevante que 
los del norte de España o la cuenca mediterránea10. El motivo por el que Gortázar 
se convirtió al carlismo en su juventud puede deberse a que, como no veía con 
buenos ojos la política religiosa de los gobiernos liberales de la Restauración, se 
sintiese atraída por la intransigencia de los carlistas en este tema. Es la opción más 
probable puesto que, aparte de con la religión, la identificación de las personas 
con la cultura política carlista tenía mucho que ver con la tradición familiar, algo 
con lo que ella no contaba11. Aunque no sólo por esto fue una carlista sui generis, 
ya que también mantuvo una estrecha relación con la infanta Isabel, hija de 
Isabel II, a quien definió como mujer modelo y esta, a su vez, apoyó muchas de 
las iniciativas de Gortázar en el campo social12.

Su papel destacado en este período tiene importancia porque el conjunto de 
mujeres carlistas no fue integrado dentro de las estructuras oficiales de la política 
carlista hasta, al menos, la Segunda República13. Sin embargo, tras la escisión mellista 
(1919), surgida por el enfrentamiento entre Juan Vázquez de Mella y el pretendiente 
carlista Jaime I, se produjo un aumento de la importancia política de Gortázar: 
fue protagonista en trascendentes actos del jaimismo, como la Junta de Lourdes 
de 1921, y en mítines y en labores de propaganda por toda España, aunque nunca 
alcanzó el prestigio e influencia de María Rosa Urraca Pastor, la líder carlista más 
destacada del periodo14. Gortázar siempre se mantuvo fiel al oficialismo jaimista 

9.   Para su análisis he tenido presentes las reflexiones de: Blasco, Inmaculada: «Identidad en movimiento: la 
acción de las «católicas» en España (1856-1913)», Historia y Política, 37 (2017), pp. 27-56.

10.   El Correo español, 13/3/1899, p. 2; El Cruzado español, 2/5/1930, p. 2; ABC, 2/4/1933, p. 49.
11.   Canal, Jordi: Banderas blancas, boinas rojas. Una historia política del carlismo, 1876-1939. Madrid, Marcial Pons, 

2006, pp. 238-248.
12.   «Fundación de San Francisco de Paula», ABC, 27/5/1910, p. 11; Gortázar, Dolores: Nimias. Poesías. Madrid, 

Est. Tip. De Francisco Maldoqui, 1898, p. 5.
13.   Canal, Jordi: Banderas blancas…, p. 43 y 115; CANAL, Jordi: El carlismo. Dos siglos de contrarrevolución en España. 

Madrid, Alianza, 2000, pp. 296-297; Moral Roncal, Antonio Manuel: «María Rosa Urraca Pastor: de la militancia en 
Acción Católica a la palestra política carlista (1900-1936)», Historia y política, 26 (2011), p. 209.

14.   Por ejemplo: Gortázar, Dolores: «Santa Teresa de Jesús», El Correo español, 19/10/1919, p. 1; El Correo espa-
ñol, 11/1/1921, p. 3; «La grandiosa Junta de Lourdes», El Correo español, 24/2/1921, p. 4; El Cruzado español, 15/11/1929, 



171ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Crítica religiosa y género en la obra literaria de la carlista Dolores de Gortázar﻿

y nunca colaboró con aquellos medios o personas que encabezaron las diversas 
escisiones que sufrió el carlismo a finales del siglo XIX y principios del XX. De 
hecho, fue contraria a los movimientos que hubo durante la Segunda República 
para unir los diversos sectores monárquicos y las escisiones carlistas, tanto que, 
por este motivo, se alejó del activismo estrictamente carlista para centrarse en el 
ámbito puramente católico15.

2.	 LOS BUENOS LIBERALES Y LOS MALOS CATÓLICOS

El carlismo no fue una cultura política homogénea; en su seno coexistieron 
diversos sectores unidos frente a todo lo que se consideraba enemigo o amenazante: 
laicismo, liberalismo o republicanismo. Esto fue causa, y a la vez consecuencia, 
de que el ideario carlista tuviese altos grados de inconcreción. No obstante, fue 
un grupo político bien cohesionado que tuvo como ejes centrales de su cultura 
política a la Religión (Dios), la Patria y el Rey. Todo ello aderezado con un fuerte 
antiliberalismo, puesto que consideraban que el liberalismo en general, y los 
gobiernos restauracionistas en particular, habían abocado a España a la ruina16. 
Dolores de Gortázar no fue una excepción y sobre estos ejes, junto al género, 
articuló tanto su actuación política y social como sus relatos literarios. Ella plasmó 
en sus escritos la convicción de que el liberalismo había provocado que España se 
precipitase a «un abismo sin fondo»17, y también criticó, incluso antes del Desastre 
de 1898, a los españoles que no hacían nada para remediar los males de la nación18.

Sin embargo, Gortázar no era una antiliberal intransigente. En las siguientes 
páginas abordo de qué forma negoció su autoidentificación antiliberal en relación 
con las prácticas concretas de ciertos liberales que consideraba como virtuosas. 
El ya aludido cura modélico protagonista de sus novelas, en un momento de la 
narración recibió la visita del ficticio Marqués de Lancia, quien pretendía que 
este le ayudase a que la «candidatura católica» ganase las siguientes elecciones, 
en las cuales competía contra don Roque, un liberal con tendencias republicanas. 
Para el marqués era fundamental el apoyo del cura porque «los huertanos hacen 
y votan por quien usted quiere»19. Sin embargo, el cura prefiere apoyar al liberal 

p. 8; El Cruzado español, 15/8/1930, p. 6; El Cruzado español, 31/10/1930, p. 2. Sobre la Junta de Lourdes publicó una 
obra titulada La Regeneración de España, que fue ampliamente publicitada desde El Correo español, 4/2/1921, p. 4.

15.   Moral Roncal, Antonio Manuel: «1868 en la memoria carlista de 1931: dos revoluciones anticlericales y 
un paralelo», Hispania sacra, 119 (2007), p. 346. Ver: Gortázar, Dolores: «¡¡No estoy dormida!!», El cruzado español, 
18/11/1932, p. 4; Gortázar, Dolores: «Vaticinios que se cumplieron», El Cruzado español, 29/11/1932, p. 1.

16.   González Calleja, Eduardo: «Aproximación a las subculturas violentas de las derechas antirrepublicanas 
españolas (1931-1936)», Pasado y memoria, 2 (2003), pp. 107-141; Millán, Jesús: «Una reconsideración del carlismo», Ayer, 
29, (1998), pp. 91-108; Canal, Jordi: Banderas blancas…, p. 31; Canal, Jordi: El carlismo…, pp. 21-22.

17.   Gortázar, Dolores: «El feminismo católico», Diario de Reus, 13/7/1919, p. 2.
18.   Gortázar, Dolores: Margarita. Juguete cómico en un acto y en verso. León, 1895, p. 19.
19.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., pp. 66-73, la cita en p. 69.



172

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

porque, si bien estaba contaminado por malas ideas en lo político, sus buenas 
y caritativas acciones estaban por encima de todo, mientras que el marqués no 
actuaba de forma acorde a los postulados católicos:

Don Roque tiene siempre su caja abierta para los gañanes y desgraciados. Ha fundado dos 
escuelas, un hospital, socorre á los presos, á las viudas y huérfanos y pensiona á los artistas 
pobres y quiere instalar una caja rural en beneficio de esta comarca […]. Cuando usted imite 
su ejemplo y quiera salir diputado cunero, venga por acá20.

La lección que Gortázar pretendió transmitir a sus lectores fue la de que las 
acciones de las personas eran más importantes que la autoidentificación religiosa 
que cada una tuviese. En mi opinión, su posicionamiento estuvo basado en una 
relectura particular de la carta Inter Catholicos Hispaniae (1906) de Pío X al clero 
de España. En esta se establecían indicaciones precisas de cómo debían dirigir los 
católicos el voto en las elecciones: entre un candidato católico y otro anticlerical o 
liberal, era pecado mortal votar al segundo, independientemente de la razón. Sin 
embargo, en ese mismo documento se exponía también que había que dar el voto 
al candidato que mayor bien social, progreso y beneficio generase a la religión y 
a la patria. Sin duda, para Pío X y la jerarquía eclesiástica este siempre iba a ser el 
candidato católico, pero para Gortázar no tenía por qué ser así21.

La forma de pensar del cura recibía en las novelas muchas críticas por parte 
de aquellos personajes, supuestamente católicos, que no cumplían realmente con 
las doctrinas22. Para reforzar la autora su mensaje, a modo de narradora, pidió 
a la gente que no aplaudiese lo que en apariencia era católico, pero en el fondo 
no. Esto se debe a que, a pesar de la amplia labor de caridad desplegada por don 
Roque, había católicos que no lo valoraban por el hecho de ser liberal. En su relato 
estas personas eran calificadas como «fanáticos ignorantes que confunden las 
ideas, llamando á veces católico á lo que se cubre con este antifaz y tanto daña 
á nuestra divina Religión y fulminando rayos á lo que recto en ocasiones se le 
rechaza y condena»23.

Su posicionamiento sobre esta cuestión lo matizó y reforzó posteriormente. 
En la reedición de la obra, Gortázar a don Roque no le presentó sólo como un 
liberal de tendencias republicanas, sino como un republicano puro, ya que para el 
carlismo el republicanismo se había convertido en la principal amenaza al orden 

20.   Ídem, pp. 71-72.
21.   Salvador y Barrera, José María: «Sobre elecciones», España y América, 1/10/1909, pp. 424-429. Para situar la 

coyuntura electoral en contexto desde la perspectiva católica, recomiendo: Cueva, Julio de la: «Católicos en la calle: 
la movilización de los católicos españoles, 1899-1923», Historia y política, 3 (2000), pp. 55-80; Montero, Feliciano: «El 
movimiento católico en España: la respuesta de la provincia eclesiástica de Valladolid a la encuesta Vico (1908)», Espacio, 
tiempo y forma. Serie V, Historia contemporánea, 5 (1992), pp. 343-366.

22.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 86. Que la figura del cura era la ejemplar y moralizadora no escapó a quienes 
escribieron reseñas entonces: ABC, 26/7/1911, p. 15. La idea de que el cura no debía ser sólo un dispensador de sacramen-
tos, sino un modelo de los valores cristianos, estaba extendida en los sectores católicos europeos de la época: Werner, 
Yvone Maria: «Alternative masculinity? Catholic missionaries in Scandinavia», en Werner, Yvone Maria (ed.): Christian 
Masculinity: Men and Religion in Northern Europe in the 19th and 20th Centuries. Leuven, University Press, 2011, p. 166.

23.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 261.



173ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Crítica religiosa y género en la obra literaria de la carlista Dolores de Gortázar﻿

que defendía. Asimismo, ya no era don Roque un no católico que obraba como el 
mejor de los católicos, sino que era un republicano que también era católico y si 
actuaba bien era precisamente porque además de republicano era católico. Así lo 
expresaba el cura: «Que sus ideas son republicanas; ¿y qué? ¿Un republicano no 
puede ser creyente? ¿Y un mestizo no puede ser un mal católico?»24.

Esta alabanza a los liberales «buenos» estuvo, en mi opinión, influida por el 
ejemplo de Marcelino Menéndez Pelayo y Emilio Castelar, dos de los grandes apoyos 
de Gortázar en su juventud. El primero, era acusado de ser un católico liberal, algo 
muy mal visto en la cultura política carlista25. Mientras, el líder republicano Emilio 
Castelar, que era amigo de su padre liberal, fue siempre para Gortázar un modelo 
de lo que debería ser un católico desviado de la buena senda en lo político26. Por 
ello, en su obra Gortázar no representó a todos los liberales y republicanos en 
términos negativos, sino que situó a aquellos que obraban preocupándose por 
el prójimo por encima de quienes consideraba como falsos católicos. El colocar 
las «buenas obras» por encima de la propia autoidentificación de cada persona 
como católicas, entrando sólo los buenos dentro de la nación imaginada, fue 
una operación discursiva en la que Gortázar resultó excepcional en el contexto 
carlista. Esto puede deberse a que construyó su identidad política influida por dos 
discursos contrapuestos como el liberal y el carlista y, en el proceso, adoptó partes 
fragmentarias de ambos27. Esto posibilitó que la escritora carlista contribuyese 
a crear un espacio de debate respetuoso en el que aspiraba a convencer a los 
liberales con argumentos y ejemplos, porque si bien eran sus contrincantes en 
lo político, les apreciaba y valoraba cuando eran buenas personas y actuaban de 
forma acorde a lo que consideraba como digno. Este desafío a las expectativas 
sobre los alineamientos morales de católicos y liberales estuvo basado en la idea 
de que la caridad era una virtud fundamental, la cual hacía que las personas que 
la ostentaban fuesen merecedoras de apoyo colectivo, independientemente de 
sus posicionamientos políticos.

24.  Gortázar, Dolores: La Roca…, p. 63
25.   Santoveña, Antonio: Marcelino Menéndez Pelayo: revisión crítico-biográfica de un pensador católico. Santander, 

Asamblea Regional de Cantabria. Universidad de Cantabria, 1994, p. 181, 192-193; Canal, Jordi: Banderas blancas…, p. 189.
26.   Gortázar tuvo una estrecha relación con Emilio Castelar, quien, a pesar de ser católico, como defendió du-

rante su gobierno la libertad religiosa y la separación entre la Iglesia y el Estado, se convirtió en un mito negativo para 
el catolicismo español. Sin embargo, Gortázar se esforzó en mostrar la cara más católica de Castelar para modificar 
su imagen: Gortázar, Dolores: «Las madres españolas confirmamos el hermoso artículo de Rafael Comenge», Las 
Provincias, 13/2/1930, p. 1; Gortázar, Dolores: «Castelar», La Hormiga de oro, 25/6/1931, p. 11; Gortázar, Dolores: 
«Castelar», La Nación, 25/9/1931, pp. 1-2; Gortázar, Dolores: «Emilio Castelar», Religión y patria, 15/3/1936, pp. 2-3.

27.   Sobre identidad: Scott, Joan W.: «El eco de la fantasía: la historia y la construcción de la identidad», Ayer, 
62 (2006), pp. 111-138.



174

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

3.	 LAS MALAS PRÁCTICAS RELIGIOSAS

En las obras literarias de Gortázar pocos colectivos escaparon de su crítica 
religiosa. Siguiendo el análisis que hizo de la realidad, cuestionó a los hombres 
porque interpretaba que se habían alejado de la religión, a las mujeres porque 
practicaban la religión de forma superficial y exagerada y a los curas porque no eran 
ejemplos vivos de las doctrinas de Dios, ya que consideraba que estos acaparaban 
muchos medios de producción y dinero. No obstante, fueron las mujeres quienes 
más espacio ocuparon en sus escritos. En sus novelas las beatas fueron representadas 
como seres poco cuerdos que no cumplían con sus deberes. Así exponía la criada 
de don Roque su frustración al no conseguir que este dejase de ser liberal por 
mucho que «riego con agua bendita su cama y oigo dos misas diarias y rezo cien 
padrenuestros […]»28. Ante esta situación, el cura criticó que dedicase la beata tanto 
esfuerzo a la religiosidad y que realizase prácticas entendidas, por el impacto de 
la crítica secularista, como inútiles, obsoletas y hasta supersticiosas. Esta crítica 
se debe a que, para la autora «No consiste en el beaterío agradar á Dios, sino en 
cumplir nuestros deberes»29.

Para Gortázar este comportamiento era un grave problema porque, por un lado, 
muchas mujeres se dedicaban tanto a las prácticas religiosas que no prestaban 
la atención necesaria a sus maridos y a sus hijos y, por otro lado, generaba malas 
interpretaciones de la religión30. En esto estuvo muy influida por su admirado 
Castelar, quien fue muy crítico con los curas que se preocupaban mucho del culto 
aparente y de la política y poco de la moral y de la religión31. La idea de Gortázar 
sobre las buenas prácticas religiosas, en la que predominaba la sinceridad de las 
convicciones frente a las apariencias de los ritos, tiene un influjo del pensamiento 
liberal e individualista32. No obstante, fueron los términos en los que Gortázar 
planteó esta preocupación lo más excepcional de su pensamiento respecto a la 
cultura política católica. Al fin y al cabo, muchos católicos de la época, al realizar 
un análisis de la realidad a través de la categoría de la «apostasía de las masas», 
pensaron que era tan problemático para los intereses del catolicismo la falta de 
cumplimiento de los preceptos religiosos como el que su puesta en práctica no 
implicase una interiorización de la fe, sino la cultura de la costumbre33.

28.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 56.
29.   Idem, pp. 57-58.
30.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. VI y 59; El Porvenir de León, 7/9/1895, p. 2.
31.   Donézar, Javier María: «Emilio Castelar, una vida a rasgos», en Gómez, Juan Carlos & otros: Constitución 

republicana de 1873 Autógrafa de D. Emilio Castelar. El orador y su tiempo. Madrid, UAM Ediciones, 2014, pp. 39-216, 
106-107, 160 y 207.

32.   Estos planteamientos, sobre todo la importancia de la sinceridad en la práctica religiosa, recuerdan a los 
propuestos por Galdós en La familia de León Roch (1878). Véase: Martykánová, Darina: «El amor condenado, el amor 
triunfante: El género en el discurso sobre la ciencia, la religión y la nación en tres obras de Benito Pérez Galdós», Espacio, 
tiempo y forma. Serie V, Historia contemporánea, 29 (2017), pp. 149-179.

33.   Louzao, Joseba: Identidad, catolicismo y modernización en la Vizcaya de la restauración (1890-1923), (Tesis 
doctoral), UPV/EHU, 2010, p. 144.



175ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Crítica religiosa y género en la obra literaria de la carlista Dolores de Gortázar﻿

En las novelas de Gortázar el anti-ideal de mujer quedó representado por una 
condesa con prácticas religiosas tan exaltadas que tergiversaban el cristianismo al 
quedar lejos de los verdaderos preceptos religiosos. Además, no consideraba que 
los pobres fuesen personas tan dignas como ella y, al pasarse el día rezando, no se 
preocupaba por la educación y felicidad de sus hijos. Su fanatismo religioso era 
tan exagerado que, cuando su marido compraba el Heraldo de Madrid o El Liberal, 
ella los tiraba a la basura «con pinzas para no contaminarse, rociando con agua 
bendita el sitio profanado»34. En la reedición de la novela esta crítica a la religio-
sidad exaltada y formalista la agudizó, puesto que afirmó que la condesa se había 
formado «una religión a placer, acomodándola a [su] capricho y deseo»35. Asimismo, 
el cura ejemplar criticó duramente a las feligresas beatas al afirmar que muchas 
de ellas sólo adquirían ese supuesto compromiso cuando ya mayores percibían 
la muerte cerca y decidían ir «tras de los santos que tuvo olvidados en su juven-
tud y agarrarse cual sanguijuela a las sotanas de los curas»36. Por tanto, Gortázar 
fue muy crítica en sus novelas con los desvíos de la religión de quienes se decían 
católicos, pero lo manifestaban sólo en la forma y no en el fondo, al considerarlo 
moralmente inferior. Además, la escritora carlista, como muchas mujeres del 
movimiento católico femenino de la época, intentó desmarcarse del estereotipo 
de la beata porque, en un contexto en el que este arquetipo que relacionaba a las 
católicas con el fanatismo religioso estaba en boga en los sectores anticlericales37, 
consideraba que era perjudicial para que se tomase en serio la implicación de las 
mujeres católicas en los proyectos de regeneración social.

Gortázar tampoco se privó de criticar a los curas y a las monjas por su egoísmo 
y falta de buenas obras, algo que tuvo, en mi opinión, una estrecha relación con 
un acontecimiento que le afectó profundamente. Una de las labores principales 
en su vida fue la creación y dirección de diversos proyectos educativos para niños/
as y obreros. En primer lugar, trató de crear en España una Academia Obrera, al 
estilo belga, con el objetivo de mejorar la formación de los obreros y su situación 
material para alejarlos de las izquierdas revolucionarias38. En segundo lugar, 
fundó, desde la revista feminista Roma, de la que era directora, las escuelas para la 
infancia de Cuatro Caminos, que tenían la finalidad de moralizar a una generación 

34.  Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 79.
35.   Gortázar, Dolores: La Roca…, p. 74. La crítica a la beatería no impidió que, a comienzos del siglo XX, fundase una 

asociación de señoras con el fin de rezar un cuarto de hora diario por la causa carlista: El Correo español, 25/1/1902, p. 1.
36.   Gortázar, Dolores: La Roca…, p. 220; Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 247. Este tipo de críticas son similares 

a las formuladas décadas atrás por Pilar Sinués: Mínguez, Raúl: «Liberalismo y catolicismo ante el espejo. La cons-
trucción de las feminidades decimonónicas», en Blasco, Inmaculada (ed.): Mujeres, hombres y catolicismo en la España 
contemporánea. Nuevas visiones desde la historia. Valencia, Tirant humanidades, 2018, p. 32.

37.   Salomón, Pilar: «Devotas, mojigatas, fanáticas y libidinosas. Anticlericalismo y antifeminismo en el discurso 
republicano a fines del siglo XIX», en Aguado, Ana & Ortega, Teresa (eds.): Feminismos y antifeminismos. Culturas 
políticas e identidades de género en la España del siglo XX. Valencia, PUV, 2011, pp. 71-98.

38.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., pp. III-IV; «Escuelas populares ‘Roma’ de la Virgen del Camino y de San José», 
El Correo español, 5/1/1918, p. 2.



176

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

de españoles/as que debía regenerar el país39. Por último, creó el Centro Nacional 
de Educación e Instrucción, que estaba diseñado para que saliesen las «niñas 
capacitadas para cumplir la misión de la mujer en la sociedad y en la familia […]. 
Formar verdaderas madres: serlo es muy fácil, saberlo ser muy difícil»40. En este 
colegio las niñas debían prepararse para poder ganarse la vida por sí mismas y no 
verse abocadas a la miseria, pero sin descuidar las «faenas domésticas […], para que 
todo se complemente»41. Fue esta última iniciativa la que generó la indignación 
de Gortázar, ya que unas monjas intentaron apropiarse de su obra42. Entonces, 
en su novela, cuando hablaba de un colegio ideal enfocado a las niñas de clase 
media, la escuela estaba 

á cargo de profesoras seglares que saben educar sólidamente y que por desgracia cuando se 
dedican á la enseñanza privada, porque no tuvieron influencia indispensable en nuestro país 
para adquisición de puestos oficiales, se ven relegadas, oprimidas por la invasión de tantísimas 
monjas, que matan al Magisterio particular que […] falto de protección parece abandonado 
por los Gobiernos españoles43. 

La crítica no podía ser más explícita: la situación de las profesoras seglares en 
España era difícil porque las monjas, que podían tener otros recursos para vivir y 
no estaban lo suficientemente cualificadas, acaparaban muchos de esos puestos sin 
que los gobiernos liberales hiciesen nada para controlarlo44. No obstante, cuando 
se produjo la reedición de la obra, en 1924, sus ánimos se habían tranquilizado y 
la crítica fue mucho más velada.

Asimismo, Dolores de Gortázar criticó, tanto en sus novelas moralizantes como 
en sus artículos más explícitamente políticos, la falta de caridad de la mayoría de 
los ricos. Este era un grave defecto a sus ojos porque consideraba que esta carac-
terística era necesaria para ser un buen cristiano. Sin embargo, los ricos preferían 
aprovecharse de los resortes que les proporcionaba el liberalismo para acumular 
cada vez más dinero a costa de los trabajadores:

¡Patronos! Deponed vuestras actitudes hostiles, inspiradas sólo en ansias inmoderadas de 
lucro inmoral […]. Recordad que mucho más que cuanto de justicia le negáis [al obrero] o 
le regateáis al menos, podría él tomarse con el derecho arbitrario de la fuerza, suprema ley 
cuando se vulnera, pisotea y escarnece la Ley de Dios […]. ¡Patronos que os llamáis cristianos! 
Demostrad que lo sois45. 

39.   Discurso de Dolores de Gortázar sobre Acción Social Católica de la mujer española, publicado en Revista Católica 
Feminista Roma. Madrid, Imprenta Crespo, 1913.

40.   «Centro nacional de educación e instrucción», La Correspondencia de España, 30/9/1904, p. 4.
41.   Gortázar, Dolores: La Roca…, pp. 170-172.
42.   Soto y Corro, Carolina de: «Notas feministas», El Guadalete, 25/3/1906, pp. 1-2; «La escuela de Santa Teresa», 

El Imparcial, 13/6/1906, p. 2; El Liberal, 8/7/1906, p. 2.
43.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., pp. 196-197.
44.   Esta crítica no pasó inadvertida en las reseñas de la obra: El País, 26/7/1911, p. 1.
45.   El cruzado español, 5/9/1930, p. 8. Ver también: GORTÁZAR, Dolores: Arte…, p. 8; Gortázar, Dolores: «Verdades 

y esperanzas», El eco de Gerona, 24/5/1924, p. 1. Esta idea fue defendida por muchas mujeres del movimiento católico 
femenino español: Moral Roncal, Antonio Manuel: «María Rosa Urraca Pastor…», pp. 205-206 y p. 214; Sagredo, 
María L. de: Cuentos Blancos. Barcelona, Imp. De E. Subirana, 1915, p. 160.



177ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Crítica religiosa y género en la obra literaria de la carlista Dolores de Gortázar﻿

Para la escritora carlista la actitud poco católica de los ricos era, en buena 
parte, la culpable de que las personas de las capas populares de la sociedad, al no 
ver satisfechas sus necesidades, fuesen fácilmente seducidas por el anarquismo 
y el socialismo. Además, para el cura de sus novelas parte de la responsabilidad 
recaía en sus pares eclesiásticos:

Pocos sermones […]; pero muchas, muchísimas obras, caridades […]. [Si no, cada] desheredado, 
lejos de resignarse, maldecirá de su suerte […] y entonces, si aquella semilla de odio que arrojasteis 
en su corazón, germina y produce el anarquismo destructor, ¡no os horroricéis, porque fuisteis 
el motor de la máquina infernal!46. 

La dura crítica de Gortázar se debió a que, según el análisis que hacía sobre 
lo que estaba ocurriendo en la realidad, los curas vivían en la opulencia, contra-
riando los designios de Dios y teniendo un egoísmo similar al de los ricos laicos. 
En su opinión, esta actitud era uno de los factores relevantes para que la miseria 
estuviese tan extendida en España.

4.	 LA FEMINIDAD SALVADORA DE UNA 
MASCULINIDAD Y DE UNA NACIÓN DECADENTES

Durante toda su vida, Gortázar se preocupó por el porvenir de la nación española. 
Ya durante la guerra de Cuba (1895-1898) estableció espacios de acción diferenciados 
para los hombres y las mujeres. Como era tradicional en el catolicismo, según 
su pensamiento, en tiempos difíciles y desesperados las mujeres debían actuar 
de forma heroica en defensa de la religión y la patria. Si los hombres eran por sí 
solos incapaces de solucionar los problemas del país, las mujeres debían tratar de 
reconducir la situación, tal y como habían hecho en la historia de España heroínas 
como Agustina de Aragón, Teresa de Jesús o Isabel la Católica, a quienes dotó 
de una aureola de ejemplaridad y convirtió en modelos a imitar, al igual que lo 
hicieron muchas mujeres católicas de la época47. De hecho, para ella las mujeres 
deberían aprender el manejo de armas «porque se presenta complicado y obscuro 
el porvenir español y precisa la mujer […] saber defenderse si le atacan»48. Esta 
idea situaba en las españolas la responsabilidad de regenerar la situación del país, 
ya no sólo en el terreno moral, sino en el bélico. La propuesta de que las mujeres 
pudiesen ejercer la violencia, sobre todo con armas, era un punto de subversión 

46.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 253. Esta idea la mantuvo, incluso más radicalizada, en la reedición de la 
obra: Gortázar, Dolores: La Roca…, pp. 214-215.

47.   Gortázar, Dolores: «Santa Teresa de Jesús», El Correo español, 15/10/1919, p. 1; Gortázar, Dolores: «La 
mujer», La Gaceta de Tenerife, 11/1/1922, pp. 1-2; Vázquez, Aurelio: «Un éxito magno», El Cruzado español, 22/11/1929, 
p. 3. El género es la categoría fundamental para el análisis de esta parte del texto porque considero que es la mejor 
herramienta para el estudio de la diferencia sexual: Scott, Joan W.: «Género: ¿Todavía una categoría útil para el aná-
lisis?», La manzana de la discordia, 6 (2011), pp. 95-101.

48.   Gortázar, Dolores: La Roca…, p. 173



178

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

importante. Además, para Gortázar, si bien las mujeres eran más débiles que los 
hombres, las españolas eran mejores y más valientes que el resto de las mujeres. 
Esta idea creó un espacio de maniobra del que se aprovechó para justificar muchos 
de sus planteamientos49. 

Sin embargo, estas propuestas no trascendieron el terreno de la retórica. Como 
demostró con su actuación durante la guerra de Cuba, el espacio real que asignaba 
a las mujeres en un conflicto bélico era la retaguardia, como madres o esposas 
sufrientes por el destino de sus familiares y como personas que debían levantar el 
ánimo de las tropas50. Las mujeres eran, además, las responsables de inculcar a los 
hombres de su entorno la necesidad de que «vivan como patriotas y se inmolen, si 
es preciso [por la patria]»51. Con el paso de los años fue agudizando esta postura, a 
pesar de que no insistió en exceso en la reproducción familiar de la cultura política 
y religiosa, algo que para el carlismo era la base de la socialización política52:

¡Sí, la mujer! El ángel que conduce al hombre por los senderos de la virtud […]. Le dice al hombre: 
-¡Lucha y vence [por la patria]! Yo cuidaré de los hijos; si mueres, ellos serán héroes, y mientras 
se alimentan de mis pechos, han de nutrirse con los jugos de la virtud y de la heroicidad… 
¡Bendito feminismo [cristiano]!53. 

Como era habitual en los sectores conservadores de la época, sus relatos 
bélicos estuvieron mediatizados por el componente viril, patriótico y católico, 
que se presentaron como tres virtudes estrechamente ligadas, ya que en la época 
los procesos de construcción de las naciones modernas y de la masculinidad 
nacional estuvieron íntimamente relacionados54. Por ejemplo, en uno de sus 
cuentos un soldado expuso que: «Voy a pelear por mi Patria. ¡Viva España! ¡Viva 
María Inmaculada!»55. En Gortázar esta idea se mantuvo en el tiempo y la nación, 
la religión y la virilidad siguieron siendo los ejes centrales de sus relatos bélicos 
durante las guerras españolas en África56, puesto que parte de la obra literaria de 
la carlista se articuló en un trasfondo nacional y pretendidamente imperial y en 
torno a un conjunto de imaginarios católicos con carga simbólica.

Durante la Segunda República también recurrió Gortázar a la idea de que, si 
los hombres no eran capaces de solucionar los males del país, las mujeres debían 

49.   Gortázar, Dolores: «¡Viva España!», Heraldo de Murcia, 13/6/1898, p. 4.
50.   El Porvenir de León, 17/8/1895, pp. 2-3; El Porvenir de León, 4/9/1895, p. 2.
51.   Discurso de Dolores de Gortázar sobre…, p. 8.
52.   Canal, Jordi: Banderas blancas…, pp. 249-251.
53.   Gortázar, Dolores: «La mujer», La Gaceta de Tenerife, 11/1/1922, pp. 1-2. Entre corchetes los cambios que 

Gortázar introdujo en una versión posterior: Gortázar, Dolores: «La mujer», El eco de Cartagena, 21/9/1928, p. 2.
54.   Aresti, Nerea: «La historia de las masculinidades, la otra cara de la historia de género», Ayer, 117 (2020), pp. 344-345.
55.   Gortázar, Dolores: «La medalla del teniente», Las Provincias, 15/12/1928, p. 3. Esta idea fue constantemente 

repetida: Gortázar, Dolores: Nimias…, p. 30; Gortázar, Dolores: «¡¡María Inmaculada!!», El Cruzado español, 6/12/1929, 
p. 8. Sobre esto: Van Osselaer, Tine & Maurits, Alexander: «Heroic men and Christian ideals», en Werner, Yvonne 
Maria (ed.): Christian Masculinity: Men and Religion in Northern Europe in the 19th and 20th Centuries. Leuven, University 
Press, 2011, pp. 63-94.

56.   Gortázar, Dolores: «La Cruz bendita», El Diario Palentino, 7/4/1909, p. 1; Gortázar, Dolores: «El soldado», 
El Compostelano, 10/11/1928, p. 4. Ver: Torres, Gemma: «La reivindicación de la nación civilizada: masculinidad espa-
ñola en el discurso colonial sobre Marruecos (1900-1927)», Cuadernos de historia contemporánea, 39 (2017), pp. 59-81.



179ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Crítica religiosa y género en la obra literaria de la carlista Dolores de Gortázar﻿

tratar de solventarlos. En un contexto que el carlismo interpretó como de emer-
gencia nacional, la escritora buscó incentivar que las mujeres intentasen salvar de 
la inacción a los hombres y que estas estuviesen dispuestas a dar la vida por Dios 
y por España: «Mujeres católicas, españolas […], por Dios y por la Patria, a la lid, 
hasta inmolar la vida»57. Las mujeres estaban autorizadas a intervenir en tanto 
que católicas, que mujeres y que españolas, por lo que las identidades religiosas, 
nacionales y de género conformaron entrelazadas una identidad colectiva e in-
dividual lo suficientemente fuerte como para actuar como eje movilizador58. De 
todas formas, aunque el carlismo era una cultura política con gran predisposición 
a la violencia, lo cual llegó a formar parte de su identidad colectiva, Gortázar se 
mostró en la práctica poco partidaria de esta59. De hecho, al igual que el heredero 
carlista Alfonso Carlos y muchos de sus seguidores, fue una activista en contra 
del duelo, al considerar que era antipatriótico y egoísta60.

La masculinidad y la feminidad son construcciones sociales y culturales 
cuyo carácter construido se aprecia todavía más cuando se despliegan mediante 
caracteres ficcionales. Por este motivo, la crisis de masculinidad experimentada en 
España en torno a 1900 se manifestó en las obras de la escritora carlista. Gortázar 
en sus novelas esbozó sus ideales de mujer y hombre, así como los límites de lo 
moralmente aceptable para cada sexo. En sus primeras creaciones literarias, a 
finales del siglo XIX, presentó a hombres descarriados que, como muchos de sus 
contemporáneos varones, habían caído en el vicio y se habían desviado del buen 
camino. Entonces, la labor de la protagonista consistía en trabajar para enderezarlo 
poco a poco. Para Gortázar era necesario que las mujeres se implicasen de esta 
manera con los hombres de su entorno, ya que por el hecho de ser hombres se 
les suponía una mayor predisposición a aceptar las teorías laicas y materialistas, 
ya que entendía que eran, además, menos religiosos por naturaleza61. Según la 
escritora, para que las mujeres fuesen efectivas en esta función era fundamental 
que actuasen como seres racionales y virtuosos, para lo cual era imprescindible 
no ejecutar una mala praxis religiosa y sí desarrollar una correcta religiosidad.

57.   Gortázar, Dolores: «¡Remember!», La Nación, 21/2/1935, p. 2. Ideas similares mostró en sus novelas: Gor-
tázar, Dolores: La Roca…, p. 39. 

58.   Ejes que operaban desde tiempo atrás: Romeo, María Cruz: «¿Sujeto católico femenino? Política y religión en 
España, 1854-1868», Ayer, 106 (2017), p. 103.

59.   González Calleja, Eduardo: op.cit., pp. 113-117. Para un estudio que analice el papel de las carlistas durante 
la segunda guerra carlista: Dupont, Alexandre: «Soignantes et consolatrices? Femmes contre-révolutionnaires dans 
la Seconde guerre carliste (Espagne, 1872-1876)», Genre & Histoire, Recuperado de internet, http://journals.openedition.
org/genrehistoire/2695, [Consultado el 1/7/2018].

60.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 98; Canal, Jordi: El carlismo…, p. 293. Para estudios sobre el duelo y sus 
implicaciones para la masculinidad: Martorell, Miguel: Duelo a muerte en Sevilla. Sevilla, Ediciones del Viento, 2016; 
Luengo, Jordi: «Masculinidad reglada en los lances de honor. Desafíos burgueses en el cenit de un fin de época (1870-
1910)», Rubrica Contemporánea, 13 (2018), pp. 59-79.

61.   Gortázar, Dolores: Margarita. Juguete cómico en un acto y en verso. León, 1895, p. 16 y 37-38; Gortázar, Dolores: 
Nimias…, pp. 72-73. Este tipo de relatos fueron habituales en las novelas y cuentos de las mujeres del movimiento católico 
femenino. Por ejemplo: Echarri, María: Más poderoso que el amor. Barcelona, Imprenta Editorial Barcelonesa, 1915.

http://journals.openedition.org/genrehistoire/2695
http://journals.openedition.org/genrehistoire/2695


180

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

De todas formas, el arte de la reconversión tenía su complejidad, puesto que 
si las mujeres eran muy directas en sus estrategias podían producirse conflictos 
conyugales indeseados negativos para las mujeres, ya que en el matrimonio es-
taban en una posición jerárquica inferior al marido. De esta manera lo expuso el 
cura en la primera edición de su novela:

Nunca apeles á la intransigencia, que quebranta la paz en el matrimonio, trocándole en un 
infierno. En la mayoría de los casos la mujer por su proceder hace inaguantable su unión al 
marido. Si el hombre es vicioso y vive como huésped en su casa y sólo encuentra en ella, los 
breves momentos que la habita, dulzura, benevolencia, en vez de recriminaciones, por muy 
depravado que sea, allá en el fondo de su alma sentirá […] remordimiento62. 

Lo que Gortázar pidió a las casadas en realidad es que fuesen sumisas, serviciales 
y pacientes si querían que hubiese opciones, aunque fuesen remotas, de que sus 
maridos cambiasen. Aunque al mismo tiempo les incentivó a utilizar tácticas suti-
les para conseguir una primacía ideológica, que no de género63. Sin embargo, en la 
reedición de la novela ya no defendió estos planteamientos, a pesar de que siguió 
explicitando la jerarquía del matrimonio en favor del varón64. Para la carlista los 
hombres ideales debían poseer una serie de características, que eran religiosidad, 
patriotismo, inteligencia, honradez, valentía, belleza y atención a sus parejas e hijos/
as. Estas virtudes quedaban retratadas, a su juicio, en la figura del heredero carlista65. 
Mientras, los rasgos que no podía tener un hombre para ser considerado ejemplar 
eran egoísmo, ociosidad, frialdad, vulgaridad y dureza con los hijos y esposas66. Uno 
de los rasgos negativos que más esfuerzo dedicó a combatir, incluso en sus novelas 
moralizadoras, fue el consumo de alcohol, tabaco y opio, debido a que tenían efectos 
negativos en sus consumidores y en quienes les rodeaban67.

Para Gortázar, la función principal de las mujeres en situaciones corrientes era, 
igual que para el conjunto de su cultura política, transmitir a sus hijos/as los valo-
res cristianos. Sobre ellas recaía el deber de orientar la vida de su descendencia e 
inculcarles los sentimientos religiosos, patrióticos y monárquicos. Con el objetivo 
de desarrollar estas tareas lo más eficazmente posible, las mujeres debían recibir una 
educación. Por tanto, la escritora defendió una educación para las mujeres, pero 
no como un fin en sí mismo68. Sin embargo, en su pensamiento la finalidad de las 

62.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 255.
63.   Gortázar, Dolores: «Diálogo», Revista Gallega, 10/1/1897, p. 4.
64.   Gortázar, Dolores: La Roca…, p. 116.
65.    Gortázar, Dolores: «A Don Jaime III», El Correo español, 18/11/1909, p. 1; Gortázar, Dolores: «¡Así es nuestro 

Caudillo!», El Eco de Gerona, 6/8/1927, p. 1.
66.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 22 y 179; Gortázar, Dolores: La Roca…, p. 176.
67.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 38 y 215; Gortázar, Dolores: La Roca…, p. 35 y 48. La campaña contra el 

alcohol, como causa y consecuencia de la inmoralidad, se extendió durante este periodo entre los sectores cristianos 
a nivel transnacional: Brown, Callum G.: «Masculinity and Secularisation in twentieth-century Britain», en Werner, 
Yvonne Maria (ed.): Christian Masculinity: Men and Religion in Northern Europe in the 19th and 20th Centuries. Leuven, 
University Press, 2011, pp. 53-54.

68.   Gortázar, Dolores: «Los Evangelios de la mujer», Revista Gallega, 15/4/1900, p. 3; La Correspondencia de 
España, 6/1/1902, p. 3.



181ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Crítica religiosa y género en la obra literaria de la carlista Dolores de Gortázar﻿

mujeres y su influencia en la sociedad no quedaba restringida a estas funciones. 
Mientras para la mayoría de los carlistas el lugar de las españolas estaba en el 
hogar y sólo debían implicarse en la calle cuando Dios, el Rey y la Patria lo nece-
sitasen coyunturalmente, como durante la Segunda República69, para Gortázar 
esta era una situación más estructural que coyuntural porque los problemas de 
la sociedad eran de larga duración. Por este motivo pidió constantemente a los 
líderes carlistas que favoreciesen una mayor participación política de las mujeres, 
sobre todo en el sentido de la movilización, puesto que la escritora se oponía a la 
concesión del sufragio a las mujeres70.

En este apartado se ha mostrado una constante interrelación entre los dos 
niveles del discurso de Gortázar: la idea de la mujer activa en la esfera pública con la 
misión de regenerar a España y la de la mujer garante de la tradición y la feminidad 
en el ámbito privado. Si bien son dos retóricas que aparentemente se contradicen, 
en realidad son complementarias. En sintonía con el sentir mayoritario del 
movimiento católico femenino, Gortázar percibía que las españolas, por sus 
características naturales, habían evitado mejor que los hombres los peligros del 
liberalismo y los embates de la modernidad. Por este motivo la regeneración 
del país debía recaer fundamentalmente en las mujeres y no en los hombres, 
también en lo referente a la esfera pública. La forma en que Gortázar expresó 
esta opinión siempre fue directa: 

Si el liberalismo social ha inutilizado a los hombres, probemos las mujeres nuestras fuerzas […]. 
Mientras el liberalismo social destroza los hogares y la familia cristiana se muere. ¡Mujeres españolas, 
madres y esposas, hijas católicas y entusiastas en el cumplimiento de los deberes cristianos! 
Decidme, si los hombres lo hacen tan mal, ¿qué nos corresponde hacer? ¡Salvemos nuestra 
querida España […]!71.

Para Dolores de Gortázar el ideal de mujer era una mezcla entre la Inmaculada 
y los preceptos de la Perfecta Casada de Fray Luis de León72. Entre las cualidades 
virtuosas se encontraban la religiosidad, caridad, honestidad, humildad, amabilidad, 
sentimentalidad, hermosura e inteligencia73. Asimismo, para Gortázar, los hombres 
y las mujeres debían tener la capacidad de perdonar a quienes les habían agravado, 
aunque fuese duramente. Entonces, en sus novelas moralizadoras, como hicieron 
muchas de sus contemporáneas implicadas en el movimiento católico femenino, 

69.   Moral Roncal, Antonio Manuel: «Las carlistas en los años 30: ¿De ángeles del hogar a modernas amazonas?», 
Revista Universitaria de Historia Militar, 13 (2018), pp. 61-72.

70.   Discurso de Dolores de Gortázar sobre…, p. 7; «Acción de las Margaritas madrileñas», El Cruzado español, 
30/5/1930, p. 2.

71.   Gortázar, Dolores: «El feminismo católico», Diario de Reus, 13/7/1919, p. 2; Gortázar, Dolores: «El feminismo 
católico», El Salmantino, 17/7/1919, p. 2; Gortázar, Dolores: «El feminismo católico», El Eco de Cartagena, 23/8/1919, p. 1.

72.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 83; Gortázar, Dolores: La Roca…, p. 85.
73.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 8 y 86; Gortázar, Dolores: La Roca…, p. 9; Gortázar, Dolores: «En el día 

de Reyes», El Correo español, 10/1/1900, p. 2; Gortázar, Dolores: «La mujer», La Gaceta de Tenerife, 11/1/1922, pp. 1-2.



182

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

puso de ejemplo la capacidad de Jesús para perdonar en la cruz a quienes le 
condenaban74.

Todo este ideal de la mujer como la Inmaculada-Perfecta Casada no encaja con 
el modelo activo y combativo que mostró en otros momentos y espacios. Esto se 
debe a que una cosa es lo que declaraba explícitamente y otra lo que ella defendía 
más sutilmente. Si bien esto podría parecer una incongruencia, no hay que perder 
de vista que, a las cualidades virtuosas mencionadas, las carlistas debían añadir 
otras especiales: abnegación, lealtad y capacidad de resistencia en los momentos 
angustiosos75. Según su opinión, ella cumplía con el ideal viril y de esta manera 
definió su propia militancia política:

La impetuosidad de mi carácter altivo, indómito, intransigente cuando de tradicionalismo 
se discute, y encubre la corteza frágil de mujer una virilidad masculina capaz de arrostrar en 
su intrepidez los más inconcebibles peligros […] en defensa de la Religión, de la Patria y de 
nuestro Caudillo […]76.

El modelo de heroína viril y fuerte planteado por Gortázar fue muy diferente 
al que propuso el nacionalismo vasco de Arana. Según esta visión, como el géne-
ro no saturaba el significado cultural y social de los seres humanos con cuerpo 
de mujer, la biología no imponía límites infranqueables a todas las mujeres. Esta 
perspectiva permitía mostrar tolerancia hacia las mujeres excepcionales, algo que 
no se hacía extensible a todas77. En el planteamiento de Gortázar, como era tradi-
cional en el catolicismo, la diferencia estriba en que todas las mujeres españolas 
podían mostrarse como heroínas viriles en defensa de la religión y de la patria 
durante coyunturas desesperadas en las que los hombres se mostrasen incapaces 
de ofrecer soluciones.

En lo que respecta al matrimonio, para Dolores de Gortázar era importante 
que estuviese basado en el amor, pero del análisis que hizo de la España del 
momento concluyó que la mayoría de los casamientos estaban basados en el 
interés, económico o social78. Sin embargo, no propuso nada para solucionarlo 
más allá de la petición a las mujeres de que fuesen cautas y que sólo se casasen con 
alguien que cumpliese plenamente sus expectativas de lo que debía ser un hombre 
ideal. Esta precaución la solicitaba porque no tenía en alta estima a los hombres en 
temas amorosos, al considerar que la mayoría hacía daño conscientemente a las 

74.   Gortázar, Dolores: El Cristo..., p. 165 y 175; Gortázar, Dolores: La Roca…, p. 155
75.   «Notable velada en la Sociedad Tradicionalista», El Correo español, 28/7/1902, p. 2; «Por los Mártires de la 

Tradición», El Correo español, 15/3/1921, p. 2. Todavía ha sido poco explorada la capacidad del carlismo para redefinir y 
proponer ideales de género renovadores a través de la literatura durante el primer tercio del siglo XX. Para una excepción: 
Cibreiro, Estrella: «Entre el dinamismo ideológico y el estatismo filosófico: la aproximación al género y a la mujer en 
la obra de Valle-Inclán», ALEC, 3 (2008), pp. 33-56.

76.   Gortázar, Dolores: «Así es nuestro Caudillo», El Eco de Gerona, 6/8/1927, p. 1.
77.   Aresti, Nerea: «De heroínas viriles a madres de la patria. Las mujeres y el nacionalismo vasco (1893-1937)», 

Historia y política, 31 (2014), pp. 288-289.
78.   Gortázar, Dolores: «Amor y flores», Revista Gallega, 21/2/1897, p. 3; Gortázar, Dolores: «Las hijas de Eva», 

Las Provincias, 16/10/1928, p. 1.



183ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Crítica religiosa y género en la obra literaria de la carlista Dolores de Gortázar﻿

mujeres una vez que las conquistaban. Por este motivo, en varios poemas escribió 
cosas como «¡Desgraciadas las mujeres / Cuando en los hombres confían»79. 
En consecuencia, expuso que era mejor no casarse que hacerlo con un hombre 
poco deseable, puesto que lo que nunca debían hacer si eran dignas católicas era 
divorciarse o ser infieles. Con esta argumentación, Gortázar consideraba que era 
mucho más digno estar solteras y ser libres que embarcarse en un matrimonio 
infeliz80. A esto había que sumar que las mujeres tenían un hándicap importante, 
y es que ellas no podían declararse al hombre que cumpliese su ideal, sino que 
tenían que esperar a que este diese el paso81.

CONCLUSIONES

Dolores de Gortázar sostuvo muchos planteamientos heterodoxos con respecto 
a su cultura política, especialmente en lo referente al liberalismo y a la práctica 
religiosa, que permiten analizar las posibilidades de pensamiento de las mujeres 
en el seno del carlismo, así como sus diferencias y semejanzas con respecto a lo 
propuesto desde el movimiento católico femenino. El elemento más destacado del 
pensamiento de la escritora carlista sobre la religión fue la jerarquización que hizo 
entre las formas de cumplir con los preceptos religiosos que eran virtuosas y las 
que no. Entendió que había muchas personas, inclusive curas, autoidentificadas 
como católicas y antiliberales que eran poco virtuosas, mientras que había otras 
que, aunque fuesen liberales, obraban de forma caritativa y cumplían, consciente 
o inconscientemente, los mandamientos católicos.

En cuanto a las funciones que Gortázar asignó a las mujeres, su pensamiento 
tuvo muchas similitudes con los postulados hegemónicos dentro de la cultura 
política carlista en lo que respecta a que consideraba que la función fundamental 
de las españolas, en situaciones normales, era inculcar valores a su descendencia. 
Sin embargo, ante las situaciones de excepción entendía que las mujeres debían 
tener amplia presencia en las luchas políticas y sociales. La particularidad de su 
pensamiento es que esa situación extraordinaria se vivió desde finales del XIX 
hasta su muerte en 1936, por lo que fue más estructural que coyuntural. Para 
hacer frente a estas circunstancias, en su pensamiento las españolas tuvieron 
asignadas dos funciones fundamentales, las cuales estaban plenamente aceptadas 

79.   Gortázar, Dolores: «La pastora castellana», El Compostelano, 1/8/1928, p. 4. Ver también: Gortázar, Dolores: 
«Los Evangelios de la mujer», Revista Gallega, 15/4/1900, p. 3.

80.   Esta fue una idea constante en sus relatos: Gortázar, Dolores: Nimias…, p. 25, 82 y 92-97; Gortázar, 
Dolores: «Pensamientos», El Porvenir de León, 30/1/1895, p. 3; Gortázar, Dolores: «¡Ilusiones!», Revista Gallega, 
21/8/1898, pp. 3-4; Gortázar, Dolores: «¡Sueños!», Revista Gallega, 4/12/1898, pp. 5-6; Gortázar, Dolores: «Des-
encanto», Revista Gallega, 31/5/1896, p. 5.

81.   Gortázar, Dolores: «¡Ilusiones!», Revista Gallega, 21/8/1898, pp. 3-4. La idea la repitió constantemente, sobre 
todo durante su juventud: Gortázar, Dolores: «Sueños», El Correo español, 22/6/1900, p. 2; Gortázar, Dolores: 
«Cantares», Heraldo de Zamora, 29/7/1902, p. 1.



184

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

en el movimiento católico femenino: reconducir a sus maridos al buen camino, 
puesto que se entendía que los hombres habían sucumbido en mayor medida 
ante las influencias laicas y materialistas, y participar en la esfera pública para 
intentar regenerar una sociedad decadente. Como los hombres habían fracasado 
repetidamente en sus intentos de solucionar estos problemas, las mujeres debían 
dar un paso adelante para salvar a la patria y a la religión.



185ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Crítica religiosa y género en la obra literaria de la carlista Dolores de Gortázar﻿

BIBLIOGRAFÍA

Aresti, Nerea: «De heroínas viriles a madres de la patria. Las mujeres y el nacionalismo 
vasco (1893-1937)», Historia y política, 31 (2014), pp. 281-308.

Aresti, Nerea: «La historia de las masculinidades, la otra cara de la historia de género», 
Ayer, 117 (2020), pp. 333-347.

Blasco, Inmaculada: «Identidad en movimiento: la acción de las «católicas» en España 
(1856-1913)», Historia y Política, 37 (2017), pp. 27-56. 

Brown, Callum G.: «Masculinity and Secularisation in twentieth-century Britain», en 
Werner, Yvonne Maria (ed.): Christian Masculinity: Men and Religion in Northern Europe 
in the 19th and 20th Centuries. Leuven, University Press, 2011, pp. 47-59.

Canal, Jordi: El carlismo. Dos siglos de contrarrevolución en España. Madrid, Alianza, 2000. 
Canal, Jordi: Banderas blancas, boinas rojas. Una historia política del carlismo, 1876-1939. 

Madrid, Marcial Pons, 2006.
Cibreiro, Estrella: «Entre el dinamismo ideológico y el estatismo filosófico: la aproximación 

al género y a la mujer en la obra de Valle-Inclán», ALEC, 3 (2008), pp. 33-56.
Cueva, Julio de la: «Católicos en la calle: la movilización de los católicos españoles, 1899-

1923», Historia y política, 3 (2000), pp. 55-80.
Donézar, Javier María: «Emilio Castelar, una vida a rasgos», en Gómez, Juan Carlos y 

otros: Constitución republicana de 1873 Autógrafa de D. Emilio Castelar. El orador y su 
tiempo. Madrid, UAM Ediciones, 2014, pp. 39-215.

Dupont, Alexandre: «Soignantes et consolatrices? Femmes contre-révolutionnaires dans la 
Seconde guerre carliste (Espagne, 1872-1876)», Genre & Histoire http://journals.openedition.
org/genrehistoire/2695 [Consultado el 1/7/2018].

Echarri, María: Más poderoso que el amor. Barcelona, Imprenta Editorial Barcelonesa, 1915.
González Calleja, Eduardo: «Aproximación a las subculturas violentas de las derechas 

antirrepublicanas españolas (1931-1936)», Pasado y memoria, 2 (2003), pp. 107-141.
Gortázar, Dolores: Margarita. Juguete cómico en un acto y en verso. León, 1895.
Gortázar, Dolores: Nimias. Poesías. Madrid, Est. Tip. De Francisco Maldoqui, 1898.
Gortázar, Dolores: Arte Poética de Horacio. Madrid, Imprenta Moderna, 1901.
Gortázar, Dolores: El Cristo de la Roca. Madrid, Imp. Marqués de Santa Ana, 1911
Gortázar, Dolores: La Roca del Amor. Madrid, Editorial Rubiños, 1924.
Millán, Jesús: «Una reconsideración del carlismo», Ayer, 29, (1998), pp. 91-108.
Moral Roncal, Antonio Manuel: «1868 en la memoria carlista de 1931: dos revoluciones 

anticlericales y un paralelo», Hispania sacra, 119 (2007), pp. 337-361.
Moral Roncal, Antonio Manuel: «María Rosa Urraca Pastor: de la militancia en Acción 

Católica a la palestra política carlista (1900-1936)», Historia y política, 26 (2011), pp. 199-226.
Moral Roncal, Antonio Manuel: «Las carlistas en los años 30: ¿De ángeles del hogar a 

modernas amazonas?», Revista Universitaria de Historia Militar, 13 (2018), pp. 61-80.
Louzao, Joseba: Identidad, catolicismo y modernización en la Vizcaya de la restauración 

(1890-1923), (Tesis doctoral), UPV/EHU, 2010.
Luengo, Jordi: «Masculinidad reglada en los lances de honor. Desafíos burgueses en el 

cenit de un fin de época (1870-1910)», Rubrica Contemporánea, 13 (2018), pp. 59-79.
Martorell, Miguel: Duelo a muerte en Sevilla. Sevilla, Ediciones del Viento, 2016. 
Martykánová, Darina: «El amor condenado, el amor triunfante: El género en el discurso 

sobre la ciencia, la religión y la nación en tres obras de Benito Pérez Galdós», Espacio, 
tiempo y forma. Serie V, Historia contemporánea, 29 (2017), pp. 149-179.

http://journals.openedition.org/genrehistoire/2695
http://journals.openedition.org/genrehistoire/2695


186

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 167–186 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Mínguez, Raúl: «Liberalismo y catolicismo ante el espejo. La construcción de las feminidades 
decimonónicas», en Blasco, Inmaculada (ed.): Mujeres, hombres y catolicismo en la 
España contemporánea. Nuevas visiones desde la historia. Valencia, Tirant humanidades, 
2018, pp. 25-45.

Montero, Feliciano: «El movimiento católico en España: la respuesta de la provincia 
eclesiástica de Valladolid a la encuesta Vico (1908)», Espacio, tiempo y forma. Serie V, 
Historia contemporánea, 5 (1992), pp. 343-366.

Romeo, María Cruz: «¿Sujeto católico femenino? Política y religión en España, 1854-1868», 
Ayer, 106 (2017), pp. 79-104.

Sagredo, María L. de: Cuentos Blancos, Barcelona, Imp. De E. Subirana, 1915.
Salomón, Pilar: «Devotas, mojigatas, fanáticas y libidinosas. Anticlericalismo y antifeminismo 

en el discurso republicano a fines del siglo XIX», en Aguado, Ana & Ortega, Teresa 
(eds.): Feminismos y antifeminismos. Culturas políticas e identidades de género en la España 
del siglo XX. Valencia, PUV, 2011, pp. 71-98.

Santoveña, Antonio: Marcelino Menéndez Pelayo: revisión crítico-biográfica de un pensador 
católico. Santander, Asamblea Regional de Cantabria. Universidad de Cantabria, 1994.

Scott, Joan W.: «El eco de la fantasía: la historia y la construcción de la identidad», Ayer, 
62 (2006), pp. 111-138.

Scott, Joan W.: «Género: ¿Todavía una categoría útil para el análisis?», La manzana de la 
discordia, 6 (2011), pp. 95-101.

Torres, Gemma: «La reivindicación de la nación civilizada: masculinidad española en el 
discurso colonial sobre Marruecos (1900-1927)», Cuadernos de historia contemporánea, 
39 (2017), pp. 59-81.

Van Osselaer, Tine & Maurits, Alexander: «Heroic men and Christian ideals», en Werner, 
Yvonne Maria (ed.): Christian Masculinity: Men and Religion in Northern Europe in the 
19th and 20th Centuries. Leuven, University Press, 2011, pp. 63-94.

Werner, Yvone Maria: «Alternative masculinity? Catholic missionaries in Scandinavia», en 
Werner, Yvone Maria (ed.): Christian Masculinity: Men and Religion in Northern Europe 
in the 19th and 20th Centuries. Leuven, University Press, 2011, pp. 165-187.

Discurso de Dolores de Gortázar sobre Acción Social Católica de la mujer española, publicado 
en Revista Católica Feminista Roma. Madrid, Imprenta Crespo, 1913.



187ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

RESEÑAS DOSSIER ·  
DOSSIER BOOK REVIEW





189ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 189–192 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Simal, Juan Luis: La era de las grandes revoluciones en Europa y América (1763-1848). 
Madrid, Síntesis, 2020, 325pp. ISBN: 9788491714637. 

Arnaud Pierre1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.31022

Este libro de Juan Luis Simal se acerca a un tour de force. Consigue, en un poco 
más de trescientas páginas divididas en 11 capítulos, presentar el gran momento de 
cambios profundos que afectaron a ambas orillas del Atlántico en la segunda mitad 
del siglo XVIII y la primera del XIX, cambios que desde la década 1950 y los trabajos 
de R. Palmer y J. Godeschot se han calificado de revoluciones atlánticas. Ahora 
bien, se trata de una síntesis completa, de lectura fácil, clara y agradable. La obra 
es muy recomendable para los estudiantes, pues los apartados permiten acceder 
fácilmente a la información deseada, pero también para docentes, que seguramente 
encontrarán muchas informaciones en sus páginas: los temas abordados son de 
tal amplitud que uno no puede dejar de aprender, sea sobre la independencia 
griega, los decembristas rusos o la vida política estadounidense. Además, Juan 
Luis Simal integra en su relato aportaciones historiográficas recientes, y consigue 
poner de relieve los vínculos existentes, tanto intelectuales como interpersonales, 
entre los diversos momentos y eventos de la era de las revoluciones. El cuadro 
general que se desprende del relato y del análisis rompe los marcos nacionales 
demasiado rígidos que no reflejan hasta qué punto se imbricaron profundamente 
los eventos del periodo. 

El primer capítulo resume a grandes rasgos la situación geopolítica en Europa 
y América. Sin embargo, el brillante apartado sobre la Ilustración es lo más 
interesante del capítulo: describe la gran diversidad de opiniones y proyectos 
entre los ilustrados, sus relaciones con el poder, pero también lo que dotaba de 
unidad al movimiento ilustrado. El capítulo termina con una reflexión sobre el 
hipotético vínculo entre Ilustración y Revolución francesa. 

Los capítulos siguientes alternan entre América y Europa, centrándose en 
varios grandes temas. El segundo aborda la revolución que llevó a la creación de 
los Estados Unidos. Un relato eficiente y sintético de los hechos está entrelazado 
con una perspectiva historiográfica alejada del relato nacionalista, y recuerda la 
importancia de los loyalists entre la población de las Trece Colonias, y al revés, 
las simpatías de las que se beneficiaron los revolucionarios en el Reino Unido.

El tercer capítulo describe los eventos de la Revolución francesa entre 1789 y 
1799, con un último apartado dedicado a la revolución en Haití. Aunque podríamos 

1.   Université Clermont Auvergne. C.e. : arnaud.pierre@casadevelazquez.org 

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.31022
mailto:arnaud.pierre@casadevelazquez.org


190

Arnaud Pierre﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 189–192 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

lamentar la ausencia de historiadores franceses de la Revolución (Jean-Clément 
Martin, por ejemplo), el esfuerzo de síntesis y de equilibrio, tan difícil en un tema 
tan denso en acontecimientos relevantes y, además, todavía candente, es impecable. 
El cuarto capítulo narra la ascensión y la caída de Napoleón Bonaparte. 

El quinto capítulo estudia los primeros años de la vida constitucional de 
los Estados Unidos, sobre todo en lo relativo a la oposición entre federalistas 
(partidarios del fortalecimiento del poder federal) y republicanos. 

El sexto capítulo analiza la llegada del proceso revolucionario en el mundo 
iberoamericano. Tras un resumen de los eventos del reinado de Carlos IV y el 
gobierno de Godoy, Simal analiza el proceso de derrumbamiento de las monarquías 
ibéricas atlánticas, de manera pedagógica: la primera parte del capítulo resume 
la Guerra de Independencia, el proceso constitucional gaditano y la vuelta de 
Fernando VII. La segunda parte vuelve a 1808 y narra el estallido de los procesos 
de emancipación americanos. La breve bibliografía final del manual da testimonio 
del dominio por parte del autor de la historiografía más reciente sobre los procesos 
de independencia (R. Breña, A. Ávila, G. Paquette, y, por supuesto, el clásico F-X. 
Guerra), desligada de presupuestos teleológicos y de un marco nacional estrecho. 

El capítulo séptimo trata de la Restauración en Europa entre 1814 y 1820. Insiste 
en que la contrarrevolución no fue necesariamente una propuesta estéril de vuelta 
al pasado. Al contrario, recuerda que lo que conocemos como la contrarrevolución 
fue casi tan diverso como la revolución misma: el sistema «semiconstitucional» 
(p. 217) de Carta Otorgada, promovido por Luis XVIII en Francia, difería mucho 
de las vacilaciones del zar Alejandro I y de la reacción desatada llevada a cabo 
por Fernando VII. En cualquier caso, los reaccionarios invocaban un pasado 
mitificado que no tenía mucho que ver con el Antiguo Régimen al que pretendían 
volver: era otra manera de hacer política moderna. Además, los promotores de 
las Restauraciones integraron parte del legado ilustrado y revolucionario en sus 
planteamientos (el congreso de Viena reconoció los derechos civiles para los judíos).

El octavo capítulo analiza los movimientos liberales y nacionales que fueron 
socavando el orden contrarrevolucionario de los congresos, a partir de 1820: 
revoluciones en España, Italia y Portugal, guerra de independencia de Grecia, 
decembristas rusos. La dimensión internacional y las interconexiones entre los 
distintos movimientos, así como la fuerza del filohelenismo, representan una 
parte importante del análisis, que otra vez está a la punta de la historiografía. 

El noveno capítulo cuenta la fase final de la emancipación americana y las 
primeras décadas de las independencias. Alude a que la dislocación de lo que llama 
el imperio español no era una conclusión necesaria, y que la opción militar elegida 
por Fernando VII en 1814 fue un punto de inflexión en el proceso.

El décimo capítulo trata sobre los Estados Unidos en el mismo periodo (1814-
1848), de la era de los Good Feelings de la presidencia Monroe y la de Jackson. 
La referencia a la presidencia del último es lo suficiente crítica para suscitar la 
adhesión: la llamada «democracia jacksoniana» no representó otra cosa para las 



191ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 189–192 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Simal, Juan Luis: La era de las grandes revoluciones en Europa y América (1763-1848)﻿

naciones indias que la destrucción y la muerte, y su desarrollo no se desligó de la 
expansión de la esclavitud en Estados Unidos.

Finalmente, el capítulo 11 aborda muy brevemente los episodios revolucionarios 
y de reforma que ahondaron en el progresivo debilitamiento del orden 
contrarrevolucionario posterior a 1814, antes de la gran sacudida de 1848. Es 
el capítulo menos satisfactorio, por su extrema brevedad. Quizás se hubiera 
podido dedicar menos espacio en el capítulo noveno a las distintas repúblicas 
de América del Sur y más a la Monarquía de Julio, la reforma de 1832 en Reino 
Unido y la consolidación del liberalismo en la Península Ibérica. 

Termina la obra con una selección de pequeños textos representativos y a 
menudo imprescindibles, con un pequeño comentario, y una breve cronología. 

Aparte del matiz que ya expusimos al lamentar la brevedad del capítulo 11, solo 
se nos ocurre echar en falta algunas referencias historiográficas dentro del texto. 
Pensando sobre todo en los estudiantes, podría quizás valer la pena, en una próxima 
edición, explicitar quienes fueron los autores consultados en determinados puntos 
donde se hacen propuestas interpretativas fuertes. Al lector le queda buscar en la 
bibliografía, lo que no es muy práctico. 

Sin embargo, repitamos que Juan Luis Simal ha conseguido en unas trescientas 
páginas proponer una síntesis brillante, equilibrada, novedosa y de lectura agradable. 
La aportación que más destacaríamos es la atención prestada a la contrarrevolución 
y a su potencial modernizador, ya que sin ella no termina de entenderse la era de 
las revoluciones. No dudamos de que encuentre un público amplio, tanto entre 
los estudiantes, como entre los investigadores y el público aficionado a la Historia: 
es una lectura que, por su calidad, destaca sobre muchas otras. 





193ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 193–196 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Cruz Romeo, María, Pilar Salomón, María & Tabanera, Nuria (eds.): Católicos, 
Reaccionarios y Nacionalistas. Política e identidad nacional en Europa y América Latina 
Contemporáneas. Granada, Comares Historia, 2021, 242 pp., ISBN: 978-84-1369-141-1.

Javier M. Dos Santos1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.31037

El libro Católicos, Reaccionarios y Nacionalistas, Política e identidad nacional en 
Europa y América Latina contemporáneas supone una interesantísima aportación a 
la revisión historiográfica que en las últimas décadas ha complejizado los debates 
en torno a la producción y articulación de las identidades colectivas en el mundo 
contemporáneo. Editado por María Cruz Romeo, María Pilar Salomón Chéliz y 
Nuria Tabanera García, es el resultado de dos proyectos de investigación destinados 
al estudio de las contribuciones de las culturas políticas de derechas a los procesos 
de construcción nacional en la época contemporánea desde una perspectiva 
transnacional2. En cierta medida, podría considerarse un ahondamiento intelectual 
de algunas de las líneas ya esbozadas en un volumen previo, De relatos e imágenes 
nacionales, las derechas españolas (siglos XIX-XX), dirigido por el mismo trío editorial 
y en el marco de los mismos intereses, que exploraba desde los estudios culturales 
el papel que símbolos y representaciones visuales tuvieron en la construcción de 
los imaginarios nacionales, comprobando que muchos de ellos tenían su origen 
en el campo religioso. Fruto de dichas investigaciones, en el presente volumen se 
analizan los entrecruzamientos de las categorías de nación, culturas políticas de 
derechas y catolicismo en la época contemporánea en Europa y América Latina.

Este volumen se inserta en la línea de aquellos estudios que, en los últimos diez 
años, han complejizado la comprensión historiográfica del peso de la religión en las 
sociedades contemporáneas. Frente a la comprensión clásica de la religión como 
un fenómeno premoderno que en cualquier proceso posterior a 1789 solo podría 
presentar un carácter retardatario, el presente volumen supone una aportación 
a la vía abierta por autores como Gregorio Alonso o Joseba Louzao, en torno a 
cómo la religión desempeñó un papel clave en la configuración de un fenómeno 
tan moderno como las identidades nacionales, suministrando mitos y símbolos 
clave para la representación de la nación. La obra polemiza de forma explícita con 
dos presupuestos historiográficos. En primer lugar, con la tesis de que el peso de 
la religión católica en la España contemporánea habría sido un obstáculo para la 
articulación de un discurso nacional. Según esta tesis, el Catolicismo, al defender 

1.   Universidad Autónoma de Madrid. C.e.: javier.martinezd@uam.es 
2.   «Derechas y Nación en la España Contemporánea. Culturas e identidades en conflicto», HAR2014-53042-P y 

«Derechas y nación en la España contemporánea. Una perspectiva transnacional», PGC208-099956-B-100.

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.31037
mailto:javier.martinezd@uam.es


194

Javier M. Dos Santos﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 193–196 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

la primacía de valores universalistas de marcado carácter antiliberal, a lo largo del 
siglo XIX habría impedido el surgimiento de formas de identidad localistas tales 
como la nacional. Según esto, el nacionalismo habría sido a lo largo del siglo XIX y 
XX un componente exclusivo de los movimientos liberales, soberanistas y seculares; 
y el peso de la religión habría impedido un óptimo desarrollo del nacionalismo 
en el caso español. En segundo lugar, la obra se opone a la identificación de la 
modernidad con un proceso homogéneo e irreversible de secularización de todas 
las formas de cultura y política modernas. Frente a ambas tesis, el presente libro 
centra su estudio en el peso que el catolicismo tuvo en la articulación de fenómenos 
modernos tales como el discurso nacionalista, o la articulación de culturas políticas 
de signo conservador o reaccionario, demostrando el marcado carácter moderno 
de diversas prácticas y símbolos religiosos.  

La obra abre con una introducción sumamente útil para ubicar a cualquier 
investigador interesado en las intersecciones en torno al estudio de la nación, 
las culturas políticas y el catolicismo, clarificando los debates historiográficos, 
metodologías y perspectivas existentes, y enmarcando el conjunto de la obra en 
un rechazo a la tesis del catolicismo como fenómeno premoderno retardatario 
para los procesos de nacionalización en la España contemporánea. En dicha 
línea, María Cruz Romeo estudia el discurso nacionalista elaborado por las 
jerarquías eclesiásticas en la España del Bieno Progresista, que propiciaron una 
simbiosis nacional entre España y fe católica. Del mismo modo, Manuel Suárez 
Cortina explora desde una perspectiva comparada las relaciones entre nación y 
catolicismo en la articulación de la Restauración en España y la Regeneración 
en Colombia. Javier Esteve Martí estudia el peso que símbolos religiosos como 
el Sagrado Corazón de Jesús tuvieron en la articulación de un discurso nacional 
de tipo universalista e imperialista en la movilización de las derechas (carlistas, 
integristas y liberales conservadores) tras el Desastre de 1898. Explorando las 
vinculaciones entre nacionalismo, catolicismo y movimiento obrero, María Pilar 
Salomón explora cómo los sindicatos católicos logaron un mayor éxito en ciertos 
sectores como el ferroviario o el minero gracias a presentar los intereses de otros 
movimientos obreros como contrarios a los patrios ante el miedo a una expansión 
de la Revolución comunista tras la I Guerra Mundial. 

Más allá de los estudios dedicados exclusivamente al peso del catolicismo en 
la articulación del nacionalismo español reaccionario, tres capítulos ahondan 
en el carácter transnacional de dicho fenómeno. En primer lugar, Alfonso Boti 
propone una reflexión historiográfica en torno a la solvencia de la noción de 
nacionalcatolicismo como una categoría útil para analizar contextos ajenos 
al español, tales como el belga, eslovaco o argentino. O en la misma línea, 
Ismael Saz explora la comunión en los fundamentos político-ideológicos del 
nacionalcatolicismo con los nacionalismos reaccionarios de Acción Francesa, el 
Integralismo Lusitano, la Associazione Nazionalista Italiana. Y en último lugar, Ana 
Isabel Sardinha estudia la creación y circulación del intelectual portugués Antonio 



195ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 193–196 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

﻿ CRUZ ROMEO, M., PILAR SALOMÓN, M. & TABANERA, N. (EDS.): CATÓLICOS, REACCIONARIOS

Sardinha, exiliado en España, cuya «cruzada hispánica» fue articulada en términos 
de monarquía orgánica, antiliberalismo, antiparlamentarismo y catolicismo, en 
aras a una Alianza Ibérica de regeneración nacional para Portugal y España. 

Junto al ya mencionado estudio de Manuel Suárez Cortina en torno al caso 
colombiano, Nuria Tabanera y Daniel Lvovich dedican sendos capítulos a la 
articulación de una identidad nacional para el caso argentino entre cuyos cimientos 
se encontrarían el hispanismo y el catolicismo, centrando su atención en el 
Centenario y Bicentenario de la Independencia. Junto a estos estudios para el 
entorno latinoamericano, para el entorno europeo Alexdre Dupont estudia el viraje 
de las derechas legitimistas en Francia tras 1830 hacia un nacionalismo reaccionario 
que, aun renegando de todo el legado posterior a la Revolución, incorporó algunas 
de sus formas y símbolos de movilización política, tales como banderas o himnos 
realistas que eran presentados como alternativos a los del nacionalismo liberal 
post-revolucionario. Y en el caso italiano, profundamente marcado por la lucha 
abierta del Risorgimento frente a la Iglesia Católica y los Estados Pontificios, Nicola 
del Corno estudia cómo los opositores a la unificación italiana articularon diversos 
discursos nacionales en pugna, que si bien identificaban Italia como una nación 
común de forma vaga, veían en los estados previos a la unificación la patria real 
que debía regir la identidad de sus conciudadanos, más allá del proyecto italiano 
de unificación nacional. Y finalmente, Alessandro Campi explora la inestabilidad 
de los discursos nacionales de las derechas italianas posteriores al Risorgimento, 
de Corradini a Salvini y Berlusconi, haciendo hincapié en la incapacidad de todas 
estas formulaciones posteriores al siglo XIX de articular un imaginario nacional 
coherente y de larga duración. 

Como el lector puede comprobar por el variado contenido de los estudios, 
hay dos elementos que dan coherencia al conjunto del volumen. En primer 
lugar, el volumen se enriquece enormemente gracias al estudio de procesos de 
larga duración que destacan la complejidad y variabilidad de las formas en que 
se articularon los ensamblajes entre las culturas políticas de la derecha, la nación 
y el catolicismo. La articulación del nacionalismo no es nunca unívoca, ni lo es 
tampoco el papel otorgado a la religión para definir la nación por parte de las 
distintas culturas políticas de derecha en la época contemporánea. La adopción 
de un marco de larga duración permite evidenciar a la perfección los cambios, 
novedades y continuidades de dicho proceso desde las décadas centrales del siglo 
XIX hasta el siglo XXI. Y, en segundo lugar, de la mano de una de las apuestas 
metodológicas más enriquecedoras para la historiografía de los últimos años, se 
puede apreciar un interés deliberado por atender a la dimensión transnacional 
de las culturas políticas de las derechas occidentales, visible en todo el período 
de tiempo que el volumen aborda. Conjugar el estudio local de la articulación de 
las identidades nacionales y las culturas políticas estatales en relación al marco 
del catolicismo con una perspectiva transnacional no es una operación fácil, 
dado que a priori el investigador podría suponer que una de ambas dimensiones 



196

Javier M. Dos Santos﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 193–196 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

«borraría» a la otra. Sin embargo, en Católicos, Reaccionarios y Nacionalistas ambas 
vertientes quedan perfectamente engarzadas, sea mediante el estudio concreto 
de sujetos históricos y corrientes políticas que operaron a través de diversos 
espacios nacionales, motivando transferencias culturales, pactos y espacios de 
acción común; o bien a través del estudio comparado de realidades diversas, con 
el objetivo de clarificar hasta qué punto ciertos procesos atienden a excepciones 
o bien a dinámicas de carácter supranacional.

Pero, si bien este es uno de los puntos más interesantes de la obra, al mismo 
tiempo el notable desequilibrio de las realidades geográficas abordadas lastra en 
cierto sentido el carácter general del volumen. Mas de la mitad de los capítulos se 
dedican al contexto español, que es el único que recibe un tratamiento de larga 
duración en profundidad, si exceptuamos en cierta medida los estudios dedicados 
a Italia y Argentina; y en ocasiones como las del caso portugués o el colombiano, 
solo son abordados cuando entran en relación con corrientes, dinámicas o procesos 
ubicados en España. Esto no resta calidad al conjunto de la obra ni de los estudios; 
pero puede confundir a un lector guiado por la mención en el título de Europa y 
América Latina como marcos geográficos de análisis. Aunque estos espacios son 
efectivamente abordados en algunos de los capítulos, principalmente se trata de 
un libro sobre el caso español, que es el que recibe mayores aportaciones por el 
empleo de una perspectiva transnacional y de larga duración.       

Más allá de esta cuestión, Católicos, Reaccionarios y Nacionalistas, Política e 
identidad nacional en Europa y América Latina Contemporáneas es un volumen de 
obligada referencia para cualquier especialista interesado por la intersección de 
al menos dos de sus componentes, y supone una aportación muy enriquecedora 
a los estudios dedicados a la articulación de las identidades políticas contemporá-
neas, gracias a la fructífera interacción que articula entre identidades nacionales, 
religiosas y reaccionarias. 



197ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 197–200 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Pérez Espí, María Jesús: Mercedes Sanz-Bachiller. Biografía política. Valencia, 
Publicacions de la Universitat de València, 2021, 368 pp. ISBN: 978-84-9134-765-1.

Alejandro Camino1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30640

Mercedes Sanz-Bachiller. Biografía política es el estudio biográfico más completo 
y documentado que existe sobre una persona que fue una de las mujeres españolas 
de extrema derecha más destacadas del siglo XX. La obra es una versión adaptada 
de la tesis doctoral de la historiadora María Jesús Pérez Espí, que fue dirigida por 
Joan Maria Thomàs, el prologuista del libro, y evaluada en 2017 por un tribunal 
compuesto por Montserrat Duch, Ángela Cenarro e Inbal Ofer, el cual le otorgó 
la máxima calificación posible: sobresaliente cum laude.

La aparición, por fin, de un estudio sólido sobre Mercedes Sanz-Bachiller es 
importante porque fue una de las mujeres más influyentes durante la guerra 
civil española y el franquismo. Hasta la fecha, buena parte de su actuación 
personal y política había pasado desapercibida para los historiadores, pues la 
atención historiográfica que había recibido su figura se focalizó en su papel 
como esposa del dirigente de las JONS Onésimo Redondo y en su labor como 
fundadora y directora del Auxilio de Invierno/Auxilio Social, por cuyo control 
tuvo un prolongado enfrentamiento y disputa con Pilar Primo de Rivera. Por 
tanto, el interés acerca de la figura de Sanz-Bachiller había quedado limitado al 
periodo de la Segunda República, de la guerra civil y de la inmediata posguerra. 

Esta situación ha cambiado con el trabajo de Pérez Espí, que por primera vez 
estudia la trayectoria política que recorrió Sanz-Bachiller durante la dictadura 
franquista, aspecto al cual dedica en su obra una atención preferente. Gracias 
a esta labor, la historiadora valenciana desvela muchos aspectos hasta ahora 
desconocidos de la larguísima carrera política de la dirigente falangista; entre ellos 
las diversas rencillas que tuvo con otros políticos del periodo. Por tanto, una de las 
aportaciones fundamentales de este trabajo es que amplía el conocimiento de las 
mujeres que ostentaron y ejercieron poder político en el régimen franquista, las 
cuales, aunque fueron siempre muy pocas, estuvieron ensombrecidas por la figura 
de Pilar Primo de Rivera, tanto en la época como en la historiografía posterior.

Esta obra está llamada a convertirse en una referencia de consulta imprescindible 
para todas aquellas personas que deseen profundizar en el conocimiento de 

1.   Universidad Autónoma de Madrid. C.e.: alejandro.camino@uam.es; ORCID: https://orcid.
org/0000-0003-1532-8239

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30640
mailto:alejandro.camino@uam.es
https://orcid.org/0000-0003-1532-8239
https://orcid.org/0000-0003-1532-8239


198

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 197–200 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

la figura de Sanz-Bachiller. También para quienes quieran indagar en el papel 
de las españolas en las Cortes franquistas, en las distintas obras de previsión o 
protección social durante la dictadura o, en general, en el rol público y político 
que algunas mujeres falangistas destacadas desempeñaron durante el franquismo, 
pues esta obra complejiza la visión del poder político del régimen dictatorial 
como un ámbito plenamente masculino. Mercedes Sanz-Bachiller. Biografía política 
es un trabajo, por tanto, muy sugerente que abre la puerta a la formulación de 
nuevos interrogantes en los campos de investigación señalados, sobre todo en el 
análisis de la tarea política de las dirigentes falangistas durante la segunda parte 
del franquismo, un periodo en el que su labor está mucho menos estudiada que 
durante las primeras décadas de la dictadura. Todo esto lo ha logrado la autora 
escribiendo con una gran claridad expositiva, lo que permite que una publicación 
densa en su contenido sea de lectura fluida y fácil comprensión. 

La gran virtud de la obra es el profundo y exhaustivo trabajo archivístico que 
hizo Pérez Espí para escribirla. La autora aporta muchas fuentes inéditas, entre 
las que destacan las conseguidas en el archivo personal de Sanz-Bachiller, que 
pudo consultar gracias al permiso que le dieron las hijas y nietos de la biografiada. 
Como la documentación manejada por la autora es excepcional, cuantitativa y 
cualitativamente, parece difícil que en el futuro vayan a aparecer una gran canti-
dad de fuentes nuevas que sirvan para modificar por sí solas sustancialmente lo 
que actualmente conocemos sobre Sanz-Bachiller. Por lo tanto, es prácticamente 
seguro que los posteriores trabajos sobre su figura tendrán que centrarse, prin-
cipalmente, en hacer una relectura de los documentos existentes, ya usados por 
Pérez Espí, a la luz de diferentes marcos teóricos y metodológicos o con otros 
objetivos. Por ejemplo, sería interesante ofrecer una relectura con perspectiva de 
género de las fuentes, pues si bien la historiadora valenciana a veces se detiene 
en los cuestionamientos que la biografiada sufrió por el hecho de ser una mujer 
inmersa en espacios de poder masculinizados, así como en su posicionamiento 
sobre el rol que las mujeres debían desempeñar en la familia, en la política y en 
la sociedad, no realiza un análisis de su pensamiento y actuación a través de la 
categoría analítica género.

El tratamiento que la autora hace de las fuentes es normalmente riguroso y 
preciso, pero, en ocasiones, otorga demasiado peso y espacio a los testimonios de 
la biografiada (o de algunos de sus familiares) sin someterlo a una crítica explícita 
que haga que los lectores comprendamos mejor la fiabilidad de lo expuesto y si es 
posible que tuviese un propósito no explícito. Esto se debe a que los documentos 
de índole personal frecuentemente tienen una carga de intencionalidad implí-
cita que sólo la biógrafa, habituada a leer los textos de la persona que biografía, 
puede llegar a comprender en su completa complejidad, por lo que es importante 
trasladar esta información oculta a los lectores. No es que la autora hiciese una 
lectura ingenua e inocente de este tipo de documentos que tan cuidadosamente 



199ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 197–200 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Pérez Espí, María Jesús: Mercedes Sanz-Bachiller. Biografía política﻿

hay que analizar, sino que frecuentemente da la sensación de que las conclusiones 
de su análisis sobre los fragmentos que selecciona no las explicita a los lectores.

Mercedes Sanz-Bachiller. Biografía política fundamentalmente tiene tres hándicaps 
que engloban diversas cuestiones. El primer problema de la obra es que Pérez Espí 
no dedica apenas espacio para exponer el marco teórico, metodológico y conceptual 
que utiliza en su investigación, más allá de algunas pinceladas. La consecuencia 
es que los lectores no tenemos claro desde el principio cuáles son las principales 
herramientas de análisis histórico de su trabajo ni cómo las utiliza y entiende a la 
hora de analizar las fuentes consultadas y construir el relato histórico. Además, 
realiza de pasada una breve reflexión metodológica sobre biografía e historia, 
cuando, en una biografía tan bien documentada como esta, debería ocupar un 
espacio significativo que permitiese a los lectores conocer el enfoque por el que 
optó la autora y los motivos por los que lo escogió. Tampoco especifica Pérez 
Espí al principio del libro qué problemas historiográficos generales pretende 
abordar con la biografía, a diferencia de lo que proponen algunas de las corrientes 
biográficas más innovadoras, como la historia biográfica, término acuñado por 
Sabina Loriga. En cualquier caso, y a pesar de que la obra es fundamentalmente 
descriptiva y apenas tiene partes analíticas, como en todo buen trabajo biográfico 
la exposición de la trayectoria de la protagonista no queda restringida a su persona, 
sino que aparece constantemente interrelacionada con su contexto y las personas 
que lo integraron. 

El segundo problema es que Pérez Espí no realiza una crítica, solo en ocasiones 
lo hace superficialmente, de las diversas discusiones historiográficas que existen 
sobre las líderes franquistas, por lo que de forma explícita no busca reforzar ni 
poner en tela de juicio las hipótesis habitualmente aceptadas sobre las mujeres 
destacadas de la dictadura. A esto hay que sumar el inconveniente de que la 
bibliografía parece un poco desactualizada, pues apenas hay referenciados un 
par de trabajos posteriores a 2017, cuando la autora defendió su tesis doctoral. El 
problema es que, desde entonces, se han publicado algunas obras de referencia y 
transformadoras del estudio de las mujeres afines al franquismo, como es el caso 
de los diversos trabajos de Begoña Barrera, que, sin duda, habrían servido para 
enriquecer la biografía.

El tercer problema es que habría resultado de utilidad un repaso de la bibliografía 
anterior existente sobre Mercedes Sanz-Bachiller, aunque estos no fuesen trabajos 
biográficos monográficos sobre su figura. Habría sido de interés que Pérez Espí 
hubiese valorado trabajos en los que la figura de Sanz-Bachiller tiene amplio 
protagonismo, como la tesis doctoral de Laura Sánchez Blanco o el libro de Federica 
Zimei sobre la biografiada, Pilar Primo de Rivera y Carmen Polo, pero ambos casos 
no son ni siquiera referenciados en la obra. La autora es la principal especialista 
de Sanz-Bachiller, por lo que habría sido de utilidad que hubiese dedicado un 
espacio de la obra para presentar a los lectores las virtudes y los defectos de los 
trabajos que, con anterioridad a ella, habían abordado la figura de la biografiada.



200

Alejandro Camino﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 197–200 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

En cualquier caso, y a pesar de estos hándicaps, es una obra novedosa que 
resultará interesante tanto a los especialistas del periodo como al público que 
esté interesado en conocer la historia del franquismo. En consecuencia, creo 
que es necesario resaltar el acierto que ha tenido la editorial Publicacions de la 
Universitat de València, al decidirse a respaldar la publicación de este libro en 
una colección titulada «Història i memoria del franquisme», la cual es dirigida 
por Ismael Saz y Julián Sanz.



201ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 201–204 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Pérez del Puerto, Ángela: Católicas de posguerra en acción. El discurso de género 
de Acción Católica en España y en Estados Unidos. Granada, Comares, 2021, 234 
pp., ISBN: 978-84-1369-160-2.

Begoña Barrera1 
doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.31038

La vertiente femenina de Acción Católica no es una desconocida para la 
historiografía española. Aunque, como objeto de estudio, tardase algunos años 
más que otras organizaciones femeninas en recibir la atención que se merecía, 
lo cierto es que en la actualidad su relevancia para la correcta comprensión de 
la historia de las mujeres en España está fuera de toda duda. Ángela Pérez del 
Puerto es una de las investigadoras españolas que mejor conoce cada recoveco 
de la historia de esta organización, a la que ha dedicado su atención y esfuerzos 
durante los últimos años. La publicación de este libro debe entenderse como el 
fruto de este proceso intelectual prolongado, que comenzó con la elaboración de 
un marco de estudio ambicioso, por cubrir la actividad del «apostolado femenino» 
no solo en España, sino también en Estados Unidos, y por hacerlo en el contexto 
de unas décadas que, para el caso español, están entre las más transitadas por la 
historiografía, la posguerra. Un proceso que ahora culmina (o, al menos, finaliza 
en una de sus etapas más importantes) con la aparición de una obra llamada a 
convertirse en un texto de referencia para la historia de Acción Católica.

Católicas de posguerra en acción parte de la premisa de que esta organización solo 
puede analizarse desde una visión global de sus objetivos, proyectos y estructuras, 
que permita entender la versión española de la organización como parte de un 
«programa ideológico internacional», en palabras de la autora. Para ello, Pérez 
del Puerto recurre al análisis comparado entre el caso estadounidense (el National 
Council of Catholic Women, NCCW) y español (la Acción Católica de la Mujer, 
ACM), evidenciando las similitudes entre los dos organismos hermanos y explicando 
acertadamente de dónde proceden las diferencias entre ambas realidades. El 
detalle y rigor con el que la autora reconstruye la intrincada red de consejos, 
juntas y secretariados que formaba el esqueleto de las AC femenina española y 
estadounidense constituye uno de los valores principales de esta obra. Quienes 
conocen la dureza de procesar cientos de documentos de archivo, hasta ser capaz 
de ofrecer una explicación clara y razonada de aquello que en las fuentes aparece 
como un laberinto imposible, sabrá reconocer el arduo esfuerzo que subyace en la 

1.   Universidad de Sevilla. C.e.: b.barrera.lopez@hotmail.com; ORCID: 0000-0001-5574-8479. 

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.31038
mailto:b.barrera.lopez@hotmail.com


202

Begoña Barrera ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 201–204 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

primera parte del libro. Gracias a ello, estos capítulos aportan un suelo firme en el 
que muchos investigadores podrán (deberán) apoyarse para sus propias pesquisas. 

El perfil sociológico de las ACM española y estadounidense también se va 
definiendo a lo largo del libro. Pérez del Puerto subraya el carácter de «escaparate 
social» que la organización pudo tener para mujeres de clase media y alta, lo que 
teóricamente explicaría la mayor presencia de estas entre las filas de la organización. 
También se citan algunos nombres y se destacan algunas figuras, como la de la 
muy conocida Pilar Bellosillo, aunque se echa de menos una mayor profundización 
en sus trayectorias profesionales y vitales. Una incursión –siquiera breve– en sus 
biografías, que ayudase al lector a imaginar la experiencia de pertenecer a una 
entidad de estas características, enriquecería enormemente la narración más 
técnica de la organización e iluminaría ángulos nuevos como, por ejemplo, el de 
las estrategias de proselitismo que las dirigentes de ACM empleaban para captar 
nuevas adeptas en los espacios más informales de sociabilidad. Del mismo modo, 
Pérez del Puerto señala con gran acierto la atención que ACM puso en obreras y 
universitarias, siguiendo las directrices del apostolado internacional, y coincidiendo 
en este interés con otras organizaciones españolas, como la Sección Femenina de 
FET-JONS (SF), que hizo de la captación de estas mujeres una tarea prioritaria. 
De nuevo, el examen de las respuestas que las seglares pudieron encontrar entre 
aquellas obreras y universitarias se presenta como una posible línea de ampliación 
de este estudio, en la medida en que las fuentes nos faculten para recuperar desde 
un ángulo u otro esta información. 

El interés de la autora por exponer la historia institucional de la ACM en España 
y Estados Unidos se combina con una necesaria aproximación a las implicaciones 
de su discurso en materia de género, más presente en los capítulos de la segunda 
parte del libro. Pérez del Puerto esboza una panorámica de las líneas de fuerza 
de este imaginario en torno a la mujer católica en los dos países. En este sentido, 
pasajes como el que narra los argumentos esgrimidos por la NCCW contra la 
Equal Rights Amendment (ERA) son de especial interés, pues revelan la capacidad 
adaptativa del discurso de la AC a su contexto nacional, hecho clave –como la 
autora recalca en varias partes del libro– para su supervivencia y efectividad. Sobre 
el caso español, la autora enfatiza el carácter independiente del mensaje de la ACM 
del discurso oficial del régimen, alegando que la avenencia entre ambos provino 
del espacio de privilegio que el nacionalcatolicismo ahormó para la organización 
católica seglar. No obstante, los puntos de convergencia fueron muchos entre 
esta última y la organización femenina oficial de la dictadura, la SF, como Pérez 
del Puerto indica oportunamente. 

La comparación entre estas dos organizaciones en lo referido a las identidades 
femeninas es un aspecto de obligado análisis en un estudio de estas características, 
no solo por la aparente similitud entre ambas, sino también por el consabido 
grado de rivalidad que existió en algunos momentos. Consciente de ello, la autora 
no solo hace una precisa revisión de las semejanzas y diferencias ya sondeadas 



203ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 201–204 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Pérez del Puerto, Ángela: Católicas de posguerra en acción﻿

en investigaciones anteriores, sino que también añade nuevos matices respecto 
a cuestiones como, por ejemplo, la de la soltería femenina, concebida como 
potencialmente positiva por ACM y como una condición problemática para la SF. 
El acierto de Pérez del Puerto radica en apuntar a un debate en marcha, sobre el 
que se sigue hablando y publicando bastante, más aún desde los estudios sobre 
catolicismo y género. Hay otras dimensiones que, aunque quedan fuera del foco 
de este estudio, podrían ser materia de futuros trabajos. Por ejemplo, la visión 
que las católicas de ACM tenían de las falangistas de SF. En el sentido inverso, 
esta relación sí ha sido estudiada, mostrando cómo, en su afán totalizador, las 
falangistas aspiraron a arrebatar a las católicas la potestad de la formación religiosa 
por entenderlas demasiado «blandas» en su experiencia y práctica de la fe. Este 
juego de fuerzas entre ambas organizaciones no es en absoluto superfluo. Al 
revés, resulta crucial en la demostración del grado de agencia que estas mujeres 
disfrutaron y poseyeron, en connivencia con el régimen, pero –y, sobre todo– en 
defensa de un coto de poder que protegieron sin tregua. Sobre esta última cuestión, 
la del celo con el que las católicas cuidaron su independencia discursiva respecto 
al franquismo, Pérez del Puerto insiste en varias ocasiones. Lo hace con valentía, 
afirmando que, aunque ACM no fuera un grupo feminista, su presencia supuso un 
foco de cuestionamiento de la feminidad oficial prescrita por el régimen. Con ello, 
la autora vuelve a pulsar uno de los temas siempre polémicos en lo que respecta a 
los sectores femeninos afines a la dictadura y reactiva una reflexión necesaria que 
a buen seguro encontrará eco en otras publicaciones a partir de ahora. 

Finalmente, la propuesta de interpretar ACM desde una perspectiva trasnacional 
es una de las apuestas fuertes de este libro, que refleja, de nuevo, el deseo de su 
autora por alimentarse y contribuir a los debates historiográficos actuales. Este 
enfoque es indudablemente conveniente, dada la extensa proyección internacional 
de la ACM, la naturaleza común y fuertemente supervisada de su acción en los 
distintos países donde fue implantada y los puntos de contacto que, mediante 
congresos, reuniones y otros actos oficiales, fueron creando las distintas versiones 
nacionales de la ACM. Tal vez un tratamiento reflexivo del propio concepto 
de trasnacionalidad en la introducción hubiera ayudado a aclarar al lector la 
interpretación que la autora maneja del mismo. En todo caso, la propuesta es 
valiosa de por sí, por sugerente, y contribuye a reforzar la que, personalmente, 
estimo como la aportación más meritoria de este estudio: la firme decisión de 
seguir haciendo de las organizaciones católicas femeninas un objeto de estudio 
con el que explorar las paradojas de la subalternidad y la agencia de las mujeres 
en la elaboración de identidades de género para sí mismas y sus contemporáneas. 





205ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

MISCELÁNEA · MISCELLANY





207ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

EMAKUMEAK BORROKAN. FEMINISMO 
Y NACIONALISMO EN EL PAÍS VASCO 
EN LOS AÑOS 80. (1977-1988)

EMAKUMEAK BORROKAN. FEMINISM 
AND NATIONALISM IN THE BASQUE 
COUNTRY IN THE 1980S. (1977-1988)

Adrián Gurpegui Cotado1 

Recibido: 2020-05-03 · Aceptado: 2021-03-02
doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.27416 

Resumen 
El presente artículo se centra en analizar el feminismo cercano a la izquierda 
abertzale durante los años setenta y ochenta. Cogiendo como punto de partida 
1977 hasta el año 1988, en el artículo se examina la trayectoria y la ideología de 
las dos organizaciones feministas de la izquierda abertzale de este periodo, KAS 
Emakumeak y Aizan! Las fuentes con las que cuenta el artículo son actas de congresos 
feministas celebrados durante estos años, declaraciones públicas y artículos de las 
dos organizaciones y libros y artículos académicos que analizan el feminismo de 
la época. El artículo intenta comprender la interrelación entre el feminismo y el 
nacionalismo radical vasco. La hipótesis que defiende el artículo es que, aunque 
el nacionalismo vasco radical no consiguió instrumentalizar el feminismo como 
una herramienta para conseguir más simpatizantes, consiguió crear un feminismo 
particular, un feminismo abertzale. 

Palabras clave
Feminismo; ETA; KAS; Aizan; MLNV; nacionalismo.

Abstract
This article focuses on analyzing feminism close to the nationalist left during the 
‘70s and ‘80s. Taking as a starting point 1977 to 1988, the article examines the 

1.   Doctorando de Historia Contemporánea en la UPV/EHU en el Grupo de Investigación «El Nacionalismo Vasco 
en Perspectiva Comparada.» C.e.: adriangurpegui@hotmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5948-7568. 
Agradezco al catedrático de Historia Contemporánea de la UPV/EHU y director de mi tesis doctoral Ludger Mees por 
sus consejos y correcciones para este artículo. 

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.27416
mailto:adriangurpegui@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-5948-7568


208

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

trajectory and ideology of the two feminist organizations of the nationalist left 
of this period, KAS Emakumeak and Aizan! The sources available in the article are 
minutes of feminist congresses held during these years, public statements and 
articles from the two organizations, and books and academic articles that analyze 
feminism of the time. The article tries to understand the interrelation between 
feminism and Basque radical nationalism. The hypothesis defended by the article 
is that although radical Basque nationalism failed to instrumentalize feminism 
as a tool to get more supporters, it managed to create a particular feminism, an 
abertzale feminism.

Keywords
Feminism; ETA; KAS; Aizan; MLNV; nationalism. 



209ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

1.	 INTRODUCCIÓN

Con este artículo he pretendido trazar unas líneas generales sobre el feminismo 
abertzale, centrándome en sus orígenes durante la transición española y en la 
década de los años 80. Las preguntas que intentaré responder en este texto son las 
siguientes: ¿Creó la izquierda abertzale un feminismo propio y fuerte? ¿Consiguió la 
izquierda abertzale monopolizar el Movimiento Feminista vasco? ¿El MLNV pudo 
unificar las demandas independentistas con las feministas? Las organizaciones 
que he analizado han sido KAS Emakumeak (Mujeres KAS) y Aizan! Considero 
que es necesario un estudio más completo sobre ambas organizaciones y también 
sobre la plataforma que las sustituyó, Egizan! Existen pocas investigaciones que se 
centren en este aspecto de la reciente historia política de Euskadi. Es necesario, 
por lo tanto, un estudio más amplio y completo sobre el feminismo abertzale para 
investigar la importancia que tuvo en todo el Movimiento Feminista de Euskadi 
y en el conjunto del MLNV.2

El Movimiento de Liberación Nacional Vasco (MLNV), como se conoce a todo 
el entramado político y social que compone la izquierda abertzale, se caracterizó 
durante los años 80 y 90 por estar compuesto por un gran conglomerado de 
organizaciones políticas y sociales unidas bajo un mismo objetivo, la independencia 
y el socialismo de Euskal Herria. Todas estas organizaciones se agrupaban en la 
Koordinadora Abertzale Sozialista, (KAS de ahora en adelante) cuyo programa 
de mínimos, conocido como la Alternativa KAS, era aceptado por todas las 
organizaciones que la integraban. 

Dentro de KAS, el rol de vanguardia política de la coordinadora y de todo el 
MLNV correspondía a ETA militar. Era esta organización terrorista la que marcaba 
el paso de todas las que componían el MLNV, por lo que las diferentes demandas 
políticas que tenían los integrantes de la coordinadora siempre quedaban por 
detrás de las que proclamaban y abanderaba la organización terrorista.

KAS nació en 1975 a partir de la unión de varias organizaciones (EAS, HAS, ETAm, 
ETApm, LAIA, LAK y LAB) tras las movilizaciones contra las ejecuciones de Juan 
Paredes Manot, Txiki y Ángel Otaegi. Las desavenencias dentro de la coordinadora 
hicieron que en 1980 KAS se estructurara «desde una concepción organizativa 
leninista, es decir, con un colectivo armado (ETA), una organización de masas 
(ASK), un partido (HASI), un sindicato (LAB) y un grupo juvenil (Jarrai).»3 En la 

2.   El trabajo más completo sobre el papel de las mujeres en ETA y en toda la izquierda abertzale es el de Carrie 
Hamilton titulado Women and ETA. The gender politics of radical Basque nationalism publicado en el año 2007. También 
existen artículos académicos como «La cuestión de género en la clandestinidad» de la antropóloga Miren Alcedo de 1997, 
así como su libro Militar en ETA, historias de vida y muerte, en el que analiza la vivencia de algunas mujeres militantes de 
ETA. Así mismo, las obras de la antropóloga Begoña Aretxaga también investigan el rol de la mujer en el nacionalismo 
vasco radical, siendo su obra más destacada la titulada Los funerales en el nacionalismo radical vasco publicada en 1988.  
En mi tesis doctoral titulada MUJERES ARMADAS. Un estudio comparativo sobre el papel de la mujer en ETA y en el IRA 
Provisional (1968-1998) intento ahondar en este aspecto utilizando el método comparativo. 

3.   egaña, Iñaki: Nuevo diccionario histórico-político de Euskal Herria. Tafalla, Txalaparta, 2015, pp. 428-429



210

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

órbita de KAS existían diferentes organizaciones culturales, sociales, ecologistas 
y feministas, que aunque no formaban oficialmente parte de la coordinadora eran 
simpatizantes de sus planteamientos. En 1988, tras la crisis política de 1987 en el 
interior de KAS, la organización feminista Egizan! se integró como miembro de 
pleno derecho de la coordinadora.4

El camino que recorrieron las mujeres abertzales hasta tener una organización 
específicamente feminista dentro de KAS no fue sencillo ni rápido. Si consideramos 
la celebración del 8 de marzo de 1977 como el inicio del moderno Movimiento 
Feminista en Euskadi, vemos que llevó 12 años a las mujeres de la izquierda 
abertzale contar con una organización propia integrada con plenos derechos en 
la coordinadora KAS. Sin embargo, aunque Egizan! nazca en 1988, el feminismo 
abertzale estuvo presente en el Movimiento Feminista vasco desde su fundación. 

El periodo que abarca la formación y el desarrollo de las organizaciones femi-
nistas del entorno de KAS es un periodo en el que aun siendo relativamente corto 
(10-12 años), se producen importantes cambios en España y en Euskadi. Tras la 
aprobación de la Constitución en 1978 y del Estatuto de Gernika, un año después, la 
democracia comenzó a consolidarse. Como consecuencia, la mayoría de los grupos 
radicales empezaron a decaer en popularidad y en capacidad de movilización. La 
excepción fue Euskadi y, en menor medida, Navarra, por la fuerza que mantuvo 
e incluso consolidó la izquierda abertzale y las diferentes organizaciones que la 
componían y por la dinámica movilizadora que promovían.5 

2.	 LA SEGUNDA OLA DEL FEMINISMO 
EN ESPAÑA Y FRANCIA

La obra de Simone de Beauvoir, «El segundo sexo», de 1949 fue la base sobre la 
cual se construyó el feminismo de segunda ola que comenzó a adquirir fuerza cuando 
en 1963 la estadounidense Betty Friedan publicó «La mística de la feminidad».6 
Como apunta Mary Nash, este nuevo movimiento feminista estaba influido por la 
lucha por los derechos civiles, el movimiento pacifista contra la guerra de Vietnam, 
la nueva izquierda y el movimiento estudiantil que cogió fuerza en Estados Unidos 
a lo largo de la década de los años 60.7 La segunda ola del feminismo llegó a Europa 
durante esa década y cogió gran impulso tras las revueltas de mayo del 68, cuando 
desde la postura feminista se consolidó el principio de todo es político. Principio 
que abogaba que todos los aspectos de la vida, ya fueran psicológicos, privados o 

4.   Elorza, Antonio (coord.): La historia de ETA. Madrid, Temas de Hoy, 2000, p.342.
5.   Linz, Juan: Conflicto en Euskadi. Madrid, Espasa, 1986, p. 17.
6.   Díaz Polegre, Leticia & Torrado Martín-Palomino, Esther: «El género y sus interseccionalidades desde una 

perspectiva sociológica e histórico-crítica en las narrativas autobiográficas de Angelou, Lorde
y Davis», Investigaciones Feministas, 9 (2018), pp. 291-307.
7.   Nash, Mary: Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos. Madrid, Alianza Editorial, 2012, pp. 169-170. 



211ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

sexuales, no debían abordarse como aspectos privados, sino como aspectos que 
afectan a la comunidad, es decir aspectos públicos y políticos.8 

El feminismo vasco nació influido por los movimientos feministas de España 
y de Francia. El nacionalismo vasco consideraba, y sigue considerando, que el 
País Vasco o Euskal Herria se compone de siete provincias.9 Tres de ellas, Lapurdi, 
Zuberoa y Behe Nafarroa se encuentran en el estado francés, mientras que Navarra, 
Gipuzkoa, Bizkaia y Álava son las que pertenecen al territorio español. Las provincias 
francesas son conocidas con el nombre de Iparralde o Euskadi Norte, mientras que 
Hegoalde o Euskadi Sur es el nombre con el que se conoce a las cuatro provincias 
restantes.10 Por lo tanto, el desarrollo político y social se diferencia en esas dos 
zonas debido a que Iparralde está influida por Francia mientras que Hegoalde lo está 
por España. En el caso del feminismo, estas influencias también se dejaron sentir.

El movimiento feminista que surgió tras mayo del 68 tuvo diferentes caracte-
rísticas según el país en el que se desarrolló. La diferencia entre España y Francia 
era evidente, pues mientras en el país galo existía una democracia, en España 
la dictadura franquista siguió dirigiendo el país durante el primer lustro de la 
década de 1970. Debido a dicha situación, la actividad de los grupos feministas 
y de mujeres en España durante la primera mitad de esa década fue clandestina. 

En Francia, como consecuencia de las revueltas estudiantiles de 1968, surgió 
el Mouvement de Liberation des Femmes (MLF) en 1970, compuesto por diferentes 
corrientes.11 No era la primera organización feminista del país galo, pues en 1960 
ya había surgido el Mouvement français pour le planning familial (MFPF) centrado 
en la lucha por el uso de los anticonceptivos y por la despenalización del aborto 
y cuyo sucesor fue el grupo Mouvement pour la liberté de l’avortement et de la 
contraception (MLAC) fundado en 1973.12 En Bayona, surgió también en 1973, uno 
de los primeros grupos feministas de tendencia abertzale, Emakumeen Askapenaren 
Aldeko Mugimendua (EAAM), como iniciativa de un grupo de estudiantes de Bayona 
tras su vuelta de París.13 

En septiembre de 1975 el régimen franquista fusiló a cinco militantes 
antifranquistas, entre los que se encontraban Angel Otaegi y Juan Paredes Manot, 
Txiki, ambos de  ETA político-militar.14 Como protesta por esas ejecuciones, el 
Mouvement de Liberation des Femmes (MLF) convocó una marcha desde Hendaya a 

8.   Cabrera García, Elisa & Valle Corpas, Irene: «Notas para una historia de las reivindicaciones feministas en y 
tras mayo de 1968: Contradicciones, alianzas y desafíos», Dossiers Feministes, 24 (2018), pp. 75-94.

9.   Arana, Sabino: Estatutos del Euzkeldun Batzokija, art. 8, 1894. Citado en de Pablo, Santiago; de la Granja, 
José Luís & Mees, Ludger: Documentos para la historia del nacionalismo vasco. De los fueros a nuestros días. Barcelona, 
Ariel Practicum, 1998, p. 33

10.   de Pablo, Santiago: La patria soñada. Historia del nacionalismo vasco desde su origen hasta la actualidad. Madrid, 
Biblioteca Nueva, 2015, p. 44.

11.   Epelde Pagola, Edurne; Aranguren Etxarte, Miren & Retolaza Gutierrez, Iratxe: Gure genealogía feministak. 
Euskal Herriko Mugimendu Feministaren kronika bat. Galar, Emagin Elkartea, 2015, p. 35

12.   Idem, pp. 42-43.
13.   Idem, p. 47.
14.   Casanova, Iker: ETA 1958-2008. Medio siglo de historia. Tafalla, Txalaparta, 2007, pp. 178-179.



212

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Behobia a la que acudieron 1000 mujeres.15 Es interesante señalar con este ejemplo, 
cómo el movimiento feminista francés, concretamente en Iparralde, comenzó a 
manifestarse por cuestiones políticas que afectaban a la izquierda abertzale. Fue 
también en 1975 cuando nació en Bayona un grupo feminista independiente y 
autónomo de las organizaciones políticas, el Groupe de Libération des Femmes. 
Dicho colectivo surgió de la confluencia entre feministas de partidos políticos, 
feministas independientes y de algunas feministas herederas de mayo del 68.16 

En España, las protestas de mayo del 68 también se tradujeron en nuevos 
grupos feministas, pero aquí como en Francia, ya en los años 60 habían surgido 
colectivos y asociaciones feministas. En 1965, por iniciativa del Partido Comunista 
de España, surgió el Movimiento Democrático de Mujeres, cuyos antecedentes los 
encontramos en las asociaciones informales de mujeres de preso de los años 50.17 
El Movimiento Democrático de Mujeres, aunque surgió del PCE, tuvo un papel 
importante a la hora de introducir a las mujeres en la política, sin necesidad de 
que estas mujeres estuvieran afiliadas al partido. Otro logro del MDM fue acercar 
al PCE a las reivindicaciones feministas que hasta ese momento no habían tenido 
peso en el comunismo español.18

En el ámbito de la Nueva Izquierda y de la mano del maoísta Partido Comunista 
de España Marxista-Leninista [PCE (m-l)] surgió otra organización de mujeres, 
la Unión Popular de Mujeres (UPM). Este grupo «reivindicó el papel de la mujer 
en una sociedad que la condenaba a una posición gregaria. Para su liberación, 
el partido la invitaba a sumarse a las filas de la revolución.»19 Ambos colectivos, 
tanto el del PCE como el del PCE (m-l), eran satélites de los partidos políticos 
que los habían creado. Si bien es cierto que el MDM tuvo una mayor autonomía 
o personalidad propia que la UPM, en ningún caso abogaron por un feminismo 
autónomo, sino que sus luchas estaban subordinadas a los objetivos políticos de 
sus respectivos partidos, tales como el antifranquismo, el republicanismo o el 
comunismo en sus diferentes versiones. 

Estos primeros grupos feministas vinculados a partidos políticos de izquierda 
fueron los antecedentes de otros colectivos que con una nueva perspectiva feminista 
surgieron en España a principios de la década de 1970. Fue el caso, por ejemplo, 
de la Asociación Española de Mujeres Juristas, fundada en 1971 que se centró en 
promover reformas jurídicas en el ámbito del derecho de familia. O también el 

15.   Epelde Pagola, Edurne; Aranguren Etxarte, Miren & Retolaza Gutierrez, Iratxe: op. cit., p. 49.
16.   Idem, p. 50.
17.   Arriero Ranz, Francisco: «El movimiento democrático de mujeres: del antifranquismo a la movilización vecinal 

y feminista», Historia, Trabajo y Sociedad, 2 (2011), pp. 33-62.
18.   Gómez Fernández, Ana Belén: «Del antifranquismo al feminismo: la búsqueda de una nueva ciudadanía del 

movimiento democrático de mujeres en la Transición democrática», Pasado y Memoria. Revista de Historia Contemporánea, 
13 (2014), pp. 251-270.

19.   Roldán Barbero, Horacio: El maoísmo en España y el tribunal de orden público (1964-1976). Córdoba, Servicio 
de Publicaciones Universidad de Córdoba, 2010, p. 34.



213ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

caso de la Asociación Castellana de Amas de Casa y Consumidoras,20 fundada un 
año después, en 1972. Este tipo de asociaciones de amas de casa habían comenzado 
a establecerse desde finales de los años 60 en los diferentes barrios de Madrid y 
en 1977 llegaron a tener 2000 militantes. Su principal actividad se centraba en 
luchar contra la carestía de la vida como podemos ver en el siguiente manifiesto 
publicado en 1976 por la Asociación de Amas de Casa de Carabanchel Bajo: «(…) 
Proponemos que ante los márgenes excesivos de los fabricantes, el Gobierno 
cree otro decreto ley, que tienda a abaratar el pan lo más posible, (…).»21 Las 
organizaciones de Amas de casa de diferentes regiones de España se unificaron 
creando la Coordinadora Estatal de Asociaciones de Amas de Casa en octubre de 
1976. Como indicaba el diario El País, su objetivo era: 

(…) desarrollar todas aquellas iniciativas que contribuyan a luchar contra la brutal especulación 
existente en nuestro país en materia de precios, planteándose como básica la unidad entre 
productores directos y pequeños comerciantes en contra de los grandes monopolios (…).22

Estas organizaciones no tenían un planteamiento abiertamente feminista pero 
mediante su militancia, las mujeres pasaban a convertirse en un actor político de 
primer orden en los barrios populares, demandando mejoras del nivel de vida.

En 1975, tuvieron lugar en diciembre y en Madrid las primeras Jornadas para 
la Liberación de la Mujer. Las organizó la Coordinadora de Organizaciones y 
Grupos de Mujeres del Estado.23 Como resultado de dichas jornadas se formó 
el Frente de Liberación de la Mujer, compuesto por unas doscientas militantes, 
quienes tuvieron gran protagonismo en la vida política de la transición española.24 
El aspecto más importante que debemos destacar tras estas jornadas es la divi-
sión del Movimiento Feminista que surgió entre las diferentes organizaciones. 
De este modo quedaron perfiladas tres tendencias dentro del movimiento. En 
primer lugar, los grupos vinculados a partidos políticos y defensores de la doble 
militancia como el Movimiento Democrático de Mujeres (MDM) creado por el 
PCE o la Asociación Democrática de la Mujer (ADM) emparentada al Partido del 
Trabajo de España (PTE). En segundo lugar, los grupos que defendían la militancia 
única en el feminismo como el Colectivo Feminista. En tercer y último lugar, los 
grupos que aceptaban la doble militancia pero veían necesaria la autonomía del 
movimiento como el Frente de Liberación de la Mujer, citado anteriormente.25  

20.   Solé Romeo, Gloria: Historia del feminismo (siglos XIX y XX). Barañain, Eunsa, 2011, pp. 86-87.
21.   Archivo de la Transición (AT), Fondo Movimientos sociales, Mujer: Asociaciones de amas de casa y de hogar 

de Madrid. Asociación de Amas de Casa de Carabanchel Bajo: A las amas de casa de Carabanchel Bajo, 2 de septiembre 
de 1976, https://s3.eu-west 3.amazonaws.com/webpte/Documentos/Mujeres/Asociaciones+de+Amas+de+Casa+y+de+Ho-
gar+de+Madrid/Amas+de+Casa+Carabanchel-+Pan.pdf, [Consultado el 22/02/2021].

22.   «Nace la Coordinadora Estatal de Amas de Casa», El País, 23/10/1976, https://elpais.com/diario/1976/10/23/
madrid/214921460_850215.html, [Consultado el 16/02/2021].

23.   Solé Romeo, Gloria: op. cit., p. 87.
24.  Bermudez, Silvia & Johnson, Roberta: A new history of iberian feminsms. Toronto, University of Toronto Press, 

2018, p. 348
25.   Solé Romeo, Gloria: op. cit., pp. 87-88.

https://elpais.com/diario/1976/10/23/madrid/214921460_850215.html
https://elpais.com/diario/1976/10/23/madrid/214921460_850215.html


214

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

En Euskadi, una vez muerto el dictador, en pleno proceso de transición, el 
feminismo resurgió con fuerza. La influencia del movimiento feminista francés y 
español tuvo gran importancia en dicho resurgimiento, como se puede apreciar en 
las discusiones en torno a la doble o única militancia que surgieron tras el primer 
gran encuentro de organizaciones feministas vascas en Leioa en diciembre de 1977. 
La especificidad del caso vasco la encontramos en el clima de violencia y terrorismo 
que sacudía a la sociedad durante aquellos años y en la importancia de un actor 
político revolucionario y con capacidad de movilización, inexistente en Francia 
y en el resto de España, la izquierda abertzale, que se consolidó como segunda 
fuerza política en Euskadi con el nombre de Herri Batasuna (Unidad Popular).

3.	 DE MARZO A DICIEMBRE DE 1977, EL AÑO 
DEL RESURGIR FEMINISTA VASCO

El feminismo vasco hizo su primera aparición pública el 8 de marzo de 1977 
con motivo de la celebración del Día Internacional de la Mujer Trabajadora. 
La Asamblea de Mujeres de Vizcaya, una de las organizaciones feministas más 
importantes del periodo, convocó una asamblea en la Iglesia de San Francisquito 
de Santutxu (Bilbao) a la que asistieron más de 700 personas.26 Del jueves día 8 al 
domingo día 11 de diciembre de 1977 se celebró en la Universidad de Leioa (Bizkaia), 
la I Jornada de la Mujer en Euskadi.27 Ambas fechas, marzo y diciembre de 1977, 
marcaron el inicio del Movimiento Feminista organizado en Euskadi. 

Podemos destacar de las dos primeras manifestaciones del Movimiento 
Feminista del País Vasco en 1977 dos aspectos. El primero es el gran componente 
de clase que existía en el Movimiento Feminista vasco en estos primeros años. 
El segundo, la fuerte politización que existía entre las organizaciones feministas 
en las que la independencia de Euskadi y el terrorismo de ETA fueron un asunto 
debatido en numerosas reuniones.

El componente obrerista de estas primeras manifestaciones feministas lo 
podemos observar en los grupos que tomaron la palabra en la asamblea del 8 
de marzo de 1977 en la iglesia de San Francisquito. Es el caso del discurso que 
proclamaron las trabajadoras de la fábrica de Artiach. Estas mujeres dijeron lo 
siguiente respecto a la lucha que en esos momentos estaban llevando a cabo en sus 
puestos de trabajo: «(…) frente a una patronal que las ignora negándoles los más 
mínimos derechos como el tener una guardería para los niños en una fábrica donde 
el 90 % del personal es mujer.»28 Sirvan estas líneas de ejemplo para comprobar 

26.   «Mujeres a la luz», Punto y Hora de Euskal Herria, 17/03/1977.
27.   «Jornadas de la mujer en Euskadi, todas a una», Punto y Hora de Euskal Herria, 22/12/1977.
28.   «Mujeres a la luz», Punto y Hora de Euskal Herria, 17/03/1977.



215ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

que en un primer momento las demandas de las feministas tienen que ver, sobre 
todo, con problemas de las mujeres de clase trabajadora. 

La presencia de mujeres feministas y obreras con demandas sindicales también la 
podemos observar en la I Jornada de la Mujer en Euskadi que se celebró en diciembre 
de 1977. En este caso también se trataron diferentes temas, tales como la liberación 
sexual, la homosexualidad, los anticonceptivos o el aborto. Cuestiones que tuvieron 
cada vez mayor protagonismo. Pero, como he mencionado anteriormente, el 
feminismo de clase obrera siguió siendo el mayoritario en estos momentos. 
Esta tendencia feminista y obrerista la podemos apreciar en las intervenciones 
de las trabajadoras de diversas empresas organizadas sindicalmente. Una de 
estas organizaciones es el Grupo Unitario Trabajadoras de GEE y Trabajadoras 
Feministas de Backcock & Wilcox. Estas mujeres tomaron la palabra para denunciar 
la situación laboral en la que se encontraban.29  Aun así, algunas de las asistentes 
consideraban que el tema laboral y la cuestión obrera se habían tratado poco o no 
lo suficiente. Unas integrantes de EAM (Emakumearen Askatasuna Mugimendua), 
una organización feminista de Navarra, dijeron lo siguiente en el semanario Punto 
y Hora de Euskal Herria sobre la cuestión obrera: 

No creo que fuera falta de interés, porque allí estábamos muchas de las fábricas, pero tal vez 
se debió al cansancio. Por otra parte este tema no lo teníamos muy estudiado, por lo que sólo 
participaron en el debate las trabajadoras. Tal vez el número tan elevado de asistentes en cada 
grupo coartaba a algunas para expresarse libremente.30

Aun así, como pueden verse en las actas de dichas jornadas, el tercero de los 
días lo dedicaron las mujeres a tratar y discutir el tema laboral, centrándose no 
solo en los conflictos y problemas de las mujeres que trabajaban fuera de casa 
sino también en el trabajo de las amas de casa.31 Es importante resaltar el éxito 
que tuvieron estas primeras Jornadas de la Mujer a las que asistieron alrededor 
de 3000 personas cada día.32 

En la I Jornada de la Mujer celebrada en Leioa comenzaron a vislumbrarse 
dos posturas dentro del movimiento feminista que van a marcar su trayectoria 
en los próximos años. La primera postura fue la de la llamada doble militancia, 
propugnada sobre todo por grupos y partidos políticos de extrema izquierda, 
los cuales apostaban por que las mujeres militaran no solo en organizaciones 
feministas, sino también en organizaciones políticas y sindicales, uniendo la 
lucha feminista con la lucha política por el socialismo.33 La segunda postura 

29.   «Jornadas de la mujer en Euskadi, todas a una», Punto y Hora de Euskal Herria, 22/12/1977.
30.   Idem.
31.   Centro de Documentación de Mujeres Maite Albiz (CDMMA), Archivo digital, Jornadas feministas, «Actas 

de la I Jornada de la Mujer de Euskadi», 8-11 de diciembre de 1977. https://www.emakumeak.org/web/jornada/39,  
[Consultado el 22/02/2021]

32.   Zabala Gonzalez, Begoña: Feminismo, transición y sanfermines del 78. Pamplona, Asociación Sanfermines 
78 gogoan!, 2018, p. 62.  

33.   Gahete Muñoz, Soraya: «¿Sexo contra sexo o clase contra clase? El género y la clase en los debates del 
feminismo español (1975-1980)», Kamchatka. Revista de análisis cultural, 14 (2019), pp. 245-266.

https://www.emakumeak.org/web/jornada/39


216

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

abogaba por la exclusividad de las militantes feministas. Según esta última visión, 
las feministas tenían que militar en organizaciones especificas sin depender de 
partidos o movimientos políticos, ya que la opresión que sufrían las mujeres era 
una opresión concreta y específica. Estas organizaciones que abogaban por la única  
militancia estaban divididas entre los Colectivos Feministas y las independientes, 
como es el caso del colectivo LAMBROA de Vizcaya.34 Los debates en torno a la 
única o doble militancia fueron intensos en estas jornadas como podemos ver en 
el periódico Vindicación Feminista: 

La tendencia exclusivista rechazó la militancia de las mujeres en partidos porque, son auténticas 
secciones femeninas que trabajan por intereses masculinos, y acusó a los partidos de que nos 
prometen muchas cosas para la revolución y nos utilizan antes y después de ella. La doble-
militante, a pesar de que reconocieron el valor revolucionario del feminismo y la práctica machista 
de los partidos defendieron la militancia de la mujer en su seno como alternativa global para el 
cambio de la sociedad, lamentando que el marxismo, hasta la fecha, no ha avanzado lo suficiente 
ni ha dado respuesta válida a la mayoría de los problemas que plantea la liberación de la mujer.35

El colectivo de feministas independientes LAMBROA también apuntaba en 
esa dirección al decir que en los partidos políticos de izquierdas «(…) nunca hay 
tiempo para nosotras. Pero esto no es lo más grave, sino la utilización que de 
nosotras se ha hecho para sus fines, y así el entrar en los partidos supone una 
alienación de nuestros intereses en una perspectiva general de liberación del 
proletariado.»36 Unas conclusiones similares eran las que aportaba el colectivo 
feminista Euskal Emakumeak Borrokan al considerar que «todos los partidos en 
estos momentos hacen suyas las reivindicaciones de los movimientos feministas, 
por oportunismo y para conseguir votos y mayor número de militantes.»37 Desde 
la perspectiva de los grupos feministas independientes que defendían la militancia 
única en el feminismo, se consideraba que la doble militancia tan solo beneficiaba 
a los partidos políticos y no al movimiento feminista en su conjunto. Pero esta 
defensa de la militancia única no estaba reñida con el discurso anticapitalista y 
marxista como podemos ver en la siguiente afirmación del mismo grupo antes 
citado, Euskal Emakumeak Borrokan: «Está claro que nuestra liberación no es 
posible en el contexto del sistema capitalista.»38 Las feministas abertzales se 
inscribieron desde el principio en la doble militancia. Su apuesta era enmarcar 
la lucha feminista dentro de la lucha global por la liberación nacional de Euskadi 
que propugnaba el MLNV. 

34.   López Romo, Raúl: «La nueva izquierda feminista, ¿matriz de cambio político y cultural?», Ayer 92(2013), pp. 99-121.
35.   De Elu, Arantxa: «Mujeres de Euskadi: a tope hasta la ikurriña», Vindicación Feminista, 1/01/1978.
36.   (CDMMA), Archivo digital, Jornadas feministas, «Actas de la I Jornada de la Mujer de Euskadi», 8-11 de diciembre 

de 1977, https://www.emakumeak.org/web/jornada/39, [Consultado el 22/02/2021].
37.   Idem. 
38.   Idem.

https://www.emakumeak.org/web/jornada/39


217ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

A pesar de los fuertes debates acerca de la doble o única militancia, los diferentes 
grupos feministas consiguieron llegar a cierta unidad que se plasmó en la campaña 
de solidaridad con las once mujeres de Basauri procesadas por haber abortado.39 

Aunque 1977 fue el año en que el movimiento feminista volvió a las calles con 
reivindicaciones de diversa índole, dentro de la izquierda abertzale ya había surgido 
una organización feminista un año antes, en 1976. Se trataba de la llamada Euskal 
Emazteak Bere Askatasunaren Alde.40 Esta organización conocida por sus siglas 
EEBAA fue una de las fundadoras de KAS Emakumeak en 1978.41

La fuerte movilización feminista que surgió y se desarrolló en los primeros 
años de la transición tras la muerte de Franco fue el principal motivo para que el 
MLNV se planteara la creación de una organización feminista abertzale. De esta 
forma, la izquierda abertzale consiguió presentar una organización feminista con 
un discurso homogéneo en el interior de un movimiento heterogéneo y transversal 
como era el feminista durante aquellos años. El MLNV se propuso agrupar a 
diferentes organizaciones que orbitaban en el entorno de la izquierda abertzale, 
como el grupo Bizkaiko Emakume Abertzaleen Taldea42 o Euskal Emazteak Bere 
Askatasunaren Alde. La variedad de grupos feministas no era patrimonio exclusivo 
de la izquierda abertzale. Durante estos primeros años de la transición existieron 
diferentes organizaciones feministas de muy diverso tipo. En la I Jornada de la 
Mujer en Euskadi asistieron los siguientes grupos: Guipuzkoa Feminista Talde 
Autunomoa, Euskal emakumeak borrokan de Guipuzkoa, Emakumearen Askatasuna 
Mugimendua de Navarra o Emazteak Iráultan y Groupe de Liberation de la Femme 
de Bayona. Además de las diferentes Asambleas de Mujeres de carácter más 
heterogéneo y transversal, presentes en las tres provincias vascas y en Navarra.43 
El gran número de grupos y colectivos feministas pequeños impedía la creación de 
una organización fuerte y con carácter de masas. Por esta razón, algunas mujeres 
pertenecientes a la izquierda abertzale, con el objetivo de aunar fuerzas, decidieron 
formar KAS Emakumeak (Mujeres KAS) en 1978.44

4.	 KAS EMAKUMEAK Y LA TRIPLE OPRESIÓN

Fruto de la  necesidad por parte de KAS de tener una presencia en las diferentes 
luchas sociales que tenían lugar en Euskadi durante la transición, nace en el año 1978 

39.   Zabala González, Begoña: Feminismo…, p. 67.
40.   López Romo, Raúl: «Tiñendo la patria de verde y violeta. La relación del nacionalismo vasco radical con los 

movimientos antinuclear y feminista en la transición», en lópez romo, Raúl: Años en claroscuro. Nuevos movimientos 
sociales y democratización en Euskadi (1975-1980). Bilbao, Universidad del País Vasco, Servicio Editorial, 2011, p. 7.

41.  Ernai, Gazte Antolakundea: URRATS FEMINISTA Historiatik ikasten gure feminismoa zehazteko! 2014, p. 74.
42.   «Mujer y sanidad», Punto y Hora de Euskal Herria, 18/10/1979. 
43.   Zabala Gonzalez, Begoña: Movimiento de mujeres, Mujeres en movimiento. Tafalla, Txalaparta, 2008, p. 22. 
44.   Hamilton, Carrie: Women and ETA. The gender politics of radical Basque Nationalism. Manchester, Manchester 

University Press, 2007, p. 151.



218

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

KAS Emakumeak. Esta organización surgió de la confluencia de mujeres procedentes 
de diferentes sectores de la izquierda abertzale. Algunas mujeres provenían del 
partido político encuadrado en KAS, HASI (Herri Alderdi Sozialista Iraultzailea), otras 
mujeres procedían de EEBAA (Euskal Emazteak Bere Askatasunaren Alde) y también 
había mujeres que no militaban en ninguna organización pero simpatizaban con 
la izquierda abertzale y con la coordinadora KAS.45 

El objetivo de la nueva organización era tener una presencia propia y fuerte 
dentro del Movimiento Feminista, el cual era extenso y heterogéneo. Además, el 
feminismo vasco era lo suficientemente autónomo como para que la izquierda 
abertzale no pudiera fagocitarlo, como sucedió con el movimiento antinuclear.46 
Al ser el feminismo un movimiento cada vez más amplio y con capacidad de 
movilización, el MLNV necesitaba estar en él. Pero para presentarse ante las 
feministas con una organización propia, la izquierda abertzale tenía que justificar la 
necesidad de esta nueva organización. Para ello desde KAS Emakumeak adoptaron 
la teoría de la «triple opresión». Las mujeres vascas, según el feminismo abertzale, 
sufrían la opresión machista por ser mujeres, la opresión nacional por ser vascas y 
la opresión social por ser trabajadoras.47 De este modo, según el punto de vista de 
KAS Emakumeak, la lucha feminista debía estar encuadrada en una lucha global 
por la liberación nacional y social de Euskadi. 

En una entrevista del semanario Punto y Hora de Euskal Herria, las mujeres 
de KAS Emakumeak respondían lo siguiente a la pregunta de cómo concebían 
ellas el feminismo: 

Concebimos el feminismo como enmarcado en la realidad nacional y de lucha de clases de 
Euskadi. Es decir un feminismo político abertzale y revolucionario. (…) Asumimos los puntos 
de la alternativa táctica de KAS (…) consideramos como los más adecuados (los puntos de la 
alternativa KAS) para conseguir los fines enunciados anteriormente.48 

Por lo tanto, al ser la lucha contra la opresión nacional el nexo de unión de 
KAS Emakumeak con el resto de las organizaciones de KAS, las reivindicaciones 
feministas no se entendían si no estaban unidas a las exigencias de la coordinadora 
KAS. Dichas exigencias se centraban principalmente en la amnistía y la autode-
terminación, así como también en la expulsión de Euskadi y de Navarra de las 
Fuerzas del Orden Público (FOP). Un punto de la alternativa KAS hacía referencia 
a las demandas de la clase trabajadora en el que consideraba que debían adoptarse 
medidas destinadas a la «mejora de las condiciones de vida de las masas populares 
y en particular de la clase obrera.»49 Como vemos, la centralidad de las exigencias 

45.   Epelde Pagola, Edurne; aranguren etxarte, Miren & Retolaza Gutierrez, Iratxe: op. cit., p. 111.
46.   López Romo, Raúl: «¿Democracia desde abajo? Violencia y no violencia en la controversia sobre la central 

nuclear de Lemóniz (Euskadi, 1976-1982)», Historia, Trabajo y Sociedad, 2 (2011), pp. 91-117.
47.   Hamilton, Carrie: op. cit., p. 151.
48.   «Mujeres en lucha (KAS)», Punto y Hora de Euskal Herria, 13/03/1980.
49.   Citado en Ibarra Güell, Pedro: La evolución estratégica de ETA (1963-1987). Donostia, Kriselu, 1987, p. 100.



219ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

de la Alternativa KAS eran las que estaban relacionadas de manera directa con la 
cuestión nacional, dejando poco margen a exigencias de otro tipo.

KAS Emakumeak consiguió tener una cierta importancia dentro del Movimiento 
Feminista, pero siempre remarcando su diferencia con las otras organizaciones 
feministas que no estaban encuadradas en el entorno del MLNV. La visión que 
tenía KAS Emakumeak sobre el feminismo también era defendida por personas 
dentro del MLNV que no militaban en la organización específicamente feminista. 
Como ejemplo podemos encontrar en las palabras de Itziar Aizpurua, miembro 
de la Mesa Nacional de Herri Batasuna, el órgano directivo de dicha coalición 
abertzale, la visión que desde todo el MLNV se tenía sobre cómo debía ser la lucha 
feminista. En una entrevista en el semanario Punto y Hora de Euskal Herria del 
año 1979, la dirigente abertzale dice lo siguiente respecto a la pregunta de qué opina 
sobre el movimiento de mujeres: «El problema de las mujeres, es un problema 
del pueblo entero; y no se tiene que presentar como algo separado.»50 Se acababa 
de crear KAS Emakumeak y las palabras de la dirigente abertzale nos muestran la 
visión que existía sobre el feminismo desde el MLNV. 

La izquierda abertzale consideraba que el feminismo debía presentarse como 
una lucha unida a la lucha de liberación nacional para, como señala Raúl López 
Romo, crear «el mito del pueblo unido en movimiento.»51 Las reivindicaciones 
feministas quedaban unidas, de esta forma, a la visión de la lucha de todo un 
pueblo por una sociedad justa e igualitaria. 

Es cierto que la estrategia del MLNV durante este periodo fue la de conseguir 
captar a los militantes de los movimientos sociales. El feminismo se encontraba 
entre estos movimientos utilizados por el MLNV para aumentar su peso político 
en la sociedad vasca. Para ello interpretan la realidad con una visión, en la que 
todos los problemas de la sociedad se explican por la causa primera, por el origen 
de todos los males, la dependencia de Euskadi respecto a España y Francia. Por 
eso, la lucha contra la desigualdad o contra la discriminación y violencia que 
sufren las mujeres es una lucha que no se puede entender ajena a la lucha global 
de liberación nacional que propugna el MLNV. 52 

La intención de construir patria puede estar detrás de la huelga que convocó 
KAS Emakumeak el 8 de marzo de 1980. Cito unas declaraciones de militantes de 
la propia organización al ser preguntadas por las razones de la huelga: «(…) Pero 
de entre todas ellas queremos resaltar especialmente la jornada de huelga que 
convocamos, dirigida fundamentalmente a las mujeres que realizan el trabajo 
doméstico, a las amas de casa.»53 Independientemente de las razones objetivas para 
convocar una huelga de estas características, el hecho de haber sido convocada 

50.   «Atzoko eta gaurko gudariak. Elkarrizketa bar Itziar Aizpurua-rekin», Punto y Hora de Euskal Herria, 27/09/1979. 
51.   López Romo, Raúl: Tiñendo la patria…, p. 24.
52.   Aulestia, Kepa: HB Crónica de un delirio. Madrid, Temas de Hoy, 1998, p. 120.
53.   «Mujeres en lucha (KAS) », Punto y Hora de Euskal Herria, 6/03/1980.



220

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

únicamente por una organización feminista vinculada a KAS parece probar que el 
objetivo de dicha huelga no era conseguir unos objetivos concretos, sino vincular 
las demandas del Movimiento Feminista con las de la izquierda abertzale.  

Lo cierto es que KAS Emakumeak ocupó un espacio en el feminismo desde el 
que difundió y defendió las demandas de KAS y de todo el MLNV. En ese sentido es 
importante resaltar el concepto de «triple opresión». KAS Emakumeak se apropió 
de dicho concepto adaptándolo al contexto vasco.54 De esta forma, conseguían 
unir las demandas del movimiento feminista con las del abertzalismo encuadrado 
en KAS. Conseguían unir un sector, la izquierda abertzale, con un movimiento 
transversal como era el movimiento feminista. Pero la confluencia de intereses 
entre KAS Emakumeak y el resto de organizaciones del MLNV hizo que la ideología 
abertzale e independentista fuera cada vez más importante en el interior de la 
organización feminista.

5.	 AIZAN!: VIOLENCIA Y DOBLE MILITANCIA

En 1981 nace Aizan!, colectivo que sustituye a KAS Enakumeak como la 
organización específicamente feminista del MLNV. La formación de Aizan! coincide 
con el desarrollo de la Coordinadora KAS hacia una organización dirigente de 
todo el MLNV como se puede ver en la Ponencia de KAS enviada al II Congreso 
del partido político HASI en septiembre de 1983: 

Los sucesivos pasos dados por KAS en sus progresivas reconversiones de instrumento coyuntural 
a instrumento coordinador y finalmente, a instrumento dirigente, han caracterizado un proceso 
evolutivo y racionalizador acorde al propio proceso revolucionario vasco.55

En este periodo, KAS se consolidó como organización dirigente de todo el 
MLNV, aunque el liderazgo real seguía estando en manos de ETA.56 Las propias 
militantes de Aizan! defendían el uso de la violencia por parte de ETA como vemos 
en la siguiente declaración: «Frente a esta violencia institucional creemos que 
todas las formas de lucha son válidas para acabar con ella.» Y criticaban a quienes 
condenaban dicha forma de violencia: 

(…) no compartimos en absoluto las ideas de aquellas otras mujeres, (…) que afirmaban en su 
ponencia que la violencia es cosa de hombres; un valor exclusivamente patriarcal y contra-
puesto a un supuesto valor feminista positivo basado en la naturaleza no violenta de la mujer.57 

El apoyo y la legitimización del uso de la violencia es una de las principales 
razones de la separación y división del Movimiento Feminista en Euskadi durante 

54.   Bermudez, Silvia & johnson Roberta: op. cit., p.382.
55.   Actas del II Congreso de HASI, Ponencia KAS. 23, 24 y 25 de septiembre de 1983, p.9, https://es.scribd.com/

document/91565510/HASI-Congreso-II-198309, [Consultado el 22/02/2021]
56.   Portero, Daniel: La trama civil de ETA. Madrid, Arcopress, 2008, p.84.
57.   Castillo, R: «Entrevista con Aizan!», Punto y Hora de Euskal Herria, 6/04/1984. 

https://es.scribd.com/document/91565510/HASI-Congreso-II-198309
https://es.scribd.com/document/91565510/HASI-Congreso-II-198309


221ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

los años 80. Aizan! era la organización que desde el interior del movimiento 
feminista busca unir la lucha de ETA-KAS con la de todo el movimiento feminista. 
Según sus planteamientos, la lucha feminista debía ir unida a la lucha de liberación 
nacional. Aizan! quería 

(…) hacer ver la necesidad no sólo de la autonomía del Movimiento Feminista Vasco sino 
también, de forma complementaria, de la Interrelación de la lucha de liberación de la mujer 
con las demás luchas de liberación de nuestro pueblo. Este es un paso fundamental que quiere 
dar Aizan! y que plantea al resto de los grupos feministas.58

Aizan! se manifestaba a favor del uso de la violencia por parte de ETA, pues 
consideraba que dicha violencia era una respuesta legítima a la violencia del 
estado. En cualquier caso, me parece interesante cómo la crítica de Aizan! se 
centraba también en rebatir los argumentos utilizados por algunas feministas 
que consideraban que las mujeres no debían tener actitudes violentas y agresivas 
por ser estas características únicamente atribuibles a los hombres. Aunque la 
crítica de Aizan! pueda ser válida, la defensa o no de la violencia en este contexto 
se refería a la violencia ejercida por ETA militar, la cual era apoyada por todas 
las organizaciones que componían KAS, incluido Aizan! Por lo que, en este caso, 
la crítica que realizaba Aizan! tiene menos valor al convertirse en un argumento 
utilizado por la organización para apoyar a ETA, que era quien hacía de vanguardia 
dirigente de KAS. 

Aunque la gran mayoría de las organizaciones feministas no secundaban 
dichas tesis sobre la violencia, sí es cierto que sectores del feminismo que no 
pertenecían al MLNV, como algunas integrantes de la Asamblea de Mujeres de 
Vizcaya, apoyaban la violencia como método para conseguir sus fines políticos. 
En una ponencia que presentó un grupo de mujeres de la Asamblea de Mujeres 
de Vizcaya en la II Jornada de la Mujer de Euskadi decían lo siguiente:

(…) y para acabar con todo rastro de explotación y opresión no nos queda más remedio que 
emplear la violencia. Una violencia que no es un fin para nosotras, sino el único medio que nos 
queda para llegar realmente a una sociedad sin violencia, es decir, a una sociedad donde no 
haya ningún tipo de opresión ni explotación.59

Teniendo en cuenta este último fragmento aquí citado, parece evidente que 
algunos posicionamientos de Aizan! eran compartidos por otros sectores del 
Movimiento Feminista de Euskadi. Podemos ver en la misma ponencia la intención 
de este grupo de mujeres de convertir el movimiento feminista en un movimiento 
que lucha contra el estado y sus instituciones. Algunas feministas veían «la 
necesidad del movimiento feminista a luchar agresiva y violentamente contra 

58.   Ibidem.
59.   (CDMMA), Archivo digital, Jornadas feministas «Actas de la II Jornadas Feministas de Euskadi», 16-19 de marzo 

de 1984, https://www.emakumeak.org/web/jornada/38, [Consultado el 22/02/2021].

https://www.emakumeak.org/web/jornada/38


222

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

este Estado patriarcal, y todas sus estructuras, desde las más próximas a las más 
lejanas.»60 

A lo largo de los años 80, una vez la transición iba dejando paso a la consolidación 
democrática, las posturas más radicales y rupturistas fueron cada vez más 
minoritarias. La excepción fue la izquierda abertzale y todas las organizaciones del 
entramado del MLNV. Aun así, aunque el MLNV siguió teniendo cierta importancia, 
sus seguidores se fueron quedando cada vez más aislados. La dinámica terrorista 
que ejercía ETA militar también influyó en los demás sectores que componían KAS 
y el MLNV. La prioridad de toda la izquierda abertzale se convirtió en defender a 
ETA militar y a sus militantes de la represión policial, judicial y política. Al ser una 
situación tan extrema, la crítica que podrían hacer las diferentes organizaciones 
de KAS a la «vanguardia armada», a ETA, se ocultaba e incluso se censuraba. Por 
esta razón, todo quedaba supeditado a las directrices y a las prioridades de ETA.61 

Podemos observar esta subordinación a los objetivos de ETA en el siguiente 
fragmento: 

Nosotras no somos mujeres en abstracto sino mujeres vascas, con una realidad opresiva distinta 
a las de las mujeres salvadoreñas, inglesas o palestinas. Creemos además, que esta realidad 
opresiva no es exclusivamente patriarcal, sino que es también de opresión y explotación 
nacional y social.62

La gente que militaba en los movimientos sociales pero no compartían ni 
ideología ni métodos con ETA y el MLNV veía a las organizaciones de la izquierda 
abertzale enredadas en una guerra particular, una guerra privada entre ETA y el 
estado.63 A pesar de esta mayor marginación y arrinconamiento cabe destacar el 
importante activismo que desplegaron las militantes de Aizan! como podemos 
apreciar en la convocatoria y organización del II Encuentro de Mujeres en Leioa 
(Bizkaia) en marzo de 1984; o su participación en otro foro feminista, en este caso 
en Cataluña, las II Jornades Catalanes de la Dona, en mayo de 1982.64

La discusión en torno a la doble militancia o la autonomía del feminismo siguió 
existiendo durante estos años en el interior del movimiento feminista. Un debate 
que ya desde 1977 había estado presente en los foros feministas. La cuestión era si 
las feministas debían militar en una organización únicamente feminista, o podían 
hacerlo al mismo tiempo en otra organización política. A las militantes de Aizan! 
las podemos encuadrar en esta segunda opción, pero aunque consideraban que 
la lucha feminista no podía separarse de la lucha global de liberación nacional de 
Euskadi, también defendían la autonomía de la propia organización feminista 
abertzale. Ellas mismas decían lo siguiente respecto a este tema:

60.   Ibidem.
61.   Fernández Soldevilla, Gaizka: La voluntad del gudari. Génesis y metástasis de la violencia de ETA. Madrid, 

Tecnos, 2016, p. 297.
62.   Castillo, R: «Entrevista con Aizan!», Punto y Hora de Euskal Herria, 6/04/1984.
63.   Ibarra Güell, Pedro: op. cit., pp. 155-157.
64.   «Un paso hacia la revitalización del feminismo», Punto y Hora de Euskal Herria, 11/06/1982.



223ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

Aizan!, desde siempre, es una llamada a la organización de las mujeres, nuestra lucha por la 
liberación la tenemos que protagonizar nosotras. Pero esa lucha no está aislada, queremos 
colaborar con las otras organizaciones que se encuentran en el Bloque Dirigente del proceso 
revolucionario vasco.65

Esta visión acerca de la única o doble militancia también la podemos encontrar 
en una ponencia elaborada en el marco de la II Jornada de la Mujer en Euskadi, 
donde las militantes de Aizan! dijeron lo siguiente acerca de dicha cuestión y, en 
concreto, de su militancia en una organización de la órbita de KAS:

(…) hay otra tendencia que lleva a las mujeres a no desvincular la lucha feminista al resto de las 
luchas populares llevadas a cabo en Euskadi. Estas mujeres pueden estar enmarcadas dentro 
de la línea de Aizan! Esta línea se caracteriza por defender un modelo organizativo autónomo 
e interrelacionado.66

Aizan! consideraba que la organización feminista debía estar unida al resto de 
organizaciones que luchaban por la liberación nacional con las mismas directrices 
políticas e ideológicas. Sin embargo, la organización feminista debía ser autóno-
ma en cuanto a su actuar y a las alianzas con otras organizaciones feministas de 
ideología diferente. Aun así, las posiciones de Aizan! respecto a la dependencia o 
independencia de las organizaciones feministas con las organizaciones políticas 
no impide que algunas ideas de Aizan! calen en grupos feministas que se definen 
como independientes. Este es el caso de la violencia y de la legitimidad o no de su 
uso. Ya en 1982, en unas Jornadas de Feministas Independientes (feministas que no 
militan en otras organizaciones que no sean las específicamente feministas) que 
se celebraron en San Sebastián, las asistentes discutieron acerca de la necesidad 
de debatir de manera clara y sincera sobre la violencia y su utilización por parte 
del Movimiento Feminista. 

La utilización o no de la violencia a la hora de defender y conquistar nuestros derechos es un 
debate pendiente entre nosotras y nos lo tenemos que plantear en profundidad» (…) «Por 
lo tanto que las mujeres nos definamos frente al tema de la violencia es importante, que lo 
hagamos las feminista es una necesidad planteada al movimiento.67 

Que un tema como la violencia estuviera tan presente en las discusiones de los 
grupos feministas de Euskadi tenía que ver con la situación que se vivía durante 
la década de 1980 en el País Vasco, década en la que ETA cometió una media de 
treinta y cuatro asesinatos anuales.68 Los diferentes grupos feministas como la 
mayoría de los grupos políticos del territorio debían plantearse su posición respecto 
a la violencia y lo habitual era que o bien tuvieran una posición ambivalente al 
respecto o, como en el caso de Aizan!, la apoyaran directamente. 

65.   Epelde Pagola, Edurne; Aranguren Etxarte, Miren & Retolaza Gutierrez, Iratxe: op. cit., p. 157.
66.   (CDMMA), Archivo digital, Jornadas feministas, «Actas de la II Jornadas Feministas de Euskadi», 16-19 de marzo 

de 1984, https://www.emakumeak.org/web/jornada/38, [Consultado el 22/02/2021].
67.  (CDMMA), Archivo digital, Jornadas feministas, «Actas de las III Jornadas Feministas Independientes», 10-13 

de junio de 1982, https://www.emakumeak.org/web/jornada/22, [Consultado el 22/02/2021].
68.   Judt, Tony: Postguerra. Una historia de Europa desde 1945. Barcelona, Taurus, 2006, p.675.

https://www.emakumeak.org/web/jornada/38
https://www.emakumeak.org/web/jornada/22


224

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

La cercanía de Aizan! a KAS hizo que esta organización tuviera como uno 
de sus principales objetivos la denuncia de la situación de los presos de ETA. Al 
ser Aizan! una organización específicamente feminista, su denuncia se dirige 
fundamentalmente contra la situación de las mujeres de ETA presas. En este 
sentido, Aizan! organizó en marzo de 1987 una concentración rodeando la Cárcel 
de Mujeres de Carabanchel para dar ánimo a las mujeres presas confinadas. Las 
organizadoras de este acto dijeron que las mujeres presas habían roto muchas 
barreras, incluso sexistas, en la lucha por la liberación de su pueblo. Desde Aizan! 
valoraron no solo la lucha por la independencia que llevaban a cabo estas presas, 
sino también la lucha contra los prejuicios machistas que encontraban no solo en 
el conjunto de la sociedad sino también en sus propias organizaciones. En dicha 
concentración consiguieron reunir a unas 500 personas. En los comunicados 
leídos delante de la prisión por las presas y los colectivos se ve con claridad la 
intención de unir la lucha por la liberación nacional con la de la liberación de la 
mujer. Como ejemplo podemos ver lo siguiente: 

Desde nuestra condición de trabajadoras vascas y encarceladas, vemos la necesidad de unir al 
Movimiento de Liberación Nacional Vasco la lucha de liberación de la mujer. La lucha de las 
mujeres ni es exclusiva ni exclusivista, pensamos que con la integración de las organizaciones de 
mujeres en el bloque KAS quedarían desmarcadas y descalificadas una serie de organizaciones 
feministas de carácter reformista que no asumen el análisis de clase y nacional de nuestra lucha.69

Además del claro intento por unir las diferentes luchas de liberación en una 
sola representada por el MLNV, las manifestantes también criticaron la política 
de dispersión de las presas que aplicaba el gobierno. Es interesante el hecho de 
que este acto político lo realizasen las integrantes de Aizan! conjuntamente con la 
organización política Unión Popular Castellana, mientras que no aparecen otros 
colectivos feministas ajenos al MLNV. Por lo tanto, puede parecer que Aizan! se 
centraba principalmente en la lucha independentista, siendo la lucha feminista un 
elemento añadido a dicha lucha política y global que está por encima de la lucha 
sectorial que representaba el feminismo. La trayectoria de Aizan! nos permite ver 
cómo la cuestión nacional fue acaparando todo el protagonismo en las diferentes 
luchas sociales que se desarrollaron durante los años 80. Un proceso que, como 
ya hemos apuntado anteriormente, ya había ocurrido con otros movimientos so-
ciales como el antinuclear70 o el de la insumisión al servicio militar obligatorio.71

Aunque las demandas independentistas coparan gran parte del activismo de 
Aizan! también es cierto que la organización feminista abertzale luchó para conseguir 

69.   «La solidaridad con las presas vascas llegó hasta los muros de Carabanchel», Punto y Hora de Euskal Herria, 
19/03/1987.

70.   Reguero Sanz, Itziar: «Terrorismo y miedo en el País Vasco: el chantaje de la central nuclear de Lemóniz en 
la prensa española (1981-1982)», Diacronie. Studi di Storia Contemporanea : Identità, ambiente e regionalismo tra spazi 
mediterranei e atlantici, 40 (2019), pp. 1-18.

71.   Arrieta, Félix & Elzo, Javier: «Historia y sociología de los movimientos juveniles encuadrados en el MLNV», 
Ayer, 59 (2005), pp. 173-197.



225ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

una posición importante en todo el MLNV y para que no fuera vista como una 
organización de segunda clase dentro de la izquierda abertzale. De hecho, uno 
de los principales objetivos de Aizan! fue integrarse como organización de pleno 
derecho dentro de KAS, algo que consiguió su sucesora Egizan! en 1988.72 

Aunque la actividad de Aizan! estuviera, en cierta medida, ligada a las 
reivindicaciones de KAS, también es cierto que desde dicha organización se 
promovieron diferentes campañas feministas como la lucha por el derecho a 
abortar, contra las agresiones machistas, por el reparto equitativo de las tareas 
del hogar o contra los juguetes sexistas.73 

Las principales tareas que se marcó Aizan! para mejorar la situación de las 
mujeres trabajadoras vascas eran tres. En primer lugar la organización feminista 
quería que las mujeres tuvieran igualdad de oportunidades en los trabajos fuera 
de casa y que las tareas del hogar se socializaran. En segundo lugar, pretendía que 
las mujeres tomaran parte activa en los asuntos económicos, políticos y culturales 
de la sociedad; y en último lugar, Aizan! proclamaba luchar por la liberación de la 
mujer en las relaciones sexuales y afectivas, así como por el derecho de las mujeres 
a tener el control de su propio cuerpo.74

Aizan! fue una organización política feminista que aunque apoyó la violencia 
de ETA, no pasó a realizar en ningún momento acciones terroristas. Sin embargo, 
ETA realizó algunos atentados enmarcados en una campaña antimachista. 

6.	 EL FEMINISMO ABERTZALE Y LA 
TENTACIÓN DE LA LUCHA ARMADA

Durante los años 70 surgieron en Europa diferentes organizaciones terroristas. 
En Alemania Occidental tuvieron cierto peso algunas organizaciones de extrema 
izquierda, la RAF (Fracción del Ejército Rojo),75 el Movimiento 2 de Junio76 y Células 
Revolucionarias.77 Del seno de esta última organización emergió otro grupo 
terrorista llamado Rote Zora (Zora la Roja) en alusión a un cuento infantil alemán 
del mismo nombre.78 Lo que caracterizó a esta organización y la diferenció del 
resto fue que era una organización terrorista exclusivamente femenina y cuyos 
atentados estaban dirigidos contra objetivos calificados de machistas. Entre sus 

72.   Epelde Pagola, Edurne; Aranguren Etxarte, Miren & Retolaza Gutierrez, Iratxe: op. cit., pp. 158-159.
73.   Idem, pp.159-160. 
74.   Idem.
75.   Almeida Díez, Adrián: «‘Zum kampf sind wir geboren’: El 68 alemán, el mito tercermundista y la fracción del 

ejército rojo (1962-1970)», Historia Contemporánea, 58 (2018), pp. 781-814.
76.   Rossi, Sergio: Llegará un día tan maravilloso como hoy. El movimiento 2 de junio y la lucha armada en Alemania. 

1972-1980. Barcelona, Plebs Invicta, 2016, p. 78.
77.   Avilés, Juan; Azcona, José Manuel & Re, Matteo (eds.): Después del 68: la deriva terrorista en Occidente. 

Madrid, Sílex, 2019, p. 453.
78.   Aierbe, Peio: Lucha armada en Europa. San Sebastián, Gakoa, 1989, p. 154.



226

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

acciones podemos citar el atentado contra el Tribunal Constitucional de Karlsruhe 
en 1975 tras haber anulado la reforma de la ley del aborto, ataques contra tiendas 
de sex-shop, de pornografía o contra la empresa Adler, provocándole pérdidas 
superiores a 35 millones de marcos a lo largo de 1987.79 

En los años 80, existieron en Euskadi diferentes organizaciones terroristas 
de diversa importancia. Además de las dos ramas de ETA la militar y la político-
militar, existieron los Comandos Autónomos Anticapitalistas y el grupo Iraultza, 
vinculado al EMK (Euskadiko Mugimendu Komunista).80 De estas cuatro, las tres 
primeras organizaciones que he mencionado justificaron en alguna ocasión 
atentados suyos con reivindicaciones feministas. 

El objetivo que pretendían conseguir con estos atentados era incidir en el 
movimiento feminista para conseguir simpatizantes de entre sus filas. En noviembre 
de 1980, ETA militar atentó en Pedernales (Bizkaia) contra el chalet del médico Juan 
Antonio Usparicha con el argumento de que este doctor se había posicionado en 
contra de la despenalización del aborto.81 Sin embargo, esta campaña terrorista no 
tuvo un gran recorrido. La rama político-militar de ETA también intentó servirse 
del Movimiento Feminista para conseguir mayor número de seguidores. En 1980 
los polimilis atentaron contra varias salas de cine en las que se estaban proyectando 
películas pornográficas.82 Consideraban que este tipo de cine despreciaba a las 
mujeres y promovía la prostitución. Tampoco los polimilis continuaron por este 
camino. 

El feminismo era útil como una herramienta para captar a más personas hacia 
las posiciones políticas del MLNV. Pero realizar campañas terroristas en esa 
dirección no fue una opción muy utilizada por ETA, ya fuera la facción polimili 
o la mili. Otro grupo terrorista de la época y de ideología similar, los Comandos 
Autónomos Anticapitalistas (CAA) también justificaron un atentado, el asesinato 
del militante socialista y de la UGT Germán González López en la localidad 
guipuzcoana de Urretxu en 1979, en el marco de una lucha contra el machismo. 
Sin embargo, desde posiciones feministas, concretamente desde la secretaría de 
la mujer del PCE-EPK se condenó dicho asesinato.83

Estos tres atentados de los principales grupos terroristas del periodo nos in-
dican un intento por parte de las organizaciones de apoyar una causa mediante 
el uso de la violencia para conseguir mayor número de adhesiones. Al contrario 
de lo que sucedió durante el mismo periodo con el movimiento antinuclear y la 
central nuclear de Lemóniz, en el caso de la lucha feminista, ni ETA, ni ninguna 

79.   Idem, pp. 154-155.
80.   García Lerma, Miguel & Aparicio Rodríguez, Víctor: «El EMK e Iraultza, «camino de ida y vuelta» (1981-

1991)», Huarte de San Juan. Geografía e Historia, 25 (2018), pp. 241-269.
81.   López Romo, Raúl: Años en claroscuro. Nuevos movimientos sociales y democratización en Euskadi (1975-1980). 

Bilbao, Universidad del País Vasco. Servicio Editorial, 2011, p. 231. 
82.   Idem, p. 230.
83.   Idem. 



227ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

otra de las organizaciones terroristas antes mencionadas, continuó con dicha 
campaña de atentados.

Pero desde algunos sectores del feminismo, como hemos visto anteriormente, se 
consideraban positivas algunas acciones de ETA, siempre y cuando estas acciones 
condujeran a un fortalecimiento del Movimiento Feminista. No se llegaban a 
especificar el tipo de acciones que podían apoyar, pero como ejemplo podemos 
ver la opinión a este respecto que una militante de la Asamblea de Mujeres de 
Vizcaya tenía en 1982:

Habría que analizar cada acción en concreto. Las acciones de ETA no son en este momento las 
más importantes para el movimiento, las mujeres nos tenemos que plantar todo tipo de métodos. 
Las acciones armadas hay que analizarlas en este contexto: si fortalecen la organización de 
las mujeres, las acciones de ETA no representan un problema para el movimiento feminista.84

Una parte del movimiento feminista, que no estaba encuadrada en el MLNV,  
apoyaba la violencia terrorista de ETA si ésta no dañaba al movimiento. A pesar 
de este apoyo a ETA, explícito en algunos casos, la organización terrorista no 
desplegó una campaña de atentados contra objetivos del feminismo. 

Existen, en mi opinión, varias razones por las que ETA no continuó por ese 
camino y abogó por no inmiscuirse en el movimiento feminista. La primera razón es 
que los objetivos «militares» que pudiera tener el feminismo no eran claros. ¿Contra 
quién debía atentar ETA para apoyar el feminismo? ¿Contra los machistas? En ese 
caso, buena parte de la militancia abertzale podría haber sufrido las acciones de la 
organización terrorista. En segundo lugar, el feminismo era un movimiento muy 
amplio y heterogéneo. Las principales organizaciones del periodo eran las Asambleas 
de Mujeres de las provincias vascas.85 Estos colectivos agrupaban a feministas con 
diferentes ideologías,86 por lo que si ETA hubiera intentado capitalizar la lucha 
feminista, es probable que las feministas no abertzales se hubieran desmarcado y 
seguramente habrían criticado las actuaciones violentas. En tercer lugar, aunque 
el debate sobre la violencia estuvo presente en algunas asambleas y encuentros 
feministas como hemos visto anteriormente, el Movimiento Feminista de forma 
mayoritaria rechazaba dichas actitudes al considerarlas ajenas a las mujeres. Por 
último, la izquierda abertzale no tenía una tradición feminista, al contrario de la 
que poseían algunos grupos políticos de izquierdas que también apoyaban las 
causas feministas. Por lo tanto, la ausencia de una tradición feminista en la cultura 
política de la izquierda abertzale provocó que la posición del MLNV dentro del 
Movimiento Feminista fuera débil y por lo tanto no se decidiera ETA a desplegar 
una campaña terrorista en dicha dirección. Al contrario de lo que sucedió en 

84.   Citado en Merino Pacheco, F. Javier: La izquierda radical ante ETA. ¿El último espejismo revolucionario en 
Occidente? Bilbao, Bakeaz, 2011, p. 146

85.   Zabala, Begoña: Movimiento de mujeres…, p. 23.
86.   Pagola Epelde, Edurne; Aranguren Etxarte, Miren & retolaza gutierrez, Iratxe: op. cit., p. 86.



228

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Alemania donde el movimiento feminista tuvo una gran presencia en los grupos 
terroristas del periodo en los que un tercio de sus miembros eran mujeres.87

7.	 CONCLUSIONES

La estrategia del MLNV fue la de crear una organización específicamente 
feminista que operara en el amplio Movimiento Feminista vasco defendiendo 
las posiciones políticas del MLNV. La decisión de crear una organización u 
organismo abertzale feminista fue tomada por el conjunto del MLNV debido a la 
imposibilidad de poder capitalizar todo el movimiento feminista. En el caso de 
otros movimientos sociales como el antinuclear, ETA sí pudo monopolizar esa 
lucha, pero no así en el caso del movimiento feminista. La incapacidad de dirigir 
la lucha feminista se debió a la debilidad del MLNV en  dicho movimiento y esta 
debilidad se debió principalmente a dos razones. 

La primera razón es que como ya hemos mencionado a lo largo de todo el 
texto, el feminismo vasco durante este periodo (1977-1988) fue un movimiento 
heterogéneo y trasversal. Es cierto que sus postulados eran mayoritariamente de 
izquierdas, pero no abertzales. La izquierda abertzale no consiguió atraer a sus 
planteamientos a la mayoría del feminismo, aunque sí consiguió que tuvieran 
una actitud, por lo menos tibia, ante el uso de la violencia por parte de ETA. 
Esta debilidad de la izquierda abertzale en el feminismo se debió a la dificultad 
que tuvo el MLNV para unir las demandas del movimiento feminista con las del 
nacionalismo vasco radical. Aun así existieron esfuerzos teóricos para hacer confluir 
ambas luchas, como hemos visto con la teoría de la triple opresión.

La segunda razón se debe al papel predominante de ETA en todo el MLNV. ETA 
era la organización que lideraba a todas las demás organizaciones de la izquierda 
abertzale, era su vanguardia. Por lo que las demandas de ETA eran las que tenían 
mayor importancia y protagonismo en todo el MLNV. Es por esto, que la lucha 
feminista quedaba en un segundo plano ante otras demandas como la amnistía o 
la retirada de las FOP (Fuerzas de Orden Público) de Euskadi. La idea de que ETA 
dirigiera sus atentados contra objetivos machistas no tuvo gran recorrido como 
hemos podido ver anteriormente, al contrario de lo que sucedió con la central 
nuclear de Lemóniz.

Por lo tanto, aunque el MLNV no consiguió capitalizar el movimiento feminista, 
sí pudo consolidar una organización importante que defendiera sus posiciones 
políticas en el conjunto del movimiento feminista. Una organización que se 
mantuvo a lo largo del tiempo con fuerza y capacidad de movilización, utilizando 

87.   Rossi, Sergio: op. cit., p. 163.



229ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

diferentes nombres, desde KAS Emakumeak, Aizan! hasta finalmente Egizan! en 
1988 ya encuadrada dentro de KAS. 

También es importante resaltar que aunque el feminismo abertzale estuvo muy 
condicionado por KAS y por la organización dirigente del MLNV, ETA militar, 
esto no impidió que desde la izquierda abertzale se desarrollara un feminismo 
con carácter propio. Las campañas llevadas a cabo por KAS Emakumeak y por 
Aizan! así como su presencia en las II Jornadas Feministas de Euskadi en 1984, 
nos muestran que el feminismo abertzale consiguió tener cierta entidad y perso-
nalidad durante este periodo.

En cuanto a las preguntas que me he propuesto responder al principio del 
texto considero que la izquierda abertzale sí pudo construir una organización 
feminista con una ideología y unas propuestas diferentes a las del resto del 
Movimiento Feminista de Euskadi, pero no consiguió monopolizar al conjunto del 
movimiento. En cuanto a si el MLNV pudo o no unificar las demandas feministas 
e independentistas, parece que la teoría de la triple opresión propugnada por 
KAS Emakumeak y Aizan! consiguió que dentro del independentismo abertzale se 
prestara cada vez mayor atención a las demandas feministas. Esta importancia cada 
vez mayor del feminismo en el MLNV se puede ver con claridad en 1988 cuando 
la sucesora de Aizan!, Egizan!, se integró como organización de pleno derecho en 
la coordinadora KAS. 



230

Adrián Gurpegui Cotado ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Aierbe, Peio: Lucha armada en Europa. San Sebastián, Gakoa, 1989.
Almeida Díez, Adrián: ««Zum kampf sind wir geboren»: El 68 alemán, el mito tercermundista 

y la fracción del ejército rojo (1962-1970)», Historia Contemporánea, 58 (2018), pp. 781-814.
Archivo de la Transición.
Arrieta, Félix & Elzo, Javier: «Historia y sociología de los movimientos juveniles encuadrados 

en el MLNV», Ayer, 59 (2005), pp. 173-197.
Arriero Ranz, Francisco: «El movimiento democrático de mujeres: del antifranquismo 

a la movilización vecinal y feminista», Historia, Trabajo y Sociedad, 2 (2011), pp. 33-62.
Aulestia, Kepa: HB Crónica de un delirio. Madrid, Temas de Hoy, 1998.
Avilés, Juan; Azcona, José Manuel & re, Matteo (eds.): Después del 68: la deriva terrorista 

en Occidente. Madrid, Sílex, 2019.
Bermudez, Silvia & Johnson, Roberta: A new history of iberian feminsms. Toronto, University 

of Toronto Press, 2018.
Cabrera García, Elisa & Valle Corpas, Irene: «Notas para una historia de las reivindicaciones 

feministas en y tras mayo de 1968: Contradicciones, alianzas y desafíos», Dossiers 
Feministes, 24, 2018, pp. 75-94.

Casanova, Iker: ETA 1958-2008. Medio siglo de historia. Tafalla, Txalaparta, 2007.
De Pablo, Santiago; de la Granja, José Luís & Mees, Ludger: Documentos para la historia 

del nacionalismo vasco. De los fueros a nuestros días, Barcelona, Ariel Practicum, 1998.
De Pablo, Santiago: La patria soñada. Historia del nacionalismo vasco desde su origen hasta 

la actualidad. Madrid, Biblioteca Nueva, 2015
Díaz Polegre, Leticia & Torrado Martín-Palomino, Esther: «El género y sus 

interseccionalidades desde una perspectiva sociológica e histórico-crítica en las narrativas 
autobiográficas de Angelou, Lorde y Davis», Investigaciones Feministas, 9(2) 2018, pp. 
291-307.

Egaña, Iñaki: Nuevo diccionario histórico-político de Euskal Herria. Tafalla, Txalaparta, 2015.
Elorza, Antonio (coord.): La historia de ETA. Madrid, Temas de Hoy, 2000. El País.
Emakumeen Dokumentazio Zentroa Maite Albiz Centro de Documentación de 

Mujeres.
Epelde Pagola, Edurne; Aranguren Etxarte, Miren & Retolaza Gutierrez, Iratxe: 

Gure genealogía feministak. Euskal Herriko Mugimendu Feministaren kronika bat. Galar, 
Emagin Elkartea, 2015.

Ernai, Gazte Antolakundea: URRATS FEMINISTA. Historiatik ikasten gure feminismoa 
zehazteko!, 2014.

Fernández Soldevilla, Gaizka: La voluntad del gudari. Génesis y metástasis de la violencia 
de ETA. Madrid, Tecnos, 2016.

Gahete Muñoz, Soraya: «¿Sexo contra sexo o clase contra clase? El género y la clase en 
los debates del feminismo español (1975-1980)», Kamchatka. Revista de análisis cultural, 
14 (2019), pp. 245-266.

García Lerma, Miguel & Aparicio Rodríguez, Víctor: «El EMK e Iraultza, «camino de ida 
y vuelta» (1981-1991)», Huarte de San Juan. Geografía e Historia, 25 (2018), pp. 241-269.

Gómez Fernández, Ana Belén: «Del antifranquismo al feminismo: la búsqueda de una nueva 
ciudadanía del movimiento democrático de mujeres en la Transición democrática», 
Pasado y Memoria. Revista de Historia Contemporánea, 13 (2014), pp. 251-270.



231ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 207–232 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en el País Vasco﻿

Hamilton, Carrie: Women and ETA. The gender politics of radical Basque Nationalism. 
Manchester, Manchester University Press, 2007.

Ibarra Güell, Pedro: La evolución estratégica de ETA (1963-1987). Donostia, Kriselu, 1987.
judt, Tony: Postguerra. Una historia de Europa desde 1945. Barcelona, Taurus, 2006.
López Romo, Raúl: Años en claroscuro. Nuevos movimientos sociales y democratización en 

Euskadi (1975-1980). Bilbao, Universidad del País Vasco. Servicio Editorial, 2011.
López Romo, Raúl: «¿Democracia desde abajo? Violencia y no violencia en la controversia 

sobre la central nuclear de Lemóniz (Euskadi, 1976-1982)», Historia, Trabajo y Sociedad, 
2 (2011), pp. 91-117.

López romo, Raúl: «La nueva izquierda feminista, ¿matriz de cambio político y cultural?», 
Ayer, 92/2013 (4), pp. 99-121.

Linz, Juan: Conflicto en Euskadi. Madrid, Espasa, 1986.
Merino Pacheco, F. Javier: La izquierda radical ante ETA. ¿El último espejismo revolucionario 

en Occidente? Bilbao, Bakeaz, 2011.
Nash, Mary: Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos. Madrid, Alianza Editorial, 

2012.
Portero, Daniel: La trama civil de ETA. Madrid, Arcopress, 2008.
Punto y Hora de Euskal Herria.
Reguero Sanz, Itziar: «Terrorismo y miedo en el País Vasco: el chantaje de la central nuclear 

de Lemóniz en la prensa española (1981-1982)», Diacronie. Studi di Storia Contemporanea: 
Identità, ambiente e regionalismo tra spazi mediterranei e atlantici, 40, (2019), pp. 1-18.

Roldán Barbero, Horacio: El maoísmo en España y el tribunal de orden público (1964-1976). 
Córdoba, Servicio de Publicaciones Universidad de Córdoba, 2010.

Rossi, Sergio: Llegará un día tan maravilloso como hoy. El movimiento 2 de junio y la lucha 
armada en Alemania. 1972-1980. Barcelona, Plebs Invicta, 2016.

Solé Romeo, Gloria: Historia del feminismo (siglos XIX y XX). Barañain, Eunsa, 2011.
Vindicación Feminista. 
Zabala Gonzalez, Begoña: Movimiento de mujeres, Mujeres en movimiento. Tafalla, Txalaparta, 

2008. 
Zabala Gonzalez, Begoña: Feminismo, transición y sanfermines del 78. Pamplona, Txalaparta, 

2018.
II Congreso de HASI, Ponencia KAS, 23, 24 y 25 de septiembre de 1983.





233ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

EL CARLISMO EN EL FRANQUISMO. 
DEL COLABORACIONISMO A LA 
CLARIFICACIÓN IDEOLÓGICA 

CARLISM IN FRANCO’S REGIME. 
FROM COLLABORATIONISM TO 
IDEOLOGICAL CLARIFICATION

Juan Cruz Alli Aranguren1

Recibido: 2021-01-22 · Aceptado: 2021-04-22
doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.29497

Resumen
Este artículo expone la evolución durante el franquismo del tradicionalismo 
carlista. Pasó de su participación activa en la guerra contra la República y en 
el triunfo militar hasta su marginación en la construcción del nuevo Estado 
y oposición al régimen, acercándose al mismo en la colaboración de los años 
50. De la organización como Comunión Tradicionalista representante del 
tradicionalismo antiliberal hasta convertirse en un partido político democrático 
defensor del federalismo y el socialismo autogestionario. De la falta de liderazgo 
dinástico hasta el reconocimiento y proclamación como rey de su príncipe 
regente, cuyo heredero Carlos Hugo protagonizó el proceso de «clarificación 
ideológica» y modernización. Esos objetivos se han estudiado a partir de los 
documentos elaborados por los protagonistas y de la bibliografía. De lo que 
resulta que en el periodo del tardofranquismo se produjo un intento de reforma 
sustancial del carlismo histórico que fracasó en la Transición.

Palabras claves
Tradicionalismo; carlismo; colaboracionismo; clarificación ideológica; federalismo; 
socialismo autogestionario.

1.   Doctor en Derecho. Doctor en Humanidades (UPNA). C.e.: jcallia@gmail.com. Este artículo forma parte de la 
memoria de investigación «El carlismo de Franco. De Rodezno a Carlos VIII», presentada en la Universidad Nacional 
de Educación a Distancia y realizada bajo la supervisión del Prof. Dr. D. Juan Avilés Farré.

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.29497
mailto:jcallia@gmail.com


234

Juan Cruz Alli Aranguren﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Abstract
This article describes the evolution of Carlist traditionalism during Franco’s 
regime. It went from active participation in the war against the Second Republic 
and the military victory to opposition to the regime, while getting closer to 
it in the collaboration of the 1950s. From its organisation as a Traditionalist 
Communion representing anti-liberal traditionalism to a democratic political 
party that defended federalism and self-managed socialism. From a lack of dynastic 
leadership to the recognition and proclamation of its prince regent Carlos Hugo as 
pretender to the throne, the man who led the process of «ideological clarification» 
and modernization of the movement. These objectives have been studied from 
documents drawn up by the figures themselves and from the literature, from which 
it can be gleaned that an attempt was made to carry out a substantial reform of 
historic Carlism towards the end of Franco’s regime, although it failed during the 
Transition to democratic rule.

Keywords
Traditionalism; Carlism; collaborationism; ideological clarification; federalism; 
self-managed socialism.



235ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la clarificación ideológica﻿

1.	 CARLISMO Y FRANQUISMO

Las relaciones de la Comunión Tradicionalista, representada por el regente 
Javier de Borbón-Parma y su jefe-delegado Manuel Fal Conde, con Franco no 
fueron buenas ni durante la guerra ni una vez concluida. La Junta Central Carlista 
de Guerra de Navarra había puesto a disposición de Mola y del generalísimo las 
milicias de los requetés, en un comportamiento rebelde y faccioso respecto a 
las autoridades de la Comunión, a cambio de restaurar la enseña monárquica y 
mantener el control político-administrativo de Navarra2. Franco utilizó las milicias 
carlistas y se apoyó en los pocos carlistas «colaboracionistas», imponiéndoles la 
Unificación y el partido único3. Si en el siglo XIX los carlistas ganaron batallas, pero 
perdieron las guerras, en la del XX fueron triunfadores excluidos de la conquista 
del Estado4. Resultaron una compañía útil en lo militar, insubordinada e incómoda 
en lo político, y un obstáculo, por su rebeldía, para su poder personal indefinido.

La nueva realidad de la paz hizo a los carlistas perder los rituales de guerra, 
comprobando que Franco y la Falange no tomaban en consideración ni sus ideas, 
ni sus propuestas, ni sus estructuras propias de un proto Estado carlista5. 

La organización tradicionalista fue sometida al control por la policía y la 
parapolicía falangista; la mayor parte de sus medios pasaron al patrimonio de FET 
y de las JONS6, y muchos militantes fueron perseguidos7. Franco exigía la unidad 
uniforme en los «postulados del régimen» y del partido único8.

Se creó en las filas carlistas un sentimiento de frustración, desengaño y enemistad 
con el régimen. Hubo también autocompasión por el maltrato recibido, desde 
una cierta arrogancia por su aportación al éxito militar. Habiendo formado parte 
de los vencedores, eran marginados y perseguidos, lo que les llevó a apartarse y 
rebelarse contra Franco y la Falange. Algunos lo sublimaron porque pensaban en 
el premio eterno por su defensa de la religión y la Iglesia, convencidos de que en 
la nueva España que construía Franco no había sitio para ellos9.

2.   Canal, Jordi: Banderas blancas, boinas rojas: una historia política del carlismo, 1876-1939. Madrid, Marcial Pons, 
2006, p. 333.

3.   Peñalba, Mercedes: Entre la boina roja y la camisa azul. La integración del carlismo en FET y de las JONS (1936-
1942). Pamplona, Gobierno de Navarra, 2015.

4.   Payne, Stanley: «Prólogo» a Vázquez de Prada, Mercedes: El final de una ilusión, Auge y declive del tradicionalismo 
carlista (1957-67). Madrid, Schelas S. L., 2016, pp. 17-18.

5.   Tusell, Javier: Franco en la Guerra Civil. Una biografía política. Barcelona, Tusquets, 1992, pp. 46-49; Ugarte, 
Javier: «El carlismo en la guerra del 36: la formación de un cuasi-estado nacional-corporativo y foral en la zona vasco-
navarra», Historia Contemporánea, 38 (2010), pp. 49-87.

6.   Se salvaron los que tenían titularidad particular o forma de sociedad mercantil, aunque los titulares del capital 
social fueran testaferros de la Comunión Tradicionalista, como El Pensamiento Navarro. Errea Iribas, Rosa: Javier María 
Pascual y El Pensamiento Navarro. Con él llegó el escándalo (1966-1970). Pamplona, Eunate, 2007.

7.   Martorell, Manuel & Miralles, Josep: Carlismo y represión franquista. Madrid, Ediciones Arcos, 2009; Miralles, 
Josep: La rebeldía carlista. Memoria de una represión silenciada. Enfrentamientos, marginación y persecución durante la 
primera mitad del régimen franquista (1936-1955). Madrid, Schedas, 2018. 

8.   Franco Salgado-Araujo, Francisco: Mis conversaciones privadas con Franco. Barcelona, Planeta, 1976, pp. 337, 
344 y 382, anotaciones de 30 de abril y 7 de julio de 1962, 25 de mayo de 1963.

9.   Martorell, Manuel: Retorno a la lealtad. El desafío carlista al franquismo. Madrid, Actas, 2010.



236

Juan Cruz Alli Aranguren﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Así lo expresó el documento de la Comunión Tradicionalista «La representación 
nacional y el espíritu de las nuevas Cortes» del 14 de noviembre de 1942: «Los 
muertos de nuestra guerra, murieron de verdad y para que de verdad se restaurara 
la gran España tradicional; no para que una ruin comparsa montara sobre sus 
tumbas una farsa infame»10. 

Los miembros de la Junta Auxiliar de la Jefatura Delegada en carta al regente 
de 23 de junio de 1942 expresaron el 

malestar general que hay en nuestra Patria producido por este Régimen que contra toda 
razón y todo derecho se ha impuesto, […] Régimen verdaderamente intruso y usurpador, que 
ha llevado el desgobierno y el malestar a todos los órdenes de la Administración pública y de 
la vida nacional11.

El documento de la Comunión Tradicionalista «La lección de los hechos» 
del 12 de octubre de 1944 afirmó: «No se hizo la guerra para esto». Era preciso 
«conseguir el verdadero sentido de la victoria en esta guerra española hay que 
empezar a desmontar, desde los cimientos, la política falangista de la retaguardia»12.

En 1947 el regente dirigió una carta a uno de los jefes del requeté analizando 
críticamente las causas de la posición del carlismo y del «desengaño producido» 
tras el fin de la guerra, consecuencia de los acuerdos con Mola y los jefes militares 
y políticos del Alzamiento por

no proclamar o hablar del Rey y la Monarquía. Así no fue una guerra carlista, pero fue alcanzada 
la victoria por nuestros requetés con tantos sacrificios y sangre. […] Nuestra contribución in-
mensa fue desconocida y dejada sin reconocimiento, y numerosos otros que no tenían muertos 
ningunos se han aprovechado de nuestros sacrificios.

La desunión del carlismo «no procede de faltas por parte de la Jefatura, aunque 
errare humanun est, pero de grupos determinados de carlistas». Las actuaciones 
de Fal Conde se habían producido «siempre en completo acuerdo conmigo». 
Habían intentado no tener «participación directa en las responsabilidades del 
gobierno», porque «era imposible a los verdaderos carlistas participar en el Gobierno 
(arrastrando así la responsabilidad de la Comunión Carlista), que era compuesto en 
su mayoría de enemigos de Nuestra Tradición y presidido por elementos alíenos 
y hostiles». Atribuyó la responsabilidad de las escisiones y de sus consecuencias 
a exjefes carlistas como Rodezno y Bilbao, manifestándose contrario al régimen13.

La desmovilización carlista fue muestra del cambio de la «cultura de la 
identificación» durante la guerra a la «cultura de la alienación» tras su fin: «Los 
tradicionalistas, más aislados e impotentes que nunca, decidieron replegarse 
y esperar en la sombra sobrevivir al franquismo como habían sobrevivido a la 

10.   Santa Cruz, Manuel de: Apuntes y documentos para la historia del tradicionalismo español 1939-1966. Tomo 4 
(1942), Sevilla, Edit. Tradicionalista, 1979, p. 43.

11.   Idem, p. 89.
12.   Santa Cruz, Manuel de: op. cit., Tomo 6 (1944), p. 82.
13.   Borbón-Parma, María Teresa, Clemente, Josep Carles & Cubero Sánchez, Joaquín: Don Javier, una vida al 

servicio de la libertad. Barcelona, Plaza & Janés, 1997, p. 191.



237ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la clarificación ideológica﻿

monarquía constitucional y a la república»14. En muchos casos, concluyó en el 
«compromiso temporal» por la justicia social de los movimientos sociales católicos 
contrarios al sistema capitalista y al régimen. 

Gran parte del carlismo vivió durante el franquismo en la contradicción de 
haber contribuido de forma decisiva a la creación del régimen y la conciencia del 
engaño, que le llevó a la decepción y a la oposición. Lo hizo sin poder «construir 
el enemigo» en la persona de Franco, trasladándolo a la Falange. Históricamente 
la existencia del enemigo liberal le había resultado útil, pero ahora era distinto, 
había contribuido a ganar la guerra, apoyado al generalísimo del ejército y hecho 
posible un régimen que invocaba sus doctrinas y era apoyado por la Iglesia, con la 
satisfacción de haber cumplido una misión histórica. La Comunión Tradicionalista 
quedó dentro del régimen 

situada en una suerte de limbo político, ya que funcionaba como una familia informal de la Gran 
Coalición franquista, pero también como una organización autónoma que carecía de existencia 
legal y rechazaba cualquier colaboración con el Partido Único; donde, en buena medida gracias 
a ello, los falangistas no tenían rivales15.

La situación fomentó las divisiones internas entre los carlistas colaboracionistas 
unificados, a los que se asimilaban los carlosoctavistas apoyados por el régimen 
entre 1943-195316, los juanistas que reconocían la legitimidad dinástica a D. Juan, los 
falcondistas-javieristas, y los sivatistas17. Sólo los primeros estuvieron presentes en 
las estructuras del régimen, principalmente en el ministerio de Justicia (Rodezno e 
Iturmendi), en las Cortes Españolas (Bilbao), en el Movimiento y en ámbitos locales 
en Navarra, País Vasco, Cataluña y Valencia, participación que se fue reduciendo 
hasta desaparecer. Como reconoció el Príncipe Regente, 

El carlismo para todos estos era un refugio seguro, una defensa de sus intereses espirituales 
o materiales cuando no de sus ambiciones políticas personales. Por ello el régimen se ha 
esmerado siempre en utilizar personalidades que habían sido carlistas. Esto servía a confundir 
a los carlistas y sobre todo a la opinión pública y a mantener en esta un antagonismo entre 
izquierda y carlismo, condición evidente de la política de guerra civil latente que el régimen 
quería sostener18. 

14.   Payne, Stanley: Falange. Historia del fascismo español. París, Ruedo Ibérico, 1965, p. 195. 
15.   Gil Pecharromán, Julio: La estirpe del camaleón. Madrid, Taurus, 2019, p. 173.
16.   El movimiento tuvo su origen en el «grupo de la lealtad» promovido a la muerte de D. Jaime para evitar que 

la monarquía carlista recayese en miembros de la dinastía liberal por ausencia de sucesores del monarca y su tío D. 
Alfonso Carlos. Defendía la opción sucesoria de Blanca de Borbón, hija de Carlos VII, o de uno de sus hijos. Fueron 
apoyados por el periódico carlista El Correo Español, del que recibieron el nombre de «cruzadistas». En vida de ambos 
monarcas intentaron que se pronunciaran por su propuesta, sin conseguirlo, en las asambleas de Toulouse de 1932 y 
Zaragoza de 1935. Tras la guerra civil, con el carlismo en Regencia, los cruzadistas históricos, Cora y Plazaola, con el 
apoyo de carlistas unificados y colaboracionistas con el régimen, promovieron la candidatura de D. Carlos de Habsburgo. 
Apoyaron a Franco y es un lugar común que recibió todo tipo de ayuda, por ser útil en el juego de pretendientes de 
Franco. En una negociación entre el ministro Arrese y el carlista unificado Olazábal formalizaron las relación y apoyos 
al nuevo movimiento carlista a finales de junio de 1943. Archivo General Universidad Navarra (AGUN). Fondo José Luis 
Arrese Magro (FJLAM)-6Ag2.

17.   Caspistegui, Francisco Javier: «Navarra y el carlismo durante el régimen de Franco: la utopía de la identidad 
unitaria», Investigaciones Históricas, 17 (1997), pp. 285-314.

18.   Chao, Ramón: «Entrevista a Don Francisco Javier de Borbón-Parma. El carlismo, hoy», Triunfo, 694 (1976), p. 76.



238

Juan Cruz Alli Aranguren﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Esta situación estuvo en parte motivada por la ausencia del elemento 
fundamental que en su historia había sido la figura del Rey, sustituido por un 
Regente que, por las circunstancias del momento, no podía cumplir la misión 
encomendada por el último Rey D. Alfonso Carlos.

El Consejo Nacional de la Tradición del 30-31 de mayo de 1952 puso fin a la 
Regencia y proclamó a Javier de Borbón-Parma sucesor de Alfonso Carlos y jefe de 
la dinastía, poniendo simultáneamente fin al proyecto de Regencia Nacional para 
España que preconizaba la Comunión, desde el convencimiento de que los años 
transcurridos y la consolidación de la dictadura sine die, habían hecho perder sen-
tido a una opción monárquica inmediata. Sin embargo, él mismo limitó el alcance 
de aquel acto en la carta a su hijo Carlos Hugo del día 31 y en la declaración de 
17 de enero de 1956 afirmando que fue un «acto prematuro […] una imprudencia 
humana y un error político mío». Finalmente, aceptó y confirmó el 17 de enero 
de 1956, «para mí y para mis descendientes la sucesión legítima de la Monarquía 
española y la pesada carga de la corona en el destierro» 19. 

La Comunión tenía ya su abanderado para reactivar su política. Superando 
la actitud opositora de la etapa de Fal Conde, decidió abrirse a la colaboración 
con el régimen. Así se planteó con el nuevo jefe delegado José M. Valiente, bajo 
la dirección del monarca y del heredero Carlos Hugo a partir de mayo de 195720. 

2.	 EL COLABORACIONISMO

En un manifiesto de 3 de abril de 1954 expresó D. Javier su disposición a «prestar 
nuestro concurso a cualquier labor ‒que ya es inaplazable‒ de enderezamiento de la 
política hacia finalidades en consonancia con la doctrina que venimos manteniendo 
por espacio de varias generaciones». Las concretó en establecer una Monarquía con 
«la sociedad constituida según su propio ser, con sus entidades plenas de personalidad, 
sus fueros, sus libertades y su auténtica representación». Propuso superar la etapa 
de retraimiento y oposición/contestación practicada desde la guerra, que supuso la 
ruptura de la unidad del régimen y de los vínculos políticos en torno al caudillo21.

Para esta nueva política respecto al régimen, el 11 de agosto de 1955 cesó al jefe-
delegado Fal Conde, asumiendo D. Javier la total jefatura y reorganizó la Comunión. 
Fue sustituido por el secretario general José M. Valiente22, a quien encomendó 

19.   Santa Cruz, Manuel de: op. cit., Tomo 18 (I) (1956), pp. 28-29.
20.   Una visión de conjunto en Caspistegui, Francisco Javier:  El naufragio de las ortodoxias. El carlismo 1962-1977. 

Pamplona, Eunsa, 1997.
21.   Archivo General Universidad de Navarra (AGUN), Fondo Manuel Fal Conde (FMFC), 133/73; Vázquez de 

Prada, Mercedes: «El nuevo rumbo político del carlismo hacia la colaboración con el régimen (1955-56)», Hispania, 
231 (2009), pp. 179-208. 

22.   Vázquez de Prada, Mercedes: «José María Valiente Soriano: una semblanza política», Memoria y Civilización. 
Anuario de Historia, 15 (2012), pp. 249-165.



239ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la clarificación ideológica﻿

practicar una «política de intervención» conocida como «colaboracionismo» (1957-
1967)23. Valiente propuso sus términos al ministro Arrese el 14 de junio de 195624. 
Simultáneamente se desarrolló una acción para captar a los carlosoctavistas que 
habían quedado sin pretendiente tras la muerte de Carlos VIII en 1953. Por parte 
del ministro de Justicia Iturmendi se presionaba a D. Javier para que, a cambio de 
reconocimiento, apoyara la propuesta de Franco para su sucesión. El argumento 
justificativo de la nueva estrategia fue «la realización de una buena parte del programa 
tradicionalista en la Monarquía futura con el Príncipe Juan Carlos» por medio de 
«la incorporación a Franco para la monarquía futura»25. Fue rechazada por quienes 
se oponían a cualquier reconocimiento de la dinastía liberal.

Del acercamiento al régimen se hizo eco el sacerdote carlista Bruno Lezáun, 
contestando a la de D. Javier abogando para que «vayamos con Franco a la institución 
de la Monarquía», apostillando: 

creo que ir con Franco es abdicar de los principios carlistas, puesto que ipso facto el ir a Franco es 
admitir un régimen distinto y opuesto al Régimen Carlista, es perder la Legitimidad de Ejercicio. 
Por lo tanto, con esta carta ha perdido S. A. el derecho a ser Rey de España y a ocupar puesto 
alguno de dirección del Carlismo26.

Con la nueva estrategia, la Comunión adoptó una actitud de crítica prudente y 
moderada, de menos intensidad que la de Fal27, que le dio presencia, pero no poder 
ni posibilidades en la sucesión. Para Valiente dentro del Movimiento había dos 
alternativas: la Falange, que de partido único se constituía en «dominante», y la 
carlista, excluyendo a los monárquicos juanistas.

Esta línea política fue apoyada por D. Javier quien en 1957 propuso contar «con 
franquistas, juanistas, sivatistas y octavistas y con los mismos falangistas para formar 
una barrera al neorrepublicanismo»28. Fue establecida por la Junta de Gobierno de 
23 de febrero de 1957 a propuesta de Valiente para evitar la crisis del Movimiento y 
garantizar una futura monarquía tradicional, respaldada por la Falange, poniendo 
los medios para llegar «hasta donde sea posible, con prudencia, lealtad y espíritu 
constructivo»29. El propósito fue participar en las decisiones de gobierno y recibir 
apoyo a sus círculos, publicaciones, actos, etc., que permitieran recuperar espacio 
político y abrir posibilidades en la sucesión, en unión con las restantes opciones 

23.   Formaron parte de la nueva organización José L. Zamanillo y Juan Sáenz Díez. Franco Salgado-Araujo, 
Francisco: op. cit., p. 240, la anotación de 23 de junio de 1958 recogió la opinión de Franco: «La rama que defienden los 
señores Valiente y Zamanillo se está portando muy bien con el régimen; pero no se comprende que sean partidarios y 
que hagan propaganda en favor de un príncipe extranjero que no tiene el menor arraigo en el país y que nada inspira 
a los españoles».

24.   AGUN.FJLAM, Archivo reservado-6Bc3.
25.   AGUN. Fondo Manuel Fal Conde (FMFC), 133/173.
26.   Santa Cruz, Manuel de: op. cit., Tomo 20 (1958), pp. 9-10. 
27.   Miranda, Francisco, Gaita, Ricardo, Santamaría, J. Elena & Maiza, Carlos: «La oposición dentro del régimen. 

El carlismo en Navarra», en Tusell, Javier, Alted, Alicia & Mateos, Abdón (coords.): La oposición al régimen de Franco. 
Estado de la cuestión y metodología de la investigación. Tomo 1, vol. II, Madrid, UNED, 1990, pp. 469-480. 

28.   Carta de Javier de Borbón-Parma a Fal Conde de 6 de abril de 1957. AGUN-FMFC, Cronológica.
29.   AGUN. Fondo José María Valiente Soriano (FJMVS), 127/34.



240

Juan Cruz Alli Aranguren﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

carlistas30. Para logarlo se promovió un movimiento «de unión carlista» con la 
incorporación de los carlosoctavistas.

El colaboracionismo fue muy contestado internamente hasta provocar un 
atentado contra Valiente31. Se argumentaba que no produciría resultados políticos, 
salvo la tolerancia de los «Círculos Vázquez de Mella», algunas publicaciones y 
actos, siempre vigilados, descalificando al carlismo como «sostén» del régimen 
cada días menos sólido y más criticado. El mayor éxito político fue que Franco 
designó como procuradores en Cortes a los carlistas Zamanillo, Fagoaga, Codón, 
Redondo y Astrain. Se afirmaba que Valiente aspiraba a ser ministro de Justicia 
como Rodezno, Bilbao e Iturmendi.

Las autoridades carlistas colaboracionistas tardaron tiempo en percatarse de 
que Franco les engañaba con audiencias y buenas palabras, lo mismo que había 
hecho en los años de la guerra con los miembros de la Junta Central Carlista de 
Guerra de Navarra y el conde de Rodezno. 

En la asamblea de la AET del 27 de abril de 1957 se constató que todas las 
agrupaciones «repudiaban cualquier intento de intervención o colaboración 
con el actual régimen», demandando la «renovación en todos los órdenes de 
la Comunión Tradicionalista». Su Consejo Nacional del 14-15 de diciembre de 
1957 rechazó mayoritariamente la colaboración32.

Las concentraciones del primer domingo de mayo en Montejurra se convir-
tieron en el espacio de máxima presencia carlista, lugar propicio a la manifes-
tación de las propuestas de la organización, de las discrepancias, los eslóganes, 
consignas y expresiones de los disconformes de cualquier grupo y sentido. En 
ellas se marcaron líneas políticas y el mejor modo de conocer las propuestas re-
formistas que se fueron formulando33. En la concentración del 5 de mayo de 1957 
los miembros de la AET de Pamplona lanzaron octavillas anticolaboracionistas: 

30.   Vázquez de Prada, Mercedes: «El papel del carlismo navarro en el inicio de la fragmentación definitiva de la 
Comunión Tradicionalista (1957-1960)», Príncipe de Viana, 254 (2011), pp. 399-402. 

31.   El miembro de la AET de Pamplona, Juan de Diego Arteche, vestido con sotana, agredió el 25 de julio de 1957 
a Valiente, causándole pequeñas lesiones, suficientes para que se organizase un escándalo interno. (AGUN. FJMVS, 
127/33); Vázquez de Prada, Mercedes: «El carlismo navarro y la oposición a la política de colaboración entre 1957 y 
58», Navarra: Memoria e Imagen. Actas del VI Congreso de Historia de Navarra, Pamplona, Eunate, 2006, Vol. 2, pp. pp. 
166-167; Vázquez de Prada, Mercedes: «La oposición al colaboracionismo carlista en Navarra», Príncipe de Viana, 262 
(2015), pp. 795-804. 

32.   Santa Cruz, Manuel de: op. cit., Tomo 19 (1957), pp. 176-188; Miralles, Josep: Estudiantes y obreros carlistas 
durante la dictadura franquista: la AET, el MOT y la FOS. Sevilla, Ediciones Arcos, 2007.

33.   El de 1963 se refirió a la monarquía social y al aniversario de la ley de principios del Movimiento. En 1964 a los XXV 
años de la victoria. A partir de 1965 se relacionaron con la evolución ideológica, reflejando lo que ya venía produciéndose 
en los discursos, con el significativo «Monarquía, Pueblo, Paz y Democracia»; en 1967, «Montejurra, gloria y futuro 
de España»; en 1968 el carlismo «Testimonio permanente»; en 1974, «El Montejurra de la autogestión»; en 1975 «Un 
Montejurra para la unidad»; en 1976 «Una cita para el pueblo», y en 1976 «Un grito de libertad». Caspistegui, Francisco 
Javier: El naufragio…, pp. 283-351; Caspistegui, Francisco Javier: «Del Dios, Patria y Rey al Socialismo, Federalismo y 
Autogestión: dos momentos del Carlismo a través de Montejurra (1963 y 1974)», Actas del III Congreso General de Historia 
de Navarra, Pamplona, 1994, VV.AA. (eds.), Pamplona, Gobierno de Navarra, 1997; Caspistegui, Francisco Javier: «El 
Montejurra carlista: mito y realidad», en Caspistegui, Francisco Javier, MacClancy, Jeremy & Martorell, Manuel: La 
montaña sagrada. Conferencias en torno a Montejurra. Pamplona, Gobierno de Navarra, 2018, pp. 11-64.



241ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la clarificación ideológica﻿

«En Navarra los carlistas/ siempre hemos sido leales/ nunca colaboracionistas/ 
nunca, jamás, liberales»34.

En carta del jefe nacional de la AET Massó a Valiente del 10 de octubre de 
1957 rechazó la orientación política del secretariado, con planteamientos de 
mayor compromiso político-social, que anunció lo que sería la «actualización» 
ideológica35.

El filósofo Gambra en carta a Valiente de 15 de diciembre de 1957 valoró la 
política colaboracionista por los resultados políticos nulos, el ridículo general 
ante el país, el desaliento, división y aun violencias graves entre los carlistas, 
denunciando el apoyo a un régimen desacreditado y opuesto al carlismo. 

La intervención de Carlos Hugo en la «montaña sagrada» en 1957 supuso la 
aceptación del liderazgo como Príncipe de Asturias, dejando sentado ante Franco, 
el pretendiente Juan de Borbón y los monárquicos, que seguía levantada la bandera 
del carlismo. En su carta para Montejurra de 1961 la dinastía se identificaba con 
el Movimiento, porque desde el alzamiento la monarquía tradicionalista era la 
«Monarquía del 18 de julio»36. Formaba parte de la promoción al trono de un 
candidato alternativo avalado por la legitimidad histórica carlista, contra Juan 
Carlos apoyado por Franco37.

A partir de ese momento, se produjo una mayor presencia en España de los 
miembros de la familia Borbón-Parma y una renovación ideológica para presentar 
la opción dinástica de una monarquía tradicional modernizada, desvinculada 
de la Falange y el Movimiento, distinta de la que representaba el candidato de 
Franco. Tras la presencia el 24 de julio de 1964 de Juan Carlos junto a Franco en 
el desfile de la Victoria, la actitud de Valiente era de frustración:

Tengo mis dudas sobre si lo estamos haciendo suficientemente bien.  […] Algunos creen 
que todo ha fracasado y que debemos apartarnos de la lucha, que sólo logra el desgaste 
de nuestro prestigio y volver al limpio aislamiento. Entiendo que no […] La presencia de los 
Príncipes aquí provoca desasosiego de los que siguen a otras dinastías. […] Algunos piensan 
que intervenir desgasta, pero no es así. […] Nosotros no tenemos outillage político, práctica 
política y esto último tampoco es bueno porque se nos ve en la lejana teoría. El tener que 
avanzar con lentitud y dignidad no es desgaste, fortalece. 

Recordó cuál había sido el comportamiento del franquismo y la Falange con 
el carlismo, que le llevaba a plantear la ruptura:

Desde los destierros y cárceles, bombas alevosas en Begoña y persecuciones y multas, hasta 
estas últimas muestras de verdadera alergia que siente por nosotros, han pasado el suficiente 
número de años para no hacernos demasiadas ilusiones sobre la situación imperante. La falta 
de igualdad de oportunidades y la protección oficial otorgada por Franco directamente a 

34.   Massó, Ramón: Otro rey para España. Carlos Hugo. Éxito (1956-65). Barcelona, Autoedición xerocopiada, 
2006, pp. 106-107.  

35.   AGUN. FJMVS, 127/34.
36.   Massó, Ramón: op. cit., p. 214. 
37.  Idem, p. 174. 



242

Juan Cruz Alli Aranguren﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

la monarquía de Sagunto […] deben hacernos pensar si no ha llegado el momento de una 
ruptura clara y violenta con una situación que a todos nos repugna tanto38.

La creación de la Secretaría Técnica el 4 de abril de 1964 dirigida por José M. 
Zavala supuso el cambio de estructuras orgánicas, la marginación de Valiente 
y el fin de la política colaboracionista39. 

El 17 de enero de 1965 D. Javier se proclamó en Puchheim (Austria) abanderado 
de la Comunión Tradicionalista, cerrando el proceso iniciado en Barcelona en 
1952. Su referencia al colaboracionismo justificaba la política seguida, que había 
producido algunos resultados de presencia, pero que no satisfacía ni a las bases 
jóvenes ni a gran parte de los dirigentes. 

El paso de la colaboración a la oposición con una visión democrática lo 
planteó el delegado del MOT Manuel Pérez de Lema en Montejurra de 1965. El 
nuevo discurso sobre la renovación ideológica, con invocación del socialismo, 
se expuso en el acto político de Estella. En este momento se puede situar el 
inicio de la crisis de la Comunión Tradicionalista, que llevó al abandono de 
gran parte de la militancia, a la creación del Partido Carlista y a una ideología 
que se apartaba del tradicionalismo.

Su formulación se planteó en el Primer Congreso Carlista del Valle de los 
Caídos los días 12-13 de febrero de 1966. Se inició con un mensaje de D. Javier 
que proclamó:

el Carlismo, lejos del absolutismo, es el sistema adecuado para resolver el gran problema 
de nuestra época: la representación política. El ciudadano debe encontrarse con cauces o 
instituciones para poder tener acceso a la vida política y, de esta manera, participar activamente 
en la labor común. El Carlismo puede demostrar a todos los españoles que es el único gran 
movimiento representativo y democrático con soluciones actuales40.

Aunque fue clausurado por el Ministerio de la Gobernación el día de su 
inauguración, permitió a Valiente anunciar el fin del colaboracionismo, su 
configuración como grupo político defensor de las libertades públicas y la 
convivencia democrática por una representación política y sindical auténticas. 
En la declaración final del 13 de febrero de 1966 se autocalificó como «único 
grupo de oposición constructiva, necesaria, inevitable y prudente». Supuso 
un cambio de paradigma del carlismo respecto al régimen, demandando «una 
solución popular y representativa».

La nueva línea política fue confirmada por el «Llamamiento al pueblo 
carlista y a todos los españoles» realizado por D. Javier el 3 de octubre de 1966, 

38.   Carta de Valiente a D. Javier de Borbón-Parma de 16 de enero de 1965. Santa Cruz, Manuel de: op. cit., Tomo 
26 (1954), pp. 170-181.

39.   Ambos personajes representaban la antítesis de las posiciones políticas. El colaboracionismo de Valiente frente 
a la renovación y el antifranquismo de Zavala. Aróstegui, José, Canal, Jordi & González Calleja, Eduardo: El carlismo 
y las guerras carlistas: hechos, hombres e ideas. Madrid, La Esfera de los Libros, 2003, pp. 129-130. 

40.   AGUN. FMFC, 133/184/12. Clemente, Josep Carles: Historia del carlismo contemporáneo, 1935-1972. Barcelona, 
Grijalbo, 1977, p. 455.



243ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la clarificación ideológica﻿

invocando la Monarquía Tradicional para la «reconstrucción política», con 
Cortes representativas con presencia de los partidos políticos, los sindicatos, 
las entidades infrasoberanas, los cuerpos intermedios (municipios y regiones), 
profesionales, y la opinión pública; orden representativo, descentralización 
administrativa, sistema social de justicia e iniciativa privada 41. 

El 6 de enero de 1968 se produjo el cese de Valiente como Jefe-delegado y con 
él el fin del «colaboracionismo» con el régimen. Terminó expulsado por desviarse 
de la línea política marcada por Carlos Hugo y su secretariado, constituyendo un 
grupo carlista contrario42. 

Con motivo de la designación por Franco de Juan Carlos como sucesor a título 
de Rey el 22 de julio de 1969, D. Javier hizo una declaración de protesta desde su 
legitimidad, anunciando una nueva dinámica política carlista que, «defendiendo 
en su expresión concreta las grandes Libertades Regionales, Sindicales y Políticas, 
construya una España democrática, forjadora de su libertad, capaz de la convivencia 
pacífica entre sus regiones y sus ideologías, cumplidora de la paz cristiana»43.

3.	 LA RENOVACIÓN IDEOLÓGICA

Durante el tardofranquismo se produjo en el carlismo, como en toda la sociedad 
española, una transformación económica, social, cultural, ideológica, de valores y 
representaciones. El «desarrollismo» superó la sociedad rural y la economía agraria, 
configurando la urbana e industrial, con todas sus consecuencias. También se vio 
afectado por los cambios en el pensamiento católico a partir del Concilio Vaticano II. 

Las organizaciones juveniles del carlismo venían demandando una renovación 
ideológica, frente a un movimiento anclado en el tradicionalismo y la guerra civil, 
que exigían adecuarlo a la nueva sociedad y los nuevos tiempos. La AET y el MOT 
formularon propuestas que, junto con los miembros jóvenes de la dinastía, dieron 
lugar a una «clarificación ideológica» con una nueva forma política que, superando 
la histórica «Comunión» antipartidista, fue el Partido Carlista44.

La clarificación y actualización ideológica la inició el «carlismo progresista» en 
el «Manifiesto de la Juventud Carlista de Navarra» del Montejurra de 195645. En el 

41.   Santa Cruz, Manuel de: op. cit., Tomo 28 (1966), pp. 95-114.
42.   En febrero de 1971 constituyeron la Hermandad del Maestrazgo, incorporándose a la asociación política, Unión 

Nacional Española (UNE) en la transición política, junto con Asís Garrote, de Miguel, Sáenz Díez, Márquez de Prado 
y otros de origen carlosoctavista.

43.   Recuperado de internet: https://insurgenciacarlista.wordpress.com/2009/05/03/manifiesto-a-los-carlistas-de-
d-javier-i-de-borbon-parma-con-motivo-de-la-designacion-de-juan-carlos-de-borbon-como-sucesor-de-franco-a-titulo-
de-rey-25-de-julio-de-1969/,  [Consultado el 16 de octubre de 2020].

44.   Caspistegui, Francisco Javier: El naufragio…, pp. 189-283. Vázquez de Prada, Mercedes: «La agrupación de 
Estudiantes Tradicionalista y la renovación ideológica del carlismo en los años cincuenta», en Caspistegui, Francisco 
Javier (dir.): Mito y realidad de la Historia de Navarra. IV Congreso de Historia de Navarra. Pamplona, Sociedad de Estudios 
Vascos-Eusko Ikaskuntza, 1988, pp. 219-232.

45.   Santa Cruz, Manuel de: op. cit., Tomo 18 (II) (1956), p. 343. Caspistegui, Francisco Javier: El naufragio…, pp. 283-352.

https://insurgenciacarlista.wordpress.com/2009/05/03/manifiesto-a-los-carlistas-de-d-javier-i-de-borbon-parma-con-motivo-de-la-designacion-de-juan-carlos-de-borbon-como-sucesor-de-franco-a-titulo-de-rey-25-de-julio-de-1969/,%20%20
https://insurgenciacarlista.wordpress.com/2009/05/03/manifiesto-a-los-carlistas-de-d-javier-i-de-borbon-parma-con-motivo-de-la-designacion-de-juan-carlos-de-borbon-como-sucesor-de-franco-a-titulo-de-rey-25-de-julio-de-1969/,%20%20
https://insurgenciacarlista.wordpress.com/2009/05/03/manifiesto-a-los-carlistas-de-d-javier-i-de-borbon-parma-con-motivo-de-la-designacion-de-juan-carlos-de-borbon-como-sucesor-de-franco-a-titulo-de-rey-25-de-julio-de-1969/,%20%20


244

Juan Cruz Alli Aranguren﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

documento de la AET, «Vivimos descontentos», del mismo año se afirmó que «las 
estructuras sociales burguesas y el sistema capitalista no deben seguir vigentes». 
En la familia real lo protagonizaron los hijos de D. Javier, Carlos Hugo (1930-2010) 
y María Teresa (1933-2020). La renovación ideológica y el distanciamiento del 
franquismo se expusieron en los sucesivos discursos de Montejurra46. 

El manifiesto de AET y MOT del Montejurra de 1968 fue el de la justicia 
social, denunciando la injusticia dictatorial «eterna y opresora», el «sindicalismo 
antidemocrático», la «explotación partidista de una guerra que acabó hace muchos 
años», una «prensa dirigida que oculta la verdad o la tergiversa» y un Estado 
«opresor, hipócrita y capitalista». Se fue desarrollando doctrinalmente en los 
Congresos del Pueblo Carlista celebrados en Arbonne (Francia) en 1970, 1971 y 1972.

3.1. EL PARTIDO CARLISTA

La creación del partido como medio de organización de la participación de 
la sociedad en un proyecto político fue un medio de homologación a la práctica 
contemporánea. No fue «un hecho fortuito ni un hecho impuesto, sino una 
consecuencia lógica de su propio ser y de su propia esencia popular», por cuanto «la 
gran fuerza y la energía popular del carlismo, basadas en las ansias democráticas y de 
libertad, se veían frenadas y reprimidas por el esfuerzo de un grupo minoritario que 
durante más de cuarenta años ocupó o detentó los puestos de responsabilidad»47. 

Como correspondía a un partido defensor del foralismo-federalista, la orga-
nización territorial del Partido Carlista era federal sobre los distintos territorios 
históricos y nacionales de España.

En su seno se produjeron corrientes a la izquierda que derivaron a posturas 
extremas. Este fue el caso de las «Fuerzas Activas Revolucionarias Carlistas-FARC» 
y los «Grupos de Acción Carlista (GAC)», que practicaron algunos atentados48.

Como partido democrático, el 15 de septiembre de 1974 se adhirió a la Junta 
Democrática para «colaborar, en unidad con todas las fuerzas populares, políticas y 
sociales, en la lucha para alcanzar la plena libertad del pueblo español», establecer 
libertades democráticas y un Gobierno constitucional. En marzo de 1975 se integró 
en la Plataforma de Convergencia Democrática-Platajunta.

46.   Martorell, Manuel: «La continuidad ideológica del carlismo tras la Guerra Civil», en «Por Dios, por la Patria 
y el Rey». Las ideas del carlismo. IV Jornadas de estudio del carlismo, 22-24 septiembre 2010. Estella. Pamplona, Gobierno 
de Navarra, 2011, pp. 199-226.

47.   Borbón-Parma, María Teresa, Clemente, Josep Carles & Cubero, Joaquín: Don Javier…, pp. 20 y 207.
48.   Miralles, Josep: «Acciones armadas del carlismo contra la dictadura franquista: los grupos de acción car-

lista», Congreso internacional historia y poéticas de la memoria: la violencia política en la representación del franquismo 
(V encuentro de la Comissió de la veritat), Universidad de Alicante, 20, 21 y 22 de noviembre de 2014; Miralles, Josep: 
«Carlistas armados contra el régimen franquista: Los grupos de acción carlista», en Cuadrado, Jara (ed.): Las huellas 
del franquismo: pasado y presente. Granada, Comares, 2019, pp. 393-342; Onrubia Revuelta, Juan José: La resistencia 
carlista a la dictadura de Franco: Los Grupos de Acción Carlista (G.A.C.). Madrid, Magalia, 2000; Onrubia Revuelta, Juan 
José, Notas para una historia de las Fuerzas Activas Revolucionarias Carlistas (FARC) 1971-1973. Madrid, Magalia, 2003. 



245ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la clarificación ideológica﻿

El 8 de abril de 1975 D. Javier renunció sus derechos en su hijo Carlos Hugo, 
actuando desde ese momento como pretendiente dinástico y presidente del 
Partido Carlista. 

El objetivo principal de partido fue establecer la democracia «sobre la base de 
la oposición social, se trata, en efecto, para los partidos que están en la oposición 
política, de ganar la difícil operación de la alternativa al régimen, es decir, de la 
ruptura con el régimen»49. La prioridad política era «establecer la democracia» 
previa al socialismo:

lo que sí hemos de conformar aquí y ahora, es ese consensus progresista de carácter socialista 
en el que participen todos los pueblos de España, sus fuerzas populares y sus intelectuales. Es 
una meta aleccionadora para toda la sociedad española, porque puede ser un pacífico y potente 
medio de cambio social, de profundización democrática50.

El Partido Carlista se constituyó en Madrid el 20 de marzo de 1976, como un 
partido político no dinástico, partidario de la ruptura democrática, la unidad 
de acción de los partidos de la oposición, crítico con el «sistema capitalista, la 
socialdemocracia y las nuevas expresiones derivadas de los socialismos de Estado». 
El suyo era de autogestión global, sobre la democracia interna y el pacto del 
Pueblo Carlista con la dinastía. Fue accidentalista sobre la forma de gobierno, sin 
plantear la cuestión dinástica, porque su fin primordial era la construcción de la 
democracia y el socialismo.

3.2. IDEOLOGÍA

Carlos Hugo en un manifiesto de 3 de octubre de 1976 rechazó que el objetivo 
del Partido carlista fuese la «cuestión dinástica», porque ni sus metas ni las de la 
familia Borbón-Parma eran:

ocupar la jefatura del Estado, a nuestro juicio autoritario, no democrático e históricamente 
superado. Nuestras metas son realizar una sociedad nueva, socialista y pluralista. […] El problema 
de la Monarquía no lo planteamos como una condición a priori, sino como un posible complemento 
o superestructura de un planteamiento histórico revolucionario, que es la realización de una 
sociedad socialista y de autogestión. Ni yo ni mi familia renunciamos, por ello, a ninguno de 
los derechos que nos correspondan51. 

La «clarificación ideológica» no fue una adaptación, como en otros momentos 
históricos, sino una refundación integral para adaptarlo a una sociedad española 
industrial y urbana, moderna, secularizada, muy diferente de las anteriores. 
Perseguía una asimilación en lo ideológico y político a las sociedades europeas 

49.   Borbón-Parma, Carlos Hugo: «Los carlistas y el futuro», Le Monde, 18/11/1975. Recogido en Borbón-Parma, 
María Teresa: La clarificación ideológica del Partido Carlista. Madrid, EASA, 1979, pp. 109, 261-268. 

50.   Borbón-Parma, María Teresa: «Un consensus nuevo», El País, 15/01/1977.
51.   Campás i Fornols, Julio & Gómez Bahillo, Jaime: La lucha silenciada del carlismo catalán. Sevilla, Ediciones 

Arcos, 2007, p. 184.



246

Juan Cruz Alli Aranguren﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

a las que ya lo había hecho en lo económico, social y cultural, faltándole los 
aspectos ideológicos y políticos imposibilitados por la dictadura52. Constituyó 
un «neocarlismo», que transformó la identificación histórica del tradicionalismo 
con el carlismo y el uso común de estas denominaciones. Superó por renovación 
al tradicionalismo histórico, del mismo modo que este lo había hecho con el 
absolutismo monárquico de sus primeros tiempos, concluyendo el proceso 
histórico en un «federalismo democrático socializante»53.

Para ello buscó recuperar las raíces populares del carlismo en sus comporta-
mientos anti burguesía liberal-capitalista y anticentralista54, perdidas por la pe-
netración integrista y conservadora, que lo utilizaron para sus intereses de clase55.

Se explicó la colonización conservadora del movimiento popular: «Llegaron los 
voluntarios del pueblo y alzaron la bandera de Fueros y Rey. Más tarde llegaron los 
integristas y añadieron los de Dios y Patria. Esos mismos hombres introdujeron una 
filosofía política que llamaron tradicionalismo»56. Se invocaron el «sociedalismo» 
de Mella, la subsidiariedad, el municipalismo comunal y participativo, el coope-
rativismo, el personalismo comunitario, las encíclicas y el Concilio Vaticano II. 

Se utilizaron nuevas categorías como la «monarquía popular legitimada por 
el pacto con el pueblo», la democracia, la justicia social, el «federalismo-fora-
lista» en la sociedad y el poder, el «socialismo autogestionario», los partidos y 
sindicatos libres: 

la identificación entre socialismo y carlismo tenía una cierta lógica: el tradicionalismo siempre 
había tenido una vertiente popular que le enfrentaba a la monarquía de la Restauración y la 
propia postura de don Juan Carlos le incitaba a recalcar la distancia respecto al régimen57.

Se recuperó la idea de Unamuno de dos carlismos: uno tenía un «fondo socialista 
y federal y hasta anárquico», y otro, el integrismo, era un «tumor escolástico, esa 
miseria de bachilleres, canónigos, curas y barberos ergotistas y raciocinadores»58.

52.   Canal, Jordi: El carlismo. Dos siglos de contrarrevolución en España. Madrid, Alianza, 2000, pp. 370-371; Vázquez 
de Prada, Mercedes & Caspistegui, Francisco Javier: «Del ‘Dios, Patria, Rey’ al socialismo autogestionario: Fragmentación 
ideológica y ocaso del carlismo entre el franquismo y la transición», en Tusell, Javier & Soto, Álvaro (eds.): Historia de 
la Transición y consolidación democrática en España. Congreso Internacional de Historia de la Transición y consolidación 
democrática en España (1995-2006). Madrid, Uned, 1995, pp. 309-329.

53.   Clemente, Josep Carles: El Carlismo contra Franco. De la guerra civil a Montejurra 76. Barcelona, Flor del 
Viento, 2003, p. 29.

54.   Borbón-Parma, María Teresa, Clemente, Josep Carles & Cubero, Joaquín: Don Javier…, p. 20. 
55.   Lo reflejó Del Burgo durante la República en una publicación crítica con el control conservador de la Comunión: 

Burgo Torres, Jaime del: «Las derechas están ciegas», a.e.t., 3 y 9/02/1934: «Y una vez más, los ricos colgarán el zacuto 
en el Crucifijo, para que nosotros, que defendemos el Crucifijo, defendamos también el zacuto. Y la tormenta pasará. 
Y entonces, salvado el Crucifijo y el zacuto, quedaremos a un lado nosotros, y acudirán los ricos a recoger el zacuto, 
dejándonos solo con el Cristo. ¡Nos basta!¡Pero siempre haremos el primo!».

56.   Canal, Jordi: El carlismo…, p. 411. Borbón-Parma, María Teresa: La clarificación…, pp. 154-155, recogió el 
documento de D. Javier de junio de 1973 en el que rechazó la presencia del integrismo inmovilizador y el colaboracionismo, 
que «intentaban por intereses propios, sean de orden ideológico o sean de ambición personalista impedir una dinámica 
popular queriendo sustituirla por corrientes contrarias al ser del Carlismo».

57.   Massó, Ramón: Otro rey…, pp. 460-472.
58.   Unamuno, Miguel de: «La crisis del patriotismo español», Obras Completas. Tomo III, Madrid, Afrodísio 

Aguado, 1950, p. 951.



247ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la clarificación ideológica﻿

El sintagma que caracterizó al Partido Carlista fue el «socialismo autogestionario» 
que, junto al federalismo de raíz foral, fueron expresiones políticas concretas de 
las raíces populares y socialistas del carlismo. Era el medio para dotar a la sociedad 
de «libertad para escoger, socialismo para compartir, federalismo para convivir, 
autogestión para decidir. [...] Este es el socialismo humanista, pluralista y federal 
que propone el Partido Carlista por la vía de la autogestión global»59. 

Demostró el «carácter amalgamático» y la «maleabilidad ideológica» del 
carlismo, «fundamentada en una reinterpretación extrema de los postulados 
y la historia del movimiento. Un carlismo socialista, en la órbita de los núcleos 
progresistas del final del franquismo y de la transición». Hasta que nació el 
partido carlista el proceso se formuló en la misma organización «al lado de un 
carlismo tradicionalista, integrado en el magma ultraderechista hispánico: lecturas 
alternativas de una realidad poliédrica»60. El organismo tradicionalista histórico 
no pudo mantener concepciones tan antagónicas.

Cada día era más evidente la contraposición de dos propuestas bien distintas 
del carlismo. El tradicionalista histórico modernizado por el «neotradicionalismo» 
(D’Ors, Elías de Tejada, Gambra, Puy) y el «neocarlismo» popular-democrático, 
aperturista y progresista61, cuyo alcance fue explicado por D. Javier como una 

considerable profundización ideológica y sobre todo concretización de la doctrina carlista en 
materia foral y federal, en materia socio-económica y sindical, en formulación de lo que son y 
deben ser los partidos políticos y en cuál es la función del Estado y lo que es realmente en una 
concepción carlista el concepto de la monarquía62.

Todo el contenido ideológico del nuevo carlismo y la recuperación de la crítica al 
régimen implicó superar la guerra civil en una sociedad libre, plural y democrática63.

3.3. RECHAZOS

La nueva línea ideológica fue vista como un proceso revolucionario por 
los sectores más tradicionalistas y conservadores, que la rechazaron64. Estas 
diferencias alcanzaron a la dinastía, dividiéndose la familia.

La clarificación y renovación ideológica era difícilmente asimilable por el 
tradicionalismo histórico, porque «en sus escritos y parlamentos usan una 
jerigonza de democracia, capitalismo, nacionalización, representación popular y 

59.   Borbón-Parma, Carlos Hugo: «¿Socialdemocracia o socialismo autogestionario?», El País, 30/05/1978. 
60.   Canal, Jordi: El carlismo…, pp. 22-24.
61.   Canal, Jordi: «El carlismo en España: interpretaciones, problemas, propuestas», en Barreiro, Xoxe Manuel 

(coord.): O liberalismo nos seus contextos. Un estado da cuestión. Santiago de Compostela, Universidade de Santiago 
de Compostela, 2008, pp. 40-44.

62.   Chao, Ramón: «Entrevista…, p. 76.
63.   Juliá, Santos: «Echar al olvido. Memoria y amnistía en la transición», Claves de razón práctica, 129 (2003), pp. 14-24.
64.   Clemente, Josep Carles: Carlos Hugo Borbón Parma. Historia de una disidencia. Barcelona, Planeta, 2001, pp. 

146-149; García Riol, Daniel Jesús: La resistencia tradicionalista a la renovación ideológica del carlismo (1965-1973), (Tesis 
doctoral, s.p.), UNED, 2015, www://e-spacio.uned.es, [Consultado el 19/04/2021].

http://www://e-spacio.uned.es


248

Juan Cruz Alli Aranguren﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

otras lindezas, que parecen hijos de la Pasionaria. De ahí que se hable de carlismo 
de izquierda»65. Los calificaban de marxistas, republicanos y masones66. Ocurrió 
lo mismo con la Iglesia católica en el Concilio Vaticano II (1962-1965), que no 
fue entendida ni seguida por el tradicionalismo.

D. Javier, que la había avalado con su presencia e intervenciones incluso en los 
congresos del pueblo carlista, cambió de actitud. Secundando a su esposa e hijo 
menor Sixto, rechazó los planteamientos ideológicos del Partido, el marxismo y 
el separatismo en un documento de 4 de marzo de 1977, recuperando el discurso 
tradicionalista. Insistió en 

mantener la unidad en el seno de mi familia, no puedo consentir que se utilice mi nombre, 
pese a lo que se intentó hacerme decir para justificar un gravísimo error doctrinal dentro 
del Carlismo, haciéndolo aparecer ante la opinión pública como partido socialista o aliado 
del marxismo o del separatismo, que son incompatibles con su propia naturaleza y contra 
los cuales el Carlismo ha luchado siempre con la mayor energía; de la misma manera que 
también ha luchado contra el capitalismo liberal materialista, que todavía trata de imponerse 
en nuestra patria como ya trató de hacerlo en el pasado. 

Invocó los principios fuera de los que «no puede haber por tanto carlistas ni 
Carlismo», sobre la confesionalidad católica, unidad nacional, defensa de los 
fueros, y Monarquía. Consideró oportuno recordarlos

para terminar con ciertos falsos razonamientos que pretenden hacer que se puede ser carlista 
sin ser católico ni monárquico, patente traición a las convicciones de todos aquellos que, 
obedeciendo las órdenes que tuve el honor de firmar en nombre de mi augusto tío el Rey Don 
Alfonso Carlos, lucharon con valor y murieron gloriosamente por la religión y por la Patria67.

El documento provocó un conflicto familiar con denuncias y acusaciones. 
Posteriormente firmó otro apoyando a su hijo mayor, que su esposa desautorizó, 
desheredando a sus hijo e hijas implicados en el Partido Carlista. El menor Sixto se 
convirtió en el abanderado de un carlismo continuador del tradicionalismo histórico68. 

A pesar del esfuerzo de Carlos Hugo y María Teresa, junto con Cecilia y 
María de las Nieves, por adecuar el carlismo a la sociedad moderna, los rechazos 
suscitados demostraron que «el carlismo no era modernizable», porque su 
ideología constituía un

residuo de una cosmovisión premoderna, no admitía recortes ni injertos. Era el vestido viejo 
al que no se le pueden echar remiendos nuevos. El carlismo, visión sacralizada del mundo, 
no podía laicizarse. Sin ese esfuerzo de modernización también se hubiera extinguido 
políticamente, porque no tenía nada que decir en la España de hoy69.

65.   Carta del carlosoctavista Gassió a Plazaola de 10 de agosto de 1965. Archivo Ramón Muruzabal Aldunate 
(ARMA). Fondo Ignacio Plazaola Echeverría (FIPE)-5. 

66.   Lavardin, Javier (seudónimo de Parrilla, J.A.): El último pretendiente. París, Ruedo Ibérico, 1976, p. 277. 
67.   «Entrevista de Alfredo Amestoy», La Actualidad Española, 1314 (4/03/1977), pp. 34-39.
68.   Lo asumió en documentos de 25 de julio de 1981, y 17 de julio de 2001, invocando los mismos principios 

enumerados en el documento de su padre. 
69.   Juncosa, Albert: «El fin de la utopía. Una interpretación de la aparición y crisis del carlismo», Razón y Fe, 

1034 (1984), p. 294.



249ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la clarificación ideológica﻿

Así se comprobó durante la Transición, en que el tradicionalismo se integró 
en grupos de derecha extrema70, mientras que el neocarlismo lo hizo en las 
plataformas democráticas de izquierda. Resultó evidente que 

el mundo nuevo no podía compartir la vieja ideología carlista y tampoco estaba dispuesto 
al salto en el vacío al que le invitaba el nuevo carlismo. El esfuerzo de modernización, tan 
generoso, había sido en vano. En la España de finales del siglo XX no había clientela dispuesta 
a aceptar la vieja oferta, ajena a la problemática actual, ni la oferta nueva, éticamente bella, 
pero irreal, utópica71.

El historiador Blinkhorn hizo el diagnóstico del momento del carlismo en 
el tardofranquismo observando que no había «nada intrínsecamente absurdo 
o insensato en el nuevo curso del carlismo», aunque «sus perspectivas pueden 
ser dudosas»:

La reinterpretación del pasado carlista por parte de los publicistas del Partido Carlista puede 
deber más a las necesidades políticas del momento que a una evidencia histórica; sin embargo, 
a la vista de la probada capacidad de resistencia del fenómeno carlista, sería precipitado 
suponer que el «carlismo de la protesta social» revitalizado no sobrevivirá a muchos de los 
restantes grupos de la izquierda española de hoy. El carlismo como movimiento de masas 
de derecha de tipo tradicionalista no tiene ninguna perspectiva. Un carlismo de derechas 
puede sobrevivir, pero muy probablemente como nada más, en el mejor de los casos, que una 
especie de receptáculo para albergar un número decreciente de obscurantistas católicos o, 
lo que es mucho peor, como una cantera zarrapastrosa de terroristas fascistas72.

El proceso de conversión del carlismo en un movimiento político moderno 
lo consideró Payne un intento inútil:

cuando el nuevo pretendiente francés y sus partidarios promovieron una revolución ideológica 
en el movimiento de lo que había sido la más firme ideología en todo el panorama político 
de España, si no en el mundo. Cuando el postcarlismo adoptó el lema más de moda de la 
izquierda en aquella época, el del «socialismo autogestionario», se gesticulaba evidentemente 
hacia alguna transición, aunque en el caso de este oportunismo específico del modo más 
inútil imaginable73.

El nuevo carlismo fracasó como partido en la Transición, del mismo modo que 
la mayoría de las nuevas formaciones políticas, tanto en la derecha como en la 
izquierda. En este caso por la dificultad en asumir la imagen y el cambio ideológico, 
que, entre muchos de sus leales, eran considerados una traición, no tanto por los 
fundamentos remotos como por la nomenclatura utilizada que tenía resonancias 
de los «enemigos» vencidos en la guerra civil. 

Al carlismo y los carlistas que realizaron la renovación y clarificación ideológica 
se les puede calificar de «víctimas de la Historia» en el sentido de Thompson:

70.   Clemente, Josep Carles: Diccionario histórico del carlismo. Pamplona, Pamiela, 2006, pp. 297-298; Santa Cruz, 
Manuel de: op. cit., Tomo 25 (II) (1953), pp. 423-425. 

71.   Juncosa, Albert: op. cit., p. 294.
72.   Blinkhorn, Martín: Carlismo y contrarrevolución en España 1931-1939. Barcelona, Crítica-Grijalbo, 1979, p. 426. 
73.   Payne, Staley: «Tardofranquismo o transición», Documentos de Trabajo CEU. Cuadernos de la España 

contemporánea, 2 (2007), p. 8. 



250

Juan Cruz Alli Aranguren﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Nuestro único criterio no debiera ser si las acciones de un hombre están o no justificadas a 
la luz de la evolución posterior. Al fin y al cabo, nosotros mismos no estamos al final de la 
evolución social. En algunas de las causas perdidas de las gentes de la Revolución industrial 
podemos descubrir percepciones de males sociales que tenemos todavía que sanar74.

4.	 CONCLUSIONES

El carlismo tradicionalista fue uno de los movimientos promotores del golpe 
militar contra la II República y parte activa en la guerra civil, laminado por Franco 
en la configuración del nuevo régimen y en la conquista del Estado. Esta situación 
produjo una reacción general de rechazo, contestación y marginación durante 
su gobierno por el jefe-delegado Fal Conde. Una vez consolidado el franquismo 
con la guerra fría y asumido el liderazgo de la Comunión Tradicionalista por D. 
Javier de Borbón-Parma, planteó con el nuevo jefe delegado Valiente una política 
de colaboración con el régimen, con el fin de tener presencia política y participar 
en la restauración monárquica. 

Esta actitud fue rechazada internamente por los sectores juveniles que exigieron 
el fin del colaboracionismo y una renovación ideológica. Esta se plasmó en la 
«clarificación ideológica» dirigida por el heredero Carlos Hugo, que lo convirtió 
en un partido político democrático basado en el federalismo y el socialismo 
autogestionario, homologable a los partidos políticos de la izquierda europea. 
Levantó entusiasmos y rechazos, que terminaron diluyendo el intento, quizá 
porque no era comprendido el proceso ideológico de carlismo, que resultaba poco 
creíble desde un liderazgo personal y dinástico con tantos lastres pasados, siendo 
el más pesado el de la guerra civil. 

Similar situación afectó al tradicionalismo histórico que se convirtió en una 
opción marginal entre la derecha extrema, con significado religioso-político 
fundamentalista, sin contenido ni presencia política. El carlismo siempre había 
tenido mucho de fe, en un tiempo poco propicio para los dogmas. 

En la participación en los procesos electorales de la Transición española y 
posteriores, el Partido Carlista sólo obtuvo representación en el Parlamento foral 
de Navarra con un parlamentario. Carlos Hugo no logró acta de diputado a Cortes, 
lo que le llevó a renunciar a la presidencia del partido y a la participación política. 
La opción tradicionalista quedó diluida entre opciones extraparlamentarias, 
convertida en una corriente de pensamiento religioso-político.

74.   Thompson, Edward Palmer: La formación de la clase obrera en Inglaterra. Barcelona, Laia, 1977, p. 12.



251ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la clarificación ideológica﻿

BIBLIOGRAFÍA

Aróstegui, José, Canal, Jordi & González Calleja, Eduardo: El carlismo y las guerras 
carlistas: hechos, hombres e ideas. Madrid, La Esfera de los Libros, 2003.

Blinkhorn, Martín: Carlismo y contrarrevolución en España 1931-1939. Barcelona, Crítica-
Grijalbo, 1979. 

Borbón-Parma, Carlos Hugo: «Los carlistas y el futuro», Le Monde, 18/11/1975.
«Socialdemocracia o socialismo autogestionario?», El País, 30/05/1978. 
Borbón-Parma, María Teresa: «Un consensus nuevo», El País, 15/01/1977.
Borbón-Parma, María Teresa: El momento actual español cargado de utopía. Madrid, 

Cuadernos para el Diálogo, 1977.
Borbón-Parma, María Teresa: La clarificación ideológica del Partido Carlista. Madrid, 

EASA, 1979.
Borbón-Parma, María Teresa, Clemente, Josep Carles & Cubero Sánchez, Joaquín: Don 

Javier, una vida al servicio de la libertad. Barcelona, Plaza & Janés, 1997.
Campás i Fornols, Julio & Gómez Bahillo, Jaime: La lucha silenciada del carlismo catalán. 

Sevilla, Ediciones Arcos, 2007.
Canal, Jordi: El carlismo. Dos siglos de contrarrevolución en España. Madrid, Alianza, 2000.
Banderas blancas, boinas rojas: una historia política del carlismo, 1876-1939. Madrid, Marcial 

Pons, 2006.
Canal, Jordi: «El carlismo en España: interpretaciones, problemas, propuestas», en 

Barreiro, Xoxe Manuel (coord.): O liberalismo nos seus contextos. Un estado da cuestión. 
Santiago de Compostela, Universidades de Santiago de Compostela, 2008, pp. 40-44.

Caspistegui, Francisco Javier (dir.): Mito y realidad de la Historia de Navarra. IV Congreso de 
Historia de Navarra. Tomo I, Pamplona, Sociedad de Estudios Vascos-Eusko Ikaskuntza, 
1988.

Caspistegui, Francisco Javier: El naufragio de las ortodoxias. El carlismo 1962-1977. Pamplona, 
Eunsa, 1997.

Caspistegui, Francisco Javier: «Del Dios, Patria y Rey al Socialismo, Federalismo y 
Autogestión: dos momentos del Carlismo a través de Montejurra (1963 y 1974)», III 
Congreso General de Historia de Navarra, Pamplona, Gobierno de Navarra. 1997. 

Caspistegui, Francisco Javier: «Navarra y el carlismo durante el régimen de Franco: la 
utopía de la identidad unitaria», Investigaciones Históricas, 17 (1997), pp. 285-314.

Caspistegui, Francisco Javier: «El Montejurra carlista: mito y realidad», en Caspistegui, 
Francisco Javier, MacClancy, Jeremy & Martorell, Manuel: La montaña sagrada. 
Conferencias en torno a Montejurra. Pamplona, Gobierno de Navarra, 2018, pp. 11-64.

Chao, Ramón: «Entrevista a Don Francisco Javier de Borbón-Parma. El carlismo, hoy», 
Triunfo, 694, 15/05/1976.

Clemente, Josep Carles: Historia del carlismo contemporáneo, 1935-1972. Barcelona, Grijalbo, 
1977.

Clemente, Josep Carles: Carlos Hugo Borbón Parma. Historia de una disidencia. Barcelona, 
Planeta, 2001.

Clemente, Josep Carles: El Carlismo contra Franco. De la guerra civil a Montejurra 76. 
Barcelona, Flor del Viento, 2003.

Clemente, Josep Carles: Diccionario histórico del carlismo. Pamplona, Pamiela, 2006.
Errea Iribas, Rosa: Javier María Pascual y El Pensamiento Navarro. Con él llegó el escándalo 

(1966-1970). Pamplona, Eunate, 2007.



252

Juan Cruz Alli Aranguren﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Franco Salgado-Araujo, Francisco: Mis conversaciones privadas con Franco. Barcelona, 
Planeta, 1976. 

García Riol, Daniel Jesús: La resistencia tradicionalista a la renovación ideológica del carlismo 
(1965-1973), (Tesis doctoral, s.p.), UNED, 2015, www://e-spacio.uned.es, [Consultado el 
19/04/2021].

Gil Pecharromán, Julio: La estirpe del camaleón. Madrid, Taurus, 2019.
Juliá, Santos: «Echar al olvido. Memoria y amnistía en la transición», Claves de razón 

práctica, 129 (2003), pp. 14-24.
Juncosa, Albert: «El fin de la utopía. Una interpretación de la aparición y crisis del carlismo». 

Razón y Fe, 1034 (1984).
Lavardin, Javier (seudónimo de Parrilla, J.A.): El último pretendiente. París, Ruedo Ibérico, 

1976.
Martorell, Manuel: Retorno a la lealtad. El desafío carlista al franquismo. Madrid, Actas, 2010.
Martorell, Manuel: «La continuidad ideológica del carlismo tras la Guerra Civil», «Por 

Dios, por la Patria y el Rey» Las ideas del carlismo. iv Jornadas de estudio del carlismo, 22-24 
septiembre 2010. Estella. Pamplona, Gobierno de Navarra, 2011, pp. 199-226.

Martorell, Manuel & Miralles, Josep: Carlismo y represión franquista. Madrid, Ediciones 
Arcos, 2009. 

Massó, Ramón: Otro rey para España. Carlos Hugo. Éxito (1956-65). Barcelona, Autoedición, 
2005; Astro Uno, 2008.

Miralles, Josep: Estudiantes y obreros carlistas durante la dictadura franquista: la AET, el 
MOT y la FOS. Sevilla, Ediciones Arcos, 2007.

Miralles, Josep: «Acciones armadas del carlismo contra la dictadura franquista: los grupos 
de acción carlista», Congreso internacional historia y poéticas de la memoria: la violencia 
política en la representación del franquismo (v encuentro de la Comissió de la veritat), 
Alicante, Universidad de Alicante, 20, 21 y 22 de noviembre de 2014.

Miralles, Josep: La rebeldía carlista. Memoria de una represión silenciada. Enfrentamientos, 
marginación y persecución durante la primera mitad del régimen franquista (1936-1955). 
Madrid, Schedas, 2018. 

Miralles, Josep: «Carlistas armados contra el régimen franquista: Los grupos de acción 
carlista», en Cuadrado, Jara (ed.): Las huellas del franquismo: pasado y presente. Granada, 
Comares, 2019, pp. 393-342. 

Miranda, Francisco, Gaita, Ricardo, Santamaría, Elena & Maiza, Carlos: «La oposición 
dentro del régimen. El carlismo en Navarra», en Tusell, Javier, Alted, Alicia & Mateos, 
Abdón (coords.): La oposición al régimen de Franco. Estado de la cuestión y metodología 
de la investigación. Tomo 1, vol. II, Madrid, 1990, pp. 469-480.

Onrubia Revuelta, Juan José: La resistencia carlista a la dictadura de Franco: Los Grupos de 
Acción Carlista (G.A.C.). Madrid, Magalia, 2000. 

Onrubia Revuelta, Juan José: Notas para una historia de las Fuerzas Activas Revolucionarias 
Carlistas (FARC) 1971-1973. Madrid, Magalia, 2003. 

Payne, Stanley: Falange. Historia del fascismo español. París, Ruedo Ibérico, 1965.
Payne, Stanley: «Tardofranquismo o transición», Documentos de Trabajo CEU. Cuadernos 

de la España contemporánea, 2 (2007), pp. 1-22. 
Payne, Stanley: «Prólogo» a Vázquez de Prada, Mercedes: El final de una ilusión, Auge y 

declive del tradicionalismo carlista (1957-67). Madrid, Schelas S. L., 2016. 
Peñalba, Mercedes: Entre la boina roja y la camisa azul. La integración del carlismo en FET 

y de las JONS (1936-1942). Pamplona, Gobierno de Navarra, 2015.

http://www://e-spacio.uned.es


253ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 233–254 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la clarificación ideológica﻿

Santa Cruz, Manuel de (seudónimo de A. Ruiz de Galarreta): Apuntes y documentos 
para la historia del tradicionalismo español 1939-1966. 29 tomos, Sevilla/Madrid, Gráficas 
la Torre, Gráficas Gonther, Nontecasino, Editorial Actas-Fundación Hernando de 
Larramendi, 1979-1993.

Santa Cruz, Manuel de: «El tradicionalismo político y el régimen que cronológicamente 
siguió al 18 de julio», Verbo, 189-190 (1980), pp. 1231-1247.

Thompson, Edward Palmer: La formación de la clase obrera en Inglaterra. Tomo I, Barcelona, 
Laia, 1977.

Tusell, Javier: Franco en la Guerra Civil. Una biografía política. Barcelona, Tusquets, 1992. 
Tusell, Javier & Soto, Álvaro (eds.): Historia de la Transición y consolidación democrática en 

España. Congreso Internacional de Historia de la Transición y consolidación democrática 
en España (1995-2006). Madrid, Uned, 1995.

Ugarte, Javier: «El carlismo en la guerra del 36: la formación de un cuasi-estado nacional-
corporativo y foral en la zona vasco-navarra», Historia Contemporánea, 38 (2010), pp. 49-87.

Unamuno, Miguel de: «La crisis del patriotismo español», Obras Completas. Tomo III, 
Madrid, Afrodísio Aguado, 1950.

Vázquez de Prada, Mercedes: «La agrupación de Estudiantes Tradicionalista y la renovación 
ideológica del carlismo en los años cincuenta», en Caspistegui, Francisco Javier (dir.), 
Mito y realidad de la Historia de Navarra. IV Congreso de Historia de Navarra. I, Pamplona, 
Sociedad de Estudios Vascos-Eusko Ikaskuntza, 1988, pp. 219-232. 

Vázquez de Prada, Mercedes: «El carlismo navarro y la oposición a la política de colaboración 
entre 1957 y 58», Navarra: Memoria e Imagen. Actas del VI Congreso de Historia de Navarra, 
Pamplona, septiembre 2006, Vol. 2, Pamplona, Eunate, 2007, pp. 166-167.

Vázquez de Prada, Mercedes: «El nuevo rumbo político del carlismo hacia la colaboración 
con el régimen (1955-56)», Hispania, 231 (2009), pp. 179-208. 

Vázquez de Prada, Mercedes: «El papel del carlismo navarro en el inicio de la fragmentación 
definitiva de la Comunión Tradicionalista (1957-1960)», Príncipe de Viana, 254 (2011), 
pp. 399-402. 

Vázquez de Prada, Mercedes: «José María Valiente Soriano: una semblanza política», 
Memoria y Civilización. Anuario de Historia, 15 (2012), pp. 249-165.

Vázquez de Prada, Mercedes: «La oposición al colaboracionismo carlista en Navarra», 
Príncipe de Viana, 262 (2015), pp. 795-804. 

Vázquez de Prada, Mercedes: El final de una ilusión, Auge y declive del tradicionalismo carlista 
(1957-67). Madrid, Schelas S. L., 2016. 

Vázquez de Prada, Mercedes & Caspistegui, Francisco Javier: «Del «Dios, Patria, Rey» 
al socialismo autogestionario: Fragmentación ideológica y ocaso del carlismo entre 
el franquismo y la transición», en Tusell, Javier & Soto, Álvaro (eds.): Historia de la 
Transición y consolidación democrática en España. Congreso Internacional de Historia de 
la Transición y consolidación democrática en España (1995-2006). Madrid, Uned, 1995, 
pp. 309-329.





255ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

RESEÑAS · BOOK REVIEW





257ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 257–260 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Ríos Carratalá, Juan Antonio: De mentiras y franquistas. Historias de la dictadura. 
Sevilla, Editorial Renacimiento, 2020, 388pp. ISBN: 978-84-17950-71-2. 

José Antonio Abreu Colombri1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30345

Es una investigación seria y rigurosa, con muchos elementos humorísticos y 
bastantes fuentes casi inéditas. Los diferentes capítulos de la publicación con-
tienen casos de estudio muy excéntricos y extemporáneos, que pueden llegar a 
provocar una explosión de hilaridad en el lector. Dichos casos de estudio ponen 
de relieve las diferentes metodologías propagandísticas del franquismo y ayudan a 
comprender las principales mentalidades rectoras de la cúpula de la dictadura. De 
mentiras y franquistas, desde un planteamiento teórico y el análisis de diferentes 
casos de estudio, pretende arrojar luz sobre la conceptualización de la mentira y 
el diseño narrativo. Las instituciones encargadas de controlar las producciones 
culturales y de moldear la información periodística, de manera natural, esta-
blecieron los criterios para determinar los límites de la mentira y delimitar los 
contextos de veracidad. 

En la contraportada del libro, Juan Antonio Ríos Carratalá2 afirmaba: «La mentira 
es una constante universal, pero durante el franquismo tuvo un protagonismo 
peculiar y destacado gracias a la omnipresente propaganda, la falta de transparencia 
y el silencio cómplice u obligatorio. El volumen recopila varias historias cuyo 
denominador común es la mentira, con sus múltiples variantes y su capacidad 
de construir hechos alternativos para el beneficio, el disimulo, la gloria… […]». La 
construcción de una realidad alternativa para la conformación de una identidad 
española fue un trabajo institucional de décadas, que tuvo como éxito fundamental 
establecer un adormecimiento general de la opinión pública, a través de una 
estrategia propagandística clara: exaltación de los valores del Movimiento, 
ejemplificación de la represión mediante discursos del miedo, fabulación de la 
mentira como recurso para idealizar la realidad socio-cultural y disimulación de 
los fracasos políticos de los diferentes gobiernos de la dictadura.

Teniendo en cuenta la naturaleza católica y tradicionalista de gran parte de 
sistema de creencias y valores de la dictadura franquista, el profesor Ríos Carratalá, 
en la introducción, lleva a cabo un repaso de las más significativas clasificaciones 
de la mentira. En la obra Quatuor Libri Sententiarum (Pedro Lombardo) se dice que 

1.   Doctor en Estudios Norteamericanos por el Instituto Franklin- Universidad de Alcalá de Henares. C.e.: 
abreucolombri@gmail.com; ORCID: http://orcid.org/0000-0002-8698-6493

2.   Es catedrático y miembro del Departamento de Filología Española, Lingüística General y Teoría de la Literatura 
(Universitat d´Alicant).

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30345
mailto:abreucolombri@gmail.com
http://orcid.org/0000-0002-8698-6493


258

José Antonio Abreu Colombri﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 257–260 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

existen tres tipos de mentiras: útiles, joviales y peligrosas. La Summa Theologiae 
(Tomás de Aquino) habla de mentiras oficiosas o beneficiosas, perniciosas o dañinas 
y jocosas por diversión. Para la Iglesia de Roma, todas las mentiras son pecado, 
pero existen grados; mentir puede suponer la comisión de un pecado venial o un 
pecado mortal. La conversión de la actividad política en un espectáculo masivo y 
mediático condicionaba la labor de las actividades públicas, hasta el punto de que 
la mentira se convirtió en un recurso retórico y argumentativo para el franquismo. 

El primer capítulo, «Matías Colsada y sus alegres chicas», habla de la trayectoria 
empresarial de uno de los principales personajes del espectáculo de posguerra. 
Su exitosa y febril carrera le convirtió en una especie de líder de opinión, que 
proyectaba sus mensajes diversos a través de múltiples plataformas culturales (tuvo 
constantes intervenciones en medios de comunicación y campañas publicitarias, 
también fue poseedor de ocho compañías teatrales y cuatro escenarios). Se 
convirtió en un referente de masculinidad y en un regateador de las imposiciones 
morales, en palabras del autor: «[…] El ambiguo lema de ‘las alegres chicas de 
Colsada’ dejaba abierta la interpretación acerca de la propiedad de esas jóvenes 
y su verdadero usufructo […]» (página 34). Fue un creador de fórmulas de éxito, 
basadas en productos de entretenimiento llenos de chistes, ironías y chicas guapas: 
«[…] La fórmula de contrastar la mujer despampanante y el hombre chuchurrío 
funcionaba con regularidad de reloj. […]» (página 59). La ruptura de prejuicios 
suponía un grave riesgo durante el franquismo, pero Colsada siempre estableció 
contrapesos ideológicos muy fuertes, sus afecciones al franquismo siempre fueron 
incuestionables.    

El siguiente capítulo reflexiona sobre el espectáculo de la mentira en la España 
de Franco. La profesionalización y la «racionalización» de la actividad política, 
en un país en el que el hábito de mentir tenía una fuerte aceptación social, el 
cinismo dominó la escala de valores de la creación cultural y la labor periodística. 
La mentira piadosa se veía como una habilidad social más entre las altas esferas 
del franquismo. El profesor Ríos Carratalá pone el foco sobre la transición de la 
mentira a la leyenda, es decir, sobre el proceso de mitificación de una interpretación 
de los acontecimientos concretos. Las frecuentes mitificaciones, durante aquellos 
años, explican porque hay tantas «leyendas urbanas» sobre la dictadura. Entre 
los ejemplos expuestos, se pueden extractar varios casos de ámbito nacional y 
otros tantos de provincias. El imaginario colectivo fue construido y moldeado 
activamente por las autoridades franquistas, desde la fase inicial de la dictadura 
hasta años después de la muerte de Franco. «La leyenda del bikini» es el título 
de segundo capítulo. 

El control ideológico y conductual de las mujeres fue uno de los objetivos 
principales de la propaganda durante toda la dictadura. La mujer, como clave de 
bóveda de la unidad familiar, se convirtió en receptor constante de mensajes. Tan-
to en la fase del nacionalsindicalismo como en la fase del nacionalcatolicismo, se 
construyeron estereotipos mediáticos y de ficción para marcar tendencia entre las 



259ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 257–260 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Ríos Carratalá, Juan Antonio: De mentiras y franquistas﻿

mujeres españolas, independientemente de cual fuese su posición generacional. 
El noviazgo, el matrimonio y la maternidad se presentaban como un ciclo de rea-
lización femenina. La programación radiofónica se llenó de este tipo de mensajes, 
ya que las tereas del hogar eran muy compatibles con el acto de escuchar la radio: 
«[…] En definitiva, el consultorio Francis sirvió para algo más que un consuelo 
a base de resignación y conformismo. También testimonió, de manera directa o 
indirecta, el drama vivido en tantos hogares por mujeres indefensas, ignorantes 
y carentes de apoyo. […]» (páginas 175-176). El tercer capítulo: «Elena Francis, el 
negro y otros escritores anónimos».

Una de las más eximias aportaciones teatrales de la dictadura surgió de la mano 
de Antonio Buero Vallejo. La noche del 14 de octubre de 1949, se estrenó Historia de 
una escalera (escrita por el maestro alcarreño) en el Teatro Español de Madrid, bajo 
la dirección de Cayetano Luca de Tena. La obra, de un republicano condenado, se 
representó noventa y dos veces y se convirtió en un símbolo del apropiacionismo 
intelectual del franquismo. La construcción de la identidad cultural, por falta de 
originalidad e iniciativa, implicó el reciclaje narrativo y la readaptación de creaciones 
literarias previas. No hace falta decir que el estreno de la obra de teatro de Buero 
Vallejo supuso un escándalo y contó con la desaprobación de los sectores más 
intransigentes de la derecha española. El título del cuarto capítulo, «El prestigio 
de una obra maldita: La noche no se acaba (1951)».

El quinto capítulo, «Mentiras para no dormir», se centra en la necesidad de 
mentir que tenían todos los españoles ante la extrema rigidez moral promovida por 
el Estado. La realidad cotidiana de la ciudadanía era asfixiante en muchos sentidos, 
al margen de la coerción y la represión política. Ríos Carratalá: «[…] La impostura 
de los moralistas del nacionalcatolicismo, una verdadera legión, pasa a menudo por 
una caricatura de la realidad. La imagen resultante tiende a subrayar los extremos 
contrapuestos dentro de una relación tan maniquea como inevitable en apariencia. 
Ese rigorismo supone la ruptura de primera necesidad, nunca confesada para 
tranquilidad del individuo o el colectivo […]» (páginas 203-204). El capítulo alberga 
muchos ejemplos históricos, mediáticos y literarios de promoción de la castidad y 
de persecución de la sexualidad. En la parte final, se hace mención al sistema de los 
«dos rombos» en la televisión pública, para prevenir de posibles programaciones con 
los estándares morales rebajados. La figura de Narciso «Chicho» Ibáñez Serrador y el 
contexto comunicativo del tardofranquismo son transversales en las últimas páginas. 

«Justo Gil, confidente» (sexto capítulo) se describe minuciosamente el perfil 
profesional y social del mentiroso, en el contexto de la propaganda política y la 
creación cultural. Las mentiras no se limitaron a los acontecimientos sucedidos 
durante la dictadura, sino que se extendieron al revisionismo histórico y a la 
ocultación de acontecimientos pasados. Los espectáculos televisivos y los amplios 
contenidos de la prensa escrita y radiada eran presentados como supuestos debates 
de actualidad, donde se mencionaban grandes áreas de información, en las que 
nunca se profundizaba. En la parte final del capítulo se toca una gran cantidad de 



260

José Antonio Abreu Colombri﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 257–260 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

temas. En esos temas, el moralismo y la ficción y la justificación y la información 
actúan como nexos generales entre los personajes. 

«La mentira de las asignaturas pendientes» es el séptimo y último capítulo. 
El autor considera que «[…] La memoria mantiene una relación flexible con la 
veracidad de lo evocado, que tiende a ser parcial y hasta anecdótico porque no 
precisa de la argumentación ni de la causalidad […] el relato del pasado que nos 
facilita la memoria suele estar demasiado condicionado por las circunstancias del 
presente. El pasado nunca deja de ser una dimensión de este último. […]» (página 
369). El apartado de las referencias bibliográficas es muy interesante y completo, 
puede resultar muy útil para cualquier joven investigador que se esté especializando 
en narrativas mediáticas, estudios literarios, creación cultural e historia de la 
comunicación social durante los años de la dictadura del general Franco.

La verdad parcial de los portavoces franquistas, relacionada con los 
acontecimientos políticos y socio-económicos de aquel tiempo, suele descansar 
sobre mentiras «necesarias», manipulaciones «condicionadas» y tergiversaciones 
«relativas». La mentalidad de los sectores conservadores justificaba las mentiras 
de Estado, argumentando que eran una necesidad para el mantenimiento del 
orden social y la seguridad nacional. La lógica del oficialismo consideraba que la 
ciudadanía no estaba preparada para conocer la verdad, por eso se «adaptaba» 
la realidad. La mentira era una especie de necesidad, para que prevaleciese el 
interés general y para aliviar a la mayoría social del peso de la verdad. En todo 
momento, el libro trata de describir la campana de irrealidad que se erigió sobre 
la España franquista.



261ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. ﻿–266 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Pérez Mostazo, Jonatan: Lustrando las raíces: antigüedad vasca, política e identidades 
en el siglo XIX. Pamplona, Urgoiti, 2019, 496 pp., ISBN: 978-84-12-10360-1.

Tomás Aguilera Durán1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.27913

Para poner en contexto este libro es importante señalar que se trata de 
la adaptación de una tesis doctoral (Cantabri aut Vascones. La recepción de la 
antigüedad en la cultura histórica vasca del siglo XIX) de la Universidad del País 
Vasco / Euskal Herriko Unibertsitatea, defendida en 2018. Dirigida por Antonio 
Duplá Ansuategui (autor del prólogo), se enmarca en las actividades del proyecto 
Antigüedad, nacionalismos e identidades complejas en la historiografía occidental: 
aproximaciones desde Europa y América Latina (1789-1989) (ANIHO), que lleva 
desde 2012 desarrollando iniciativas, publicaciones y encuentros de primer nivel. 
Esto es clave porque sitúa a este trabajo dentro de una línea de investigación 
específica, muy consolidada en España en los últimos años, dedicada al estudio 
de la presencia de elementos históricos o culturales antiguos en la construcción 
de identidades y discursos contemporáneos. La propia editorial no es ajena a este 
impulso; Urgoiti es todo un referente en la reedición de obras historiográficas 
(muchas de arqueología e historia antigua) con estudios preliminares planteados 
desde esta perspectiva.

El libro parte de una apreciación convincente: cuando se alude a la base cultural 
de los regionalismos y nacionalismos, a menudo se reproducen preconcepciones 
que simplifican realidades muy complejas. Respecto a la historiografía sobre la 
Antigüedad vasca, aunque existen algunos estudios específicos y muchas menciones 
en obras generalistas, faltaba un trabajo de conjunto que profundizase en sus 
múltiples implicaciones. Desde luego, se maneja de forma exhaustiva una cantidad 
ingente de datos, autores y obras; afortunadamente, el estilo es impecable y la 
claridad expositiva una norma a lo largo de sus páginas. La «Introducción» es un 
buen ejemplo: delimita conceptos y planteamientos suficientemente, sugiriendo 
un fondo teórico sólido, pero de forma sintética y asequible, sin caer en ningún 
tedioso estado de la cuestión.

Para explorar esa complejidad, el autor ha decidido aplicar premisas y términos 
propios de la teoría de la recepción, que ha irrumpido con fuerza en este ámbito 
desde la filología anglosajona. Afecta esto a la propia conceptualización de la 
«Antigüedad» como una construcción intelectual, subjetiva y presente (en vez 
de absoluta, objetiva y pretérita), enfatizándose el papel activo del receptor 

1.   Universidade de Santiago de Compostela. C. e.: tomas.aguilera@usc.es. ORCID: http://orcid.org/0000-0001-6913-3424

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.27913


262

Tomás Aguilera Durán﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. ﻿–266 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

y considerando toda referencialidad como un fenómeno de ida y vuelta («el 
pasado en el presente», «el presente en el pasado»). Por muy básicos que estos 
principios puedan parecer, coincido en que su asimilación explícita en los estudios 
historiográficos es útil para mantener presentes ciertas cautelas y potenciar distintos 
niveles y aristas interpretativas. También es verdad que este tipo de conceptos está 
empezando a normalizarse de un modo superficial: bajo la etiqueta de «estudios 
de recepción» se están publicando trabajos básicamente positivistas, que son 
puramente descriptivos o simples juicios de valor encubiertos sobre un historiador 
precedente o un antagonista ideológico. No es este el caso, en absoluto, sino un 
buen ejemplo de las posibilidades que esta propuesta transdisciplinar tiene en su 
aplicación al estudio historiográfico clásico.

La propia estructura del libro busca potenciar la multiplicidad de enfoques, 
combinando un bloque cronológico con otro temático. El primero divide el siglo 
XIX en tres etapas: «El ocaso del Absolutismo (1795-1833)», «Entre dos guerras 
carlistas (1833-1872)» y «El último cuarto de siglo (1872-1900)». Analiza así de 
manera diacrónica el lugar que ocupó la visión de la Antigüedad en las distintas 
reformulaciones de la identidad vasca y navarra, especialmente en lo que respecta a 
su encaje con el Estado español: trata las adaptaciones del foralismo tradicional en 
el temprano liberalismo y el absolutismo; el surgimiento del paradigma romántico 
relacionado con el fuerismo del contexto isabelino; la persistencia de la reacción 
ultracatólica ligada al carlismo; la polarización tras 1868 y la confrontación con 
el centralismo de la Restauración; la incidencia de la profesionalización de la 
historia en la heterogénea realidad finisecular, así como la irrupción del racialismo 
nacionalista en los últimos compases. En efecto, todos estos procesos se proyectaron 
con más o menos fuerza en la Antigüedad, ya fuese para reforzar la idea de la 
constante independencia del país, reforzar el prestigio de sus orígenes míticos, 
movilizar el compromiso patriótico de la población o retrotraer fórmulas que 
hiciesen compatible la excepcionalidad vasca con la lealtad dentro de la nación 
española, como reducto, de hecho, de su esencia más ancestral.

El segundo bloque, la parte más interesante, profundiza de manera transversal 
en los tres grandes temas que centraron estas controversias. Empieza por «La 
búsqueda de los ancestros», es decir, cómo se abordó la cuestión del origen y la 
denominación étnica de los antiguos vascos, así como sus límites geográficos y 
rasgos característicos. Especialmente complejo y bien tratado es el debate en torno 
a la inclusión de los vascones dentro del ámbito cántabro (vascocantabrismo); 
igualmente importante es el análisis de los mecanismos de adaptación de ciertos 
tópicos etnográficos, como la belicosidad o el monoteísmo. En segundo lugar, 
«Las glorias patrias» se ocupa de la selección, magnificación y resignificación de 
determinados episodios históricos en la conformación de un relato sobre el pasado 
remoto alternativo al español: desde los mitificados mercenarios de la Segunda 
Guerra Púnica hasta las Guerras Astur-Cántabras, pasando por ciertos hitos de las 
guerras civiles, como el asedio de Calagurris. Finalmente, «Roma y los vascos» se 



263ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. ﻿–266 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Pérez Mostazo, Jonatan: Lustrando las raíces: antigüedad vasca﻿

acerca a la gran controversia en torno al verdadero alcance de la romanización en 
la región, el grado de dominio político e influencia cultural. Este asunto planteaba 
grandes dilemas acerca de las nociones de civilización y barbarie, independencia 
y aislamiento, y demuestra la complicada relación entre la narrativa literaria y la 
evidencia arqueológica.

En mi opinión, el aporte metodológico fundamental de esta obra es la 
variedad de fuentes manejadas. Ciertamente, el análisis historiográfico ocupa 
un lugar predominante, aunque entendido en un sentido amplio; se ocupa, por 
ejemplo, de la trascendencia que tuvieron determinados hallazgos epigráficos o 
arqueológicos, complementando el estudio de las publicaciones con documentos 
diversos (manuscritos, informes, cartas, etc.). Pero, sobre todo, destaca el análisis 
sistemático de la literatura, lo que no es muy habitual en este tipo de trabajos. 
Su incorporación permite explorar mejor la presencia de estas temáticas a 
distintos niveles sociales, considerar el papel del folklore e identificar diferentes  
fenómenos de retroalimentación o distanciamiento entre la producción académica 
y las recreaciones histórico-legendarias del ámbito divulgativo. Asimismo, la 
consideración de otros medios propiamente decimonónicos, tales como la prensa 
o los debates parlamentarios, ayudan a dimensionar el alcance político concreto 
del discurso historiográfico. Todo esto tiene relación con un concepto, el de 
República de las Letras (local, provincial y nacional), que opera a lo largo de todo 
el trabajo para definir el complejo entramado de instituciones e individuos, con 
sus medios de difusión y sus consensos conceptuales, que actuaron de forma 
interrelacionada en la conformación de la cultura histórica vasca.

Por pedir que no quede; el libro hace un estudio bien trabado de historiografía, 
arqueología, literatura y retórica política, pero la iconografía queda un poco al 
margen. Sus 18 figuras son pertinentes e ilustrativas, pero podrían haberse integrado 
más en el análisis. Especialmente seis de ellas, que son grabados y pinturas de 
personajes y episodios de la Antigüedad vasca, sugieren posibilidades solo esbozadas 
acerca del papel del arte en esos procesos: ¿qué presencia relativa tuvieron estos 
asuntos en las ilustraciones de la prensa y los libros utilizados? ¿Puede identificarse 
en ellas alguna tendencia cronológica, temática o política? ¿Cómo reflejan estas 
recreaciones estéticas la caracterización etnográfica, la implicación ideológica o 
el avance académico sobre los antiguos vascos?

Más allá del tema concreto, hay algunas cuestiones de calado que transitan 
todo el recorrido. Una de ellas es la consideración sobre la función específica que 
cumplieron los textos grecolatinos. En efecto, buena parte del esfuerzo del análisis 
se centra en desentrañar cómo las obras clásicas relativas a los pueblos del norte 
de Iberia (especialmente Estrabón y Silio Itálico) fueron constantemente invoca-
das, seleccionadas y adaptadas como base de los diferentes discursos. Concluye el 
autor que constituyeron un referente insustituible, a pesar de la importancia del 
factor lingüístico o la creciente relevancia de la arqueología. Aunque las lagunas y 
contradicciones de los textos generasen debates insólitos y su sesgo barbarizante 



264

Tomás Aguilera Durán﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. ﻿–266 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

obligase a forzar al extremo muchas de sus interpretaciones, los mismos pasajes 
fueron continuamente revisitados para demostrar una idea y su contraria. Dicho 
fenómeno estimula reflexiones interesantes acerca de las dinámicas de recepción 
de la fuente escrita, sobre cómo su contenido condiciona la dirección del discurso 
moderno, y viceversa, la capacidad que el discurso moderno tiene de transformar 
(de forma inconsciente o deliberada) la lectura de un texto antiguo.

Otra cuestión fundamental del estudio es la consideración del caso vasco en 
relación con el ámbito español y europeo. Se trata de contextualizar sus debates 
y corrientes como parte de fenómenos más amplios y, en efecto, logra identificar 
notables confluencias en asuntos como el redescubrimiento romántico liberal del 
pasado prerromano, las políticas de heroización de las antiguas gestas bélicas, las 
contradicciones entre autoctonismo y clasicismo a propósito de la presencia de 
Roma o el modo en que se aplicaron las teorías lingüísticas y raciales. Sin duda, 
esta amplitud de miras es uno de sus principales méritos, pues permite ubicar 
mejor el proceso identitario vasco y relativizar su originalidad. Eso sí, cualquier 
visión panorámica como esta conlleva el inconveniente de extender la contextua-
lización, que en este caso abarca, ya no solo la historia cultural del siglo XIX vasco, 
español y europeo (francés, británico y alemán, fundamentalmente), sino también 
las circunstancias de las fuentes antiguas, así como sus mediaciones medievales 
y modernas. En este sentido, la labor de síntesis del autor es titánica y muy bien 
resuelta. Quizá podría haber aligerado los marcos más generales o la retrospectiva 
sobre el siglo XVIII, pero también es cierto que esto ayudará a situarse al lector 
no especializado. Resultan particularmente pertinentes sus apuntes acerca de 
otros fenómenos «periféricos», como el celtismo galés, escocés y bretón, con 
elementos afines al caso vasco. A este respecto, una línea muy interesante que 
podría explotarse más en el futuro sería la búsqueda de conexiones y divergencias 
con otros discursos identitarios aún más cercanos, como el celtismo gallego o el 
helenismo catalán.

Finalmente, si la intención inicial era superar preconcepciones en torno a la 
identidad vasca, el punto clave del libro es la demostración de su verdadera com-
plejidad. Queda claro que los debates decimonónicos sobre la Antigüedad vasca 
tuvieron un alto grado de politización, pero no hay que confundir esto con una 
confrontación simple ni deben presuponerse asociaciones automáticas y cerradas 
entre las distintas ideologías y su proyección historiográfica. Por el contrario, el 
autor desvela una realidad llena de matices, multiplicidad de enfoques y divisiones 
internas, así como puntos de encuentro y simbiosis entre círculos políticamente 
alejados. Resulta especialmente perspicaz la idea de la flexibilidad y adaptabilidad 
de la cultura foral al devenir político de este periodo turbulento, en el discurso 
monárquico y republicano, liberal y conservador, absolutista y democrático; lo 
es igualmente la noción del solapamiento de identidades, el modo en el que se 
compatibilizan, con fricciones y contradicciones, los discursos locales, regionales, 
nacionales y supranacionales.



265ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. ﻿–266 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Cuando un análisis racional y metódico revela el armazón de la identidad etno-
histórica, la consecuencia inevitable es la relativización de cualquier formulación 
que se haga de ella en términos absolutos y excluyentes. «Las identidades que se 
proyectan a pasados tan remotos suelen resultar más propicias para la definición 
de comunidades más cerradas» (p. 414). Este estudio trata sobre la Antigüedad y el 
siglo XIX, pero su actualidad es evidente. En este sentido, su remate es breve, pero 
contundente, un colofón en clave progresista en favor de un debate identitario 
sosegado y democrático que renuncie a pretendidas genealogías ancestrales para 
construir un discurso más permeable al cambio y la integración.





267ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 267–270 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Álvarez-Buylla Ballesteros, Manuel: Entre la ciencia del Derecho y el arte de la 
política. Melquíades Álvarez, jurisconsulto. Oviedo, Ediciones de la Universidad de 
Oviedo, 2020, 285 pp. ISBN: 978-84-16343-83-6. 

Francisco M. Balado Insunza1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30601

Entre los diferentes trabajos de investigación que se han publicado sobre la 
figura histórica de Melquíades Álvarez González-Posada (1864-1936), los que tienen 
a Manuel Álvarez-Buylla Ballesteros como autor añaden a sus valores intrínsecos 
el de servir de referencia para ulteriores trabajos historiográficos que, en alguna 
medida, son deudores de estas aportaciones. Así, si relevante fue su edición de la 
tesis doctoral de Melquíades Álvarez en 2006, inédita hasta ese momento, no lo 
fue menos la compilación que realizó, junto a José Antonio García Pérez y Miguel 
Ángel Villanueva, de todos sus discursos parlamentarios (Ed. Nobel, 2008), tarea 
que les llevó años de esfuerzo y dedicación.

En esta ocasión, Álvarez-Buylla Ballesteros nos ofrece con Entre la ciencia del 
Derecho y el arte de la política. Melquíades Álvarez, jurisconsulto, un minucioso 
estudio sobre la labor profesional como abogado del político asturiano, vector éste 
último que ha sido el tratado habitualmente en los estudios sobre la trayectoria de 
Álvarez de manera que su perfil profesional ha quedado siempre como un elemento 
secundario, cuando no obviado, en los análisis de su figura histórica. Además, el 
nivel de detalle y exhaustividad que ofrece este trabajo sobre la trayectoria de 
Melquíades Álvarez como jurisconsulto supone toda una novedad editorial digna 
de ser acentuada desde el comienzo.

Manuel Álvarez-Buylla Ballesteros suma a su condición profesional de jurista –es 
procurador de los tribunales– la del vínculo personal con el personaje estudiado 
–es bisnieto de Melquíades–. Esta doble conexión entre ambos permite afirmar al 
autor, con acierto, que la profesión de abogado es la que mejor define la trayectoria 
vital de Melquíades Álvarez. Esta es una tesis que no por verdadera debe dejar 
de ser subrayada, no siendo menos cierto que su actividad política durante más 
de cuatro décadas fue extraordinariamente relevante, corriendo en paralelo a la 
actividad vocacional de Álvarez. Ser abogado fue lo que llenó plenamente la vida 
de este gijonés del que todavía hoy no tenemos plenamente definida su verdadera 
dimensión histórica.

1.   Doctor en Historia Contemporánea. C.e.: fbalado@ponferrada.uned.es; ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-6994-5649

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30601
mailto:fbalado@ponferrada.uned.es
https://orcid.org/0000-0002-6994-5649
https://orcid.org/0000-0002-6994-5649


268

Francisco M. Balado Insunza﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 267–270 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Entre la ciencia del Derecho y el arte de la política. Melquíades Álvarez, jurisconsulto 
no es un libro de historia. Álvarez-Buylla no pretende interpretar ni trazar un 
perfil histórico del protagonista. Sin embargo, su estudio contiene datos con 
trascendencia histórica sustancial. Tampoco es una biografía, aunque descubra 
episodios que ayudarán a mejorar la construcción cronológica de la vida pública 
de Álvarez. El estudio compendia linealmente una parte importante de la vida 
forense, de la actividad profesional del tribuno y, como no puede ser de otro 
modo, tangencialmente aporta conexiones con su vida pública como político 
y parlamentario de la que su actividad letrada es, en gran medida, inseparable. 

Además de ello, el estudio incluye, por un lado, datos y documentos de su 
vida privada, de su círculo más íntimo –su biblioteca, por ejemplo– y, por otro, 
la sistematización cronológica de sus actuaciones ante el Tribunal Supremo, 
como resumen final de la relación y comentario de su participación en decenas 
de casos que, a lo largo de su dilatada trayectoria, formaban parte de su actividad 
diaria y conocíamos, en gran medida. Sin embargo, el valor de este trabajo está 
en que dimensiona con precisión el alcance que suponía, en el conjunto de su 
trayectoria pública.

La tesis principal que sostiene el autor es que «Melquíades Álvarez, por encima 
de su trayectoria política fue, ante todo, un jurisconsulto, un abogado, un hombre 
de leyes que llegó a la política por amor al Derecho, a la Verdad, a la Justicia» (p. 32) 
habiendo quedado esa faceta soterrada por la de la política, fundamentalmente, 
por la no aparición de fuentes. En efecto, el acercamiento historiográfico habitual 
a la figura de Álvarez ha sido el político, mientras que su faceta de jurisconsulto 
ha quedado casi siempre en un plano oculto. El autor afirma acertadamente que, 
más bien, debería haber sido el contrario. Para ello, nos descubre fuentes primarias 
para acercarse a esta faceta profesional con derivadas históricas de enorme interés.

Los historiadores de la época contemporánea no hemos solido explorar en 
colecciones jurisprudenciales como la que contiene las sentencias del Tribunal 
Supremo. En el caso de Melquíades Álvarez, como demuestra Álvarez-Buylla 
Ballesteros, el acceso a esta fuente primaria resulta esencial para conocer con 
mayor detalle su trayectoria pública y concluir un perfil histórico más completo 
del personaje, esencial en la vida política española del primer tercio del Siglo XX.

La estructura de la obra en seis capítulos es adecuada y traza, cronológicamente, la 
carrera profesional de Álvarez. Subraya más de una treintena de casos especialmente 
interesantes con conexiones con diferentes aspectos centrales de su vida: el mundo 
obrero, la nueva banca y el empresariado emergente, la masonería, la casa Real, la 
nobleza, la política, las artes, el pueblo llano y relaciona en una lista de esencial 
todos los que fueron informados por él en el Tribunal Supremo, teniendo en 
cuenta que la lista no puede ser exhaustiva, al no estar referenciado el letrado en 
algunos casos, tanto en el orden contencioso como en el penal, que, en cualquier 
caso, Melquíades, frecuentó menos que civil. 



269ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 267–270 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Álvarez-Buylla Ballesteros, Manuel: Entre la ciencia del Derecho﻿

Una de las derivadas que define la condición de jurista de Melquíades Álvarez 
es su base doctrinal. Hay que tener en cuenta que su tesis doctoral versaba sobre 
el concepto reparador de la pena siguiendo las teorías del idealismo krausista –no 
en vano uno de sus profesores de doctorado fue Francisco Giner de los Ríos– y 
la cátedra que consiguió fue la de derecho romano en la Universidad de Oviedo, 
sucediendo en la misma a uno de sus maestros, Leopoldo Alas «Clarín». Álvarez 
concebía el derecho romano como uno de los factores que más ha contribuido a 
la civilización europea (p. 56).

Su consolidada base jurídica la muestra esta obra de manera explícita. Su 
biblioteca está compuesta por un tercio de la que debería ser su extensión real. 
Los volúmenes que Álvarez-Buylla ha logrado recuperar y conserva de forma 
admirable están relacionados sistemáticamente en el libro: textos clásicos, libros 
de derecho, de historia, de filosofía, ética o de literatura; obras tan interesantes 
como la obra de Víctor Hugo o la de Sir Walter Scott. Una auténtica joya para 
bibliófilos e historiadores que bien merecería, por si sola, un detallado análisis. 

A este conjunto de valores doctrinales y culturales que perfilan dimensiones 
analíticas sobre Melquíades Álvarez de gran interés y alcance histórico, se deben 
añadir otros detalles biográficos que recoge el autor como, por ejemplo, las dotes de 
liderazgo que permitieron a Álvarez complementar durante décadas su vida política 
con la profesional. Hay que recordar que Álvarez fue elegido Decano del Colegio de 
Abogados de Oviedo con solo treinta años (1894) y, tras dejar Asturias y comenzar 
el ejercicio de su actividad política y profesional desde Madrid coincidiendo con 
su elección como diputado en las Cortes Generales en 1901 –sin dejar de estar y 
sentir lo asturiano nunca, naturalmente–, llegó a ser elegido decano del Colegio 
de Abogados de Madrid en 1932 después de haber estado vinculado en diferentes 
ocasiones al Colegio, prácticamente desde su colegiación en la capital.

La construcción lineal de la vida profesional de Álvarez permite entender su 
propia evolución personal y pública, sus dificultades –acostumbrado a superarlas 
desde su niñez–, sus primeros casos –que acomete con fórmulas asociativas tan 
interesantes y novedosas para la época como el Centro Jurídico (pp. 67 y ss.)–, 
sus éxitos en el Foro, su proyección mediática, sus relaciones sociales y políticas. 
Con el paso del tiempo, más de treinta años, la carrera profesional de Álvarez se 
consolidaría como una de las más brillantes, se le llega a denominar «el primer 
abogado de España» (p. 195) y, paralelamente, participa y lidera proyectos políticos 
que pretendieron avanzar hacia la construcción de un Estado de derecho basado 
en principios liberales y democráticos. 

Sus valores morales tenían a la justicia y la equidad en el centro de su acción 
profesional. Esta afirmación planea durante la lectura de Entre la ciencia del Derecho 
y el arte de la política. Melquíades Álvarez, jurisconsulto y se expresa no solo en su 
actividad forense. En la política, como también destaca Álvarez-Buylla, mantendrá la 
misma contundencia y el centro de su acción pública y parlamentaria está siempre 
representado por los mismos valores, algo que se demuestra con nitidez con un 



270

Francisco M. Balado Insunza﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 267–270 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

repaso siquiera somero de sus discursos parlamentarios, de sus actuaciones ante 
el Supremo o dictámenes jurídicos para clientes concretos.

Estos son los valores del jurisconsulto Álvarez, del abogado y del político, que 
los prologuistas del libro subrayan y el autor desglosa en un índice extenso y 
cronológicamente ordenado que, en gran medida, coinciden con la evolución de 
su carrera académica y política. 

Tras un recorrido detallado, minucioso, merece reseña expresa el final de la 
vida de Melquíades Álvarez a la que el autor ha dedicado horas de investigación 
y que, en este trabajo, resume. Álvarez-Buylla sostiene que Melquíades Álvarez 
fue asesinado y define como magnicidio el hecho. Con independencia de que el 
concepto no sea el preciso para definirlo, no hay discusión posible: Melquíades 
Álvarez fue asesinado entrando más en el terreno de la hipótesis, la categoría de 
los participantes y el carácter de complot político, que no debe descartarse, de 
aquel acto ignominioso. 

Lo que queda, igualmente, fuera de toda discusión, es el hecho de que el co-
barde  asesinato de Melquíades al comienzo de la Guerra Civil, en aquel agosto 
madrileño de infausto recuerdo para todos, tras el que Azaña dicen que lloró e 
Indalecio Prieto sentenció la derrota de la República tras un solo mes de conflicto, 
escenificó, como metáfora, la muerte de la democracia o, al menos, en palabras de 
Álvarez-Buylla «la esperanza de una «tercera España», esa España reformista que 
tenía un proyecto de democracia y regeneración en medio de los odios y que los 
españoles conquistamos hace muy poco con nuestra Constitución de 1978» (p. 249).

En conclusión, nos encontramos ante una obra de consulta imprescindible, con 
valoraciones personales del autor incluidas, hechas desde el conocimiento y también 
desde el corazón, que nos permiten profundizar en la vida profesional de Melquíades 
Álvarez, en su evolución como abogado y explorar en la influencia que tal condición 
tuvo en su carrera política, sus conexiones con sectores empresariales y sociales.

Como compendio de fuentes, es una obra abierta a la investigación, a acoger 
nuevos estudios y datos que completen el análisis de la trayectoria jurídica de 
Melquíades Álvarez. Algo que debe ser empeño de historiadores de la política que 
pretendan interpretar con una perspectiva no coyuntural el primer tercio del siglo 
XX español. Para ello, la figura de Melquíades Álvarez en su doble condición de 
jurisconsulto y político resulta indispensable.



271ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 271–274 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Varela Suanzes-Carpegna, Joaquín: Historia Constitucional de España. Normas, 
instituciones, doctrinas. Edición y prólogo de Ignacio Fernández Sarasola. Madrid, 
Marcial Pons Historia, 2020, 720 pp. ISBN: 978-84-17945-04-6.

Manuel Carbajosa Aguilera1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.29338

Historia constitucional de España. Normas, instituciones, doctrinas (2020) está 
llamado a ser un manual de referencia de nuestra Historia constitucional, una 
disciplina a la que estuvo dedicado Joaquín Varela Suanzes-Carpegna (1954-2018) a lo 
largo de su prestigiosa carrera académica. Sus numerosas aportaciones publicadas, 
la revista Historia Constitucional, el Seminario de Historia Constitucional «Martínez 
Marina» de la Universidad de Oviedo, o este manual, por ejemplo, constituyen 
hitos en esta apasionante temática. La acreditada solvencia no solo del maestro, 
sino de su más preclaro discípulo, Ignacio Fernández Sarasola, hace de este 
libro un manual imprescindible y una referencia bibliográfica ineludible para la 
historiografía constitucional española. 

El libro se estructura en cuatro partes: la primera aborda el inicio del 
constitucionalismo español, abarcando el momento gaditano y el Trienio liberal; 
la segunda estudia el constitucionalismo del Estado liberal, desde el Estatuto Real 
hasta la dictadura de Primo de Rivera; la tercera analiza el devenir constitucional 
desde la Segunda República hasta la actual Constitución de 1978; cerrando el libro 
con una última parte dedicada a examinar la trayectoria del Derecho político a lo 
largo de nuestra contemporaneidad. En todo caso, Joaquín Varela siempre insistió 
en la idea de que nuestra historia constitucional está inserta en la del resto de 
Occidente, «en la que tiene su cabal asiento» (p. 17), de ahí su metodología atenta 
no solo al constitucionalismo histórico español sino al comparado.

Abre el libro con el constitucionalismo del siglo XVIII, analizando el Estatuto 
de Bayona y la Constitución de Cádiz, textos tributarios de las reflexiones 
dieciochescas. Varela describe cómo las dos corrientes absolutistas que sustituyeron 
al escolasticismo, una racionalista y otra teocrática, son impugnadas por los 
defensores del pacto social en las postrimerías del XVIII. Ese proceso coincide, 
a su vez, con el surgimiento del historicismo, impulsando la preeminencia del 
Derecho patrio sobre el Derecho romano. Frente al alto grado de continuismo de 
la Constitución de Bayona, al mantener al monarca en el centro del Estado, Varela 
destaca la novedad de la soberanía nacional proclamada en la Real Isla de León en 

1.   Universidad Pablo de Olavide. C. e.: manuelcarbajosa@hotmail.com. ORCID ID: https://orcid.
org/0000-0001-7973-4506.

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.29338
mailto:manuelcarbajosa@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7973-4506
https://orcid.org/0000-0001-7973-4506


272

Manuel Carbajosa Aguilera﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 271–274 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

1810 y en Cádiz en 1812, situando a la nación representada en Cortes como el motor 
del Estado. También recoge su clásica distinción entre diputados liberales, realistas y 
americanos, reveladora de las tendencias constitucionales planteadas en el Cádiz de 
las Cortes. Resalta los dos conceptos de Constitución que desde los debates sevillanos 
(1808-1810) se establecen: una interpretación material, que defendía la existencia de 
una Constitución histórica por encima de los circunstanciales textos con vocación 
constitucional; y otra concepción formal o racional-normativa, que colocaba a la 
Constitución como cúspide del ordenamiento jurídico. El segundo capítulo aborda 
el constitucionalismo desarrollado durante el Trienio liberal, destacándose las 
dificultades para aplicar la Constitución del 12. Subraya la división del liberalismo 
entre moderados y exaltados en el proceso de institucionalización parlamentaria 
del sistema. Destaca también las reflexiones doctrinales dirigidas a moderar el 
texto gaditano, resaltando el Fuero Real de España en mayo de 1823, poco antes de 
la entrada de Angulema en Madrid, como el intento más decidido por sustituir la 
Constitución de Cádiz por un texto más moderado –que influirá en 1834–, acorde 
con el constitucionalismo posible en aquellos momentos no solo en España, sino en 
Europa. Sin embargo, el contexto español de 1823 presentaba poderosos obstáculos 
e inercias enfrentadas que impedían las soluciones transaccionales.

La segunda parte analiza el constitucionalismo del Estado liberal, 
extendiéndose hasta la dictadura de Primo de Rivera. Varela distingue, primero, 
el constitucionalismo del Estatuto Real de 1834, al que le reconoce una señalada 
importancia; seguido de la significativa Constitución de 1837, ejemplo de 
constitucionalismo transaccional progresista –resaltando precisamente ese espíritu 
integrador, tan valioso para nuestra convivencia como nación–; frente a la de 
1845, que representa un constitucionalismo excluyente o de partido impulsado, 
en este caso, por el moderantismo más cerril, desoyendo las sensatas prevenciones 
de la tendencia «puritana» del propio Partido Moderado. Seguidamente, tras 
analizar la Constitución non nata de 1856, réplica excluyente del progresismo al 
texto de 1845, estudia la Constitución de 1869, que ampliaba el reconocimiento 
de derechos y libertades, y reconocía a la Justicia como un auténtico poder del 
Estado; una Constitución cuya vocación democrática sucumbió ante una república 
sobrevenida y el fracaso del federalismo. Los capítulos sexto y séptimo estudian el 
constitucionalismo de la Restauración con el texto de 1876, un constitucionalismo 
conservador lastrado tanto por su repliegue respecto a 1869, como por las doctrinas 
de la «Constitución interna» y la soberanía compartida; abordándose a continuación 
la crisis del 98, que inaugura el hundimiento del sistema a consecuencia, entre 
otros, de la quiebra del bipartidismo dinástico.

La tercera parte se ocupa del constitucionalismo del siglo XX, destacando la 
Constitución de 1931, que refleja el constitucionalismo excluyente o de partido del 
republicanismo –que imposibilitaba el consenso político al configurar un sistema 
que «hundía sus raíces en la tradición revolucionaria francesa (jacobina) y no en la 
liberal democrática anglosajona» (p. 474)–. Tras exponer el ordenamiento jurídico 



273ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 271–274 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Varela Suanzes-Carpegna, Joaquín: Historia Constitucional de España﻿

de la dictadura franquista, «no ciertamente constitucional» (p. 22), Varela analiza 
la Ley para la Reforma Política de 1977, defendida con el propósito de alumbrar 
un horizonte de libertad sin iras encadenadas a las interpretaciones de nuestro 
pasado. Seguidamente aborda el estudio de la Constitución de 1978, representativa 
de un constitucionalismo esencialmente democrático, éxito de democracia y 
libertad de la sociedad española. El mero repaso a nuestra conflictiva historia 
constitucional, hecha mayormente sobre la idea de unos contra otros –y todas 
fracasaron–, ejemplifica el supremo valor de la Constitución de 1978.

La última parte del libro analiza la trayectoria del Derecho político español, rama 
del Derecho Público «en la que confluyen saberes de muy diversa índole: jurídica 
–en muchas ocasiones los menos relevantes–, sociológica, filosófica e histórica» (p. 
23). Varela advierte, tras defender una reflexión desde la preeminencia del Derecho, 
«y su correlativa despolitización» (p. 582), en aras a articular una ciencia del Derecho 
constitucional, del peligro que, sin embargo, una focalización excesivamente 
normativista del Derecho constitucional lo aboque a un empobrecimiento letal, en 
detrimento de la connatural pluralidad de enfoques aportados desde la Teoría del 
Estado, la Teoría de la Constitución y la Historia constitucional. En ese equilibrio 
radica su complejidad y, al mismo tiempo, su extraordinaria riqueza.

No es baladí la elección del cuadro de Gisbert para la portada del libro: muestra 
a los liberales como mártires de la libertad en las playas de Málaga en actitud 
casi religiosa. Esto recuerda la apreciación de Díez del Corral cuando apuntaba 
la peculiaridad hispánica de considerar a la Constitución no como un medio o 
camino para construir el nuevo marco social, sino como el texto sagrado o «reino 
de Dios» laico de cada causa política, perspectiva que llevaba a considerar a los 
otros como apóstatas o infieles. Y la Historia demuestra que estos dioses tienen 
sed. Ahora bien, el propio Varela advirtió en su momento (Revista de Derecho 
Político, 55-56, 2002, p. 20) la imprecisión que supone centrar la atención en 
esa peculiaridad, cuando en realidad en España se desplegó generalmente un 
liberalismo pragmático que fue vertebrando un Estado constitucional similar 
al resto de Occidente, contradiciendo así imaginarios y tópicos recurrentes que 
ahondaban en una imagen de país ingobernable.  

Con gran dosis de pragmatismo y altura de miras, la Constitución de 1978 se 
libera tanto de la hegemonía de la concepción material de Constitución, como del 
tradicional rechazo del positivismo jurídico, obstáculos que igualmente habían 
lastrado la aparición en España de una ciencia del Derecho constitucional. Dejando 
atrás las cadenas de la historia y la utopía, la Constitución de 1978 establece por 
primera vez en nuestro devenir constitucional un marco jurídico que posibilita 
la convivencia de todos y el consenso político. Junto a la loable intención de 
mejorarla a través de los procedimientos de reforma que establece el propio 
texto constitucional, no debe minusvalorarse, en estos tiempos de democracias 
amenazadas por populismos, el dato objetivo de la voluntad libre y democrática 
del 87,78% de los electores el 6 de diciembre de 1978, que decidieron cerrar 



274

Manuel Carbajosa Aguilera﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 271–274 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

definitivamente el constitucionalismo de partido y abrirse al nuevo tiempo de 
convivencia y libertad de todos.

Consecuentemente, el libro del profesor Varela reúne sobrados motivos para 
ser no solo recomendable, sino imprescindible y necesario.



275ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 275–278 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Alia Miranda, Francisco, Higueras Castañeda, Eduardo & Selva Iniesta, Antoni 
(coords.): Hasta pronto, amigos de España. Las Brigadas Internacionales en el 80 
aniversario de su despedida de la Guerra Civil (1938-2018). Albacete, CEDOBI, 2019, 
449 pp. ISBN: 978-84-949928-2-7. 

Diego Ruiz Panadero1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.29214

En el panorama historiográfico actual podría pensarse que todo lo referente a 
la Guerra Civil está ya escrito, dada la abundante producción bibliográfica de las 
últimas décadas. Basta una simple búsqueda en cualquier repositorio digital para 
comprobarlo, señal del gran interés que ejerce este periodo de nuestra historia 
reciente y aquel ejército internacional conformado por combatientes de más de 
cuarenta nacionalidades. No obstante, la imposibilidad de conocer de forma plena 
el pasado hace necesario seguir produciendo nuevas investigaciones que ayuden 
a paliar las lagunas historiográficas que, en la actualidad, persisten todavía sobre 
la guerra de 1936-1939. En este sentido, la obra aquí reseñada tiene un gran valor 
al combinar trabajos que, desde distintos enfoques y perspectivas, abordan la im-
portancia –pero también algunos de los mitos– de las Brigadas Internacionales 
en este conflicto bélico.

El presente libro, coordinado por Francisco Alía Miranda, Eduardo Higueras 
Castañeda y Antoni Selva Iniesta en colaboración con el Centro de Estudios 
y Documentación de las Brigadas Internacionales (CEDOBI), recupera en el 
80 aniversario de la despedida de las Brigadas uno de los acontecimientos más 
importantes de la Guerra Civil. Se recogen así hasta veintisiete participaciones del 
congreso «La Guerra Civil española (1936-1939), 80 años después», celebrado en 2018 
en Albacete, para elaborar una publicación que combina multiplicidad de enfoques 
e interdisciplinariedad y muestra la complejidad de profundizar en un contexto 
histórico que va más allá de lo militar. Con todo, los artículos aquí presentados 
ofrecen distintas miradas de lo que supuso la ayuda al bando republicano, desde 
los recursos militares soviéticos hasta las campañas de recolección de fondos o de 
suministros médicos en Inglaterra y Francia.

El eje temático de la obra gira en torno a las Brigadas Internacionales, aunque 
en ocasiones se incida en los apoyos proporcionados al ejército sublevado. En 
líneas generales, son cinco los temas tratados en este compendio. El primero de 
ellos corresponde a las actuaciones de las Brigadas Internacionales, tanto dentro 
como fuera del campo de batalla. En segundo lugar, recibe especial atención la 
utilización de la propaganda como herramienta de difusión con un triple objetivo: 

1.   UCLM. C.e.: diego.ruiz.panadero@gmail.com. ORCID: 0000-0002-1269-9299. 

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.29214


276

Diego Ruiz Panadero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 275–278 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

propagar calumnias contra el enemigo, lograr la máxima adhesión al propio 
bando y aglutinar todos los apoyos posibles fuera de las fronteras españolas. Y 
es que sin este último factor es incomprensible la Guerra Civil y las acciones de 
las Brigadas, de ahí que durante todo el libro haya una constante conexión con 
los sucesos internacionales.

El tercer tema se halla vinculado a la cobertura del conflicto, ya fuera por 
los propagandistas como por los corresponsales de guerra, donde además cabe 
reseñar los sugestivos capítulos centrados en las mujeres que llegaron a España 
para cubrir la lucha. Como cuarta línea temática deben destacarse los estudios 
culturales, cuyos análisis se centran en los problemas que experimentaron los 
brigadistas y expedicionarios en su viaje a la Península Ibérica y en el retorno a 
sus países de origen. De ese modo, las iniciales contrariedades surgidas por las 
diferencias culturales y lingüísticas se vieron normalmente superadas por el 
espíritu internacionalista de lucha contra el fascismo. Finalmente, la actividad de 
tipo humanitaria acumula un importante número de trabajos, entre los que cabría 
subrayar aquellos enfocados en la salud mental de la población civil y militar y los 
daños psicológicos provocados por el efecto de la guerra.

La unión de todas estas líneas temáticas da lugar a una obra de carácter 
interdisciplinar, bien estructurada y metodológicamente diversa que cuenta 
con la colaboración de autores y autoras internacionales como Georgy Filatov, 
de la Academia de Ciencias de Rusia, Irina Orlova, de la Universidad de Graz, los 
historiadores Hwei-Ru Tsou y Len Tsou o Michaela Wolf. Esto proporciona ricos 
matices al libro y revela el gran interés que despierta la dimensión internacional 
de la guerra y el fenómeno del voluntariado internacional, por un lado, y el uso 
de la biografía como vía analítica para examinar la agencia individual en los 
fenómenos colectivos, por otro. De esa forma, se abordan temas relativamente 
poco trabajados por la historiografía como son la organización sanitaria, la salud 
mental de los combatientes, la arqueología de la Guerra Civil o las manifestaciones 
artísticas derivadas de la contienda.

Por otra parte, y con ánimo de reseñar una característica ya mencionada, 
destaca la variedad metodológica de los investigadores, dentro de la cual habría 
que hacer especial mención a una herramienta en concreto: la utilización de la 
biografía como instrumento de análisis histórico. Siguiendo una senda cada vez 
más empleada en la historiografía contemporánea, son varios los capítulos que 
tienen como sujeto central de investigación a personas que acudieron a la guerra 
de España. A modo de ejemplo, baste citar a Georg Pichler y su estudio sobre Ilsa 
Barea-Kulcsar y el trabajo de Francie Cate-Arries sobre la fotógrafa Ione Robinson. 
De ese modo, y aunque los sujetos estudiados no tienen por qué ser representa-
tivos de un grupo, el uso de la biografía permite contemplar, de forma detallada, 
las causas que motivaron a civiles, militares, periodistas y escritores a participar en 
un conflicto que ellos mismos consideraban como internacional en el contexto 
histórico de la época.



277ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 275–278 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

ALIA MIRANDA, FRANCISCO ET AL.: Hasta pronto, amigos de España﻿...

Uno de los elementos más interesantes del libro es la forma en que la biografía 
y la categoría analítica de género convergen para crear análisis interpretativos 
verdaderamente sugestivos, en los que las mujeres aparecen no como sujetos pasivos 
sino como entes activos de la historia. Sin sorpresa alguna, los autores constatan la 
continuación de los roles de género en la sociedad de la época, aunque con notables 
diferencias según el bando y el avance del conflicto. No obstante, la permanencia de 
esos mismos roles permite obtener una perspectiva mucho más amplia de la guerra, 
pues las mujeres, por su condición de tales, fueron normalmente apartadas del 
campo de batalla    y destinadas a la retaguardia. Con ello se posibilitó la creación de 
producciones documentales alejadas de la tradicional cobertura bélica, ampliando 
el número de actores sociales aparecidos en reportajes y escritos posteriores.

En suma, puede afirmarse que esta publicación logra mostrar la gran complejidad 
subyacente en los estudios de la Guerra Civil. Con una extensa utilización de fuentes 
primarias provenientes tanto de archivos nacionales e internacionales, se muestra 
el camino a seguir para nuevas investigaciones, siendo esa quizá la principal virtud 
del libro. Además, esta obra colectiva contribuye a matizar algunas de las creencias 
tradicionalmente asentadas sobre las Brigadas Internacionales –por ejemplo, el 
excesivo valor como unidades de combate que se les ha tendido a dar desde 
la historiografía comunista– y refirma la necesidad de seguir profundizando en 
esta línea de investigación. Porque en una coyuntura como la actual, en la que 
la historia está sujeta cada vez más a los usos arbitrarios del presente, este tipo de 
libros cumple con una función determinante: abordar el pasado con perspectiva 
científica y difundir el conocimiento entre la sociedad.





279ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 279–282 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Servent, Pierre: Rudolf Hess. El último enigma del Tercer Reich. Madrid, La Esfera 
de los Libros, 2021, 540 pp., ISBN: 978-84-9164-973-1.

Adrián Magaldi Fernández1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30058

Todavía no se había publicado en Francia ninguna biografía de Rudolf Hess. La cosa era 
cuando menos sorprenderte, puesto que se han consagrado miles de libros al Tercer Reich y 
a sus dignatarios. Otros caciques nazis han pasado por el tamiz de historiadores, periodistas e 
investigadores franceses, pero no el primer lugarteniente de Hitler2. 

Estas son las palabras con las que el investigador francés Pierre Servent inicia su 
biografía de Rudolf Hess, mismas palabras que podrían aplicarse al caso español, 
pues hasta la presente publicación carecíamos de cualquier tipo de aproximación 
biográfica a una de las figuras más enigmáticas de la Alemania nazi. Como viene 
siendo habitual, ha sido la editorial La Esfera de los Libros la que ha contribuido 
a arrojar luz sobre el tema, después de haber publicado algunas de las biografías 
más interesantes sobre los altos jerarcas del Tercer Reich, como Goebbels. Una 
biografía de Ralf Georg Reuth, Himmler. El líder de las SS y la Gestapo de Peter Pa-
dfield, Goering. El segundo hombre del Tercer Reich de François Kersaudy, Speer El 
Arquitecto de Hitler de Martin Kitchen o Heydrich. El verdugo de Hitler de Robert 
Gerwarth. Ahora le ha llegado el turno a Rudolf Hess, del que poco conocíamos 
más allá de los episodios más estrambóticos de su vida, como su enigmático vuelo 
desde Alemania a Escocia para negociar la paz en plena Segunda Guerra Mundial, 
o su extraño «suicidio» en la cárcel de Spandau después de haber pasado más de 
la mitad de su vida en prisión. Sin embargo, como apuntó Neville Henderson, 
embajador británico en el Tercer Reich, Hess «ejercía en Alemania una influencia 
mucho mayor de la que generalmente se cree». Rudolf Hess fue «la conciencia 
del partido nazi» en tanto que máximo responsable de su funcionamiento inter-
no, convertido en lugarteniente del Führer y segundo en el orden sucesorio solo 
por detrás de su eterno rival, Hermann Goering. Miembro del partido desde sus 
primeros tiempos, fue el encargado de transcribir el Mein Kampf mientras com-
partía prisión con Hitler tras el fallido putsch de Múnich, tarea en la que Servent 
ve unas aportaciones que transcienden las del mero escriba. Partiendo de estas 
premisas, el interés por adentrarse en la vida y obra de este personaje resultaba 
evidente, tratándose además de uno de los perfiles más llamativos y complejos 
en el retrato colectivo del Tercer Reich. Como manifiesta el autor, Hess fue «un 

1.   Universidad de Cantabria. C.e.: adrian@magaldi.es 
2.   Servent, Pierre: Rudolf Hess. El último enigma del Tercer Reich. Madrid, La Esfera de los Libros, 2021, p. 15. 

https://dx.doi.org/10.5944/etfv.33.2021.30058
mailto:adrian@magaldi.es


280

Adrián Magaldi Fernández﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 279–282 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

cacique cardinal… y paradójico: al tiempo romántico y fanático, pacífico y violen-
to, místico y prosaico, tímido y estruendoso, lunático y determinado, resiliente 
e hipocondriaco, humanista y antisemita». Todo ello le lleva a adentrarse en la 
vida de este enigmático personaje a través de 40 capítulos organizados en cinco 
grandes bloques. 

El primer bloque lleva por título «De la infancia al tiempo de guerra» (capítulos 
del 1 al 4), y nos describe los años que van desde su nacimiento en 1894 hasta la 
derrota alemana en la Primera Guerra Mundial en 1918. Para el autor, resulta una 
etapa fundamental en la vida de nuestro protagonista, abordando aspectos como 
su nacimiento en una familia de comerciantes alemanes asentados en Alejandría, 
por lo que muy pronto el joven Hess sentiría pasión por su patria lejana. Igual-
mente clave resulta su actuación como soldado alemán durante la Gran Guerra, 
por lo que tras la derrota sintió como propia una «puñalada por la espalda» que 
exacerbarían sus ideales nacionalistas y antisemitas. Una atención especial se 
dedica a su pertenencia al 16º Regimiento Bávaro de Infantería de Reserva, más 
popularmente conocido como Regimiento List, y al que, casualmente, también 
perteneció Adolf Hitler, teorizando y elucubrando sobre las posibilidades de un 
conocimiento entre ambos hombres previo a la aventura nazi.

El segundo bloque se trata de «A la sombra del sin nombre» (capítulos del 5 al 
9) y nos relata su aproximación a Hitler y su fidelidad al dirigente nazi desde su 
ingreso en el partido hasta la llegada al poder en 1933. Se trata esta de una parte 
fundamental para conocer a un personaje que fue mucho más que el leal vasallo, 
convirtiéndose en alguien indispensable para su Führer. Es a raíz del análisis de los 
vínculos entre Hess y Hitler donde la obra alcanza su punto más atractivo, pues ello 
permite a Servent realizar un perfecto retrato de su protagonista, reflejado como 
un monje-soldado, «cuyo dios se llama Hitler», entregado incondicionalmente a 
«trabajar en la dirección del Führer», como diría la máxima popularizada por Ian 
Kershaw. Para Servent, «el hecho de que Hess no manifieste ninguna ambición 
personal da seguridad a Hitler», pues el dictador «puede jurar que le anima el 
más absoluto desinterés, contrariamente a los otros turiferarios nazis, ávidos de 
prebendas, de condecoraciones y de puestos». No obstante, en su acercamiento al 
personaje, a veces Servent cae en alguna ambigua interpretación psicobiográfica, 
buscando una posible relación homoerótica entre ambos hombres, tal y como 
habría insinuado Ernst Hanfstaengl, un antiguo nazi que poco antes de la guerra 
«desertó» para unirse a los americanos. A raíz del análisis de la relación entre 
Hess y Hitler, el autor también señala cómo las aportaciones de su protagonista 
al corpus doctrinal del nacionalsocialismo fueron mucho mayores de las general-
mente aceptadas. Habría sido Hess quien sumó toda la concepción esotérica de 
la raza aria tras su vinculación a la Sociedad Thule y quien incorporó la idea del 
lebensraum (espacio vital), heredada de su maestro, el profesor Haushofer. Unas 
ideas que se reflejarían en el Mein Kampf, donde Hess habría sido mucho más 



281ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 279–282 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Servent, Pierre: Rudolf Hess. El último enigma del Tercer Reich﻿

que el entregado secretario encargado de transcribir las palabras de Hitler, sino 
el teórico de gran parte del contenido allí reflejado.

El tercer bloque, «A la luz de un Reich eterno», (capítulos del 10 al 21), discurre 
desde que en 1933 Hitler llegara a la cancillería hasta que en el año 1941 Rudolf 
Hess abandonó Alemania en su famoso viaje secreto para negociar la paz con los 
británicos. Se trata de un apartado donde se nos describe el ascenso y caída del 
que fuera lugarteniente del Führer. Entregado a la causa ideológica y dispuesto a 
ser el cerebro gris del partido, Hess habría sido incapaz de adaptarse a los nuevos 
tiempos y asumir el nuevo juego cortesano de la Alemania nacionalsocialista pues, 
como apuntaría Lutz Schwerin von Krosigk (Ministro de Finanzas), «las intrigas le 
eran tan extrañas como la vanidad». Progresivamente Hess quedó relegado a una 
posición marginal, obsesionado con las viejas ideas y ceremoniales del partido, 
como una especie de «primo de provincias que da un poco el cante en el nuevo 
paisaje». Incluso delegó todas las cuestiones técnicas y financieras en su segundo, 
Martin Bormann, como si no fuera capaz de concebir la proximidad al Führer que 
ese «trabajo sucio» permitía. Inserto en «la tristeza de los curtidos veteranos», con 
un creciente distanciamiento de «su dios» desde que este se entregara a la política 
bélica, fue ante el avance de la guerra cuando ese peculiar monje-soldado habría 
pensado en negociar una paz con los ingleses que anulara el frente occidental y 
facilitara el ataque sobre la URSS, algo que le permitiría convertirse en un héroe 
que recuperara posiciones ante Hitler. Llegado mayo de 1941, decidió emprender 
el vuelo hacia Gran Bretaña para cumplir dicha misión.

El cuarto bloque se trata de «La onda de choque» (capítulos del 22 al 30) y se 
centra en la fecha del 10 de mayo de 1941 y las consecuencias del vuelo de Rudolf 
Hess. Este siempre se ha tratado del episodio más enigmático de su vida, motivo 
por el que el autor lo presta una especial atención, aunque en algunos momentos 
puede resultar un tanto laberíntico, pues el propio personaje llega a difuminarse en 
medio de la intensa actividad diplomática generada tras su viaje. En este apartado, 
el autor analiza, en primer lugar, las implicaciones que su aventura tuvo para las 
relaciones internacionales entre las diferentes potencias europeas, especialmente 
Alemania, Gran Bretaña y la Unión Soviética. Por otro lado, aborda la situación 
generada en Alemania y la eterna pregunta de si Hitler llegó a tener conocimiento 
previo de aquel episodio. Para Servent parece evidente que era imposible que Hitler 
consintiera aquella acción. Dicha posición la justifica no solo en lo difícil e inútil 
que aquella operación podía resultar, sino en el efecto emocional que tuvo sobre 
el propio dictador cuando fue informado de la ocurrencia de su lugarteniente, 
suponiendo así un punto culmen de una obra que avanza al compás de la relación 
entre ambos hombres. Aunque Bormann consiguiera convencer a Hitler de la alta 
traición cometida por su viejo aliado –ante la posibilidad de que revelara a los 
británicos información sobre la Operación Barbarroja–, para quienes le rodearon 
fue evidente el impacto que tuvo en Hitler, «quien derramó lágrimas» y envejeció 
repentinamente diez años, tal y como aseguró Rudolf Semler, secretario de 



282

Adrián Magaldi Fernández﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 279–282 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Goebbels. Según Hans Frank, gobernador de la Polonia ocupada, «no le había visto 
más que una vez en ese estado, que fue cuando murió su sobrina» Geli Raubal, 
con la que mantuvo una «relación amorosa». De este modo, Servent establece 
un paralelismo con un Hitler que, a la marcha de Hess, habría perdido a esa otra 
persona dispuesta a profesarle un amor incondicional.

El quinto y último bloque, «De un presidio a otro» (capítulos del 31 al 40), nos 
relata el encarcelamiento de Rudolf Hess. Este se inicia con su captura por los 
británicos en 1941, continua con un proceso de Núremberg donde fue condena-
do a cadena perpetua, y finaliza con su largo presidio en la fortaleza de Spandau, 
donde muy pronto se convertiría en el único recluso de una cárcel donde las 
discrepancias surgidas con la Guerra Fría parecían inexistentes y, los antiguos 
aliados, continuaban unidos custodiando a un anciano, gravemente enfermo, que 
basculaba entre la demencia y la cordura. La locura de Hess es otro enigma que 
sobrevuela la obra. Ya en su encarcelamiento británico, su situación se deterioró. 
En el plano físico debido a unos problemas de vesícula acrecentados por su pasada 
confianza en la homeopatía. En el plano psíquico por sus delirios y temores sobre 
un posible envenenamiento y las intenciones de los judíos por hipnotizarle para 
que revelara información. Además, habría comenzado a replegarse sobre sí mis-
mo para alejarse de un mundo real en el que había fracasado en su misión y del 
que recibía noticias de la retirada de honores en su tierra, lo que le hizo moverse 
entre la depresión y algún intento de suicidio. A ello se sumaría unos supuestos 
delirios que, según se nos indica, habría empleado como estrategia de defensa en 
los juicios de Núremberg, donde permaneció «mentalmente ausente». Su estado 
se habría deteriorado definitivamente durante su cautiverio en Spandau, conver-
tido en un auténtico ermitaño. Inicialmente solo recibió la amistad y compañía de 
Albert Speer -lo que permite al autor establecer una conexión entre ambas figuras 
unidas por el mismo tipo de relación homoerótica con Hitler-, y, desde 1966, se 
convirtió en «el hombre más solitario del mundo» como único presidiario de 
Spandau hasta su muerte en 1987, episodio en el que Servent se muestra seguro 
de que fuera un suicidio.

De esta forma discurre el relato biográfico presentado por Pierre Servent sobre 
Rudolf Hess. Una obra de lectura ágil que resulta fundamental como una primera 
aproximación a la vida de este enigmático personaje. Sin embargo, por momen-
tos se evidencian los «tics» de la trayectoria del propio autor, prolífico escritor 
de historia militar que ha desembarcado por primera vez en el género biográfico, 
cayendo en ocasiones en ciertos clichés cronísticos o psicobiográficos. Se trata 
sin ninguna duda de un acertado primer acercamiento que deberá continuarse 
con otras biografías que ayuden a trazar y delimitar los difíciles perfiles de este 
singular personaje.



283ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 283–290 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

NORMAS DE PUBLICACIÓN

La revista Espacio, Tiempo y Forma está dividida en siete series, Serie I: Prehistoria y 
Arqueología; Serie II: Historia Antigua; Serie III: Historia Medieval; Serie IV: Historia 
Moderna; Serie V: Historia Contemporánea; Serie VI: Geografía; Serie VII: Historia 
del Arte. La periodicidad de la revista es anual, anunciándose en la página web de 
la revista la fecha límite de entrega de originales. 

Espacio, Tiempo y Forma, Serie V (ETF) únicamente publica trabajos inéditos 
sobre Historia Contemporánea dentro de las tres secciones que presenta; Dossier, 
Miscelánea y Reseñas de libros. Los trabajos presentados a la sección de Miscelánea 
tendrán, como máximo, una extensión de 60 000 caracteres con espacios (aprox. 
25 páginas), incluidas las figuras, tablas y bibliografía. Los trabajos presentados a 
la sección de Reseñas de libros, deberán tener una extensión máxima de 9 600 
caracteres (aprox. 4 páginas). ETF recomienda que el contenido de esta sección sea 
de carácter más crítico que descriptivo.

ETF sólo admite trabajos originales que no hayan sido publicados, ni vayan 
a serlo, en otra publicación, independientemente de la lengua en el que ésta se 
edite, tanto de manera parcial como total. Los autores deberán hacer constar la 
filiación institucional, posición y Centro o Institución a la que pertenecen, y su 
dirección electrónica.

La publicación de un texto en Espacio,Tiempo y Forma no es susceptible de 
remuneración alguna. Los derechos de edición pertenecen a la UNED, sin menoscabo 
del uso, por parte de los autores, de sus trabajos dentro de los cauces académicos 
establecidos (envío de separatas, uso en conferencias, docencia, repositorios 
institucionales, webs personales, etc.), siempre que éstos no impliquen un beneficio 
económico.

ETF admite, preferentemente, trabajos en castellano, inglés y francés.

ENTREGA DE ORIGINALES

Los originales deberán colgarse en la página de la revista, siguiendo para ello las 
instrucciones que en ella aparecen (http://revistas.uned.es/index.php/ETFV/about/
submissions#authorGuidelines). Toda la comunicación entre el autor y la revista se 
realizará a través de la misma página.
	
PREPARACIÓN DE ORIGINALES

Datos de cabecera

	ˆ En la primera página del trabajo deberá indicarse el título del trabajo en su lengua 
original y su traducción al inglés. A continuación, el nombre del autor, indicando 

http://revistas.uned.es/index.php/ETFV/about/submissions#authorGuidelines
http://revistas.uned.es/index.php/ETFV/about/submissions#authorGuidelines


284

﻿﻿Normas de publicación

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 283–290 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

en nota a pie la institución a la que pertenece, el correo electrónico y el orcid 
(en caso de que se disponga de este último).

	ˆ Seguidamente se incluye resumen en castellano del trabajo, junto con su 
correspondiente versión en inglés, no superior a 1.000 caracteres con espacios. 
En el resumen es conveniente que se citen los objetivos, metodología, resultados 
y conclusiones obtenidas..

	ˆ Se añadirán también unas palabras clave, en ambos idiomas, separadas por punto 
y coma ( ; ), que permitan la idexación del trabajo en las bases de datos científicas. 
Éstas no serán inferiores a cuatro ni excederán de ocho.

	ˆ Al final del resumen o al comienzo del trabajo se podrá incluir una nota destinada 
a los agradecimientos y al reconocimiento de las instituciones o proyectos que 
financian el estudio presentado.

	ˆ En caso de que la lengua del texto original no sea el castellano ni el inglés, el 
título, el resumen y las palabras clave se presentarán en el idioma original, junto 
con su versión en castellano e inglés.

Encabezados

	ˆ Los encabezamientos de las distintas partes del artículo deberán ser diferenciados, 
empleando, si procede, una jerarquización de los apartados ajustada al modelo 
que se propone:

1. Título del capítulo
1.1. Título del epígrafe
1.1.1. Título del subepígrafe

Figuras y tablas

	ˆ La relación numérica y la leyenda, tanto de las figuras como de las tablas, se 
adjuntarán en archivo aparte. Por su parte, en el texto se debe indicar claramente 
su ubicación.

	ˆ Las figuras (formato jpeg, png, tiff para fotografías; eps, ai, svg o cualquier formato 
escalable para dibujos o ilustraciones), tendrán una resolución mínima de 300 
ppp. Las ilustraciones (láminas, dibujo o fotografías) se consignarán como 
«Figura» (p.ej., Figura 1, Figura 2). Por su parte, los cuadros y tablas habrán de 
enviarse en formato de texto editable (doc, docx, rtf), y se designarán como 
«Tabla».



285ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 283–290 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

﻿Normas de publicación

	ˆ Figuras y Tablas se enviarán en archivos individualizados indicando el número 
de figura/tabla y su localización en el texto. 

	ˆ El/los autor/es está/n obligado/s a citar la fuente de procedencia de toda 
documentación gráfica, cualquiera que sea su tipo, si no es de su autoría. La 
revista declina toda responsabilidad que pudiera derivarse de la infracción de 
los derechos de propiedad intelectual o comercial.

Estilo

	ˆ Los textos tendrán, como máximo, una extensión de 50.000 caracteres con 
espacios, incluidas las figuras y las tablas, y sin contar la bibliografía.

	ˆ El texto estará paginado y se presentará sin ningún tipo de formato ni de sangría 
de los párrafos, y con interlineado sencillo.

	ˆ Se utilizarán únicamente tipos de letra con codificación unicode, preferiblemente 
tnr, 12.

	ˆ Las citas literales, en cualquier lengua original, se insertarán en el cuerpo del 
texto en redonda, siempre entre comillas dobles. Si la cita supera las tres líneas 
se escribirá en texto sangrado, sin comillas.

	ˆ Se evitará, en lo posible, el uso de negrita.

	ˆ Las siglas y abreviaturas empleadas deben ser las comúnmente aceptadas dentro 
de la disciplina sobre la que verse el trabajo.

	ˆ Las mayúsculas deberán ir acentuadas, y los años de publicación sin puntuar 
(p. ej.: 1980).

	ˆ En la expresión numérica de fechas se usará la barra ( / ) para separar la mención 
de día, mes y año: 27/02/2012.

	ˆ Los términos en lengua original deberán escribirse en cursiva, sin comillas: et 
alii, in situ, on-line.

	ˆ El resto de las normas editoriales se ajustarán a lo indicado en: Real Academia 
Española, Ortografía de la lengua española, Madrid, Espasa Calpe, 2010.



286

﻿﻿Normas de publicación

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 283–290 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

Bibliografía

Las citas bibliográficas en las notas se atendrán a las siguientes normas y secuencia:

	ˆ Libros. Apellidos y nombre del autor en redonda: título de la obra en cursiva. 
Lugar de edición, editorial, año y, en su caso, páginas indicadas. Si el texto ha 
sido obtenido de un sitio de internet, se señala «Recuperado de internet», el 
enlace y entre corchetes [Consultado] con la fecha de consulta, a continuación 
de la cita bibliográfica. 

Kamen, Henry: La Inquisición. Madrid, Alianza, 1982, p. 55.

Guerra, Francisco: Médicos españoles en el exilio. Madrid, Fundación Españoles en el Mundo, 1996. 
Recuperado de internet: http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/medicos-espanoles-en-el-
exilio--0/html/ffdf0e16-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html#I_0_, [Consultado el 21/05/2020].

Si la persona reseñada es director, editor o coordinador, se hará constar a 
continuación del nombre y entre paréntesis (dir., ed., coord.). Si los autores 
son dos o tres se consignarán todos, separados por comas y uniendo el último 
con «&». Si el número de autores es superior a tres, se citará el primero y se 
añadirá et alii o «y otros»; otra posibilidad es indicar «VV.AA.»

Viñas, Ángel (coord.): En el combate por la historia. La República, la Guerra Civil, el Franquismo. Madrid, 
Pasado y Presente, 2012.

Sobrequés y Callicó, Jaume, Molinero Ruiz, Carme & Sala, Margarita (coord.): Una inmensa prisión: los 
campos de concentración y las prisiones durante la Guerra Civil y el franquismo. Barcelona, Crítica, 2003.

	ˆ Los libros editados en series monográficas. Se deben citar con apellidos 
y nombre del autor en redonda:  el título de la obra entre comillas dobles, 
seguido del título de la serie en cursiva, su número, y a continuación, lugar de 
edición, editorial y año.

Mangas Manjarrés, Julio: «La agricultura romana», Cuadernos de Historia 16, 146, Madrid, Grupo 16, 
1985.

	ˆ Capítulos incluidos en un libro. Se cita el autor con apellidos y nombre en 
redonda, el título de la colaboración entre comillas dobles, la preposición «en» 
y a continuación la reseña del libro según las normas anteriormente citadas.

Melchor Gil, Enrique: «Elites municipales y mecenazgo cívico en la Hispania romana», en Navarro, 
Francisco Javier & Rodríguez Neila, Juan Francisco: Élites y promoción social en la Hispania romana. 
Pamplona, Ediciones Universidad de Navarra, 1999.



287ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 283–290 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

﻿Normas de publicación

	ˆ Ponencias y comunicaciones. Para las ponencias, comunicaciones de 
congresos o seminarios, etc., se reseña el autor, en redonda, el título de la 
colaboración entre comillas dobles, el título del congreso o seminario y el 
lugar y año de celebración en cursiva, seguido de los editores o coordinadores 
si los hubiera, lugar de edición, editorial y páginas correspondientes. Si el texto 
está disponible on-line, a continuación, se añade el enlace y entre corchetes 
[Consultado] con la fecha de consulta.

García Fernández, Estela Beatriz: «La concesión de la ciudadanía romana como instrumento de 
dominio», Actas del VIII Coloquio de la Asociación Propaganda y persuasión en el mundo romano. 
Interdisciplinar de Estudios Romanos, Madrid, 2010, Bravo Castañeda, Gonzalo & González Salinero, 
Raúl (eds.), Madrid, Signifer, 2011, pp. 81–90.

Sanz Diaz, Carlos: «Agentes, redes y culturas. Senderos de renovación de la historia diplomática», Pensar 
con la Historia desde el siglo XXI. Actas del XII Congreso de la Asociación de Historia Contemporánea, 
Madrid, 2014, VV.AA (eds.), Madrid, UAM Ediciones, 2015, pp. 687–706, https://libros.uam.
es/?press=uam&page=catalog&op=view&path%5B%5D=10&path%5B%5D=10&path%5B%5D=375-1, 
[Consultado el 15/04/2020].

	ˆ Tesis doctorales o trabajos de fin de máster. Las tesis doctorales o los tfm 
inéditos se citan haciendo constar el autor, en redonda, el título en cursiva, la 
universidad y el año. Si la tesis está disponible on-line, a continuación, se añade 
el enlace y entre corchetes [Consultado] con la fecha de consulta.

Arce Sáinz, M.ª Marcelina: Vicente Rojo, (Tesis doctoral s.p.), UNED, 2003.

Simón Porolli, Paula: Por los caminos de la palabra. Exilio republicano español y campos de concentración 
franceses: una historia del testimonio, (Tesis doctoral s.p.), UAB, 2011, https://www.tesisenred.net/
handle/10803/37351#page=1, [Consultado el 05/02/2020].

	ˆ Artículos de revista. Apellidos e inicial del nombre del autor o autores en 
redonda: título del artículo entre comillas dobles, nombre de la revista en 
cursiva, tomo y/o número, año entre paréntesis, páginas correspondientes. Si 
el artículo está disponible on-line, a continuación, se añade el enlace y entre 
corchetes [Consultado] con la fecha de consulta.

Bringas Gutiérrez, Miguel Ángel: «Soria a principios del siglo XIX. Datos para su historia agraria», 
Celtiberia, 95 (1999), pp. 163–192.

Yusta Rodríguez, Mercedes: «Femmes d’acier. Les communistes espagnols et la Fédération 
Démocratique Internationale des Femmes (1945-1950)», Hispania Nova, 18 (2020), pp. 599-628, 
https://e-revistas.uc3m.es/index.php/HISPNOV/article/view/5118/3617, [Consultado el 05/02/2020].

	ˆ Documentos. En la primera cita debe ir el nombre del archivo o fuente 
completa, acompañado de las siglas entre paréntesis, que serán las que se 
utilicen en citas sucesivas. La referencia al documento deberá seguir el siguiente 



288

﻿﻿Normas de publicación

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 283–290 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

orden: serie, sección o fondo, caja o legajo, carpeta y/o folio. Si el documento 
tiene autor, se citan los apellidos y nombre en redonda, seguido del nombre 
o extracto del documento entre comillas dobles y la fecha. Si el documento 
está disponible on-line, a continuación, se añade el enlace y entre corchetes 
[Consultado] con la fecha de consulta.

Archivo Regional de la Comunidad de Madrid (ARCM), Fondos Diputación, Inclusa, caja 28, carpeta 
13, fol. 2. Arroyo, Fernando: «Cuenta de los gastos de mayordomía», julio de 1812.

Archivo Histórico Nacional (AHC), FC-Causa General, caja 1333, exp. 7, «Pieza séptima de Vizcaya. 
Actuación de las autoridades gubernativas locales», septiembre de 1941, http://pares.mcu.es/

ParesBusquedas20/catalogo/show/4877402?nm, [Consultado el 05/02/2020].

	ˆ Artículos de periódico.  Apellidos y nombre del autor o autores en redonda: 
título del artículo entre comillas dobles, nombre del periódico en cursiva, fecha 
en formato día/mes/año. Si el artículo está disponible on-line, a continuación, 
se añade el enlace y entre corchetes [Consultado] con la fecha de consulta.

Prieto, Indalecio: «El peligro comunista en España», El Imparcial, 7/02/1925.

Ibárruri, Dolores: «En el umbral de nuestro IX Congreso», El País, 16/04/1978, https://elpais.com/
diario/1978/04/16/opinion/261525612_850215.html, [Consultado el 05/02/2020].

	ˆ Repetición de citas. Cuando se hace referencia a un autor ya citado, se 
pondrán los apellidos y nombre en redonda, la abreviatura op. cit. y la página 
o páginas a las que se hace referencia.

Blázquez Martínez, José María: op. cit., pp. 26-28.

Si se han citado varias obras del mismo autor, se pondrá después de los 
apellidos e inicial del nombre el comienzo del título de la obra en cursiva, 
seguido de puntos suspensivos y las páginas correspondientes.

Blázquez Martínez, José María: Historia económica…, pp. 26-28.

Cuando se hace referencia a un mismo autor y una misma obra o documento 
que los ya citados en la nota anterior se pondrá Idem, seguido de la página 
correspondiente. Si se hace referencia a un mismo autor, a una misma obra o 
documento y en la misma página, se pondrá Ibidem.



289ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 283–290 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

﻿Normas de publicación

PREPARACIÓN DE ENVÍOS Y 
CUMPLIMIENTO DE LAS NORMAS

Los autores/as están obligados a comprobar que su envío cumpla todos los 
pasos que se muestran a continuación. Se devolverán a los autores/as aquellos 
envíos que no respeten estas directrices: 

	ˆ El texto presentado no ha sido publicado previamente, ni se ha presentado a 
otra revista (o se ha proporcionado una explicación al Editor/a).

	ˆ El texto cumple con los requisitos bibliográficos y de estilo indicados en 
las directrices para autores/as. Cualquier problema derivado del incorrecto 
cumplimiento de esas normas que pudiera retrasar la publicación de la revista, 
podría ocasionar la postergación del artículo a la edición del siguiente número. 

	ˆ Los ficheros enviados están en los formatos requeridos en las directrices para 
autores/as. Cualquier problema derivado del incorrecto cumplimiento de esas 
normas que pudiera retrasar la publicación de la revista, podría ocasionar la 
postergación del artículo a la edición del siguiente número.

CORRECCIÓN DE PRUEBAS DE IMPRENTA

Durante el proceso de edición, los autores de los artículos admitidos para 
publicación recibirán pruebas de imprenta para su corrección, las cuales deberán 
señalarse con comentarios y notas en el mismo pdf de las pruebas. Los autores 
dispondrán de un plazo máximo de quince días para corregir y remitir a etfv las 
correcciones de su texto. En caso de ser más de un autor, éstas se remitirán al 
primer firmante. Dichas correcciones se refieren, fundamentalmente, a las erratas 
de imprenta o cambios de tipo gramatical. No podrán hacerse modificaciones en el 
texto (añadir o suprimir párrafos en el original) que alteren de forma significativa 
el ajuste tipográfico. El coste de las correcciones que no se ajusten a lo indicado 
correrá a cargo de los autores. La corrección de las segundas pruebas se efectuará 
en la redacción de la revista.

COMPROMISO ÉTICO DE BUENAS PRÁCTICAS 
PARA LA PUBLICACIÓN DE ARTÍCULOS

Espacio, Tiempo y Forma, Series I a VII, ha suscrito la Guía de buenas prácticas 
para la publicación, elaborada por el CSIC, mediante la cual se pretende constituir 
un código de conducta dirigido a las partes implicadas en la gestión y publicación 



290

﻿﻿Normas de publicación

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie V historia CONTEMPORÁNEA 
33 · 2021 · pp. 283–290 I SSN 1130-0124 · e-issn 2340-1451  UNED

de los resultados científicos: Consejo Editorial, autores y revisores de los trabajos. 
Se pueden consultar estas normas en la página web de la revista.  

POLÍTICA ANTIPLAGIO

Espacio, Tiempo y Forma, Serie V, utiliza la herramienta antiplagio turnitin.



SERIE V HISTORIA CONTEMPORÁNEA
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

AÑO 2021  
ISSN: 1130-0124
E-ISSN 2340-1451

33

Dossier: Darina Martykánová y Alexandre Dupont 
(coords.): Política, género y religión en la Europa 
sudoccidental en el siglo XIX  

15 Alexandre Dupont y Darina Martykánová 
 Introducción Dossier

31 Pierre-Marie Delpu   
 La masculinidad católica en la revolución: un aspecto de la 

politización de masas en el Reino de las Dos Sicilias (1820-1848) 

53 Álvaro París Martín   
 De la fábrica al barrio: el motín de las cigarreras madrileñas en 1830

81   Nicolas Bourguinat   
  À la rencontre du prÉtendant bourbon en exil : les apprentissages 

politiques d’une jeune legitimiste en voyage en Italie et en Autriche au 
milieu du XIXe  siècle

97  Marie Walin   
 Masculinidades y diferencia de género en Higiene del matrimonio 

de Pedro Felipe Monlau (1853): una construcción entre los nuevos saberes 
científicos y la moral católica 

129  Arthur Hérisson   
 Des voies alternatives de politisation. La mobilisation des 

catholiques françaises face à la question romaine (1860-1870)

147  Raúl Mínguez Blasco   
 ¿En el regazo de la Iglesia? Las disputas políticas por la 

educación femenina en Francia y España en el siglo XIX

167  Alejandro Camino   
 Crítica religiosa y género en la obra literaria de la carlista 

Dolores de Gortázar (1895-1925)

Reseñas dossier· Dossier Book Review

189    Simal, Juan Luis: La era de las grandes revoluciones en Europa   
  y América (1763-1848) (Pierre Arnaud)

193    Cruz Romeo, María, Pilar Salomón, María & Tabanera,   
  Nuria (eds.): Católicos, Reaccionarios y Nacionalistas. Política 

e identidad nacional en Europa y América Latina Contemporáneas (Javier 
M. Dos Santos)

197    Pérez Espí, María Jesús: Mercedes Sanz-Bachiller. Biografía 
  política (Alejandro Camino)

201     Pérez del Puerto, Ángela: Católicas de posguerra en acción.    
  El discurso de género de Acción Católica en España y en Estados 

Unidos (Begoña Barrera)

Miscelánea · Miscellany

207   Adrián Gurpegui Cotado   
 Emakumeak borrokan. Feminismo y nacionalismo en 

el País Vasco en los años 80. (1977-1988)

233  Juan Cruz Alli Aranguren   
 El carlismo en el franquismo. Del colaboracionismo a la 

clarificación ideológica

Reseñas · Book Review

257    Ríos Carratalá, Juan Antonio: De mentiras y franquistas.  
 Historias de la dictadura (José Antonio Abreu Colombri)

261  Pérez Mostazo, Jonatan: Lustrando las raíces: 
  antigüedad vasca, política e identidades en el siglo XIX 

(Tomás Aguilera Durán) 

267    Álvarez-Buylla Ballesteros, Manuel: Entre la ciencia  
 del Derecho y el arte de la política. Melquíades Álvarez, 

jurisconsulto (Francisco M. Balado Insunza)

271  Varela Suanzes-Carpegna, Joaquín: Historia Constitucional  
 de España. Normas, instituciones, doctrinas (Manuel 

Carbajosa Aguilera)

275  Alia Miranda, Francisco, Higueras Castañeda, Eduardo 
  & Selva Iniesta, Antoni (coords.): Hasta pronto, amigos de 

España. Las Brigadas Internacionales en el 80 aniversario de su despedida 
de la Guerra Civil (1938-2018) (Diego Ruiz Panadero)

279   Servent, Pierre: Rudolf Hess. El último enigma del Tercer   
 Reich (Adrián Magaldi Fernández)


