
ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA
SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

VOLUMEN I

8

AÑO 2021
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

34





UNIVERSIDAD NACIONAL DE EDUCACIÓN A DISTANCIA

ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA 34

AÑO 2021
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA 

VOLUMEN I

http://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021



La revista Espacio, Tiempo y Forma (siglas recomendadas: ETF),  
de la Facultad de Geografía e Historia de la UNED, que inició su publicación el año 1988,  
está organizada de la siguiente forma:

SERIE I	 — Prehistoria y Arqueología 
SERIE II	 — Historia Antigua 
SERIE III	 — Historia Medieval 
SERIE IV	 — Historia Moderna 
SERIE V	 — Historia Contemporánea 
SERIE VI	 — Geografía 
SERIE VII	 — Historia del Arte

Excepcionalmente, algunos volúmenes del año 1988 atienden a la siguiente numeración:

N.º 1	 — Historia Contemporánea 
N.º 2	 — Historia del Arte 
N.º 3	 — Geografía 
N.º 4	 — Historia Moderna

ETF no se solidariza necesariamente con las opiniones expresadas por los autores.

Universidad Nacional de Educación a Distancia 
Madrid, 2021

SERIE III - Historia medieval N.º 34, 2021

ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362

Depósito legal M-21037-1988

URL: ETF III · HIstoria Medieval · http://revistas.uned.es/index.php/ETFIII

Diseño y composición 
Carmen Chincoa Gallardo · http://www.laurisilva.net/cch

Impreso en España · Printed in Spain

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional.

http://revistas.uned.es/index.php/ETFIII
http://www.laurisilva.net/cch
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es


3ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Espacio, Tiempo y Forma. Serie 
III. Historia Medieval es la revista 
científica fundada en 1988 que publica 
el Departamento de Historia Medieval 
y Ciencias y Técnicas Historiográficas 
de la Facultad de Geografía e Historia 
de la UNED. Está dedicada al estudio 
de la Historia Medieval y acoge trabajos 
inéditos de investigación, en especial 
artículos que constituyan una aportación 
novedosa, que enriquezcan el campo 
de estudio que abordan y que ofrezcan 
una perspectiva de análisis crítico. Va 
dirigida preferentemente a la comunidad 
científica y universitaria, tanto nacional 
como internacional, así como a todos los 
profesionales de la Historia Medieval en 
general. Su periodicidad es anual y se 
somete al sistema de revisión por pares 
ciegos. La revista facilita el acceso sin 
restricciones a todo su contenido desde 
el momento de su publicación en edición 
electrónica. Espacio, Tiempo y Forma. 
Serie III. Historia Medieval se publica 
en formato electrónico y en papel.

Espacio, Tiempo y Forma. Serie III. 
Historia Medieval (Space, Time and Form. 
Series III. Medieval History) is a peer-
reviewed academic journal founded in 
1988 and published by the Department of 
Medieval History and Historiographical 
Sciences and Techniques at the Faculty 
of Geography and History, UNED. It 
is devoted to the study of Medieval 
History and is addressed to the 
Spanish and international scholarly 
community, as well as to professionals 
in the field of  Medieval History. 
The journal welcomes previously 
unpublished articles, particularly works 
that provide an innovative approach, 
contribute to its field of research and 
offer a critical analysis. It is published 
annually. The journal provides complete 
open access to its content available 
online upon publication. Espacio, 
Tiempo y Forma. Serie III. Historia 
Medieval is published online and in 
print and is indexed in the databases 
and directories enumerated below.

Espacio, Tiempo y Forma. Serie III. Historia  Medieval está registrada e indexada 
en Repertorios Bibliográficos y Bases de Datos nacionales e internacionales, como 
recomiendan los criterios de la Comisión Nacional Evaluadora de la Actividad 
Investigadora: LATINDEX, DICE, ISOC (CINDOC), RESH, INRECH, Dialnet, 
e-spacio UNED, CIRC 2.0 (2016), MIAR, FRANCIS, PIO, Ulrich’s, SUDOC, ZDB, 
ERIH (ESF), REDIB, Repertorio de Medievalismo Hispánico, Directory of Open 
Access Journals (DOAJ), Emerging Sources Citation Index (ESCI), SCOPUS. La 
revista ha obtenido el Sello de Calidad de la FECYT (2018).

EQUIPO EDITORIAL
Edita: Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, 
Universidad Nacional de Educación a Distancia
Director del Consejo de Redacción: Enrique Cantera Montenegro (UNED)
Editores: Enrique Cantera Montenegro (UNED), Carlos Barquero Goñi (UNED)



4

﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Consejo de Redacción
Cristina Álvarez Millán
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

Ana Arranz Guzmán
Universidad Complutense de Madrid

Carlos de Ayala Martínez 
Universidad Autónoma de Madrid

Carlos Barquero Goñi
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

Enrique Cantera Montenegro
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

Ana Echevarría Arsuaga
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

José María de Francisco Olmos
Universidad Complutense de Madrid 

María Jesús Fuente Pérez
Universidad Carlos III de Madrid 

Manuel Fernando Ladero Quesada
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

Paulina López Pita
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

José Miguel López Villalba
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

José María Monsalvo Antón
Universidad de Salamanca

Isabel Montes Romero-Camacho
Universidad de Sevilla

Gonzalo Viñuales Ferreiro
Universidad Rey Juan Carlos

Comité Científico
Vicente Ángel Álvarez Palenzuela
Universidad Autónoma de Madrid

Daniel Baloup
Université de Toulouse-Le Mirail

Vicente García Lobo
Universidad de León

María Estela González de Fauve
Universidad de Buenos Aires · Fundación para la Historia de España

César González Mínguez
Universidad del País Vasco



5ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿﻿

Nikolas Jaspert
Ruhr-Universität Bochum, Alemania

Directora de ETF Series I–VII
Yayo Aznar Almazán 
Decana Facultad de Geografía e Historia, UNED

Secretario de ETF Series I–VII
Julio Fernández Portela
Departamento de Geografía, UNED

Gestora plataforma OJS
Carmen Chincoa Gallardo

Comité Editorial de ETF Series I–VII
Carlos Barquero Goñi, Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas 
Historiográficas, UNED; Enrique Cantera Montenegro, Departamento de Historia 
Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED; Pilar Díez del Corral 
Corredoira, Departamento de Historia del Arte, UNED; Carmen Guiral Pelegrín, 
Departamento de Prehistoria y Arqueología (Arqueología), UNED;  Patricia Hevia 
Gómez, Departamento de Prehistoria y Arqueología (Arqueología), UNED; Luiza 
Iordache Cârstea, Departamento de Historia Contemporánea, UNED; M.ª Luisa 
de Lázaro Torres, Departamento de Geografía, UNED; David Martín Marcos, 
Departamento de Historia Moderna, UNED; José Antonio Martínez Torres, 
Departamento de Historia Moderna, UNED; Íñigo García Martínez de Lagrán, 
Departamento de Prehistoria y Arqueología (Prehistoria), UNED; Álvaro Molina 
Martín, Departamento de Historia del Arte, UNED; Francisco Javier Muñoz Ibáñez, 
Departamento de Prehistoria y Arqueología (Prehistoria), UNED; Rocío Negrete 
Peña, Departamento de Historia Contemporánea, UNED; Miguel Ángel Novillo 
López, Departamento de Historia Antigua, UNED.

Correspondencia
Revista Espacio, Tiempo y Forma
Facultad de Geografía e Historia, UNED
c/ Senda del Rey, 7
28040 Madrid
e-mail: revista-etf@geo.uned.es

mailto:revista-etf@geo.uned.es




7ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

SUMARIO · SUMMARY

Volumen i

13	 Artículos · Articles

15	 Patricia A. Argüelles Álvarez
Peligros, inseguridades y problemas del viajero visigodo
Danger, Lack of Safety and Problems for the Visigothic Traveller

37	 Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José M. Melchor
Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana
Four Ceramic Pieces with Arabic Inscriptions in the Archeological Museum 
of Borriana

65	 Carlos Barquero Goñi
Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII
The Organization of the Order of Saint John in Castile during the Twelfth 
and Thirteenth Centuries

113	 Francisco de Paula Cañas Gálvez
Una infanta de Navarra en la corte de Castilla: escenarios políticos en torno 
a la configuración y evolución del Hostal y la casa de Blanca de Trastámara, 
Princesa de Asturias (1424-†1464)
A Princess of Navarre in the Court of Castile: Political Scenarios in the 
Configuration and Evolution of the Hostal and Royal Household of 
Blanca of Trastámara, Princess of Asturias (1424-†1464)

165     David Caramazana Malia
Las promociones artísticas de Alonso de Ejea, arzobispo y administrador 
perpetuo de la Archidiócesis de Sevilla y patriarca de Constantinopla 
(1403-1417)
The Artistic Patronage of Alonso de Ejea, Archbishop and Perpetual 
Administrator of the Archdiocese of  Seville and Patriarch of Constantinople 
(1403-1417)



8

﻿SUMARIO · Summary

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

203	 Pedro Castillo Maldonado
Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos y el delito 
de lesa majestad
Episcopal Privileges: The Inviolability of Visigothic Bishops and the Crime 
of Lèse-Majesté

227	 Máximo Diago Hernando
Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma, y el ascenso de un 
linaje de exiliados portugueses en la Castilla de los siglos XV y XVI 
Alonso de Fonseca, Bishop of Ávila, Cuenca and Osma, and the Promotion 
in Castile of an Exiled Noble Family from Portugal during the Fifteenth and 
Sixteenth Centuries

263	 Antonio Pio di Cosmo
Santa Brigida ed il Monte Gargano: un paesaggio dell’anima. La descrizione 
dell’ambiente come stratagemma d’ammaestramento morale
Saint Brigid and Mount Gargano: A Landscape of the Soul. The Description 
of the Environment as a Device for Moral Instruction
Santa Brígida y el Monte Gargano: un paisaje del alma. La descripción del 
medio ambiente como estrategia de entrenamiento moral

293	 Ferran Esquilache
La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo. La verdadera naturaleza 
de un sistema de medición de caudales de origen andalusí
The Valencian Water ‘Fila’ and other Systems of Gauging Liquid Capacity. 
The Actual Nature of a Measurement System of Water Flow of Andalusí 
Origin

323	 Alejandro Esteban Álvarez
Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531: la ṭāʻa nazarí de 
Órgiva (Alpujarra)
Habices of the Kingdom of Granada Ascertained in 1528 and 1531: The 
Nasrid ṭāʻa of Órgiva (Alpujarra)

359	 Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso
Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI 
en el noroeste de la Península Ibérica
Rationes and Decimas: Some Evidences on the Management of Eleventh 
Century Sernas in Northwestern Iberia



9ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿SUMARIO · Summary

383	 Santiago González Sánchez
Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares del Infante Don 
Fernando, señor de la villa y regente de Castilla, contra el Reino Nazarí de 
Granada en 1407 y en 1410
The Contribution of Paredes de Nava to the Military Campaigns of the 
Infante Fernando, Lord of the Town and Regent of Castile, against the 
Nasrid Kingdom of Granada in 1407 and 1410

429	 Antoni Llibrer Escrig
Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano: 
integración y negocio. Nuevas aportaciones (1490-1502)
A Machine for Medieval Industry. The Fulling Mills of the Valencian South: 
Integration and Business. New contributions (1490-1502)

455	 José Miguel López Villalba
Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)
Written and Oral Communication of Municipal Regulations (Fifteenth-
Sixteenth Centuries)

501	 Emilio Martín Gutiérrez
El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía 
occidental durante el siglo XV
The Use of Natural Resources: Grana Pigmentin Western Andalusia during 
the Fifteenth Century

Volumen ii

537	 Vera-Cruz Miranda Menacho
Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)
A Crown Prince’s Finances: Charles of Aragon and Navarre (1421-1461)

569	 Raúl Morales Muñoz
Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval: el 
Defensorium Trium Conclusionum de Alfonso de Madrigal 
Towards a Reappraisal of Late-Medieval Hispanic Conciliarism: Alfonso 
de Madrigal’s Defensorium Trium Conclusionum



10

﻿SUMARIO · Summary

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

605	 David Nogales Rincón
Enrique III de Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas: un proyecto 
regio para la búsqueda de mineros y tesoros a inicios del cuatrocientos 
Enrique III of Castile (1390-1406) and the Inquiry into Sources of Revenue: 
A Royal Project for the Quest of Mines And Treasures at the Turn of the 
Fifteenth Century

647	 Gonzalo Oliva Manso
Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa 
(1282-1312)
The Seisén and the Novén. Times of Stability for the Castile-Leonese 
Currency (1282-1312)

685	 Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso
Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo 
(Cantabria)
A Newly Found Medieval Inscription in the Church of San Miguel de 
Aguayo (Cantabria)

713	 Rodrigo Pousa Diéguez
Configuración institucional de una villa costera: Muros en el tránsito de la 
Edad Media a la Edad Moderna
The Institutional Development of a Coastal Village: Muros between the 
Middle Ages and the Early Modern Times

745	 Juan A. Prieto Sayagués
Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas en la 
Castilla bajomedieval. Causas, dinámicas, privilegios y donaciones
Female Professions among the Nobility and the Urban Oligarchy in Late 
Medieval Castile. Causes, Dynamics, Privileges and Donations

815	 María del Pilar Rábade Obradó
El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos
Fear of the Inquisition in Castile under the Catholic Monarchs

845	 Carlos Manuel Reglero de la Fuente
EL abad contra el rey (y los regidores): conflicto de jurisdicciones y ejercicio 
del poder en Sahagún (1398-1417)
The Abbot versus The King (and the Town Councillors): Conflict between 
Jurisdictions and the Use of Power in Sahagún (1398-1417)



11ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿SUMARIO · Summary

881	 Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña
Eusebius and Alcuin on Constantine and Charlemagne as Wise Rulers: 
Sapiential Rulership in Late Antiquity and the Early Middle Ages
Constantino y Carlomagno como gobernantes sabios en la obra de Eusebio 
de Cesarea y Alcuino de York: la realeza sapiencial en la Antigüedad Tardía 
y la Alta Edad Media

915	 Antonio Sánchez González
El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón 
The Archives of the Marshals of Castile and the Marquises of Malagón

949	 Estudios y comentarios

951	 Serafín Olcoz Yanguas
Apostilla al estudio Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana 
del siglo XII: el caso de Soria (ETF, 33, 2020) 
Notes on the Article The Influence of Aristocratic Networks on the Christian 
Expansion of the Twelfth Century. The Case of Soria (ETF, 33, 2020)

967	 Libros · Books

969	 Castrillo Casado, Janire, Las mujeres vascas durante la Baja Edad Media  
(María Jesús Fuente)

973	 Crónica del rey Juan II de Castilla. Minoría y primeros años de reinado (1406-
1420). Garcia, Michel (edición y estudio) (Víctor Muñoz Gómez)

981	 Da Silva, Marcelo Cândido, História Medieval (Diego Carlo Améndolla 
Spínola)

987	 Galende Díaz, Juan Carlos y Ávila Seoane, Nicolás, El rodado regio 
hispánico. Fernando III de León y Castilla (1230-1252) (Mauricio Herrero 
Jiménez)

989	 García Izquierdo, Iván, Frontera, fuero y concejos. El valle del Riaza en la 
Edad Media (siglos VIII-XII) (Carlos Barquero Goñi)

993	 García Izquierdo, Iván y Peterson, David (coords.), Camino y Señorío. 
Obra selecta de Luis Martínez García (Enrique Cantera Montenegro)



12

﻿SUMARIO · Summary

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

995	 González Paz, Carlos Andrés, O Bispado de Mondoñedo na Idade Media. 
Territorio, comunidade e poder (Enrique Cantera Montenegro) 

997	 López Martínez, Amalia, Minutarios notariales de Estevo Pérez (Ourense, 
siglo XIV) (José Miguel López Villalba)

999	 Miranda García, Fermín y López de Guereño Sanz, María Teresa 
(eds.), La muerte de los príncipes en la Edad Media. Balance y perspectivas 
historiográficas (Ana Echevarría Arsuaga)

1003	 Motis Dolader, Miguel Ángel, Vivencias, emociones y perfiles femeninos. 
Judeoconversas e Inquisición en Aragón en el siglo XV (Ana Echevarría 
Arsuaga)

1007	 Solórzano Telechea, Jesús Ángel y Martín Pérez, Fernando (coords.), 
Rutas de comunicación marítima y terrestre en los reinos hispánicos durante 
la Baja Edad Media. Movilidad, conectividad y gobernanza (Enrique José 
Ruiz Pilares)

1013	 Torre, Sandra de la – Etxeberria, Ekaitz – Díaz de Durana, José Ramón 
(coords.), Valer más en la tierra. Poder, violencia y linaje en el País Vasco 
bajomedieval (Enrique Cantera Montenegro)

1015	 Trillo San José, Carmen, La Vega de Granada a partir de documentación 
árabe romanceada inédita (1457-1494). Estudio, edición e índices (Inmaculada 
González Sopeña)

1019	 Val Valdivieso, M.ª Isabel – Villanueva Zubizarreta, Olatz (Coords.), Pero 
Ansúrez. El conde, su época y su memoria (Enrique Cantera Montenegro)

1021	 Villanueva Morte, Concepción y Fernández de Córdova Miralles, 
Álvaro, El embajador Claver. Diplomacia y conflicto en las «Guerras de Italia»   
(1495-1504) (Enrique Cantera Montenegro)

1023	 Normas de publicación · Authors Guidelines



13ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ARTÍCULOS · ARTICLES 
 
VOLUMEN I





15ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PELIGROS, INSEGURIDADES  
Y PROBLEMAS DEL VIAJERO VISIGODO

DANGER, LACK OF SAFETY AND PROBLEMS 
FOR THE VISIGOTHIC TRAVELLER

Patricia A. Argüelles Álvarez1

Recepción: 2020/09/30 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/10/20 · 
Aceptación: 2020/10/28

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28413

Resumen 
Las siguientes páginas ofrecen una visión de conjunto sobre las preocupaciones 
que el viajero tardoantiguo sufriría a la hora de emprender un viaje. Los caminos 
estaban llenos de problemas, ya fuera por la dureza de las jornadas o por posibles 
ataques violentos. A través del análisis de fuentes escritas, y prestando particular 
atención a la hagiografía medieval y al examen de la regulación viaria tardorromana, 
descubrimos la necesidad de proteger al viajero mediante la codificación de delitos 
que castigasen a los delincuentes. Aun así, tal y como reflejan las fuentes, no se 
erradicará dicha situación, pues existen numerosos ejemplos de salteadores de 
caminos que hacían peligrar la seguridad del viajero visigodo. 

Palabras clave
Bandidos; salteadores; peligros; problemas; viajes; tardoantigüedad; visigodos.

Abstract 
The following pages present an overview of the concerns that late-Antiquity 
travellers suffered when embarking on a journey. The roads were full of problems; 
whether they be the harshness of the trip or possible violent attacks to which they 
were exposed. Through the analysis of written sources, with special attention 
given to medieval hagiography and late-Roman road regulations, we will reveal 
the need for traveller protection through the codification of crimes and the 

1.   Universidad de Salamanca. C.e.: parguelles@usal.es
Grupo de investigación ataemhis. Trabajo realizado en el marco del proyecto: Formación y dinámica de los espacios 

comunales ganaderos en el Noroeste de la Península Ibérica medieval: paisajes e identidades sociales en perspectiva comparada. 
har2016-76094-C4-4-R.

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28413
mailto:parguelles@usal.es


16

Patricia A. Argüelles Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

punishment of wrongdoers. Even so, as the sources demonstrate, this situation 
was not eradicated as we find persistent examples of bandits on highways making 
them unsafe for the Visigothic traveller.

Keywords
Bandits; Highwaymen; Danger; Problems; Travels; Late Antiquity; Visigoths.



17ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PELIGROS, INSEGURIDADES Y PROBLEMAS DEL VIAJERO VISIGODO﻿

1.	INTRODUCCIÓN2

En el 409 con la llegada a Hispania de vándalos, alanos y suevos, el poder 
central romano se desintegrará provocando el fin de la historia de Roma para, 
así, dar paso a una nueva configuración de gobierno. A consecuencia de ello, las 
ciudades más aisladas necesitarán rutas transitables alternativas a los grandes 
ejes viarios que facilitaran las relaciones entre los territorios. De ahí que estas 
antiguas vías secundarias vean prolongado su uso post-romano para favorecer 
los accesos del tránsito de viajeros y mercancías, siendo un escenario idóneo 
para la actividad delictiva de las bandas de salteadores3. Las Antiquae del Liber 
Iudiciorum reflejan el interés por amparar la seguridad viaria y su manteni-
miento, si bien no sabemos hasta qué grado se aplicó esta normativa4. Lo que 
sí está claro es que los caminos heredados de Roma, con la llegada visigoda se 
encontraban acondicionados de manera desigual5, estando algunos de ellos en 
un estado más aceptable que otros que necesitaban una intervención en la me-
jora de sus infraestructuras6. 

Como ya hemos hecho referencia con anterioridad, este nuevo contexto 
creado tras la desaparición del ya debilitado poder imperial será un marco idóneo 
para los ataques de bandidos y salteadores de caminos. Situación que vendrá 
propiciada por una atmósfera de descontento y malestar, no solo entre esclavos 
y libertos, sino también entre hombres libres de clases bajas7. La delincuencia se 
manifiesta entonces como expresión de rebeldía y protesta de este estrato social 

2.   Abreviaturas utilizadas: Ad Dem. = Ad Demetrianum; Braul=Braulio de Zaragoza; Brev= Breviario de Alarico 
o Lex Romana Visigothorum; ce= Codex Euricianus; cth= Codex Theodosianus; Con. Tol= Concilio de Toledo; D= 
Digesto; Hid= Hidacio; Greg. Tur= Gregorio de Tours; hw= Historia Wambae Regis; Laur. = San Laureano; lv= Lex 
Visigothorum o Liber Iudiciorum; N Maj.= Novelas de Mayoriano; Sirm= Constitutiones Sirmondianae; spe= Santos Padres 
Españoles; ss= Sulpicio Severo; vf= Vita Fructuosi; vm= Vida San Martín; vspm= Vida de los Santos Padres de Mérida. 

3.   En el mundo romano las vías principales estaban a disposición de los movimientos del ejército, estando en la 
mayor parte de los casos los caminos secundarios (más incómodos) o las rutas marítimas (más rápidas) accesibles a 
los viajeros: arce, Javier: Bárbaros y romanos en Hispania 400-507 A.D. Madrid, Ed. Marcial Pons, 2007, p. 271. Sobre 
Roma y la organización viaria, véase Laurence, Ray: «The meaning of roads: a reinterpretation of the Roman Empire», 
en Kuuliala, Jenni y Rantala, Jussi (eds.), Travel, pilgrimage and social interaction from Antiquity to the Middle Ages, 
London, Ed. Routledge, 2020, pp. 28-41.

4.   Pese a tener constancia legislativa de una regulación de mantenimiento viario (cth.8.5; 16.2.1.; N. Maj. 4.3, 
lv.viii.4.25), no todos los autores están de acuerdo en que existió una actuación de mejora y acondicionamiento de 
los viarios romanos por parte de los monarcas visigodos: Karr, Karen Eva: «A Changing world-African Slip in Roman 
and Visigothic Baetica», en Ferreiro, Alberto (ed.): The Visigoth studies in culture and society, Leiden-Boston-Köln, Ed. 
brill, 1999, p. 232. Sobre el régimen jurídico de las vías, véase Ponte, Vanessa: Régimen jurídico de las vías públicas en 
el derecho romano, Madrid, Ed. Dykinson, 2007. 

5.   Contradiciendo la teoría de Karr, Arce indica que el sistema de caminos tardoantiguo era «aceptablemente 
adecuado», pese a las dificultades del momento tras el fin del Imperio Romano: Arce, Javier: Bárbaros y romanos en 
Hispania 400-507 A.D., pp. 269-270.

6.   En el año 399 se hace una llamada obligada a la colaboración de cualquier hombre del Imperio en la conservación 
viaria; así pues, el Código teodosiano introduce la idea de que el uso comunitario de los caminos supone asimismo una 
obligación grupal en su conservación (cth.15.3): edición consultada para estas y sucesivas citas, Codex Theodosianus 
(ed. T. Mommsen y P. M. Meyer) 2 vols. Berlín: Weidmann, 1905.

7.   Pérez, Dionisio: «Problemas sociales del reino visigodo de Toledo», Studia Historica, Historia Antigua 1 (1983), 
pp. 105-117; García, Luis A.: Historia de España visigoda, Madrid, Ed. Cátedra, 1989, pp. 249-250.



18

Patricia A. Argüelles Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

más popular8. Así pues, la criminalidad, lacra ya presente durante el mundo antiguo, 
se arraiga como uno de los principales problemas a los que el viajero tendrá que 
hacer frente. Parece que el pillaje, los saqueos y los robos infestaron los caminos, 
siendo especialmente abundantes en los siglos vi - vii. La preocupación por esta 
situación queda de manifiesto en la dura regulación jurídica que aspirará a atajar 
este problema infundiendo un temor hacia el poder judicial9.

En este trabajo no solo abordaremos datos relevantes respecto a las acciones 
de pillaje en los caminos, sino que también pretendemos profundizar en otros 
inconvenientes que surgirían durante el viaje como, por ejemplo, la dureza propia 
del deformado firme viario, el alojamiento, los transportes o las largas distancias 
bajo las adversas condiciones climáticas. Todo ello nos hace pensar que planear 
un viaje no resultaba nada placentero.

Desde el mundo antiguo se constatan los problemas de la violencia ligada al viaje. 
Así pues, en el siglo iii el obispo Cipriano de Cartago10 manifestaba el inconveniente 
latente de encontrar posadas a pie de un camino sitiado por ladrones, así como la 
gran probabilidad de caer en emboscadas, en especial en zonas montañosas11. Por 
ello, la importancia de conocer hospedajes de confianza era fundamental pues, 
en general, estas construcciones se habían convertido en lugares de corrupción e 
indignidad, donde la clientela principal era las factiones de latrones y vagabundos12. 

Posteriormente, en la tardoantigüedad, con la aparición del viaje por mo-
tivos religiosos, la Iglesia fundará hospitales de peregrinos con la intención 
de dar cobijo a los viajeros13 y ofrecerles atención médica14. Se entiende que 

8.   García, Luis A.: El fin del reino visigodo de Toledo: decadencia y catástrofe: una contribución a su crítica, Madrid, 
Universidad Autónoma de Madrid, 1975, p. 75.

9.   Ulpiano será pionero en crear una normativa imperial contra los bandidos en su tratado de officio proconsulis: «… 
nam et sacrilegos, latrones, plagiaros, fures conquirere debet et prout quisque deliquerit, in eum animaduertere, receptoresque 
eorum coercere, sine quibus latro diutius non potest» (D. I.18.13). Edición consultada, Cuerpo del derecho civil romano. T. 
iii. Digesto (traducción y compilación I. García del Corral). Barcelona: [J. Molinas, ed.], 1897.

10.   Cipriano de Cartago: Cartas (Mª. L. García Sanchidrián, Introducción, traducción y notas). Ed. Gredos, 
nº255, Madrid, 1998. pp.334-335.

11.   Sobre ladrones y bandidos de caminos en el Imperio Romano, véase Ruiz, Alicia: «Viajes y prácticas culturales 
en las provincias romanas de Hispania y la Galia» en Iglesias, José Manuel y Ruiz, Alicia (eds.), Viajes y cambios de 
residencia en el mundo romano, Santander, Universidad de Cantabria, 2011, pp. 203-204, y sobre viajes en el mundo 
romano en general, Iglesias, José Manuel y Ruiz, Alicia (eds.): Op. cit. 

12.   Cipriano de Cartago: carta 68; Ad Dem. xi, 1-17 en Cipriano de Cartago, Cartas (Mª. L. García Sanchidrián, 
Introducción, traducción y notas). Ed. Gredos, nº 255, Madrid, 1998. En época imperial y tardía existió la obligación de 
dar hospitium. La regulación se acentúa a finales del siglo iv y principios del siglo V para evitar desmanes propios en 
el hospitium. Sobre este tema, véanse Arce, Javier: «El Cursus publicus en la Hispania tardorromana», en Actas del 
Simposio sobre la red viaria en la Hispania romana, celebrado en Zaragoza del 23-27 de Septiembre de 1987, Zaragoza, 
1990, pp. 38-39; Jiménez, Jesús: «Hospedajes para viajeros en el Imperio romano», en Morère, Nuria, (coord.), Viajes en 
el Mediterráneo antiguo, Madrid, Editorial Universitaria Ramón Areces, 2009, pp. 161-181; Gonzalbes, Enrique: Viajes 
y viajeros en el mundo antiguo, Cuenca, Universidad de Castilla- La Mancha, 2003, pp.110-111; Bravo, Gonzalo: «La 
hospitalitas tardorromana: ¿tradición o innovación?» en Bravo, Gonzalo y González, Raúl (eds.), Ver, viajar y hospedarse 
en el mundo romano. Madrid, Ed. Signifer, 2012, pp.205-220.

13.   Díaz, Pablo C., Martínez, Clelia y Sanz, Francisco Javier: La Hispania tardoantigua y visigoda, Historia de 
España, nº V, Madrid, Ed. Istmo, 2007, p. 547.

14.   Szabŏ, Thomas: «Les dangers du voyage au Moyen Age. Problèmes et solutions», Siècles, Cahiers du centre 
d´histoire -Espaces et cultures 25 (2007), p. 60.



19ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PELIGROS, INSEGURIDADES Y PROBLEMAS DEL VIAJERO VISIGODO﻿

este sería un formato de alojamiento mucho más seguro que el de las antiguas 
posadas romanas.

No cabe duda de que el tema del bandidaje, la inseguridad y los problemas 
derivados de los movimientos a larga distancia, así como la falta de infraestructuras 
durante el período del fin del mundo antiguo, han suscitado mucho interés 
entre los investigadores. Es abundante la producción científica relacionada con 
los viajes en la antigüedad; cabe citar, por ejemplo: Viajes y cambios de residencia 
en el mundo romano15, editado por J.M. Iglesias y A. Ruiz; el trabajo Viajes en el 
Mediterráneo antiguo16, de N. Morère; o el homenaje a Hèléne Guiraud, Voyages 
en Antiquité17, editado por H. Jacquet-Rimassa y C. Nadal. También pueden ser 
citadas, entre otras obras, la publicación de G. Bravo y R. González, Ver, viajar y 
hospedarse en el mundo romano, o la reciente publicación editada por J. Kuuliala, 
Jenni y J. Rantala, Travel, pilgrimage and social interaction from Antiquity to the 
Middle Ages. Igualmente son muy abundantes los trabajos sobre viajes en la 
tardoantiguedad vinculados a Oriente, como el estudio de C. Brélaz18 sobre La 
sécurité publique en Asie Mineure sous le Principat (Ier-iiième s. ap. J.-C.) y, en particular, 
al peregrinaje, como la edición de F. Marco, F. Pina y J. Remesal sobre Viajeros, 
peregrinos y aventureros en el mundo antiguo19.

Sobre el tema en particular del bandolerismo y los peligros de los viajeros 
para el caso hispano, destaca el escrito de H. J. Diesner, trabajo muy bien 
informado que ha servido de inspiración a estas páginas20, junto a la publicación 
de E. Thompson sobre Peasant Revolts in Late Roman Gaul and Spain,21 y otros 
de temática similar, como el redactado por V. Neri, I marginali nell’ Occcidente 
tardoantico. Poveri, «infames» e criminali nella nascente società cristiana22. En relación 
con la regulación legislativa visigoda que examinamos en este trabajo también ha 
sido fundamental B. Pottier23, autor de uno de los pocos trabajos existentes que 
abordan las inseguridades europeas en los viajes de los siglos iv- v. Todo ello forma 
el estado de la cuestión clave para desarrollar este estudio. 

Por otro lado, este estudio se completa con el análisis de fuentes no solo 
legislativas, como el Codex Theodosianus, el Codex Euricianus o la Lex Visigothorum, 

15.   Iglesias, José Manuel y Ruiz, Alicia (eds.): Op. cit.
16.  Morère, Nuria, (coord.): Viajes en el Mediterráneo antiguo.
17.   Jacquet-Rimassa, Pascale, Hoffmann, Genevière, Nadal, Eléonore y Cassimatis, Hélène: Voyages en Antiquité. 

Mélanges offerts á Hélène Gruiraud, Pallas, Revue d´Études Antiques, 76, 2008.
18.   Brélaz, Cédric: La sécurité publique en Asie Mineure sous le Principat (Ier-iiième s. ap. J.-C.). Bassell, Schawabe 

Verlag, 2005.
19.   Marco, Simón, Francisco, Pina, Francisco y Remesal, José (eds.): Viajeros, peregrinos y aventureros en el mundo 

antiguo, Barcelona, Publications i Editions de la Universitat de Barcelona, 2010.
20.   Diesner, Hans- Joachim: «Bandas criminales, bandidos y usurpadores en la España visigoda», Hispania Antiqua 

viii (1978), pp. 129-142.
21.   Thompson, Edward Arthur: «Peasant Revolts in Late Roman Gaul and Spain», Past & Present 2 (1952), pp.11-23.
22.   Neri, Valerio: I marginali nell´ Occidente tardoantico. Poveri, «infames» e criminali nella nascente società cristiana, 

Bari, Edipuglia, 1998.
23.   Pottier, Bruno: «Les dangers du voyages: banditisme et insécurité sur les routes au IVe et Ve siècles», Antiquité 

Tardive 24 (2016), pp. 137-148.



20

Patricia A. Argüelles Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

sino también las hagiografías de religiosos como Valerio del Bierzo, Fructuoso 
de Braga o Braulio de Zaragoza24, entre otras referencias.

2.	PELIGROS: LA VIOLENCIA

La abundante ola de crímenes acaecidos en los caminos italianos en la segunda 
mitad del siglo iv condujo a una estricta regulación imperial que comprometía a 
todos los territorios bajo control romano, con la intención de identificar y castigar 
estos actos al margen de la ley. Los preceptos se tornaron tan estrictos que se llegó 
al extremo de prohibir la posesión de varios caballos, pues se presuponía que la 
tenencia de estos animales facilitaba el tránsito por los caminos25. Asimismo, 
esta disposición atacaba directamente a los pastores, quienes en ocasiones eran 
identificados como ladrones26. Por tanto, era patente la necesidad de buscar 
culpables a los frecuentes crímenes27 e incluso de castigar a aquellos cómplices 
que entregaban provisiones a estas bandas delictivas28. 

El problema de la inseguridad durante el tránsito por las antiguas calzadas 
se pone de manifiesto durante toda la historia de Roma, tanto en periodos con-
vulsos como de paz29. La imposibilidad de controlar este problema derivó en la 
decisión de dejar la vigilancia y protección del viajero en manos de los militares 
stationarii30, los cuales eran responsables de tareas tan distintas como combatir 
robos en los caminos, cobrar peajes o detener la fuga de prisioneros. Durante la 
tardoantiguedad observamos cómo con Chindasvinto y Recesvinto se acentúa una 
política militar, lo que implicaba un fuerte dominio territorial a modo de vigilan-
cia, control y defensa. Se asocia a esta nueva situación político-administrativa la 
existencia de puntos de control, a modo de torres o castillos jalonando las vías31. 

24.   Díaz y Díaz, Manuel C.: La vida de san Fructuoso de Braga. Estudio y edición crítica, Braga, 1974; Díaz y Díaz, 
Manuel C.: Valerio del Bierzo. Su persona. Su obra, León, Centro de Estudios e investigación «San Isidoro», 2006; Braulio 
De Zaragoza, Isidoro De Sevilla, Epistulae, Confessio uel professio Iudaeorum ciuitatis Toletanae (eds. R. Franco Miguel, 
J.C. Martín–Iglesias). Corpus Christianorum, Series Latina (ccsl 114B), Turnhout, Brepols, 2018.

25.   cth.9.30.2; 30.5.
26.   cth.9.31.1; La ley del 409: «Ne pastoribus dentur filii nutriendi» regula el bandidaje que «ejercían los pastores 

trashumantes» (cth.9.31). Sobre este tema véase Sánchez, Jesús: «¿Bandidos lusitanos o pastores trashumantes?», 
Hispania Antiqua xxi (1997), pp. 69-92.

27.   D. ix.2.11.
28.   cth.9.42.22; 9.42.24. 
29.  Van Tilburg, Cornelis: Traffic and congestion in the Roman Empire, London, Ed. Routledge, 2007, p.67; Shaw, 

Brent: «Bandits in the Roman Empire», Past & Present 105 (1) (1984), pp. 3-52.
30.   Sobre los stationarii véase Fuhrmann, Christopher: Policing the Roman Empire, New York, Ed. Oxford University 

Press, 2012, pp. 250-251; Petraccia, María Federica: Gli «stationarii» in età imperiales, Roma, Ed. Serta Antiqua et 
Medievalia, iii, 2001.

31.   Aja, José Ramón: «Cantabria en la Antigüedad tardía», en Aja, José Ramón, Cisneros, Miguel y Ramírez, José 
Luis (coords.), Los cántabros en la antigüedad: la historia frente al mito, Santander, Universidad de Cantabria, 2008, p. 214; 
Díez, Carmen: «Hacia la Edad Media: ¿advenimiento de nuevas formas de organización social y territorial?», en Aja, José 
Ramón, Cisneros, Miguel y Ramírez, José Luis (coords.), Op. cit.., p. 266; García, Luis A.: Historia de España visigoda, p. 297.



21ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PELIGROS, INSEGURIDADES Y PROBLEMAS DEL VIAJERO VISIGODO﻿

En este contexto de la tardoantiguedad nos encontramos con los textos de 
Hidacio, quien alude a los bagaudas en el conventus Bracarensis32. Los cambios 
sociales y políticos tras la caída del Imperio son palmarios, al aparecer nuevos 
organismos para la gestión territorial. En el citado texto de Hidacio también 
se menciona a los temidos latrones, que ya actuaban de manera dispersa por los 
caminos de Braga. En este caso se aludía a oportunistas y gentes sin recursos 
que aprovechaban la situación de debilidad sueva. Este ejemplo en particular, 
analizando la terminología de Hidacio, ha de ser interpretado de manera distinta a 
posibles revueltas reivindicativas de la aristocracia o al propio papel de los citados 
bagaudas33. Por tanto, como ya adelantábamos, el carácter revolucionario y al 
margen de la ley de estos grupos no ha de confundirse con los saqueadores de 
caminos. Si bien, las asociaciones de latrones podrían estar compuestas por gentes 
de clases bajas y cuerpos militares34 que, tal y como más adelante indicase Braulio 

32.   Hid. Chron, 172. P.C. Díaz considera que este fenómeno de violencia vino dado ante la desaparición del poder 
suevo y la falta de una autoridad equivalente Díaz, Pablo C.: El reino Suevo 411-585. Madrid, Ed. Akal, 2011, p. 149. 

33.   Sobre bagaudas, véanse Bravo, Gonzalo.: «Acta bagaudica (I): sobre quiénes eran «bagaudas» y su posible 
identificación en los textos tardíos». Gerión, 2, (1984), pp. 251-264; Bravo, Gonzalo: «Los Bagaudas: vieja y nueva 
problemática». Actas del 1er. Congreso Peninsular de Historia Antigua. Santiago de Compostela, 1-5 julio 1986, Vol. 3, (1988), 
pp. 187-196; García, Luis A.: El fin del reino visigodo de Toledo: decadencia y catástrofe: una contribución a su crítica, pp. 
64-98; Neri, Valerio: I marginali nell´ Occcidente tardoantico. Poveri, «infames» e criminali nella nascente società cristiana, 
Bari, Edipuglia, 1998, pp. 400-417; Collins, Rogers: La España visigoda 409-711, Barcelona, Ed. Crítica, Traducción por M. 
García Garmilla, 2004, pp. 22, 33, 60; Díaz, Pablo C., Martínez, Clelia y Sanz, Francisco Javier: La Hispania tardoantigua y 
visigoda, pp. 327-328; Clifford, E. Minor: «‘Bagaudae’ or ‘Bacaudae’?», Traditio, 31 (1975), pp. 318-322; Clifford, E. Minor: 
«Bacaudae: a Reconsideration», Traditio 51, (1996), pp. 297-307. 

34.   El Código teodosiano adelanta la idea de que aquellos militares que desertasen para incorporarse a bandas 
de delincuentes no tendrían escapatoria a la severidad de la aplicación legal (cth. 8. 7.19; 8).

De igual forma, Hidacio alude a la expedición militar comandada por Teuderico ii que llevaría a la derrota de Requiaro. 
Este hecho derivó en que la escasa presencia militar sueva se aliara en un intento de reconstruir una monarquía militar 
nueva, organizada en bandas ocupadas en el pillaje de manera fugitiva por todo el Conventus Bracarensis:, en Hid. Chron, 
186 [179] «In conventus parte Bracarensis latrocinantum depredatio perpetratur...». En la edición de W. Burgess, 179, p. 108 
nota 172. Véase también García, Luis A.: España, Siglo V. La Monarquía goda Balta y la Diócesis de las Españas, Madrid, 
Real Academia de la Historia, 2017, p.98.

 Un ejemplo de una fuerte ofensiva bagauda, que arrasó los territorios de Caesaragusta e Ilerda, fue la del año 
449, narrada también por el propio Hidacio en Hid. Chron, 142. Teodorico arrasa la región de Zaragoza con Basilio y, 
tras entrar con artimañas en Lérida, captura prisioneros: en Hidacio, The Chronicle of Hydatius and the Consularia 
Constantinopolitana, (ed. with English translation by R.W. Burgess), Oxford, Clarendon Press, 1993. Véase Barenas, 
Ramón: La articulación eclesiástica del Valle Medio del Ebro y su área de influencia (ss. iii-viii), Tesis doctoral, Universidad 
de La Rioja, Inédita, 2015, p. 90, nota 41. Las consecuencias de la ofensiva del 449 no solo fueron materiales, sino que 
también se prendieron cautivos durante el paso de expediciones militares por un territorio. Ello ponía en peligro a los 
lugareños y sus bienes, y deterioraba las condiciones de las antiguas calzadas romanas, de las que no sabemos hasta 
qué grado los visigodos se preocuparon por acondicionar. Por otro lado, Rutilio Namaciano en el año 417, cuando 
viaja en dirección a la Galia, nos informa de que la vía Aurelia tenía el pavimento deteriorado a consecuencia de las 
devastaciones visigodas, y que, según él, esos deterioros eran casi más molestos para el viajero que los propios bandidos 
(1.37-38). Rutilio Namaciano, De reditu suo. El retorno - Geógrafos latinos menores (introducción, traducción y notas de 
A. García-Toraño Martínez). Madrid, Ed. Gredos, 2003. Por tanto, no solo las aldeas, sino también los recintos fortificados 
que surgen desde el siglo V (a modo de control territorial) cerca de la red de calzadas (resultando más visibles), estarán 
amenazados, pues concentraban gran número de población y recursos. Si bien los viajes militares son un tema aparte 
de esta investigación, queda patente que el problema que generaba el paso de una expedición por un territorio parece 
que fue algo que preocupó a los gobernantes visigodos pues, como indicamos anteriormente, los pueblos que quedaban 
al pie de los caminos sufrían el saqueo de las expediciones. La inseguridad que era causada por las milicias y tenía como 
víctimas a los aldeanos, intentó ser controlada por la Lex Visigothorum: «De aquellos que, yendo en una expedición, intenten 
tomar o saquear algo». Así pues, el precepto obligaba a restituir lo robado y castigaba con 150 azotes al infractor. Según 
apunta la ley, la preocupación se basaba en no empobrecer las provincias del reino permitiendo las depredaciones de 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=909324
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=619
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/93143


22

Patricia A. Argüelles Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de Zaragoza35, llegaban a controlar todo un extenso territorio bajo un entramado 
de poderes locales36.

Retomando el tema de investigación de este estudio sobre peligros e inse-
guridades, volvemos al caso relativo a actos violentos a manos de bandidos. El 
obispo Braulio de Zaragoza alude a las desgracias que en su tiempo (s. vii) le había 
tocado vivir durante sus viajes, como las tempestades y la inseguridad existente 
en el entorno de Zaragoza37. El grado de peligrosidad sería notorio, y parece ser 
la que la gente habría dejado de viajar por el temor de enfrentarse a «ladrones», 
que estarían en los caminos perturbando el tránsito hacia Valencia.

También resultan significativas las alusiones de Valerio del Bierzo38, contem-
poráneo a Braulio de Zaragoza, sobre el riesgo de iniciar un desplazamiento por el 
territorio hispano. Estas ideas se presentan en relación con la intención que tenía 
Valerio de instalarse en el monasterio leonés de Rufiana. Este santo se quejaba de 
que este monasterio estaba demasiado apartado y el acceso era un camino, ya por 
aquel entonces «antiguo». El citado camino al que alude Valerio que, tal y como 
transmite en sus textos, recorrió en varias ocasiones, era de circulación com-
plicada pues era laberíntico y se dibujaba entre rocas. Reveladora es la reflexión 
de Valerio39 apuntando a que los hombres solían viajar de uno en uno dadas las 
malas condiciones del camino, y ello suponía estar totalmente indefenso ante 
posibles saltadores. 

las huestes en «…Cuius rei exactionem provinciarum comites vel iudices aut vilici studio suo non morentur inpendere, quia 
provincias nostras non o volumus hostili predatione vastari…» (lv. viii.1.9), edición consultada para estas y siguientes citas 
en Liber Iudiciorum (estudio preliminar de R. Ramis Barceló; traducción y notas de P. Ramis Serra y R. Ramis Barceló). 
Madrid: Agencia Estatal Boletín oficial del Estado, 2015. Véase también Valverde, María Rosario: Los viajes de los reyes 
visigodos de Toledo (531-711), Madrid, Ed. La Ergástula, 2017, p. 93.

En los textos del obispo Gregorio de Tours encontramos un episodio del año 584 protagonizado por la comitiva 
que acompañaba a la princesa franca Rigunta hacia Toledo, para su desposorio con Recaredo. Narra Gregorio que este 
séquito usurpó todos los bienes de las gentes que encontraba a su paso (ganado, cosecha, vides…): Greg. Tur. Hist. 
Franc. 6.45 «…per quam via tanta spolia tantaequae predae factae sunt…» en Gregorio De Tours. Historianum libri X 
(eds. B. Krusch, W. Levison, M.G.H). ss. 1. Hannover, 1888.

Sobre el avituallamiento de las tropas durante las expediciones, parece que las tropas viajaban ligeras de provisiones, 
por lo que el saqueo y el latrocinio sería algo común, en especial cuando no existía preparación logística y era una 
campaña improvisada, tal y como fue el caso de Wamba en su expedición a la zona vascona: Valverde, María Rosario: 
Los viajes de los reyes visigodos de Toledo (531-711), pp. 200-207. Es por ello, que los soldados eran equiparados a los propios 
bandidos en hw. 10.18 en Julián De Toledo. Historiae de Wambae regis Gothorum Toletani expeditione. Monumenta 
Germaniae Historica, T.5. Hannover, 1910. Si bien, claro está, sus acciones eran debidas a las necesidades propias de la 
expedición y su fin último sería la movilización según las estrategias de campaña, nada que ver con los propios ladrones, 
cuya actividad principal era causar el terror en los caminos.

35.   Véase nota 37.
36.   Díaz, Pablo C., Martínez, Clelia y Sanz, Francisco Javier: La Hispania tardoantigua y visigoda, p. 329.
37.   Braul., Ep. 24: «quoniam regiones nostrae homines pergere illuc pavent ob latrones» en Braulio de Zaragoza, 

Isidoro de Sevilla Epistulae, Confessio uel professio Iudaeorum ciuitatis Toletanae (eds. R. Franco Miguel, J.C. Martín–
Iglesias). Corpus Christianorum, Series Latina (ccsl 114B), Turnhout, Brepols, 2018. Carta fechada en el 641 según García, 
Luis A.: El fin del reino visigodo de Toledo: decadencia y catástrofe: una contribución a su crítica, p. 75.

38.   Sobre la figura de este santo se han consultado las ediciones de Díaz y Díaz, Manuel C.: Valerio del Bierzo. Su 
persona. Su obra, León, Centro de Estudios e investigación «San Isidoro», 2006 y también Friguetto, Renan: Valério 
do Bierzo. Autobiografia, La Coruña, Serie Trivium, 2006.

39.   Valerio del Bierzo. Item quod de superioribus Querimoniis Residuum sequitur (1) en Díaz y Díaz, Manuel C.: Valerio 
del Bierzo. Su persona. Su obra, León, Centro de Estudios e investigación «San Isidoro», 2006.



23ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PELIGROS, INSEGURIDADES Y PROBLEMAS DEL VIAJERO VISIGODO﻿

Ladrones y salteadores de caminos vuelven a ser protagonistas del texto 
valeriano en relación con varias disputas acontecidas en el monasterio. Valerio 
padeció varios problemas con un presbítero que pretendía hacer la vida imposible 
al santo, y es que este otro clérigo encargó a «malvados y crueles bandidos» que 
humillasen a Valerio40.

Encontramos más referencias a los viajes de Valerio del Bierzo en otro pasaje 
en el que se menciona nuevamente a los ladrones. En esta historia el protagonista 
era Juan el diácono, quien habría servido en el monasterio de Rufiana. Parece ser 
que el tal Juan tenía un mulo y esto era motivo de envidia de otro monje más 
anciano del monasterio. Este texto narra el momento de un asalto, poniéndonos 
en el contexto de que otro clérigo habría contratado a unos maleantes para que 
robasen a Juan en el camino y de esta manera el mulo sería para el avaro anciano. 
Aparece en el texto la «ultio diuina» ya que, por la gracia de Dios, el animal fue 
liberado y retornó sano al monasterio. Parece ser que Juan tuvo un final más 
amargo, pues murió tiempo después a manos de los monjes. Las consecuencias 
del intento de robo del mulo se resolvieron gracias a la «venganza divina», que 
destruyó las cosechas de aquellos forajidos que, además, fueron asaltados por 
otros delincuentes, dejando de esta manera patente el poder divino para llevar a 
cabo la protección de sus fieles41.

También para el s. vi Leandro de Sevilla, en sus reflexiones hacia el espíritu, 
la humildad humana y el buen camino para frenar a los arrianos, comparte sus 
preocupaciones al mencionar a los bandoleros (sin que este sea el tema principal 
de su argumento) en relación con que la posesión de bienes materiales no es ne-
cesaria, para el hombre, ya que esta atrae a los ladrones de caminos que buscan a 
viajeros cargados de oro y plata42.

Como vemos, la intimidación causada por bandoleros es un tema recurrente; 
así pues, cabe pensar que incluso al ser atacado por asaltantes, la víctima podría 
llegar a ser asesinada a manos de los propios ladrones, aunque quizás los malhe-
chores pudiesen ser benévolos, mutilando y no asesinando a la víctima: «occisus 

40.   Valerio del Bierzo. Item Valeri narrationes superius memorato Patri notro Donadeo Ordo querimoniae Praefatio 
Discriminis (7). Este fragmento transmite la idea de que los bandidos no solo actuaban en los caminos para robar las 
pertenencias de los viajeros, sino que también podían trabajar como «matones» por encargo a cambio de una remuneración.

41.   Valerio del Bierzo. Item Valeri narrationes superius memorato Patri notro Donadeo Ordo querimoniae Praefatio 
Discriminis (26) en Díaz y Díaz, Manuel C.: Valerio del Bierzo. Su persona. Su obra.

Las referencias sobre esta historia son contradictorias; así pues, además del relato anteriormente narrado, en la 
Item replicatio sermonum (23,24) parece que Juan nunca ha vivido en Rufiana, sino que coincidió con Valerio en Castro 
Petrense y se ve obligado a separarse de este tras un ataque de bandidos. Una vez recuperado de los golpes propinados 
en el ataque, se reencuentra con Valerio, siendo asesinado al poco tiempo por campesinos del lugar. En ambas historias 
los bandidos aparecen como protagonistas del aciago futuro de Juan.

Los expertos proponen o bien la existencia de dos personas distintas, es decir dos Juanes, o la adaptación del 
propio Valerio de una misma historia, de acuerdo con que Juan el diácono no es un personaje real sino literario creado 
por Valerio tas la muerte de su discípulo Juan. Sobre este tema, véase martín, José Carlos: «¿Valerio en Compludo? 
Examen crítico de los opúsculos autobiográficos (cpl 1282-1284) y las visiones del más allá (cpl 1277-1279) de Valerio 
del Bierzo», Veleia 23 (2006), pp.331.

42.   Domínguez del Val, Ursicino: Leandro de Sevilla y la lucha contra el arrianismo. Madrid, Ed. Nacional, 1981, p. 444.



24

Patricia A. Argüelles Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

a latronibus». Se insiste en el concepto de que salir vivo de un enfrentamiento 
con bandidos era una ventura43. 

Distinto infortunio, que podía llevar también incluso a la muerte, era el cauti-
verio44. En ocasiones las bandas de asaltantes llegaban a secuestrar al viajero, bien 
para quitarle sus bienes o bien para reclamar una recompensa45. Quizá la falta de 
textos que documenten los secuestros de viajeros en la Hispania visigoda pueda 
conducir a la idea de que el bandidaje occidental tardoantiguo estaba mucho 
menos organizado que el de grupos de bandidos orientales46, aunque no por ello 
se descartaría la idea de que en el territorio más occidental europeo existieran 
este tipo de acciones.

En el caso de las mujeres no contamos con relatos detallados de visigodas viaje-
ras, aunque sabemos que Gregorio de Nisa, en el siglo V, manifestaba su malestar 
a propósito de las peregrinaciones femeninas. La justificación venía dada por la 
debilidad natural de la mujer y la obligación masculina de ayudarlas en su pro-
tección, cabalgadura, pasos difíciles, etc…47. Problema aparte sería lo inapropiado 

43.   Se documentan tres epígrafes romanos para Hispania en relación con la muerte a manos de salteadores. Las 
cronologías ofrecidas no son tardoantiguas, pero sí confirman que para el Principado la lucha contra el bandidaje era 
ya un problema cotidiano. Por un lado, contamos con un ejemplo republicano para el epitafio sepulcral documentado 
en Algodonales, Cádiz: Anée épigraphique ae 1982, 512: M(arci) Clodi Rufini an(norum) / xxiii [a]b(!) latroni/b(us) oc(c)
isus est s(it) t(ibi) t(erra) l(evis), en González, Julián: «Interrex y occisus est ab latronibus», en J. Higueras Maldonado 
(coord.), Actas del I Congreso Andaluz de Estudios Clásicos (Jaén, 1981), Jaén, 1982, pp. 223-227. Otros casos sin cronología 
son, por un lado, el navarro cil ii 2968: Calaetus Eques/i f(ilius) annorum xx / a latronibus oc/cisus Acnon ma/ter d(e) 
p(ecunia) [s(ua)], sin una cronología propuesta hasta la fecha: Rodríguez, Antonio, Aquae Flaviae: I. Fontes epigráficas 
da Gallaecia meridional interior, Chaves, 1997, nº 304, y por otro el ejemplo documentado en Requena, Valencia irpv iv, 
179: [-] Iunius L(uci) Iu-/ni f[il(ius) Sosi/nai domo Gili/tanus h(ic) s(itus) e(st) / dolo [la]tron-/um manu o-/c(c)isus sum fili-/
us et generes / hoc mihi f(ecerunt) m-/onumentum. Véase también cita 53.

44.   Referente al rapto y liberación de individuos en asaltos violentos, resulta interesante el rescate de cautivos 
recogido en la Regla Communis ix, en el que la Iglesia interviene en la redención de cautivos como gesto caritativo, 
quedando éstos bajo supervisión monacal: Díaz, Pablo C.: «Redimuntur captivi. A propósito de la Regula Communis 
ix», Gerión 10 (1992), pp. 287-293. Véase también la Regla de san Isidoro iv, xx y la Regla de san Fructuoso xx (spe ii) en 
Santos Padres Españoles ii. San Leadro, San Fructuoso, San Isidoro. Reglas monásticas de la España visigoda. Los tres libros de 
las «Sentencias» (ed. Crítica bilingüe por J. Campos e I. Roca). Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1971. Así mismo, 
las legislaciones recogen cómo gestionar los actos derivados de un cautiverio (cth. 5.7.2, Brev.V.5.2 en Codici Theodosiani. 
Legis Romanae Wisigothorum. Fragmenta ex codice palimpsesto Sanctae Legionensis Ecclesiae. Matriti: apud Ricardum 
Fe, Regiae Academiae Typographum, 1896, D. xlix.15, D. xliii.29.3, lv.V.4.21, lv.V.7.20, Sirm.16 en Codici Theodosiani. 
Lex romana Visigothorum. Fragmenta et Codice Palimpsesto (ed. Regia Historiae Academia hispana), New York, 1896. 

45.   Como hemos indicado, tenemos referencias epigráficas hispanas sobre la violencia que deriva en el asesinato 
de viajeros, si bien no hemos documentada ninguna alusión a secuestros para el caso del territorio visigodo. Quizá 
unas de las referencias más próximas al territorio hispano, geográficamente hablando, sea el ejemplo de la vida de San 
Martín de Tours. Sulpicio Severo informa de que San Martín, en su camino hacia la Panonia en el s. iv, encontró a unos 
ladrones cerca de los Alpes que le golpearon, maniataron y retuvieron; pero tras enzarzarse en una discusión teológica 
con uno de los malhechores, finalmente fue liberado. Se dice que convirtió al delincuente a la vida religiosa (ss. vm.5) 
en Sulpicius Severus: Vita Martini (ed. P. Burton), Oxford, 2017: 101.

46.   Un ejemplo de secuestro y pago por liberación es narrado por Amiano Marcelino, aunque no en relación con 
un viajero si no a un tal Lepcis, que fue sacado extramuros de la ciudad para su cautiverio hasta recibir el pago por parte 
de su esposa y que finalmente fallecerá en los días siguientes (28, 6,14): Amiano Marcelino. Historia (traducción por 
M. L. Harto Trujillo). Madrid, Ed. Akal, 2002.

47.   Sobre viajes de peregrinaje y alguna referencia femenina, véanse Díaz, Pablo, C.: «El peregrino y sus destinos: 
los lugares de Cristo», en Marco Simón, Francisco, Pina, Francisco y RemesaL, José (eds.), Viajeros, peregrinos y 
aventureros en el mundo antiguo, Barcelona, Publications i Editions de la Universitat de Barcelona, 2010, pp. 241-266; 
Maraval, Pierre: Lieux saints et pelerinages d’ Orient. Histoire et géographie. Des origines à la conquête árabe, Paris 1985. 



25ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PELIGROS, INSEGURIDADES Y PROBLEMAS DEL VIAJERO VISIGODO﻿

que resultaba que las mujeres pernoctaran en las licenciosas posadas48. Al igual 
que los hombres, estas también podían sufrir el secuestro y cautiverio.

3.	OTROS PROBLEMAS E INSEGURIDADES

No cabe duda de que la violencia ejercida por los salteadores de caminos se 
podría considerar uno de los principales peligros del viajero. No obstante, tal y 
como adelantábamos, los peligros eran numerosos. Una peripecia narrada por 
San Fructuoso en el s. vii nos presenta el problema de haberle confundido con 
un fugitivo. Así, nos cuenta que cuando hallándose cerca de Mérida, en dirección 
a Cádiz, un lugareño no reconoció sus hábitos y le atacó con improperios e 
incluso sufrió violencia física, pues creía que era un fugitivo49. El texto enfatiza 
en la oportuna aparición divina, pues Dios acudió en su ayuda, de forma que 
el asaltante, como poseído, terminó él mismo ensangrentado; mas el propio 
Fructuoso, como «santo varón», le restituyó la salud50, poniéndose así en evidencia 
que Dios ayuda a los buenos fieles ante cualquier problema. Está claro que este 
no es un ejemplo de robo o pillaje, pero sí que afirma la idea de que durante un 
viaje cualquier peligro podía acaecer, pues eran zonas de paso de maleantes y 
los propios locales se defendían ante un posible ataque.

La muerte podía ser algo natural, pero también, tal y como ya aludimos en 
el apartado anterior, podía ser provocada por los propios asaltantes51. A estos 
riesgos deberíamos sumar el peligro de las caídas, al andar por vías mal 

48.   Gregorio de Nisa, Epístola 2 en Gregorio De Nisa. Lettres (introduction, texte critique, traduction, notes et 
index por P. Maraval). Sources Chrétiennes, nº 363, Paris, 1990.

49.   Aunque no fue el caso de Fructuoso, parece que no era raro encontrar clérigos vagando por caminos una vez 
expulsados de sus órdenes o por fuga voluntaria (spe, ii, Regla común xx) en Santos Padres Españoles ii. San Leandro, San 
Fructuoso, San Isidoro. Reglas monásticas de la España visigoda. Los tres libros de las «Sentencias» (ed. Crítica bilingüe por 
J. Campos e I. Roca). Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid, 1971. Tanto es así que en el año 683 el xiii Concilio de 
Toledo toma medidas contra aquellos que daban cobijo a estos religiosos que buscaban nuevas oportunidades (Con. Tol. 
xiii.9), en Vives, José, Concilios visigóticos e Hispano-romanos, Vol. 1, Barcelona – Madrid, csic, 1963, pp. 429-230. Fuera 
del control eclesiástico, los ex clérigos pasaban a ser vagabundos o fugitivos y se veían obligados a errar como nómadas 
por los caminos junto a un elevado grupo de campesinos empobrecidos que también vagaban mendigando, siendo a 
veces difícil distinguir a estos dos grupos de los propios ladrones; sobre estas cuestiones, véase García 1989, p. 249.

El tema de los fugitivos fue un problema predominante en la legislación visigoda. Así, la Lex Visigothorum no 
solo regulaba el caso de clérigos, sino de todo tipo de individuos, independientemente de su condición social (lv. ix). 
Sobre Este Tema, Véase Isla, Amancio: «Los fugitivos y el título sobre ellos del Liber Iudicum», Arqueología y Territorio 
Medieval 8 (2011), pp. 113-124.

50.   vf. 11 en Díaz y Díaz, Manuel C.: La vida de san Fructuoso de Braga. Estudio y edición crítica, Braga, 1974; Un 
testimonio más vago que la mencionada narración de Fructuoso acerca de la inseguridad del entorno de Mérida lo 
encontramos en el relato del obispo Fidel, en el siglo vii: «Fidel camina con los santos», cuando se narra el viaje de un 
sirviente al que envía a Caspiana (a 17 millas de Mérida), el cual, llegando de noche a la ciudad, no pudo entrar pues las 
puertas estaban cerradas (vspm): Vida de los Santos Padres de Mérida (introducción, traducción y notas de I. Velázquez). 
Madrid, Ed. Trotta, 2008. La protección de la ciudad y el cierre de puertas puede asociarse a la seguridad de los 
ciudadanos y la existencia de delincuencia extramuros. Véase la nota 46. Véase también la edición de Vitae sanctorum 
patrum Emerentensium, (ed. A. Sánchez Maya). Corpus Christianorum, Series Latina 116, Turnhout, Brepols 1992.

51.   Véase nota 43.



26

Patricia A. Argüelles Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

acondicionadas52 o por pasos estrechos, es decir zonas de difícil orografía53, así 
como los problemas climáticos54 o la aparición de fieras55.

Retornando a la vida de Fructuoso, localizamos otra historia de un viaje, en este 
caso junto al presbítero Benenato, recorriendo calzadas de la Lusitania a la Bética. En 
esta ocasión se tuvieron que enfrentar a la climatología, cuando durante el invierno 
les sorprendieron continuadamente los aguaceros y los ríos se desbordaron. Uno de 
los caballos que transportaba libros sagrados se hundió en un gran caudal, siendo 
milagroso que aquellos libros apareciesen secos ante el santo, una vez recuperados 
de las aguas56. Parecida es la historia del momento en que, una vez fundado el mo-
nasterio Peonense, en tierras galaicas, la tempestad del mar arrastró las barcas en 
las que debían viajar los discípulos, llevando a éstos a la máxima desesperación, solo 
contenida con la ayuda de Dios57. Las tormentas, el frío y la aspereza de los vientos 
también los padeció el propio San Millán, tal y como nos narra Braulio de Zaragoza, 
cuando ascendió por un pedregoso y arduo camino hacia el monte Distercio, donde 
se confinó durante cuarenta años58. 

Parece que los riesgos fueron una constante en la vida de Fructuoso, pues son 
abundantes en sus relatos. En una ocasión su vida peligró al encontrarse en la vía 
con un cazador. Este episodio describe el momento en el que Fructuoso, vestido con 
una piel de cabra, se detiene para realizar sus oraciones. Un cazador le confunde 
con un animal, y sería la providencia divina la que, al levantar los brazos en alto en 

52.  Ya hemos aludido al viaje de Rutilio Namaciano en el año 417, cuando viaja en dirección a la Galia. Indica que 
el pésimo estado de las calzadas era igual de inconveniente que la posible aparición de ladrones (1.37-38). Rutilio 
Namaciano, De reditu suo. El retorno - Geógrafos latinos menores (introducción, traducción y notas de A. García-Toraño 
Martínez). Madrid, Ed. Gredos, 2003.

53.   El obispo Laureano de Sevilla se quejaba de que la Cristiandad estaba en peligro en el año 440 cuando, electo el 
pontífice León el Grande, las guerras y la irrupción enemiga dificultaban las reuniones eclesiásticas: «… por la dificultad de 
los caminos comenzaron a ser raras las juntas de los Obispos, hallando libertad la secreta perfidia, por ocasión de la perturbación 
pública y para la perversión de muchas almas…». Laur. Part. I. Lib. iii, en Laureano de Obispo Metropolitano de Sevilla 
y Mártir, Parte primera danse sus actas purgadas, y sostenidas contra las modernas impugnaciones (ed. D. Tello Lasso de 
la Vega), Sevilla, 1758, p.307. Sabemos de Laureano que sufrió martirio en Vatán a manos de Totila y ello, le llevó a la 
muerte en el 536. No obstante, el obispo de Arles atribuiría la muerte de Laureano a ladrones hispanos «a latrunculis 
Hispaniae ibídem decollatus est. Caput ejus, me jubente, Hispanlim deferunt», Laureano de Obispo Metropolitano de 
Sevilla y Mártir, Parte primera danse sus actas purgadas, y sostenidas contra las modernas impugnaciones (ed. D. Tello 
Lasso de la Vega), Tomo I. Sevilla, 1758. p.267.

54.   Amiano Marcelino detalla el peligro de caer por la ladera nevada durante un viaje (15.10.5). Otra anécdota se 
describe en la narración de los viajes del presbítero Orosio, cuando a comienzos del siglo V narra la noticia de un desastre 
naval durante el intento de cruzar el estrecho de Gibraltar, posiblemente en referencia al paso de un grupo visigodo 
comandado por Valia para llegar a territorio africano: Historias, vii 43, 10-12 y 15 en Martínez, Pedro: El pensamiento 
histórico y antropológico de Orosio. Antigüedad y Cristianismo. Murcia, Universidad de Murcia, Monografías históricas 
sobre la antigüedad tardía, xix, 2002, p. 54. Otro ejemplo lo encontramos en el xiv Concilio de Toledo del año 684 donde 
se aclara la necesidad de aplazar el concilio debido a que las heladas y el frío glaciar impidieron reunir a los miembros 
desde puntos tan dispersos, en Concilios visigóticos e Hispano-romanos, (ed. J. Vives), Vol. 1, csic, Barcelona – Madrid, 
1963, pp.442-443. La propia Lex Visigothorum bajo mandato de Recesvinto aclara que solo problemas climatológicos 
como nevadas (compersio nivis) o desbordamientos de ríos (inundatio fluminis), eran causa justificada para «descartar 
las órdenes del rey». lv. ii. 1.33.

55.   Un poco más adelante describimos el encontronazo de san Fructuoso con unos cazadores a causa de una 
presa que éstos perseguían.

56.   vf.12.
57.   vf.7. 
58.   Braulio De Zaragoza, Vita Sancti Aemiliani, (ed. J. P. Migne). Paris, 1850.



27ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PELIGROS, INSEGURIDADES Y PROBLEMAS DEL VIAJERO VISIGODO﻿

plena oración, detuvo al arquero, que le reconoció como humano y no animal59. Otra 
interesante anécdota la relata cuando unos cazadores perseguían a un animal por la 
calzada que transitaba Fructuoso y, nuevamente, la mala suerte hizo que éste se cruzara 
con los cazadores. Entonces la presa se escondió bajo la saya del clérigo y Fructuoso 
liberó al animal de una muerte segura a manos de los «malvados»60 cazadores.

En definitiva, los riesgos y la mala salud por accidente o enfermedad, así como la 
demanda de descanso en la ruta, junto al mayor número de viajeros (algo asociado 
a fines religiosos), propiciaron la creación de nuevos hospitales de peregrinos, que 
irán paulatinamente sustituyendo a las viejas mansiones61.

El riesgo de muerte en los viajes lleva a que en el título V de la Lex Visigothorum 
se plantee la siguiente cuestión: «Cómo se ha de confirmar la voluntad de aquel que 
muere en viaje (in itinere)». Se presenta así la necesidad de dejar un escrito, a modo 
de testamento, en el caso de que no exista una persona libre que acompañase en el 
viaje al fallecido62. Si el fallecido fuese iletrado, no quedaría otra alternativa más que 
delegar en un siervo u otra persona que ante un juez declarase las últimas voluntades 
del difunto en ruta63.

Otro inconveniente que queda recogido en este corpus legal era en relación con el 
desconocimiento de la ruta, es decir, ¿a qué se enfrentaba esa persona que iniciaba un 
camino nunca antes recorrido? Así pues, si bien la normativa sobre la construcción 
de fosos–trampa diseñados estaba directamente dirigida a la regulación de la caza, 
indirectamente podría afectar al viajero. Los fosos-trampa debían estar siempre 
notificados a los vecinos, pues de esta manera los lugareños quedaban descubiertos de 
la protección legal en el caso de caer en ellos; pero sí que se contemplaba el accidente 
si quienes lo sufrían eran animales. Igualmente, si una persona ajena a aquel territorio 
se accidentaba con un foso sin haber sido avisado del peligro existente, se le pagaría 
un tercio de lo establecido por la ley en caso de incapacidad o muerte, entendiendo 
que las trampas no estaban lo suficientemente lejos del camino64.

4.	APLICACIÓN DE LA LEY: PROTECCIÓN AL VIAJERO

A lo largo de las páginas precedentes se ha realizado alguna alusión puntual 
a reglamentos jurídicos visigodos, que se refieren a cuestiones tales como la 
protección de los bienes del fallecido o a posibles accidentes en la ruta. En este 

59.   vf. 5 en Díaz y Díaz, Manuel C.: La vida de san Fructuoso de Braga. Estudio y edición crítica, Braga, 1974.
60.   El adjetivo «malvados» define la opinión que éste tenía de la caza en zonas cercanas al monasterio en Castroleón 

(vf. 10) en Díaz y Díaz, Manuel C.: La vida de san Fructuoso de Braga. Estudio y edición crítica.
61.   Szabŏ, Thomas: «Les dangers du voyage au Moyen Age. Problèmes et solutions», Siècles, Cahiers du centre 

d´histoire -Espaces et cultures 25 (2007), p.60.
62.   lv.V.11.
63.   lv. ii.5.13.
64.   lv.viii.3.9 



28

Patricia A. Argüelles Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

apartado pretendemos presentar una visión global de las principales medidas 
legales que se llevaron a cabo para prevenir la seguridad de los viajeros. Tras 
los ejemplos anteriormente expuestos, cabe pensar que la labor regia centraría 
sus intereses en ofrecer seguridad al ciudadano y castigar de manera ejemplar 
al forajido. Efectivamente, la legislación de este período manifiesta una clara 
preocupación por controlar las actividades delictivas, lacra que, como ya hemos 
mencionado, fue heredada de las centurias romanas y que los propios preceptos 
romanos ya regulaba. En el caso del Digesto se enfatiza la necesidad de controlar 
a los bandidos y, por ello, la normativa legal debe ser de estricto cumplimiento 
para perseguir a los «sacrilegos latrones plagiarios fures»65.

El Codex Euricianus, en su apartado iii De accusationibus, hace una mención 
especial a «ladrones de viajeros». Entre la amplia normativa relativa al castigo de 
los ladrones, así como a la regulación del caso de aquellos que en defensa propia 
matan a ladrones, aparece también el hurto de equipaje y su pena66. Se mantiene 
la percepción de esta medida en la Lex Visigothorum en lo tocante a los hurtos a 
gente que está de viaje, claro dictamen que protegería los bienes del que se en-
cuentra «in itinere» 67.

La ordenación euriciana contempla las necesidades viajeras en su apartado xxii, 
De iter agentibus, respecto al permiso del viajero a transitar y vivaquear en campos 
abiertos. Se autoriza, incluso, a que el ganado del viajero pudiera pastar y a cortar 
«moderadamente» leña hasta un máximo de dos días, salvo expreso permiso del 
propietario (regulación exactamente duplicada por la Lex Visigothorum)68. Hay 
dos detalles que llaman la atención sobre este epígrafe; por un lado, que suele 
ser tradición repetida para todos los pueblos germánicos y, por otro, que no se 
especifica la multa al viajero que no cumpla con esta regla, pero sí, el caso de que 
fuera el propietario el que molestara al viajero, por ejemplo robándole pertenencias 
o el ganado69.

Por último, encontramos la tercera alusión a los viajeros dentro del Codex 
Euricianus en su apartado ix, De vulneribus, en relación con las lesiones y daños. 
En esta sección se presentan diversos ejemplos, entre los que se incluye un caso 
especial, no directamente relacionado con lesiones sino con la retención de un 
viajero no-deudor70.

65.   D. I.18.13. Véase nota 9.
66.   ce.iii.17, edición consultada para esta y sucesivas referencias en Código de Eurico (edición, palingenesia, índices 

por A. d´ Ors), 2ª ed. Madrid. Boletín Oficial del Estado, 2014.
67.   lv.viii.1.2.
68.   viii.4.27.
69.   La multa ascendía al pago de un tercio de sueldo por cada dos cabezas de ganado robado. Si el propietario 

solo expulsaba al ganado para que no pastase en sus propiedades, se pagaría un tercio de sueldo por cada cuatro 
cabezas (lv.4.36).

70.   En el caso de deudores, ya sean viajeros o no, la normativa de Eurico, en el capítulo De vulneribus, explica el 
procedimiento sobre cómo ha de ser la correcta detención (ce. ix).



29ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PELIGROS, INSEGURIDADES Y PROBLEMAS DEL VIAJERO VISIGODO﻿

Sobre los bienes materiales que tuviera la persona antes de partir, la Lex 
Visigothorum los protege de la siguiente forma: «De aquellos que hayan quitado 
algo a alguien que estuviere de viaje o haciendo un trabajo en el campo, o bien que 
hayan intentado causarle molestias»71. Se obliga, así, a aquel que haya aprovechado 
la ausencia de un propietario durante un viaje para ocupar sus tierras o para robarle 
algo, a restituir lo hurtado por cuadruplicado, y en el caso de haber matado a alguien 
la ley estudiaría el caso en particular. Si el delito lo cometiera un siervo, además 
recibiría 100 azotes y la compensación económica por parte del amo (a no ser que 
prefiriera entregarlo a las autoridades). Por tanto, parece que se tiene en cuenta 
la garantía de posesiones durante la movilidad territorial bajo el amparo de la ley.

La regulación sobre el uso de carros y animales de tiro resulta significativa, 
al aludir expresamente al ataque en los bosques: «si in alienam silvan quis cum 
vehiculo capiatur»72. Aun así, la sanción se refiere más específicamente al robo de 
objetos personales o materiales propios del bosque, penando al ladrón si portase 
un carro, pues podría robar más cosas y transportarlas. Se permite así al dueño 
del terreno a quedarse con dicho carro. No existe alusión directa respecto a qué 
ocurre cuando los viajeros que circulaban en un carruaje eran asaltados, sino que, 
por el contrario, solo se valora la posibilidad de que el ladrón tuviera un carro 
en el que poder transportar lo robado, tipo «aros para las botas o cualquier clase 
de madera». 

Otra medida contra los ladrones, aunque en este caso no se específica que fue-
sen en particular de caminos, son los crimina. En estos códices legales se expresa 
la preocupación por controlar y castigar los robos y hurtos. Parece que el hurto 
era considerado más grave, pues se propone una pena mayor al vincularse con 
una actividad que solía realizarse aprovechando la oscuridad de la noche73. Esta 
idea nos recuerda el pensamiento del propio Isidoro de Sevilla74, quien definía al 
latro como aquel que delinquía en lo «sombrío»75.

Por último, el Código teodosiano refleja la preocupación por la lacra que su-
ponía tener bandidos perturbando la seguridad del viandante. Por ello, incide en 
la importancia de que la ley sea cumplida de manera rigurosa sobre criminales 

71.   lv.viii.1.12.
72.   lv.viii.3.8.
73.   lv.vii.
74.   Isidoro basa la definición de «ladrón» en la idea del propio Varrón, indicando que latere significa esconderse; 

por tanto, el ladrón o asaltador de caminos estaría escondido para atacar de improviso a su víctima. No queda claro si 
Isidoro consideraba que la gente que se dedicaba a esas actividades era por necesidad, y de esa manera se podía llegar 
a comprender por qué actuaban al margen de la ley: Isid. Etym. X. 159. «Latro inssesor viarum…». Existe una segunda 
referencia en Isidoro de Sevilla concerniente a «fur», ladrón, que deriva de furvus u oscuro, por tanto, aquel que trabaja 
en lo sombrío: Isidoro De Sevilla. Etimologías (edición bilingüe, Madrid, Ed. J. Oroz Reta, M. Marcos Casquero, M. 
Díaz y Díaz), Vol. 1, 1982.

75.   Parece que las actuaciones de bandidaje durante la noche fueron algo común, tal y como confirman las fuentes. 
Para el caso cristiano, además, tiende a vincularse con la aparición del diablo y el pecado. Sobre la actividad nocturna 
de los bandidos, véase neri, Valerio: I marginali nell´ Occcidente tardoantico. Poveri, «infames» e criminali nella nascente 
società cristiana, Bari, Edipuglia, 1998, pp. 386-391.



30

Patricia A. Argüelles Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

y bandidos76; cualquier colaboración con éstos, llevaría a la quema77. Además, 
protegería al viajero permitiéndole el uso de violencia y armas contra aquellos 
asaltantes que quisieran cometer un robo contra su persona, haciendo alusión a 
lo común que eran las emboscadas en caminos durante la noche78.

5.	CONCLUSIONES

No cabe duda de que viajar ha sido y es una necesidad de las sociedades humanas 
desde el inicio de los tiempos. Los propósitos y las comodidades del viaje han ido 
evolucionando con los siglos, y así mismo los peligros e inseguridades han ido 
transformándose. Durante la tardoantigüedad, los contratiempos derivados de 
los desplazamientos eran variados, pudiendo incluso llegar a peligrar la propia 
vida del viajero. La preocupación de los gobernantes por fiscalizar los asaltos e 
imponer justicia quedaron patentes en los diversos reglamentos conservados 
tanto para el mundo romano como posteriormente bajo el domino visigodo. El 
pillaje y bandidaje a los viajeros fue algo común durante el mundo grecorromano, 
y para el periodo visigodo son numerosas las alusiones (en particular de los siglos 
vi y vii) en las hagiografías, en las que están muy presentes los asaltos como una 
«penitencia» que todo buen hombre debía padecer79. Y es que el género literario 
hagiográfico nos ha permitido reconstruir formas de viajar durante las centurias 
de transición a la Alta Edad Media. Tal y como ha quedado de manifiesto en los 
ejemplos seleccionados, la mayor parte de los viajes documentados para este período 
eran realizados por clérigos. La lectura de sus vidas nos ha permitido redefinir 
la imagen del poder cristiano ante la suerte de la ultio diuina, la protección del 
santo viajero. Durante las odiseas vividas por estos santos en sus desplazamientos, 

76.   cth.1.29.8.
77.   cth.7.1.1.
78.   cth.9.14.2; Véase nota previa (77).
79.   Nos referimos, por ejemplo, a los textos de San Agustín, el cual alude a los asaltantes de caminos y la protección 

de Jesús durante el peregrinaje (Sermo 306, 2, De patientia 5, 4, Pasionis 66, 6) en San Agustín, Obras completas. xxv: 
Semones (5º): 273-338. Traducción y notas de P. de Luís Vizcaíno y J. Anoz Gutiérrez. Madrid, Ed. Biblioteca de autores 
cristianos, 2017. Agustín llega a emplear el término «ladrones - praedonis» para adversarios político-ideológicos, de 
manera despectiva, describiéndolos como peores incluso que los bárbaros: Diesner, Hans- Joachim: «Augustinus und 
die Barbaren der Völkerwanderung», Revue d’ études augustiniennes et patristiques 23 (1-2) (1977), pp. 83-91; Pottier, 
Bruno: «Les dangers du voyages: banditisme et insécurité sur les routes aun ive et Ve siècles», Antiquité Tardive 24 (2016), 
pp. 137-148. Otro ejemplo lo localizamos en la obra De civitate Dei contra paganos, cuando San Agustín considera que  
las bandas de bandidos son el resultado de un régimen degenerado, alejado de Dios: «Si de los Gobiernos quitamos la 
justicia, ¿en qué se convierten sino en bandas de ladrones a gran escala? Y estas bandas, ¿qué son sino reinos en pequeño? 
Son un grupo de hombres, se rigen por un jefe, se comprometen en pacto mutuo, reparten el botín según la ley por ellos 
aceptada. Supongamos que a esta cuadrilla se le van sumando nuevos grupos de bandidos y llega a crecer hasta ocupar 
posiciones, establecer cuarteles, tomar ciudades y someter pueblos». Libro iv. Cap. iv en San Agustín: Civitate Dei contra 
paganos. Libro iv (traducción S. Santamarta, M. Fuertes). Madrid, 1988.

 Otro ejemplo lo localizamos en la vida de San Fructuoso (vf 7, 11,12).



31ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PELIGROS, INSEGURIDADES Y PROBLEMAS DEL VIAJERO VISIGODO﻿

siempre se presenta un «hecho milagroso» que protege la vida del protagonista, 
cómo no, gracias a la omnipotencia divina80.

El problema de la violencia nunca consiguió erradicarse y, consecutivamente, 
en la legislación bajomedieval se perpetuarán las mismas ideas vigentes desde la 
antigüedad, observándose cómo en las normas viarias estará presente lo que se de-
nominará «la paz del camino», canon por el cual los gobernantes debían responder81.

Todo viajero tardoantiguo se adentraba en parajes nunca vistos, en los que 
podría sufrir robos, asesinatos, ultrajes, hambre, enfermedades… Era sabido que 
emprender un viaje no sería algo placentero, sencillo o barato. No obstante, desde 
tiempos antiguos los nobles podían realizar desplazamientos por placer, huyendo 
de las tumultuosas ciudades al campo. Otros viajes podrían ser por negocio, 
asociados al intercambio de mercancías, y también existieron los viajes con una 
finalidad religiosa, con más importancia en la Antigua Grecia que en Roma y 
que, posteriormente, recobran protagonismo en la tardoantigüedad, no solo con 
el peregrinaje sino también con el monacato religioso, como se transmite en las 
vidas de los santos82.

Ha quedado probada la existencia de delincuencia asociada a la extorsión de 
los viajeros en diversas rutas de la Hispania visigoda, una delincuencia que era 
llevada a cabo por ladrones que, en ocasiones, podrían contar con la colaboración 
y solidaridad de algunos individuos de clases bajas, como campesinos, esclavos 
fugados o guerreros de tribus «no civilizadas»83. Estos ejemplos los podemos de-
ducir de la regulación de la Lex Visigothorum sobre «De fugitivis et refugientibus»84. 
También, se ha confirmado que algunos actos de pillaje vinieron derivados de 
desórdenes militares generados por las propias milicias durante crisis de poder o 
movimientos expedicionarios. Así, asaltaban los pueblos de paso en busca de los 
recursos necesarios para un avituallamiento en campaña.

Tras el análisis de todas las fuentes presentadas, hemos observado cómo en estos 
textos los términos «bandido» y «ladrón» son empleados de manera indistinta, 
aludiendo a los salteadores de caminos cuya actividad iba ligada a la violencia, y 
en especial a actos atroces en zonas rurales más alejadas de la población. Más en 
particular, observamos cómo la legislación visigoda refleja la baja consideración 
social hacia el esclavo, ladrón y fugitivo, casi de igual manera. Pese a las sanciones 

80.   García de la Borbolla, Ángeles. «El universo de los maravilloso en la hagiografía castellana». Boletín de la 
Real Académica de Buenas Letras de Barcelona 47 (2000), pp.335-351.

81.   Diago, Máximo y Ladero, Miguel Ángel: «Caminos y ciudades en España de la Edad Media al siglo xviii», En 
la España Medieval, 32 (2009), pp.352-353.

82.   Si bien la creación de la red de calzadas romanas indudablemente tuvo que mejorar el transporte de pasajeros 
y mercancías, los riesgos no disminuyeron ni por tierra ni por mar. En la navegación habría que contar con un buen barco 
y, al igual que en los viajes terrestres, hacer frente a las condiciones climáticas, a las enfermedades y a la piratería: véase 
Gonzalbes, Enrique: Viajes y viajeros en el mundo antiguo, Cuenca, Universidad de Castilla- La Mancha, 2003, pp.24-26.

83.   Diesner, Hans- Joachim: «Bandas criminales, bandidos y usurpadores en la España visigoda», Hispania Antiqua viii 
(1978), pp.137; García, Luis A.: El fin del reino visigodo de Toledo: decadencia y catástrofe: una contribución a su crítica, p.76.

84.   lv.ix.1.



32

Patricia A. Argüelles Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

legislativas, la delincuencia viaria fue una lacra que perduró durante toda la an-
tigüedad y también la Edad Media85.

Si bien es cierto que el tema de la violencia ejercida por ladrones debió de 
ser el más preocupante de todos los problemas posibles de un viaje, tal y como 
hemos expuesto, existieron además otras preocupaciones que se alejaban de la 
acción humana y que no eran previsibles, tales como las condiciones de las vías 
o la propia climatología, en definitiva nuevas experiencias nunca antes vividas y 
que obstaculizarían más aún los tiempos y la confortabilidad del viaje.

85.   Posiblemente, para el mundo tardoantiguo vino dado por la ligereza de las penas, pues en el Digesto (48, 6.11 
Paulus) la pena de muerte era el castigo a las fechorías de los bandidos, mientras que en la normativa de Chindasvinto 
(lv.viii.4.1) observamos cómo los castigos se reducen a azotes, multas y otras penas menores.



33ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PELIGROS, INSEGURIDADES Y PROBLEMAS DEL VIAJERO VISIGODO﻿

FUENTES CITADAS

Amiano Marcelino: Historia (traducción por M. L. Harto Trujillo). Madrid, Ed. Akal, 2002.
Braulio de Zaragoza, Isidoro de Sevilla: Epistulae, Confessio uel professio Iudaeorum 

ciuitatis Toletanae (eds. R. Franco Miguel, J.C. Martín–Iglesias). Corpus Christianorum, 
Series Latina (ccsl 114B), Turnhout, Brepols, 2018.

Braulio de Zaragoza: Vita Sancti Aemiliani, (ed. J. P. Migne). Paris, 1850.
Cipriano de Cartago: Cartas (Mª. L. García Sanchidrián, Introducción, traducción y 

notas). Madrid, Ed. Gredos, nº 255, 1998.
Código de Eurico (ed. palingenesia, índices A. d´ Ors), 2ª ed. Madrid, Boletín Oficial del 

Estado, 2014. 
Codex Theodosianus (ed. T. Mommsen y P. M. Meyer) 2 vols. Berlín: Weidmann, 1905. 
Codici Theodosiani. Lex romana Visigothorum. Fragmenta et Codice Palimpsesto (ed. Regia 

Historiae Academia hispana), New York, 1896.
Concilios visigóticos e Hispano-romanos (ed. J. Vives), Vol. 1, Barcelona-Madrid, csic, 1963.
Cuerpo del derecho civil romano. T. iii. Digesto (traducción y compilación I. García del Corral). 

Barcelona: [ed.J. Molinas], 1897.
Fructuoso de Braga: (ed. M. Díaz y Díaz). La vida de san Fructuoso de Braga. Estudio y 

edición crítica, Braga, 1974.
Gregorio de Nisa: Lettres (introduction, texte critique, traduction, notes et index P. 

Maraval). Paris, Sources Chrétiennes, nº 363, 1990.
Gregorio de Tours: Historianum libri X (eds. B. Krusch, W. Levison, M.G.H). ss. 1. Hannover, 

1888. 
Hidacio: The Chronicle of Hydatius and the Consularia Constantinopolitana (ed. with English 

translation by R.W. Burgess), Oxford, Clarendon Press, 1993.
Isidoro de Sevilla: Etimologías (ed. bilingüe J. Oroz Reta, M. Marcos Casquero, M. Díaz 

y Díaz). Vol. 1, Madrid, 1982.
Julián de Toledo: Historiae de Wambae regis Gothorum Toletani expeditione. Monumenta 

Germaniae Historica, T.5. Hannover, 1910.
Laureano de Obispo Metropolitano de Sevilla y Mártir: Parte primera danse sus actas 

purgadas, y sostenidas contra las modernas impugnaciones (ed. D. Tello Lasso de la Vega), 
Sevilla, 1758.

Liber Iudiciorum (estudio preliminar R. Ramis Barceló; traducción y notas P. Ramis Serra y 
R. Ramis Barceló). Madrid: Agencia Estatal Boletín Oficial del Estado, 2015. 

Rutilio Namaciano: De reditu suo. El retorno - Geógrafos latinos menores (introducción, 
traducción y notas A. García-Toraño Martínez). Madrid, Ed. Gredos, 2003.

San Agustín: Obras completas. xxv: Semones (5º): 273-338. (traducción y notas P. de Luís 
Vizcaíno y J. Anoz Gutiérrez). Madrid, Ed. Biblioteca de Autores Cristianos, 2017.

San Agustín: Civitate Dei contra paganos. Libro iv (traducción S. Santamarta, M. Fuertes). 
Madrid, 1988.

Santos Padres Españoles ii. San Leandro, San Fructuoso, San Isidoro. Reglas monásticas de 
la España visigoda. Los tres libros de las «Sentencias» (ed. crítica bilingüe J. Campos e I. 
Roca). Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1971.

Sulpicio Severo: Vita Martini (ed. P. Burton), Oxford, 2017.
Vida de los Santos Padres de Mérida (introducción, traducción y notas I. Velázquez). Madrid, 

Ed. Trotta, 2008.

http://www.brepols.net/Pages/BrowseBySeries.aspx?TreeSeries=CCSL
http://www.brepols.net/Pages/BrowseBySeries.aspx?TreeSeries=CCSL


34

Patricia A. Argüelles Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Vitae sanctorum patrum Emerentensium, (ed. A. Sánchez Maya). Corpus Christianorum, 
Series Latina 116, Turnhout, Brepols 1992.

BIBLIOGRAFÍA CITADA

Aja, José Ramón: «Cantabria en la Antigüedad tardía», en Aja, José Ramón, Cisneros, 
Miguel, Ramírez, José Luis (coords.), Los cántabros en la antigüedad: la historia frente al 
mito, Santander, Universidad de Cantabria, 2008, pp. 191-228.

Arce, Javier: «El Cursus publicus en la Hispania tardorromana», en Actas del Simposio sobre 
la red viaria en la Hispania romana, celebrado en Zaragoza del 23-27 de Septiembre de 
1987, Zaragoza, 1990, pp. 35-40.

Arce, Javier: Bárbaros y romanos en Hispania 400-507 A.D. Madrid, Ed. Marcial Pons, 2007.
Barenas, Ramón: La articulación eclesiástica del Valle Medio del Ebro y su área de influencia 

(ss. iii-viii), Tesis doctoral, Universidad de La Rioja, Inédita, 2015.
Blázquez, José María: «Hispanos en visita a Roma y al Oriente en los siglos IV y V», en 

Bravo, Gonzalo y González, Raúl (eds.), Ver, viajar y hospedarse en el mundo romano. 
Madrid, Ed. Signifer, 2012, pp.151-169.

Bravo, Gonzalo: «Acta bagaudica (I):  sobre quiénes eran «bagaudas» y su posible 
identificación en los textos tardíos». Gerión, 2, (1984), pp. 251-264.

Bravo, Gonzalo: «Los Bagaudas: vieja y nueva problemática». Actas del 1er. Congreso 
Peninsular de Historia Antigua. Santiago de Compostela, 1-5 julio 1986, Vol. 3, (1988), 
pp. 187-196.

Bravo, Gonzalo: «La hospitalitas tardorromana: ¿tradición o innovación?» en Bravo, 
Gonzalo, González, Raúl (eds.), Ver, viajar y hospedarse en el mundo romano. Madrid, 
Ed. Signifer, 2012, pp.205-220.

Brélaz, Cédric: La sécurité publique en Asie Mineure sous le Principat (Ier-iiième s. ap. J.-C.). 
Bassell, Schawabe Verlag, 2005.

Clifford, E. Minor: «‘Bagaudae’ or ‘Bacaudae’? », Traditio, 31, (1975), pp. 318-322.
Clifford, E. Minor: « Bacaudae: a Reconsideration», Traditio, 51, (1996), pp. 297-307.
Collins, Rogers: La España visigoda 409-711, Barcelona, Ed. Crítica, Traducción por M. 

García Garmilla, 2004.
Diago, Máximo y Ladero, Miguel Ángel: «Caminos y ciudades en España de la Edad Media 

al siglo xviii», En la España Medieval 32 (2009), pp. 352-353.
Díaz, Pablo, C.: «Redimuntur captivi. A propósito de la Regula Communis ix», Gerión 10 

(1992), pp. 287-293.
Díaz, Pablo, C.: «El peregrino y sus destinos: los lugares de Cristo», en Marco Simón, 

Francisco, Pina, Francisco y Remesal, José (eds.), Viajeros, peregrinos y aventureros en 
el mundo antiguo, Barcelona, Publications i Editions de la Universitat de Barcelona, 
2010, pp. 241-266.

Díaz, Pablo C.: El reino Suevo 411-585. Madrid, Ed. Akal, 2011.
Díaz, Pablo C., Martínez, Clelia y Sanz, Francisco Javier: La Hispania tardoantigua y 

visigoda, Historia de España, nº V, Madrid, Ed. Itsmo, 2007.
Díaz y Díaz, Manuel C.: Valerio del Bierzo. Su persona. Su obra, León, Centro de Estudios e 

investigación «San Isidoro», 2006. 
Diesner, Hans- Joachim: «Augustinus und die Barbaren der Völkerwanderung», Revue d’ 

études augustiniennes et patristiques 23 (1-2) (1977), pp. 83-91.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8307
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8307
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=909324
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=619
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/93143
http://www.etudes-augustiniennes.paris-sorbonne.fr/revue-d-etudes-augustiniennes-et?lang=en
http://www.etudes-augustiniennes.paris-sorbonne.fr/revue-d-etudes-augustiniennes-et?lang=en


35ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PELIGROS, INSEGURIDADES Y PROBLEMAS DEL VIAJERO VISIGODO﻿

Diesner, Hans- Joachim: «Bandas criminales, bandidos y usurpadores en la España 
visigoda», Hispania Antiqua viii (1978), pp. 129-142.

Díez, Carmen: «Hacia la Edad Media: ¿advenimiento de nuevas formas de organización 
social y territorial?», en Aja, José Ramón, Cisneros, Miguel y Ramírez, José Luis 
(coords.), Los cántabros en la antigüedad: la historia frente al mito, Santander, Universidad 
de Cantabria, 2008, pp. 265-278.

Domínguez del Val, Ursicino: Leandro de Sevilla y la lucha contra el arrianismo. Madrid, 
Ed. Nacional, 1981.

Friguetto, Renan: Valério do Bierzo. Autobiografia, Serie Trivium, La Coruña, 2006. 
Fuhrmann, Christopher: Policing the Roman Empire, New York, Ed. Oxford University 

Press, 2012.
García, Luis A.: El fin del reino visigodo de Toledo: decadencia y catástrofe: una contribución 

a su crítica, Madrid, Universidad Autónoma de Madrid, 1975.
García, Luis A.: Historia de España visigoda, Madrid, Ed. Cátedra, 1989. 
García, Luis A.: España, Siglo V. La Monarquía goda Balta y la Diócesis de las Españas, Madrid, 

Real Academia de la Historia, 2017.
García de la Borbolla, Ángela: «El universo de los maravilloso en la hagiografía castellana». 

Boletín de la Real Académica de Buenas Letras de Barcelona 47 (2000), pp.335-351.
Gonzalbes, Enrique: Viajes y viajeros en el mundo antiguo, Cuenca, Universidad de Castilla- 

La Mancha, 2003.
González, Julián: «Interrex y occisus est ab latronibus», en J. Higueras Maldonado (coord.), 

Actas del I Congreso Andaluz de Estudios Clásicos (Jaén, 1981), Jaén, 1982, pp. 223-227.
Iglesias, José Manuel y Ruiz, Alicia (eds.): Viajes y cambios de residencia en el mundo romano, 

Santander, Universidad de Cantabria, 2011.
Isla, Amancio: «Los fugitivos y el título sobre ellos del Liber Iudicum», Arqueología y 

Territorio Medieval 8 (2011), pp. 113-124.
Jacquet-Rimassa, Pascale, Hoffmann, Genevière, NadaL, Eléonore y Cassimatis, Hélène: 

Voyages en Antiquité. Mélanges offerts á Hélène Gruiraud, Pallas, Revue d´Études Antiques 
76, 2008.

Jiménez, Jesús: «Hospedajes para viajeros en el Imperio romano», enMorère, Nuria, 
(coord.), Viajes en el Mediterráneo antiguo,Madrid, Editorial Universitaria Ramón Areces, 
2009, pp. 161-181.

Karr, Karen Eva: «A Changing world-African Slip in Roman and Visigothic Baetica», en 
Ferreiro, Alberto (ed.), The Visigoth studies in culture and society, Leiden-Boston-Köln, 
Ed. brill (1999), pp. 219-262.

Kuuliala, Jenni y Rantala, Jussi (eds.): Travel, pilgrimage and social interaction from Antiquity 
to the Middle Ages, London, Ed. Routledge, 2020.

Laurence, Ray: «The meaning of roads: a reinterpretation of the Roman Empire», en 
Kuuliala, Jenni y Rantala, Jussi (eds.), Travel, pilgrimage and social interaction from 
Antiquity to the Middle Ages, London, Ed. Routledge, 2020, pp. 28-41.

Maraval, Pierre: Lieux saints et pelerinages d’ Orient. Histoire et géographie. Des origines à 
la conquête árabe, Paris 1985.

Marco, Simón, Francisco, Pina, Francisco y Remesal, José (eds.): Viajeros, peregrinos y 
aventureros en el mundo antiguo, Barcelona, Publications i Editions de la Universitat 
de Barcelona, 2010.

Martín, José Carlos: «¿Valerio en Compludo? Examen crítico de los opúsculos autobiográficos 
(cpl 1282-1284) y las visiones del más allá (cpl 1277-1279) de Valerio del Bierzo», Veleia 
23 (2006), pp.327-338.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3030954


36

Patricia A. Argüelles Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 15–36  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Martínez, Pedro: El pensamiento histórico y antropológico de Orosio. Antigüedad y Cristianismo. 
Murcia, Universidad de Murcia, Monografías históricas sobre la antigüedad tardía, 
xix, 2002.

Morère, Nuria, (coord.), Viajes en el Mediterráneo antiguo, Madrid, Editorial Universitaria 
Ramón Areces, 2009.

Narro, Ángel: Vida y Milagros de Santa Tecla, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 2017.
Neri, Valerio: I marginali nell´ Occciednte tardoantico. Poveri, «infames» e criminali nella 

nascente società cristiana, Bari, Edipuglia, 1998.
Neri, Valerio: I prigioneri romani dei barbari nella società dell´Occidente tardoantico (iv-vi sec.), 

en Vallejo, Margarita, Bueno, Juan Antonio y Sánchez-Moreno Ellart, Carlos, (eds.), 
Movilidad forzada entre la Antigüedad Clásica y Tardía, Alcalá de Henares, Universidad 
de Alcalá, 2015, pp.75-90.

Pérez, Dionisio: «Problemas sociales del reino visigodo de Toledo», Studia Historica, Historia 
Antigua 1 (1983), pp. 105-117.

Petraccia, María Federica: Gli «stationarii» in età imperiales, Roma, Ed. Serta Antiqua et 
Medievalia, iii, 2001.

Ponte, Vanessa: Régimen jurídico de las vías públicas en el derecho romano, Madrid, Ed. 
Dykinson, 2007. 

Pottier, Bruno: «Les dangers du voyages: banditisme et insécurité sur les routes aun ive 

et Ve siècles», Antiquité Tardive 24 (2016), pp. 137-148.
Rodríguez, Antonio: Aquae Flaviae: I. Fontes epigráficas da Gallaecia meridional interior, 

Chaves, 1997.
Ruiz, Alicia: «Viajes y prácticas culturales en las provincias romanas de Hispania y la Galia» 

en Iglesias, José Manuel y Ruiz, Alicia (eds.): Viajes y cambios de residencia en el mundo 
romano, Santander, Universidad de Cantabria, 2011, pp. 201-224.

Sánchez, Jesús: «¿Bandidos lusitanos o pastores trashumantes?», Hispania Antiqua xxi (1997), 
pp. 69-92.

Schein, Sylvia: «The Female-men of God and Men who were women: Female Saints and 
Holy land pilgrimage during the Byzantine period», Hagiographica 5 (1998), pp. 1-36.

Shaw, Brent: «Bandits in the Roman Empire», Past & Present 105 (1) (1984), pp 3-52.
Szabŏ, Thomas: «Les dangers du voyage au Moyen Age. Problèmes et solutions», Siècles, 

Cahiers du Centre d´Histoire -Espaces et Cultures 25 (2007), pp. 51-66.
Thompson, Edward Arthur: «Peasant Revolts in Late Roman Gaul and Spain», Past & 

Present 2 (1952), pp.11-23.
Valverde, María Rosario: Los viajes de los reyes visigodos de Toledo (531-711), Madrid, Ed. La 

Ergástula, 2017.
Van Tilburg, Cornelis: Traffic and congestion in the Roman Empire, London, Ed. Routledge, 

2007.

file:///J:/ETF%20III%2034%20(2021)/TEXTOS/REVISTA%2034%20Primer%20env%c3%ado/1.-Patricia%20A.%20Arg%c3%bcelles%20Alvarez/javascript:;


37ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

CUATRO CERÁMICAS CON EPIGRAFÍA 
ÁRABE DEL MUSEU DE BORRIANA 

FOUR CERAMIC PIECES WITH ARABIC 
INSCRIPTIONS IN THE ARCHEOLOGICAL 
MUSEUM OF BORRIANA

Carmen Barceló1, Ana Labarta2, Josep Benedito3 & José Manuel Melchor4

Recepción: 2020/01/14 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/06/05 · 
Aceptación: 2020/09/08

DOI: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.26385

Resumen
En este trabajo se da a conocer una muestra de las más destacadas cerámicas de época 
almohade que se conservan en el Museo Arqueológico de Borriana y que proceden 
de excavaciones arqueológicas realizadas en la ciudad y su entorno. Se presta especial 
atención a la decoración epigráfica pintada o incisa sobre la arcilla fresca y la estam-
pillada. Del análisis de su decoración epigráfica se ha extraído información de nota-
ble interés que complementa aquella directamente derivada del análisis tipológico.

Palabras clave 
Cerámicas almohades; decoración; estampilla; esgrafiado.

Abstract
This paper will present a sample of the most outstanding Almohad ceramics that 
are preserved in the Archaeological Museum of Borriana. These pieces have been 
found during the archaeological excavations that were carried out in the city and its 
surroundings. Special attention has been paid to the calligraphic decoration painted 
or engraved on the clay, as well as to epigraphic stamps. The analysis of the epigraphic 
decoration on these ceramic pieces have produced results that are complementary 
to those obtained from the typological analysis.  

Keywords 
Almohad Ceramics; Ornamentation; Stamps; Sgraffito.

1.   Universitat de València. C.e.: carme.barcelo@uv.es
2.   Universitat de València. C.e.: ana.labarta@uv.es
3.   Universitat Jaume I. C.e.: josep.benedito@uji.es
4.   Museu Arqueològic Municipal de Borriana. C.e.: arqueologo@burriana.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.26385




39ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

0. INTRODUCCIÓN

Si bien la presencia almohade en al-Andalus comienza en 1145, se sabe que este 
imperio norteafricano no conseguirá el dominio sobre el Levante peninsular hasta 
la rendición de los familiares de Ibn Mardanīš en 1176. No conocemos la fecha de 
la conquista almohade de Borriana, aunque han quedado referencias a la llegada 
de los almohades a Valencia en 11715. 

Los adornos caligráficos que pueden verse en las cerámicas de este periodo 
están dentro de bandas o cartelas y el tipo de escritura que utilizan puede ser 
tanto cúfico como cursivo de estilo ṯulṯ. Algunas de las expresiones que contie-
nen coinciden con las que ya figuraban en zócalos de viviendas de las alcazabas 
de Málaga y Granada del siglo xii, tanto grabadas en mármol como pintadas con 
almagra, del tipo «bendición completa, gracia amplia, suerte, salud, felicidad, 
alegría, fortuna, gloria, apoyo, honra, poder y prosperidad para su dueño» (baraka 
kāmila wa-ni‘ma šāmila wa-gibṭa wa-salāma wa-sa‘āda wa-surūr wa-yumn wa-‘izz 
wa-ta’yīd wa-šaraf wa-tamkīn wa-iqbāl li-ṣāḥibi-hi)6. Varias de estas voces eran fre-
cuentes ya en la obra de tierra de etapas anteriores; con los almohades continuó 
su uso, solas o combinadas con adjetivos, como «el poder, el poder pertenece a 
Dios, bendición completa» (al-mulk, al-mulk li-llāh, baraka kāmila) mientras que 
otras son nuevas, propias de esta época; las más repetidas son «la gloria, la gloria 
pertenece a Dios, salud, gloria permanente y fortuna duradera» (al-ʽizz, al-ʽizza 
li-llāh, salāma, al-ʽizz al-qā’im wa-l-yumn al-dā’im)7.

Hasta ahora, la interpretación de los textos presentes en las de datación posterior 
al califato omeya apenas si ha merecido la atención de los especialistas. Para su 
lectura, no se suele recurrir a expertos, sino que se consulta a cualquiera que haya 
realizado algún curso de lengua árabe o tenga cierta práctica en la identificación 
de monedas, en la mayor parte de los casos sin experiencia en epigrafía árabe 
sobre otro tipo de material. Como resultado, los catálogos de exposiciones, fichas 
de museos, trabajos de arqueología y memorias de excavación han publicado 
interpretaciones que se alejan de la realidad de las leyendas que figuran en las 
piezas. Esas lecturas erróneas sirven luego de base, comparación y referencia para 
las siguientes y así los errores se propagan y consolidan.

Por todo ello señalamos que se deberá proceder a una profunda revisión de lo 
conservado y a la lectura de sus inscripciones antes de que se puedan establecer 
los periodos históricos en que se utilizan determinadas expresiones. Otra tarea 
necesaria consistirá en relacionar la lista de términos que figuran en las de cada 

5.   Huici Miranda, Ambrosio: Historia musulmana de Valencia y su región. Valencia, Ayuntamiento, 1970, iii, p. 167-168. 
6.  Ocaña Jiménez, Manuel: «Zócalos hispanomusulmanes del siglo xii», Al-Andalus, 10/1 (1945), pp. 164-169, en 

especial pp. 168-169 texto y traducción y lám. 15-18.
7.   Barceló, Carmen: «Epigrafía árabe en cerámica», en Lerma Alegria, Josep Vicent (com.): L’Argila de la mitja 

lluna. La ceràmica islàmica a la ciutat de València. 35 anys d’arqueologia urbana. València, Ajuntament, 2018, pp. 233-266; 
cf. pp. 249-259. 



40

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

tipo con las técnicas ornamentales utilizadas por los artesanos para plasmarlos. 
De ese modo se podrá decidir si hubo una relación efectiva entre expresiones y 
técnicas, no solo desde el punto de vista cronológico sino también decorativo 
(pintado, cuerda seca, esgrafiado, estampillado, aplicado en relieve...). Al igual que 
habrá que ver si hay relación directa entre los términos inscritos y las formas de 
los recipientes que los ostentan.

Está claro que lo anterior requiere una labor ingente, imposible de realizar 
aquí, donde nos limitaremos a comentar cuatro objetos destacados de cronología 
almohade, conservados en el Museo de Borriana, que hemos estudiado a través 
de las fotografías que nos ha proporcionado dicha institución.

Estos recipientes han sido hallados en la ciudad de Borriana, de la que apenas se 
tienen noticias por documentos históricos del periodo islámico. Los textos árabes 
y ciertas referencias cristianas contemporáneas a la conquista apenas permiten 
vislumbrar cómo se organizaba la administración de esta parte de la costa levan-
tina, emplazada en un espacio caracterizado por la presencia de otras ciudades 
importantes como Murbāṭir (Sagunto) y Unda (Onda). Sabemos que lindaba con 
el territorio de Murbāṭir por el sur, mientras que lo hacía con Unda por el oeste; 
al este limita con el mar Mediterráneo, pero no se han encontrado referencias 
históricas sobre el límite norte.

Al-Rāzī8, que vivió en la primera mitad del siglo X, cita el distrito o término 
de Borriana. Al-Idrīsī9 hace lo propio en el siglo xii y describe también su puerto 
(marsà Buryāna). En las donaciones del rey Jaime I hay de nuevo referencias sobre el 
puerto (ad portum maris Burriane)10. Ibn al-Abbār (m. 1260) al tratar de un personaje 
muerto en el siglo xii, se refiere a ella como centro de un ̔ amal11. El geógrafo árabe 
al-Ḥimyarī12 (m. 1325), que utiliza textos andalusíes anteriores a su tiempo, señala 
que «es una ciudad magnífica, poblada, con abundantes frutos, árboles y viñas». 
Por otra parte, se ha constatado una ocupación general del entorno rural alrededor 
de la madīna, como evidencian los testimonios arqueológicos y también los textos. 
Está bien atestiguada la existencia de alquerías musulmanas y la documentación 
de época cristiana completa la información que tenemos sobre la organización 
de este tipo de poblamiento diseminado. Entre los textos destaca el Llibre del 

8.   Lévi Provençal, E.: «La description de l’Espagne d’Ahmad al-Râzî. Essai de reconstitution de l’original arabe 
et traduction française», Al-Andalus, xviii (1953), pp. 51-108, § 21 p. 72. Crónica del moro Rasis. Edición D. Catalán y S. 
de Andrés, Madrid, 1975, p. 38.

9.   Edrîsî. Description de l’Afrique et de l’Espagne. Edición y traducción R. Dozy et M. J. de Goeje, Leiden, Brill, 1866, 
reimpresión anastática 1968, pp. 175 y 191. Al-Idrīsī. Los caminos de al-Andalus en el siglo xii. Edición y traducción J.A. 
Mizal. Madrid, csic, 1989, pp. 159-161.

10.   De María, Ramón: El repartiment de Burriana y Villarreal. Vila-real, Caja Rural Católico-Agraria S. Coop. de 
Crédito, Ltda., 1933, p. 28.

11.   Guichard, Pierre: «Los orígenes islámicos», en Burriana en su historia I. Burriana, Ajuntament, 1987, pp. 71-87; 
cf. p. 71.

12.   Labarta, Ana; Barceló, Carmen; Veglison, Josefina: València àrab en prosa i vers. València, Publicacions de 
la Universitat de València, 2011, § 8 y 9 p. 64. 



41ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

Repartiment13, la principal fuente contemporánea para estudiar la repoblación de 
las tierras valencianas a partir de Jaime I.

Las fuentes cristianas tampoco mencionan la extensión de su término; la 
referencia más antigua está en el Cantar del Mio Cid14. Con la caída de Tortosa, en 
el año 1148, se convirtió en cabeza de circunscripción militar, tal y como se lee en 
un texto del Archivo de la Corona de Aragón, de la época de Ramón Berenguer iv, 
que cita a un alcaid o jefe militar de Borriana15. La conquista cristiana se produjo 
en 1233 y la Carta-Pobla se le concedió tres meses después, en noviembre, aunque 
apenas dos años más tarde se hizo necesario redactar una segunda16. Entre los 
documentos de donaciones de Jaime I se han encontrado referencias sobre 
«Castillione Burrianae»17, «Castelló del camp de Borriana» (Castellón), Nules y 
Almazora18, que habrían pertenecido a su antiguo distrito, y datos concretos sobre 
la fundación de Vila-real19, que fue segregada del antiguo término municipal de 
Borriana con buena parte de su zona occidental.

1.	LA CERÁMICA ALMOHADE EN BORRIANA

A lo largo de los últimos años, la investigación arqueológica ha ido descubriendo 
piezas cuyo estudio ha permitido que conozcamos hoy su difusión mejor que hace 
unas décadas. En las excavaciones que se han llevado a cabo en la localidad de 
Borriana no se han documentado hornos pero en cambio sí objetos elaborados 
con la técnica del bizcochado, vasijas de usos domésticos y culinarios como ollas y 
cazuelas, fuentes y ataifores, vajilla de mesa, de presentación y consumo, redomas, 
formas de preparación de alimentos como marmitas, que solían ser usadas sobre un 
anafre, jarritas y jarritos, tapaderas, tinajas, orzas, candiles, lámparas y arcaduces, 
lebrillos y trípodes. También se ha registrado loza estannífera decorada con trazos 
negros; loza azul turquesa y cerámicas decoradas con trazos verdes y otras con 
trazos verdes y negros; vidriada con esmalte de plomo translúcido y otra con 
vidriado teñido de verde.

Además han salido a la luz en las excavaciones productos procedentes de 
talleres más cualificados, ricamente decorados con cuerda seca parcial, pintados de 

13.   Llibre del repartiment del Regne de Valencia. Edición, estudio preliminar e índices M.ª D. Cabanes Pecourt y 
R. Ferrer Navarro, 2 vols. Zaragoza, Anúbar, 1979.

14.   Guichard, Pierre: op. cit. p. 71.
15.   Guichard, Pierre: op. cit. p. 71 y 87 nota 5. Guichard, Pierre: Al-Andalus frente a la conquista cristiana: los 

musulmanes de Valencia, siglos xi-xiii. Valencia, Universitat de València, 2001, pp. 243-244 y nota 17.
16.   García, Vicent: Llibre de privilegis de Borriana (1233-1350). Burriana, Col·lecció Papers 14, 1989, pp. 14 y 33.
17.   Ramón Fernández, Francisca: El ingreso en la comunidad de pescadores de El Palmar y la transmisión hereditaria 

del «redolí». Valencia, Publicacions de la Universitat de València, 2001, p. 95.
18.   De María, Ramón: op. cit. p. 253, 70 y 120 respectivamente.
19.   De María, Ramón: op. cit. p. 253.



42

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

manganeso y/o esgrafiados20. A la vez que se incorporaron estas técnicas sofisticadas, 
se amplió el repertorio formal conocido en la ciudad, incluyendo originales jarritas, 
fuentes, bacines, cántaros, braseros, alcadafes, candiles y tapaderas, que aparecían 
profusamente ornamentadas.

Entre todas ellas se ha encontrado un grupo muy interesante con características 
plenamente almohades, periodo en el que, como se ha comentado en numerosas 
publicaciones21, se observa un gran desarrollo de la producción, que se ha traducido 
en una mayor cantidad de sus hallazgos en las excavaciones de la ciudad.

Tres de los ejemplares que estudiamos aquí han salido a la luz en las intervenciones 
arqueológicas realizadas en el centro de la ciudad, en los solares de la Nueva Casa 
Abadía y en la calle Mayor núm. 26 esquina con la calle Forn de la Vila; el cuarto 
fragmento procede del yacimiento de El Palau. Todos ellos se hallan depositados 
en los fondos del Museo Arqueológico de la localidad. Su estudio se ha centrado 
en los aspectos formales, decorativos y técnicos.

El conjunto cerámico que procede de la excavación de la calle Mayor está 
formado por jarras, jarritas, botellas con pitorro vertedor, tazas, cazuelas y ollas, 
tapaderas, ataifores vidriados y pintados con chorreones de manganeso, braseros 
con pared gallonada, anafres o fogones con parrilla cupular y una larga lista que 
muestra la diversidad de la vajilla y menaje usados en esa época. Se fechan hacia 
finales del siglo xii y primera mitad del xiii y se trata de un grupo de características 
plenamente almohades.

Las piezas sin vidriar, simplemente bizcochadas o juagueteadas, son las más 
frecuentes en este lote, pero junto a las realizadas a torneta y otras con un torneado 
rápido y poco cuidado, existen otras formas como las jarritas de paredes finas y 
algunos ataifores sin vidriar que manifiestan una alta calidad técnica. Las de cocina 
están elaboradas con una arcilla refractaria. En la pintada sobre bizcocho, los colores 
utilizados son negro o rojo aplicados con pincel o con los dedos. Esta decoración 
está relegada a las de uso cotidiano vinculadas al transporte y almacenamiento 
de agua y a algunos tipos de ollas.

20.   Claramonte, Mónica y Benedito, Josep: «La cerámica hispanomusulmana y mudéjar», La arqueología de la 
Buriyyana islámica a la Borriana cristiana, Burriana, Ayuntamiento, 2011, pp. 103-124.

21.   Azuar, Rafael et alii: «Cerámica tardo-andalusí del País Valenciano (Primera mitad del siglo xiii)», Actes du 5ème 
Colloque sur la Céramique Médiévale (Rabat 11-17 Novembre 1991), Rabat, Institut National des Sciences de l’Archéologie et 
du Patrimoine, 1995, pp. 140-161; Acién Almansa, Manuel: «Cerámica y propaganda en época almohade», Arqueologia 
medieval, 4 (1996), pp. 183-191; Lerma Alegria, Josep Vicent: «Relaciones mediterráneas de la Valencia islámica: las 
cerámicas importadas», Les Illes Orientals d’Al-Andalus i les seues relacions amb Sharq Al-Andalus, Magrib i Europa cristiana, 
actas de V Jornades d’Estudis Històrics Locals, Palma, 1987, pp. 339-358; Álvaro Zamora, María Isabel: «La cerámica 
andalusí», Artigrama, 22 (2007), pp. 337-369; Coll Conesa, Jaume: «Ceràmica i canvi cultural a la València medieval. 
L’Impacte de la Conquesta», Afers, 7 (1989), pp. 125-167; Coll Conesa, Jaume: «La ceràmica valenciana del segles xiii al 
xix. Tècniques i processos de la producció. Visió diacrònica de conjunt», en Padilla, Josep I. y Vila, Josep M. (coords.): 
Ceràmica Medieval i Postmedieval. Circuits productius i seqüencies culturals. Barcelona, Universitat de Barcelona, 1998, 
pp. 165-176; Coll Conesa, Jaume: La cerámica valenciana (apuntes para una síntesis). Valencia, Asociación Valenciana 
de Cerámica, 2009; Coll Conesa, Jaume y García Porras, Alberto: «Tipología, cronología y producción de los hornos 
cerámicos en al-Andalus», Albisola, xlii (2010), pp. 7-24; Coll, Jaume; Pascual, Josefa y MartÍ, Javier: Cerámica y cambio 
cultural. El tránsito de la Valencia islámica a la cristiana. Madrid, Dirección General de Bellas Artes y Archivos, 1989.



43ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

Los motivos incisos están realizados mediante una punta, fina, o a cuchillo; se 
encuentran solos o acompañados de incisión más profunda o estampillado. Suele 
tratarse de bandas onduladas, incisiones múltiples y sogueados que se emplean 
para delimitar o rellenar espacios en piezas adornadas con otras técnicas.

Para lograr los motivos impresos se utiliza la técnica del estampillado mediante 
cuños rectangulares o circulares con la decoración grabada en hueco y en negativo.

En algunos casos se aplica arcilla sobre la vasija para formar cordones, 
cordoncitos o bandas que sobresalen de la pared del recipiente. La cuerda seca 
parcial, combinada muchas veces con el esgrafiado, se utiliza para plasmar motivos 
decorativos vegetales, geométricos o epigráficos; en esta técnica el vidriado no 
cubre completamente la arcilla, sino que la deja ver en algunas zonas.

Los objetos que estudiamos constituyen uno de los conjuntos almohades 
más interesantes hallados en el antiguo territorio de la Borriana islámica. Hay 
que subrayar el excelente estado de conservación de este material; presenta una 
buena manufactura y un repertorio formal y decorativo muy rico. Se observa un 
perfecto torneado en los jarritos, así como en las jarritas, cuya calidad decorativa 
se aumenta con el esgrafiado sobre manganeso, con decoraciones en las que son 
frecuentes complejos temas geométricos o/y epigráficos, e incluso incorporando 
la cuerda seca.

2.	EPIGRAFÍA ÁRABE CON TÉCNICA ESGRAFIADA

Como se verá, dos de los ejemplares que comentamos a continuación son jarritas 
de pasta clara de tonalidad ocre-blancuzca que, tras haber sido cubiertas con una 
ligera capa de manganeso, se adornaron con la técnica del esgrafiado. Este tipo de 
decoración tuvo una cronología limitada y su área de producción se circunscribe 
a un espacio concreto de las tierras levantinas, desde donde se comercializaría. El 
mayor número de ejemplares realizados con esta técnica se ha encontrado en el 
área de Murcia (Murcia, Lorca, Cartagena, Cieza), Valencia capital, Alicante (Jijona, 
Denia, Alcoy) y Mallorca. Desde los centros productores se llevarían por mar a 
otras zonas de dominio musulmán del litoral peninsular (Castellón de la Plana, 
Sagunto, Cádiz) y norteafricano (Ceuta, Tetuán, Tanger, Lixus, Salé, Bugía). Se 
han localizado fragmentos sueltos en Silves y Mértola (Portugal) pero son raros los 
hallazgos en puntos del interior peninsular22. La cronología que tradicionalmente 

22.   Navarro Palazón, Julio: «Hacia una sistematización de la cerámica esgrafiada». ii Coloquio Internacional de 
Cerámica Medieval en el Mediterráneo Occidental, Madrid, Ministerio de Cultura, 1986, muestra en el mapa 1 los lugares 
en que se habían producido hallazgos hasta 1985; en p. 167 da bibliografía sobre los de la zona levantina; en p. 169 sobre 
los norteafricanos. Crespo Pascual Almudena: «Cerámica esgrafiada: estado de la cuestión», Anales de Arqueología 
Cordobesa, 12 (2001), pp. 353-370 añade en p. 353 bibliografía hasta 2000 sobre Portugal y el interior peninsular. Se 
completará con Gómez Martínez, Susana: La cerámica islámica de Mértola producción y comercio, (Tesis Doctoral 
inédita), Universidad Complutense de Madrid, 2004. Más información de estos hallazgos en: Guillermo Martínez, 



44

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

se ha propuesto para la producción esgrafiada23 va desde principios del periodo 
almohade (1147) hasta, al parecer, la conquista cristiana de cada zona, que en 
general tuvo lugar en la primera mitad del siglo xiii (Mallorca 1229, Borriana 1233, 
Valencia 1238, Murcia 1243 y 1266). Con todo, sabemos que en Murcia y Valencia 
el esgrafiado se prolonga en época mudéjar, durante algunos años, en una fase 
caracterizada por el empobrecimiento de las series ornamentales, reducidas a 
formas geométricas sencillas24.

Se suelen emplear como motivo decorativo en la epigrafía esgrafiada las expre-
siones coránicas al-ʽizz, al-ʽizza, al-ʽizza li-llāh, escritas en estilo cursivo y en un 
cúfico específico característico de la metalistería oriental de esta misma época, 
llamado por los especialistas «cúfico parlante»; otra de las voces, presente ya en 
el siglo xii, es la palabra salāma, con y sin artículo; también se hallan «gratitud», 
«éxito», «aguada pura», «aguada suficiente» (šukr, tawf īq, sāqiya ṣāfiya, sāqiya 
kāfiya)25. A título de ejemplo puede compararse la producción de un alfar alme-
riense26; en las piezas allí estudiadas se ven los vocablos al-salāma, al-yumn, yumn, 
baraka, baraka kāmila y al-tawf īq.

Martín: Cartagena medieval. Cartagena, Cuadernos Monográficos del Museo del Teatro Romano, 2014, p. 48 y lám. 
vi, p. 47. Navarro, Julio y Jiménez, Pedro: «La cerámica andalusí de Siyâsa: estudio preliminar», Cerâmica Medieval e 
Pós-Medieval, métodos e resultados para o seu estudo, Actas das 3ª Jornadas Tondela (Portugal), 1997, pp. 108-109, fig. 4. 
Hita, José Manuel y Villada, Fernando: «Producción y comercialización de la cerámica esgrafiada y pintada en el ámbito 
de El Estrecho de Gibraltar. El caso de Ceuta», Almoraima, 42 (2011), pp. 215-238. Ataallah, Mohamed: «Céramiques 
musulmanes à paroi fine incisée ou peinte de Lixus», Bulletin d’Archéologie Marocaine, 7 (1967), p. 630 y fig. 1. Bazzana, 
André y Montmessin, Yves: «Quelques aspects de la céramique médiévale du Maroc du Nord: problèmes typologiques 
et chronologiques», Actes du 5ème Colloque sur la Céramique Médiévale (Rabat 11-17 Novembre 1991), Rabat, Institut National 
des Sciences de l’Archéologie et du Patrimoine, 1995, pp. 241-259. Coll, Jaume y Martínez, Virgilio: «La ocupación 
medieval», Lixus-2 ladera sur. Excavaciones arqueológicas marroco-españolas en la colonia fenicia. Campañas 2000-2003. 
Saguntum extra 6 (2005), p. 54, 60. Delpy, Alexandre: «Note sur quelques vestiges de céramique recueillis à Salé», 
Hespéris. Archives Berbères et bulletin de l’institut des hautes études marocaines, 42 (1955), p. 139. Marçais, Georges: Les 
poteries et faïences de Bougie (collection Debruge). Contribution a l’étude de la céramique musulmane, Constantine, Braham, 
1916, pp. 25-26. Jenkins-Madina, Marilyn : Medieval Maghribî Ceramics. A Reappraisal of the Pottery Production of the 
Western Regions of the Muslim World. New York, New York University, 1979, p. 136, 152. Gomes, Rosa Varela: «Cerâmicas 
muçulmanas do Castelo de Silves», xelb: revista de arqueologia, arte, etnologia e história, 1 (1988), p. 262. Gomes, Rosa 
Varela y Gomes, Mário Varela: Palácio Almoada da Alcáçova de Silves. Lisboa, Museo Nacional de Arqueologia, 2001. 
Gómez Martínez, Susana: «El arrabal portuario de Mértola (Portugal): el registro cerámico andalusí», revista Onoba, 4 
(2016), p. 191. Fernández, Alejandro; Martín, Miguel Á. y Moreda, Javier: «Excavaciones arqueológicas en el monasterio 
de San Benito el Real de Valladolid. Un interesante fragmento de cerámica esgrafiada y cuerda seca parcial», Boletín 
de Arqueología Medieval, 3 (1989), pp. 233-241; Coll, Jaume; Huélamo, José María y Solias, José María: «Avance de un 
estudio sobre los restos materiales del castillo islámico de Cuenca», Actas I Congreso de Arqueología Medieval Española, 
iii, Huesca, 1989, pp. 77-97.

23.   Navarro Palazón, Julio: La cerámica esgrafiada andalusí de Murcia. Madrid, Casa de Velázquez, 1986. Navarro 
Palazón, Julio: La cerámica islámica en Murcia. Vol. I. Catálogo. Murcia, Ayuntamiento, 1986. Navarro Palazón, Julio: 
«Hacia una sistematización …», pp.165-178. 

24.   Navarro Palazón, Julio y Jiménez Castillo, Pedro: «La cerámica andalusí de Murcia a la llegada de Alfonso 
x», Alfonso x y su época. Catálogo de la exposición celebrada en Murcia. Murcia, 2009, p. 700; Amigues, François; 
Mesquida, Mercedes y Soler, M.ª Paz: «La cerámica esgrafiada en los talleres mudéjares de Paterna (Valencia)», Actas 
Congreso A Cerámica Medieval no Mediterrâneo Ocidental, Mértola, 1991, p. 305, Lám. 1-5. 

25.   Barceló, Carmen: «La epigrafía ornamental», La cerámica islámica en la ciudad de Valencia ii. Estudios, Valencia, 
Ayuntamiento, 1990, p. 141.

26.   Flores Escobosa, Isabel; Muñoz Martín, María del Mar; Lirola Delgado, Jorge: «Las producciones de un 
alfar islámico en Almería», Arqueología y Territorio Medieval, 6 (1999), pp. 207-239.



45ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

El esgrafiado se combina a veces con pintura de manganeso sobre fondo blanco 
y también con verdugones de esmalte, por lo general de color azul turquesa.

2.1. JARRITA CON DOS ASAS HALLADA 
EN LA NUEVA CASA ABADÍA

Fue encontrada en las excavaciones de la nueva Casa Abadía de Borriana. 
Dicha intervención arqueológica, realizada en el año 2009, aportó interesantes 
novedades para el conocimiento del periodo almohade en la ciudad, en concreto 
se documentaron niveles andalusíes asociados a un tramo de la muralla y a una 
vivienda, en la que se identificaron los restos de un patio y varias habitaciones27. 
La jarrita, destinada al servicio del agua, destaca por su calidad artística (Figura 1).

Tiene cuerpo de tendencia globular, pie anular pequeño y dos asitas afrontadas. 
El borde sigue la dirección de la pared, con labio apuntado y cuello alto troncocónico 
invertido. Se ha elaborado con pasta clara de tonalidad ocre-blancuzca. Dimensiones: 
diámetro del borde de 7 cm, diámetro de la base de 4 cm, altura de 14,2 cm.

27.   Melchor Monserrat, Jose Manuel: «La arqueología como fuente de estudio para la Burriana medieval», La 
arqueología de la Buriyyana islámica a la Borriana cristiana. Burriana, Ayuntamiento, 2011, pp. 11-48.

Figura 1. Jarrita esgrafiada de la nueva Casa Abadía. Foto: Museu de Borriana 



46

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Está pintada y esgrafiada, imitando el efecto de los trabajos en metal; presen-
ta cinco franjas decorativas, tres en el cuello y dos en el cuerpo inferior. Las dos 
franjas con ataurique están cortadas por la implantación de las asas; solo la que 
se halla junto a la boca es epigráfica y no queda interrumpida por el arranque 
de las asas. Además lleva una línea de escritura pintada en la parte interior del 
cuello, cerca del borde. 

Los adornos no epigráficos del cuello consisten en una retícula formada por 
cuadrados con hojas en sus diagonales y divisiones en cruz, un motivo del que 
apreciamos un claro paralelo en una jarrita hallada en el Castillico del Paraíso 
(Cehegín)28. Sobre dicha retícula hay otra banda con decoración de roleos, muy 
similares o iguales a los que se ven en buen número de jarritas descubiertas en 
Lorca y Murcia, similares a esta29.

La franja epigráfica exterior se sitúa en una banda que corre alrededor de la boca 
de la vasija; las letras son negras y dicen dos veces al-salāma ‘el bienestar’ (Figura 2). 
El estilo de letra cúfica corresponde a un tipo que empieza a verse a mediados del 
siglo xii bajo dominio almohade; presenta sus rasgos característicos: en los ápices 
de la parte superior de las letras altas, del nexo lām-alif y de la tā’ marbūṭa hay un 
engrosamiento triangular, con el centro hueco. Entre el final de la palabra repetida 
y el principio de la otra tiene los adornos vegetales particulares de este periodo. 
El mismo término árabe, con una epigrafía cúfica coetánea, se ve en la jarrita con 
dos asas, pintada y esgrafiada, que apareció en las excavaciones de l’Almoina de 
Valencia, donde estuvo ubicado el alcázar de los gobernadores (siam 1/713)30. La 
misma palabra al-salāma, pero en grafía cursiva, se ve en un fragmento de panza 
de jarrita hallado en la ciudad de Murcia31.

28.   Navarro Palazón, Julio: «Hacia una sistematización...», p. 165, lám. 1 y p. 175, lám. 5.
29.   Navarro Palazón, Julio: «Hacia una sistematización...», passim.
30.   Lerma Alegria, Josep Vicent (com.): L’Argila de la mitja lluna. La ceràmica islàmica a la ciutat de València. 35 

anys d’arqueologia urbana. València, Ajuntament, 2018, p. 256.
31.   Navarro Palazón, Julio: «Hacia una sistematización...», p. 169, lám. 2 c. 

Figura 2. Jarrita de la nueva Casa Abadía. Franja epigráfica exterior con al-salāma. Dibujo: 
Carmen Barceló



47ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

Ya en 1986, al estudiar la cerámica esgrafiada, Navarro Palazón señaló «la 
frecuente aparición de grafías en el interior de los cuellos, hecho que por ahora sólo 
se ha documentado en vasos de pequeñas dimensiones, normalmente jarritas»32. 
También indicaba que hasta ese momento no había sido posible obtener lectura 
alguna. En efecto, se ven signos en el interior de las bocas en muchos de los 
recipientes esgrafiados publicados33.

La inscripción del interior de nuestra jarrita repite tres veces la misma palabra, 
separada por dos trazos verticales, en letra cúfica pintada, con la particularidad 
de que utiliza un tipo de caligrafía en la que no hay línea base de escritura ni se 
dibujan los apéndices inferiores de las letras. En este caso el término que se oculta 
en los trazos del diseño parece ser al-yumn ‘la fortuna’ (Figura 3). 

Se advierte claramente el cuello de cisne de nūn final y los tres puntos centrales 
representan el trifolio que desde época omeya corona la letra mīm en posición 
medial34. El trazo que se observa en el interior de esta jarrita deriva de un motivo 
típico de la zona levantina, que se pinta con adornos característicos. Similares 
grafías cúficas de la misma palabra pueden verse en motivos decorativos pintados 
en objetos de los siglos x-xiii35.

La voz «fortuna» se documenta en al-Andalus desde finales del siglo xi hasta 
el xiii sobre numerosos objetos. En alfarería se ha realizado con todo tipo de 
técnicas (verde-manganeso, negro sobre blanco, en reflejo metálico, etc.)36; en 

32.   Navarro Palazón, Julio: «Hacia una sistematización...», p. 177.
33.   Navarro Palazón, Julio: «Hacia una sistematización...», p. 167 figura 1, Lorca; p. 168 figs. 2 y 3. Lorca y Murcia. 

Bazzana, Andrés et alii: La cerámica islámica en la ciudad de Valencia [1]. Catálogo. Valencia, Ayuntamiento, 1983, p. 143, 
nº 1043; p. 145, nº 823, Valencia. La pieza de p. 147, nº 822 está también en Barceló, Carmen: «Epigrafía...» pp. 262-
263 y fig. 13. Ferrer Clarí, Agustín y Pelufo Pérez, M.ª Ángeles: «Estudio de las cerámicas esgrafiadas de Al-Gezira 
Suqar», Al-Gezira. Revista d’Estudis Històrics-Ribera Alta, 4/5 (1988), pp. 47-73, figura p. 62.

34.   Barceló, Carmen: «El cúfico andalusí de ‘provincias’ durante el Califato (300-403/912-1013)», Cuadernos de 
Madinat al-Zahrâ’, 5 (2004) [Actas de las iv Jornadas de Madinat al-Zahrâ’,: Nuevas investigaciones sobre el Califato de 
Córdoba], pp. 173-197; cf. p. 185.

35.   Véanse los ejemplos del dibujo de C. Barceló en Heidenreich, Anja: Islamische Importkeramik des hohen 
Mittelalters auf der Iberischen Halbinsel. Madrid, Deutsches Archäeologisches Institut, 2007, p. 312.

36.   Abellán, Juan et alii: «Cerámica hispano-musulmana de la provincia de Cadiz. Primeras piezas halladas en 
el yacimiento de Los Caños de Meca», ii Coloquio Internacional de Cerámica Medieval en el Mediterráneo Occidental, 
Madrid, Ministerio de Cultura, 1986, pp. 141-147. En p. 144, lám. 4, fig. 4 y p. 146 lám. 8 motivo al-yumn repetido en el 
interior de una jofaina de loza dorada (leído al-hamdu «alabanza»). Se encontró una pieza idéntica en la Presó de Sant 
Vicent de Valencia, cf. Lerma Alegria, Josep Vicent (com.): L’Argila de la mitja lluna. La ceràmica islàmica a la ciutat de 
València. 35 anys d’arqueologia urbana. València, Ajuntament, 2018, p. 334, nº 118.

Figura 3. Jarrita de la nueva Casa Abadía. Franja epigráfica del interior del cuello repitiendo 
al-yumn. Dibujo: Carmen Barceló



48

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

el siglo xii y en estilo cursivo está sobre jarras y jarritas esgrafiadas, en las que a 
veces forma parte de la locución al-yumn wa-l-iqbāl; y en estampillas o con las 
letras sobrepuestas, en tinajas y grandes contenedores de agua.

Una decoración muy similar a la de la jarrita de Borriana se aprecia en el in-
terior del cuello de ejemplares hallados en Almería, aunque en algunos casos 
la palabra está trazada de un modo más legible y fácilmente identificable; se 
da la circunstancia que varias de ellas también muestran al exterior la palabra 
al-salāma37. Sería conveniente que se hiciera un amplio inventario de todas estas 
inscripciones pintadas en el interior de los cuellos y se intentara relacionar los 
signos con las formas que las ostentan antes de intentar proponer una lectura y 
preguntarse cuál era su sentido.

Tras su estudio y la identificación de sus características tipológicas y decorativas, 
advertimos ciertas similitudes con la producción hallada en el área murciana, tanto 
a nivel formal como en su alta calidad artística; por ello proponemos vincular esta 
jarrita de Borriana con alguno de los centros alfareros de aquella zona38.

2.2. JARRITA DE LA CALLE MAYOR 26

Fue encontrada en las excavaciones de la calle Mayor núm. 26, esquina calle 
Forn de la Vila. En esta intervención se identificaron los restos de la muralla mu-
sulmana, junto a un cementerio y viviendas de la misma época39. En los rellenos 
de colmatación, tanto de las fosas como de los silos, salieron a la luz numerosas 
cerámicas almohades que deben ponerse en relación con las prácticas agrarias 
de la época.

Esta otra jarrita es un recipiente de calidad, destinado al servicio de agua 
(Figura 4). Tiene dos asas de bastante vuelo, que van de la mitad de la pared del 
cuerpo a la del cuello, y quizá repié anular, que no se conserva y que estaría sepa-
rado del cuerpo por una moldura baja. La pasta es de textura bizcochada de color 
ocre-blancuzco con incrustaciones minerales. Dimensiones: diámetro del borde 
de 9 cm; altura conservada de 11,5 cm.

La forma del borde es abierta, con labio biselado, cuello con un ligero éntasis 
y cuerpo carenado.

La parte superior está muy fragmentada e incompleta. En el cuello quedan 
restos parciales de una banda epigráfica, pintada en negro, dentro de dos cartelas 

37.   Flores Escobosa, Isabel; Muñoz Martín, María del Mar; Lirola Delgado, Jorge: op. cit. p. 224, figs. 1/1, 
1/3, p. 225 figs. 2/7, 2/8.

38.   Azuar Ruiz, Rafael: «Alfares y Testares del Sharq Al-Andalus (siglos xii-xiii). Producción, tipología y distribución», 
en Padilla, José I. y Vila, Josep M. (coords.), Ceràmica Medieval i Postmedieval. Circuits productius i seqüències culturals, 
Barcelona, Universitat de Barcelona, 1998, pp. 57-71. Navarro Palazón, Julio: La cerámica esgrafiada andalusí de Murcia. 
Madrid, Casa de Velázquez, 1986.

39.   Melchor Monserrat, Jose Manuel: op. cit.



49ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

que comienzan y acaban en las dos asas; están enmarcadas por bandas de roleos 
esgrafiados y verdugones de vedrío azul turquesa (Figura 5). Por ahora no hemos 
sabido descifrarla.

Su ornamentación es muy similar al cuello de jarrita encontrado en la calle 
Avellanas de Valencia (siam 823), que presenta idénticas cartelas pintadas entre 
roleos esgrafiados y líneas de vidriado. En este caso, la grafía está completa, es 
más legible y se comprueba que en cada cartela se repite tres veces el término 
al-salāma40. La del siam conserva en el interior, junto a la boca, tres letras en grafía 
cursiva. Tal vez también esta de Borriana llevara letras en el interior, en alguna 
de las zonas que se han perdido. 

En la parte inferior de la jarrita de Borriana vemos otra banda epigráfica algo 
más ancha, con letra cursiva de mayor altura. Los signos están pintados en negro, 

40.   Bazzana, André et alii: op. cit., p. 169 lám. xvii y fig. 48 p. 145, nº 420 p. 148.

Figura 4. Jarrita de la calle Mayor 26. Foto: Museu de Borriana



50

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

pero cuando estaba todavía cruda el artesano practicó una serie de incisiones 
verticales en el centro de cada carácter, no sabemos si para facilitar la lectura o 
para resaltar sus valores estéticos (Figura 6).

En origen, repetía seis veces al-mann ‘el don’, tres a cada lado de las asas; actual-
mente solo se conservan cuatro. Esta palabra no había sido recogida hasta fechas 
recientes en ningún repertorio de las expresiones que se leen sobre la cerámica 
andalusí41, por lo que se podría pensar que se trata simplemente de una mala 
grafía del muy repetido término al-yumn ‘la fortuna’, con omisión de un signo. 
Pero dicha palabra está también en otras piezas, lo que apoyaría que aceptemos la 
propuesta de interpretar los trazos como al-mann. Se ve en el cuello de una jarra 
esgrafiada encontrada en la calle San Nicolás de Murcia42. En las excavaciones de 
2009 realizadas en el solar de l’Almoina de Valencia se halló una jarrita esgrafiada 
en cuyo cuello figura repetido al-mann (siam 1/160)43.

Tenemos otro ejemplar aparecido en el Castillo de Albarracín que se considera 
de importación levantina; se trata de un fragmento cerámico de forma globular 
decorado con una banda epigráfica en letra cursiva esgrafiada sobre manganeso y 

41.   Barceló, Carmen: «Epigrafía...», p. 255, p. 242, fig. 2/4, p. 243, fig. 3c. 
42.   Navarro Palazón, Julio: Una casa islámica en Murcia. Estudio de su ajuar (siglo xiii). Murcia, Centro de Estudios 

Árabes y Arqueológicos «Ibn Arabi», 1991, foto en p. 150, pieza nº 97-98.
43.   Barceló, Carmen: «Epigrafía...», p. 242, fig. 2/4.

Figura 5. Jarrita de la calle Mayor 26. Restos de la franja epigráfica superior. Dibujo: Carmen Barceló

Figura 6. Jarrita de la calle Mayor 26. Motivo epigráfico al-mann en la franja inferior. Dibujo: 
Carmen Barceló



51ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

delimitada por líneas horizontales de esmalte azul turquesa como la de Borriana; 
en él se lee repetido al-mann44.

La expresión mann Allāh ‘el don de Dios’ está pintada en negro sobre blanco en 
el fondo de un bol encontrado en la calle Sagunto de Valencia45. Solo de manera 
anecdótica recordaremos que este término está en el título de la famosa crónica de 
Ibn Ṣāḥib al-Ṣalā que narra los acontecimientos acaecidos en la península ibérica 
en época almohade (1159-1173): Kitāb al-mann bi-l-imāma.

Los caracteres de esta palabra, al igual que los de al-yumn, forman un ángulo 
recto que ocupa el costado derecho y la parte baja de un rectángulo, dejando vacío 
el centro y la esquina superior izquierda. Ese espacio se llenó tradicionalmente de 
decoración vegetal, realizada con detalle o esquematizada, incluyendo una flor 
de lis sobre la letra <m> y una espiral sobre <n>. En este caso se ha optado por 
pintar una espiral y una serie de puntos.

Aunque con ciertas dudas y atendiendo a sus características morfológicas y 
decorativas, sugerimos que este producto pudo haber sido elaborado en algún 
centro del territorio valenciano; no se puede excluir su vinculación con alguno 
de los diversos alfares que trabajaban en Valencia capital.

3.	EPIGRAFÍA ÁRABE CON TÉCNICA ESTAMPILLADA

En estos periodos tardíos del Islam andalusí, cierto tipo de contenedores de 
grandes dimensiones suelen presentar bandas epigráficas en la parte superior 
de su cuerpo, realizadas mediante la aplicación de un cuño o estampilla sobre el 
barro crudo. En algunos ejemplares se repite una sola palabra en varias fajas; en 
otros, la voz repetida en una banda se complementa con lo que dice otra situada 
en paralelo para formar una expresión más larga.

Algunas tinajas ofrecen decoración en toda su superficie, desde el pie hasta la 
boca como una del despoblado de Bolón (Museo de Elda)46, una de Lorca y una 
de Mértola47, aunque la mayor parte la lleva en la mitad superior, sin que se pueda 
determinar si ello se debe a alguna relación con su contenido o con su ubicación. 
La letra puede ser cúfica o cursiva. El repertorio de términos que se documentan 
en estos recipientes es reducido: junto a los ya comentados baraka kāmila, al-
baraka, al-mulk, al-yumn, al-gibṭa, al-šukr, al-tawf īq, está ̔ āfiya ‘bienestar’, dándose 

44.   Ortega Ortega, Julián M.: Anatomía del esplendor. Fondos de la sala de Historia Medieval. Museo de Albarracín. 
Teruel, Fundación Santa María de Albarracín, 2007, p. 281, pieza 224, leído al-yumn ‘la felicidad’.

45.   Barceló, Carmen: «Epigrafía...», p. 255.
46.   Aguado Villalba, José: Tinajas medievales españolas. Islámicas y mudéjares. Toledo, Diputación provincial, 

1991, pp. 65, 80.
47.   Lintz, Yannik; déléry, Claire; Tuil Leonetti, Bulle (dir.) Maroc médiéval. Un empire de l’Afrique à l’Espagne. 

Paris, Musée du Louvre, 2014, pp. 344-345.



52

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

a veces casos en los que las letras van al revés porque se ha usado para estampillar 
un trozo de tinaja con la leyenda en positivo48.

3.1. FRAGMENTO DE TINAJA DE LA NUEVA CASA ABADÍA

El siguiente fragmento cerámico 
corresponde a una tinaja que proviene 
de la excavación de la nueva Casa 
Abadía, al igual que la pieza 2.1. 
antes comentada. Dimensiones: 
altura conservada de 15 cm; ancho 
conservado de 17,5 cm (Figura 7).

La tinaja estuvo decorada con 
estampillas. Responde al tipo que 
repite una sola palabra en varios 
registros. No toda su superficie estaba 
estampillada; al parecer en la parte 
alta del fragmento pudo llevar una 
inscripción más ancha, en escritura 
de estilo cúfico y realizada con otra 
técnica, tal vez vidriada con «cuerda 
seca» parcial, como se ve, entre otros, 
en un brocal de pozo cordobés de época 
almohade con la inscripción al-mulk49. 
El estado de degradación en que se 
encuentra actualmente esa parte y los 
escasos restos de letras conservados 
no permiten hoy una interpretación 
segura, si bien proponemos leer baraka 
‘gracia divina’ (Figura 8).

Las dos bandas con estampillas 
están delimitadas por cenefas con 
incisiones en forma de gotas. Dentro 
hay una única palabra trazada en estilo 
cúfico, sin puntos ni vocales, pero con 

48.   Véase una estampilla invertida en: Aguado Villalba, José: Tinajas medievales españolas... p. 111; otra en 
Fernández Sotelo, Emilio: Ceuta medieval. Aportación al estudio de las cerámicas (s. x-xv). I. Cerámica de uso particular. 
Ceuta, Museo Municipal, 1988, p. 99, fig. 3, 3. Tres muestras más en Cano Montoro, Encarnación: «Nueva aportación 
a la producción cerámica del barrio alfarero de época almohade de madinat Baguh (Priego de Córdoba): el hallazgo de 
tres tinajas estampilladas», antiqvitas, 21 (2009), pp. 181-192.

49.   Lintz, Yannik; Déléry, Claire; Tuil Leonetti, Bulle (dir.): op. cit. p. 397.

Figura 7. Fragmento de tinaja estampillada 
de la nueva Casa Abadía. Dibujo: autores.  
Foto: Museu de Borriana

Figura 8. Inscripción vidriada con baraka 
en la tinaja de la nueva Casa Abadía.  
Dibujo: Carmen Barceló



53ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

adornos entre las letras para rellenar los espacios vacíos: una doble palmeta y una 
pequeña estrellita. El término que se repite en las dos cenefas de este trozo es al-
tawf īq ‘el éxito’. Lo encontramos en multitud de tinajas y contenedores hallados 
en distintos puntos del territorio peninsular, como Córdoba50, Algeciras51, Silves52, 
Mértola53.

La aplicación de la estampilla se ha realizado de una manera bastante correcta, 
respetando la integridad de la palabra. Esto no siempre sucede así pues, por ser la 
labor de impresión una tarea mecánica y rápida, muchas veces el alfarero borraba 
parte del final de lo impreso al sobreimponerle de nuevo el cuño54.

En el diseño del cuño de Borriana es de reseñar que el signo de la letra yā’ tiene 
igual altura que los dos trazos del artículo inicial, lo que constituye una anomalía 
en este tipo de escritura pero que observamos se produce de manera sistemática 
en esta palabra en todos los ejemplares de estampilla conocidos que la contienen, 
lo que implica un modelo inicial de prestigio con estas características (Figura 9).

Suele acontecer en estos cuños que la letra fā’ tenga la cabeza sobreelevada y 
su trazo de unión con el siguiente signo adopte un quiebro. La finalidad de tal 

50.   Santos, Samuel de los: «Estampillas de alfarerías moriscas cordobesas», Memorias de los Museos Arqueológicos 
Provinciales 1948-1949 (Extractos), 9-10, Madrid, Ministerio de Educación Nacional, 1950; al-tawfîq en p. 222, fig. 86 nº 
7937 y p. 223 fig. 87, V.9967. Hemos visto en una colección particular otro fragmento similar hallado en los antiguos 
vertederos del Polígono de Poniente.

51.   Torremocha, Antonio: «La cerámica musulmana estampillada de los siglos xiii y xiv hallada en Algeciras», Revista 
epccm, 17 (2015), pp. 349-402; cf. p. 372, lám. 12, Museo de Algeciras, nº Inv. 1831, leído al-iqbāl ‘la prosperidad’. También 
en Torremocha, Antonio: Algeciras musulmana y cristiana (ss. viii-xiv). Estudios nº 9, Libros epccm, s. a., p. 164 lám. 55. 

52.   Gomes, Rosa: Silves (Xelb), uma cidade do Gharb Al-Andalus: a zona da Arrochela, espaços e quotidianos. Silves, 
Instituto de Gestâo do Património Arquitectónico e Arqueológico, 2011, incluye tres fragmentos de tinajas con dos 
estampillas distintas que contienen la voz al-tawf īq; cf. p. 392 fig. 2.55, E17 y E6 y p. 212, figura 1.92, pieza Q5/S. E15-1. 

53.   Cf. la tinaja vidriada en verde, datada en la segunda mitad del siglo xii o primeras décadas del xiii, encontrada 
en la alcáçova de Mértola (Museu de Mértola cr/et/0067). Hay foto de detalle de las improntas en la contraportada 
de Arqueologia Medieval, 2, 1993. <http://islamicart.museumwnf.org/database_item.php?id=object;isl;pt;Mus01;12;pt> 
[20.11.2019].

54.   Correia, Fernando Branco: «Um conjunto cerâmico árabe-medieval de Beja», A Cerâmica Medieval no 
Mediterrâneo Ocidental. Actas do iv Congresso Internacional. Lisboa 1987. Campo Arqueológico de Mértola, 1991, pp. 
373-385; cf. lám p. 385 y 381, fig. 7: al-tawf īq. Lleva una palmeta en el mismo lugar que la de Borriana pero no se ve el 
final de cada estampilla porque está pisado por la siguiente. El autor indica en p. 377 n. 6 la semejanza de esta estampilla 
con una de Mértola. Lo mismo sucede en un fragmento hallado en Novelda, cf. Azuar, Rafael; Navarro, Concepción 
y Benito, Miguel: Excavaciones medievales en el castillo de La Mola (Novelda-Alicante). Novelda, Ayuntamiento, 1985, 
lám. 38 p. 89, nº 1637, leído en p. 122 al-ḥaqq ‘la justicia’.

Figura 9. Estampilla con al-tawfīq de la tinaja de la nueva Casa Abadía. Dibujo: Carmen Barceló

http://islamicart.museumwnf.org/database_item.php?id=object;ISL;pt;Mus01;12;pt


54

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

diseño era dejar espacio al cuerpo inferior de wāw, que en otros modelos quedaba 
oculto por el marco55.

Una estampilla idéntica a la de la tinaja castellonense está en un pequeño 
fragmento de contenedor descubierto en la Alcáçova de Mértola (Portugal) dado 

55.   Khawli, Abdallah: «Lote de cerâmica epigrafada em estampilhagem de Mértola», Arqueologia Medieval, 1 (1992), 
pp. 7-25; cf. p. 24 nº 53 (s. xii): al-tawf īq con la parte inferior de las letras tapada por la cenefa.

Figura 10. El motivo al-tawfīq en tinajas estampilladas. Elaboración: Ana Labarta



55ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

como ilegible y datado entre los siglos xi y xii56. En algunos modelos, en lugar de la 
doble palmeta, en el espacio triangular que quedaba sobre las letras se diseñó una gran 
estrella de ocho puntas; así se observa en tinajas de Almería o Jijona57. Es habitual ver 
sellos con esta misma palabra en los que la letra yā’, para sortear la cabeza del signo 
anterior, presenta un quiebro angular hacia la izquierda antes de subir en vertical 
hasta alcanzar el borde superior de la caja de escritura, lo que le da un aspecto que 
puede inducir a confundirla con una letra kāf. Los encontramos en Algeciras, Alme-
ría, Jijona, Nossa Senhora da Cola (Ourique, Beja, Portugal)58, Córdoba59 (Figura 10). 

Suponiendo que nuestra tinaja no se destinara a almacenar grano, se usaría 
para contener agua, pues su interior carece de vedrío; en este caso, precisaría de un 
segundo elemento cerámico que haría de apoyo y recogedor del agua filtrada60. Una 
vez vertida el agua por la boca a su interior, iría rezumando al exterior a través de las 
paredes y la base y las impurezas se decantarían y depositarían en el fondo. Una de las 
piezas complementarias de la tinaja es el reposadero que, ubicado debajo de la misma, 
recoge el agua que esta exuda y, a través de un pitorro, la deposita en un recipiente61.

Como se ha comentado, jarros con la misma forma y motivo decorativo que la de 
Borriana se han documentado en puntos de nuestra península muy alejados entre 
sí; nos enfrentamos a una gran dispersión y es imposible por ahora proponer para 
ninguna de ellas un centro productor.

3.2. FRAGMENTO DE TINAJA DEL 
YACIMIENTO DE EL PALAU

Este último fragmento corresponde también a una tinaja y proviene de la 
excavación de El Palau. Se localiza a 700 m de la medina y se ha relacionado con 
la antigua alquería de Beniham. En los años 2000 y 2001 se documentaron en ella 

56.   Idem p. 24 nº 54. 
57.   Dominguez Bedmar, Manuel y Espinar Moreno, Manuel: «Catalogación preliminar de estampillas almerienses», 

A Cerâmica Medieval no Mediterrâneo Ocidental. Actas do iv Congresso Internacional. Lisboa 1987. Campo Arqueológico 
de Mértola, 1991, pp. 593-599, nº 16: al-tawf īq. Aparecida en la Alcazaba de Almería nº inv. 44201. Es igual a la de la 
Torre Grossa, cf. Azuar, Rafael: Castillo de la Torre Grossa (Jijona). Alicante, Diputación provincial, 1985, pp. 92-93, nº 
160 y lám. 47 (fragmento nº tg-6898). Flores Escobosa, Isabel; Muñoz Martín, María del Mar; Lirola Delgado, 
Jorge: op. cit. p. 236 fig. 15/59 y p. 236 fig. 15/60.

58.   Viana, Abel: «Nossa Senhora da Cola», O Arquivo de Beja, 17 (1961), apud Cardoso, João Luís: «Abel Viana 
(1896-1964): uma vida de arqueólogo», Estudos Arqueológicos de Oeiras, 21 (2014), pp. 475-510, cf. p. 503, fig. 54.

59.   Dos fragmentos se exponen en: Alcázar de los Reyes cristianos, Patio Morisco, Galería Norte. 
60.   Véanse las de Lorca y Mértola con sus respectivos apoyos en Lintz, Yannik; Déléry, Claire; Tuil Leonetti, 

Bulle (dir.): op. cit. pp. 344-345.
61.   Navarro Palazón, Julio y Jiménez Castillo, Pedro: «Piletas de abluciones en el ajuar cerámico andalusí», 

Verdolay, 5 (1993), p. 175. Véanse reposaderos destinados a sustentar tinajas, jarras y jarritas, además de recoger el agua 
exudada por estas vasijas, en Navarro Palazón, Julio: «Formas arquitectónicas en el mobiliario cerámico andalusí», 
Cuadernos de la Alhambra, 23 (1987), pp. 21-64; Navarro Palazón, Julio y Jiménez Castillo, Pedro: «De nuevo sobre los 
aguamaniles cerámicos andalusíes: las tapaderas», Al-Ándalus-Magreb, 5 (1998), pp. 189-202; Navarro, Julio y Jiménez, 
Pedro: «Religiosidad y creencias en la Murcia musulmana: testimonios arqueológicos de una cultura oriental», Huellas: 
Catedral de Murcia, exposición, 2002, pp. 58-87.



56

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

los restos de varias estancias y un molino. Con anterioridad se había excavado 
su cementerio. La fase más antigua de este yacimiento se ha fechado en el siglo 
ix y ha permanecido ocupado hasta hoy; con la conquista cristiana pasó a ser 
conocido como la alquería de El Palau62.

El fragmento de tinaja es bastante pequeño. Dimensiones: altura conservada 
de 6 cm; ancho conservado de 7,5 cm. (Figura 11).

Está decorado con estampilla; conserva parte de una cinta con restos incom-
pletos de dos improntas consecutivas, realizadas con un único sello que llevaba 
tallado el adjetivo kāmila ‘completa’. Es posible que hubiera en la misma pieza, 
que pudo ser una tinaja o también un brocal de pozo, una banda paralela en la 
que se repetiría el término baraka ‘gracia divina’ y juntas formarían la conocida 
expresión árabe baraka kāmila, presente en todo tipo de objetos desde épocas 
mucho más antiguas.

Los rasgos epigráficos presentes en esta impronta son muy característicos, 
pues el ápice superior de la letra kāf adopta forma de espiral hacia la izquierda, 
en lugar de ser recto o quebrado formando ángulos. Es a partir de finales del 
siglo xi y sobre todo en el xii cuando vemos el ápice de kāf curvarse hacia la 
izquierda en zócalos pintados de viviendas malagueñas del siglo xii63.

Para rellenar el ángulo superior derecho de la estampilla, se dibujó un segundo 
perfilado de esta letra y sobre él otro en forma de v o palmeta. El alif remata 
en un apéndice triangular hacia la izquierda, como también lām; mīm está en 
una posición muy elevada, en el centro del ancho de la banda epigráfica. La 
palabra está incompleta, pues la segunda impresión ha tapado la última letra 
del adjetivo (Figura 12).

62.   Melchor Monserrat, José Manuel y Benedito Nuez, Josep: El Palau (Burriana). Procesos de cambio cultural 
desde la Prehistoria hasta el siglo xx. Burriana, Ayuntamiento, 2016.

63.   Ocaña Jiménez, Manuel: op. cit., en especial láms. 14 y 15/1.

Figura 11. Fragmento de tinaja del yacimiento de El Palau. Foto: Museu de Borriana



57ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

Los objetos con estampillas en los que se usa este calificativo son abundantes; 
recordaremos los de Córdoba64, un trozo de tinaja encontrado en Buñol (siam), 
el borde de un brocal de pozo aparecido en excavaciones de 2015 en Cuatrovitas 
(Sevilla)65, un fragmento descubierto en Quesada (Jaén)66 o un trozo amorfo de 
Almería67. La pieza descubierta durante excavaciones en el castillo de Buñol68 
muestra esta misma palabra y también con una letra mīm en el centro de la 
banda epigráfica, aunque el resto de los trazos no sea coincidente con los signos 
del sello que nos ocupa. 

Como sucede con el ejemplar anterior, tenemos dudas en cuanto a su posible 
centro de producción. Los paralelos a nivel formal y decorativo son también 
amplios, aspecto que dificulta vincularlo a un alfar concreto.

CONCLUSIONES

Se han analizado en este artículo dos jarritas islámicas esgrafiadas y pintadas 
con óxido de manganeso y dos fragmentos de tinaja con decoración estampillada 
descubiertos en trabajos arqueológicos realizados en Borriana.

En ausencia de análisis de las pastas, poco puede afirmarse sobre cuál pudo 
ser el centro alfarero del que procede cada una de estas piezas, lo cual nos lleva 
a ser muy cautelosos en la propuesta de un origen. Por otro lado, sus formas 
están presentes en muchas localidades de al-Andalus y poco aportan para de-
terminar los centros de producción.

64.   Santos, Samuel de los: op. cit., en p. 221 nº 9926: kāmila.
65.   Agradecemos imagen y noticia a la arqueóloga Anja Heidenreich.
66.   Riera Frau, M.ª Magdalena; Rosselló Bordoy, Guillermo y Soberats Sagreras, Natalia: «Tinajas con 

decoración estampada de época almohade de Quesada (Jaén)», Arqueología y territorio medieval, 4 (1997), p. 167.
67.   Flores Escobosa, Isabel; Muñoz Martín, María del Mar; Lirola Delgado, Jorge: op. cit. p. 236 fig. 15/62.
68.   Agradecemos imagen y noticia a la arqueóloga Pau Armengol.

Figura 12. Reconstrucción de la estampilla con kāmila de la tinaja de El Palau. Dibujo: Carmen Barceló



58

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Como es sabido, el esgrafiado comienza a aparecer en contextos arqueológicos 
fechados en la época de los imperios norteafricanos, a partir del siglo xii, y 
continúa durante la centuria siguiente, hasta la conquista cristiana de cada lugar, 
1233 en el caso de Borriana. El área murciana y levantina concentra el mayor 
número de hallazgos con esta característica, que también se han documentado 
en Baleares, Andalucía, Algarve y algunos centros norteafricanos.

La jarrita descubierta en las excavaciones de la nueva Casa Abadía es una 
pieza realmente excepcional, que ha llegado hasta nosotros en un estado de 
conservación aceptable. Es un ejemplar que destaca por su calidad artística, pues 
la decoración epigráfica con la técnica del esgrafiado se encuentra en un número 
reducido de objetos cerámicos en este territorio de la costa levantina. Este tipo 
de jarrita con pie anular, cuerpo globular, cuello ligeramente abocinado, dos asas 
de sección ovalada y una decoración muy refinada alcanzó un gran desarrollo 
en la región de Murcia. Con todas las cautelas y atendiendo a sus paralelismos 
tipológicos y decorativos (roleos, retículas, franja epigráfica exterior y grafía 
en el interior del cuello) se podría proponer que se trate de una producción 
elaborada en el área murciana.

La jarrita que salió a la luz en las excavaciones de la calle Mayor 26 tiene 
diferencias apreciables con los ejemplares murcianos en lo que se refiere al 
esquema compositivo, con motivos semejantes, en algunos casos, pero no 
idénticos. Su ornamentación en cambio es muy similar al cuello de jarrita 
encontrado en la calle Avellanas de Valencia (siam 823), que presenta idénticas 
cartelas que repiten el término al-salāma, pintadas entre roleos esgrafiados y 
líneas de vidriado. El estudio de su forma y la identificación de sus características 
decorativas permiten destacar similitudes con las del área valenciana fechables 
en el primer cuarto del siglo xiii y proponer, también con las cautelas oportunas, 
su posible procedencia de un centro productor que se hallaría en el área levantina 
o incluso en la ciudad de Valencia.

No se puede establecer con precisión el tamaño ni deducir el resto de la forma 
de las tinajas burrianenses, pues únicamente se conservan fragmentos informes. 
Su decoración estampillada se debe relacionar con la época almohade pero la 
abundancia y dispersión de este tipo de productos hace imposible proponer su 
atribución a un centro alfarero concreto.

Del ejemplar hallado en la Nueva Casa Abadía únicamente se puede afirmar 
que se trataba de un gran contenedor de cuerpo globular y forma cerrada. La 
comparación de la estampilla usada en este fragmento con las de otras tinajas 
del territorio peninsular ha permitido localizar paralelos con su mismo motivo 
epigráfico en Córdoba, Jaén, Algeciras, Silves, Jijona, Beja o Mértola, mientras 
que la palabra estampada en el fragmento cerámico de El Palau se ha encontrado 
en contenedores de Almería, Sevilla y Buñol.

En conclusión, y a falta de estudios más técnicos de composición de pastas, 
parece que estamos ante cuatro productos alfareros de importación, datables 



59ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

en periodo almohade. Dos podrían ser contenedores para agua o conservación 
de provisiones que debían estar presentes en cualquier vivienda, fuera de la 
categoría que fuera. Por el contrario, los dos bellos ejemplares esgrafiados y 
pintados aparecidos, además, en el corazón de la medina medieval son piezas 
de mejor elaboración y hacen factible suponer que su presencia responda al 
hábitat de individuos con cierta categoría social y tal vez responsabilidades 
civiles y/o militares.



60

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Abellán, Juan; Blanco, Francisco José; Espinar, Manuel; Carreras, A. María: «Cerámica 
hispano-musulmana de la provincia de Cádiz. Primeras piezas halladas en el yacimiento 
de Los Caños de Meca», ii Coloquio Internacional de Cerámica Medieval en el Mediterráneo 
Occidental, Madrid, Ministerio de Cultura, 1986, pp. 141-147.

Aguado Villalba, José: Tinajas medievales españolas. Islámicas y mudéjares. Toledo, 
Diputación provincial, 1991.

Álvaro Zamora, María Isabel: «La cerámica andalusí», Artigrama, 22 (2007), pp. 337-369.
Amigues, François; Mesquida, Mercedes y Soler, M.ª Paz: «La cerámica esgrafiada en 

los talleres mudéjares de Paterna (Valencia)», Actas Congreso A Cerámica Medieval no 
Mediterrâneo Ocidental, Mértola, 1991, pp. 305-314. 

Ataallah, Mohamed: «Céramiques musulmanes à paroi fine incisée ou peinte de Lixus», 
Bulletin d’Archéologie Marocaine, 7 (1967), pp. 627-639.

Azuar Ruiz, Rafael: Castillo de la Torre Grossa (Jijona). Alicante, Diputación provincial, 1985.
Azuar Ruiz, Rafael: «Alfares y Testares del Sharq Al-Andalus (siglos xii-xiii). Producción, 

tipología y distribución», en Padilla, José I. y Vila, Josep M. (coords.), Ceràmica 
Medieval i Postmedieval. Circuits productius i seqüències culturals, Barcelona, Universitat 
de Barcelona, 1998, pp. 57-71.

Azuar, Rafael; Navarro, Concepción y Benito, Miguel: Excavaciones medievales en el castillo 
de La Mola (Novelda-Alicante). Novelda, Ayuntamiento, 1985.

Azuar, Rafael; Borrego, Margarita; Martí, Javier; Navarro, Concepción; Pascual, 
Josefa; Saranova, Rosa; Burguera, Vicent; Gisbert, Josep Antoni: «Cerámica tardo-
andalusí del País Valenciano (Primera mitad del siglo xiii)», Actes du 5ème Colloque sur la 
Céramique Médiévale (Rabat 11-17 Novembre 1991), Rabat, Institut National des Sciences 
de l’Archéologie et du Patrimoine, 1995, pp. 140-161.

Barceló, Carmen: «La epigrafía ornamental», La cerámica islámica en la ciudad de Valencia 
ii. Estudios, Valencia, Ayuntamiento, 1990, pp. 137-142. 

Barceló, Carmen: «El cúfico andalusí de ‘provincias’ durante el Califato (300-403/912-
1013)», Cuadernos de Madinat al-Zahrâ’,, 5 (2004) [Actas de las iv Jornadas de Madinat 
al-Zahrâ’,: Nuevas investigaciones sobre el Califato de Córdoba], pp. 173-197.

Barceló, Carmen: «Epigrafía árabe en cerámica», en Lerma Alegria, Josep Vicent (com.): 
L’Argila de la mitja lluna. La ceràmica islàmica a la ciutat de València. 35 anys d’arqueologia 
urbana. València, Ajuntament, 2018, pp. 233-266. 

Bazzana, André; Lerma, Josep Vicent; Navarro, Julio; Soler, M.ª Paz; Lamblim, Marie-
Pascale; Montmessin, Yves: La cerámica islámica en la ciudad de Valencia [1]. Catálogo. 
Valencia, Ayuntamiento, 1983.

Bazzana, André y Montmessin, Yves: «Quelques aspects de la céramique médiévale du 
Maroc du Nord: problèmes typologiques et chronologiques», en Actes du 5ème Colloque 
sur la Céramique Médiévale (Rabat 11-17 Novembre 1991), Rabat, Institut National des 
Sciences de l’Archéologie et du Patrimoine, 1995, pp. 241-259.

Cano Montoro, Encarnación: «Nueva aportación a la producción cerámica del barrio 
alfarero de época almohade de madinat Baguh (Priego de Córdoba): el hallazgo de tres 
tinajas estampilladas», antiqvitas, 21 (2009), pp. 181-192.

Cardoso, João Luís: «Abel Viana (1896-1964): uma vida de arqueólogo», Estudos Arqueológicos 
de Oeiras, 21 (2014), pp. 475-510.



61ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

Cavilla Sánchez-Molero, Francisco: «Las cerámicas esgrafiadas de Cádiz y la difusión 
de las producciones esgrafiadas en el suroeste peninsular y El Magreb», Estudios sobre 
patrimonio, cultura y ciencias medievales, 5-6 (2004), pp. 37-54.

Claramonte, Mónica y Benedito, Josep: «La cerámica hispanomusulmana y mudéjar», 
La arqueología de la Buriyyana islámica a la Borriana cristiana. Burriana, Ayuntamiento, 
2011, pp. 103-124.

Coll Conesa, Jaume: «Ceràmica i canvi cultural a la València medieval. L’impacte de la 
Conquesta», Afers, 7 (1989), pp. 125-167.

Coll Conesa, Jaume: «La ceràmica valenciana del segles xiii al xix. Tècniques i processos 
de la producció. Visió diacrònica de conjunt», en Padilla, Josep I. y Vila, Josep M. 
(coords.): Ceràmica Medieval i Postmedieval. Circuits productius i seqüencies culturals. 
Barcelona, Universitat de Barcelona, 1998, pp. 165-176.

Coll Conesa, Jaume: La cerámica valenciana (apuntes para una síntesis). Valencia, Asociación 
Valenciana de Cerámica, 2009.

Coll, Jaume y García, Alberto: «Tipología, cronología y producción de los hornos cerámicos 
en al-Andalus», Albisola, xlii (2010), pp. 7-24.

Coll, Jaume; Huélamo, José María y Solias, José María: «Avance de un estudio sobre 
los restos materiales del castillo islámico de Cuenca», Actas i Congreso de Arqueología 
Medieval Española iii, Huesca, 1989, pp. 77-97.

Coll, Jaume y Martínez, Virgilio: «La ocupación medieval», Lixus-2 ladera sur. Excavaciones 
arqueológicas marroco-españolas en la colonia fenicia. Campañas 2000-2003. Saguntum 
extra 6 (2005), pp. 37-70.

Coll, Jaume; Pascual, Josefa y Martí, Javier: Cerámica y cambio cultural. El tránsito de la 
Valencia islámica a la cristiana. Madrid, Dirección General de Bellas Artes y Archivos, 1989.

Correia, Fernando Branco: «Um conjunto cerâmico árabe-medieval de Beja», A Cerâmica 
Medieval no Mediterrâneo Ocidental. Actas do iv Congresso Internacional. Lisboa 1987. 
Campo Arqueológico de Mértola, 1991, pp. 373-385.

Crónica del moro Rasis. Edición D. Catalán y S. de Andrés, Madrid, 1975.
Crespo Pascual, Almudena: «Cerámica esgrafiada: estado de la cuestión», Anales de 

Arqueología Cordobesa, 12 (2001), pp. 353-370.
Delpy, Alexandre: «Note sur quelques vestiges de céramique recueillis à Salé», Hespéris. 

Archives Berbères et bulletin de l’institut des hautes études marocaines, 42 (1955), pp. 129-152.
De María, Ramón: El repartiment de Burriana y Villarreal. Vila-real, Caja Rural Católico-

Agraria S. Coop. de Crédito, Ltda., 1933.
Dominguez, Manuel y Espinar, Manuel: «Catalogación preliminar de estampillas 

almerienses», A Cerâmica Medieval no Mediterrâneo Ocidental. Actas do iv Congresso 
Internacional. Lisboa 1987. Campo Arqueológico de Mértola, 1991, pp. 593-599.

Edrîsî. Description de l’Afrique et de l’Espagne. Edición y traducción R. Dozy et M. J. de Goeje, 
Leiden, Brill, 1866, reimpresión anastática 1968.

Fernández, Alejandro; Martín, Miguel Á. y Moreda, Javier: «Excavaciones arqueológicas en 
el monasterio de San Benito el Real de Valladolid. Un interesante fragmento de cerámica 
esgrafiada y cuerda seca parcial», Boletín de Arqueología Medieval, 3 (1989), pp. 233-241.

Fernández Sotelo, Emilio: Ceuta medieval. Aportación al estudio de las cerámicas (s. x-xv). 
I. Cerámica de uso particular. Ceuta, Museo Municipal, 1988.

Ferrer, Agustín y Pelufo, M.ª Ángeles: «Estudio de las cerámicas esgrafiadas de Al-Gezira 
Suqar», Al-Gezira. Revista d’Estudis Històrics-Ribera Alta, 4/5 (1988), pp. 47-73.

Flores, Isabel; Muñoz, María del Mar; Lirola, Jorge: «Las producciones de un alfar islámico 
en Almería», Arqueología y Territorio Medieval, 6 (1999), pp. 207-239.



62

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

García, Vicent: Llibre de privilegis de Borriana (1233-1350). Burriana, Col·lecció Papers 14, 1989.
Gomes, Rosa Varela: Silves (Xelb), uma cidade do Gharb Al-Andalus: a zona da Arrochela, 

espaços e quotidianos. Silves, Instituto de Gestâo do Património Arquitectónico e 
Arqueológico, 2011.

Gomes, Rosa Varela: «Cerâmicas muçulmanas do Castelo de Silves», xelb: revista de 
arqueologia, arte, etnologia e história, 1 (1988), pp. 9-294. 

Gomes, Rosa Varela y Gomes, Mário Varela: Palácio Almoada da Alcáçova de Silves. Lisboa, 
Museo Nacional de Arqueologia, 2001.

Gómez Martínez, Susana: La cerámica islámica de Mértola producción y comercio, (Tesis 
Doctoral inédita), Universidad Complutense de Madrid, 2004.

Gómez Martínez, Susana: «El arrabal portuario de Mértola (Portugal): el registro cerámico 
andalusí», revista Onoba, 4 (2016), pp. 181-196.

Guichard, Pierre: «Los orígenes islámicos», Burriana en su historia I. Burriana, Ajuntament, 
1987, pp. 71-87.

Guichard, Pierre: Al-Andalus frente a la conquista cristiana: los musulmanes de Valencia, 
siglos xi-xiii. Valencia, Universitat de València, 2001.

Guillermo Martínez, Martín: Cartagena medieval. Cartagena, Cuadernos Monográficos 
del Museo del Teatro Romano, 2014.

Heidenreich, Anja: Islamische Importkeramik des hohen Mittelalters auf der Iberischen 
Halbinsel. Madrid, Deutsches Archäeologisches Institut, 2007.

Hita, José Manuel y Villada, Fernando: «Producción y comercialización de la cerámica 
esgrafiada y pintada en el ámbito de El Estrecho de Gibraltar. El caso de Ceuta», 
Almoraima, 42 (2011), pp. 215-238.

Huici Miranda, Ambrosio: Historia musulmana de Valencia y su región. Valencia, 
Ayuntamiento, 1970.

Al-Idrīsī. Los caminos de al-Andalus en el siglo xii. Edición y traducción Jassim Abid Mizal. 
Madrid, csic, 1989.

Jenkins-Madina, Marilyn: Medieval Maghribî Ceramics. A Reappraisal of the Pottery Production 
of the Western Regions of the Muslim World. New York, New York University, 1979. 

Khawli, Abdallah: «Lote de cerâmica epigrafada em estampilhagem de Mértola», Arqueologia 
Medieval, 1 (1992), pp. 7-25.

Labarta, Ana; Barceló, Carmen; Veglison, Josefina: València àrab en prosa i vers. València, 
Publicacions de la Universitat de València, 2011.

Lerma Alegria, Josep Vicent: «Relaciones mediterráneas de la Valencia islámica: las 
cerámicas importadas», Les Illes Orientals d’Al-Andalus i les seues relacions amb Sharq Al-
Andalus, Magrib i Europa cristiana, actas de V Jornades d’Estudis Històrics Locals, Palma, 
1987, pp. 339-358.

Lerma Alegria, Josep Vicent (com.): L’Argila de la mitja lluna. La ceràmica islàmica a la ciutat 
de València. 35 anys d’arqueologia urbana. València, Ajuntament, 2018. 

Lévi Provençal, E.: «La description de l’Espagne d’Ahmad al-Râzî. Essai de reconstitution 
de l’original arabe et traduction française», Al-Andalus, xviii (1953), pp. 51-108.

Lintz, Yannik; Déléry, Claire; tuil Leonetti, Bulle (dir.) Maroc médiéval. Un empire de 
l’Afrique à l’Espagne. Paris, Musée du Louvre, 2014.

Llibre del repartiment del Regne de Valencia. Edición, estudio preliminar e índices M.ª D. 
Cabanes Pecourt y R. Ferrer Navarro, 2 vols. Zaragoza, Anúbar, 1979.

Marçais, Georges: Les poteries et faïences de Bougie (collection Debruge). Contribution a l’étude 
de la céramique musulmane, Constantine, Braham, 1916.



63ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana﻿

Melchor Monserrat, José Manuel: «La arqueología como fuente de estudio para la 
Burriana medieval», La arqueología de la Buriyyana islámica a la Borriana cristiana. 
Burriana, Ayuntamiento, 2011, pp. 11-48.

Melchor, José Manuel y Benedito, Josep: El Palau (Burriana). Procesos de cambio cultural 
desde la Prehistoria hasta el siglo xx. Burriana, Ayuntamiento, 2016.

Navarro Palazón, Julio: La cerámica esgrafiada andalusí de Murcia. Madrid, Casa de 
Velázquez, 1986.

Navarro Palazón, Julio: La cerámica islámica en Murcia. Vol. i. Catálogo. Murcia, 
Ayuntamiento, 1986.

Navarro Palazón, Julio: «Hacia una sistematización de la cerámica esgrafiada». ii 
Coloquio Internacional de Cerámica Medieval en el Mediterráneo Occidental, Madrid, 
Ministerio de Cultura, 1986, pp. 165-178.

Navarro Palazón, Julio: «Formas arquitectónicas en el mobiliario cerámico andalusí», 
Cuadernos de la Alhambra, 23 (1987), pp. 21-64. 

Navarro Palazón, Julio: «La cerámica con decoración esgrafiada», La cerámica islámica 
en la ciudad de Valencia ii. Estudios, Valencia, Ayuntamiento, 1990, pp. 115-135. 

Navarro Palazón, Julio: Una casa islámica en Murcia. Estudio de su ajuar (siglo xiii). 
Murcia, Centro de Estudios Árabes y Arqueológicos «Ibn Arabi», 1991.

Navarro, Julio y Jiménez, Pedro: «Piletas de abluciones en el ajuar cerámico andalusí», 
Verdolay, 5 (1993), pp. 171-177. 

Navarro, Julio y Jiménez, Pedro: «Maquetas arquitectónicas en cerámica y su relación 
con la arquitectura andalusí», en Navarro, Julio (ed.), Casas y palacios de Al-Ándalus 
(Siglos xii y xiii). Barcelona - Granada, Lunwerg - El Legado andalusí, 1995, pp. 287-302. 

Navarro, Julio y Jiménez, Pedro: «La cerámica andalusí de Siyâsa: estudio preliminar», 
Cerâmica Medieval e Pós-Medieval, métodos e resultados para o seu estudo, Actas das 3ª 
Jornadas Tondela (Portugal), 1997, pp. 103-123.

Navarro, Julio y Jiménez, Pedro: «De nuevo sobre los aguamaniles cerámicos andalusíes: 
las tapaderas», Al-Ándalus-Magreb, 5 (1998), pp. 189-202. 

Navarro, Julio y Jiménez, Pedro: «Religiosidad y creencias en la Murcia musulmana: 
testimonios arqueológicos de una cultura oriental», Huellas: Catedral de Murcia, 
exposición, 2002, pp. 58-87.

Navarro, Julio y Jiménez, Pedro: «La cerámica andalusí de Murcia a la llegada de Alfonso 
x», Alfonso x y su época. Catálogo de la exposición celebrada en Murcia. Murcia, 2009, 
pp. 695-704. 

Ocaña Jiménez, Manuel: «Zócalos hispanomusulmanes del siglo xii», Al-Andalus, 10/1 
(1945), pp. 164-169.

Ortega Ortega, Julián M.: Anatomía del esplendor. Fondos de la sala de Historia Medieval. 
Museo de Albarracín. Teruel, Fundación Santa María de Albarracín, 2007. 

Ramón Fernández, Francisca: El ingreso en la comunidad de pescadores de El Palmar 
y la transmisión hereditaria del «redolí». Valencia, Publicacions de la Universitat de 
València, 2001.

Riera, M.ª Magdalena; Rosselló, Guillermo y Soberats, Natalia: «Tinajas con decoración 
estampada de época almohade de Quesada (Jaén)», Arqueología y territorio medieval, 4 
(1997), pp. 163-180.

Santos, Samuel de los: «Estampillas de alfarerías moriscas cordobesas», Memorias de los 
Museos Arqueológicos Provinciales 1948-1949 (Extractos), 9-10, Madrid, Ministerio de 
Educación Nacional, 1950, pp. 220-232.



64

Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José Manuel Melchor﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 37–64  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Torremocha Silva, Antonio: «La cerámica musulmana estampillada de los siglos xiii y 
xiv hallada en Algeciras», Revista epccm, 17 (2015), pp. 349-402.

Torremocha Silva, Antonio: Algeciras musulmana y cristiana (ss. viii-xiv). Estudios Núm. 
9, Libros epccm, s. a.

Viana, Abel: «Nossa Senhora da Cola», O Arquivo de Beja, 17 (1961).



65ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ORGANIZACIÓN DE LA ORDEN 
DE SAN JUAN EN CASTILLA 
DURANTE LOS SIGLOS XII Y XIII

THE ORGANIZATION OF THE ORDER OF 
SAINT JOHN IN CASTILE DURING THE 
TWELFTH AND THIRTEENTH CENTURIES

Carlos Barquero Goñi1

Recepción: 2020/11/10 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2021/02/11 · 
Aceptación: 2021/03/21

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.29903

Resumen2

Desde el siglo XII existió una provincia castellana de la Orden Militar del 
Hospital u Orden de San Juan. La Orden de San Juan en Castilla dependía en 
última instancia del maestre del Hospital. Sin embargo, intervino poco en los 
asuntos de los hospitalarios castellanos durante los siglos XII y XIII. En cambio, 
el gran comendador de la Orden en España actuó más en Castilla. No obstante, 
normalmente el prior provincial de la Orden de San Juan en Castilla es quien 
administra a los hospitalarios castellanos. Por debajo había una red de encomiendas 
o bailías, que estaban a cargo de unos oficiales denominados comendadores. Hubo 
numerosas encomiendas de la Orden de San Juan en Castilla. Los hospitalarios 
castellanos vivían en los pequeños conventos de las encomiendas. Los freires de 
la Orden podían ser caballeros, capellanes o sargentos. También había freiras o 
mujeres del Hospital en Castilla.

Palabras clave
Órdenes Militares; hospitalarios; organización; encomiendas; Castilla; Edad Media.

1.   Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas. UNED. C/ Senda del Rey, 7, 5ª 
planta, 28040 Madrid. C.e.: cbarquero@geo.uned.es

2.   El presente trabajo forma parte del proyecto de investigación I+D Violencia religiosa en la Edad Media peninsular: 
guerra, discurso apologético y relato historiográfico (ss. X-XV), financiado por la Agencia Estatal de Investigación del 
Ministerio de Economía e Innovación del Gobierno de España (referencia HAR2016-74968-P).

DOI: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.29903


66

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract
A Castilian province of the Military Order of the Hospital or the Order of Saint 
John has existed since the twelfth century. The Order of Saint John in Castile 
ultimately depended on the master of the Hospital. Nevertheless, he intervened 
little in the affairs of the Castilian Hospitallers during the twelfth and thirteenth 
centuries. On the other hand, the grand commander of the Order in Spain acted 
more in Castile. However, it is the provincial prior of the Order of Saint John in 
Castile who normally administered the Castilian Hospitallers. Underneath, there 
was a network of commanderies or bailiwicks, which were under the control of 
officers called commanders. There were many commanderies of the Order of 
Saint John in Castile. The Castilian Hospitallers lived in small convents within 
the commanderies. The brethren of the Order could be knights, chaplains or 
sergeants. There were also nuns or Hospitaller women in Castile.

Keywords
Military Orders; Hospitallers; Organization; Commanderies; Castile; Middle Ages.



67ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

I.	 INTRODUCCIÓN

Como es bien conocido, la Orden de San Juan u Orden del Hospital fue 
una Orden Militar internacional nacida en Jerusalén durante la época de las 
Cruzadas3. En Castilla tuvo un priorato o provincia de cierta entidad a partir 
del siglo XII4. Por eso consideramos necesario estudiar la organización interna 
de dicha Orden en Castilla durante el periodo de su implantación y desarrollo 
inicial a lo largo de los siglos XII y XIII.

Aunque el estudio de las estructuras administrativas pueda parecer un tema 
más apropiado para la Historia del Derecho nos ha parecido interesante analizar 
la organización sanjuanista en Castilla y León por varias razones: en primer 
lugar, porque no se ha investigado mucho sobre el particular5, aunque exista 
el detallado estudio de María Bonet sobre una temática paralela en Aragón6. 
Además, para nosotros era ineludible afrontar esta materia para conseguir 
una exacta compresión de la terminología que aparece en la documentación 
castellana del Hospital. Finalmente, la jerarquía interna sanjuanista en Castilla 
y León presenta ciertas peculiaridades con respecto a la clásica de otras órdenes 
militares que tendremos la oportunidad de señalar a lo largo de las siguientes 
líneas7. En todo caso, el tema tiene interés en sí mismo pues en el fondo se trata 
de la distribución interna del poder dentro de la Orden y de cómo este puede 
llegar hasta las instancias más locales.

3.   Demurger, Alain: Les Hospitaliers. De Jérusalem à Rhodes 1050-1317, París, Tallandier, 2013. Riley-Smith, Jonathan: 
The Knights Hospitaller in the Levant, c. 1070-1309, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2012. Nicholson, Helen: The Knights 
Hospitaller, Woodbridge, The Boydell Press, 2001. Nicholson, Helen: Templars, Hospitallers and Teutonic Knights. Images 
of the Military Orders, 1128-1291, Leicester, Leicester University Press, 1993.

4.   Guerrero Ventas, Pedro: El gran priorato de San Juan en el Campo de la Mancha, Toledo, Diputación Provincial, 
1969. Nicholson, Helen: The Knights…, pp. 107 y 138.

5.   Oliva Manso, Gonzalo: «Caballeros de la Orden de San Juan en Castilla y León. Dignatarios y estructura 
territorial (ss. XII-XIII)», en Alvarado, Javier & Salazar, Jaime de (eds.): Historia de la Orden de Malta. Nuevos estudios, 
Madrid, Dykinson, 2018, pp. 35-60. Barquero Goñi, Carlos: «Los hospitalarios en el reino de León (siglos XII y XIII)», en 
El reino de León en la Alta Edad Media, León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1997, volumen IX, pp. 349-416.

6.   Bonet Donato, María: La Orden del Hospital en la Corona de Aragón. Poder y gobierno en la Castellanía de Amposta 
(ss. XII-XV), Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1994, pp. 81-275.

7.   Forey, Alan: The Military Orders. From the Twelfth to the Early Fourteenth centuries, Londres, Macmillan, 1992, pp. 
148-174. Demurger, Alain: Caballeros de Cristo. Templarios, hospitalarios, teutónicos y demás Órdenes Militares en la Edad 
Media (siglos XI a XVI), Granada, Universidad de Granada, 2005, pp. 127-147. Rodríguez Blanco, Daniel: «La organización 
institucional de la Orden de Santiago en la Edad Media», Historia. Instituciones. Documentos, 12 (1985), pp. 167-192. Ayala 
Martínez, Carlos de: Las Órdenes Militares hispánicas en la Edad Media (siglos XII-XV), Madrid, Marcial Pons, 2003, pp. 325-
401. Rodríguez-Picavea Matilla, Enrique: Los monjes guerreros en los reinos hispánicos. Las Órdenes Militares en la Península 
Ibérica durante la Edad Media, Madrid, La Esfera de los Libros, 2008, pp. 307-344. Rodríguez García, José Manuel: Las 
Órdenes Militares de origen hispánico. La guerra juramentada contra el infiel, Madrid, Mandala, 2017, pp. 49-86. Conedera, Sam 
Zeno: Ecclesiastical Knights. The Military Orders in Castile, 1150-1330, Nueva York, Fordham University Press, 2015, pp. 53-60.



68

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

II.	UNA FIGURA LEJANA Y ESCASAMENTE 
INTERVENCIONISTA: EL MAESTRE

Los hospitalarios castellano-leoneses estaban imbricados en una estructura 
supranacional. Por consiguiente, dependían en última instancia de unos 
organismos centrales radicados en el Mediterráneo oriental. El mando supremo 
de la Orden de San Juan estaba encomendado al Maestre. Se trata de una figura 
que fue espléndidamente analizada por Riley-Smith8. En Castilla y León sus 
intervenciones testimoniadas durante el periodo de nuestro estudio son más 
bien escasas en términos generales9. Por lo que se refiere a Aragón durante la 
Baja Edad Media, la cuestión ha sido detalladamente analizada por María Bonet, 
quien observa una potente centralización magistral durante la etapa de Rodas 
(1306-1523). En cambio, habría sido menos fuerte y perfeccionada durante los 
siglos XII-XIII10. Desgraciadamente, las fuentes que mejor nos podrían informar 
sobre el tema, conservadas en el Archivo Central de la Orden (actualmente en la 
«National Library of Malta» de La Valetta) solamente se remontan hasta mediados 
del siglo XIV11.

Durante el siglo XII tan solo las dos visitas del propio maestre Raimundo 
del Puy o del Podio a la Península Ibérica dejaron algún rastro documental en 
las fuentes castellano-leonesas. La más alta dignidad sanjuanista acudió perso-
nalmente a estas tierras durante los años 1140 y 115612. De ambas estancias ha 
quedado constancia en el espacio geográfico de nuestro trabajo. El maestre Rai-
mundo aparece como receptor (en nombre de la Orden) de las donaciones del 
monasterio de Santa María de Wamba, de la villa de Torre de Herrín y de la villa 
de Población de Campos en 114013. De idéntica forma se le menciona en el texto 
de la donación de la villa de San Miguel del Pino y en el privilegio de exención 
que Alfonso VII concedió a los hospitalarios en 115614. En el texto del documento 
sobre San Miguel del Pino se declara incluso que fue hecho por intervención del 
mismo maestre.

8.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John in Jerusalem and Cyprus, c. 1050-1310, Londres, Macmillan, 1967, pp. 274-279.
9.   Lo mismo ocurría en Navarra. Garcia Larragueta, Santos: El gran priorado de Navarra de la Orden de San Juan de 

Jerusalén (siglos XII-XIII), Pamplona, Institución Príncipe de Viana, 1957, volumen I, p. 251.
10.   Bonet Donato, María: La Orden…, p. 17 y pp. 81-144; de estas últimas especialmente p. 81 y p. 83.
11.   Bonet Donato, María: La Orden..., p. 319.
12.   Garcia Larragueta, Santos: El gran priorado de Navarra..., volumen I, pp. 41 y 58. Ledesma Rubio, María Luisa: 

La encomienda de Zaragoza de la Orden de San Juan de Jerusalén en los siglos XII y XIII, Zaragoza, Caesaraugustana Theses, 
1967, p. 30. Bonet Donato, María: La Orden…, p. 43.

13.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios de la Orden de San Juan de Jerusalén en Castilla y León (siglos 
XII-XV), Madrid, Editorial Complutense, 1995, pp. 187-190, nº 41 y pp. 191-192, nº 42. Matellanes Merchán, José Vicente 
y Rodríguez-Picavea Matilla, Enrique: «Las Ordenes Militares en las etapas castellanas del Camino de Santiago», en 
Santiago Otero, Horacio (ed.): El Camino de Santiago, la hospitalidad monástica y las peregrinaciones, Salamanca, Junta 
de Castilla y León, 1992, pp. 361-363.

14.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 222-224, nº 68. Delaville le Roulx, Joseph: 
Cartulaire général de l’Ordre des Hospitaliers de Saint Jean de Jerusalem, París, Ernest Léroux Éditeur, 1894-1906, volumen I, 
pp. 186-187, nº 247.



69ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

Durante el resto del siglo XII la autoridad magistral vuelve a salir a relucir 
muy pocas veces. Otro privilegio de Alfonso VII concediendo ventajas fiscales 
a la Orden en 1152 también está dirigido al maestre Raimundo15. En 1176 Pedro 
Melgar actuó en nombre del maestre sanjuanista en una avenencia con la iglesia 
de León16. Y el papa Alejandro III dirigió al maestre Guillermo, además de al resto 
de los freires del Hospital de Jerusalén, uno de sus mandatos para que devolvieran 
la iglesia de San Nicolás de Ledesma al obispo Pedro de Salamanca (1167-1176)17. 
En todos estos casos nos da la impresión de que la mención al maestre es más 
meramente protocolaria que real. Parece que se le cita como representación de 
la Orden. Además su papel es siempre pasivo. Tan solo conservamos una única 
y problemática noticia de intervención activa en Castilla de la más alta jerarquía 
sanjuanista durante el siglo XII. Se trata de un «despacho de gracia y merced» 
de la bailía de Olmos hecho por el maestre Hugo en una fecha que varía según 
la fuente entre el año 116618 y el 127519.

También durante la primera mitad del siglo XIII las referencias a la autoridad 
magistral del Hospital en la documentación castellano-leonesa siguen siendo 
esporádicas. Además, muchas veces continúan teniendo ese carácter simbólico 
al que hemos aludido más arriba. Creemos que éste es el caso de su aparición en 
las concordias con el obispo de Astorga y el monasterio de Carracedo en 1204 
y 1205, respectivamente, y que concluyeron los problemas planteados por el 
ingreso de la comunidad de San Martín de Montes en la Orden20. Seguramente 
también sea puramente formal la notificación al maestre de la prohibición que 
el papa Honorio III hizo a los hospitalarios hispanos de admitir en su Orden a 
freires calatravos en 122021. En cambio, sí parece más verosímil que el maestre 
tuviera que aprobar expresamente en 1231 que uno de los miembros del Hospital, 
Gonzalo, quien había sido comendador de Castrillo Ferruz22, pasara a ser sacristán 
de la iglesia de Osma23.

15.   Archivo Histórico Nacional (AHN), Sección de Órdenes Militares, carpeta 569, nº 35. Debemos recordar además 
que se ha cuestionado la autenticidad de este documento. Ayala Martínez, Carlos de: «Orígenes de la Orden del Hospital 
en Castilla y León (1113-1157)», Hispania Sacra, 88 (1991), p. 789, nota 56.

16.   Fernández Catón, José María: Colección documental del Archivo de la Catedral de León (775-1230). Tomo V (1109-
1187), León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1990, pp. 465-467, nº 1595.

17.   Martín Martín, José Luis y otros, Documentos de los Archivos Catedralicio y Diocesano de Salamanca (siglos XII-XIII), 
Salamanca, Universidad de Salamanca, 1977, pp. 132-133, nº 46.

18.   AHN, Órdenes Militares, Índice 175, folio 105v, nº 1. Guerrero Ventas, Pedro: El Archivo prioral-sanjuanista de 
Consuegra. Resumen de sus fondos documentales, Toledo, El Paisaje, 1985, p. 132, nº 1.

19.   AHN, Órdenes Militares, Índice 176, f. 34r, nº 5. En favor de esta última datación se encuentra el hecho de que en 
1275 era maestre Hugo Revel mientras que en 1166 lo era Gilbert d’Assailly.

20.   Biblioteca Nacional, Manuscrito 4.357, f. 170r, Particulares, nº 169. Quintana Prieto, Augusto: «Los Monasterios de 
Poibueno y San Martín de Montes», Archivos Leoneses, 43 (1968), pp. 127-129 y 129-131. El maestre aludido es Alfonso de Portugal.

21.   Mansilla, Demetrio: La documentación pontificia de Honorio III (1216-1227), Roma, Instituto Español de Historia 
Eclesiástica, 1965, p. 250, nº 338.

22.   González, Julio: Reinado y diplomas de Fernando III, Córdoba, Caja de Ahorros de Córdoba, 1980-1986, volumen 
II, p. 258, nº 214.

23.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen II, pp. 416-417, nº 1977.



70

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Pero será ya a fines del siglo XIII y en los comienzos del siglo XIV cuando se 
empiece a experimentar de forma creciente y directa el peso de la autoridad 
magistral sobre el priorato castellano-leonés. El primer episodio donde pode-
mos comprobarlo es el de la conocida permuta de 1271-1281 de los castillos de 
Moura, Serpa y Mourao. Ello sería lógico si, como sospechamos, al menos Moura 
y Serpa habían quedado sujetas a la jurisdicción directa de las instancias extra-
peninsulares de la Orden tras su devolución en 1259 por Alfonso X al mariscal 
mayor cismarino del Hospital (en lugar de a un prior provincial)24. No sería ex-
traño entonces que el monarca castellano hubiera de negociar con el maestre 
el intercambio. El texto del proyecto de 1271 ya hacía alusión a la aprobación de 
los enviados del maestre y del convento central de la Orden de San Juan25. Y en 
1280 el propio maestre, Nicolás Lôrgne, nombraba al prior castellano-leonés y 
a otros dos comendadores sanjuanistas como sus procuradores ante Alfonso 
X, dándoles poderes para poder arreglar con el monarca la suerte de Serpa y de 
Moura26. Para nosotros este documento tiene gran importancia, ya que se trata 
de la primera carta magistral relativa a asuntos de Castilla y León que hemos 
podido encontrar. Los referidos emisarios fueron quienes concluyeron el acuerdo 
definitivo de intercambio en 128127.

A partir de este episodio las intervenciones del maestre se hacen más frecuen-
tes. Ya en un documento prioral de 1272 aparecía como testigo un mensajero 
del Maestre llamado frey Ruy Pérez de Cortes28. En 1294 los estatutos dictados 
por el maestre Odón de Pinsen en capítulo general afectaban explícitamente al 
prior castellano29 y en 1298 los sucesivos nombramientos de dos priores en un 
breve lapso de tiempo por el maestre Guillermo de Villareto pusieron en grave 
situación a los hospitalarios de Castilla y León30.

A comienzos del siglo XIV el control magistral era aún más fuerte. Incluso se 
comprueba la existencia de bailías que eran encomiendas de gracia y «camerae», 
cuya provisión era controlada no por el prior (como era usual) sino directamente 
por el gobierno central de la Orden31. Entre los años 1305 y 1308 el maestre Fulco 
de Villareto concedió así a frey Arias Gutiérrez32 las bailías de Wamba y de San 

24.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): .Libro de privilegios…, pp. 550-553, nº 336.
25.   González Jiménez, Manuel (ed.): Diplomatario andaluz de Alfonso X, Sevilla, Fundación El Monte, 1991, pp. 402-

403, nº 382.
26.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen III, pp. 397-398, nº 3.731.
27.   González Jiménez, Manuel (ed.): Diplomatario andaluz…, pp. 502-508, nº 479.
28.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 567-568, nº 347.
29.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen III, pp. 650-651, nº 4259.
30.   Benavides, Antonio: Memorias del rey Don Fernando IV de Castilla, Madrid, Imprenta de José Rodríguez, 1860, 

volumen II, pp. 170-171, CXXIII.
31.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., pp. 349-352.
32.   Este personaje era en 1308 lugarteniente de maestre en el priorato de Castilla y de León, además de comendador 

de Wamba y de San Miguel del Pino. Rubio Herguido, Manuel: «Privilegio otorgado por Frey Arias Gutiérrez Quijada. 
Año 1308», Noria. Cuadernos de temas alcazareños, 2 (1963), pp. 20-22. Porras Arboledas, Pedro Andrés; Herranz Torres, 
Alberto y Escudero Buendía, Francisco Javier: Documentos medievales del Archivo Municipal de Alcázar de San Juan (siglos 
XII-XV), Alcázar de San Juan, Patronato Municipal de Cultura, 2012, pp.60-62.



71ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

Miguel del Pino por el término de 25 años a cambio de 500 marcos de plata, junto 
con la «camara» de Olmos sujeta al pago anual de 30 marcos de plata33.

Existe otro importante mando hospitalario extrapeninsular que en ocasiones 
intervenía en los asuntos de la Orden en Castilla y León: el gran comendador de 
Ultramar, con probable residencia en Provenza y dotado de jurisdicción sobre 
amplias zonas del continente europeo34. En nuestra documentación aparece 
también designado como comendador mayor, lugarteniente, vicemaestre o 
mariscal mayor cismarino. Con todo, es una figura que se menciona más bien en 
raras ocasiones: en 1199 concede una casa de Riofrío como tenencia vitalicia35, 
acuerda una concordia sobre procuraciones con el obispo de Zamora en 120836, 
autoriza en 1231 el paso de un freire a la iglesia de Osma37, llega a un pacto en 
1257 con el obispo de Badajoz38, recibe Serpa y Moura de manos de Alfonso X en 
125939 y permite en 1262 la confirmación de la carta de población de Alcázar de 
San Juan40. No es mucho para un periodo de casi dos siglos.

Tan sólo de forma puramente anecdótica encontramos una referencia sobre otro 
alto cargo sanjuanista: en 1303 y por sentencia del Capítulo General el mariscal de 
la Orden se hizo cargo de las armas y del arnés de un freire enviado por el prior 
de Castilla que había fallecido en Chipre41. Finalmente, también es curioso que 
en 1181 el prior Pedro de Areis decidiera proporcionar la ayuda necesaria para la 
finalización de las obras de la iglesia de San Juan en Benavente a instancias del 
comendador de Jerusalén, don Jufreo42.

De todas formas, las intervenciones de autoridades superiores del Hospital en 
los asuntos internos de los freires castellano-leoneses parecen bastante limitadas. 
Su relevancia es muy poco significativa si la comparamos con los testimonios de la 
actividad del prior y de los comendadores. Por consiguiente, debemos concluir que 
las posesiones sanjuanistas de los reinos de Castilla y León gozaron de un grado de 
autonomía bastante amplio al menos hasta fines del siglo XIII43. Precisamente en la 
época en que esta situación empezó a cambiar se produjeron las dos únicas muestras 
de resistencia contra el poder central de la Orden de las que tengamos noticia. A juicio 
del monarca aragonés Pedro III, entre 1277 y 1279 el prior del Hospital en Castilla 

33.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 462, nº 178, nº 189 y nº 191.
34.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., pp. 366-367.
35.   Casado Lobato, María Concepción: Colección diplomática del monasterio de Carrizo, León, Centro de Estudios e 

Investigación San Isidoro, 1983, volumen I, pp. 61-62, nº 54.
36.   Fletcher, Richard A.: The episcopate in the kingdom of León in the twelfth century, Oxford, Oxford University 

Press, 1978, pp. 263-264, XXXIII.
37.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen II, pp. 416-417, nº 1977.
38.   Solano de Figueroa y Altamirano, Juan: Historia eclesiástica de la ciudad y obispado de Badajoz, Badajoz, Imprenta 

del Hospicio Provincial, 1931, 1ª parte, III, pp. 52-55.
39.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 550-553, nº 336.
40.   Archivo General de Palacio (AGP), Sección de Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, nº 22.
41.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen IV, p. 70, nº 4621.
42.   García Larragueta, Santos: «La Orden de San Juan en la crisis del Imperio hispánico en el siglo XII», Hispania, 

49 (1952), pp. 519-521.
43.   En Navarra también ocurre lo mismo. García Larragueta, Santos: El gran priorado de Navarra..., volumen I, p. 235.



72

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

y León era un rebelde, un desobediente y se encontraba en una posición irregular, 
porque no había seguido los mandatos del maestre de que viajara a Ultramar y 
abandonara la administración del priorato44. Además, entre 1297 y 1299 hubo una 
rebelión de los hospitalarios castellanos. Desgraciadamente conocemos muy poco 
acerca de este último suceso, aparte de su existencia45.

III.	 LAS EPISÓDICAS ACTUACIONES DEL 
GRAN COMENDADOR DE ESPAÑA

Un oficial sanjuanista intermedio entre la administración central de la Orden y 
los mandos propiamente castellano-leoneses del Hospital era el gran comendador 
de España. Se trata de una figura conocida46. Su presencia e intervenciones en el 
priorato de Navarra y en la castellanía de Amposta o priorato de Aragón ya han 
sido analizadas47. Los freires sanjuanistas de Castilla y de León también estuvieron 
sujetos a su supervisión48. En general, la actividad del gran comendador en 
estos reinos solía ser episódica y carecía de continuidad. Pero en determinados 
periodos, como observaremos, podía ser más estable y llegar a suplantar al propio 
prior provincial.

Quizá la primera vez que se constate su presencia fuera en 1170 cuando Raymbaldo, 
comendador en España de las casas del Hospital de Jerusalén, confirmó el fuero 
otorgado a Alhóndiga por el prior Juan. Sin embargo, se trata de una evidencia 
problemática49. El título con el que aparece en la documentación varía mucho: 
comendador, prior mayor, comendador mayor, gran comendador... En un principio 
parece que su jurisdicción abarcaba tan sólo los reinos de Castilla, León y Portugal50. 
En este sentido la labor de los titulares del cargo fue especialmente importante 
cuando, como veremos, hubo un prior para Castilla y otro para León durante el 
primer tercio del siglo XIII. Entonces, bajo el significativo apelativo en ocasiones 
de priores en los tres reinos de Hispania (Castilla, León y Portugal) estos personajes 
supieron preservar la unidad de los hospitalarios castellano-leoneses. Destacan en 

44.   Archivo de la Corona de Aragón, Sección de Cancillería, Registro 40, f. 1r y Registro 47, f. 86v.
45.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen III, p. 773, nº 4462.
46.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., p. 369. Barquero Goñi, Carlos: Los caballeros hospitalarios durante 

la Edad Media en España, Burgos, La Olmeda, 2003, pp. 133-135.
47.   García Larragueta, Santos: El gran priorado…, volumen I, p. 252. Ledesma Rubio, María Luisa: La encomienda de 

Zaragoza…, p. 71. Ledesma Rubio, María Luisa: Templarios y Hospitalarios en el reino de Aragón, Zaragoza, Guara Editorial, 
1982, pp. 96-97.

48.   Oliva Manso, Gonzalo: «Caballeros de la Orden…», pp. 37-45.
49.   Catalina Garcia, Juan: «Carta-puebla de Alhóndiga», Boletín de la Real Academia de la Historia, 35 (1899), pp. 

472-476. Debemos advertir que la redacción del documento no es muy clara, y pudiera ser que lo que ocurriera en 1170 
fuera la propia concesión del fuero. En tal caso la confirmación del comendador de España habría podido tener lugar en 
una fecha indeterminada, pero posterior. Incluso se podría identificar a Raymbaldo con Riumbaldo, un gran comendador 
de España de mediados del siglo XIII.

50.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., p. 369.



73ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

este sentido figuras como la de Pedro Ovárez (o Oario, o Odoario) entre 1211 y 1217 
(después fue prior privativo de Castilla)51 o la de Pedro Fernández entre 1223 y 123252, 
quienes ejercieron un control tan estrecho a veces de las posesiones sanjuanistas 
en los reinos de León y Castilla que da la impresión de ser ellos quienes en realidad 
gobernaban los prioratos53.

Una vez transcurrido el primer cuarto del siglo XIII, la designación del cargo 
tiende a uniformarse en la de gran comendador o comendador mayor de los 
cinco reinos de España. Su jurisdicción abarca entonces claramente a Navarra 
y Aragón. Por lo que se refiere a Castilla y León llama la atención el hecho de 
que algunos de los priores hospitalarios de estos reinos asciendan luego al rango 
de gran comendador de España y sigan gobernando directamente el priorato 
simultáneamente. Así fueron los casos de Fernando Rodríguez entre los años 
1249 y 125254, y de Fernán Pérez Mosejo entre 1286 y 129355. A partir de comienzos 
del siglo XIV dejan de aparecer en la documentación castellano-leonesa, quizá 
sustituidos por las crecientes intervenciones directas del Maestre56. Efectivamente, 
sabemos que el cargo desapareció en los inicios de dicha centuria. Hubo un 
intento de reinstaurarlo a mediados del siglo XIV, pero terminó fracasando57.

Uno de los rasgos que con más frecuencia vamos a ver repetirse en la jerarquía 
administrativa de los hospitalarios en Castilla y León es el frecuente recurso a 
lugartenientes. En el caso que estudiamos ahora encontramos dos lugartenientes 
de grandes comendadores de España: Pedro Ovárez en 122858 y Diego Gómez de 
Roa en 129459. Una rara casualidad ha permitido conservar el acta de nombramiento 
por el gran comendador del Hospital en España, Gonzalo Pérez Pereira, de Juan 
Núñez, comendador de Consuegra, como su lugarteniente para el priorato 
de Castilla y León en 126960. Se nos pone así claramente de manifiesto que en 
determinados periodos no había prior provincial y el gran comendador lo suplía.

51.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 389-390, nº 206 y pp. 407-408, nº 222.
52.   Martín Martín, José Luis y otros: Documentos de los Archivos Catedralicio y Diocesano de Salamanca (siglos XII-

XIII), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1977, pp. 239-241, nº 152, y pp. 269-270, nº 186.
53.   Véase, por ejemplo, Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios… pp. 407-408, nº 222.
54.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 29. Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, p. 530, nº 319.
55.   Aguirre, Domingo: El gran priorato de San Juan de Jerusalén en Consuegra, en 1769, Toledo, Instituto Provincial de 

Investigaciones y Estudios Toledanos, 1973, pp. 96-97. AHN, Órdenes Militares, carpeta 578, nº 13 bis.
56.   Las listas que conocemos de grandes comendadores de España también finalizan entonces. Delaville le Roulx, 

Joseph: «Les Archives de l’Ordre de l’Hôpital dans la Peninsule Iberique», Nouvelles Archives des Missions scientifiques et 
littéraires, 4 (1893), pp. 265-266. Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 185-186. García Larragueta, Santos: «San Juan 
de Jerusalén», en Aldea, Quintín, Marín, Tomás y Vives, José: Diccionario de Historia eclesiástica de España, Madrid, Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, 1973, volumen III, p. 1818.

57.   Barquero Goñi, Carlos: Los caballeros hospitalarios durante la Edad Media en España, Burgos, La Olmeda, 
2003, pp. 134-135.

58.   Fita, Fidel: «La Guardia, villa del partido de Lillo, provincia de Toledo. Datos históricos», Boletín de la Real Academia 
de la Historia, 11 (1887), pp. 385-388.

59.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 653-654, nº 409.
60.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 153, nº 1.



74

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las competencias tanto del gran comendador de España como de otros grandes 
comendadores territoriales del Hospital no son claras61. En el caso de Castilla y 
León los vemos participar en una gama de actos muy amplia, y frecuentemente 
en situaciones en las que otras veces vemos aparecer al prior. Pero no debe pen-
sarse que era siempre su sustituto porque en otras ocasiones puede observarse 
al gran comendador y al prior trabajando conjuntamente62.

Contamos con una fuente muy curiosa, transmitida por Aguirre, para conocer 
lo que se consideraba a fines del siglo XIII como el ejemplo modélico de desempe-
ño del oficio de gran comendador de España. Se trata del epitafio que tuvo en la 
iglesia de Consuegra uno de los más importantes, Fernán Pérez Mosejo, fallecido 
en el año 129363. El texto alaba básicamente dos aspectos en la labor del difunto: 
su política de construcción o reparación de edificios sanjuanistas de carácter civil, 
religioso o militar en localidades muy diferentes (Consuegra, Urda, Madridejos, 
Alcázar de San Juan, Toledo, Castronuño, Benavente, Córdoba, Montoro, Ávila, 
Burgos...), y sus logros en la defensa y ampliación del patrimonio territorial de 
la Orden. La mayor parte de las concretas realizaciones de Fernán Pérez en este 
último campo que el epitafio nos transmite son efectivamente comprobables en 
la documentación. Y en cuanto a las construcciones también al menos una de 
ellas fue efectivamente levantada por el Gran Comendador: el llamado torreón 
del Gran Prior en Alcázar de San Juan durante el año 1287, según nos certifica 
una inscripción que todavía se conserva en su puerta64.

Mucho más interesante que los aspectos puramente jurídicos del cargo es la 
destacada posición socio-política del que lo detentaba. Se trataba de una figura 
cercana a los monarcas peninsulares. En 1251 se cita al gran comendador del 
Hospital como uno de los consejeros del rey Fernando III65. Y en 1268 el entonces 
gran comendador de España, Gonzalo Pérez Pereira, tenía fácil acceso a Jaime I 
y a Alfonso X66. La alta consideración del puesto es corroborada por otra noticia: 
diferentes cuadernos de las Cortes de Sevilla de 1250 mencionan la asistencia a 
ellas del gran comendador del Hospital67. Él mismo nos confirma este hecho en 
una carta al comendador de Consuegra ese mismo año68.

Dentro de la propia Orden de San Juan también tenía un alto rango. Los esta-
tutos promulgados por su capítulo general en 1294 nos proporcionan una buena 

61.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., pp. 369-370.
62.   Véase, por ejemplo, Martín Martín, José Luis y otros: Documentos..., pp. 239-241, nº 152.
63.   Aguirre, Domingo: El gran priorato..., p. 187.
64.   Rubio Herguido, Manuel: Alcázar de San Juan. Corazón de la Mancha, Ciudad Real, Instituto de Estudios 

Manchegos, 1983, pp. 11 y 40.
65.   González, Julio: Reinado y diplomas de Fernando III, Córdoba, Caja de Ahorros de Córdoba, 1980-1986, volumen 

III, pp. 398-400, nº 819; pp. 412-414, nº 827.
66.   Jaime I: Libro de los hechos, Madrid, Gredos, 2003, pp. 485-486.
67.   Colmenares, Diego de: Historia de la insigne ciudad de Segovia, Segovia, Diputación de Segovia, 1969, volumen I, 

pp. 380-382. Manuel Rodríguez, Miguel de: Memorias para la vida del Santo Rey don Fernando III, Barcelona, El Albir, 1974, 
pp. 520-522. Procter, Evelyn S.: Curia y Cortes en Castilla y León, 1072-1295, Madrid, Cátedra, 1988, pp. 285-287.

68.   AGP, Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, nº 32.



75ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

muestra de ello. Se reguló entonces el número de animales que debían tener to-
dos los priores y grandes comendadores hospitalarios en Europa. De entre todos 
ellos el gran comendador de España fue al que se le asignó un mayor número: 
20 en época de paz y un número ilimitado en caso de guerra o de encontrarse 
en la frontera con los musulmanes69.

IV.	 EL PRIOR Y SU RELEVANCIA EN LA CORTE REAL

En circunstancias normales la cabeza de los hospitalarios castellano-leoneses 
era el prior. Las distintas posesiones europeas de la Orden de San Juan estaban 
agrupadas en grandes circunscripciones llamadas prioratos, que a grandes rasgos se 
ajustaban con las divisiones políticas70. Castilla y León no fueron una excepción71. 
La concreta caracterización jurídica del prior sanjuanista de estos reinos ya fue 
llevada a cabo en su día por Guerrero Ventas72. La primera mención documental del 
cargo la encontramos en 113573. En la evolución histórica de esta figura durante el 
periodo que estudiamos se pueden distinguir claramente las siguientes tres fases:

Una primera etapa abarca desde el nacimiento del priorato en 1135 hasta los 
inicios del siglo XIII. Durante este intervalo el título más usual es el de prior 
de Hispania, aunque en la práctica su jurisdicción se extiende más bien sobre 
los reinos de Castilla y de León74. Los ocupantes del cargo más destacados son 
aquellos que lo detentan durante más tiempo, tales como Ordoño, Villano, Pedro 
de Areis o Martín Pérez75.

El segundo periodo cubre el primer tercio del siglo XIII y está caracterizado por 
la existencia no de uno sino de dos priores simultáneamente: uno para Castilla 
y otro para León. En ocasiones se denominan comendadores o comendadores 
mayores. La división seguramente está relacionada con presiones de los monarcas 
entonces reinantes, Alfonso VIII y Alfonso IX, quienes mantenían entre sí frecuen-
tes enfrentamientos. En Castilla comprobamos la existencia de un prior propio 
desde 1202 hasta 123076. En el caso de León lo observamos desde 1204 hasta 123077.

69.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen III, pp. 650-651, nº 4259.
70.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., pp. 341-342. Forey, Alan: The Military Orders..., p. 149. Demurger, 

Alain: Caballeros de Cristo…, pp. 135-138.
71.   Oliva Manso, Gonzalo: «Caballeros de la Orden…», pp. 45-57.
72.   Guerrero Ventas, Pedro: El gran priorato..., pp. 97-100.
73.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 180-181, nº 35.
74.   Una discusión sobre la extensión geográfica del término «Hispania» en esta época en Maravall, José Antonio: 

El concepto de España en la Edad Media, Madrid, Instituto de Estudios Políticos, 1964, 2ª edición, pp. 53-79.
75.   El priorazgo de Pedro de Areis, tal vez el más importante del siglo XII, fue ya destacado por Garcia Larragueta, 

Santos: «La Orden de San Juan en la crisis del imperio hispánico del siglo XII», Hispania, 49 (1952), pp. 497-506.
76.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 374-375, nº 192 y p. 446, nº 251.
77.   Quintana Prieto, Augusto: «Los monasterios de Poibueno y San Martín de Montes», Archivos Leoneses, 43 (1968), 

pp. 127-129. Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, p. 449, nº 254.



76

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Sin embargo, la división no llegó a consolidarse en esta época. Durante cier-
tos momentos también encontramos una cabeza común de los hospitalarios de 
ambos reinos, designada ya con la forma clásica que perdurará hasta el siglo XIX: 
prior en los reinos de Castilla y de León. Este fue el caso de Pedro Ovárez por los 
años 1220 y 122178, y de Juan Sánchez entre 1223 y 122579.

La unión definitiva de León y de Castilla en 1230 abre la última etapa. Para la 
Orden de San Juan significa también la reunificación de sus dos ramas en ambos 
reinos. En 1232 encontramos ya un prior común y curiosamente se trata del que 
hasta entonces había sido prior leonés, Juan Sánchez80. Entre los hospitalarios 
aconteció lo contrario de lo que había ocurrido en la monarquía, en la que el rey 
castellano fue el que sucedió al de León. Probablemente se debió esperar a que 
quedara vacante uno de los dos prioratos, y el primero en serlo fue el de Castilla.

De todas maneras, durante el resto del siglo XIII quedó un vestigio de la 
pasada partición: la existencia de lugartenientes de prior comisionados para cada 
uno de los dos reinos. Por lo general se trata de comendadores que asumen esta 
responsabilidad añadida. En Castilla lo suele ser el comendador de Población de 
Campos81 y en León el de Benavente o el de Puente de Orbigo82. Pero habrá que 
esperar hasta el siglo XVI para que se produzca una nueva y temporal división del 
priorato en uno castellano y otro leonés83.

Las personalidades más fuertes que ocuparon el cargo durante el siglo XIII fue-
ron las que luego ascendieron al puesto de gran comendador de España: Fernán 
Ruíz o Fernando Rodríguez (1238-1249)84 y Fernán Pérez Mosejo (1280-1286)85. El 
título que se utilizará a partir de ahora será el de prior de las cosas que la Orden 
del Hospital tiene en los reinos de Castilla y de León86.

Se documenta también la existencia de puestos inmediatamente inferiores al 
de prior: un viceprior, Rodrigo Rodríguez, en 119487 y un lugarteniente del que 
desconocemos si tendría carácter territorial, Alfonso Pérez, en 128288.

Dentro de la Orden de San Juan el prior castellano-leonés ocupaba una posición 
bastante elevada. Cuando en el año 1294 se reguló una cuestión honorífica como 
era el número de bestias que podía llevar cada uno de los oficiales hospitalarios de 

78.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 419-420, nº 231 y pp. 420-421, nº 232.
79.   AHN, Clero Regular-Secular, carpeta 1654, nº 1. Abajo Martín, Teresa: Documentación de la Catedral de Palencia 

(1035-1247), Palencia, J. A. Garrido Garrido Ediciones, 1986, pp. 303-304, nº 160.
80.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 27.
81.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 27 bis y nº 34.
82.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 31. Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, p. 589, nº 365.
83.   Guerrero Ventas, Pedro: El gran priorato..., pp. 190-195. Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 149-154.
84.   Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 96-97. Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, 

pp. 517-518, nº 308.
85.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen III, pp. 397-398, nº 3731. Biblioteca Nacional, Manuscrito 712, 

ff. 348r-350r.
86.   Véase, por ejemplo, AHN, Órdenes Militares, carpeta 580, nº 20.
87.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 363-364, nº 181.
88.   Archivo Catedralicio de Zamora, legajo 36, nº 8.



77ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

más alto rango en Europa, entre todos los priores el de Castilla con 16 fue al que 
más se le asignaron89. Más adelante, en 1317, cuando el papa Juan XXII tuvo que 
repartir entre todos los prioratos sanjuanistas el pago de las deudas de la Orden, 
al castellano se le impuso una de las sumas más elevadas, 15 000 florines de oro. 
En este ejemplo es difícil hacer una valoración más precisa, ya que en varios casos 
se utiliza una moneda diferente, la libra tornesa. Pero entre los priores que pagan 
en florines de oro tan sólo es aventajado por el castellán de Amposta, superando 
entre otros a los de Portugal, Venecia, Pisa, Lombardía, Hungría, Bohemia, 
Alemania, Capua...90

En principio los priores provinciales eran nombrados por el Capítulo General 
de la Orden, pero en la práctica desde fines del siglo XIII el maestre se esforzó 
en controlar su designación91. Las escasas y tardías noticias de que disponemos 
permiten comprobar el fenómeno en el caso castellano: en 1298 se reprochaba 
al maestre Guillermo de Villareto el haber elegido a dos priores diferentes en 
un muy corto espacio de tiempo92. Y en 1333 desde Rodas el maestre concedió el 
priorazgo de Castilla y León a Alfonso Ortiz Calderón93. En cambio, durante el 
periodo de nuestro estudio nada hace pensar que se produjeran ya intervenciones 
de la monarquía en la designación del prior. Los primeros testimonios de ello 
datan del siglo XIV94.

Al parecer, una de las obligaciones de los priores provinciales del Hospital 
era realizar un viaje cada cinco años a la ribera oriental del Mediterráneo, donde 
se encontraba el centro de la Orden95. En el caso que nos ocupa conocemos 
precisamente un caso de incumplimiento de este deber por parte del prior 
sanjuanista castellano Alvaro Peláez en 127796.

Los priores castellano-leoneses de la Orden de San Juan eran grandes señores 
y, en consecuencia, gozaban de cierta relevancia en la corte real. Un monarca 
como Fernando II de León llega a utilizar fórmulas de especial aprecio al dirigirse 
a ellos en ciertos documentos. En 1158 llama al prior Ordoño «amico meo»97. A 
Pedro de Areis le califica de «dilecto nostro» en 1176 y 117998, y de «dilecto meo» 

89.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen III, pp. 650-651, nº 4259.
90.   Mollat, Guillaume: Jean XXII (1316-1334): Lettres communes, París, Albert Fontemoing y E. de Boccard, 1904-1947, 

volumen I, pp. 408-409.
91.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., p. 360.
92.   Benavides, Antonio: Memorias del rey Don Fernando IV de Castilla, Madrid, Imprenta de José Rodríguez, 1860, 

volumen II, pp. 170-171, CXXIII.
93.   Catalán, Diego (ed.): Gran Crónica de Alfonso XI. Edición crítica, Madrid, Gredos, 1977, volumen II, p. 53.
94.  Catalán, Diego (ed.): Gran Crónica…, volumen I, p. 428. López de Ayala, Pero: Crónica del Rey Don Pedro y del Rey 

Don Enrique, su hermano, hijos del rey Don Alfonso Onceno, Buenos Aires, Incipit, 1994-1997, volumen I, p. 278.
95.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., p. 361.
96.   Archivo de la Corona de Aragón, Sección de Cancillería, Registro 40, f. 1r.
97.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 578, nº 1.
98.  AGP, Infante don Gabriel, Secretaría, legajo 766, 1727. Sobre que corresponden a la dignidad prioral la jurisdicción 

eclesiástica y secular en los pueblos del Gran Priorato. Privilegios en que se funda esta regalía. González, Julio: Regesta de 
Fernando II, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1943, pp. 293-295, nº 37.



78

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

en 118499. También Fernando III designó al prior Pedro Ovárez como «venerable 
amigo mío» en 1221100. Así pues, podían llegar a existir incluso vínculos afectivos101.

En cuanto personaje cortesano de importancia, el prior aparece como 
confirmante en los privilegios rodados reales desde la época de Sancho IV102. 
También participa en algunas de las grandes asambleas políticas convocadas por 
los monarcas. Encontramos su presencia al menos en la curia congregada en 
Salamanca por Fernando II en 1178103, en el «ayuntamiento» de Almagro reunido 
por Alfonso X en 1273104, y en las cortes de Burgos en 1274105, de Valladolid en 
1295106 y de Medina del Campo en 1302107. La presencia del prior del Hospital en 
los círculos cercanos al rey se ve confirmada por el desempeño en ciertas ocasiones 
de determinados oficios cortesanos, sobre todo ya durante el siglo XIV: en 1158 el 
prior Ordoño era capellán mayor del monarca Sancho III de Castilla108, entre 1328 
y 1332 el prior Fernán Rodríguez de Valbuena era mayordomo mayor de Alfonso 
XI y canciller de la reina109, y de 1360 a 1363 el prior Gutier Gómez de Toledo era 
adelantado mayor del reino de Murcia110.

Además, en numerosas circunstancias los priores sanjuanistas se comportaron 
como eficaces servidores de la monarquía. La ayuda que con más frecuencia 
prestaban a los reyes era naturalmente la de índole militar. En 1182 el prior Pedro 
de Areis acompañó a Alfonso VIII de Castilla en una incursión armada por tierras 
cordobesas111. Otro prior, Gutierre Armíldez, intervino en la campaña de las Navas 
de Tolosa (1212)112. Es muy probable que el prior leonés Juan Sánchez sirviera a 

99.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 333-335, nº 151.
100.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 420-421, nº 232.
101.   Hilda Grassotti esbozó la hipótesis de que estos calificativos podían ser inherentes a la condición de vasallo del 

rey. Con todo, ella misma anota que no siempre era así. Grassotti, Hilda: Las instituciones feudo-vasalláticas en León y 
Castilla, Spoleto, Centro Italiano di Studi sull’Alto Medievo, 1969, volumen II, pp. 504-511.

102.   Martínez Díez, Gonzalo: Los templarios en la Corona de Castilla, Burgos, La Olmeda, 1993, p. 55.
103.   Martín Rodríguez, José Luis: Orígenes de la Orden Militar de Santiago (1170-1195), Barcelona, Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas, 1974, pp. 272-273, nº 92.
104.   González Jiménez, Manuel (ed.): Crónica de Alfonso X, Murcia, Real Academia Alfonso X el Sabio, 1998, p. 133.
105.   González Jiménez, Manuel (ed.): Crónica…, p. 171.
106.   Benítez Guerrero, Carmen: Crónica de Fernando IV. Estudio y edición de un texto postalfonsí, El Puerto de Santa 

María, Universidad de Sevilla, 2017, p. 12.
107.   Cortes de los antiguos reinos de León y Castilla, Madrid, Real Academia de la Historia, 1861-1884, volumen I, p. 162.
108.   González, Julio: El reino de Castilla en la época de Alfonso VIII, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 

Científicas, 1960, volumen I, p. 252. Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp.239-240, nº 78.
109.   Catalán Menéndez-Pidal, Diego: «Un romance histórico de Alfonso XI», en Estudios dedicados a Menéndez-Pidal, 

Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1956, volumen VI, pp. 268, 276-277. Josserand, Philippe: «Un maître 
politique: Fernán Rodríguez de Valbuena, prieur de l’Hôpital en Castille au debut du XIVe siècle», IV Jornadas Luso-Espanholas 
de História Medieval. As relaçoes de fronteira no século de Alcanices. Actas, Oporto, Universidad de Oporto, 1998, volumen 
II, pp. 1313-1344. Salazar y Acha, Jaime de: «Notas para una biografía de Fernán Rodríguez de Valbuena, prior del Hospital 
y mayordomo mayor de Alfonso XI», en Madrid y Medina, Ángela & O’Donnell y Duque de Estrada, Hugo (Comps.): 
Actas de las II Jornadas de la Orden de San Juan, Ciudad Real, Instituto de Estudios Manchegos, 1999, pp. 253-266. 

110.   Díaz Martín, Luis Vicente: Los oficiales de Pedro I de Castilla, Valladolid, Universidad de Valladolid, 1987, 2ª 
edición, pp. 34-35.

111.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 321-322, nº 143. González, Julio: El reino…, volumen 
I, pp. 697, 934-939.

112.   Ximenii de Rada, Rodericus: Historia de rebus Hispanie sive Historia Gothica, Turnhout, Brepols, 1987, p. 262.



79ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

Alfonso IX en el ataque a Cáceres113. En sus conquistas andaluzas Fernando III 
contó con el apoyo del prior Fernán Ruíz, especialmente visible en la toma de 
Lora del Río y durante el cerco de Sevilla114. Quizá también estuviera presente en 
la conquista de Lucena115. En 1285 el prior Fernán Pérez acompañó a Sancho IV en 
su expedición a Jerez de la Frontera116. Finalmente, sabemos que en 1289 el prior 
del Hospital contribuyó a aplastar una rebelión contra Sancho IV en Badajoz117. La 
prestación de servicios militares a la monarquía por parte de los priores sanjuanistas 
continuó durante el siglo XIV118.

Existe otro campo en el que la máxima autoridad de los hospitalarios castellano-
leoneses cumplió varias misiones para la realeza: el de la diplomacia. Un personaje 
llamado Pedro de Arias, que en 1177 escuchó en nombre de Alfonso VIII el arbitraje 
del rey de Inglaterra Enrique II sobre disputas territoriales entre Navarra y Castilla, 
puede ser el conocido prior del Hospital119. Otro prior, Pedro Ovárez, formó parte 
de la embajada castellana que viajó hasta Alemania en 1219 para regresar con la 
futura esposa de Fernando III, doña Beatriz120. Y ya durante el siglo XIV el prior 
Alfonso Ortiz Calderón fue enviado a Aviñón como embajador de Alfonso XI ante 
el papa Clemente VI en 1343 con la finalidad de negociar un préstamo con el que 
sufragar parte de los gastos del cerco de Algeciras121. La monarquía parece haber 
aprovechado así la experiencia en contactos extrapeninsulares que estos priores, 
como altos cargos de una orden internacional, debían poseer.

Existen testimonios de algunos otros servicios menores prestados a la realeza 
castellano-leonesa por la cabeza del Hospital en sus reinos. El prior de la Orden 
de San Juan aparece entre los personajes a los que Alfonso VIII encargó que 
decidieran sobre el cumplimiento de ciertas cláusulas de su testamento del año 
1204122 y efectivamente parece que cumplió este cometido según se deduce de un 
documento de Enrique I en 1214123. Finalmente, al menos en una ocasión el prior 
Gutierre Armíldez efectuó una investigación judicial por mandato del mismo 

113.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 426-427, nº 238.
114.   Menéndez Pidal, Ramón (ed.): Primera Crónica General de España, Madrid, Gredos, 1977, volumen II, p. 749 y 

pp. 757-758.
115.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, p. 492, nº 286.
116.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 34 y carpeta 578, nº 13.
117.   Rosell, Cayetano (ed.): «Crónica del rey don Sancho el Bravo» en Crónicas de los reyes de Castilla, Madrid, 

Biblioteca de Autores Españoles, 1953, volumen I, p. 82.
118.   Barquero Goñi, Carlos: «El carácter militar de la Orden de San Juan en Castilla y León (siglos XII-XIV)», Revista 

de Historia Militar, 73 (1992), pp. 60-64.
119.   Garcia Larragueta, Santos: «La Orden de San Juan en la crisis del imperio hispánico del siglo XII», Hispania, 49 

(1952), p. 499. González, Julio: El reino…, volumen I, p. 561.
120.   Charlo Brea, Luis (ed.): Crónica latina de los reyes de Castilla, Cádiz, Universidad de Cádiz, 1984, p. 59. Ximenii 

de Rada, Rodericus: Historia de rebus Hispanie…, p. 290. Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, 
pp. 417-418, nº 229.

121.   Serrano, Luciano: «Alfonso XI y el Papa Clemente VI durante el cerco de Algeciras», en Escuela Española 
de Arqueología e Historia en Roma. Cuadernos de Trabajos, Madrid, Junta para Ampliación de Estudios e Investigaciones 
Científicas, 1915, volumen III, pp. 11-19.

122.   González, Julio: El reino…, volumen III, pp. 341-348, nº 769.
123.   González, Julio: El reino…, volumen III, pp. 672-675, nº 969.



80

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alfonso VIII en 1206124. En definitiva, el prior del Hospital se perfila como una 
figura de importancia más que mediana en la corte real. Por supuesto nunca llega 
a ser una personalidad de primera fila, pero sí parece gozar de una relevancia 
socio-política digna de ser tenida en cuenta.

V.	EL CAPÍTULO PROVINCIAL COMO 
LIMITADOR DEL PODER PRIORAL

Dentro de las órdenes militares en cada nivel de gobierno el poder de los ofi-
ciales individuales estaba contrapesado por los capítulos de freires125. En el caso 
de los hospitalarios castellano-leoneses donde más claramente se percibe esta 
característica es en el papel desempeñado por el capítulo provincial del priorato. 
En la Orden de San Juan este tipo de capítulos eran anuales. Se celebraban en 
domingo y a ellos asistían todos los comendadores. Entonces proporcionaban in-
formes sobre sus encomiendas y pagaban las responsiones (rentas para los gastos 
de la Orden en Oriente). El capítulo podía también dar poder al prior para que 
actuase en su nombre126. Los órganos asamblearios tenían mucha importancia 
entre los hospitalarios. El mismo maestre hubo de afrontar varios conflictos con 
el capítulo general127.

En el siglo XVIII Aguirre habla del capítulo provincial de Castilla y León como 
una institución cuya vigencia había desaparecido hacía ya mucho tiempo. Sin 
embargo, recuerda que era congregado en un lugar perteneciente a la Orden y en 
una fecha que oscilaba entre el primer día de mayo y el final de junio. Era presi-
dido por el prior. En cada uno de ellos se despachaban todas las causas y asuntos 
pendientes, y se decidía el lugar de reunión para el año siguiente128.

Las fuentes documentales nos proporcionan algunos detalles más (aunque no 
muchos) sobre este tema. La primera vez que encontramos una mención al capítulo 
sanjuanista en Castilla es en 1166129 y a partir de ésta las citas al capítulo sanjuanista 
son muy frecuentes en los diplomas130. Es posible que sus reuniones se acercaran 

124.   González, Julio: El reino…, volumen III, pp. 388-389, nº 791.
125.   Forey, Alan: The Military Orders. From the Twelfth to the Early Fourteenth Centuries, Londres, Macmillan, 1992, 

p. 159. Demurger, Alain: Caballeros de Cristo…, pp. 131-132.
126.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John in Jerusalem and Cyprus, c. 1050-1310, Londres, Macmillan, 

1967, pp. 363-364. El capítulo provincial de la Castellanía de Amposta (designación especial del priorato de la Orden en 
Aragón) ha sido estudiado por Bonet Donato, María: La Orden del Hospital en la Corona de Aragón, Madrid, Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, 1994, pp. 266-273. Esta autora hace especial hincapié en las funciones fiscales 
del capítulo provincial y además señala la asistencia de autoridades laicas en capítulos de la castellanía.

127.   Forey, Alan J.: «Constitutional conflict and change in the Hospital of St John during the twelfth and thirteenth 
centuries», Journal of Ecclesiastical History, 33 (1982), pp. 15-29. Reeditado en Forey, Alan: Military Orders and Crusades, 
Aldershot, Variorum, 1994, capítulo X, pp. 15-29.

128.   Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 86-87.
129.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, p. 264, nº 98.
130.   Como término de comparación puede ser interesante señalar que el primer capítulo provincial del Hospital 

conocido tuvo lugar en Saint Gilles en 1123. Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., p. 363.



81ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

a la frecuencia anual a la que teóricamente estaban obligados, según acabamos 
de señalar. Desde 1169 hasta el 1300 encontramos testimoniada la celebración de 
al menos 55 capítulos provinciales en diferentes años, y otros 6 no seguros. No 
siempre abarcaron a la extensión completa de los reinos de Castilla y León. En 
1185 existió un capítulo «citra Serram» o de los hospitalarios establecidos al Sur 
del Sistema Central131. Por supuesto, durante la época en que existían un priorato 
castellano y otro leonés se celebraron también capítulos independientes de cada 
reino. Hay referencias al de Castilla en 1219 y 1228132, mientras que encontramos 
uno del reino de León en 1233133.

Aunque no siempre se nos informa del lugar donde se celebraba la reunión, 
parece que tendía a hacerse en poblaciones bajo dominio sanjuanista desde hacía 
largo tiempo. Según hemos podido contabilizar durante los siglos XII y XIII, 
al menos en once ocasiones Fresno el Viejo albergó capítulos provinciales del 
Hospital, Castronuño en diez, Armezisclo134 y Zamora (más concretamente la iglesia 
hospitalaria de Santa María de la Horta) en tres, Cedillo del Condado en dos, y en 
una Wamba, Medina del Campo, Paradinas de San Juan y Humanes de Madrid.

Pocas veces podemos conocer la fecha exacta de las reuniones. Cuando sí se 
nos proporciona este dato, se habla de días que oscilan entre fines del mes de abril 
y la mitad de junio, lo que viene a corroborar en gran parte las observaciones de 
Aguirre citadas más arriba135.

Al menos en una ocasión se nos hace una relación explícita bastante completa 
de los asistentes a un capítulo, el de Wamba de 1216. En él estuvieron presentes el 
prior mayor de Castilla, León y Portugal, el comendador mayor de la Transierra, el 
prior de Portugal, y los comendadores de Wamba, Puente Fitero, San Miguel del 
Pino, Cedillo del Condado, Olmos, Toledo, Peñarroya, León, Zamora, Cerecinos de 
Campos y Benavente136. A la reunión de Cedillo del Condado en 1284 seguramente 
fueron el prior Fernán Pérez y los comendadores de Población de Campos, 
Puente de Orbigo, Benavente, Cerecinos de Campos y Vidayanes, San Juan del 
Camino, Wamba y San Miguel de Posada137. También parece que entre los freires 
que participaron en el capítulo de Castronuño de 1287 se encontraron el gran 
comendador de España y los comendadores de Portomarín, Puente de Orbigo, 
Limia, Fresno el Viejo, Población de Campos, San Miguel del Pino, Wamba y San 
Juan del Camino138. Contamos con algunas otras listas de comendadores que 

131.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 338-339, nº 156.
132.   Archivo de la Catedral de Toledo, O.2.C.1.60. Fita, Fidel: «La Guardia, villa del partido de Lillo, provincia de Toledo. 

Datos históricos», Boletín de la Real Academia de la Historia, 11 (1887), pp. 385-388.
133.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 459-461, nº 262.
134.  Era una aldea del término de Olmedo (Valladolid) cuya concreta localización actual no hemos podido precisar. 

Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 315-316, nº 138.
135.   Por ejemplo, AGP, Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, nº 22, y AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 32.
136.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 402-403, nº 218.
137.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, p. 589, nº 365.
138.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 618-619, nº 385.



82

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

seguramente fueron quienes asistieron a reuniones de este tipo pero no tenemos 
plena seguridad de ello ya que son los testigos o confirmantes de diplomas emitidos 
durante su transcurso139. De los escasos datos con que contamos podemos deducir 
que a los capítulos provinciales asistían el prior o el gran comendador y varios 
comendadores (aunque no todos). En consecuencia, no se trata de una asamblea 
de todos los miembros de la Orden presentes en Castilla y León, sino de sus 
principales cargos. De todas maneras, tampoco podemos negar la posibilidad de 
que participaran algunas otras personas. En 1212 se dice que se reunieron en el 
capítulo de Castronuño freires y «sorores», lo que implica la asistencia de miembros 
femeninos de la Orden en esa ocasión140.

Esta institución colectiva debió constituir un eficaz freno a la arbitrariedad de 
los priores y grandes comendadores. Antes de que el capítulo hiciera su aparición la 
figura del prior surge en la documentación dotada de gran autonomía y libertad de 
movimientos141. Pero desde el momento en que la organización capitular nace todas 
las grandes decisiones habían de pasar su examen. En numerosas cartas del siglo 
XIII el prior o el gran comendador hacía constar de forma expresa la aprobación 
de sus actuaciones por un determinado capítulo provincial142. Incluso existen 
síntomas de que en ciertas ocasiones se llegó más lejos. En 1233 el mismo capítulo 
de los freires del Hospital reunido en Fresno el Viejo, actuando de manera casi 
independiente, acordaba un pacto con unos particulares en nombre de la Orden143.

La asamblea de los hospitalarios de Castilla y León podía designar en ocasiones 
a unos representantes para poder prolongar su influencia. Así ocurrió en 1238 
cuando cuatro comendadores actuaron como delegados del capítulo de Fresno 
el Viejo en una avenencia de la Orden de San Juan con el cabildo catedralicio de 
Salamanca144. Otro capítulo reunido en Fresno el Viejo en 1250 dejó con el gran 
comendador de España a varios freires castellano-leoneses (ocho comendadores, el 
capellán y el mayordomo del gran comendador) con la facultad de poder aprobar en 
nombre de la asamblea cualquier asunto145. Se trata de verdaderas diputaciones que 
podrían haber constituido un peligro para el poder del máximo jerarca sanjuanista 
en Castilla y León al prolongar en el tiempo la acción del capítulo. Sin embargo, 
no tenemos noticias de que llegaran a convertirse en práctica habitual. Incluso 
al menos en una ocasión fue el propio prior el que recibió del capítulo provincial 
una delegación de funciones. El celebrado en Castronuño en 1262 concedió al 

139.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 608-611, nº 380. AHN, Órdenes Militares, carpeta 
575, nº 39.

140.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 391-393, nº 208.
141.   Por ejemplo, Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 197-198, nº 47.
142.   Véanse, como muestra, AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 26 y nº 30.
143.   Abajo Martín, Teresa: Documentación de la Catedral de Palencia (1035-1247), Palencia, J. A. Garrido Garrido 

Ediciones, 1986, pp. 334-336, nº 182.
144.   Martín Martín, José Luis y otros: Documentos de los Archivos Catedralicio y Diocesano de Salamanca (siglos 

XII-XIII), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1977, pp. 280-282, nº 197.
145.   AGP, Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, nº 6.



83ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

prior Lope González la facultad de poder renovar y mejorar los privilegios de la 
bailía de Consuegra146.

La fortaleza de la institución se puso de manifiesto rotundamente en 1242 al 
tener que renegociar el comendador de Fresno el Viejo y Castronuño un nuevo 
acuerdo con la asamblea de clérigos de Medina del Campo ya que uno anterior 
que había sido realizado por el prior don Gutierre no había obtenido la aprobación 
del capítulo provincial147. Aunque esto debió de ser un hecho excepcional, ya que 
no volvemos a encontrar ningún caso parecido, la evidencia de una especie de 
derecho de veto es manifiesta. La amenaza hubo de ser sopesada en todas las 
decisiones priorales.

De todas maneras, quizá no convenga exagerar demasiado la posible influencia 
de este organismo colectivo, ya que casi siempre la iniciativa y la dirección de los 
asuntos de la Orden suele estar ligada en la documentación a la figura del prior.

En el transcurso del capítulo también se podían verificar pagos en favor del 
conjunto de la Orden. Contamos con al menos un ejemplo de ello datado en 1185148.

No siempre las reuniones de los hospitalarios eran tan solemnes y aparatosas. 
Contamos con evidencias de algunas asambleas más informales que también 
aprobaban y ratificaban decisiones priorales. Así ocurrió, por ejemplo, en el caso 
de los miembros de la Orden que acompañaron al prior Fernán Pérez en la expe-
dición de Sancho IV a Jerez de la Frontera en 1285149.

VI.	 COMENDADORES Y BAILÍAS

El escalón inferior de la organización interna sanjuanista está compuesto por 
unas unidades administrativas, las encomiendas y bailías, que estaban a cargo de 
unos oficiales llamados comendadores. Su papel era fundamental para la Orden 
ya que era a través de estas células como el poder hospitalario podía transmitirse 
y materializarse en el nivel más local. Su impacto social también era considerable 
ya que a menudo el comendador podía comportarse como un verdadero señor.

En todas las órdenes militares durante los siglos XII y XIII un pequeño convento 
que agrupaba a un conjunto reducido de freires y las tierras dependientes de aquel 
era conocido como una encomienda. Estaba a cargo de un oficial denominado 
comendador150. La encomienda era la unidad básica de la administración 
hospitalaria. En ciertas regiones europeas su jurisdicción parece abarcar la extensión 
de la diócesis en la que su centro estaba enclavado. Era simultáneamente una 

146.   AGP, Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, nº 22.
147.   Martín Martín, José Luis y otros, Documentos..., pp. 288-290, nº 203.
148.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 338-339, nº 156.
149.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº34 y carpeta 578, nº 13.
150.   Forey, Alan: The Military Orders…, p. 148. Demurger, Alain: Caballeros de Cristo…, pp. 138-142.



84

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

unidad territorial y de gobierno pues junto a la administración económica de 
las posesiones sanjuanistas el comendador dirigía a los miembros de la Orden 
que vivían con él. Incluso en su calidad de representante del gobierno central del 
Hospital reunía capítulos semanales de sus freires. El comendador normalmente 
era nombrado por el prior provincial correspondiente. Solía ser un caballero 
aunque tampoco era infrecuente que perteneciera a las otras dos categorías de 
miembros de la Orden, sacerdotes y sargentos. El comendador debía administrar 
su encomienda lo más hábilmente que pudiera, y era responsable ante su prior. 
Debía pagar a éste las contribuciones con destino a la casa central del Hospital 
en Oriente y los otros tributos usuales en el priorato, así como asistir anualmente 
al capítulo provincial. Había de acoger dignamente al prior cuando éste ejerciera 
su potestad de visitarle, teniendo que hacerse cargo entonces del mantenimiento 
de él y de sus acompañantes151.

Antes de iniciar el análisis pormenorizado de la red de unidades administrativas 
de base de la Orden de San Juan en la corona de Castilla consideramos necesario 
detenernos en una cuestión previa que se nos ha planteado al consultar la 
documentación: la de la correcta denominación con que estas células eran 
designadas en la época de nuestro estudio. El problema consiste en que lo más 
usual en las fuentes es encontrar el término «bailía»152 mientras que sólo en una 
ocasión se menciona la palabra «comendatoria» (encomienda)153. Paradójicamente, 
el cargo de comendador aparece con frecuencia154 y el de bailío (no baile, como 
quizá sería de esperar) es más raro155. Y, para complicar aún más las cosas, con 
cierta asiduidad se dice que unos comendadores lo son de determinadas bailías 
pero a su lado aparecen otros de los que no se especifica claramente lo mismo156.

Las dos monografías sobre bailías sanjuanistas que hemos podido conocer no 
nos proporcionan la solución al problema. La de Gregorio Colás sobre la bailía 
de Caspe no trata el tema porque es un trabajo centrado en cuestiones socio-
económicas y no en las de índole administrativa157. El artículo de Manuel Revuelta 
dedicado a la bailía de Población de Campos se limita a sugerir que la bailía era 
una categoría especial de demarcación diferente a la encomienda158. Esto podía ser 

151.   Sobre todo esto véanse Riley-Smith, Jonathan: The Knights of St. John..., pp. 347-349 y Riley-Smith, Jonathan: 
«The Origins of the Commandery in the Temple and the Hospital», en Luttrell, Anthony & Pressouyre, Léon (dirs.): 
La Commanderie, institution des orders militaires dans l’Occident medieval, París, Comité des travaux historiques et 
scientifiques, 2002, pp. 9-18.

152.   Por sólo citar un ejemplo, que consideramos bastante elocuente, véase AHN, Órdenes Militares, carpeta 569, nº 
23. Hemos detectado el término al menos en 47 documentos.

153.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 578, nº 12.
154.  González, Julio: Alfonso IX, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1944, volumen II, pp. 419-

421, nº 316.
155.   Novo Cazón, José Luis: El priorato santiaguista de Vilar de Donas en la Edad Media (1194-1500), La Coruña, Fundación 

Barrie de la Maza, 1986, pp. 254-255, nº 50. AHN, Órdenes Militares, carpeta 578, nº 12 y nº 14.
156.   Abajo Martín, Teresa: Documentación de la Catedral de Palencia (1035-1247), Palencia, J. A. Garrido Garrido Ediciones, 

1986, pp. 334-336, nº 182. Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 608-611, nº 380.
157.   Colás Latorre, Gregorio: La bailía de Caspe en los siglos XVI y XVII, Zaragoza, Institución Fernando el Católico, 1978.
158.   Revuelta González, Manuel: «La bailía de Población de la Orden de San Juan de Jerusalén», Publicaciones de la 



85ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

cierto durante la Edad Moderna. En el siglo XVIII Aguirre distingue claramente a 
los bailiajes de Lora, Santo Sepulcro de Toro y Nueve Villas (Población de Campos) 
en su relación de las encomiendas sanjuanistas del priorato de Castilla y León159. La 
documentación del siglo XVII parece sugerir incluso que a uno de los tres bailíos, 
el de Lora, le correspondía teóricamente el ascenso al cargo de Prior160. Podría 
tratarse de encomiendas especialmente importantes entonces. En efecto, al final 
de la Edad Media y durante la Edad Moderna aparece una categoría especial de 
encomiendas en la Orden, las bailías capitulares, que tenían una gran relevancia161. 
Pero en nuestra época de estudio las bailías son quizá excesivamente numerosas 
como para tener ese carácter diferenciador162.

En el marco de la Corona de Castilla la utilización del término bailía debía 
parecer algo bastante exótico. Mientras que en Francia163, Cataluña164, Aragón165, 
Valencia166 o Navarra167 bailías y bailes eran instrumentos de la administración 
territorial regia, en Castilla no existían dentro del cuadro de la organización 
monárquica168. En cambio, los templarios castellano-leoneses sí disponían de 
bailías169. Por consiguiente, parece tratarse de una figura foránea introducida por 
las órdenes militares internacionales. Sin embargo, conviene retener una idea: 
originariamente bailes y bailías eran una base de la organización señorial170. Las 
bailías hospitalarias en Castilla claramente poseen este último carácter.

Por otra parte, es necesario hacer dos observaciones más: En realidad, los 
hospitalarios carecían de una clara y bien definida jerarquía de títulos oficiales, 
y concretamente el título de bailío era utilizado indiscriminadamente por todos 

Institución «Tello Téllez de Meneses», 32 (1971), p. 206.
159.   Aguirre, Domingo: El gran priorato..., p. 183.
160.   AGP, Infante don Gabriel, Secretaría, legajo 769.
161.   Barquero Goñi, Carlos: Los hospitalarios en la España de los Reyes Católicos, Gijón, Trea, 2006, pp. 177-178.
162.   González Jiménez, Manuel (Ed.), Diplomatario andaluz de Alfonso X, Sevilla, Fundación El Monte, 1991, pp. 

502-508, nº 479.
163.   Petit-Dutaillis, Charles: La monarquía feudal en Francia y en Inglaterra (siglos X a XIII), México, UTEHA, 1961, 

pp. 154-155, 207-208, 246-249. Lemarignier, Jean-François: La France médiévale: institutions et société, París, Armand Colin, 
1970, pp. 338-345. Harouel, Jean-Louis y otros: Histoire des institutions de l’époque franque à la Révolution, París, Presses 
Universitaires de France, 1987, pp. 235-238.

164.   Lalinde Abadía, Jesús: La jurisdicción real inferior en Cataluña, Barcelona, Ayuntamiento, 1966.
165.   Sarasa Sánchez, Esteban: Aragón en el reinado de Fernando I (1412-1416), Zaragoza, Institución Fernando el 

Católico, 1986, pp. 59-61, 64.
166.   Burns, Robert Ignatius: Islam under the crusaders. Colonial survival in the thirteenth-century kingdom of Valencia, 

Princeton, Princeton University Press, 1973, pp. 47-48. Burns, Robert Ignatius: Medieval colonialism. Postcrusade exploitation 
of Islamic Valencia, Princeton, Princeton University Press, 1975, pp. 215-225. Ferrer i Mallol, María Teresa: «La batlia General 
de la part del regne de Valéncia dellà Sexona», Anales de la Universidad de Alicante. Historia Medieval, 6 (1987), pp. 279-310. 
Piles Ros, Leopoldo: Estudio documental sobre el bayle general de Valencia, su autoridad y jurisdicción, Valencia, Institución 
Alfonso el Magnánimo, 1970.

167.   Zabalo Zabalegui, Javier: La Administración del reino de Navarra en el siglo XIV, Pamplona, Universidad de 
Navarra, 1973, pp. 113-118.

168.   Pérez-Bustamante, Rogelio: El gobierno y la administración territorial de Castilla (1230-1474), Madrid, Universidad 
Autónoma de Madrid, 1976, 2 volúmenes.

169.   Javierre Mur, Áurea: «Aportación al estudio del proceso contra el Temple en Castilla», Revista de Archivos, 
Bibliotecas y Museos, 69 (1961), pp. 75-78.

170.   Lalinde Abadía, Jesús: La jurisdicción..., pp. 56-69, 238-258.



86

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

aquellos que tenían un oficio dentro de la Orden171. En estas condiciones, quizá 
la solución más razonable sea considerar a estas bailías durante nuestra época de 
estudio como sinónimos de encomiendas, como hacen varios autores172. Dentro 
de esta línea, y analizando el caso de la Orden de Montesa, Luis García-Guijarro 
hace una interesante sugerencia: «La bailía no es pues, por tanto, más que la 
consideración estrictamente financiera de una misma realidad que a nivel global 
se conoce con el nombre de encomienda»173. Anthony Luttrell parece ser de esta 
misma opinión174. Por consiguiente, nosotros en lo sucesivo utilizaremos indis-
tintamente los dos términos.

De todas formas, debemos confesar que consideramos que la cuestión 
todavía queda abierta porque la documentación nos sigue presentando algunos 
interrogantes sobre el papel de los pocos bailíos que en ella aparecen. Santos 
García Larragueta definió a los «bayles» de la Orden como encargados de recibir 
limosnas175 y Pedro Guerrero Ventas prefiere considerarlos como administradores-
ayudantes176. Pero en nuestras fuentes aparecen más bien bailíos como subordinados 
de comendadores, concretamente del de Setefilla177 y del de Portomarín178.

En las siguientes líneas nos proponemos realizar un estudio detenido de la red 
de bailías y encomiendas hospitalarias que existieron en los reinos de Castilla y 
de León durante los siglos XII y XIII. Pero antes consideramos necesario atender 
a algunos temas previos de carácter general tocantes a estas células de poder.

En primer lugar, ¿podemos hacernos una idea de qué bienes componían 
una encomienda sanjuanista en nuestra zona de estudio durante esta época? 
Evidentemente no contamos para el periodo con la preciosa ayuda que los libros 
de visitas conservados proporcionan sobre la cuestión en la mayoría de las órdenes 
militares a fines de la Edad Media y a lo largo de la Edad Moderna. Sin embargo, por 
una rara casualidad, un documento nos detalla con cierta precisión las posesiones 
que integraban una bailía, la de Ledesma, en el año 1223. Eran las siguientes: 
una iglesia, la de San Nicolás en Ledesma, con sus aceñas, huertos y demás 

171.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., p. 341.
172.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., p. 348. Guerrero Ventas, Pedro: El gran priorato..., p. 162. Forey, 

Alan: The Military Orders..., p. 148. Demurger, Alain: Caballeros de Cristo…, p. 139. Bonet Donato, María: La Orden del 
Hospital en la Corona de Aragón, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1994, p. 11. Con todo, esta última 
especialista escribe lo siguiente en la p. 208: «Las bailías, en un principio identificadas con las preceptorías, en la Baja Edad 
Media indicaban una demarcación más amplia que éstas». La autora repite la misma idea en la p. 232: «Las bailías, en principio 
identificadas con las encomiendas, designaron en la Baja Edad Media una demarcación más amplia».

173.   García-Guijarro Ramos, Luis: Datos para el estudio de la renta feudal maestral de la Orden de Montesa en el siglo 
XV, Valencia, Institución Alfonso el Magnánimo, 1978, p. 60.

174.   Luttrell, Anthony: «The Finances of the Commander in the Hospital after 1306», en Luttrell, Anthony & 
Pressouyre, Léon (dirs..): La Commanderie, institution des orders militaires dans l’Occident medieval, París, Comité des 
travaux historiques et scientifiques, 2002, p. 279.

175.   García Larragueta, Santos: El gran priorado de Navarra..., volumen I, pp. 36 y 51.
176.   Guerrero Ventas, Pedro: El gran priorato..., pp. 98-99.
177.   González Carballo, José: «Carta-puebla de Lora del Río. Fuero y privilegios otorgados a la villa por la Orden de 

San Juan del Hospital de Jerusalén (siglos XIII-XV)», Lora del Río. Revista de Estudios Locales, 1 (1990), p. 34.
178.   Novo Cazón, José Luis: El priorato santiaguista de Vilar de Donas en la Edad Media (1194-1500), La Coruña, Fundación 

Barrié de la Maza, 1986, pp. 254-255, nº 50. AHN, Órdenes Militares, carpeta 578, nº 12 y nº 14.



87ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

pertenencias anejas, el señorío sobre las poblaciones actualmente salmantinas 
de Zamocino, Santiz, Valdelosa, Moreras, Santa Marina y Golpejas, algunas otras 
propiedades en Ledesma y su término, y dos yugadas de tierra en Monasterolo, 
cerca de Benavente179. Generalizando a partir de estos datos, una encomienda 
hospitalaria podía englobar el señorío sobre ciertas aldeas o villas, alguna iglesia 
y bienes rurales más o menos cercanos al núcleo que daba nombre a la bailía y 
que, como en este caso, no necesariamente era dominio de la Orden.

También es necesario poner de manifiesto el reflejo en Castilla y León de las 
interesantes modificaciones que el régimen de distribución de encomiendas 
hospitalarias sufrió a nivel global durante el siglo XIII. Primeramente, se toleró 
entonces un fenómeno que previamente ya comenzaba a producirse pero que 
teóricamente era ilegal: el hecho de que un miembro de la Orden pudiera disfrutar 
de varias encomiendas simultáneamente180. Efectivamente, la documentación 
castellano-leonesa nos ofrece varios ejemplos de comendadores que lo eran 
simultáneamente de dos o más lugares: Ya a fines del siglo XII encontramos dos 
posibles casos: Fernando Martínez poseía la tenencia de la bailía de Villardefallaves 
y de Villa Cevala en el año 1190181, mientras que hallamos a Martín Pinto como 
comendador de Quintanilla y Atapuerca en 1191182. El siglo XIII contempla el 
desarrollo completo del proceso. Entonces se atestiguan ejemplos excepcionales de 
acumulación de encomiendas: García Rodríguez figura en 1243 como comendador 
de las casas de San Juan del Hospital de Almazán, Soria y Agreda183; en 1246 don 
Alfonso Ruíz era comendador de Huete, Peñalver, Alhóndiga, Santa María de 
Poyos y San Pedro184, y entre 1280 y 1286 se cita a Gonzalo Pérez Pereira como 
comendador de Limia, Toroño, Taura y La Faya185. Este último caso quizá deba 
interpretarse como un confortable retiro para alguien que había alcanzado un 
alto rango dentro de la Orden, pues Gonzalo Pérez Pereira había sido antes gran 
comendador de España186.

Sin embargo, lo más frecuente debía ser que en caso de reunión de encomiendas, 
éstas no fueran más de dos. Durante el siglo XIII y en los comienzos del siglo 
XIV hemos podido identificar al menos once ejemplos de ello. En 1204 Fernando 
González era comendador de la bailía de León y de Puente Órbigo, y un tal 
Gonzalo, comendador de la bailía del Bierzo y de San Martín de Montes187. 

179.   Martín Martín, José Luis y otros: Documentos de los Archivos Catedralicio y Diocesano de Salamanca (siglos XII-
XIII), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1977, pp. 239-241, nº 152.

180.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., p. 349.
181.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 353-354, nº 172.
182.   Berganza, Francisco de: Antigüedades de España, Madrid, Francisco del Hierro, 1719-1721, volumen II, pp. 470-471, CLX.
183.   Gaya Nuño, Juan Antonio: El románico en la provincia de Soria, Madrid, Blass, 1946, p. 157.
184.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 502-503, nº 296.
185.   González Jiménez, Manuel (Ed.), Diplomatario andaluz de Alfonso X, Sevilla, El Monte, 1991, pp. 502-508, nº 479. 

Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 607-608, nº 379.
186.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 153, nº 1.
187.   Quintana Prieto, Augusto: «Los Monasterios de Poibueno y de San Martín de Montes», Archivos Leoneses, 

43 (1968), pp. 127-129.



88

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Fernando Rodríguez aparece en 1242 como comendador de Fresno el Viejo y de 
Castronuño188. A su vez don Rodrigo Gil era simultáneamente comendador de Limia 
y de Salamanca en 1251189. Apenas cuatro años más tarde don Pedro Martínez es 
citado como comendador de Olmos y de Humanes de Madrid190. Frey Ruy Suárez 
era comendador de Cerecinos de Campos y de Vidayanes en 1284191 al igual que frey 
Vasco Lorenzo lo era de Puente de Orbigo y de Cerecinos de Campos en 1293192, 
y frey Alfonso García ocupaba el cargo en Villaescusa y en Benavente en 1302193. 
Ese mismo año Ruy Fernández era comendador de Setefilla y de Lora, y en 1303 
frey Fernán Rodríguez lo era de Setefilla y de Olmos194. Finalmente, hallamos a 
Arias Gutiérrez Quesada o Quijada siendo comendador de las bailías de Wamba 
y de San Miguel del Pino al menos durante el periodo comprendido entre 1305 
y 1308. En este caso concreto la documentación nos permite conocer algunos 
detalles significativos sobre el comendador. Se trata de un personaje influyente. 
Era lugarteniente del maestre de la Orden en el priorato de Castilla y de León, y 
había conseguido de éste último la concesión de las dos bailías por un periodo de 
25 años mediante el pago de 500 marcos de plata195. Por consiguiente, quizá pueda 
inferirse de este ejemplo que el fenómeno de la acumulación de encomiendas fuera 
la manifestación externa de un proceso de jerarquización y diferenciación dentro 
del grupo (ya de por sí reducido en el conjunto de los miembros de la Orden) de 
los comendadores hospitalarios.

El mismo ejemplo de Arias Gutiérrez Quesada que acabamos de exponer nos 
informa de la existencia en Castilla a comienzos del siglo XIV de dos encomiendas 
de gracia (Wamba y San Miguel del Pino), cuya provisión correspondía al gobierno 
central de la Orden y no al prior. Las encomiendas de gracia eran también una 
innovación del siglo XIII196.

Un tipo especial de encomienda de gracia, la cámara, también aparece en esta 
centuria. Se trataba de la posesión personal de un alto oficial de la Orden. Así se 
solventaba, por ejemplo, el sostenimiento económico de los priores197. La cámara 
prioral de Castilla, institución paralela a las mesas maestrales de las otras órdenes 

188.   Martín Martín, José Luis y otros, Documentos..., pp. 288-290, nº 203.
189.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 31.
190.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 543-544, nº 330.
191.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, p. 589, nº 365.
192.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 39.
193.   Archivo Catedralicio de Zamora, legajo 36, nº 9.
194.   Archivo de la Catedral de Sevilla, Sección IX, legajo 106, nº 20.
195.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 462, nº 178 y 191. Rubio Herguido, Manuel: «Privilegio otorgado por Frey Arias 

Gutiérrez Quijada. Año 1308», Noria. Cuadernos de temas alcazareños, 2 (1963), pp. 20-22. Porras Arboledas, Pedro Andrés; 
Herranz Torres, Alberto y Escudero Buendía, Francisco Javier: Documentos medievales del Archivo Municipal de Alcázar 
de San Juan (siglos XII-XV), Alcázar de San Juan, Patronato Municipal de Cultura, 2012, pp. 60-62.

196.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., pp. 349-350.
197.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John…, pp. 351-352. Además, sobre las cámaras magistrales y del castellán 

de Amposta en Aragón durante la Baja Edad Media puede consultarse Bonet Donato, María: La Orden del Hospital en la 
Corona de Aragón. Poder y gobierno en la Castellanía de Amposta (ss. XII-XV), Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1994, pp. 230-232.



89ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

militares, abarcaba durante la Edad Moderna a Consuegra, la mayoría de las otras 
villas manchegas de la Orden e incluso algunas otras posesiones198. Pero en nuestro 
periodo de estudio los datos sobre este tema son más bien exiguos. Sabemos que 
en 1308 Olmos era una cámara. No está muy claro a qué dignidad sanjuanista 
estaba ligada, pero quizá fuera al maestre199. Consuegra en 1286 y Castronuño en 
1293 eran poblaciones controladas por un lugarteniente del gran comendador de 
España200. Quizá constituyeran entonces cámaras unidas a ese cargo.

Otra práctica llamativa de los hospitalarios en el siglo XIII fue la asignación de la 
tenencia vitalicia de encomiendas enteras a personas laicas201. También contamos 
con algún ejemplo de ello en el ámbito castellano-leonés. En 1223 doña Guntroda 
obtuvo como condición de una permuta el disfrute de la bailía sanjuanista de 
Ledesma durante toda su vida202.

Curiosamente, la misma práctica también se utilizaba con miembros femeninos 
de la Orden que no eran comendadores. En 1293, como recompensa a una donación, 
se otorgó la administración vitalicia de la bailía de Santa María de Regua a una 
freira del Hospital, doña María Núñez203. Simultáneamente otras dos mujeres, 
llamadas Urraca y Teresa, consiguieron al entrar en la Orden el usufructo de la 
bailía de Puente Fitero de por vida también tras realizar un generoso donativo 
al Hospital204. Parece evidente que se trataba de una fórmula practicada para 
incentivar la concesión de bienes a la Orden de San Juan por parte de personajes 
de alta categoría.

Pasando ya al examen concreto de la red de encomiendas hospitalarias en 
Castilla y León, lo primero que hay que señalar es su falta de fijación durante el 
periodo medieval. En el siglo XVIII Aguirre nos proporciona una lista de 3 bailías, 
35 encomiendas y 10 encomiendas menores205 que es corroborada en buena parte 
por la organización en encomiendas de los antiguos archivos sanjuanistas de 
Consuegra y de Zamora206. Pero la situación no parece ser tan estable durante 
los siglos XII y XIII, que al fin y al cabo es el periodo de gestación y formación de 
estas unidades. Así, aunque a veces vamos a encontrarnos ya con encomiendas 
que persistieron hasta el siglo XVIII, en otras ocasiones su existencia fue efímera. 

198.   Guerrero Ventas, Pedro: El Archivo prioral-sanjuanista…, pp. 17-88. Guerrero Ventas, Pedro: El gran priorato..., 
pp. 134, 168-169. Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 145-146.

199.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 462, nº 189.
200.   Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 96-97. AHN, Órdenes Militares, carpeta 578, nº 13 bis.
201.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., p. 351. El arrendamiento de encomiendas era una práctica habitual 

en la Castellanía de Amposta o Priorato de la Orden en Aragón durante la Baja Edad Media. Véase sobre ello a Bonet 
Donato, María: La Orden del Hospital en la Corona de Aragón. Poder y gobierno en la Castellanía de Amposta (ss. XII-XV), 
Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas,1994, pp. 213-222.

202.   Martín Martín, José Luis y otros, Documentos..., pp. 239-241, nº 152.
203.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 578, nº 13 bis.
204.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 39.
205.   Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 183-184.
206.   AHN, Órdenes Militares, Índices 123-157, 160, 161, 175, 176.



90

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Incluso no llegamos a encontrar antecedentes medievales para alguna de las 
existentes en la Edad Moderna.

En cuanto al orden de exposición, hemos optado por agrupar las encomiendas 
de acuerdo con la división de la Corona de Castilla en regiones históricas propuesta 
por el profesor Ladero Quesada para la Baja Edad Media: Galicia, Asturias, León, 
Castilla, Extremadura, Toledo, Murcia y Andalucía, por este orden207. Aunque 
se trata de una clasificación válida para una época un poco más tardía que la de 
nuestro estudio, es la única temporalmente cercana que hemos podido encontrar. 
Creemos que así podremos evitar, en la medida de lo posible, los anacronismos.

Como primer balance general, se han conseguido identificar un total de 85 
encomiendas y bailías hospitalarias ubicadas por todo el territorio de la antigua 
Corona de Castilla a lo largo de los siglos XII y XIII. Aunque esta cifra debe ser ma-
nejada con precaución, habida cuenta de los defectos de las fuentes y del carácter 
efímero de muchas de estas unidades administrativas locales del Hospital, sí es 
indicativa de una implantación de la Orden de San Juan en este ámbito bastante 
intensa. En realidad, existiendo de forma simultánea, seguramente serían en torno 
a 30 las encomiendas del priorato de Castilla. Por regiones, hemos encontrado 10 
en Galicia, una no segura en Asturias, 25 en el reino de León propiamente dicho, 
22 en el de Castilla, una en la actual Extremadura, 21 en el reino de Toledo y 5 en 
Andalucía. Se observan importantes desequilibrios espaciales ya que mientras 
zonas como la cornisa cantábrica, la «Extremadura» castellana entre el Duero y el 
Sistema Central, la actual región extremeña o el reino de Murcia apenas cuentan 
con la presencia de algún comendador sanjuanista, otras como Galicia, el reino 
de León, la Castilla de las merindades y el reino de Toledo tienen abundancia de 
ellos. En el fondo se está reflejando una muy desigual distribución regional del 
patrimonio hospitalario208.

La inmensa mayoría de las encomiendas nace a fines del siglo XII o comienzos 
del XIII. Antes de ese momento el régimen de administración territorial era bastante 
rudimentario y estaba a cargo de miembros de la Orden que actuaban como señores, 
dominadores o tenentes de diferentes posesiones sanjuanistas209. El establecimiento 
del sistema de bailías elevó socialmente a un grupo de comendadores por encima 

207.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Las regiones históricas y su articulación política en la Corona de Castilla 
durante la Baja Edad Media», En la España Medieval, 15 (1992), pp. 213-247.

208.   Barquero Goñi, Carlos: Los hospitalarios en Castilla y León (siglos XII y XIII). Señoríos de la Orden de San Juan, 
Madrid, Universidad Autónoma de Madrid, 1995 (edición en microficha), pp. 651-754. Ojeda Nieto, José: Comendadores y 
vasallos (La Orden de San Juan y el Partido de Valdeguareña), Zamora, Instituto de Estudios Zamoranos Florián de Ocampo, 
1997. González Carballo, José: La Orden de San Juan en Andalucía (siglos XIII-XVI). Las encomiendas, Sevilla, Fundación El 
Monte, 2002. García Tato, Isidro: Las encomiendas gallegas de la Orden Militar de San Juan de Jerusalén. Estudio y edición 
documental. Tomo I. Época Medieval, Santiago de Compostela, Instituto de Estudios Gallegos Padre Sarmiento, 2004. 
García Tato, Isidro y Álvarez Álvarez, Eleutino: Las encomiendas gallegas de la Orden Militar de San Juan de Jerusalén. 
Estudio y edición documental. La encomienda de Quiroga, Santiago de Compostela, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 2010-2012, 2 volúmenes. Cadiñanos Bardeci, Inocencio: La Orden de San Juan de Jerusalén en la Provincia 
de Burgos: las encomiendas de Burgos-Buradón, Vallejo, Puente Itero y Reinosa, Burgos, Institución Fernán González, 2008.

209.   Barquero Goñi, Carlos: Los hospitalarios…, pp.754-755.



91ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

de los simples freires. Hemos podido comprobar cómo algunos de ellos cuando 
dejaban una encomienda pasaban a otra, prolongando así su disfrute de la dignidad 
de comendador. A este respecto quizá el caso más llamativo sea el de don Payo 
Rodríguez, quien fue sucesivamente comendador de Lora del Río en 1264210, de 
San Miguel del Pino en 1272211, de Población de Campos en 1284212, de Puente de 
Órbigo en 1286213 y al año siguiente de Portomarín214. También muy ilustrativo es 
el ejemplo de Gonzalo Pérez Pereira: comendador de Castronuño en 1248215 y de 
Puente de Orbigo en 1250216, ascendió al cargo de gran comendador de España 
entre los años 1264 y 1271217 para luego finalizar su carrera como comendador de 
Limia, Toroño, Távara y La Faya de 1280 a 1286218. Existen otros casos: frey Asur era 
comendador de Población de Campos en 1227219 y de Wamba a partir de 1228220, y 
frey Montesino pasó de la encomienda de Consuegra en los comienzos del siglo 
XIII221 a la de Peñarroya en 1216222. Sería interesante realizar un completo análisis 
prosopográfico de los comendadores del Hospital en Castilla y León, que no nos 
hallamos en condiciones de poder efectuar aquí223.

No nos atrevemos a aventurar una media de permanencia de un comendador 
en su bailía por falta de datos precisos. Como mucho, conocemos un intervalo 
temporal en el que con certeza una determinada persona estuvo al frente de una 
encomienda, pero muchas veces cabe la posibilidad de que ya antes detentara 
el cargo o su presencia se prolongara después. Sin embargo, los escasos datos 
recopilados parecen indicar que los periodos de mandato no eran muy largos por 
lo general y era raro que excedieran los diez años.

Es curioso observar que se han conservado relativamente pocas operaciones 
realizadas por comendadores, sobre todo si las comparamos con las actuaciones 
de los priores. Todo parece indicar que los comendadores gozaban de escasa 
autonomía de gestión y que el control prioral era muy estrecho.

Para finalizar, debemos destacar que suele encontrarse una doble tipología 
de encomiendas: las que tienen como centro una villa o aldea perteneciente al 

210.   González Carballo, José: «Carta-puebla de Lora…», p. 34, nº 2.
211.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): .Libro de privilegios…, pp. 567-568, nº 347.
212.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, p. 589, nº 365.
213.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 608-611, nº 380.
214.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 618-619, nº 385.
215.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 512-513, nº 304.
216.   AGP, Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, nº 6.
217.   González Carballo, José: «Carta-puebla de Lora...», p. 34, nº 2. González Jiménez, Manuel (Ed.), Diplomatario 

andaluz…, pp. 402-403, nº 382.
218.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen III, pp. 397-398, nº 3731. Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): 

Libro de privilegios…, pp. 607-608, nº 379.
219.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 26.
220.   Fita, Fidel: «La Guardia...», pp. 385-388.
221.   Biblioteca de la Real Academia de la Historia, Signatura 9/865, Colección Salazar, Volumen M-59, ff. 164r-166v.
222.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 402-403, nº 218.
223.   Josserand, Philippe: «La figure du commandeur dans les prieurés castillans et léonais du Temple et de 

l’Hôpital: une approche prosopographique (fin XIIe-milieu XIVe siècle)», en Fernandes, Isabel Cristina Ferreira (coord.): 
Ordens Militares. Guerra, religiao, poder e cultura, Lisboa, Colibri, 1999, volumen I, pp. 149-178.



92

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hospital, dotadas con un carácter preferentemente señorial224, y las que estaban 
enclavadas en el interior de una población con rasgos urbanos o preurbanos no 
sometida a la Orden (generalmente concejos de realengo)225. En este último caso 
su cabeza usualmente radicaba en una iglesia sanjuanista. La esfera eclesiástica 
podía servir así como protección ante los otros poderes dominantes en el lugar.

VII.	 LOS FREIRES

El presente apartado es sin duda el más complejo del presente trabajo, debido 
al carácter fragmentario de las fuentes conservadas. Lo que sigue constituye tan 
sólo una primera aproximación provisional al tema, que otros investigadores 
seguro que podrán corregir y modificar. Sin embargo, dentro de este trabajo era 
necesario tocar la materia, con todas las imperfecciones que seguro tendrá.

Durante los siglos XII y XIII la inmensa mayoría de los miembros de las órdenes 
militares en Europa vivían en pequeños conventos adscritos a las encomiendas 
y bajo el mando de sus respectivos comendadores226. Los hospitalarios no eran 
una excepción227. En el caso castellano-leonés el fenómeno se comprueba con 
facilidad. Son continuas las menciones a los conventos de freires. Por poner sólo 
unos pocos ejemplos, señalaremos alusiones al de Talavera de la Reina en 1231228, 
al de Puente Fitero en 1236229, al de Portomarín en 1240230 y al de Consuegra en 
1250231. En el norte de Castilla se les llama «monasterios» durante el tránsito del 
siglo XIII al XIV, como el de Buradón en 1290232, el de Puente Fitero en 1303233 o el 
de Vallejo de Mena en 1305234.

El número de freires que podía haber en el convento de cada encomienda era 
muy reducido. Riley-Smith habla de un máximo de 20 y señala que a veces podían 
ser sólo tres235. García Larragueta ha comprobado que son de tres a once en el caso 
navarro236. Duby da una media de 20 para las encomiendas sanjuanistas del sudeste 

224.   González Sánchez, Vidal: Fresno el Viejo: una encomienda sanjuanista en la frontera entre dos reinos, Fresno 
el Viejo, Ayuntamiento de Fresno el Viejo, 2002.

225.   Oliveira, Luís Filipe: «As Ordens Militares e as Cidades», en Oliveira, Luís Filipe (coord.): Comendas urbanas 
das Ordens Militares, Lisboa, Colibri, 2016, pp. 9-20.

226.   Forey, Alan: The Military Orders. From the Twelfth to the Early Fourteenth Centuries, Londres, Macmillan, 1992, 
pp. 148-153. Demurger, Alan: Caballeros de Cristo…, pp. 141-142.

227.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John in Jerusalem and Cyprus, c. 1050-1310, Londres, Macmillan, 1967, 
pp. 230, 341.

228.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, 452-453, nº 257.
229.   AHN, Clero Regular-Secular, carpeta 1655, nº 17.
230.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 28.
231.   AGP, Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, nº 32.
232.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 577, nº 20.
233.   Benavides, Antonio: Memorias del rey don Fernando IV…, volumen II, pp. 372-373, CCXLVI.
234.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 580, nº 18.
235.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., p. 348.
236.   García Larragueta, Santos: El gran priorado de Navarra de la Orden de San Juan de Jerusalén (siglos XII-XIII), 

Pamplona, Institución Príncipe de Viana, 1957, volumen I, p. 249.



93ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

de Francia en 1338237. Las fuentes castellano-leonesas solo nos han proporcionado 
un documento del año 1209 que puede ser útil para esta cuestión. En dicha carta 
el comendador de Portomarín aparece acompañado por otros cinco miembros 
del Hospital y después sigue una referencia a «todos los freires de la bailía de 
Portomarín», lo cual sugiere que todavía debían existir más238.

Durante la Edad Moderna el convento de Santa María del Monte, cerca de 
Consuegra, era el más importante de todos los de Castilla y León. Proveía de 
religiosos a un buen número de beneficios eclesiásticos de la Orden dentro del 
ámbito del priorato. Según Aguirre, puede que sus orígenes más remotos se 
remonten al siglo XIII, pero no tenemos constancia de que entonces disfrutara 
ya de competencias tan relevantes239.

La mayoría de los miembros de la Orden de San Juan pertenecía a una de estas 
tres categorías fundamentales: caballeros, sargentos y capellanes o sacerdotes240. En 
Castilla y León la documentación por lo general no permite distinguirlos, ya que 
suele referirse globalmente a los hospitalarios como fratres o freires. Sin embargo, 
contamos con algún vestigio de los tres tipos en las fuentes.

En principio, la mayoría de los freires que vivían en las encomiendas europeas 
pertenecía a la categoría más modesta, la de los sargentos241. En Castilla hemos 
hallado una sola mención a esta clase de miembros de la Orden durante nuestro 
periodo de estudio. Se trata de un documento de 1293 en el que el gran comendador 
de España, con acuerdo del capítulo provincial, establecía que debía nombrar 
como comendador de la bailía de Puente Fitero a un freire clérigo o sargento242.

También se comprueba la presencia de caballeros sanjuanistas. Uno de los 
testigos interrogados con ocasión de una disputa entre el obispo de Orense y 
el arzobispo de Braga en 1199 fue Velasco Arie, «miles et frater Hospitalis»243. En 
1228 Pedro Ibañez, «miles de Hospitali vocatus», vendía parte de un casal al obispo 
de Lugo244. Así mismo, con ocasión de la emboscada en la que cayó el prior del 
Hospital durante el cerco de Sevilla de 1247-8, la Primera Crónica General refiere 
que acompañaban al dignatario sanjuanista diez caballeros, de los cuales cuatro 
eran freires. La misma fuente añade que allí murió el comendador de Setefilla, 
al que califica de «muy buen cavallero»245. La presencia de un contingente de 
caballeros entre los efectivos hospitalarios instalados en el priorato castellano-
leonés se explica por la existencia de una amplia frontera con los musulmanes, 

237.   Duby, Georges: Hombres y estructuras de la Edad Media, Madrid, Siglo XXI, 1977, p. 84.
238.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 24.
239.   Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 85-89.
240.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., pp. 233-240.
241.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., p. 348.
242.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 39.
243.   Documentos del Archivo de la Catedral de Orense, Orense, Comisión Provincial de Monumentos Históricos y 

Artísticos de Orense, 1923, volumen II, p. 99.
244.   AHN, Clero Regular-Secular, carpeta 1329 D, nº 5.
245.   Menéndez Pidal, Ramón (ed.): Primera Crónica General de España, Madrid, Gredos, 1977, volumen II, p. 757.



94

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

factor que habría convertido a este priorato en uno de los más militarizados entre 
todos los europeos del Hospital. Esa situación lo acercaba a los establecimientos 
sanjuanistas del Oriente latino. Aguirre, citando un documento hoy perdido del 
convento de Santa María del Monte, relata que con motivo de las incursiones 
almohades producidas después de la batalla de Alarcos (1195) la Orden otorgó una 
licencia especial para admitir caballeros al hábito sanjuanista en Consuegra, que 
fue derogada solo cuando el peligro pasó después de 1212246. Todavía en 1292 los 
estatutos promulgados por un capítulo general de la Orden reunido en Limassol 
(Chipre) que establecían la prohibición general de admitir caballeros en la Orden 
sin la expresa autorización del maestre o del gran comendador de Ultramar, 
exceptuaban de dicha medida a España, debido a la existencia de una frontera con 
los musulmanes. Aquí podrían ser recibidos cuando fuera necesario247.

Las referencias a capellanes o sacerdotes sanjuanistas en Castilla y León son 
más abundantes. Los acuerdos del Hospital con el episcopado hablan de ellos con 
frecuencia. Las iglesias de la Orden podían ser provistas con clérigos seculares o 
con freires, según establecen las avenencias con el arzobispo de Toledo en 1229 y 
1254248, y con el obispo de Astorga en 1233249. Prácticamente todas las concordias 
con el episcopado regulaban que el sacerdote elegido por el Hospital para servir 
en uno de sus templos debía ser presentado al obispo correspondiente y recibir la 
investidura de él. La regla también afectaba a los que fueran freires de la Orden. 
Un ejemplo muy gráfico del cumplimiento de la normativa fue lo ocurrido en 1282 
cuando quedó vacante la cura de la iglesia de Santa María de la Horta en Zamora 
por fallecimiento de su rector. Entonces el prior sanjuanista en Castilla y León 
presentó a un miembro del Hospital, frey Juan Fernández, al obispo zamorano 
para cubrir la plaza. Finalmente, fue el arcediano quien instituyó al freire como 
nuevo rector del templo tras prestar este el juramento debido250.

En otras fuentes también se nos habla de sacerdotes sanjuanistas. A principios 
del siglo XIII un acuerdo entre los condes Fernando Núñez de Lara y doña Mayor 
con el Hospital preveía que la Orden debía tener 12 clérigos, a ser posible freires, 
que cantaran misa todos los días en la casa de Puente Fitero. Además, el comen-
dador también debía ser clérigo251. Durante el tránsito entre los siglos XII y XIII 
Gutierre Rodríguez de Castro, su mujer e hijos pusieron como una de las condicio-
nes para que sus cuerpos fueran enterrados en Castrum Sancti Felicis de Unicio252, 
lugar que acababa de donar a la Orden, el que los hospitalarios establecieran allí 

246.   Aguirre, Domingo: El gran priorato..., p. 55.
247.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen III, pp. 608-609, nº 4.194.
248.   AHN, Códices, 987 B, ff. 186v-187r. Fita, Fidel: «La Guardia, villa del partido de Lillo, provincia de Toledo. Datos 

históricos», Boletín de la Real Academia de la Historia, 11 (1887), pp. 388-392.
249.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 459-461, nº 262.
250.   Ramos de Castro, Guadalupe: El arte románico en la provincia de Zamora, Zamora, Diputación de Zamora, 

1977, pp. 525-526.
251.   Biblioteca de la Real Academia de la Historia, signatura 9/865, Colección Salazar, Volumen M-59, ff. 164r-166v.
252.   Quizá San Pedro Félix de Incio (Lugo). Véase González Sánchez, José Manuel: «Las Ordenes Militares y la labor 



95ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

tres presbíteros, de los cuales uno habría de ser freire sanjuanista, y otros tres 
clérigos253. Otro pacto en 1233 obligaba a los freires del Hospital a proporcionar un 
sacerdote de su Orden para servir en una capilla de Torquemada254. Dos presbíteros 
que eran freires sanjuanistas aparecen como testigos de una carta de profiliación 
en 1229255. Un sacerdote del Hospital llamado Domingo Pérez falleció en el año 
1245 y fue enterrado en la iglesia de Santa María de la Horta de Zamora según un 
epitafio que allí se conservaba en el siglo XIX256.

Diversos documentos nos informan de la existencia de varios clérigos de 
conventos y priores de iglesias hospitalarias. Señalaremos sólo algunos como 
ejemplo: Frey Bartolomé era el clérigo del convento de Consuegra en 1239257. Suero 
Peláez era capellán del convento de Portomarín en 1240258. Don Serugo, prior de 
la iglesia de Santa María de Consuegra, fue testigo de la carta de población de 
Turleque en 1248259. Ese mismo año otro freire llamado Isidro ocupaba el puesto 
de prior de la iglesia de San Juan del Hospital en Benavente (actual templo de San 
Juan del Mercado) y se citan a su lado otros dos clérigos y dos capellanes260. Incluso 
conocemos dos priores diferentes de la iglesia del Hospital de Puente Fitero: frey 
Martín en 1255261 y frey Pedro Ruíz en 1303262. Finalmente, frey Mateo fue prior del 
templo de Castronuño en 1286263.

Evidentemente, las fuentes castellano-leonesas distinguen mejor a los freires 
dotados de funciones estrictamente religiosas que a los freires pertenecientes 
a las otras categorías. En ocasiones este grupo asoma de forma activa en la 
documentación. El presbítero Juan Fernández, capellán de la iglesia sanjuanista 
de Cerecinos de Campos, donó una heredad y unas viñas en favor de la Orden 
en 1211264. El sacerdote tenía cierta inquietud cultural y pastoral, pues estaba 
entonces copiando dos libros (un misal y un breviario) y se preocupaba de la pronta 
consagración de su templo. Sin embargo, cabe la posibilidad de que no fuera 
freire del Hospital, sino uno de esos clérigos seculares que en ocasiones servían 
en las iglesias sanjuanistas. Un análisis minucioso del documento de donación 
en cuestión no ha permitido resolver la duda.

asistencial en el Camino de Santiago: hospital de San Pedro Félix de Incio» en Santiago Otero, Horacio (ed.): El Camino 
de Santiago, la hospitalidad monástica y las peregrinaciones, Salamanca, Junta de Castilla y León, 1992, p. 242.

253.   Ayala Martínez, Carlos de: Libro de privilegios…, pp. 412-413, nº 225.
254.  Abajo Martín, Teresa: Documentación de la Catedral de Palencia (1035-1247), Palencia, J. A. Garrido Garrido 

Ediciones, 1986, pp. 334-336, nº 182.
255.   AHN, Clero Regular-Secular, carpeta 1329 D, nº 19.
256.   Ramos de Castro, Guadalupe: El arte románico en la Provincia de Zamora, Zamora, Diputación de Zamora, 

1977, p. 190.
257.   Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 103-104.
258.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 28.
259.   Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 112-113.
260.  Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 512-513, nº 304.
261.   AHN, Clero Regular-Secular, carpeta 1657, nº 9.
262.   Benavides, Antonio: Memorias del rey don Fernando IV…, volumen II, pp. 372-373, CCXLVI.
263.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 608-611, nº 380.
264.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 389-390, nº 206.



96

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Los sacerdotes de los templos de la Orden al menos en dos ocasiones recibieron 
donativos. En una fecha no precisada, pero seguramente antes de mediados del 
siglo XIII Domingo Levita concedió casi todos sus bienes a los freires del Hospital 
que estaban en la iglesia de Santa María de la Vega en Olmedo por mano del prior 
del templo, Melendo265. Asímismo, Juan Pérez Banos reservó una manda en su 
testamento de 1294 para los clérigos de la iglesia sanjuanista de Ribadavia266. En 
definitiva, de las tres categorías básicas de miembros de la Orden era la de los 
sacerdotes la que estaba mejor definida y gozaba de mayor personalidad en el 
ámbito castellano-leonés.

Algunos de los freires se distinguían del resto de los hospitalarios por algún 
rasgo especial o por el ejercicio de cierto oficio. Así, dentro del ámbito de las bailías, 
nos encontramos con que cada comendador estaba rodeado de un pequeño grupo 
de freires que vivían con él en su encomienda: son los llamados «compañones» 
del comendador267. El de Fresno el Viejo y Castronuño tenía por lo menos dos 
de ellos en 1242268. Cuatro compañones del comendador de Consuegra fueron 
testigos de la carta de población de Villacañas de Algodor en 1248269. Un tal Juan era 
compañero del comendador de Salamanca en 1295270. Frey Ruy Pérez, compañero 
del comendador de Setefilla y de Olmos, presentó una apelación en su nombre 
contra el arzobispo de Sevilla en 1303271. Con todo, el fenómeno también estará 
generalizado en los escalones inmediatamente superiores de la administración 
hospitalaria, como tendremos ocasión de comprobar.

Algún comendador, como el de Benavente, también poseía su propio escudero272. 
Pero en las encomiendas los freires también podían asumir otros oficios. Por 
ejemplo, en la de Puente Fitero un documento de 1255 cita al mayordomo, al 
«hospitalero», al de la enfermería y al «çelarizo»273.

El entorno de los dignatarios superiores de la Orden con directa responsabilidad 
sobre los hospitalarios castellano-leoneses, el prior y el gran comendador de 
España, era más complejo. Lógicamente, debían disponer de un mínimo aparato 
burocrático.

265.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 525-527, nº 315.
266.   Eiján, Samuel: Historia de Ribadavia y sus alrededores, Madrid, Establecimiento Tipográfico de San Bernardo, 

1920, p. 119.
267.   Barquero Goñi, Carlos: «Los hospitalarios castellanos a mediados del siglo XIV según el registro prioral 

de 1357-58», en Izquierdo Benito, Ricardo & Ruiz Gómez, Francisco (Coords.): Las Órdenes Militares en la Península 
Ibérica. Volumen I: Edad Media, Cuenca, Universidad de Castilla-La Mancha, 2000, pp. 695-696.

268.   Martín Martín, José Luis y otros: Documentos de los Archivos Catedralicio y Diocesano de Salamanca (siglos 
XII-XIII), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1977, pp. 288-290, nº 203.

269.   AGP, Infante don Gabriel, Secretaría, legajo 564, Visitas y Autos, f. 38r-v.
270.   Martín Martín, José Luis y otros: Documentos..., pp. 571-572, nº 451b.
271.   Archivo de la Catedral de Sevilla, Sección IX, legajo 106, nº 20.
272.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 512-513, nº 304.
273.   AHN, Clero Regular-Secular, carpeta 1657, nº 9.



97ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

Al igual que los comendadores, el prior iba acompañado por un cierto número 
de freires, sus «compañones»274. Si se trataba de una clientela o de su círculo de 
confianza, es algo que desconocemos. Así mismo, tenía asignado un capellán 
propio275, quien al menos en una ocasión también era su mayordomo276. El prior 
utilizaba los servicios de un notario y un escribano puestos a su disposición277. 
Finalmente, contaba con algunos escuderos. Varios de ellos murieron en la 
emboscada tendida al prior por los musulmanes en el cerco de Sevilla278. En 1302 
dos escuderos de este oficial hospitalario eran testigos de una avenencia con el 
obispo de Zamora279.

El gran comendador de España aparece rodeado de un grupo muy parecido 
al del prior. Así, tenía capellán280, mayordomo281, escribano282, compañones o 
compañeros283 y guarda mayor284. Incluso el lugarteniente del gran comendador 
podía disponer de un entorno semejante285.

El hecho de pertenecer al círculo que gozaba de un contacto directo con los 
altos mandos territoriales sanjuanistas podía resultar decisivo para la carrera de un 
freire. El ejemplo de Fernán Rodríguez de Valbuena puede resultar especialmente 
aleccionador a este respecto. En 1290 era un simple miembro de la Orden286, pero 
en 1294 aparece citado como uno de los compañones del lugarteniente del gran 
comendador de España287. A partir de entonces su ascenso fue rápido: comendador 
de Setefilla y de Olmos en 1303288, luego comendador de Calasparra289 y finalmente 
prior del Hospital en los reinos de Castilla y León desde 1312 hasta 1333290.

274.   AGP, Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, Letra J. AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 34.
275.   AGP, Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, Letra J. AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 34. Ayala Martínez, 

Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 608-611, nº 380.
276.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 516-517, nº 307.
277.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 574, nº 15. Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 516-

517, nº 307.
278.   Menéndez Pidal, Ramón (ed.), Primera Crónica General…, volumen II, p. 757.
279.   Archivo Catedralicio de Zamora, legajo 36, nº 9.
280.   AGP, Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, nº 6. Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 

521-523, nº 312; pp. 619-620, nº 386; y pp. 623-624, nº 389. González Carballo, José: «Carta-puebla de Lora...», p. 34, nº 1. 
Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 96-97.

281.   AGP, Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, nº 6. Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 96-97. Ayala Martínez, 
Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 623-624, nº 389.

282.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 647-648, nº 405 y pp. 655-656, nº 411.
283.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 521-523, nº 312; pp. 619-620, nº 386; pp. 623-624, 

nº 389. González Carballo, José: «Carta-puebla de Lora...», p. 34, nº 1. Aguirre, Domingo: El gran priorato..., pp. 96-97.
284.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios… pp. 635-636, nº 397.
285.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 653-654, nº 409.
286.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 638-639, nº 399 y pp. 639-641, nº 400.
287.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 653-654, nº 409.
288.   Archivo de la Catedral de Sevilla, Sección IX, legajo 106, nº 20.
289.   Serra Ruiz, Rafael: «La Orden de San Juan de Jerusalén en el reino de Murcia (siglo XIII)», Anuario de Historia 

del Derecho Español, 38 (1968), p. 564.
290.   Catalán Menéndez-Pidal, Diego: «Un romance histórico de Alfonso XI», en Estudios dedicados a Menéndez-

Pidal, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1956, volumen VI, pp. 259-285. Josserand, Philippe: «Un 
maître politique…», pp. 1313-1344. Salazar y Acha, Jaime: «Notas para una…», pp. 253-266.



98

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Todos los miembros de la Orden de San Juan, en consonancia con la regla de la 
institución, hacían los tres votos habituales de pobreza, castidad y obediencia291. Lo 
que quizás presentan los documentos castellano-leoneses son algunas variantes, 
aunque también puede haber otras posibles explicaciones, como comprobaremos 
a continuación.

Parece muy probable que toda persona deseosa de entrar en la Orden tuviera 
que hacer una donación de bienes de bastante envergadura. Una prueba palpable 
de ello nos la proporciona el caso de Fernán Gutiérrez de Acebes, quien en 1287 
concedió al Hospital la mayor parte de sus posesiones en Acebes, Belmonte de 
Campos, Villaverde de Campos, Villa Gómez, Villarilda, y Corvo de Pero Martínez 
en agradecimiento a los beneficios recibidos de la Orden y porque se le había re-
cibido en ella como freire y compañero292. Otro ejemplo, menos seguro, es el del 
matrimonio formado por Fernán García de Frías y su mujer doña María Díaz. En 
1305 la pareja recibió el hábito sanjuanista y entregó a la encomienda de Vallejo 
de Mena varias propiedades en Pancorbo y su término. No obstante, es posible 
que en este caso se trate no de miembros de pleno derecho, sino de cofrades o 
donados293. La práctica se remontaba al siglo XII. Sabemos que hacia 1184 Gutierre 
Pérez de Reinoso donó al Hospital de Jerusalén la iglesia de Santa María en La 
Puente de Reinoso294 además de otras 17 heredades295. El mismo personaje es citado 
como un freire sanjuanista en 1174296. El fenómeno es especialmente patente en 
el caso de la reina doña Urraca, mujer del monarca leonés Fernando II, quien al 
tener que separarse de su marido en 1175 entró en la Orden297. Al año siguiente, 
señalando expresamente como motivo el haber profesado en el Hospital, dio a 
éste Castroverde de Campos, Mansilla, Salas, San Andrés y Cedeira298.

Sin embargo, no debía tratarse de la totalidad de los bienes de los donantes 
ya que son relativamente frecuentes las operaciones de enajenación que los 
miembros de la Orden de San Juan en apariencia efectuaban como particulares. 
En 1182 dos freires del Hospital, junto con la mujer de uno de ellos, declararon 
ceder la tercera parte de los diezmos de la iglesia de San Juan de Villafer al obispo 
de Oviedo299. Hacia 1214 un comendador sanjuanista, don Montesino, permutó 

291.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., pp. 51, 232-233. Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen 
I, p. 63, nº 70.

292.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 616-618, nº 384.
293.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 580, nº 18. Algunos detalles del documento sugieren que se trata en realidad 

de una recepción de cofrades, no de freires.
294.   Despoblado en el término de Villamediana (Palencia), al norte de Reinoso de Cerrato. Martínez Díez, Gonzalo: 

Libro Becerro de las Behetrías, León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1981, volumen I, p. 166.
295.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 328-330, nº 148.
296.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 286-287, nº 116.
297.   González, Julio: Regesta de Fernando II, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1943, p. 112.
298.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 302-303, nº 127.
299.   García Larragueta, Santos: Colección de documentos de la Catedral de Oviedo, Oviedo, Instituto de Estudios 

Asturianos, 1962, pp. 480-481, nº 199.



99ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

con el Concejo de Alcaraz una tierra de su propiedad por otra heredad300. Otro 
hospitalario llamado Pedro Miguélez cedió en 1245 de forma vitalicia una heredad 
situada en la villa de Lourente a su cuñada y a sus sobrinos, debiendo pasar después 
de la muerte de estos familiares a disposición del monasterio cisterciense de 
Santa María de Osera301. La misma Orden de San Juan podía ser la beneficiaria de 
donaciones de sus propios miembros. No es seguro que fuera un freire el capellán 
de la iglesia de la Orden en Cerecinos de Campos que en 1211 otorgó al Hospital 
varias propiedades en dicha villa302, pero con plena certeza un integrante de este 
organismo religioso sí donó al convento sanjuanista de Portomarín en 1240 un 
establecimiento benéfico, el hospital de Bañal, junto con varios casales303. Por lo 
menos en una ocasión entraron en juego los mecanismos que generalmente la 
Orden utilizaba para atraerse donativos de la aristocracia. Fernán Gutiérrez de 
Acebes, el mismo freire sanjuanista al que ya vimos efectuar una donación en favor 
del Hospital en 1287, de nuevo cedió a éste casi todas sus posesiones en la tierra 
de San Esteban de Gormaz en 1290, siendo ya comendador de Wamba, pero esta 
vez a cambio de la tenencia vitalicia de la casa de la Orden en Torre del Campo304. 
En definitiva, aparentemente los miembros castellano-leoneses del Hospital 
retenían el control de buena parte de su patrimonio personal y gozaban de amplia 
autonomía de gestión. Incluso se podía llegar a situaciones como la del freire don 
Alfonso López, quien compatibilizaba simultáneamente en 1274 la posesión de por 
vida de bienes pertenecientes al monasterio santiaguista de Vilar de Donas y a la 
Orden de San Juan305. No obstante, es posible que nos encontremos en realidad 
ante una donación piadosa con reserva de usufructo vitalicio, que eran bastante 
frecuentes en la época306.

Los hospitalarios castellano-leoneses quizá tampoco fueran muy rigurosos en 
el cumplimiento de su deber de castidad. Sin embargo, también hay que tener 
en cuenta la posible existencia de disposiciones sobre la castidad conyugal, la 
concesión de licencias matrimoniales y las profesiones de individuos ya casados. 
Algunas personas documentalmente designadas como fratres o freires estaban 
casadas sin que aparentemente esto llamara mucho la atención. Un hospitalario 
llamado Lope tenía una esposa, Marina, en 1182307. Otra mujer homónima, doña 
Marina Gómez, era la viuda de un freire conocido como don Pedro en 1231 cuando 

300.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 527-528, nº 316.
301.   Romaní Martínez, Miguel: A Colección Diplomática do Mosteiro Cisterciense de Santa María de Oseira (Ourense) 

(1025-1310), Santiago, Torculo Ediciones, 1989, volumen I, pp. 530-531, nº 568 y p. 533, nº 571.
302.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 389-390, nº 206.
303.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 28.
304.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 38.
305.   Novo Cazón, José Luis: El priorato santiaguista de Vilar de Donas en la Edad Media (1194-1500), La Coruña, 

Fundación Barrié de la Maza, 1986, pp. 254-255, nº 50.
306.   Ruiz Gómez, Francisco: Los orígenes de las Órdenes Militares y la repoblación de los territorios de la Mancha 

(1150-1250), Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2003.
307.   García Larragueta, Santos: Colección de documentos de la Catedral de Oviedo, Oviedo, Instituto de Estudios 

Asturianos, 1962, pp. 480-481, nº 199.



100

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

cumplió la voluntad testamentaria de su marido de entregar a la Orden de San 
Juan la quinta parte de su herencia308. Al menos en una ocasión uno de los hospi-
talarios, don Fernán Gutiérrez, tuvo un hijo que también pasó a ser miembro de 
la Orden en 1287: el ya repetidamente mencionado Fernán Gutiérrez de Acebes309. 
Una posible explicación a todas estas irregularidades que venimos detectando 
sería que todos los casos señalados no fueran en realidad verdaderos freires sino 
simples cofrades. Efectivamente, en el caso navarro García Larragueta señala que 
muchas veces es difícil distinguir en la documentación a freires y cofrades310. Es 
muy probable que ésta sea la solución a los problemas que venimos detectando. 
Sin embargo, las fuentes castellano-leonesas suelen distinguir a los cofrades 
sanjuanistas y los designan como tales. De todas formas, debemos confesar que 
consideramos abierta esta cuestión. Un análisis detallado de los documentos 
dudosos no ha permitido resolver el problema.

Una lógica consecuencia del posible alto grado de libertad personal que quizás 
disfrutasen los hospitalarios en Castilla y León sería la cierta permeabilidad que 
se observa en la entrada y salida de personas en la Orden. Evidentemente, esto 
tampoco se atenía a lo que teóricamente estaba estipulado, que era no pertenecer 
a ninguna otra institución eclesiástica cuando se accedía al Hospital ni poder 
abandonar la Orden una vez entrado en ella311, pero la práctica cotidiana en el 
occidente de la Península Ibérica debe haber sido algo diferente y daba ocasión 
a numerosos conflictos. Quizás haya que poner esto en relación con el estatuto 
capitular de 1292 que ya hemos citado antes donde se observa que en España se 
podían admitir nuevos caballeros de la Orden sin necesidad de que los recibiera 
el propio maestre personalmente como tales312. Conocemos casos de miembros 
de otras instituciones eclesiásticas que se pasaban posteriormente a la Orden de 
San Juan. En el siglo XII un monje del monasterio cisterciense de Osera, Diego 
Arias, abandonó el cenobio y se unió a los hospitalarios, dando origen con ello a 
un largo pleito por su patrimonio personal que se prolongó hasta el año 1174313. 
De mayor legalidad fue el procedimiento utilizado por un caballero de la Orden 
de Santiago, Pedro Vicente, para convertirse en freire sanjuanista ya que obtuvo 
para ello el permiso de su maestre y el apoyo pontificio en 1286314.

También contamos con algún ejemplo de miembro del Hospital que abandonó 
su Orden, como el de Gonzalo, quien en 1231 pasó a ser sacristán de la Catedral 
de Osma con la aprobación de las instancias superiores sanjuanistas y del mismo 

308.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 452-453, nº 257.
309.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 616-618, nº 384.
310.   García Larragueta, Santos: «Cartas de paniaguados», Anuario de Historia del Derecho Español, 53 (1983), pp. 208-210.
311.   Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John..., pp. 232-233.
312.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen III, pp. 608-609, nº 4.194.
313.   Romaní Martínez, Miguel: A Colección Diplomática do Mosteiro Cisterciense de Santa María de Oseira (Ourense) 

(1025-1310), Santiago de Compostela, Torculo ediciones, 1989, volumen I, pp. 64-66, nº 53.
314.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 378, nº 31.



101ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

papa Gregorio IX315. El fenómeno debía estar lo suficientemente generalizado 
como para que no siempre pudiera encauzarse dentro de vías legales y se hicieran 
necesarias disposiciones pontificias en su contra. En 1208 Inocencio III tuvo que 
ordenar a los arzobispos de Tarragona, Braga y Compostela que impidieran a 
los abades cistercienses que siguieran admitiendo en sus monasterios a freires 
hispanos del Hospital316. A su vez el papa Honorio III emitió la prohibición de 
una práctica inversa consistente en que los hospitalarios de Hispania recibieran 
en su seno a miembros de la Orden de Calatrava317. A pesar de todo, el fenómeno 
seguía verificándose a fines del siglo XIII hasta el punto de que una cláusula del 
acuerdo de hermandad entre las órdenes de Santiago y de San Juan de 1283/4 
hubo de dedicarse a su regulación, estipulándose que solo podría producirse con 
la licencia de los oficiales superiores en la orden afectada318.

Los hospitalarios admitían a mujeres como miembros de su instituto religioso319. 
No se trataba de algo excepcional entre las órdenes militares320. Por supuesto, en 
Castilla se comprueba la existencia de freiras del Hospital. La primera de ellas que 
encontramos documentada, Misol, aparece en 1184321. Algunos años después, en 
1212, el número de «sorores» se había hecho lo suficientemente significativo como 
para que se cite su asistencia a un capítulo provincial reunido en Castronuño322. 
Al contrario que en el ámbito aragonés, donde las religiosas hospitalarias conta-
ban con un monasterio de la relevancia del de Sigena desde 1188, no detectamos 
conventos exclusivamente femeninos de la Orden de San Juan en Castilla hasta 
fechas tardías, fuera ya del periodo de nuestro estudio323. Palacios Sánchez afirma 
que el monasterio alavés de Salinas de Añana se remonta hasta el siglo XIII, pero 
él mismo admite que su documentación solo alcanza el siglo XIV324.

315.   Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire..., volumen II, pp. 416-417, nº 1977 y 1977 bis.
316.   Mansilla, Demetrio: La documentación pontificia hasta Inocencio III (966-1216), Roma, Instituto Español de Estudios 

Eclesiásticos, 1955, pp. 405-407, nº 392.
317.   Mansilla, Demetrio: La documentación pontificia de Honorio III (1216-1227), Roma, Instituto de Estudios Eclesiásticos, 

1965, p. 250, nº 338.
318.   AGP, Infante don Gabriel, Anexo, legajo 1, Letra J. AHN, Sigilografía, caja 76, nº 10.
319.   Delaville le Roulx, Joseph: «Les hospitalières de Saint-Jean de Jérusalem», Comptes rendus des séances de 

l’Académie des inscriptions et Belles-Lettres, 22, 2e série (1894), pp. 137-143. Reeditado en Delaville le Roulx, Joseph: 
Mélanges sur l’Ordre de S. Jean de Jérusalem, París, Ernest Léroux Éditeur, 1910, capítulo XII, pp. 5-13. Riley-Smith, Jonathan: 
The knights of St. John..., pp. 240-242. Luttrell, Anthony y Nicholson, Helen (eds.): Hospitaller Women in the Middle Ages, 
Aldershot, Ashgate, 2006.

320.   Forey, Alan J.: «Women and the Military Orders in the Twelfth and Thirteenth Centuries», Studia Monastica, 29 
(1987), pp. 63-92. Reeditado en Forey, Alan: Military Orders and Crusades, Aldershot, Variorum, 1994, capítulo IV, pp. 63-92. 
Demurger, Alain: Caballeros de Cristo…, pp. 109-112. Bom, Myra Miranda: Women in the Military Orders of the Crusades, 
Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2012.

321.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, p. 335, nº 152.
322.   Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios…, pp. 391-393, nº 208.
323.   Ubieto Arteta, Agustín: El Real Monasterio de Sigena (1188-1300), Valencia, Anúbar, 1966, pp. 12-13. García-Guijarro 

Ramos, Luis: «Las cartas fundacionales del monasterio hospitalario de Santa María de Sigena, 1184-1188», Aragón en la Edad 
Media, 19 (2006), pp. 201-212. Barrios Martínez, María Dolores: Sancha, primera reina de la Corona de Aragón, Huesca, 
Instituto de Estudios Altoaragoneses, 2017, pp. 95-107.

324.   Palacios Sanchez, José Manuel: La sagrada, soberana e ínclita Orden Militar de San Juan de Jerusalén (Orden de 
Malta) y sus monasterios de religiosas en España, Logroño, Editorial Ochoa, 1977, pp. 14 y 45.



102

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las freiras debían vivir dispersas por las diferentes encomiendas325. En 1293 se 
nos informa explícitamente de que en las bailías de Puente Fitero y Santa María 
de Regua moraban freires y freiras326. El establecimiento hospitalario de Villapa-
ñada en Asturias también albergó miembros femeninos de la Orden de San Juan. 
Conocemos los nombres de al menos dos de ellos: Aldonza Peliz en 1269327 y María 
Peláiz en 1309328. Una tesis doctoral sobre las mujeres de la Orden de Santiago ha 
afirmado que ellas consiguieron dentro de dicha Orden y durante cierto tiempo 
espacios de relativa libertad329. Los escasos testimonios que hemos encontrado 
sobre esta cuestión entre los hospitalarios castellano-leoneses sugieren que quizá 
también aquí pueda aplicarse la mencionada idea. Se trata siempre, por supuesto, 
de mujeres de alto rango social. Dos decisiones tomadas de forma paralela y en 
la misma fecha por el gran comendador de España durante el transcurso de un 
capítulo provincial celebrado en la iglesia de Santa María de la Horta de Zamora 
en 1293 constituyen nuestras únicas fuentes. En uno de los ejemplos dos mujeres, 
doña Urraca y doña Teresa, hijas de Juan Díaz de Frómista, entraron en la Orden 
de San Juan e hicieron donación de todo su importante patrimonio, situado bási-
camente por varias localidades de la actual provincia de Palencia aunque también 
extendido a Galicia y Asturias. Automáticamente consiguieron así el usufructo 
vitalicio de la bailía de Puente Fitero330.

El otro caso, aunque muy parecido, presenta también importantes variantes. 
Se trata en esta ocasión de dos personas que son ya miembros del Hospital, frey 
Diego Gómez de Roa y doña María Núñez, quienes conceden a la Orden otro 
importante conjunto de bienes, localizados esta vez en Galicia. Entonces el gran 
comendador otorgó vitaliciamente a la freira María Núñez otra bailía, la de 
Santa María de Regua, que quedaba sujeta solo a la supervisión del comendador 
de Portomarín331. Existen además otros dos detalles que podrían hacer aún más 
interesante este documento: según Gaibrois, Diego Gómez de Roa y María Núñez 
no solo procedían efectivamente de una alta extracción social sino que (cosa 
que no llega a detallar el diploma) eran marido y mujer332. Por otro lado, la carta 

325.   Nicholson, Helen: «Women in Templar and Hospitaller Commanderies», en Luttrell, Anthony & Pressouyre, 
Léon (dirs.): La Commanderie, institution des orders militaires dans l’Occident medieval, París, Comité des travaux historiques 
et scientifiques, 2002, pp. 125-134.

326.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 39 y carpeta 578, nº 13 bis.
327.   AHN, Clero Regular-Secular, carpeta 1576, nº 3. Citado por Benito Ruano, Eloy: «La Orden de Calatrava en 

Asturias», Asturiensia Medievalia, 1 (1972), p. 234.
328.   Fernández Conde, Francisco Javier; Torrente Fernández, Isabel y Noval Menéndez, Guadalupe de la: El 

monasterio de San Pelayo de Oviedo. Historia y fuentes. I. Colección Diplomática (996-1325), Oviedo, Monasterio de San Pelayo, 
1978, pp. 368-369, nº 210.

329.   Echániz Sans, María: Las mujeres de la Orden militar de Santiago en la Edad Media, Valladolid, Junta de Castilla 
y León, 1992. Más recientemente, puede verse también a Madrid Medina, Ángela: Caballeresas de la Orden de Santiago, 
Madrid, Real Academia Matritense de Heráldica y Genealogía, 2019.

330.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 39.
331.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 578, nº 13 bis.
332.   Gaibrois de Ballesteros, Mercedes: Historia del reinado de Sancho IV de Castilla, Madrid, Tipografía de la Revista 

de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1922-1928, volumen II, pp. 132-133.



103ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

anterior nos permite conocer el cargo que en ese momento detentaba dentro de 
la Orden Diego Gómez de Roa, al figurar como uno de sus testigos: comendador 
de Portomarín333. En tales circunstancias, nos encontraríamos ante una situación 
algo irregular o quizás simplemente haya que profundizar en el conocimiento de 
la naturaleza de las donaciones piadosas de la época.

La tenencia vitalicia de bailías completas por parte de miembros femeninos del 
Hospital no debía de ser una práctica desacostumbrada. A menudo son donaciones 
o permutas con reserva de usufructo vitalicio, no meramente la administración 
de bienes de la Orden. A comienzos del siglo XIII un acuerdo entre los freires 
sanjuanistas y los condes Fernando Núñez de Lara y doña Mayor preveía que la 
mujer sería la comendadora del Hospital de Puente Fitero en caso de que entrara 
en la Orden334. Este caso es una modalidad, también frecuente en la época, de 
donación con reserva de usufructo vitalicio y promesa de profesar en la Orden 
cuando se produzca la muerte del cónyuge335. Ya dentro del siglo XIV, el epitafio 
de doña Urraca Ruíz Cuesta, una freira de la Orden de San Juan fallecida en 1323, 
nos informa de que llegó a ser comendadora de la bailía de Burgos y de Logroño336.

VIII.	CONCLUSIÓN

En definitiva, la jerarquía interna sanjuanista en Castilla y León presenta ciertas 
peculiaridades con respecto a la clásica de otras órdenes militares. Los hospitala-
rios castellano-leoneses formaban parte de una organización supranacional. En 
principio, se hallaban subordinados al centro de la Orden, el cual estaba ubicado 
en el Mediterráneo oriental. Sin embargo, son pocas las evidencias de interven-
ciones de la cabeza visible de la Orden de San Juan, el Maestre, en Castilla y León 
durante el intervalo cronológico que cubre nuestro trabajo. Tan sólo a finales del 
siglo XIII y a comienzos del XIV el poder magistral empieza a hacerse notar más 
en el priorato de Castilla y León.

En contraste con la escasez de referencias a las altas instancias de la Orden en 
la documentación castellano-leonesa, las gestiones del prior y los comendadores 
locales sí aparecen profusamente en las fuentes. Da la impresión de que el priorato 
de Castilla y León disfrutó de notable autonomía hasta finales del siglo XIII. Tan 
solo hubo un oficial sanjuanista superior, el gran comendador de España, que sí 
intervino mucho en los asuntos internos del Hospital en la Corona de Castilla. 

333.   AHN, Órdenes Militares, carpeta 575, nº 39.
334.   Biblioteca de la Real Academia de la Historia, Signatura 9/865, Colección Salazar, Volumen M-59, ff. 164r-166v.
335.   Ruiz Gómez, Francisco: Los orígenes de las Órdenes Militares y la repoblación de los territorios de la Mancha 

(1150-1250), Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2003.
336.   La inscripción, hoy desaparecida, se encontraba en la iglesia sanjuanista de San Pedro y San Felices en Burgos. 

Pérez Monzón, Olga: «La iglesia sanjuanista de San Pedro y San Felices (Burgos)», Boletín de la Institución Fernán González, 
206 (1993), p. 88.



104

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Incluso hay momentos en que llega a oscurecer la labor del prior provincial. Sin 
embargo, existen bastantes periodos en los que no hay constancia de su actividad. 
En todo caso, se trata de una figura de notable relevancia socio-política, que a 
veces aparece en el entorno de los reyes.

Generalmente, el prior es quien dirige a los hospitalarios castellano-leoneses. 
También ocupa una posición junto a los monarcas de cierta importancia. El poder 
prioral era parcialmente limitado por los capítulos provinciales de la Orden. Estos 
eran asambleas a las que asistían los principales cargos sanjuanistas de la Corona 
de Castilla. Todas las medidas importantes que adoptaba el prior debían contar 
con su aprobación.

En la base de la administración territorial se hallaban unas unidades llamadas 
bailías o encomiendas, que eran gobernadas por unos oficiales conocidos como 
comendadores. Ciertas transformaciones que sufrió el sistema de encomiendas 
del Hospital a nivel general en el curso del siglo XIII también afectaron a Castilla 
y León. Hay casos de comendadores que disfrutan simultáneamente de varias 
encomiendas. Además, se documentan algunas unidades administrativas especia-
les como las encomiendas de gracia y las cámaras. Finalmente, existen ejemplos 
de cesión de encomiendas completas a personajes que no eran miembros de la 
Orden en tenencia vitalicia.

La red de encomiendas hospitalarias no quedó plenamente fijada en la Corona 
de Castilla dentro de la época que nos ocupa. Hay constancia de la existencia de 85 
encomiendas y bailías diferentes en nuestro ámbito de estudio durante los siglos 
XII y XIII. Aunque no todas ellas coexistieron simultáneamente, es un número 
que sugiere una fuerte presencia de la Orden en Castilla y León. Sin embargo, 
hubo bastantes desigualdades regionales, puesto que no detectamos casi ningún 
comendador en territorios como la costa cantábrica, Castilla al Sur del Duero, 
la actual Extremadura o el reino de Murcia. En cambio, hallamos bastantes en 
Galicia, León, Castilla al norte del Duero y el reino de Toledo.

Casi todas las encomiendas nacen a finales del siglo XII o en los inicios del 
XIII. Previamente existía un tosco sistema de organización territorial a base de 
miembros de la Orden que administraban las posesiones hospitalarias como 
señores o tenentes. La introducción del régimen de encomiendas supuso que 
un grupo reducido de freires se distinguiera del resto. Con mucha frecuencia, 
se comprueba cómo cada comendador iba gobernando sucesivamente diversas 
bailías. Sin embargo, las fuentes no evidencian muchos casos de actividades au-
tónomas de los comendadores, sino que es el propio prior quien realiza la mayor 
parte de las gestiones.

Distinguimos dos clases de encomiendas: aquellas cuyo soporte fundamental 
es el señorío sobre una villa o aldea, y las que se sitúan dentro de una población 
no dependiente de la Orden y cuyo centro solía ser un templo hospitalario. La 
jurisdicción eclesiástica podía actuar así como apoyo frente a los otros poderes 
presentes en la localidad.



105ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

La mayor parte de los miembros castellano-leoneses de la Orden de San 
Juan moraban en reducidos conventos adscritos a cada encomienda. Había tres 
categorías fundamentales: caballeros, sargentos y sacerdotes. En Castilla y León 
las fuentes generalmente no las distinguen y suelen referirse globalmente a los 
hospitalarios como fratres o freires. A pesar de ello, perviven algunas referencias de 
los tres tipos en la documentación. La categoría de los sacerdotes es aquella cuyos 
rasgos se nos perfilan mejor. También se evidencia la presencia de un contingente 
de caballeros en el priorato castellano-leonés.

El desempeño de ciertos oficios en el entorno de los oficiales sanjuanistas 
constituye otro criterio diferenciador entre los simples freires.

Aparentemente, los miembros castellano-leoneses del Hospital disfrutaban 
de bastante libertad y autonomía personal. Sin embargo, existe la posibilidad de 
que los ejemplos con que contamos para basar esta información correspondan 
en realidad a cofrades. También parece que se entraba y se salía de la Orden con 
relativa facilidad.

Está bien documentada la presencia de freiras del Hospital en Castilla. Sin 
embargo, todavía no hubo conventos exclusivamente femeninos de la Orden de 
San Juan en este priorato durante el intervalo cronológico de nuestro trabajo. Las 
freiras debían estar repartidas por las diferentes encomiendas. Las fuentes nos 
informan de que miembros femeninos del Hospital llegaron a obtener la tenencia 
vitalicia de bailías enteras.



106

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BLIOGRAFÍA CITADA

Abajo Martín, Teresa: Documentación de la Catedral de Palencia (1035-1247), Palencia, J. A. 
Garrido Garrido Ediciones, 1986.

Aguirre, Domingo: El gran priorato de San Juan de Jerusalén en Consuegra, en 1769, Toledo, 
Instituto Provincial de Investigaciones y Estudios Toledanos, 1973.

Ayala Martínez, Carlos de: «Orígenes de la Orden del Hospital en Castilla y León (1113-
1157)», Hispania Sacra, 88 (1991), pp. 775-798.

Ayala Martínez, Carlos de (Comp.): Libro de privilegios de la Orden de San Juan de Jerusalén 
en Castilla y León (siglos XII-XV), Madrid, Editorial Complutense, 1995.

Ayala Martínez, Carlos de: Las Órdenes Militares hispánicas en la Edad Media (siglos XII-
XV), Madrid, Marcial Pons, 2003.

Barquero Goñi, Carlos: «El carácter militar de la Orden de San Juan en Castilla y León 
(siglos XII-XIV)», Revista de Historia Militar, 73 (1992), pp. 53-80.

Barquero Goñi, Carlos: Los hospitalarios en Castilla y León (siglos XII y XIII). Señoríos de 
la Orden de San Juan, Madrid, Universidad Autónoma de Madrid, 1995 (edición en 
microficha).

Barquero Goñi, Carlos: «Los hospitalarios en el reino de León (siglos XII y XIII)», en 
El reino de León en la Alta Edad Media, León, Centro de Estudios e Investigación San 
Isidoro, 1997, volumen IX, pp. 219-634.

Barquero Goñi, Carlos: «Los hospitalarios castellanos a mediados del siglo XIV según el 
registro prioral de 1357-58», en Izquierdo Benito, Ricardo & Ruiz Gómez, Francisco 
(Coords.): Las Órdenes Militares en la Península Ibérica. Volumen I: Edad Media, Cuenca, 
Universidad de Castilla-La Mancha, 2000, pp. 685-703.

Barquero Goñi, Carlos: Los caballeros hospitalarios durante la Edad Media en España, Burgos, 
La Olmeda, 2003.

Barquero Goñi, Carlos: Los hospitalarios en la España de los Reyes Católicos, Gijón, Trea, 2006.
Barrios Martínez, María Dolores: Sancha, primera reina de la Corona de Aragón, Huesca, 

Instituto de Estudios Altoaragoneses, 2017.
Benavides, Antonio: Memorias del rey Don Fernando IV de Castilla, Madrid, Imprenta de José 

Rodríguez, 1860, 2 volúmenes.
Benítez Guerrero, Carmen: Crónica de Fernando IV. Estudio y edición de un texto postalfonsí, 

El Puerto de Santa María, Universidad de Sevilla, 2017.
Benito Ruano, Eloy: «La Orden de Calatrava en Asturias», Asturiensia Medievalia, 1 (1972), 

pp. 233-239.
Berganza, Francisco de: Antigüedades de España, Madrid, Francisco del Hierro, 1719-1721, 

2 volúmenes.
Bom, Myra Miranda: Women in the Military Orders of the Crusades, Basingstoke, Palgrave 

Macmillan, 2012.
Bonet Donato, María: La Orden del Hospital en la Corona de Aragón. Poder y gobierno 

en la Castellanía de Amposta (ss. XII-XV), Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1994.

Burns, Robert Ignatius: Islam under the crusaders. Colonial survival in the thirteenth-century 
kingdom of Valencia, Princeton, Princeton University Press, 1973.

Burns, Robert Ignatius: Medieval colonialism. Postcrusade exploitation of Islamic Valencia, 
Princeton, Princeton University Press, 1975.



107ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

Cadiñanos Bardeci, Inocencio: La Orden de San Juan de Jerusalén en la Provincia de Burgos: 
las encomiendas de Burgos-Buradón, Vallejo, Puente Itero y Reinosa, Burgos, Institución 
Fernán González, 2008.

Casado Lobato, María Concepción: Colección diplomática del monasterio de Carrizo, León, 
Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1983, 2 volúmenes.

Catalán Menéndez-Pidal, Diego: «Un romance histórico de Alfonso XI», en Estudios 
dedicados a Menéndez-Pidal, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
1956, volumen VI, pp. 259-285.

Catalán, Diego (ed.): Gran Crónica de Alfonso XI. Edición crítica, Madrid, Gredos, 1977, 2 
volúmenes.

Catalina García, Juan: «Carta-puebla de Alhóndiga», Boletín de la Real Academia de la 
Historia, 35 (1899), pp. 470-476.

Charlo Brea, Luis (ed.): Crónica latina de los reyes de Castilla, Cádiz, Universidad de Cádiz, 1984.
Colás Latorre, Gregorio: La bailía de Caspe en los siglos XVI y XVII, Zaragoza, Institución 

Fernando el Católico, 1978.
Colmenares, Diego de: Historia de la insigne ciudad de Segovia, Segovia, Diputación de 

Segovia, 1969, 2 volúmenes.
Conedera, Sam Zeno: Ecclesiastical Knights. The Military Orders in Castile, 1150-1330, Nueva 

York, Fordham University Press, 2015.
Cortes de los antiguos reinos de León y Castilla, Madrid, Real Academia de la Historia, 1861-

1884, 6 volúmenes.
Delaville le Roulx, Joseph: «Les Archives de l’Ordre de l’Hôpital dans la Peninsule Iberique», 

Nouvelles Archives des Missions scientifiques et littéraires, 4 (1893), pp. 1-283.
Delaville le Roulx, Joseph: «Les hospitalières de Saint-Jean de Jérusalem», Comptes rendus 

des séances de l’Académie des inscriptions et Belles-Lettres, 22, 2e série (1894), pp. 137-143.
Delaville le Roulx, Joseph: Cartulaire général de l’Ordre des Hospitaliers de Saint Jean de 

Jerusalem, París, Ernest Léroux Éditeur, 1894-1906, 4 volúmenes.
Delaville le Roulx, Joseph: Mélanges sur l’Ordre de S. Jean de Jérusalem, París, Ernest Léroux 

Éditeur, 1910.
Demurger, Alain: Caballeros de Cristo. Templarios, hospitalarios, teutónicos y demás Órdenes 

Militares en la Edad Media (siglos XI a XVI), Granada, Universidad de Granada, 2005.
Demurger, Alain: Les Hospitaliers. De Jérusalem à Rhodes 1050-1317, París, Tallandier, 2013.
Díaz Martín, Luis Vicente: Los oficiales de Pedro I de Castilla, Valladolid, Universidad de 

Valladolid, 1987, 2ª edición.
Documentos del Archivo de la Catedral de Orense, Orense, Comisión Provincial de Monumentos 

Históricos y Artísticos de Orense, 1914-1923, 2 volúmenes.
Duby, Georges: Hombres y estructuras de la Edad Media, Madrid, Siglo XXI, 1977.
Echániz Sans, María: Las mujeres de la Orden militar de Santiago en la Edad Media, Valladolid, 

Junta de Castilla y León, 1992.
Eiján, Samuel: Historia de Ribadavia y sus alrededores, Madrid, Establecimiento Tipográfico 

de San Bernardo, 1920.
Fernández Catón, José María: Colección documental del Archivo de la Catedral de León (775-

1230). Tomo V (1109-1187), León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1990.
Fernández Conde, Francisco Javier; Torrente Fernández, Isabel y Noval Menéndez, 

Guadalupe de la: El monasterio de San Pelayo de Oviedo. Historia y fuentes. I. Colección 
Diplomática (996-1325), Oviedo, Monasterio de San Pelayo, 1978.

Ferrer i Mallol, María Teresa: «La batlia General de la part del regne de Valéncia dellà 
Sexona», Anales de la Universidad de Alicante. Historia Medieval, 6 (1987), pp. 279-310.



108

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Fita, Fidel: «La Guardia, villa del partido de Lillo, provincia de Toledo. Datos históricos», 
Boletín de la Real Academia de la Historia, 11 (1887), pp. 373-431.

Fletcher, Richard A.: The episcopate in the kingdom of León in the twelfth century, Oxford, 
Oxford University Press, 1978.

Forey, Alan J.: «Constitutional conflict and change in the Hospital of St John during the 
twelfth and thirteenth centuries», Journal of Ecclesiastical History, 33 (1982), pp. 15-29.

Forey, Alan J.: «Women and the Military Orders in the Twelfth and Thirteenth Centuries», 
Studia Monastica, 29 (1987), pp. 63-92.

Forey, Alan: The Military Orders. From the Twelfth to the Early Fourteenth centuries, Londres, 
Macmillan, 1992.

Forey, Alan: Military Orders and Crusades, Aldershot, Variorum, 1994.
Gaibrois de Ballesteros, Mercedes: Historia del reinado de Sancho IV de Castilla, Madrid, 

Tipografía de la Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1922-1928, 3 volúmenes.
García-Guijarro Ramos, Luis: Datos para el estudio de la renta feudal maestral de la Orden de 

Montesa en el siglo XV, Valencia, Institución Alfonso el Magnánimo, 1978.
García-Guijarro Ramos, Luis: «Las cartas fundacionales del monasterio hospitalario de 

Santa María de Sigena, 1184-1188», Aragón en la Edad Media, 19 (2006), pp. 201-212.
García Larragueta, Santos: «La Orden de San Juan en la crisis del Imperio hispánico en el 

siglo XII», Hispania, 49 (1952), pp. 483-524.
García Larragueta, Santos: El gran priorado de Navarra de la Orden de San Juan de Jerusalén 

(siglos XII-XIII), Pamplona, Institución Príncipe de Viana, 1957, 2 volúmenes.
García Larragueta, Santos: Colección de documentos de la Catedral de Oviedo, Oviedo, 

Instituto de Estudios Asturianos, 1962.
García Larragueta, Santos: «San Juan de Jerusalén», en Aldea, Quintín, Marín, Tomás 

y Vives, José: Diccionario de Historia eclesiástica de España, Madrid, Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 1973, volumen III, pp. 1817-1820.

García Larragueta, Santos: «Cartas de paniaguados», Anuario de Historia del Derecho 
Español, 53 (1983), pp. 205-236.

García Tato, Isidro: Las encomiendas gallegas de la Orden Militar de San Juan de Jerusalén. 
Estudio y edición documental. Tomo I. Época Medieval, Santiago de Compostela, Instituto 
de Estudios Gallegos Padre Sarmiento, 2004.

García Tato, Isidro y Álvarez Álvarez, Eleutino: Las encomiendas gallegas de la Orden 
Militar de San Juan de Jerusalén. Estudio y edición documental. La encomienda de Quiroga, 
Santiago de Compostela, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2010-2012, 
2 volúmenes.

Gaya Nuño, Juan Antonio: El románico en la provincia de Soria, Madrid, Blass, 1946.
González, Julio: Regesta de Fernando II, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 

Científicas, 1943.
González, Julio: Alfonso IX, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1944, 

2 volúmenes.
González, Julio: El reino de Castilla en la época de Alfonso VIII, Madrid, Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas, 1960, 3 volúmenes.
González, Julio: Reinado y diplomas de Fernando III, Córdoba, Caja de Ahorros de Córdoba, 

1980-1986, 3 volúmenes.
González Carballo, José: «Carta-puebla de Lora del Río. Fuero y privilegios otorgados a 

la villa por la Orden de San Juan del Hospital de Jerusalén (siglos XIII-XV)», Lora del Río. 
Revista de Estudios Locales, 1 (1990), pp. 17-34.



109ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

González Carballo, José: La Orden de San Juan en Andalucía (siglos XIII-XVI). Las 
encomiendas, Sevilla, Fundación El Monte, 2002.

González Jiménez, Manuel (ed.): Diplomatario andaluz de Alfonso X, Sevilla, Fundación El 
Monte, 1991.

González Jiménez, Manuel (ed.): Crónica de Alfonso X, Murcia, Real Academia Alfonso X 
el Sabio, 1998.

González Sánchez, José Manuel: «Las Ordenes Militares y la labor asistencial en el Camino 
de Santiago: hospital de San Pedro Félix de Incio» en Santiago Otero, Horacio (ed.): El 
Camino de Santiago, la hospitalidad monástica y las peregrinaciones, Salamanca, Junta de 
Castilla y León, 1992, pp. 241-248.

González Sánchez, Vidal: Fresno el Viejo: una encomienda sanjuanista en la frontera entre 
dos reinos, Fresno el Viejo, Ayuntamiento de Fresno el Viejo, 2002.

Grassotti, Hilda: Las instituciones feudo-vasalláticas en León y Castilla, Spoleto, Centro 
Italiano di Studi sull’Alto Medievo, 1969, 2 volúmenes.

Guerrero Ventas, Pedro: El gran priorato de San Juan en el Campo de la Mancha, Toledo, 
Diputación Provincial, 1969.

Guerrero Ventas, Pedro: El Archivo prioral-sanjuanista de Consuegra. Resumen de sus fondos 
documentales, Toledo, El Paisaje, 1985.

Harouel, Jean-Louis y otros: Histoire des institutions de l’époque franque à la Révolution, París, 
Presses Universitaires de France, 1987.

Jaime I: Libro de los hechos, Madrid, Gredos, 2003.
Javierre Mur, Áurea: «Aportación al estudio del proceso contra el Temple en Castilla», 

Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 69 (1961), pp. 47-100.
Josserand, Philippe: «Un maître politique: Fernán Rodríguez de Valbuena, prieur de l’Hôpital 

en Castille au debut du XIVe siècle», IV Jornadas Luso-Espanholas de História Medieval. As 
relaçoes de fronteira no século de Alcanices. Actas, Oporto, Universidad de Oporto, 1998, 
volumen II, pp. 1313-1344.

Josserand, Philippe: «La figure du commandeur dans les prieurés castillans et léonais du 
Temple et de l’Hôpital: une approche prosopographique (fin XIIe-milieu XIVe siècle)», 
en Fernandes, Isabel Cristina Ferreira (coord.): Ordens Militares. Guerra, religiao, poder 
e cultura, Lisboa, Colibri, 1999, volumen I, pp. 149-178.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Las regiones históricas y su articulación política en la Corona 
de Castilla durante la Baja Edad Media», En la España Medieval, 15 (1992), pp. 213-247.

Lalinde Abadía, Jesús: La jurisdicción real inferior en Cataluña, Barcelona, Ayuntamiento, 1966.
Ledesma Rubio, María Luisa: La encomienda de Zaragoza de la Orden de San Juan de Jerusalén 

en los siglos XII y XIII, Zaragoza, Caesaraugustana Theses, 1967.
Ledesma Rubio, María Luisa: Templarios y Hospitalarios en el reino de Aragón, Zaragoza, 

Guara Editorial, 1982.
Lemarignier, Jean-François: La France médiévale: institutions et société, París, Armand Colin, 

1970.
López de Ayala, Pero: Crónica del Rey Don Pedro y del Rey Don Enrique, su hermano, hijos del 

rey don Alfonso Onceno, Buenos Aires, Incipit, 1994-1997, 2 volúmenes.
Luttrell, Anthony: «The Finances of the Commander in the Hospital after 1306», en 

Luttrell, Anthony & Pressouyre, Léon (dirs..): La Commanderie, institution des orders 
militaires dans l’Occident medieval, París, Comité des travaux historiques et scientifiques, 
2002, pp. 277-283.

Luttrell, Anthony y Nicholson, Helen (eds.): Hospitaller Women in the Middle Ages, 
Aldershot, Ashgate, 2006.



110

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Madrid Medina, Ángela: Caballeresas de la Orden de Santiago, Madrid, Real Academia 
Matritense de Heráldica y Genealogía, 2019.

Mansilla, Demetrio: La documentación pontificia hasta Inocencio III (966-1216), Roma, Instituto 
Español de Estudios Eclesiásticos, 1955.

Mansilla, Demetrio: La documentación pontificia de Honorio III (1216-1227), Roma, Instituto 
Español de Historia Eclesiástica, 1965.

Manuel Rodríguez, Miguel de: Memorias para la vida del Santo Rey don Fernando III, 
Barcelona, El Albir, 1974.

Maravall, José Antonio: El concepto de España en la Edad Media, Madrid, Instituto de Estudios 
Políticos, 1964, 2ª edición.

Martín Martín, José Luis y otros, Documentos de los Archivos Catedralicio y Diocesano de 
Salamanca (siglos XII-XIII), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1977.

Martín Rodríguez, José Luis: Orígenes de la Orden Militar de Santiago (1170-1195), Barcelona, 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1974.

Martínez Díez, Gonzalo: Libro Becerro de las Behetrías, León, Centro de Estudios e Investigación 
San Isidoro, 1981, 3 volúmenes.

Martínez Díez, Gonzalo: Los templarios en la Corona de Castilla, Burgos, La Olmeda, 1993.
Matellanes Merchán, José Vicente y Rodríguez-Picavea Matilla, Enrique: «Las Ordenes 

Militares en las etapas castellanas del Camino de Santiago», en Santiago Otero, Horacio 
(ed.): El Camino de Santiago, la hospitalidad monástica y las peregrinaciones, Salamanca, 
Junta de Castilla y León, 1992, pp. 343-363.

Menéndez Pidal, Ramón (ed.): Primera Crónica General de España, Madrid, Gredos, 1977, 
2 volúmenes.

Mollat, Guillaume: Jean XXII (1316-1334): Lettres communes, París, Albert Fontemoing y E. 
de Boccard, 1904-1947, 16 volúmenes.

Nicholson, Helen: Templars, Hospitallers and Teutonic Knights. Images of the Military Orders, 
1128-1291, Leicester, Leicester University Press, 1993.

Nicholson, Helen: The Knights Hospitaller, Woodbridge, The Boydell Press, 2001.
Nicholson, Helen: «Women in Templar and Hospitaller Commanderies», en Luttrell, 

Anthony & Pressouyre, Léon (dirs.): La Commanderie, institution des orders militaires 
dans l’Occident medieval, París, Comité des travaux historiques et scientifiques, 2002, 
pp. 125-134.

Novo Cazón, José Luis: El priorato santiaguista de Vilar de Donas en la Edad Media (1194-1500), 
La Coruña, Fundación Barrie de la Maza, 1986.

Ojeda Nieto, José: Comendadores y vasallos (La Orden de San Juan y el Partido de Valdeguareña), 
Zamora, Instituto de Estudios Zamoranos Florián de Ocampo, 1997.

Oliva Manso, Gonzalo: «Caballeros de la Orden de San Juan en Castilla y León. Dignatarios 
y estructura territorial (ss. XII-XIII)», en Alvarado, Javier & Salazar, Jaime de (eds.): 
Historia de la Orden de Malta. Nuevos estudios, Madrid, Dykinson, 2018, pp. 35-60.

Oliveira, Luís Filipe: «As Ordens Militares e as Cidades», en Oliveira, Luís Filipe (coord.): 
Comendas urbanas das Ordens Militares, Lisboa, Colibri, 2016, pp. 9-20.

Palacios Sánchez, José Manuel: La sagrada, soberana e ínclita Orden Militar de San Juan de 
Jerusalén (Orden de Malta) y sus monasterios de religiosas en España, Logroño, Editorial 
Ochoa, 1977.

Pérez-Bustamante, Rogelio: El gobierno y la administración territorial de Castilla (1230-1474), 
Madrid, Universidad Autónoma de Madrid, 1976, 2 volúmenes.

Pérez Monzón, Olga: «La iglesia sanjuanista de San Pedro y San Felices (Burgos)», Boletín 
de la Institución Fernán González, 206 (1993), pp. 81-89.



111ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII﻿

Petit-Dutaillis, Charles: La monarquía feudal en Francia y en Inglaterra (siglos X a XIII), 
México, UTEHA, 1961.

Piles Ros, Leopoldo: Estudio documental sobre el bayle general de Valencia, su autoridad y 
jurisdicción, Valencia, Institución Alfonso el Magnánimo, 1970.

Porras Arboledas, Pedro Andrés; Herranz Torres, Alberto y Escudero Buendía, Francisco 
Javier: Documentos medievales del Archivo Municipal de Alcázar de San Juan (siglos XII-XV), 
Alcázar de San Juan, Patronato Municipal de Cultura, 2012.

Procter, Evelyn S.: Curia y Cortes en Castilla y León, 1072-1295, Madrid, Cátedra, 1988.
Quintana Prieto, Augusto: «Los Monasterios de Poibueno y San Martín de Montes», 

Archivos Leoneses, 43 (1968), pp. 63-131.
Revuelta González, Manuel: «La bailía de Población de la Orden de San Juan de Jerusalén», 

Publicaciones de la Institución «Tello Téllez de Meneses», 32 (1971), pp. 203-237.
Riley-Smith, Jonathan: The knights of St. John in Jerusalem and Cyprus, c. 1050-1310, Londres, 

Macmillan, 1967.
Riley-Smith, Jonathan: «The Origins of the Commandery in the Temple and the Hospital», 

en Luttrell, Anthony & Pressouyre, Léon (dirs.): La Commanderie, institution des orders 
militaires dans l’Occident medieval, París, Comité des travaux historiques et scientifiques, 
2002.

Riley-Smith, Jonathan: The Knights Hospitaller in the Levant, c. 1070-1309, Basingstoke, 
Palgrave Macmillan, 2012.

Rodríguez Blanco, Daniel: «La organización institucional de la Orden de Santiago en la 
Edad Media», Historia. Instituciones. Documentos, 12 (1985), pp. 167-192.

Rodríguez García, José Manuel: Las Órdenes Militares de origen hispánico. La guerra 
juramentada contra el infiel, Madrid, Mandala, 2017.

Rodríguez-Picavea Matilla, Enrique: Los monjes guerreros en los reinos hispánicos. Las Órdenes 
Militares en la Península Ibérica durante la Edad Media, Madrid, La Esfera de los Libros, 2008.

Romaní Martínez, Miguel: A Colección Diplomática do Mosteiro Cisterciense de Santa María 
de Oseira (Ourense) (1025-1310), Santiago, Torculo Ediciones, 1989, 2 volúmenes.

Rosell, Cayetano (ed.): «Crónica del rey don Sancho el Bravo» en Crónicas de los reyes de 
Castilla, Madrid, Biblioteca de Autores Españoles, 1953, volumen I, pp. 67-90.

Rubio Herguido, Manuel: «Privilegio otorgado por Frey Arias Gutiérrez Quijada. Año 1308», 
Noria. Cuadernos de temas alcazareños, 2 (1963), pp. 15-23.

Rubio Herguido, Manuel: Alcázar de San Juan. Corazón de la Mancha, Ciudad Real, Instituto 
de Estudios Manchegos, 1983.

Ruiz Gómez, Francisco: Los orígenes de las Órdenes Militares y la repoblación de los territorios 
de la Mancha (1150-1250), Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2003.

Salazar y Acha, Jaime de: «Notas para una biografía de Fernán Rodríguez de Valbuena, 
prior del Hospital y mayordomo mayor de Alfonso XI», en Madrid y Medina, Ángela 
& O’Donnell y Duque de Estrada, Hugo (Comps.): Actas de las II Jornadas de la Orden 
de San Juan, Ciudad Real, Instituto de Estudios Manchegos, 1999, pp. 253-266.

Sarasa Sánchez, Esteban: Aragón en el reinado de Fernando I (1412-1416), Zaragoza, Institución 
Fernando el Católico, 1986.

Serra Ruiz, Rafael: «La Orden de San Juan de Jerusalén en el reino de Murcia (siglo XIII)», 
Anuario de Historia del Derecho Español, 38 (1968), pp. 553-590.

Serrano, Luciano: «Alfonso XI y el Papa Clemente VI durante el cerco de Algeciras», en 
Escuela Española de Arqueología e Historia en Roma. Cuadernos de Trabajos, Madrid, Junta 
para Ampliación de Estudios e Investigaciones Científicas, 1915, volumen III, pp. 1-35.



112

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 65–112  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Solano de Figueroa y Altamirano, Juan: Historia eclesiástica de la ciudad y obispado de 
Badajoz, Badajoz, Imprenta del Hospicio Provincial, 1931, 8 volúmenes.

Ubieto Arteta, Agustín: El Real Monasterio de Sigena (1188-1300), Valencia, Anúbar, 1966.
Ximenii de Rada, Rodericus: Historia de rebus Hispanie sive Historia Gothica, Turnhout, 

Brepols, 1987.
Zabalo Zabalegui, Javier: La Administración del reino de Navarra en el siglo XIV, Pamplona, 

Universidad de Navarra, 1973.



113ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

UNA INFANTA DE NAVARRA EN LA 
CORTE DE CASTILLA: ESCENARIOS 
POLÍTICOS EN TORNO A LA 
CONFIGURACIÓN Y EVOLUCIÓN 
DEL HOSTAL Y LA CASA DE BLANCA 
DE TRASTÁMARA, PRINCESA 
DE ASTURIAS (1424-†1464)

A PRINCESS OF NAVARRE IN THE COURT 
OF CASTILE: POLITICAL SCENARIOS IN 
THE CONFIGURATION AND EVOLUTION 
OF THE HOSTAL AND ROYAL HOUSEHOLD 
OF BLANCA OF TRASTÁMARA, PRINCESS 
OF ASTURIAS (1424-†1464)

Francisco de Paula Cañas Gálvez1

Recepción: 2020/11/05 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/12/02 ·  
Aceptación: 2020/12/03

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30513

Resumen2

Estudio del Hostal y la Casa adscrita a Blanca de Trastámara, infanta de Navarra y, 
tras su matrimonio con Enrique de Castilla en 1440, princesa de Asturias. Figura 
escasamente atendida por la historiografía, para la elaboración de este trabajo se 

1.   Depto. de Historia de América, Medieval y Ciencias Historiográficas. Universidad Complutense de Madrid. 
C.e.: franccan@ghis.ucm.es ORCID: http://orcid.org/0000-0002-1678-6752

2.   Este trabajo forma parte del proyecto HAR2016-76174-P «Expresiones de la cultura política peninsular en las 
relaciones de conflicto (Corona de Castilla, 1230-1504)», del programa estatal de Fomento de la Investigación Científica 
y Técnica de Excelencia, Ministerio de Economía y competitividad. Las siglas y abreviaturas utilizadas han sido las 
siguientes: AC: Archivo catedralicio. ACA: Archivo de la Corona de Aragón. ADM: Archivo Ducal de Medinaceli. AGN: 
Archivo Real y General de Navarra. AGS: Archivo General de Simancas. AHN: Archivo Histórico Nacional. AHNOB: 
Archivo Histórico de la Nobleza. AM: Archivo Municipal. AMG: Archivo del Monasterio de Guadalupe. ARChG: Archivo 
de la Real Chancillería de Granada. ARV: Archivo del Reino de Valencia. ASDRT: Archivo de Santo Domingo el Real 
de Toledo. CySR: Casa y Sitios Reales. DC: Diversos de Castilla. MyP: Mercedes y Privilegios. PR: Patronato Real. QC: 
Quitaciones de Corte. RAH: Real Academia de la Historia. Agradezco a los profesores Ruth Martínez Alcorlo, Fernando 
Serrano Larráyoz y Eloísa Ramírez Vaquero su ayuda en la revisión del texto y los consejos aportados.

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30513
mailto:franccan@ghis.ucm.es


114

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ha reunido una importante documentación de archivo, en su mayor parte inédita, 
que ha permitido conocer los espacios de servicio curiales que atendieron a la 
joven princesa desde su niñez y profundizar en las intrigas que en su entorno se 
desarrollaron en el marco más amplio de las complejas relaciones políticas que 
Castilla, Navarra y Aragón mantuvieron durante la primera mitad del siglo XV.

Palabras clave
Blanca de Trastámara; infanta de Navarra; infanta de Aragón; princesa de Asturias; 
Casa y Corte.

Abstract
Study of the hostal and the royal household of Blanca of Trastámara, princess of 
Navarre and –after her marriage to Enrique of Castile in 1440– princess of Asturias, 
a figure scarcely examined by modern scholarship. An important group of mostly 
unpublished archival documents has been gathered for this study to identify the 
domestic court environment that provided service to the young princess since her 
childhood. This study also delves into the intrigues that developed in this milieu 
within the broader framework of the complex political relations between the 
kingdoms of Castile, Navarre and Aragon during the first half of the fifteenth century.

Keywords 
Blanca de Trastámara; Princess of Navarre; Princess of Aragon; Princess of Asturias; 
Court and Household.



115ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

I.	 PRESENTACIÓN

Blanca de Trastámara –hija de Blanca de Navarra y Juan de Aragón3– nació, se-
gún Alesón, en el palacio de Olite, «en la cámara que está sobre la puerta de él», el 
jueves 9 de junio de 14244. Como el resto de miembros de la familia real su destino 
estuvo condicionado desde ese instante por los intereses políticos de la Corona, 
una proyección incierta entonces para la infanta, que ocupaba el cuarto lugar en 
la línea de sucesión de Navarra5. Los fallecimientos de su hermana mayor Juana y 
su abuelo Carlos III en agosto y septiembre de 1425, con la consiguiente llegada al 
trono de sus padres, despejaron notablemente la posición de Blanca en el orden 
sucesorio situándose sólo por detrás de su hermano Carlos –desde 1423 príncipe 
de Viana6–, pasando así a ser una pieza de gran valor en el complejo entramado de 
las relaciones políticas peninsulares7. Su posterior compromiso matrimonial con 
el príncipe de Asturias la convertiría en 1436 en heredera consorte de Castilla; en 
1458, tras la llegada de su padre al trono de Aragón, pasó a ser infanta aragonesa 
y en 1461, después del fallecimiento de su hermano Carlos, princesa de Navarra.

Blanca y su descendencia –de haberla tenido– hubieran, por lo tanto, podido 
reunir en una sola persona las Coronas de Castilla y Navarra, avanzando así en 
el proyecto político que culminarían décadas después los Reyes Católicos con la 
unión dinástica de Catilla y Aragón en 1479 y la posterior conquista de Navarra 

3.   Blanca y Juan contrajeron matrimonio en 1420. Un análisis de las negociaciones previas y el contexto político en el 
que tuvo lugar el enlace, en Desdevises du Dezert, G., 1999: 147-158 y Lacarra, J. M., 1972: 223-225. La bibliografía sobre 
Blanca de Navarra es extensa. Un buen listado bibliográfico, aunque ya con algunos años, en Mugueta Moreno, I. y 
Tamburri Bariain, P., 1999: 341-348; también, Lacarra, J. M., 1972: 219-221; Sesma Muñoz, A., 1999 y Ramírez Vaquero, 
E., 2014a; la labor de gobierno de Blanca en Sicilia, en Fodale, S., 1999. Sobre Juan de Aragón, remitimos al estudio clásico 
de Vicens Vives, J., 2003. Sobre la situación de Juan en el momento de la muerte del rey Carlos, véase Lacarra, J. M., 
1972: 221-222; Desdevises du Dezert G., 1999: 165-168. Una visión conjunta de Juan y Blanca como reyes de Navarra, 
Castro Álava, J. R., 1966; Lacarra, J. M., 1972: 225-244; Olatzu Jaurrieta, S., 1986; y Ramírez Vaquero, E., 2003.

4.   Alesón, P., 1709: 409; Castro, J. R., 1967: 416. Sobre este castillo y el programa de reformas llevadas a cabo 
por Carlos III para convertirlo en el centro político-ceremonial de la monarquía de los Evreux, véase Castro, J. R., 1967: 
518-527 y Martínez de Aguirre, J., 1987: 139-184. Algunos apuntes sobre el esplendor del palacio a mediados del siglo 
XV, Lacarra, J. M., 1972: 247-249.

5.   Por detrás de su madre Blanca; su hermano mayor Carlos, nacido en el convento de San Pablo de Peñafiel el 
29 de mayo de 1421 «a la hora de nona»; y su hermana Juana, que vino al mundo hacia el mes de septiembre de 1423 
en Sangüesa. Tras el nacimiento de Blanca en 1424, Juan y Blanca tuvieron a Leonor, nacida en Olite el 2 de febrero de 
1426. Desdevises du Dezert, G., 1999: 163-165; Zurita, J. de, 1980b: 555; Castro, J. R., 1967: 411-416.

6.   En enero de 1423, Carlos III le concedió un rico patrimonio conformado por «la villa y castillo de Viana y las villas 
y castillos de Laguardia, Buranda, Aguilar, Ujotranilla, La Población de San Pedro y Cabredo y todos los lugares que 
tenía en el valle de Campezo con los castillos de Maraymón, Toro y Buranzo; y esto se dio con título de principado de 
Viana para él y los otros primogénitos sucesores de aquel reino. Con este estado le dio las villas de Corella y Peralta el 
mismo día; aunque el día que entró en Olite –que le llevaron a Castilla por su nueva entrada– le había dado aquella villa 
de Corella y a Cintruénigo». Añade Zurita que «Fue este príncipe el primero que tuvo este título de príncipe de Viana 
en aquel reino; y aunque vino después a ser sucesor legítimo destos reinos nunca usó del título de príncipe de Girona 
ni fue jurado por primogénito sucesor en ellos; y toda la vida se quedó con el título de príncipe de Viana o Navarra». 
Zurita, J. de, 1980a: 602. Los contextos políticos en los que nació el Principado de Viana, en Castro, J. R., 1967: 414-415.

7.   Un análisis desde la perspectiva castellana, en Suárez Fernández, L., 1975. Una visión de conjunto, en Suárez 
Fernández, L, Canellas López, A. y Vicens Vives, J., 1986.



116

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

en 1512 y que a punto estuvo de materializarse en unión ibérica con Portugal unos 
años antes de haber llegado a reinar el príncipe Miguel8.

Blanca, sin embargo, no alcanzaría el trono. Su divorcio del príncipe en 1453 
y la ausencia de hijos la alejarían definitivamente de la herencia castellana9, 
iniciando entonces un período de progresiva decadencia política y económica que 
no le impidieron mantener, no sin ciertas dificultades, su estatus de «prinçessa 
de Castilla». Su incapacidad para ganarse los apoyos necesarios orientados a 
defender sus intereses debilitó sus pretensiones. A ello había que añadir una 
coyuntura política especialmente compleja generada por las intrigas de su cuñado 
Gastón IV, conde de Foix10, que no dejó pasar la oportunidad de verse en algún 
momento rey de Navarra como esposo de la infanta Leonor –hermana menor 
de Blanca11–, en el contexto más amplio de la guerra que desde hacía décadas 
mantenían beamonteses y agramonteses12. En este ambiente tan desfavorable, la 
animadversión de su propio padre –la misma que mantuvo con su hijo el príncipe 
de Viana13– fue también un factor determinante en su ocaso político al apartarla 
de la línea sucesoria en Aragón en beneficio del infante Fernando, el hijo varón 
que había tenido con su segunda esposa Juana Enríquez14, que por su condición 
masculina prevalecía en la línea sucesoria frente a Blanca, a pesar de ser esta de 
mayor edad15. Ella, sin embargo, en 1460 se hacía llamar «prinçessa e infanta de 
Aragón e Navarra»16.

Prisionera, aislada y sin apenas partidarios, los dos últimos años de vida de 
Blanca fueron dramáticos17. En abril de 1462 hacía públicas sus protestas por el 
trato dispensado por su padre «que la avia de desterrar é desheredar del dicho 

8.   Cañas Gálvez, F. de P., 2020.
9.   Salvador Miguel, N., 2008.
10.  Courteault, H., 1895. Las maniobras del conde y Leonor, en Zurita, J. de, 1988: 408-409. Un análisis del 

marco político y su dimensión internacional, en Lacarra, J. M., 1972: 303-317 y Suárez Fernández, L., 2005: 249-252.
11.   Coll Julián, N., 1952; Ramírez Vaquero, E., 2002 y 2014b. El contexto político y las negociaciones llevadas a 

cabo para el matrimonio de la infanta con el conde de Foix, en Lacarra, J. M., 1972: 237-240.
12.   «Estaba la princesa doña Blanca al tiempo de la prisión del príncipe don Carlos su hermano en poder del rey 

su padre; y después de su muere la tuvieron en algunos lugares fuertes bien guardada y como en prisión por quitar la 
ocasión que no se apoderasen della los beamonteses que la tenían por señora natural». Zurita, J. de, 1988: 408. Sobre 
este conflicto, véase Ramírez Vaquero, E., 1990.

13.   Un análisis de las relaciones entre el rey Juan y su hijo, en Lacarra, J. M., 1972: 257-301. Los pormenores del 
acuerdo alcanzado Juan II de Aragón y entre el conde de Foix y su esposa Leonor para desheredar al Príncipe de Viana, 
en Zurita, J. de, 1988: 146-150. Los últimos y complejos años de vida del Príncipe Carlos de Viana y de su hermana 
Blanca, en Miranda Menacho, V-C., 2018: 191-371; también Zuza Viniegra, M., 2018.

14.   Zurita, buen conocedor de aquellas circunstancias, resumía de manera certera esta lista de infortunios que 
llevaron a la princesa a acabar «miserablemente sus días», primero al ser «repudiada de su marido» y después «perseguida 
de su hermana y aborrecida del padre, y entregada por él a sus enemigos para su perdición, y muerta en prisión en 
poder de su cuñado que no le dio (según otros afirman) mucho espacio de vida con temor que el rey de Castilla había 
de poner su persona y reinos por su libertad». Zurita 7 ed. 1988: 410. Sobre la figura de Juana Enríquez, véase Coll 
Juliá, N., 1953 y Lledó Ruiz, D., 2018.

15.   Los primeros años de vida del infante Fernando, las relaciones con su padre, el panorama político y su entorno 
cortesano, en Vicens Vives, J., 1952 y 2007: 11-74. 

16.   AGN, Comptos, Caj. 158, nº 41, VI.
17.   Zurita, J. de, 1988: 408-410. Los años finales de Blanca han sido estudiados por Miranda Menacho, V-C., 

2011: 444-446.



117ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

reino (Navarra) é la poner presa en poder del Rey de Francia é Conde de Foix»18 y 
pedía a Enrique IV de Castilla, al conde Armagnac, a su fiel Juan de Beaumont19 y a 
Pedro Pérez de Irurita –su cambradineros– que acudiesen en su socorro20. Unos días 
más tarde, sobrepasada por las circunstancias y «sin recurso ni remedio ninguno 
y tan desamparada en poder de los que tanto tiempo había que le procuraban la 
muerte», hacía «cesión y donación entre vivos» del reino de Navarra al rey de 
Castilla y a sus herederos, privando así –aunque sólo fuera nominalmente– a su 
hermana Leonor y al conde de Foix de la Corona de Navarra, a los que únicamente 
dejó la correspondiente legítima foral que en este caso consistió en

una arinzada de tierra blanca en el jardín Jusí, que es en la dita villa de Olite y suele tener el 
concerge de los palacios reales de la dita villa, el qual jardín es de la corona de Navarra e es mío 
e pertenesce a mi

además de 60 florines carlines en dinero, 30 para «hacer de la dita arinzada de 
tierra e treinta florines carlines a su propia voluntad»21.

Parece que en septiembre de ese año, apurando quizá una última oportunidad 
de obtener ayuda, escribió al concejo de Barcelona haciéndole saber las malas 
intenciones de su padre sobre ella, una expectativa fallida puesto que la ciudad 
informó cumplidamente al rey de la misiva enviada por su hija22.

Blanca falleció dos años después en Lescar, y no en el castillo de Orthez como 
se ha afirmado23, el 2 de diciembre de 146424. Su muerte25 –como señala Zurita– 
«estuvo mucho tiempo secreta»26. Sepultada en la catedral de esa misma localidad, 
su condición de enemiga de los vizcondes de Bearne y condes de Foix hizo –al 
parecer– que su sepulcro fuera privado de relevancia en el interior del templo, 
aunque lo más probable es que fuera durante la Revolución francesa cuando 
desapareció27. Su hermana Leonor se convirtió en princesa de Viana28.

18.   1462, abril. 23-29. Memorias 1835-1913: 236-238, docs. LXX-LXXI.
19.   Lugarteniente de Enrique IV de Castilla en el Principado de Cataluña desde finales de 1462. Desde diciembre 

de ese año y hasta febrero del siguiente, Beaumont insistió en numerosas ocasiones al rey de Castilla, a su esposa 
Juana de Portugal y al arzobispo de Toledo Alfonso Carrillo que se defendieran los intereses de la princesa Blanca en la 
reunión que el monarca castellano habría de tener con Luis XI de Francia poco después. Sobrequés Galicó, J., 1975: 
29, 37 y 96, docs. 92, 148, 467, 468 y 470.

20.   1462, abril, 23-29. San Juan Pie del Puerto. AGS, PR, leg. 12, f. 12. Memorias 1835-1913: 236-240, docs. LXX-LXXII.
21.   AGS, PR, leg. 12, f. 11; RAH, Salazar, A-7, ff. 21-23. Zurita, J. de, 1988: 410; Memorias 1835-1913: 240-247, doc. 

LXXIII; Lacarra, J. M., 1972: 305-307.
22.   (¿1462?) septiembre, 25. Barcelona. RAH, Salazar, A-7, f. 24.
23.   Zurita, J. de, 1988: 410. Lacarra pone en duda el lugar de su fallecimiento. Lacarra (1972: 316).
24.   «Doña Blanca, prinçessa, finó en Bearn, en el logar de Lescar, ii días de deziembre annio mcccclxiiii. AGN, 

Comptos, reg. 498, f. 114.
25.   Al parecer la causa del óbito fue el veneno que le había administrado una dama de su hermana, extremo 

imposible de confirmar sin pruebas forenses que así lo pudieran verificar. Castro, J. R., 1967: 416.
26.   Zurita, J. de, 1988: 410.
27.   V.V.A.A, 1998: 396. Sobre el infortunio de esta princesa, Zurita escribió: «Fue en gran manera desastrada suerte 

desta princesa, repudiada de su marido, perseguida de su hermana y aborrecida del padre, y entregada por él a sus 
enemigos para su perdición, y muerta en prisión en poder de su cuñado que no le dio (según otros afirman) mucho espacio 
de vida con temor que el rey de Castilla había de poner su persona y reinos por su libertad». Zurita, J. de, 1988: 410.

28.   Lacarra, J. M., 1972: 317-344.



118

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Sin embargo, y a pesar de los rasgos novelescos de su vida y de su relevancia 
coyuntural, la figura de esta desafortunada princesa es en la actualidad escasamente 
conocida, aunque en los últimos años ha sido objeto de algunos estudios puntuales29. 
Las razones de este desinterés historiográfico parecen claras: una posición 
política débil y anulada a lo largo de su vida; falta de carisma político; ausencia de 
descendencia, falta de apoyos familiares en sus legítimas reivindicaciones en Navarra 
y una documentación escasa, consecuencia, sin duda, de todo lo expuesto. Ello ha 
repercutido a la hora de hacer de la princesa una figura –quizá– poco atractiva para los 
historiadores, eclipsada, sin duda, por otros personajes coetáneos de mayores brillos 
como su padre Juan30, su hermano Carlos31, su hermanastro el príncipe Fernando32, 
el conde de Foix33 y en menor medida su hermana Leonor34 o Juana Enríquez35.

Si bien es cierto que la figura de Blanca podría ser abordada desde diferentes 
perspectivas de análisis histórico, consideramos que uno de los aspectos esenciales 
a la hora de definir su perfil político e institucional es el relativo al estudio de su 
Hostal (en Navarra) y Casa y Corte (en Castilla), o lo que es lo mismo, los entor-
nos curiales que por su condición regia se le fueron asignando desde su infancia 
y que, sin duda, contribuyeron a definir su perfil humano, cultural y político36. 
Es por ello que este trabajo pretende abundar en estos aspectos, en especial el 
periodo en el que Blanca fue princesa de Asturias tras su enlace matrimonial con 
Enrique de Castilla, es decir, entre 1436 –fecha del acuerdo nupcial alcanzado en el 
llamado Tratado de Toledo y más concretamente desde su llegada a Valladolid en 
septiembre de 1440 para celebrar su boda– y 1453, momento en el que la pareja se 
divorció. No obstante, y con la intención de ofrecer un panorama más completo 
de lo que fue la servidumbre de doña Blanca, se han estudiado también sus pri-
meros oficiales (1424-1436) y los que la atendieron en sus últimos años (1453-1464).

Las fuentes documentales a la hora de abordar este trabajo son, como se ha 
apuntado más arriba, escasas, sospechosamente escasas para un personaje de la 
relevancia institucional de una princesa de Asturias y Navarra, además de infanta de 
Aragón; es como si hubiera existido un interés en aminorar su memoria haciendo 
desaparecer –tanto en Castilla como Navarra y Aragón– una documentación que 
hubiera podido resultar de algún modo incómoda en aquella convulsa etapa.

 Parte importante de las fuentes que han sobrevivido se encuentra en la sección 
de Comptos del Archivo Real y General de Navarra, en especial aquella relativa a la 
infancia y adolescencia de Blanca hasta su marcha a Castilla en 1440. Igualmente 

29.   Salvador Miguel, N., 2008; Miranda Menacho, V-C., 2011: 444-446; Azcona, T. de, 2017 y Villaseñor 
Sebastián, F., 2018.

30.   Vicens Vives, J., 2003.
31.   Desdevises du Desert, G., 1999; Miranda Menacho, V-C., 2017.
32.   Vicens Vives, J., 1952.
33.   Courteault, Henri 1895.
34.   Coll Juliá, N., 1952; Ramírez Vaquero, E., 2002 y 2014b.
35.   Coll Juliá, N., 1953.
36.   Para los casos de los miembros de la realeza y la nobleza, véase Cañas Gálvez, F. de P., 2016a y 2016b.



119ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

relevantes a la hora de elaborar este trabajo han sido los fondos del Archivo 
General de Simancas, en especial las secciones de Casa y Sitios Reales, Mercedes 
y Privilegios y Patronato Real, documentación en su mayor parte inédita y de 
gran valor para conocer la composición de la Casa de Blanca durante sus años en 
Castilla. De manera más puntual los fondos de la Colección Salazar y Castro de la 
Real Academia de la Historia, así como otros procedentes del Archivo Histórico 
de la Nobleza, Archivo Ducal de Medinaceli, Archivo del Monasterio de Santo 
Domingo el Real de Toledo o los municipales de Segovia, Toledo o Valencia.

Curiosamente, las pesquisas en los dos grandes archivos aragoneses –Archivo 
de la Corona de Aragón y Archivo del Reino de Valencia–han ofrecido resultados 
muy escasos que no van más allá de unos cuantos documentos aislados. Es muy 
probable que en su momento hubiera existido un considerable volumen de 
correspondencia cruzada entre Blanca, sus padres, hermanos, otros miembros 
de la realeza peninsular, nobles, eclesiásticos, vasallos y servidores que de haber 
llegado hasta nosotros hubiera sido determinante a la hora de matizar muchos 
aspectos biográficos, políticos e institucionales de Blanca de Trastámara. Quizá 
futuras indagaciones permitan conocer –al menos en parte– aquel trasiego epistolar.

II.	PRIMEROS SERVIDORES (1424-1436)

II.1. MECEDORAS, NODRIZAS, AMAS Y EDUCACIÓN

Nada más nacer a Blanca se le debieron de asignar varias personas encargadas 
de sus primeros cuidados y atenciones. Aparece entonces como una de sus más 
tempranas servidoras una mecedora llamada Leonor, cuyo trabajo de hacer dormir 
a la criatura fue gratificado en octubre de 1424 con 101 sueldos que se le abonaron 
por la «expensa» y alquiler de las bestias de carga para el viaje que había realizado 
de Estella a Olite para acompañar hasta Castilla a Blanca de Navarra, su hija y una 
bastarda del rey de Carlos III llamada Juana37. También como mecedoras de los 

37.   En Castilla, Blanca y sus hijas se reencontraron con Juan de Aragón y allí permanecieron hasta el verano de 1425. 
El viaje exigió la puesta en marcha de una compleja logística. La obesidad de la princesa Blanca y la corta edad de su hija 
obligaron a realizar jornadas cortas con descansos de varios días en algunas localidades. Para mayor comodidad, una 
parte importante del trayecto –sino todo– se hizo en andas, como ocurriría años más tarde, en 1441, cuando acompañó 
hasta Valladolid a su hija Blanca. La comitiva partió de Olite el 28 de agosto de 1424 y ese mismo día llegan en andas 
a Berbinzana; el 29 marcharon a Lerín; el 30 estaban en Sesma; el 31 en Viana donde «folgaron el día siguiente»; el 2 
de septiembre la comitiva llegaba a Laguardia, donde permaneció hasta el 7, que llegaron a Haro, momento en el que 
el infante Carlos –que hasta entonces había acompañado a su madre y a su hermana– regresaba a Navarra. Blanca y 
su hija se reunieron a finales de octubre de 1424 en Burgos con el rey Juan II de Castilla. Por aquellas mismas fechas 
llegó a la corte castellana el infante Carlos. Blanca preparó con cuidado su viaje a Valladolid, siempre acompañando a 
la corte castellana. El día 27 de ese mes, la princesa salía de la ciudad del Arlanzón acompañado de su hija y doña Juana 
de Navarra con dirección a Valladolid notificando al concejo de Paredes de Nava que le eran necesarios 48 hombres 
para traer las andas suyas y las de las niñas, disponiendo para ello y con la intención de no cargar con todos los gastos 
Paredes que se hiciera desde Palenzuela, donde debían estar prevenidos del paso de la comitiva regia. A principios de 
noviembre Blanca y sus hijas estaban en Castrogeriz, donde la princesa volvió a escribir a los vecinos de Paredes de 



120

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

hijos de Blanca de Navarra aparecen documentadas entre 1424 y 1426 tres mujeres 
llamadas Isabel, Margarita y Navarco de las que apenas tenemos noticias38.

Entre estas primeras servidoras estaban las amas de leche, llamadas también 
nodrizas. Se trataba de mujeres seleccionadas atendiendo a rigurosos criterios 
de prestigio social –al menos en Castilla, en Navarra parece que eran de orígenes 
más humildes39– y excelentes condiciones de salud, físicas y mentales, cuya 
lactancia fuera óptima para la persona real40. Estas pautas de exigencia eran las 
mismas que se demandaban a las otras amas, las que una vez terminada la etapa 
de lactancia materna –entre los 19 y 22 meses41– se encargaban de la instrucción 
y primera formación moral de la infanta42. La intelectual debió de estar a cargo 
de otras personas, maestras y ayas, de las que ahora no tenemos referencias 
en este caso43. Bajo la responsabilidad de las amas recaía la tarea de educar a la 
joven en las costumbres y parámetros morales propios de las mujeres de su rango 
social44. Se las enseñaba a evitar tentaciones, disponer de «buen y santo consejo 
y conocimiento que le vienen… por el amor y el temor a Nuestro Señor», «atraer 
hacia sí todas las virtudes», «mantener la paz entre el príncipe y los barones si 
hay desacuerdo», ser devota y caritativa, prudente, discreta, benevolente con 
sus súbditos «de cualquier estado», cuidar y «velar por el estado y el gobierno 
de sus hijos», mantener «a las mujeres de su corte en bello orden», vigilar «sus 
rentas y sus finanzas y el estado de su corte», «extender la largueza y liberalidad» 
y ser recatada en la viudedad45, además de ser apuesta, limpia, mesurada en la 
comida y la bebida y hablar «bien e apuestamente», ser equilibrada, templada, 
y de «buen entendimiento»46.

Nava pidiéndoles 50 hombres para conducir a sus hijas las infantas Blanca y Juana a Valladolid pasando por Dueñas. La 
inestabilidad política en Castilla y el delicado estado de salud de Carlos III precipitaron la vuelta a Castilla del infante 
Carlos –diciembre de 1424– y unos meses más tarde –julio-agosto de 1425– lo hacía Blanca con sus hijas. 1424, octubre, 
5. AGN, Comptos, Caj. 109, nº 7, XXVII. Catálogo XXXVI: 228, doc. 539. Castro, J. R., 1967: 417. 1424, octubre, 27. Burgos 
y 1424, noviembre, 7. Castrogeriz. Teresa León, T., 10-11, docs. XXV-XXVI. Valdeón Baruque, J., 1999.

38.   Narbona Cárceles, M., 2006: 444.
39.   Ibídem: 434.
40.   Para el príncipe Juan (futuro Juan II de Castilla), estos criterios quedaron recogidos en varias cartas de Enrique III 

de Castilla de (1405), febrero, 14. Madrid y (1405), marzo, 8. Segovia. ASDRT, docs. 71 y 91. Publicadas en Cañas Gálvez, 
F. de P., 2010a: 125 y 128, docs. 75 y 79. Un análisis más amplio sobre estas mujeres en la Casa del príncipe Miguel, en 
Cañas Gálvez, F. de P., 2020 (en prensa). Alguna referencia en el caso Navarro en el Narbona Cárceles, M., 2006: 443.

41.   Ibidem: 437.
42.   «Siendo jóvenes los hijos de los reyes deben tener ayos para que los guarden debidamente y enseñen bien; 

en tal edad pueden aprenderse mejor las cosas que en la mayor. Deben los reyes elegir ayo de buen linaje, juiciosos y 
entendidos; de buenas costumbres, que amen al rey y el bien del reino». Partidas II, Título VII, Ley 4.

43.   Narbona Cárceles, M., 2006: 444-456.
44.   Es bien conocida la educación de las mujeres de la raleza en la Castilla bajomedieval, en especial la de Isabel 

I. Véase, Rábade Obradó, M. P., 1998: 261-301; Salvador Miguel, N., 2004: 107-128; Segura Graíño, C., 2005: 321-329 
y Del Val Valdivieso, M. I., 2006: 555-562 y 2011: 255-273.

45.   Así lo detalla Cristina de Pizan en El Tesoro de la Ciudad de las Damas, una obra escrita para la corte francesa 
a principios del siglo XV que por sus relaciones político-familiares con los Evreux bien pudo ser conocida en Navarra. 
Pizan, C. de 2020: 157-333, libro I, caps. 1-26; Lacarra Lanz, E., 2001.

46.   Partida II, Título VII, Leyes I-VIII.



121ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

Era, sin duda, una labor exigente en la que también se recomendaba la 
participación de los padres47, quienes en opinión de Egidio Romano debían ser

acuciosos en nodrescer sus fijos en la mocedad en buenas costumbres, ca así como los padres 
son acuciosos en proveerlos de bienes temporales cuanto a los cuerpos, así mucho más lo deven 
ser en darles buenas costumbres e en proveerles de virtudes cuanto a las almas, en cuanto las 
almas son mejores que los cuerpos48.

En el caso de Blanca, no parece que su padre Juan de Aragón jugara un papel 
importante en su educación –más preocupado de sus asuntos políticos en Castilla 
que de sus hijos–, pero sí lo hizo su madre, con quien vivió continuamente hasta 
su partida hacia Castilla en el verano de 1440 y de quien la joven infanta heredó 
sus costumbres piadosas y su carácter dócil, rasgos que también definen en buena 
medida a su hermano, el príncipe de Viana. 

Dada la cercanía de estas amas mantenían con las personas reales en su niñez 
y adolescencia, no es de extrañar que se creasen entre ellas vínculos estrechos 
que perduraban durante años49. Este podría ser el caso de Gracia Martíniz de 
Tafalla, la primera de las amas documentadas al servicio de Blanca. El afecto 
que siempre le profesó la reina y los muchos años que sirvió a la joven infanta, 
evidencian la calidad de los servicios prestados. Probablemente emparentada con 
Johan Martíniz de Tafalla – canónigo de Calahorra en 142550– Gracia estuvo al 
servicio de la Blanca desde al menos 1425 hasta 1446, cuando ya se había convertido 
en princesa de Asturias51. En octubre de 1429 aparecía avecindada en Tafalla52 y 
en 1438 estaba casada en segundas nupcias con Miguel García de Vergara, amo 
también de la infanta53. Su trabajo fue reconocido y gratificado por la reina en 
numerosas ocasiones. En noviembre de 1425, por ejemplo, percibía puntualmente 
del recibidor de Olite los doce florines otorgados por la soberana54, una merced 
que en junio de 1428 se ampliaba con la concesión de otros quince florines que 
la reina le otorgó para que pudiera pagar con su primer esposo Miguel de Puente 
de la Reina ciertas deudas no especificadas55 y otros tres sueldos y cuatro dineros 
más en septiembre de 143856. Junto a estas concesiones de carácter económico, 
había que sumar las retribuidas en especie. Así, desde al menos noviembre de 
1427 Gracia también recibía una cantidad variable de cahíces de trigo, vitalicios y 

47.   Partida II, Título VII, Leyes IX-X.
48.   Glosa Castellana 2005: 465.
49.   Narbona Cárceles, M., 2006: 435.
50.   En enero de ese año, Johan figuraba también como «curador» de Blanqueta, hija de Andreo Dehán. Recibió 

del recibidor de Olite Johan Périz de Tafalla un total de diez libras correspondientes a los frutos del año anterior en 
satisfacción de la restitución de Traibuenas. AGN, Comptos, Caj. 109, nº 19, LVII. Catálogo XXXVI: 351, doc. 842.

51.   1446, octubre, 10. AGN, Caj. 152, nº 11, XVII. Catálogo XLVI: 230, doc. 565. 
52.   AGN, Comptos, Caj. 128, nº 34, V. Catálogo XXXVIII: 185, doc. 543.
53.   1438, septiembre, 16. Tafalla. AGN, Comptos, Caj. 141, nº 30, IV. Catálogo XLIII: 218, doc. 563.
54.   1425, noviembre, 22. AGN, Comptos, Caj. 125, nº 7, II. Catálogo XXXVII: 56, doc. 124.
55.   1428, junio, 15. AGN, Comptos, Caj. 126, nº 57, V. Catálogo XXXVII: 437, doc. 1196.
56.   1438, septiembre, 16. Tafalla. AGN, Comptos, Caj. 141, nº 30, IV. Catálogo XLIII: 218, doc. 563.



122

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

exentos de tasas en concepto de «dono». Ese año fueron diez57, los mismos que 
en 142858, reduciéndose a seis en 143259, a cuatro en 143660, 143861 y 144662.

Se documentan también otras amas y amos al servicio de la infanta. En abril de 
1429 figuran como tal Martín Sánchiz de Audelena y su esposa María Périz de Leoz 
–«amo et ama de la infanta»– a los que la reina concede como regalo nupcial dos 
cahíces de trigo exentos de tasas63. Su posición ascendente en la corte se consolida 
en enero de 1430 con el nombramiento de Martín como camarero de la soberana 
con una remuneración de seis sueldos diarios64. En octubre del año siguiente, su 
esposa recibía cumplidamente los «donos» y beneficios correspondientes a su 
cargo, como también lo hacían Gracia de Berninzana y Marina de Torres, amas 
de la infanta Leonor65. Gracia de Mosquera y Blanca de Beaumont fueron también 
amas de la infanta Blanca. La primera residía en 1432 en Tafalla y recibía por su 
trabajo seis cahíces de trigo66; la segunda fue objeto en 1435 junto a su marido Gil 
Martíniz de una donación vitalicia de seis sueldos y ocho dineros exentos de tasas 
sobre el arriendo de la alcaicería y censos de la judería de Pamplona67.

Algunas de estas amas –quizá las más cercanas a la reina Blanca–llegaron a 
tener sus propias nodrizas. Así consta en los casos de Marina de Torres y María 
(Périz) de Leoz cuyos hijos fueron criados por Domenga de Guendeláin, María 
Périz de Anoz y Elvira Sánchez de Ostiz, un trabajo por el que recibieron 80 libras68.

II.2. DOTACIÓN DE ESPACIOS PALACIEGOS Y 
PARTICIPACIONES POLÍTICO-RELIGIOSAS

Aunque los segundones de la realeza en general y de la navarra en particular no 
disponían de Casa/Hostal propio hasta alcanzar la mayoría de edad –habitualmente 
a los catorce años69–, en el caso de las infantas Blanca y Leonor, según iban 
creciendo, su madre les fue asignando espacios palaciegos y oficiales propios, 

57.   1427, noviembre, 6. AGN, Comptos, Caj. 110, nº 5, XLIX. Catálogo XXXVII: 347, doc. 943.
58.   1428, noviembre, 18. AGN, Comptos, Caj. 110, nº 9, XXXIII. Catálogo XL: 501, doc. 1344.
59.   1432, diciembre, 10. Tafalla; AGN, Comptos, Caj. 133, nº 1, XIV. Catálogo XL: 426, doc. 1156.
60.   1436, noviembre, 14. AGN, Comptos, Caj. 138, nº 13, XXIV. Catálogo XLII: 352, doc. 933.
61.   1438, octubre, 9. AGN, Comptos, Caj. 142, nº 5, XXIV. Catálogo XLIII: 214, doc. 563.
62.   1446, octubre, 10. AGN, Caj. 152, nº 11. Catálogo XLVI: 230, doc. 565.
63.   1429, abril, 12. Tudela y 1429, mayo, 12. AGN, Comptos, Caj. 128, nº III y Caj. 110, nº 22, XXV. Catálogo XXXVIII 

1965: 30 y 41, docs. 70 y 102.
64.   1430, enero, 1. Olite. Su esposa aparece mencionada como María de Leoz (sic). AGN, Comptos, Caj. 129, nº 

1, IV. Catálogo XXXIX: 9, doc. 8.
65.   1431, octubre, 4. Olite. AGN, Comptos, Caj. 131, nº 49, V. Catálogo XL: 199, doc. 531. 1432, diciembre, 22. Ostiz. 

AGN, Comptos, Caj. 133, nº 2, VIII. Catálogo XL: 453-454, doc. 1226.
66.   1432, diciembre, 28. Tafalla. AGN, Comptos, Caj. 135, nº 45, I. Catálogo XLII: 405, doc. 1076.
67.   1435, noviembre, 1. Tudela AGN, Comptos, Caj. 137, nº 27. Catálogo XLII: 142, doc. 363.
68.   1432, noviembre, 29. Tafalla. 1432, diciembre, 22. Ostiz. AGN, Comptos, Caj. 32, nº 37, XI. AGN, Comptos, Caj. 

133, nº 2, VIII. Catálogo XL: 418, 453-454, docs. 1131 y 1226.
69.   Serrano Larráyoz, F., 2000: 160; Ongay, N., 2001-2002.



123ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

aunque otros servidores como sastres, zapateros, físicos, boticarios, ministriles, 
juglares, barberos, cocineros y otros adscritos habitualmente al servicio de las 
personas reales, fueron oficiales de su madre que atendieron puntualmente a las 
infantas en su niñez70. De una manera u otra, la disponibilidad de una servidumbre 
y un espacio áulico personal permitió que las infantas comenzaran a asumir 
incipientes funciones de carácter político-religioso que les fueron familiarizando 
con las responsabilidades y tareas propias de su estado.

En el caso concreto de Blanca, sabemos que desde muy temprana edad contó 
con espacios áulicos privativos. En marzo de 1426, por ejemplo, –cuando aún no 
había cumplido los cuatro años de edad– su madre decidió dotarla de cámara, 
nombrando portero de la misma al valenciano Pere Just, un individuo del que no 
sabemos nada más, pero que sin duda era persona de confianza para ejercer un 
cargo de relevancia institucional dotado con una asignación de seis sueldos diarios 
y desempeñado siempre por personas de la total estima regia71. El nombramiento 
unos meses más tarde de Gil Martíniz de Beortegui y su esposa Blanca como 
servidores de la infanta con unos gajes de 10 y 9 sueldos diarios respectivamente 
confirma la consolidación institucional de la cámara como espacio íntimo y 
privativo de la joven infanta72. También lo hace espacial y arquitectónicamente. 
En 1431, por ejemplo, se documentan obras en el «retreyt» del palacio de Olite y 
también en Tafalla para las cámaras de las infantas73 y aunque en ese momento 
todo hace pensar que cada infanta disponía de su propia cámara, es probable 
que en ocasiones puntuales la pudieran compartir. Parece confirmarlo que en 
1431 Fernando de Axa era portero de la cámara de las dos infantas74 y que en 1433 
–durante el viaje a Zaragoza– ambas comieron juntas en diferentes ocasiones en 
la «cambra» que las dos jóvenes compartían en la ciudad75.

Este proceso de mayor autonomía en la vida de las jóvenes estuvo acompañado 
de un papel cada vez más relevante en sus apariciones públicas, especialmente 
significativas en el ámbito litúrgico-político, lo que reforzaba no sólo su papel 
institucional, sino también la imagen sacralizada de la realeza navarra. Sabemos 
que en mayo de 1430 Blanca participa en las ceremonias que con motivo del cum-
pleaños de su hermano el príncipe de Viana tuvieron lugar en Lumbier con una 
ofrenda en la misa mayor de cuatro sueldos, cantidad que se elevó hasta los 15 del 
limosnero fray Daniel Belprat y los 30 de su madre, sumas todas ellas que fueron 

70.   Muchos de ellos están documentados durante la romería que la reina y sus hijos hicieron a la Virgen del Pilar 
de Zaragoza en el verano de 1433. Serrano Larráyoz, F., 2000. Sobre el Hostal de la reina de Navarra, véase Narbona 
Cárceles, M., 2006: 387-500.

71.   1426, marzo, 20. Olite. AGN, Comptos, Caj. 125, nº 9, VI. Catálogo XXXVII: 129, doc. 325. Sobre la cámara real 
en la corte de Navarra y el oficio de portero, véase Narbona Cárceles, M., 2006: 213-264 y 369-371

72.   1426, agosto, 15. Olite. AGN, Comptos, Caj. 125, nº 22, I. Catálogo XXXVII: 154, doc. 395
73.   AGN, Comptos, Caj. 127, nº 31. Catálogo XL: 258, doc. 698.
74.   Serrano Larráyoz, F., 2000: 162, nota 17.
75.   Ibidem: 205.



124

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

en limosnas y «pías causas». La celebración estuvo amenizada musicalmente por 
el juglar Sancho que recibió por ello un dono de 60 sueldos76.

La infanta Blanca participó desde muy joven –quizá siguiendo las directrices de 
Cristina de Pizan–en acciones caritativas y piadosas77, en ocasiones acompañada 
de su madre y hermanos y en otras en solitario. El día de Jueves Santo de 1433, por 
ejemplo, madre e hijas sirvieron la mesa de los menesterosos y unos meses más 
tarde –el 14 de diciembre– dieron de comer a tres pobres del hospital de Santa 
Catalina, una cantidad que se incrementó en los días siguientes hasta alcanzar los 
doce, en clara alusión de los apóstoles78. Ese mismo año, la reina ordenó librar de 
25 libras, 15 sueldos y 3 dineros para pagar al especiero Pedro de la Abadía por las 
«cosas» que había traído de Zaragoza, entre ellas un cirio para la infanta Blanca 
al que se cubrió con ocho libras de cera blanca y una «caxeta» para guardar dicha 
cera, seguramente para alguna ofrenda de la que no tenemos más noticias79. Por su 
parte, 36 fueron las libras que se entregaron al limosnero del príncipe Carlos para 
repartir entre los pobres en forma de dos piezas de paño de Tudela a 12 florines 
cada una de ellas con motivo del duodécimo cumpleaños de la infanta Blanca80.

Por entonces también las infantas comenzaron a disponer de su propio dinero. 
Se trataba de cantidades muy reducidas y puntuales, pero importantes para que 
se fueran habituando al valor de las cosas y la práctica de la «liberalidad regia»81. 
Para este efecto, a finales de 1431 los reyes Juan y Blanca dispusieron que les en-
tregaran a sus hijas un total de seis sueldos para que pudieran comprar castañas 
y otras pequeñeces82.

III.	PRINCESA DE ASTURIAS (1436-1453)

III.1. TRATADO DE TOLEDO, CAPITULACIONES 
MATRIMONIALES CON EL PRÍNCIPE 
ENRIQUE Y DOTACIÓN PATRIMONIAL

1436 fue un año determinante para la infanta. La firma en septiembre del 
Tratado de Toledo –acordado para «concertar paces e amistades perpetuas entre 
el Rey é los Reyes de Aragón é Navarra»– supuso un cambio drástico en su apacible 

76.   1430, mayo, 31. Lumbier. AGN, Comptos, Caj. 129, nº 21, VIII. Catálogo XXXIX: 256, doc. 718. Sobre este tipo 
de celebraciones, véase Serrano Larráyoz, F., 1998.

77.   Pizan, C. de, 2020: 203-209, libro I, cap. 9.
78.   Serrano Larráyoz, F., 2000: 210.
79.   1433, enero, 10. Olite. AGN, Comptos, Caj. 135, nº 35, I. Catálogo XLI: 14, doc. 21.
80.   1436, junio, 10. Tudela. AGN, Comptos, Caj. 139, nº 17, III. Catálogo XLII: 306, doc. 818.
81.   Muñoz Fernández, A., 2000: 115-134.
82.   1431, diciembre, 22. Tafalla. AGN, Comptos, Caj. 131, n1 60, IV. Catálogo XL: 251, doc. 678.



125ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

vida en la corte. La paz alcanzada «después de muy grandes altercaciones» fue 
concertada y acordada 

por parte del rey de Castilla, don Juan de Luna, arzobispo de Toledo, hermano del condestable de 
Castilla; el maestre de Calatrava y don Rodrigo Alfonso Pimentel, conde de Benavente; y por el 
rey de Aragón y el rey y la reina de Navarra fueron don Alonso de Borja, obispo de Valencia; don 
Juan de Luna, señor de Illueca; y don Jaime de Luna, su hermano; don Pascual Oteiza; Pierres 
de Peralta y el prior de Uclés83.

Se abría con dicha paz un periodo de estabilidad política en Castilla tras años 
de luchas entre las facciones del rey de Castilla y Álvaro de Luna por un lado, y los 
infantes de Aragón y buena parte de la nobleza castellana, por el otro84.

Dada la relevancia del acuerdo y con el fin de garantizar sus intereses en 
los asuntos allí tratados y de cara a preparar el trámite administrativo de la 
redacción documental del acuerdo de paz y el compromiso matrimonial del 
príncipe de Asturias y Blanca, tanto los reyes de Aragón y Navarra, como el de 
Castilla dispusieron de algunos de sus mejores oficiales del aparato burocrático-
administrativo de la Corona.

Del bando de los navarro-aragoneses actuó el secretario Bartolomé de Reus, 
en aquel momento letrado de dilatada trayectoria curial en la corte de los Evreux 
desde al menos mayo de 1432. Ligado también al servicio del rey de Castilla como 
notario público (1436) y secretario (1442), es posible suponer que en el marco de 
los acuerdos de Toledo pudiera haber ejercido un papel de agente doble al servicio 
de unos y otros, aunque su expulsión 1445 por su apoyo al bando de los infantes 
de Aragón permite suponer que, al menos en ese momento, su posición estaba 
claramente inclinada hacia el bando aragonés85.

Por su parte, Juan II de Castilla dispuso de dos de sus mejores letrados curiales: 
Ferrán López de Burgos y Diego Romero, ambos con amplias trayectorias en el 
servicio regio. El primero de ellos actuó como procurador del rey y por ello recibió 
plenos poderes para ratificar dichos acuerdos. Se trataba de un servidor competente 
de amplia trayectoria cortesana como evidencian los importantes cargos y oficios 
que ejerció a lo largo de su vida: notario de Castilla, oidor de la Audiencia Real, 
letrado de la ciudad de Burgos y recaudador de la Orden de Santiago. Era, además, 
un buen conocedor del Derecho –alcanzó el grado de doctor– y un experimentado 
diplomático que en diciembre de 1432 ya había actuado en nombre de Juan II ante 
el duque de Coimbra –Pedro de Portugal– durante la ceremonia de compromiso 
en la que el duque renovaba su compromiso de entregar diversas plazas al rey 

83.   Zurita, J. de 1980b: 134.
84.   Pérez de Guzmán, F., 1877: 529, año 1436, cap. V; Carrillo de Huete, P., 1946: 234-235, caps. XCIII-XCIV. El 

texto del tratado aparece íntegro en Pérez de Guzmán 1877: 535-546, año 1437, cap. VI. En las actas del Consell general 
de la ciudad de Valencia correspondientes al 12 de noviembre de 1436 hay copia del texto completo del tratado de paz 
con Castilla. AM, Valencia, Manuals de Consells 31, ff. 138v-150v). Un análisis de las negociaciones y en su contexto 
político, en Porras Arboledas, P., 2009: 177-179.

85.   Cañas Gálvez, F. de P., 2012a: 426.



126

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

castellano, una misión que se completaría pocos días después cuando Juan I de 
Portugal ratificó estos acuerdos firmados por el infante Duarte86.

En el plano económico del tratado –uno de los aspectos más delicados como 
seguidamente veremos y que afectaba directamente a Blanca– el rey de Castilla 
contó con Diego Romero, oficial regio perteneciente a una importante familia 
estrechamente ligada al servicio de la Corona castellana en la cancillería real87. 
En 1436 Romero se encontraba en un momento culminante de su trayectoria 
cortesana; figuraba como contador mayor de cuentas y, al igual que López de 
Burgos, atesoraba ya una larga experiencia en los asuntos de la corte desempeñando 
entonces –y también más tarde– oficios tan relevantes como los de escribano de la 
notaría mayor de Toledo, escribano de cámara, secretario y contador real, escribano 
mayor de rentas de los reinos de Castilla y León, contador mayor y tesorero de la 
Casa del rey, además de recaudador de las rentas y alcabalas de Maqueda y San 
Silvestre, alcalde mayor de la ciudad de Toledo y consejero real88.

Las cantidades económicas tratadas ponen de manifiesto la necesidad de contar 
con ministros tan solventes. Se dispuso que el rey de Navarra percibiera una renta 
anual y vitalicia 10 000 florines de oro del cuño de Aragón «situados e puestos por 
salvados en ciertas rentas de Castilla», mientras que su esposa Blanca y el príncipe 
de Viana recibirían 15 000 y 6 500 respectivamente. El infante Enrique fue objeto de 
una merced de 15 000 florines de mantenimiento y otros 5 000 vitalicios, mientras 
que a su esposa –la infanta Catalina– se le entregarían otros 15 000, también de 
mantenimiento, y se le ratificó la dote de boda de 50 000 maravedíes asignados 
inicialmente, aunque hasta su pago definitivo se dispuso que se le abonaran 3 000 
florines anuales. Al infante Pedro de Aragón se le dieron 5 000 florines de oro89.

En el plano político se concedió el perdón a los caballeros y escuderos que «sa-
lieron de Castilla con el rey de Navarra» y se ordenó la devolución de sus rentas y 
propiedades embargadas por orden del rey de Castilla, a excepción del conde de 
Castro y el maestre de Alcántara, Juan de Sotomayor.

El tratado culminó con una alianza matrimonial entre el príncipe de Asturias 
y la infanta Blanca, una boda encaminada a reforzar los lazos dinásticos entre los 
distintos miembros de la Casa de Trastámara –en ese momento en el trono de todas 
las Casas Reales de la Península Ibérica– y servir de contención a los intereses e 
injerencia política del rey de Navarra en Castilla y en menor medida del de Aragón.

Punto esencial en el acuerdo matrimonial fue –una vez más– el económico. 
Se determinó que el rey de Castilla entregara al de Navarra 

86.   La trayectoria curial documentada de este oficial, en Cañas Gálvez, F. de P., 2012a: 245-246.
87.   Cañas Gálvez, F. de P., 2014b.
88.   Cañas Gálvez, F. de P., 2012a: 437-440.
89.   Pérez de Guzmán, F., 1877: 539, año 1437, cap. VI.



127ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

para dar en dote con la infanta las villas de Medina del Campo, Aranda de Duero, Roa, Olmedo 
y Coca y el marquesado de Villena con la ciudad de Chinchilla y con todas las villas y lugares que 
el rey de Castilla le había ocupado90.

Ese mismo día el monarca navarro por medio de sus procuradores se las debería 
de entregar con sus rentas en concepto de dote con la infanta Blanca al príncipe 
de Asturias; el control, sin embargo, de dichas cantidades quedaría bajo el rey de 
Navarra hasta después de «cincuenta días que se hubiesen celebrados los despo-
sorios personalmente»91. Olmedo quedó en manos de Blanca92.

La infanta dispondría de un mantenimiento en los libros del rey de Castilla de 
1.200.000 maravedíes y las tercias de Villalón con su arciprestazgo93, cantidades que 
se le pagaron puntualmente hasta su salida de Castilla en julio de 145394. También 
disfrutó de forma temporal del señorío de Ciudad Real que Juan II le concedió en 
1440 tras la boda con el príncipe Enrique, aunque dos años más tarde revocaría 
esta merced debido a la presión ejercida por los procuradores de la ciudad ante 
el monarca95. Fue, asimismo, beneficiaria desde 1442 de las «filarcas» de Corella 
que el príncipe había entregado a Sancho de Aibar, cuyo lino hasta su muerte 
había recibido la reina Blanca96. Nada se dice, en cambio, sobre la constitución 
y estructura de su Casa, un punto esencial para que el control de sus servidores 
recayera en manos castellanas o navarras.

En las capitulaciones se estableció también que el matrimonio «se consumase so 
pena de tres millones de coronas de oro» y que si de aquella unión no había hijos, 
las mencionadas villas «tornasen a la Corona de Castilla», una jugada maestra si 
tenemos en cuenta que por aquellas fechas existían ya en la corte rumores sobre 
los extraños comportamientos del príncipe y, quizá de modo premonitorio, de su 
futura incapacidad para tener descendencia, de manera que antes o después esas 
rentas retornarían al patrimonio de Juan II, perdiendo así el rey de Navarra una 
importante fuente de ingresos y el dominio de enclaves geopolíticos de relevancia97. 

90.   Idem.
91.   La cuantía de los réditos era elevada. En 1444 cuando fueron confiscadas por Juan II de Castilla ascendían 

a 4 077 990 maravedíes y 133 fanegas de pan –«meytad trigo e meytad çevada»– repartidos de la siguiente manera: 
Medina del Campo (con las tercias de Coca y su Tierra y Paredes de Nava): 2 084 655 mrs. Olmedo: 337 425 mrs./133 
fanegas de pan. Roa, Aranda «e sus tierras e Briones e Çerezo»: 914 060 mrs. Tierra y marquesado de Villena: 741 850 
mrs. AGS, DC, leg. 4, f. 36. Suárez Fernández, L., 1959: 197-204. La evolución posterior del marquesado de Villena, en 
Franco Silva, A., 2011: 87-101.

92.   E por quanto esta villa de Olmedo fue docte de la señora doña Blanca, fija del señor rey de Navarra. Así se 
menciona en los capítulos matrimoniales entre Enrique IV y Juana de Portugal. AGS, PR, leg. 49, f. 38.

93.   AGS, MyP, leg. 1, f. 53. En palabras de Suárez Fernández «los mantenimientos se adjudicaban directamente 
a la persona y atendiendo a su calidad, nunca a su oficio». Suárez Fernández, L., 1957: 323 y 326. Dicha cantidad es 
algo menor al 1 500 000 de maravedíes que Isabel de Portugal recibió tras enviudar de Juan II en 1454. Cañas Gálvez, 
F. de P., 2008: 30.

94.   «Tyene del dicho señor rey cada año para su mantenimiento un cuento e dosientos mill maravedís en las 
terçias de Villalón e su arçiprestadgo en quanto su voluntad fuere segund paresçe por el libro de los mantenimyentos 
del año de liii». AGS, MyP, leg. 40, f. 7.

95.   1442, enero, 13. Toro. AM, Ciudad Real, doc. 21.
96.   1442, septiembre, 17. Falces. AGN, Caj. 150, nº 9, V. Catálogo XLV: 261, doc. 660.
97.   Pérez de Guzmán, F., 1877: 567, año 1440, cap. XV.



128

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

De igual modo, la cantidad establecida como indemnización por no consumar el 
matrimonio, tampoco fue satisfecha cuando se hizo evidente que tras la boda la 
princesa Blanca quedó «tal qual nasció»98.

Finalmente, se alcanzó un pacto sobre el maestrazgo de Santiago determinándose 
«que no se hiciese mudanza, salvo que por el tiempo que el condestable de Castilla 
fuese administrador se diesen las encomiendas y hábitos por cierta bula del Papa»99.

Todo ello debía ser jurado «por los perlados, barones y caballeros y ciudades 
de las partes». Para poner en marcha los acuerdos político-económicos el rey 
de Castilla «embió a Pedro de Acuña, hijo de Lope Vázquez de Acuña, señor de 
Buendía y Azaño», que también fue el encargado de que «se desposase en nombre 
del príncipe con la infanta doña Blanca, hija del rey de Navarra, lo qual todo se 
puso en obra»100. Juan II concedió plenos poderes al mencionado Ferrand López 
de Burgos en Toledo el 22 de septiembre de 1436 para que dichos acuerdos fue-
ran jurados ante el rey de Aragón, acto que tuvo lugar en el Casal de Soma, cerca 
de Nápoles, el 27 de diciembre de ese año. El rey de Navarra, por su parte, había 
publicado la paz en Alcañiz el 23 de septiembre101.

La edad entonces de los contrayentes –once años Blanca y diez el príncipe 
Enrique– hizo que la boda se retrasara hasta que ambos alcanzaran la mayoría 
de edad, si bien los desposorios se celebraron finalmente el 5 de marzo de 1437 
en Alfaro por Pedro de Castilla, obispo de Osma102, con la presencia de la reina 
Blanca de Navarra, el condestable Álvaro de Luna «e muchos grandes cavalleros 
e escuderos»; el rey de Castilla permaneció en Burgo de Osma acompañado del 
arzobispo Juan de Cerezuela, el conde de Benavente «e otros»103. Tras cuatro días 
de festejos en los que don Enrique entregó a la 

«princesa su esposa riquissimas e muy exquisitas joyas y alhajas y estendiendose su liberalidad 
con magnificencia a las Señoras y Damas y á los Cavalleros Navarros de su comitiva»104.

Blanca y su madre volvieron a Navarra y el príncipe Enrique marchó a Aranda 
de Duero donde se reunió con su padre105.

98.   Zurita, J. de, 1980b: 134-135. Sobre las rentas del rey de Navarra en Castilla en 1429 y 1444, véase Suárez 
Fernández, L., 1959.

99.   Zurita, J. de, 1980b: 135.
100.   Pérez de Guzmán, F., 1877: 529, año 1436, cap. VI.
101.   Zurita, J. de, 1980b: 136.
102.   Villarroel González, O, 2001.
103.   «E martes siguiente (5 de marzo), después de oyda la misa, en una sala donde posaba la rreyna de Navarra, 

tomó las manos don Pedro, obispo de Osma, al Príncipe de Castilla, que era de hedad de doze años e andaba en treçe, 
con la princesa, que era de esa mesma hedad. E diéronse muy rricas e muy preçiadas joyas la una parte a la otra, e la 
otra a la otra, e fiziéronse muy grandes e ondradas fiestas». Carrillo de Huete, P., ed. 1946: 247; Alesón, F., 1709: 479.

104.   Ibidem: 479-480.
105.   «Sábado siguiente (9 de marzo) se partió el Príncipe con toda su caballería de Alfaro, e continuó su camino 

para Aranda, onde el señor Rey don Juan su padre estaua; e como llegó cerca de la villa, él traya su estandarte tras el 
espada delante». Carrillo de Huete, P., 1946: 247, cap. CCXIX.



129ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

III.2. EL HOSTAL DE LA PRINCESA DE 
ASTURIAS EN NAVARRA (1436-1440)

Aunque en las capitulaciones matrimoniales no se hace referencia a la consti-
tución y dotación de una Casa para la princesa de Asturias, lo cierto es que desde 
aquel momento su servidumbre y corte se amplió con la creación y ampliación 
de nuevos espacios cortesanos y oficiales acordes con su nuevo rango. Lo mismo 
ocurrió con el príncipe Enrique, que hasta abril de 1440, en vísperas de boda con 
Blanca, no dispuso por orden del rey de Castilla de Casa propia106, una decisión 
que –unida a la concesión del señorío de la ciudad y tierra de Segovia, Alcaraz y 
Trujillo107– fortalecía claramente su posición política, aunque también conviene 
señalar que el príncipe contó desde 1429 –cuando tan sólo contaba con cuatro 
años de edad– con un grupo de servidores adscritos a su persona108.

En el caso de la princesa, se trataba aún –al menos en estos primeros momentos 
tras su compromiso matrimonial– de una estructura curial de estructura navarra, 
controlada en estos primeros momentos por su hermano Carlos e integrada por 
naturales de ese reino y aunque todavía reducido en su dimensión institucional y 
humana permitió que Blanca comenzara a desempeñar un papel de cierta influencia 
en palacio, todavía tímido y esporádico. Algunos testimonios documentales 
parecen confirmar lo expuesto. En febrero de 1437, por ejemplo, sabemos que a 
instancias de su hija, la reina Blanca de Navarra ordenó a su tesorero y al recibidor 
de las montañas que tuviera en cuenta la remisión concedida a Astruga –judía de 
Pamplona– del censo que ella pagaba por una casa en la alcaicería109. Asimismo, en 
diciembre de 1438 aparece vinculado al Hostal de la princesa el secretario llamado 
Bernart Pérez de Jaso, otro oficial de larga trayectoria en la corte de Navarra, primero 
como secretario real (1428-1429) y notario de la Cort (1429) y más tarde en calidad 
de clérigo del Protonotario (1435), clérigo de la escudería (1436), cambradineros del 
príncipe Carlos (1440-1443)110 y finalmente como contador de la princesa (1453)111. 

106.   La Casa quedó configurada por los siguientes oficios: mayordomo mayor, camarero mayor, canciller mayor, 
mariscal, repostero mayor, aposentador mayor, camarero de las armas del príncipe, copero mayor, caballerizo mayor, 
contador mayor, despensero mayor y halconero mayor, además del secretario Francisco Ramírez de Toledo, que 
aunque no aparece en dicha lista, trabajaba ya ese año para don Enrique. Carrillo de Huete, P., 335-336, cap. CCLXIV.

107.   Por carta real de merced fechada en Cantalapiedra el 8 de febrero de 1440 Juan II concedió a su hijo el alcázar, 
jurisdicción y rentas de Segovia con la «jurediçión alta e baxa, çevil e creminal, e mero e mixto imperio». A la llegada 
de Enrique al trono de Castilla, la ciudad volvería al patrimonio de la Corona. El 5 de septiembre los procuradores 
segovianos realizaban en Valladolid besaron la mano al príncipe en señal de acatamiento y vasallaje. AM, Segovia, leg. 
4-4., ff. 2v-3r. La referencia a los señoríos de Alcaraz y Trujillo, en AHNOB, Frías, leg. 2, doc. 2. 

108.   Se dotaron entonces los oficios de maestresala, maestro, maestro de primeras letras, varios donceles y 
guardas, aposentador, cuatro reposteros de camas y dos de plata, diez monteros de Espinosa, además del mariscal 
Diego Fernández de Córdoba «que era muy cuerdo, de quien el rey mucho fiaba», y Alvar García de Villaquirán «que 
tenía el cargo de ir cavalgando con el Príncipe». Pérez de Guzmán, F., 1877: 475, año 1429, cap. XLVIII.

109.   1437, febrero, 23. Pamplona. AGN, Comptos, Caj. 140, nº 6, I. Catálogo XLIII: 27-28, doc. 58.
110.   AGN, Comptos, Caj. 145, nº 13. Catálogo XLIII: 120, doc. 302; AGN, Caj. Nº 16, VI y Caj. 150, nº 6, V. Arzoz 

Mendizábal, I., 2005-2006: 36-37; Miranda Menacho, V-C., 2011: 580.
111.   Azcona, T. de, 2017: 21.



130

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La presencia de un secretario entre los servidores de la princesa resulta indicativo 
de su nuevo papel político. Estos oficiales no sólo eran los encargados del control 
y despacho documental cancilleresco de la princesa, sino que también –y es aquí 
donde residía su mayor relevancia– eran los encargados de dirigir en no pocos 
casos las directrices políticas de sus señores112. Con la documentación manejada 
no podemos concretar la influencia que este u otros secretarios pudieron ejercer 
entonces o más tarde en la acción de la princesa, pero sí consta que por mediación del 
mencionado Bernart en diciembre de 1438 la reina Blanca pudo llegar a un acuerdo 
con los procuradores de Tafalla sobre el «enfranquimiento» de las 780 libras, tres 
sueldos y cinco dineros que esa localidad pagaba de censo perpetuo anual113. Unos 
meses más tarde –en julio de 1439– se hacía una remisión de cuatro cuarteles a este 
mismo secretario por los servicios prestados a la «prinçesa de Castilla»114.

No menos significativo de cuanto venimos argumentando, fue la constitución 
de la capilla, una cuestión siempre de prestigio curial y político. Su formación es 
más tardía, quizá porque se esperó a la víspera del enlace para que sus integrantes 
tuvieran un papel destacado en la boda y rivalizar así –como ocurrió en algunas 
ocasiones solemnes115– con la del príncipe de Asturias, por entonces también en 
proceso de formación116.

Sabemos, sin embargo, muy poco de la capilla de doña Blanca. En marzo de 
1440 –en vísperas de su viaje a Castilla– Carlos de Viana había dictado una orden al 
tesorero para que fueran abonadas 67 libras y diez sueldos a los argenteros Sancho 
de Roncesvalles y Lope de Burutáin por elaborar un cáliz de plata sobredorado de 
un peso de dos marcos y medio destinado a la capilla de la joven Blanca117.Más tarde, 
el príncipe Carlos nombraba a un mozo de su capilla llamado Johan de Garínoain, 
clérigo de la capilla de su hermana con unos gajes diarios de siete sueldos que se le 
abonarían a su regreso a Navarra118.

La cámara principesca, por su parte, continuó su desarrollo espacial iniciado años 
atrás. Sabemos que en noviembre de 1436 se acometieron obras en la llamada «Torre 
de la Reina» en Pamplona, concretamente en la «cambra de la infanta doña Blanca 

112.   Acerca de los secretarios principescos en Navarra en este tiempo, véase Miranda Menacho, V-C., 2011: 584-
586. Sobre la dimensión política y marcos de actuación de los secretarios reales en Castilla durante la primera mitad 
del siglo XV, Cañas Gálvez, F. de P., 2012a: 181-202.

113.   1438, diciembre, 10. Pamplona. AGN, Comptos, Caj. 161, nº 1. Catálogo XLIII: 281-282, doc. 742.
114.   1439, julio, 12. Olite. AGN, Comptos, Caj. 143, nº 35, I. Catálogo XLIV: 99, doc. 241.
115.   Resulta significativo el ejemplo de la llamada «cumbre de Toledo» de 1502, cuando las capillas musicales 

de los Reyes Católicos y los archiduques Felipe de Habsburgo y Juana de Castilla se encontraron en aquella ciudad 
durante las celebraciones que tuvieron lugar con motivo de su jura como príncipes de Asturias por las Cortes de 
Castilla. Knighton, T., 2005.

116.   Cuando en abril de 1440 Juan II compuso la Casa de su hijo, entre los oficiales que la sirvieron no figura ningún 
capellán. Como capellán mayor del príncipe figura en 1443 Juan Carvajal y como capellanes simples Alfonso Vázquez en 
1449 y Ruy Fernández de la Bandera en 1454. Como confesor mayor, fray Lope de Barrientos figura en 1440. Carrillo 
de Huete, P., 1946: 335-336, cap. CCLXIV; Franco Silva, A., 2011: 516; AHNOB, Frías, leg. 129-45.

117.   1440, marzo, 12. Tafalla. AGN, Comptos, Caj. 144, nº 4, IX. Catálogo XLIV: 246, doc. 621.
118.   1440, julio, 29. Viana. AGN, Comptos, Caj. 144, nº 24, VI. Catálogo XLIV: 321, doc. 814.



131ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

y cambra de doña Aldonza»119 y un año más tarde –en junio de 1437– se daba orden 
a la cámara de los Comptos para tomar en cuenta al recibidor de Olite el importe 
de un «retrayt» construido en los palacios de Tafalla, en el pasaje de la cámara de la 
infanta Blanca, que aparece ya mencionada como «prinçesa de Castilla»120.

La primera mención a un camarero al frente de la cámara es, sin embargo, 
más tardía, del verano 1440, en vísperas del viaje de la infanta a Castilla, cuando 
el oficio recaía en la persona de Johan de Monreal121, un importante servidor 
curial y experto en los asuntos económicos que en años posteriores desempeñó 
los cargos de tesorero de Navarra, mayordomo y secretario del príncipe de Viana 
(1450-1459)122, además de ejercer funciones diplomáticas al servicio de Carlos en 
Roma, ciudad en la que murió con anterioridad a diciembre de 1458123. Bajo su 
autoridad y adscritos a la cámara de la princesa de Castilla figuraban en aquellas 
fechas un sastre llamado Guillem, un peletero de nombre Martín, el ujier Gonzalvo 
de Los Arcos y el trinchante Petri de Alzate124.

En consonancia con este desarrollo camerístico se documenta también un 
incipiente ajuar adscrito a este espacio. En marzo de 1437 consta que un tal 
Esternín –vainero de Pamplona– recibió de la tesorería real 16 libras por la 
realización de dos estuches de cuero para las «escullas» de plata de las infantas 
Blanca y Leonor, además de otras seis libras más por otras cuatro vainas para los 
gañivetes-trinchantes de la reina, príncipe e infantas, un dato, este último, que 
permite suponer que doña Blanca contaba con un trinchante propio –quizá Petri 
de Alzate, documentado con este oficio más tarde, en 1440– o, que al menos, lo 
compartiera con su madre y hermana125. Unos meses más tarde –en julio– fueron 
115 libras y diez los sueldos abonados para el pago de dos estuches de cuero para las 
«escalas» realizadas para dichas infantas a un precio de ocho libras cada estuche126.

Es por aquellas fechas veraniegas de 1440 cuando se documenta por primera vez 
también la figura del maestrehostal de la princesa, que como principal responsable 
del gobierno de su Hostal se encargaba tanto de las cuestiones administrativas, 
como económicas y del control de los oficiales127. Su presencia y la del mencionado 
camarero, evidencian una estructura curial sólida y bien estructurada, aunque no 
tengamos noticias más concretas sobre ello. Recayó este oficio de maestrehos-
tal –o maestre de Hostal– en Per Arnault de Agramont128, personaje vinculado, 
sin duda, a una familia bien relacionada con el servicio regio en la que también 

119.   AGN, Comptos, Caj. 145, nº 10. Catálogo XLII: 372, doc. 988.
120.   1437, junio, 15. Olite. AGN, Comptos, Caj. 140, nº 11, IX. Catálogo XLIII: 55, doc. 129.
121.   AGN, Comptos, Caj. 144, nº 19, IV. Catálogo XLIV: 302, doc. 766.
122.   Miranda Menacho, V-C., 2011: 113, 115, 120, 158, 175, 585
123.   Ibidem: 158.
124.   AGN, Comptos, caj. 144, nº 18 y 24, III-IV y Caj. 147, nº 5, XIII. Catálogo XLIV: 291 y 300-301, docs. 761, 762 y 737.
125.   1437, marzo, 11. AGN, Comptos, Caj. 138, nº 24, XXXIV. Catálogo XLIII: 34, doc. 76.
126.   1437, julio, 6. Pamplona. AGN, Comptos, Caj. 140, nº 13, III. Catálogo XLIII: 57, doc. 136.
127.   Narbona Cárceles, M., 2006: 168-172.
128.   1440, julio, 2. Olite. AGN, Comptos, Caj. 144, nº 19, VI y X. Catálogo XLIV: 303, docs. 768-769.



132

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

figuraban Juan y Violante de Agramont, maestrehostal (1440-1447) y doncella 
(1446) respectivamente de Inés de Cléves, princesa de Viana129.

III.3. PREPARATIVOS DE VIAJE

En enero de 1440 el príncipe Enrique cumplió quince años y en junio Blanca 
dieciséis. Era el momento de culminar el proyecto matrimonial acordado cuatro 
años antes en Toledo130. Se disponía, además, de la « dispensación del Pontifice 
Eugenio Quarto»131. 

Las relaciones diplomáticas entre Castilla y Navarra se intensificaron a par-
tir de entonces con el fin de ultimar detalles. El príncipe de Viana supervisó 
algunas de estas misiones. Así parece confirmarlo la orden de pagó que dictó 
para el abono de los gajes que les correspondían al mencionado Gonzalvo de 
Los Arcos –ujier de la princesa– y Johan Périz de Maillata enviados a Castilla en 
abril de 1440 para tratar diversos asuntos no especificados, pero sin duda estaban 
relacionados con el inminente matrimonio de Blanca132. Es posible también que 
los 100 florines de oro –equivalentes a 180 libras– que en noviembre de ese año 
recibió Pero Beráiz –arzobispo de Tiro y confesor de la reina Blanca– por su viaje 
a Castilla meses antes para «visitar al rey» respondiera también a una embajada 
o visita de carácter diplomático de la que no tenemos más información133.

Junto al refuerzo diplomático, se puso en marcha el entramado logístico del 
viaje de la princesa y su madre, la reina, cuya salud por entonces era motivo de 
preocupación en la corte134, a Valladolid. El esfuerzo económico fue enorme 
para las arcas de los Evreux. El príncipe Carlos fue el encargado de supervisar 
las cuestiones presupuestarias. En abril dispuso para este fin que el recibidor de 
Olite procediera a la recaudación de los dos cuarteles que las Cortes reunidas en 
Tafalla habían otorgado para la boda135, suma de la que en junio siguiente el teso-
rero Johan Ibáñez de Monreal recibió una primera entrega de 3 678 libras con 10 
sueldos de la asignación de la merindad de Olite136.

A partir de junio los preparativos se intensificaron. Se puso mucho empeño 
en la adquisición de todo lo necesario para el viaje, hasta los menores detalles. En 

129.   Miranda Menacho, V-C., 2011: 528, 568 y 851,
130.   «Estando el Rey en Valladolid, se acordó que pues el Príncipe Don Enrique é la Princesa Doña Blanca, hija 

del Rey Don Juan de Navarra, eran de edad para casar, que se diese órden en su venida». Pérez de Guzmán, F., 1877: 
565, año 1440, cap. XIV.

131.   Alesón, F., 1709: 491.
132.   1440, junio, 13. Olite. AGN, Comptos, caj. 144, nº 18 y 24, III-IV. Catálogo XLIV: 300 y 291, docs. 761 y 737.
133.   1440, diciembre, 27. Tafalla. AGN, Caj. 147, nº 1, VIII. Catálogo XLIV: 410, doc. 1051.
134.   En julio, el Príncipe de Viana había dado orden de recibir en cuenta al recibidor de Olite 80 libras y 15 sueldos 

que se le habían entregado a Nicolau de Alcalá cuando la reina partió hacia Castilla en concepto de limosna para que 
rogase por la salud de la soberana. 1441, julio, 10 (Pamplona). AGN, Comptos, Caj. 140, nº 6, VII. Catálogo XLV: 63, doc. 145.

135.   1440, abril, 20. Olite. AGN, Comptos, Caj. 144, nº 10, II. Catálogo XLIV: 264, doc. 664.
136.   1440, junio, 10. Olite. AGN, Comptos, Caj. 147, nº 2, XLIII. Catálogo XLIV: 288-289, doc. 732.



133ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

mayo, por ejemplo, Pedro de Ezpeleta –conserje del palacio de Olite– certificaba 
el envío a la princesa y la reina de unas tenazas, dos martillos, dos cofres de pino 
y 4 000 colchetas137 y en junio un bordador de Estella llamado Copín recibía 
18 libras por la elaboración en enero de unos colchones para los que fueron 
necesarios 41 codos de tela blanca de Bretaña. En esas mismas fechas se pagaron 
ocho escudos al argentero Jaime Villanova por un diamante para el príncipe de 
Asturias, pero no sabemos si se le envió entonces o le fue entregado cuando 
Enrique y Blanca se reunieron en Dueñas el 5 de septiembre de 1440138.

La compra y elaboración de utensilios de cocina y un menaje propio fue uno 
de los aspectos mejor atendidos entonces. Desde junio se constata la adquisición 
de materiales y la contratación de artesanos encargados de la elaboración de 
estas piezas. En esas fechas el camarero de la princesa –Johan de Monreal– gastó 
267 libras y trece sueldos en «fazer et obrar todo el ostellament que a cozina real 
pertenesçe» configurado por siguientes piezas: seis calderas de «arambre» –una de 
ellas de ocho «orzos» de capacidad, otra de tres «orzos» y una tercera «a manera 
de barruquetes»–; otra caldera grande para calentar agua; dos escalfadores de 
cama; dos bacines redondos, grandes; media docena de barruquetes; dos paellas 
grandes para cocer pescado; dos perolas grandes para la fruta; seis «orzos de 
arambre con sus cobertores, para traer agua»; media docena de brochas grandes 
y dos pequeñas; dos chapeles de hierro para asar; otros tantos «contrarrostidores» 
–o contra asadores–; cuatro cujares; dos brumaderas; una pala planta y cerrada 
para la brasa; dos arpones de hierro y unas tenazas139.

Se compró también cuchillería nueva en cuyos trámites participó el mencio-
nado Petri de Alzate. Con este fin, en junio se abonaban 37 libras y 17 sueldos por 
la adquisición de 15 gañivetes al cuchillero pamplonica Bernardón, tres vainas y el 
trabajo del argentero Guillemín por guarnecer con dos marcos y cinco onzas de plata 
y dorarlos con cinco ducados y medio. El total ascendió a 107 libras y 17 sueldos140.

Por su significado simbólico de la magnificencia regia, el atuendo y vestuario 
de doña Blanca fue otro de los aspectos bien atendidos141. Por aquellas fechas se 
firman diferentes órdenes de pago del tesorero a los mercaderes Sancho Ruiz y 
Micheto de Chávarri que reciben dos onzas y media por coser cuatro «ropas» 
para la princesa y cuatro codos de «sendiello», todo ello entregado al sastre de la 
princesa llamado Guillem para que confeccionara una cortapisa142. En junio eran 
Johan de Forment quien afirmaba haber pagado 150 florines a este mismo sastre 

137.   1440, mayo, 13. AGN, Comptos, Caj. 147, nº 5, XX. Catálogo XLIV: 275, doc. 693.
138.   1440, junio, 20. AGN, Comptos, Caj. 147, nº 8, I. Catálogo XLIV: 298, doc. 755.
139.   1440, julio, 1-2. Olite. AGN, Comptos, Caj. 144, nº 19, IV y XI. Catálogo XLIV: 302 y 304, docs. 766 y 770.
140.   1440, junio, 28. Olite. AGN, Comptos, Caj. 147, nº 5 y 17, XIII y XVII. Catálogo XLIV: 300-301, doc. 762.
141.   Sobre estos aspectos, véase Osés Urricelqui, M., 2015 y 2019.
142.   AGN, Comptos, Caj. 144, nº 41, XXIII. Catálogo XLIV: 270-271, doc. 679.



134

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

por las «faziones et costuras» de çiertas vestiduras» y 100 florines más a Martín, 
peletero de la princesa, por la realización de varios forros para su atavío143.

Pocos días antes de partir a Valladolid se confeccionaron también las libreas 
de los miembros del Hostal de la princesa, cuyos nombres lamentablemente des-
conocemos144. Para ello, se le compraron al mercader Johan Lanzarot dos piezas 
de paño de Bristol «turquesado e grança» a un precio de 144 libras, mientras que 
a otro mercader llamado Johan de la Mota se le abonaron otras tantas libras por 
idénticos paños –también turquesados– por este mismo fin145. En agosto, fue 
Martín –peletero de la princesa– quien recibía 100 florines por su trabajo en la 
realización de prendas para los servidores de doña Blanca146. De otros textiles 
comprados entonces, en cambio, desconocemos su empleo, pero bien pudieron 
destinarse a guarnecer arcas, enseres diversos o para protectores de libros. Algunos 
de estos paños eran particularmente lujosos a juzgar por los precios pagados. 1.500, 
por ejemplo, fueron las libras abonadas por los paños y sedas adquiridos al zara-
gozano Gonzalvo García de Santa María por la reina antes de partir con su hija147.

Indispensables para la realización del trayecto fueron las cabalgaduras. Se optó 
por la compra de los mejores animales. Las primeras noticias datan de finales de 
abril, cuando el príncipe de Viana ordenó al tesorero real el abono al caballerizo 
Beltrán de Labez de las cantidades correspondientes por las 39 cabalgaduras y 
el «gamello» destinado al transporte del séquito real que marcharía en verano 
hacia Castilla148. A lo largo del trayecto se siguieron comprando animales, quizá 
en sustitución de algunos cansados o muertos. Así, en julio el príncipe dictaba 
de nuevo otro pago, en esta ocasión de 46 libras por la adquisición de «una 
mula sora de pelo de rata» que se le había entregado a Per Arnault de Agramont 
–maestrehostal de la «prinçesa de Castilla»– y de otros 20 florines más para el 
secretario Sancho de Munáriz por la compra de otra montura para acompañar a 
la princesa y la reina a Valladolid149. 

Se dispuso, también, la adquisición de los arreos necesarios. A principios de 
agosto –cuando la comitiva regia se encontraba ya en Logroño– Johanes Forment 
–clérigo de la cámara de la reina Blanca– certificaba el gasto de 15 libras en las 
siguientes piezas150:

.- Cuatro cubiertas de sillas para mulas con sus correspondientes guarniciones de «cabezadas 
e falsarriendas».
.- Una cubierta con guarnición para la mula de la reina.

143.   1440, junio, 28 y julio, 13. Olite. AGN, Caj. 144, nº 22 y 25, IV. Catálogo XLIV: 300 y 312-313, docs. 76 y 793.
144.   Gamero Igea, G., 2018.
145.   1440, julio, 15. AGN, Comptos, Caj. 147, nº 8, XI. Catálogo XLIV: 313-314, doc. 795.
146.   1440, agosto, 18. AGN, Comptos, Caj. 147, nº 5, LIX. Catálogo XLIV: 332, doc. 843.
147.   1444, septiembre, 22. Pamplona. AGN, Comptos, Caj. 151, nº 16, IV. Catálogo XLVI: 64, doc. 147.
148.   1440, abril, 30. Olite. AGN, Caj. 144, nº 10, XII. Catálogo XLIV: 268-269, doc. 676.
149.   1440, julio, 2. Olite. AGN, Comptos, Caj. 144, nº 19, VI y X. Catálogo XLIV: 303, docs. 768-769.
150.   1440, agosto, 4. Logroño. AGN, Comptos, Caj. 147, nº 7, XI. Catálogo XLIV: 327, doc. 829.



135ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

.- Dos cubiertas con paramentos de grana para las mulas de la princesa y la infanta Leonor, 
condesa de Foix.
.- Una cubierta con guarnición de paño morado para una doncella de la princesa.

En esas fechas otras 14 libras más fueron pagadas por orden del tesorero Joan 
Ibáñez de Monreal al sillero del príncipe Sancho de Rebolledo por la elaboración 
de cuatro cubiertas y otras tantas guarniciones de mulas para la reina, la princesa 
Blanca y la infanta Leonor151.

En medio de esta incesante actividad administrativa y diplomática, la vida de 
Blanca en la corte de Navarra siguió su curso con normalidad. El 29 de mayo, como 
era costumbre, se celebró el cumpleaños del príncipe de Viana, a cuya festividad 
acudieron la reina, sus hijas, el obispo de Pamplona, el condestable y otros muchos 
caballeros y gentileshombres de la corte. El coste total de la fiesta ascendió a 182 
libras. Asimismo, continúan las obras en los palacios reales de Pamplona y Torre 
(del rey); también en la Cambra del Pilar –«do yace Madama Peralta»–, la Sala 
Mayor, establo, «botellería» de la princesa, capilla del oratorio del príncipe, galería 
–«do entran a las necesarias» y «retrayt» de la princesa de Viana. En dichas obras 
trabajaron los carpinteros Johan de Esparza y Ochoa de Oroz, mientras que Johan 
de Flandes suministró cerraduras y llaves. El monto de todo ello fue de 83 libras. 
En el palacio de Tafalla, por su parte, el maestro Potier empleó nueve días en unos 
trabajos –quizá arquitecturas efímeras– para los que necesitó 19 libras de estaño, 
400 clavos, dos libras de resina, una docena de clavillotes y 18 carretas de losa, 
además de 1 600 estacas de Valdorba y 30 «carradas de varas de Santacara» que 
se colocaron en los jardines de dichas dependencias152.

Con todo listo, la reina y su hija recibieron del rey de Castilla el correspondiente 
permiso de entrada en el reino. El monarca dispuso que ambas damas fueran 
acompañadas a su entrada a tierras castellanas por algunos de sus más fieles 
cortesanos y consejeros como leeremos seguidamente153.

III.4. LA CORTE EN CAMINO:  
ITINERARIO Y CEREMONIAS

Después de pasar unos días a principios de julio en Tafalla, Berbinzana y Lerín la 
comitiva regia partió, finalmente, de Olite el 16 de julio de 1440. El itinerario seguido 
hasta su llegada a Valladolid el 7 de septiembre, donde la princesa permaneció 
con su madre hasta el 6 de diciembre154.

151.   1440, agosto, 5. Logroño. AGN, Comptos, Caj. 144, nº 26, IX. Catálogo XLIV: 329, doc. 832.
152.   AGN, Comptos, Caj. 148, 5. Catálogo XLIV: 415-418, doc. 1.065.
153.   1440, julio, 7. Valladolid. AHNOB, Frías, leg. 118, doc. 1.
154.   El itinerario en VI. Apéndices. VI. 1.



136

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Se optó por jornadas cortas, de pocos kilómetros y de fácil recorrido, ya que 
la reina «venía en andas por quanto hera muger gruesa e non podía venir en 
mula»155. No conocemos con detalle el nombre, el número de personas y los oficios 
que desempeñaban los miembros del séquito regio156, pero es casi seguro que en 
dicha comitiva viajara su fiel secretario Bernart Pérez de Jaso, el mismo que en 
1453 –cuando la princesa regresó a Navarra– aparecía como su contador157. Es 
posible también que se encontrara su antigua ama, Gracia Martínez de Tafalla, 
pues consta que en octubre de 1440 y octubre de 1446 todavía aparecía como ama 
de la princesa158. Ese podría ser también el caso de Pedro de Lliescas, que como 
valet de a pie de la princesa159 reclamó meses más tarde los cuatro gajes que por 
el desempeño de ese oficio le correspondían y no se le habían abonado aún en 
noviembre de 1440 por no aparecer en las nóminas del burel160. 

Otros oficiales, en cambio, se incorporaron durante el viaje. En Viana –donde 
la comitiva se detuvo por espacio de casi dos semanas, quizá por indisposición 
de la reina o la princesa– el 1 de agosto lo hicieron Gaona y su mujer María como 
servidores de la princesa con una asignación de 6 y 5 sueldos en concepto de gajes161; 
también Rodrigo de Sarasa y Pero Miguel de Olóriz quienes, a pesar de ser oficiales 
del príncipe de Viana, acompañaban a doña Blanca en calidad de servidores, razón 
por la que a finales de noviembre se ordenó el pago de sus gajes por un importe de 
10 sueldos diarios162.

El séquito se fue también abasteciendo durante el camino de los alimentos 
necesarios. En Viana –sirva como ejemplo de lo que fue la norma común– los 
días 29 y 30 de julio se compraron cantidades considerables de truchas barbos, 
merluzas, carneros, pollos, obleas, leche, tocino, berenjenas, diversas hortalizas, 
además de varias cántaras de vino «colorado»163.

El martes 2 de agosto la comitiva partió, llegando a la hora de la cena a Logroño, 
donde hicieron «sala (…) con doncellas con sus servidores et moços e personas, 
las gentes destado e cabalgaduras». Madre e hija permanecieron allí hasta el 8 de 
agosto. El príncipe Carlos las visitó el día 5 para controlar una vez más los gastos 
del viaje. Ello explica que ese mismo día ordenara a los maestrehostal, cambradi-
neros y contrarrolor que se registraran en los libros contables de la cámara de los 

155.   El estado de salud de la reina era, como apuntábamos más arriba, delicado y debió de ir empeorando 
progresivamente en las semanas siguientes. El 7 de octubre, en Valladolid, cuando su hija asistió a los oficios solemnes 
en Santa María la Mayor, la soberana no pudo acudir «por estar doliente». Halconero ed. 549. 

156.   Un ejemplo de estos séquitos, en Pelaz Flores, D., 2019.
157.   Azona, T. de, 2017: 21.
158.   AGN, Caj. 147, nº 2, X. Catálogo XLIV: 366, doc. 934; AGN, Caj. 152, nº 11. Catálogo XLVI: 230, doc. 565.
159.   Sobre este oficio, véase Narbona Cárceles 2006, M., 229-237.
160.   Orden de la reina Blanca de 1440, octubre, 15. Valladolid. AGN, Caj. 144, nº 31, V. Catálogo XLIV: 364, doc. 

927. Según Yanguas Miranda el burel era «la oficina de contabilidad de los gastos del palacio del rey, la nómina de los 
empleados mantenidos en palacio y también la mesa que servía para dicha oficina». Yanguas Miranda, J., 1840: 150.

161.   1440, noviembre, 28. Valladolid. AGN, Caj. 144, nº 36, VII. Catálogo XLIV: 387-388, doc. 989.
162.   1440, noviembre, 20. Valladolid. Catálogo XLIV: 383, doc. 978.
163.   AGN, Comptos, reg. 444, ff. 213r-214v.



137ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

dineros los gajes correspondientes al mes de agosto de los servidores que acom-
pañaban a la reina en el viaje164. 

Entretanto, la escolta que envió Juan II de Castilla había llegado a Logroño 
el 1 de agosto. Estaba integrada, como ya se apuntó más arriba, por algunos de 
los cortesanos más relevantes de la corte de Castilla: Pero Fernández de Velasco, 
conde de Haro y camarero mayor del rey; Íñigo López de Mendoza, vasallo del 
rey; Alfonso de Velasco, protonotario del Papa; y Alfonso de Cartagena, obispo de 
Burgos, oidor y refrendario real. Por orden real debían hacer que ambas damas y 
su séquito fueran recibidas solemnemente en «cada una de esas dichas çibdades e 
villas e lugares» como a «sus personas e estados pertenece». En Logroño también 
se reunieron otros «Perlados é Caballeros del Reyno de Aragon é de Navarra» 
hasta terminar de conformar un deslumbrante séquito165.

Tras pasar por Costa, Santo Domingo de la Calzada y Redecilla del Campo, 
la comitiva llegó a Belorado el 18 de agosto, donde, según nos informa Pérez de 
Guzmán, el conde de Haro dispensó a Blanca y su hija un magnífico recibimiento. 
De hacer caso a este cronista se hizo «sala general á todos los que allí venían, así 
estrangeros como castellanos»166, aunque dichas solemnidades no han dejado el 
más mínimo resto documental de gastos u otras indicaciones en los registros reales 
de Navarra. Tampoco hay mención alguna a la participación de los miembros de 
la servidumbre de la reina y la princesa. Lo mismo ocurre durante la estancia en 
Briviesca (20-23 de agosto), donde el conde de Haro «tenía aparejado las mayores 
fiestas de más nueva y estraña manera que en nuestros tiempo en España se vie-
ron»167. Pérez de Guzmán asegura que la reina y la princesa fueron recibidas a dos 
leguas de esta localidad por un impresionante contingente militar168 precedido 
por «trompetas, é menestriles altos, é tamborinos, y atabales, los cuales hacían 
tan gran ruido, que parecía venir una muy gran hueste»169.

Este cronista pone especial énfasis a la hora de mostrar la magnificencia del 
banquete ofrecido a ambas damas, del que dice que fue

«abastado de tanta diversidad de aves y carnes y pescados y manjares y grutas, que era maravillosa 
cosa de ver, e las mesas y aparadores estaban puestos en la forma que convenia á tan grandes 
señoras» y servido por «Caballeros y Gentiles-Hombres y pages de la casa del Conde muy 
ricamente vestidos»

164.   1440, agosto, 5. Logroño. AGN, Comptos, Caj. 144, nº 26, III. Catálogo XLIV: 328, doc. 831. Se repite la orden 
por la reina Blanca meses más tarde. 1440, octubre, 10. Valladolid. AGN, Comptos, Caj. 144, nº 12, VIII. Catálogo XLIV: 
359, doc. 912. 

165.   Pérez de Guzmán, F., 1877: 565, año 1440, cap. XIV.
166.   Ídem.
167.   Ídem. Nieto Soria, J. M., 2021.
168.   Integrado por «cien hombres de armas de caballos, encubertados, y almetes con penachos, de los quales 

los cinqüenta que llevaban las cubiertas blancas, se pusieron á una parte, é los otros cinqüenta de cubiertas coloradas 
se pusieron de la otra, y se dieron de las lanzas, las quales rotas pusieron mano á las espadas, é comenzaron á ferir los 
unos á los otros, como se suele hacer en los torneos; y estos fueron apartados por mandado del Conde, después que 
un rato hubieron así combatido». Pérez de Guzmán, F., 1877: 565, año 1440, cap. XIV.

169.   Idem.



138

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Sin embargo apenas hace alusión a «las otras Dueñas é Doncellas que con 
la Reyna e Princesa venían» y que en la mesa se sentaron «en esta guisa: en-
tre dos Dueñas ó Doncellas un Caballero ó Gentil-Hombre»170. Todo en «una 
posada toldada de gentil tapicería y mesas é aparador donde fuesen servidos». 
Junto a dichas damas y doncellas, estuvieron acompañadas por el «Obispo Don 
Alonso de Burgos é los perlados y Clérigos estrangeros que allí venían (…) y 
este servicio se les hizo todos los días que allí estuvieron»171. 

Después de varios días de celebraciones en el palacio condal amenizadas 
con danzas interpretadas por los ministriles del conde172 y puestas en escena 
extravagantes173, el conde, en un alarde de magnificencia quizá exagerada por 
el cronista, quiso regalar a la princesa 

«un rico joyel, é á cada una de las damas que en su compañía venían anillos, en que había 
diamantes, é rubís é balaxes y esmeraldas, de tal manera que ninguna quedó sin dél recebir joya», 

mientras que a los «caballeros estrangeros que allí vinieron, dio á algunos… 
mulas, é á otros brocados, é a los Gentiles-Hombres sedas de diversas maneras»174.

Las noticias que aporta Pérez de Guzmán sobre los fastos celebrados en 
Burgos (26-29 de agosto) son similares, aunque más breves. Una vez más se 
mencionan sin entrar en detalles de identidad las «Damas y Caballeros y 
Gentiles-Hombres que con ellas venían» y se hace también alusión a los «seis 
Gentiles-Hombres de la casa del Obispo que participaron en arnés de guerra» 
en la justa organizada por el prelado en la plaza de La Llana. Alojadas en la 
posada de Pedro de Cartagena –hermano del Obispo (…) el qual la tenía muy 
ricamente aparejada»–, fueron agasajadas con un espléndido banquete en el 
que se les sirvió «muy gran diversidad de aves, é carnes, y pescados, é potages, 
y frutas, é vinos»175.

III.5. FASTOS MATRIMONIALES EN VALLADOLID

En Dueñas (2-5 de septiembre) también les «fue hecho notable rescebimiento, 
é fueron ende bien servidas», a pesar de encontrarse fuera de la localidad Pedro 

170.   Serrano Larráyoz, F., 2002: 274-294.
171.   Pérez de Guzmán, F., 1877: 565, año 1440, cap. XIV.
172.   Al finalizar las fiestas, el conde de Haro entregó a sus músicos «dos grandes talegones de moneda». Ibidem: 

566. Un análisis del papel de la música y los músicos y la labor de mecenazgo de la alta nobleza castellana en el periodo 
bajomedieval, en Gómez Fernández, L., 2017.

173.   Como una fuente de plata que estaba «en una sala baxa… así artificiosamente fecha, que de contino manaba 
vino muy singular», «el asentamiento muy alto, que se subia por veinte gradas; lo qual todo estaba cubierto de céspedes 
así juntos, que parescia ser naturalmente allí nascidos» y desde donde pudieron presenciar una justa y una montería. 
Pérez de Guzmán, F., 1877: 566, año 1440, cap. XIV.

174.   Idem.
175.   Idem.



139ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

de Acuña, guarda mayor de Juan II y señor de la villa176. En cuanto el príncipe 
Enrique supo que Blanca había llegado allí se trasladó hasta Dueñas en compañía 
de muchos de muchos «Caballeros é Gentiles-Hombres, así de su casa, como 
de la casa del Rey». Los contrayentes se intercambiaron regalos «de gran valor 
(…) que entre semejantes Príncipes y en tales autos se acostumbran dar»177. Es 
probable que fuera entonces cuando el príncipe recibiera cierta joya de plata no 
especificada que la princesa le había regalado y por la que Gennetón, servidora 
de la princesa de Viana, recibió 15 florines en año más tarde por su elaboración178 
y probablemente también el diamante que Blanca había adquirido meses antes 
al argentero Jaime Jaime de Villanova por un precio de ocho escudos179.

Los días siguientes fueron de gran actividad institucional y ceremonial. El lunes 
5 tuvo lugar la ceremonia de besamanos por la que los procuradores segovianos 
juraban el acatamiento y vasallaje de la ciudad al príncipe180 y dos días después 
–el miércoles 7, «víspera de Santa María de setienbre»– cerca de Santovenia 
de Pisuerga, la reina y su hija recibieron a Juan II, que acudió acompañado del 
príncipe, el rey de Navarra –padre de la princesa–, caballeros y prelados de su corte, 
además de los «capellanes mayores del Rey e el Príncipe, con todos los capellanes, 
e los rregidores de Valladolid, e los contadores mayores del Rey». El magnífico 
acompañamiento las condujo hasta su entrada en Valladolid181. El recibimiento 
fue de tal magnitud, que el Halconero no dudó en calificarlo como

«el más notable que vieron los que a la sazón eran vivos, de mucha gente que salieron a la prinçesa, 
e de muchos arreos a las personas, e de muchos gentiles honbres, e de muchas cabalgaduras, 
así como caballos trotones, hacaneas e mulas, e muy bien guarnidas. Tanto que en Castilla no 
se falla que tales arreos fuesen»182.

Finalmente, el enlace matrimonial se verificaba el jueves 15 de septiembre, en 
la gran sala de San Pablo, «muy rricamente guarnida con muchos paños franceses, 
donde se dixo la misa por el cardenal de San Pedro, que los veló»183, aunque, como 
señala Pérez de Guzmán, «todos ovieron grande enojo» por cuanto la princesa 
quedó «tal qual nasció»184; una circunstancia esta que «menoscabó la reputación 
del príncipe don Enrique»185 mientras que la de Blanca aparecía por entonces 
ensalzada por el poeta áulico Juan de Dueñas186.

176.   Con seguridad la reina Blanca y su hija se hospedaron en el palacio de Pedro de Acuña. Sobre este edificio, 
véase Domínguez Casas, R., 1993: 297-298.

177.   Pérez de Guzmán, F., 1877: 566, año 1440, cap. XIV.
178.   1441, mayo, 20. Olite. AGN, Caj. 17, nº 19, LXXXII. Catálogo XLV: 42-43, doc. 96.
179.   1440, junio, 20. AGN, Comptos, Caj. 147, nº 8, I. Catálogo XLIV: 298, doc. 755.
180.   AM, Segovia, leg. 4-4.
181.   Carrillo de Huete, P.1946., 344-345, cap. CCLXXII.
182.   Idem.
183.   Ibidem: 346. Sobre los llamados paños franceses en la corte de Juan II, véase Cañas Gálvez, F. de P., 2010b: 

110-114 y Cañas Gálvez 2016c.
184.   Pérez de Guzmán, F., 1877: 567, año 1440, cap. XV.
185.   Colmenares, D. de, 1982, I: 588.
186.   Vendrell de Millás, F., 1958: 152.



140

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las celebraciones –ensombrecidas por el fallecimiento del prior de San Juan 
Rodrigo de Luna (17 de septiembre) y del adelantado Pero Manrique (22 de sep-
tiembre)187– se prolongaron hasta la segunda mitad del mes de octubre con las 
salas de la reina Blanca (22 de octubre) y el infante Enrique (23), que fue la última 
de ellas188.

Las crónicas castellanas, tan detalladas en las celebraciones vallisoletanas, 
arrojan una vez más escasa información sobre el séquito de Blanca y su hija. 
Carrillo de Huete, apunta que a la entrada en la ciudad del Pisuerga ambas damas 
estuvieron acompañadas por 25 damas «cabalgando muy bien endereçadas» que 
las siguieron hasta su aposento en el convento de San Pablo de Valladolid189. Unos 
días más tarde, –el 7 de octubre–, cuando la princesa acudió a los oficios litúrgicos 
a la iglesia de Santa María la Mayor, se asegura que fue acompañada por el rey de 
Castilla, el conde de Haro, Pedro de Estúñiga, Íñigo López de Mendoza, Enrique 
Enríquez, además de

«muchas grandes señoras, duquesas e ricas fenbras e doncellas, así estrangeras como castellanas, 
muy bien guarnidas a maravilla, muchos grandes e señores e cavalleros e escuderos, muy guarnidos, 
e los perlados que a la razón estavan»190.

III.6. OFICIALES DE LA PRINCESA EN CASTILLA: 
CONTROL POLÍTICO Y LUCHAS DE PODER (1440-1452)

No hay constancia de nombramiento de nuevos oficiales de la princesa hasta 
noviembre de 1440. Parece que algunos de ellos fueron entonces pagados del 
presupuesto del Hostal de la reina y quizá también de las 12 500 libras que las Cortes 
de Navarra habían concedido para satisfacer gastos no especificados y la «entrega 
de la princesa»191. Ese podría ser el caso de Bertolo de Magallón, al que la soberana 
ordenaba en diciembre de ese año incluir entre los miembros de su burel pagándole 
a su vez unos gajes de siete sueldos por escudero de honor de la princesa192.

187.   Carrillo de Huete, P., 1946: 347-348, caps. CCLXXIII-CCLXXIV.
188.   Ibidem: 354-355, caps. CCLXXX-CCLXXXXI. Aunque el Halconero asegura que la sala que hizo el infante 

Enrique en su residencia vallisoletana tuvo lugar el día 25, las cuentas del Hostal de la reina Blanca evidencian que el 
acto fue el 23 de octubre: «Domingo xxiii días dotobre la reyna (…) en la casa del infante don Enrich, que la conbidó e 
fiço sala al rey de Castilla et a la reyna et al rey de Nabarra et al prìnçipe e a la prinçessa et a otros». AGN, Comptos, 
reg. 444, ff. 259v-260r.

189.   Carrillo de Huete, P., ed. 1946: 346, cap. CCLXXII. Sobre el palacio en este convento de frailes dominicos, 
véase Cañas Gálvez, F. de P., 2007: 149-150.

190.   Carrillo de Huete, P., 1946: 349, cap. CCLXXVI.
191.   1440, diciembre, 23.Olite. AGN, Comptos, Caj. 148, nº 8. Catálogo XLIV: 407, doc. 1044. Por esas mismas 

fechas, la reina ya había gastado en gajes de sus propios servidores un total de 3 700 florines. 1440, noviembre, 23. 
Valladolid. AGN, Caj. 144, nº 36, 11. Catálogo XLIV: 385, doc. 984.

192.   1440, diciembre, 6. Valladolid. AGN, Caj. 144, nº 37, III. Catálogo XLIV: 391, doc. 999. Narbona Cárceles, 
M., 2006: 221-222.



141ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

No sabemos si fue un caso concreto o, si por el contrario, fue práctica frecuente 
hasta el fallecimiento de la reina en abril de 1441. Cargar estos nombramientos 
al Hostal de la soberana y no sobre el 1 200 000 maravedíes que la princesa tenía 
para su mantenimiento y pago de los servidores de su Casa, aparejaba un control 
directo de la reina –y por añadidura de su marido– sobre los oficiales de su hija. 
Contrarrestaba así el dominio que tanto el rey de Castilla como el príncipe Enrique 
–y Juan Pacheco, que por entonces comenzaba a desarrollar un papel de influencia 
política sobre el heredero– hubieran podido ejercer sobre estos servidores de 
haberlos pagado con dicho mantenimiento asentado en rentas castellanas.

De una manera u otra, lo cierto es que cuando a partir de noviembre de 1440 se 
empiecen a nombrar servidores de la princesa, los del ámbito doméstico encargados 
de atender sus necesidades básicas serán desempeñados en parte sustancial por 
navarros y en algunos casos también por extranjeros procedentes de diferentes 
regiones europeas. Los de mayor relevancia desde el punto de vista institucional 
y económico como mayordomos y camareros mayores, contadores, tesoreros, 
consejeros, letrados, confesores, capellanes o los de la cancillería –que, sin duda, 
hubieran otorgado a la princesa una mayor autonomía política– lo serían, con 
alguna excepción como veremos más adelante, por castellanos.

Uno de esos oficiales domésticos fue un tal Perico, a quien en noviembre de 
1440 nombraron boticario de la princesa con unos gajes de cuatro sueldos en los 
que estaban incluidos sus honorarios por el desempeño de cerero de la reina de 
Navarra193. No hay, en cambio, noticias sobre médicos privativos de doña Blanca, 
pero sí sabemos que en el otoño de 1441 el príncipe de Viana envió a Castilla a 
maestre Jabob Aboacar –uno de sus mejores físicos– con el fin de atender a su 
hermana de «çierto accident que le sobrebeno»194.

Navarros eran también los carniceros de la princesa, Pero Sánchez de Ochaberri y 
su esposa, a los que Juan II de Castilla les concedió en 1443 el privilegio de exención 
de monedas195, una gracia extensible un año más tarde al zapatero de la princesa, 
Juan Martínez de Alemania196. Los cargos domésticos se completan durante aquellos 
años con Garciot como trinchante –quizá en sustitución del mencionado Petri de 
Alzate197– y Gennetón –probablemente francesa o borgoñona– que como esposa del 
sastre Petit Johan fue la encargada de adquirir en 1442 a Johan Forment diversas telas 
y sedas para la confección de los atuendos principescos198. La ascendencia foránea 

193.   Perico era ayudante de Nicolás de Echarri, boticario de la reina y recibidor de la merindad de Estella. La orden 
de la reina a sus maestres de Hostal, cambradineros y contrarrollor para que le incluyeran en las nóminas reales, en 
carta de 1440, noviembre, 1. Valladolid. AGN, Caj. 144, nº 35, I. Catálogo XLIV: 373, doc. 949.

194.   1441, diciembre, 8. Sangüesa. AGN, Caj. 150, nº 18, III. Catálogo XLV: 308, doc. 780. Acerca del personal 
sanitario en la corte de Navarra durante el periodo bajomedieval, véase Narbona Cárceles, M., 2006: 253-264 y 
Serrano Larráyoz, F., 2004.

195.   Por albalá de merced de 1443, junio, 20. AGS, MyP, leg. 2, fol. 424.
196.   Por albalá de 1442, mayo, 7. AGS, MyP, leg. 10, f. 125.
197.   1443, abril, 3. Tafalla. AGN, Caj. 150, 54, II. Catálogo XLV: 396-397, doc. 1002.
198.   Petit Johan también era ese año sastre del príncipe Carlos. AGN, Comptos, Caj. Nº 19. Catálogo XLIV: 418-419, 



142

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de estos servidores encargados del atuendo principesco nos induce a pensar en 
modas, diseños y gustos artísticos importantes de diferentes regiones del continente 
europeo. Eso mismo debió de ocurrir con la práctica musical en la corte de doña 
Blanca, tan aficionada como el resto de su familia199. Como su hermano Carlos y su 
suegro200, Blanca sintió predilección por el arpa y especial por los tañedores ingleses 
de este instrumento, entonces de moda en las cortes peninsulares201. Dos de ellos 
la sirvieron desde al menos finales de 1441 en su Casa castellana202.

Entre 1444 y 1453 escasean las noticias sobre la servidumbre de la princesa 
de Asturias. Tanto las fuentes documentales como las crónicas apenas ofrecen 
datos sobre este punto y sobre la princesa misma, probablemente separada ya 
físicamente de su esposo. Resulta significativo que no fuera invitada en octubre 
de 1442 a las ceremonias litúrgicas que por el descanso de su madre se celebraron 
en Santa María la Real de Nieva y a las que sí asistieron su propio padre, su esposo 
y Juan II de Castilla203.

Desconocemos también el papel jugado –si es que desempeñó alguno– en 
el conflicto que tras el llamado Golpe de Rámaga en 1443 volvió a enfrentar a 
Juan II con el rey de Navarra y en la posterior derrota del partido aragonés en 
la batalla de Olmedo de 1445204. Lo que sí parece evidente, es que tras la victoria 
de victoria política de Álvaro de Luna y Juan II, la Casa de la princesa pasó a ser 
definitivamente controlada por el bando realista en los oficios clave. Parece posible 
el nombramiento en 1447 de Catalina Suárez de Figueroa –esposa de Íñigo López 
de Mendoza, marqués de Santillana y en 1453 mayordomo mayor de Blanca– como 
camarera mayor de la princesa205. También se confirma la presencia en su Casa de 
su criado Martín de Burgos en calidad de arrendador de las rentas del llamado 
«préstamo de Balbás», cuya recaudación recaía en ese momento en el racionero 
burgalés Fernando Pérez Calabaza206. No parece, en cambio, castellano Charles 

doc. 1066. Narbona Cárceles, M., 2006: 246-250.
199.   Anglès, H., 1970: 393-407.
200.   Cañas Gálvez, F. de P., 2000: 382-383.
201.   Anglès H., 1970: 393-407.
202.   1441, diciembre, 8. Sangüesa. AGN, Caj. 150, nº 18, III. Catálogo XLV: 308, doc. 780.
203.   Como podemos comprobar en la carta que el rey de Navarra escribió sobre este asunto al príncipe Enrique: 

«Ilustre prínçipe, muy caro e muy amado fijo, señor, plega vos saber que el señor rey, vuestro padre, e nos plaziendo a 
nuestro Señor seremos el sábado en Santa María de Nieva porque el domingo e el lunes seguientes se fagan e çelebren 
las onras de la ilustre reyna doña Blanca, de buena memoria, que Dios aya, my muy cara e amada muger. E asý por vos 
nos aver encargado que vos los fiziésemos saber quando se oviesen de fazer aquellas onras como por lo que a nos toca 
e por los debdos que en uno avíades e señaladamente por vos ver, abríamos grant plazer que vos ende venyésedes, 
lo qual ilustre prínçipe, my caro e muy amado fijo, señor, vos fazemos saber, e que vos plega de venir aquellas onras 
e fasernos hedes en ello señalada graçia e plaser. E ilustre prínçipe, muy caro e muy amado fijo, señor, sea el espíritu 
santo conservaçión e guarda de vuestra persona. De la villa de Arévalo a xvi de otubre año de mccccxlii». Las honras 
en Santa María la Real de Nieva tuvieron finalmente lugar entre los días 20 y 22 de octubre de ese año. AHNOB, Frías, 
leg. 129, doc. 31.

204.   Un análisis de aquellos acontecimientos, en Porras Arboledas, P., 2009: 205-229.
205.   AGS, CySR, leg. 42, f. 1-l.
206.   Junto a Gonzalo Sánchez de Humada; Pedro Sánchez, encuadernador; y Juan Gómez, jubetero. 1447, junio, 

28. Burgos. AC, Burgos, registro 3, f. 186r.



143ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

Pasquier, de quien sabemos que pertenecía a una familia de servidores reales207, era 
bachiller y escudero de Blanca en 1450 cuando fue enviado a Francia en calidad 
de embajador «en compañía del maestrescuela». Desconocemos también el 
objetivo de la misión diplomática y si se trataba de una delegación enviada por 
la princesa –lo que abundaría en un papel político de la princesa más relevante 
de lo que se creía– o si, por el contrario, fue llamado por el rey de Navarra o el 
príncipe de Viana para dicha embajada; de una manera u otra la presencia de 
un oficial de estas características en la corte principesca pone de manifiesto la 
existencia de personas con capacidad suficiente como para llevar a cabo misiones 
políticas de relevancia internacional208.

III.7. LA CASA CASTELLANA DE 1453

1453 fue un año determinante en Castilla. La caída y posterior ejecución del 
condestable Álvaro de Luna (abril-junio)209 y el divorcio de la princesa de Asturias 
(julio)210, supusieron un giro en el panorama político que se había articulado en la 
Corona castellana desde la muerte de Catalina de Lancáster en 1418.

Se documenta por vez primera lo que fue la Casa de doña Blanca, al menos en 
sus oficios principales211. Estructuralmente castellana e integrada por castellanos de 
la confianza de Juan II, su constitución debió de suponer un obstáculo considerable 
a las injerencias del rey de Navarra a través de su hija. Aunque no sabemos con 
precisión cuando se pudo constituir –o quizá remodelar la anterior– todo apunta 
a que fue después de la victoria realista de Olmedo, seguramente a partir de 1447, 
como ya vimos, fecha del nombramiento de Catalina Suárez de Figueroa. Otros 
cargos relevantes como los del mariscal Sancho de Londoño –alguacil mayor 
de la princesa212– y el de canciller mayor –Luis de Acuña, obispo de Segovia213–, 
debieron de ser dotados en 1453.

207.   En diciembre de 1424 un tal Johan Pasquier figuraba como primer valet de cámara de Carlos III; este mismo 
personaje aparecía en diciembre de 1430 como valet de cámra del rey y guarda de la torre de Mari Delgada, de Pam-
plona. En octubre de 1425 Ogerot Pasquier servía a la reina Blanca como escudero de la panatería. AGN, Caj. 124, nº 
35, II. Catálogo XXXVIII: 337, doc. 979; AGN, Caj. 109, nº 18, XXV. Catálogo XXXVII: 22, doc. 31; AGN, Caj. 111, nº 5, LIII. 
Catálogo XXXIX: 529, doc. 1496.

208.   1450, febrero, 17 y 1450, abril, 19. Olite. AGN, Comptos, Caj. 152, nº 23, XXXIV y AGN, 155, nº 35, II. Catálogo 
XLVI: 382 411-412, docs. 942 y 1024.

209.   Pastor Bodmer, I., 1992.
210.   Azcona, T. de, 2017: 19-21.
211.   AGS, CySR, leg. 42, f. 1-l.
212.   «Hanse de librar este año al mariscal Sancho de Londoño, su alguasil mayor, de su raçión e quitación xxxudcxx 

maravedís según lo enbió desir la dicha señora prinçesa por su çédula firmada de su nonbre que tiene Alfonso Martínes 
de Toledo, fecha viii de enero de liii». AGS, CySR, leg. 42, f. 1-l.

213.   «Enbió desir la dicha señora prinçesa por su çédula firmada de su nombre que tiene Pedro de Bivero, fecha 
a xix de febrero del año de liii que libren este año e dende en adelante en cada año a don Luys de Acuña, obispo 
de Segovia, su chançeller mayor treynta e quatro mill maravedís». AGS, CySR, leg. 42, f. 1-l. En abril de 1448 Pedro 
de Vivero figuraba como guarda de Juan II y, sin duda, estaba emparentado con el contador mayor Alfonso Pérez de 
Vivero. MyP, leg. 1, f. 304.



144

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Ese año la Casa principesca aparecía configurada en cinco oficios mayores 
(mayordomo, camarera, canciller, repostero y alguacil) y dos menores (aposentador 
y contador), además de otros dos servidores más sin indicación de cargo u oficio. 
Con ellos, los aspectos básicos de control y abastecimiento de su Casa (mayordomo, 
camarera y repostero), gestión económica (contador), administración de justicia 
(alguacil mayor) y cancillería (canciller y secretario-escribano de cámara) quedaban 
cubiertos, aunque no se dotaron –lo más probable por carencias documentales– ni 
los nombres de los lugartenientes de los oficios mayores ni cargos importantes como 
los de acemilero, despensero o copero y otros menos relevantes institucionalmente 
pero necesarios en la vida cotidiana como cantores, costurero, cocinero, carnicero, 
gallinero o maestresala entre una larga lista de oficios habituales en las Casas reales 
bajomedievales en Castilla. Si se documentan en esa misma fecha –aunque por 
otras fuentes– los de contador mayor –que ejercía Bernart Pérez de Jaso– y los de 
capellán y confesor que ejercía García Urbía, navarros ambos214.

A la cabeza de la jerarquía curial se encontraban los grandes oficios mayores, 
desempeñados siempre por personas de alcurnia y cercanas al rey castellano. Sus 
raciones y quitaciones evidencian su prestigio social y relevancia institucional: 

Tabla 1

Raciones y quitaciones anuales percibidas por los oficiales de la Casa  
de la princesa de Asturias215

Oficios Oficiales Ración/quitación

Camarera mayor 
Dos mozas de cámara

Catalina Suárez de Figueroa
43 020

4 340

Mayordomo mayor Íñigo López de Mendoza 38 520

Canciller mayor Luis de Acuña 34 000

Alguacil mayor Sancho de Londoño 30 620

Repostero mayor Antón Ruiz de la Vega 24 120

Contador Alfonso Núñez de Toledo 2 000

¿Secretario-escribano de cámara? Bartolomé (Sánchez) de Badajoz 2 000

Aposentadores Juan de Samaniego 1 000

¿Rodrigo de Vera? 1 000

Los dos oficios de mayor relevancia en la Casa como eran los de mayordomo 
mayor y camarera mayor216 recayeron sobre el matrimonio formado por el marqués 
de Santillana, Íñigo López de Mendoza217 –«onbre agudo y discreto (…) cuerdo y 

214.   Azcona, T. de, 2017: 21.
215.   AGS, CySR, leg. 42, f. 1-l. Las cantidades van indicadas en maravedíes.
216.   Sobre ambos oficios en Castilla, véase Salazar y Acha, J. de, 2000: 163-192 y 245-264. Acerca de la mayordomía 

regia, véase también Torres Sanz, D., 1982: 76-82.
217.   Pérez Bustamante y Calderón Ortega, J. M., 1983.



145ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

templado218»– y su esposa, Catalina de Suárez de Figueroa219, desempeño por el que 
percibieron raciones y quitaciones de 38 520 y 43 020 maravedíes respectivamente. 
Catalina, además, disponía de otros 4 340 maravedíes más para el pago de dos 
mozas de cámara, lo que elevaba sus emolumentos hasta los 47 360 maravedíes, 
la cantidad más elevada de las recibidas por los oficiales principescos220, suma que 
siguió percibiendo vitaliciamente por orden de Juan II una vez disuelta la Casa 
de la princesa a en 1453221; una posición predominante que, sin duda, respondía al 
triunfo del príncipe Enrique y su valido, Juan Pacheco, sobre Álvaro de Luna que 
de esta manera premiaban la fidelidad del marqués, enfrentado al condestable 
tras los sucesos de Záfraga de 1448 y la detención por orden del de Luna de los 
condes de Benavente y Alba, primo este último de don Íñigo222.

También cercano al príncipe fue Luis de Acuña, canciller mayor de la princesa 
con una retribución anual de 34 000 maravedíes. «Varón de igual nobleza y valor» y 
con una trayectoria eclesial destacada en la figuran cargos tan relevantes como los de 
arcediano de Valpuesta, canónigo y, finalmente, administrador apostólico de Segovia 
(1449-1456)223, su perfil se adecuaba al de otros eclesiásticos que desempeñaron 
idéntico oficio224. Fue con seguridad durante su etapa segoviana –coincidente 
con el gobierno personal de la ciudad por el príncipe– cuando debió de pasar a 
formar parte del grupo de influencia de don Enrique hasta ser nombrado en 1453 
canciller de doña Blanca225.

En relación directa con la actividad cancilleresca de elaboración y refrendo de 
las cartas principescas con su sello real trabajaron su secretario Pedro Sánchez de 
Matabuena, un oficial de larga trayectoria al servicio de Juan II de Castilla226, y con 
toda seguridad también Bartolomé de Badajoz, oficial del que no se especifica su 
cargo en la Casa de la princesa 1453 pero a quien es posible identificar con Bartolomé 
Sánchez de Badajoz, escribano de cámara, secretario y hombre de confianza de Juan 

218.   Pulgar, F. de, 2007: 102 y 105.
219.   Era hija del maestre de Santiago Lorenzo Suárez de Figueroa y María de Orozco. Catalina fue señora de 

Daganzo, Fresno de Torote, Monasterio, Campillo y Las Rozas. Nacida hacia 1393, falleció en Guadalajara en 1456. Íñigo 
López de Mendoza, había nacido en Carrión de los Condes en 1398 y era hijo del almirante Diego Hurtado de Mendoza 
y Leonor Lasso de Mendoza. Catalina e Íñigo contrajeron matrimonio en 1412. Pérez Bustamante, R. y Calderón 
Ortega, J. M., 1983: 25-442.

220.   AGS, CySR, leg. 42, f. 1-l.
221.   Por albalá de 1453, octubre, 18. Estos maravedíes y otros que tenía la marquesa se le asentaron en el arzobispado 

de Toledo. AGS, MyP, leg. 49, f. 7.
222.   Pérez Bustamante, R. y Calderón Ortega, J. M., 1983: 73-82.
223.   Más tarde fue obispo de Burgos (1456-1495) y oidor de la Audiencia Real (1458). Nieto Soria 1993: 421. Su 

pontificado burgalés ha sido estudiado por López Martínez, N., 1961.
224.   Cañas Gálvez, F. de P, 2012a: 31-54.
225.   Ibidem: 221.
226.   En agosto de 1436 Pero Sánchez de Matabuena aparecía como escribano de la Audiencia Real y notario 

público refrendando otorgada por Fernando de Coca, vecino y regidor de Coca. 1436, agosto, 2. Valladolid. AHN, Clero, 
leg. 6.281, s/f. El desarrollo institucional y funcional de secretarios y escribanos de cámara durante aquellos años, en 
Cañas Gálvez, F. de P., 2012a: 85-135 y 183-202.



146

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

II de Castilla, además de secretario, contador del condestable y uno de los principales 
beneficiarios de sus rentas tras su caía, en la que participó activamente227.

A pesar de esta intensa actividad cancilleresca, el único documento firmado 
por Blanca en estos años data de mayo de 1453 y se ha conservado en un traslado 
notarial contemporáneo. Conviene, además, señalar que en dicha carta la princesa 
no firma con la fórmula habitual en Castilla: «Yo la princesa», sino con la navarra 
escribiendo su nombre: «Blanca». No lleva tampoco ni refrendo de secretario 
o escribano de cámara, aunque sí aparecen varios miembros de su Casa que 
detallaremos más adelante en calidad de testigos228. Hay también referencias al 
despacho de cartas, cédulas y albaláes a la hora de pagar las raciones y quitaciones 
de sus oficiales, pero no se ha conservado ninguno de estos documentos en cuya 
gestión debieron de participar los secretarios, escribanos de cámara y su contador 
Alfonso Núñez de Toledo y el guarda Pedro de Vivero en la custodia de dicha 
documentación229.

La administración de justicia en la corte era una cuestión de relevancia 
institucional y acción política que también fue controlada por Juan II y el príncipe 
Enrique. El oficio de alguacil mayor –o justicia mayor– de la princesa recayó en 
Sancho de Londoño230, servidor perteneciente a una familia de oficiales reales231 en 
la que Sancho desempeño los de capitán del rey de Navarra en la villa de Briones 
(1430) –de la que más tarde sería su señor–, mariscal del monarca navarro y desde 
1448– tras ser perdonado por Juan II su apoyo al bando aragonés en la batalla de 
Olmedo232– los de mariscal, guarda mayor y consejero del rey castellano233.

Sus competencias fueron de carácter policial y ejecutivo. Las primeras estaban 
encaminadas a «proteger la corte en sentido amplio y como ámbito espacial y 
funcional (de la princesa) y su aparato de gobierno manteniendo en ella el orden 
público», persiguiendo y castigando los actos delictivos y evitar daños en «personas 

227.   Cañas Gálvez, F. de P., 2012a: 448-449. Sobre el papel desempeñado por Sánchez de Badajoz en la caída 
de Álvaro de Luna, véase Cañas Gálvez, F. de P., 2014a. El destino de las rentas del condestable tras su muerte, en 
Calderón Ortega, J. M., 1998: 326-337. El desarrollo institucional y funcional de secretarios y escribanos de cámara 
durante aquellos años, en Cañas Gálvez, F. de P., 2012a: 85-135 y 183-202.

228.   Azcona, T. de, 2017: 21.
229.   AGS, CySR, leg. 42, f. 1-l. En 1447 Pedro de Vivero figuraba como guarda de Juan II. Tenía de merced los 13 000 

maravedíes de la renta del vino de Fuente del Santo (Sevilla), además de otros 5 000 más de juro y seis lanzas en Mondoñedo 
por valor de 9 000 maravedíes. Su esposa Costanza disfrutaba entonces de una renta de 10 500 maravedíes. Suárez 
Fernández, L., 1957: 358-359.

230.   AGS, CySR, leg. 42, f. 1-l.
231.   Como maestresala del rey de Navarra figura en 1450 Diego de Londoño, hijo quizá, de Sancho. AGN, Comptos, 

Caj. 151, 25.
232.   Por su participación junto al rey de Navarra y el infante Enrique en dicha batalla, Juan II de Castilla le confiscó 

los 80 excusados de monedas que un año antes le había concedido su señor, pasando a manos de Lope de Barrientos, 
obispo de Ávila, confesor y consejero de Juan II. AGS, MyP, leg. 6, f. 58.

233.   En septiembre de 1448, Sancho de Londoño se comprometió a guardar y cumplir el juramento y pleito-
homenaje que había jurado ante el rey de Castilla de servirle con hombres y armas y de no ir nunca en su contra en 
ningún enfrentamiento. Un año más tarde Juan II firmaba una provisión por la que ordenaba la restitución de los lugares 
de Hervás, La Bellota y Hornilla con sus heredades, olivares y todo lo perteneciente a ellas. Finalmente, en octubre de 
ese mismo año, el rey de Castilla emitía un privilegio rodad en el que se mandaba respetar los derechos y propiedades 
que Londoño tenía en la villa de Briones. AHNOB, Frías, leg. 414, doc. 3 y AHNOB, Osuna, leg. 99, docs. 7 y 10.



147ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

y cosas»234. Las segundas eran desempeñadas por el alguacil bajo el control de los 
tribunales de la Corte que tenían la capacidad de enviar a los acusados al juez para 
que se impusieran las multas o penas correspondientes, incluso castigos graves 
como el tormento o la pena de muerte. En casos que «por su rebeldía judicial se 
consideraban de factos culpables», el alguacil podía aplicar dichos castigos sin 
contar con la aprobación o permiso de tribunal alguno235. 

En el ámbito militar aguaciles y alféreces equiparaban sus funciones a la hora de 
juzgar a los infractores. Los primeros podían juzgar «hombres menores», aunque 
en ocasiones puntuales y con autorización del rey o del alférez lo podían hacer 
también sobre los «hombres mayores», una competencia en principio exclusiva 
del alférez236. Ambas atribuciones quedaron integradas en la persona de Sancho de 
Londoño, que como mariscal asumió las competencias que en conocer «todas las 
causas ciuiles y criminales de los exercitos»237 anteriormente habían desempeñado 
en la milicia los alféreces reales238 y que en lo sucesivo aplicarían dichos mariscales 
con la participación de otros oficiales –jueces y alcaldes principalmente– que en 
el caso de la princesa de Asturias desconocemos239.

El de repostero mayor fue el último de los oficios mayores documentados en la 
Casa Blanca de Trastámara. Era el encargado de comprar las cosas que la princesa 
había «menester para el gobierno (…) por eso les llaman así, porque ellos expen-
den los dineros de que las compran». Era el repostero, pues, un gestor –junto con 
el contador– de parte importante de las finanzas principescas. Debían también 
guardar el cuerpo» de la princesa y su «poridad», además custodiar «la fruta e 
la sal e los cuchillos con que tajan ante» ella, además de «otras cosas que son de 
comer e que le aduzen en presente»240. Bajo su dirección debieron de trabajar los 
reposteros de camas, capilla, estrados, mesa, plata y cera de la princesa, aunque 
de ninguno de ellos tenemos noticia241.

Dadas las importantes responsabilidades del oficio, las Partidas determinan 
que los titulares del oficio debían reunir una serie de cualidades: «acuciosos», 
«sabidores», «leales» y que «tengan algo de lo suyo»242. Dichas condiciones para 
que las atesoraba el titular del oficio: Gonzalo Ruiz de la Vega243, un importante 
oficial regio que por su trabajo percibía 24 120 maravedíes anuales, una cantidad 
relevante a la que habría que unir otros 10 000 más de tierra para diez lanzas que 

234.   Torres Sanz, D., 1982: 267. El paréntesis con la palabra «princesa» es nuestro.
235.   Ibidem: 268-269.
236.   Partida II, título IX, ley XX.
237.   Salazar de Mendoza, P., 1657: 133; también Torres Sanz, D., 1982: 254-256.
238.   Torres Sanz, D., 1982: 71-75.
239.   Ibidem: 268-269. En 1453 la remuneración anual que recibía Álvaro de Estúñiga por justicia mayor de Juan II era 

de 76 466 maravedíes de los que 60 000 correspondía a la quitación y los 14 666 restantes al pago de dichos oficiales 
auxiliares (alguaciles) de la corte. AGS, MyP, leg. 2, f. 129.

240.   Partida II, título IX, ley XIII.
241.   Salazar y Acha, J. de, 2000: 271-274.
242.   Partida II, título IX, ley XIII.
243.   AGS, CySR, leg. 42, f. 1-l.



148

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ya cobraba en 1447 y los 35 500 de su esposa Mencía, sumas que le situaban en la 
élite cortesana244.

Por debajo en cuanto a las remuneraciones recibidas, se encontraba el contador 
Alfonso Núñez de Toledo, que por el ejercicio de este oficio cobraba anualmente 2 
2 000 maravedíes245. Era uno de los hombres de confianza del rey del rey de Castilla 
desde hacía décadas. En 1436, por ejemplo, ya había sido enviado a la ciudad de 
Murcia como bachiller en leyes y juez para la instrucción del pleito que entonces 
mantenían Murcia y Alcantarilla, estancia que se prorrogaría en junio y más tarde 
en noviembre de ese mismo año para terminar de resolver el contencioso. Era 
además escribano de cámara y desde 1444 aparecía como receptor del tercio del 
pedido de los obispados de León y Astorga. Tras la salida de Blanca de Castilla, en 
1454 aparecía como escribano de cámara y notario público del monarca castellano246.

Juan de Samaniego fue el aposentador de la princesa y su principal misión, como 
es bien sabido, consistió en preparar el alojamiento de la princesa en sus viajes247. 
Se trataba de otro servidor de amplia experiencia en el cargo, pues consta que 
sirvió como tal a Juan II desde 1440 y tras la marcha de Blanca en 1453 continuó 
desempeñándolo hasta 1465 con Enrique IV. Su quitación anual de 1 000 maravedíes 
estaba en consonancia con las percibidas por otros aposentadores reales durante 
la primera mitad del siglo XV, pero desconocemos otras cantidades que pudiera 
haber recibido en concepto de gratificaciones y mercedes que le pudiera dispensar 
la princesa como era costumbre hacer con los aposentadores248.

De Rodrigo de Vera no consta su oficio, pero si tenemos en cuenta que por 
su trabajo recibía una quitación anual de 1 000 maravedíes –la misma que el 
aposentador Samaniego– y que Vera fue aposentador de Juan II, todo hace pensar 
que desempeñara este oficio en la corte de Blanca.

No sabemos prácticamente nada de los viajes de la princesa, las crónicas y la 
documentación apenas ofrecen datos sobre ello. Seguramente acompañó a su 
esposo en sus viajes por Castilla durante los dos o tres primeros años de matrimonio. 
Quizá pudiera viajar con él al monasterio de Guadalupe en febrero de 1442249, la 
fundación jerónima que gozaba de la protección de los Trastámaras castellanos 
y aragoneses y muy particularmente de su madre, la reina Blanca de Navarra, que 
llegó a peregrinar al monasterio donando a la comunidad dos lámparas de plata250. 

244.   Suárez Fernández, L., 1957: 361.
245.   Por esas fechas el contador mayor real juan Pérez de Vivero cobraba 32 000 maravedíes anuales por dicho 

oficio. AGS, QC, leg. 1, f. 277 y leg. 3, f. 710.
246.   Cañas Gálvez, F. de P., 2012a: 415.
247.   Estas funciones han sido tratadas con detalle en tiempos de Juan II por Cañas Gálvez, F. de P., 2007: 59.66.
248.   Ibidem: 62-66.
249.   Parece que el príncipe realizó un viaje por tierras extremeñas del que no tenemos más datos. El 27 de febrero de 

ese año estaba en Guadalupe y el 9 de marzo en Villanueva de Barcarrota. ADM, Sección Histórica, Caja II, docs. 47-48.
250.   Aunque se ha asegurado que la reina Blanca de Navarra peregrinó a Guadalupe a finales de 1440 o principios 

de 1441, este dato no ha podido ser confirmado documentalmente teniendo el delicado estado de salud de la soberana 
para emprender en pleno invierno un viaje desde Santa María la Real de Nieva hasta tierras cacereñas. Cabe dentro de 



149ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

Parece que en sus últimos años en Castilla doña Blanca fijó su residencia en 
Olmedo, la villa que había recibido en concepto de dote años antes251. Allí regresó 
en la primavera de 1450 después de permanecer algunos «alegres días» en Medina 
del Campo en compañía de Juan II, Isabel de Portugal, Álvaro de Luna «e la otra 
cortesana gente»252. En Olmedo se encontraba también en mayo de 1453 cuando 
tras ser informada de la sentencia de divorcio dictada por su canciller Luis de 
Acuña, entonces administrador de la Iglesia y obispado de Segovia253, firmaba su 
aceptación ante sus fieles García de Urbia, su capellán y confesor; Bernart Pérez 
de Jaso, su contador mayor; Nuño Fernández Cabeza de Vaca y Martín Fernán-
dez, que en calidad de escribano de los «fechos e ordenamientos del conçejo de 
Olmedo» levantó acta de dicha aprobación254.

IV.	 SERVIDORES Y OFICIALES EN LOS 
ÚLTIMOS AÑOS (1453-1464)

Tras la sentencia de divorcio, la salida de Castilla de la princesa fue casi inme-
diata255. Con el fin de fijar la cantidad que le correspondía percibir del 1.200.000 
maravedíes de su 

«mantenimyento que de su altesa tenya en sus libros e ovo de aver el año que paso de mill e 
quatroçientos e çinquenta e tres años, desde primero día de enero del dicho año fasta el día 
que partido de sus regnos»256

el rey de Castilla puso en marcha una comisión integrada por los contadores 
reales, el procurador de la princesa, Pero Álvarez de Córdoba, Antón de Estella, 
vecino de Olmedo, y Juan Martínez Pasquel, estos dos últimos criados de doña 
Blanca y encargados de acompañarla hasta Navarra y posteriormente de atesti-
guar las fechas del viaje. En su declaración de 16 de abril de 1454 aseguraron ante 
Martín Fernández de Requena, escribano de cámara del rey y de la audiencia de los 
contadores mayores, y Antón Becerra257, que la princesa había partido de Olmedo, 
el 19 ó 20 de junio de 1453. No se aportan noticias sobre el séquito que la escoltó, 

lo posible que la peregrinación en la que donó las dos lámparas mencionadas, hubiera podido realizarse durante alguna 
las tres visitas anteriores de Blanca a Castilla (1420-1421, 1423 y 1424-1425). Cañas Gálvez, F. de P., 2012b.

251.   AGS, PR, leg. 49, f. 38.
252.   Chacón, G., 1940: 253, cap. LXXXV.
253.   1453, mayo, 11. Alcazarén. Memorias 1835-1913: 61-66, doc.XXX. Un análisis del divorcio, en Azcona 1993: 22-25.
254.   AGS, PR, leg. 12, doc. 1. Por parte de la princesa había actuado como procurador en la causa Pedro Sánchez de 

Matabuena, su secretario. Por parte del príncipe lo fueron Alfonso López de la Fuente y Diego de Saldaña, este último, 
un destacado servidor real que hasta entonces había desarrollado una intensa actividad administrativa en la corte de 
Enrique IV y su esposa Juana de Portugal. Algunos apuntes biográficos en Cañas Gálvez 2008: 194-196. Finalmente, el 
27 de julio de 1453 el proceso fue sustanciado y fallado en Segovia «sedendo pro tribunali» por Gonzalo Gómez, vicario 
general y juez del obispado de Segovia. AGS, PR, leg. 12, doc. 1.

255.   Miranda Menacho, V-C., 2018: 191-371.
256.   AGS, MyP, leg. 49, f. 7.
257.   Sobre estos dos servidores reales, véase Cañas Gálvez, F. de P., 2012: 



150

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

pero es seguro que el príncipe Enrique –hasta entonces su esposo– no estuvo en 
Olmedo para despedirla258. Las etapas desde la partida de Olmedo fueron: Ler-
ma, donde permaneció hasta el 28 de julio; Briones, localidad en la que entró el 
1 de agosto, continuando ese mismo día tras el almuerzo hasta San Vicente de la 
Sonsierra, donde pernoctó259. Prosiguió por Falces y Sangüesa, donde permaneció 
entre el 9 de diciembre de 1453 y el 14 de enero de 1454260.

A partir de ese momento las noticias sobre Blanca escasean. Parece que durante 
aquellos años –al menos en los inmediatamente posteriores a su salida de Castilla– 
mantuvo una cierta relación epistolar con la reina de Aragón, de la que se conservan 
dos cartas que la soberana le escribió desde Valladolid en febrero de 1454, un 
reducido número en comparación con el centenar largo cruzado con el príncipe 
de Viana que, sin duda, evidencia una pérdida de poder e influencia política de 
la princesa. En estas misivas se aprecia confidencialidad entre las dos damas y se 
percibe cierto alcance político –aunque difuso– cuando la reina le escribió a Blanca: 
«somos de intención de que los fechos principales vos hoviestas mal consejo, por 
lo qual crehemos que, non sint gran trebajo, se remendarán»261. 

Todo hace pensar que durante aquellos años, Blanca mantuvo una pequeña 
Casa en la que servían algunos de sus antiguos oficiales, destinada a tender sus 
necesidades personales e institucionales más básicas. Contó para ello con una 
renta de 3.000 libras262, además de otras asignaciones puntuales como las 20 doblas 
que en enero de 1454 se le libraron en Sangüesa y 62 más que se le entregaron en 
febrero de ese mismo año a su maestrehostal, el castellano Juan de Sevilla para la 
«despensa del plato de la dicha prinçesa»263. El control del dinero, sin embargo, 
parece que estuvo en manos de su padre, el rey de Aragón. Resulta significativo 
que los 517 sueldos barceloneses que Miguel de Vergara, camarero y guardarropa 
de Blanca, recibía por su trabajo, los cobrase a través de Fernando de Trujillo, 
tesorero general del infante Fernando, el heredero de la Corona aragonesa264.

Los desplazamientos de la infanta y los gastos que ocasionaban estuvieron 
también controlados por su padre. No son muchas las noticias que tenemos 
de estos desplazamientos, pero consta que en 1454 se abonaron 50 florines por 
orden del rey a mosén Sebastián por «levar la plata de la señora princesa de 

258.   En aquellas fechas el príncipe estuvo por tierras abulenses y toledanas, seguramente de caza. El 28 de junio 
partió de Segovia hacia Robledo de Chavela; el 10 de julio estaba en El Tiemblo, el 24 en Toledo y el 26 ya se encontraba 
de vuelta en Segovia. ARChG, 505/933/3, ff. 41r-52v; AMG, leg. 3, doc. 32; ASDR, nº 472/2; AM, Écija R.E. nº 174.

259.   AGS, MyP, leg. 49, f. 7.
260.   AGN, Comptos, reg. 488, ff. 53v-55-v. Citado por Azcona, T. de, 1993: 26.
261.   1454, febrero, 16 y 22. Valladolid. ACA, Cancillería Real, reg. 3.214, ff. 108v y 114v. Agradezco a Vera Cruz 

Miranda Menacho que me facilitara estos documentos.
262.   Como ella misma reconocía en una carta de recibo de fecha 1460, mayo, 9. Pamplona. AGN, Comptos, Caj. 

158, nº 41, VI.
263.   AGN, Comptos, teg. 488, ff. 53v-55v. Citado por Azcona, T. de, 1993: 26.
264.   ARV, Maestre Racional, reg. 9.815, f. 226v. Gual Camarena, M., 1961: 206, doc. 1. Probablemente se trate de 

Miguel García de Vergara, esposo de Gracia Martíniz de Tafalla, amos ambos de la princesa desde su infancia.



151ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

Castilla de Çaragoça» a Falçes»265 y en julio de 1460 sabemos del trasladó de toda 
su cámara desde Zaragoza a Pamplona, unos 185 kilómetros por la ruta de Ejea 
de los Caballeros. Para su transporte sólo fueron necesarios cuatro porteadores 
–Jonacho de Nyoa, Micheto Díez dez Perre, Petri Duztaris y Joan de Santjoan–, lo 
que evidencia un ajuar camerístico reducido. El monto total del traslado ascendió 
a 1 277 sueldos jaqueses y 400 barceloneses con siete florines de oro, además de los 
tres sueldos jaqueses diarios que cobraron los porteadores. El mencionado Miquel 
de Vergara fue el encargado de la tramitación económica del viaje266.

Son muy escasas las referencias a la composición de la servidumbre de Blanca 
en sus últimos meses de vida. Mantenía un cambradineros (Pero Pérez de Irurita) 
y un maestrehostal (Jimeno de Vergara), pero no sabemos nada de sus oficiales 
subalternos. En ausencia de un secretario o escribano, las labores de redacción de 
los últimos documentos que emitió recayeron en un notario llamado Boronder. 
Él fue quien ratificó documentos tan relevantes como la queja de Blanca por el 
trato recibido por su padre y las intenciones de encerrarla, así como la renuncia 
que en abril de 1462 hiciera del reino de Navarra a favor de Enrique IV de Castilla. 
Documentos todos ellos firmados ante los mencionados Jimeno de Vergara y Pérez 
de Irurita. Este último y su hermano Martín, recibirían entonces el encargo de 
actuar como procuradores de la princesa en el caso de que el 

«Conde de Foix, su muger, fijos, nuera é Infante don Fernando (…) ayan á reclamarse é reclamen 
ante el Papa, Rey de Castilla, su consejo, corte ó auditores ó otros Reyes é jueces eclesiásticos 
é seculares» 

sus derechos al reino de Navarra frente a Enrique IV de Castilla267.

V.	CONCLUSIÓN

La figura de Blanca de Trastámara ha sido hasta fechas recientes escasamente 
atendida por la historiografía. Eclipsada por otros personajes contemporáneos de 
mayor peso político como su propio padre Juan II de Aragón, su madre la reina 
de Navarra y sus hermanos –el príncipe de Viana y la reina Leonor–, la que fuera 
infanta de Navarra y princesa de Asturias ha pasado casi desapercibida para los 
historiadores a pesar del papel que por su origen regio desempeñó en el juego de 
relaciones político-diplomáticas de los reinos hispánicos, un desconocimiento 
histórico al que ha contribuido en buena medida una documentación relativamente 
escasa –aunque no por ello menos relevante–, consecuencia, quizá, de una posición 
que ya en su tiempo fue poco destacada. 

265.   AGN, Comptos, reg. 488, ff. 53v-55v. Citado por Azcona, T. de, 1993: 26.
266.   1460, julio, 1. ARV, Maestre Racional, reg. 9.815, f. 227. Gual Camarena, M., 1961: 208, doc. 7.
267.   Memorias 1835-1913: 237-238, doc. LXXI.



152

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Desde niña, la infanta contó con servidores privativos, primero personas 
encargadas de sus atenciones primarias y educación, y más tarde, según fue 
creciendo, oficiales que fueron cubriendo las necesidades de administración y 
gobierno de lo que sería su hostal en Navarra y más tarde su Casa en Castilla. El 
viaje que en el verano de 1440 realizó en compañía de su madre a Valladolid fue 
determinante en su trayectoria vital. Comprometida desde 1436 con el príncipe 
Enrique en virtud de los acuerdos de paz firmados ese año en Toledo entre los 
reyes de Castilla, Aragón y Navarra, Blanca se convertía así en princesa consorte 
de Asturias y, por lo tanto, en heredera al trono de Castilla. La constitución y 
el control político de su Casa durante sus años castellanos –1440-1453– fue un 
asunto de enorme relevancia, el escenario institucional desde el que los partidarios 
del rey de Navarra quisieron influir en la política castellana y –también– desde 
el que Álvaro de Luna y Juan II de Catilla pretendieron hacerlo sobre el partido 
aragonés. La documentación manejada induce a pensar que hubo –al menos en 
los primeros años de Blanca en Castilla– un cierto equilibro en la presencia de 
navarros y castellanos en el palacio de la princesa. Si bien es cierto que algunos 
de sus primeros servidores fueron navarros, también conviene señalar que fue 
a ellos a quien se les asignaron cargos y oficios domésticos de escasa relevancia 
institucional y, por lo tanto, de limitada influencia política, pagados al parecer con 
rentas navarras y no con el mantenimiento sobre rentas castellanas que la princesa 
dispuso para este fin, lo que, sin duda, hubiera permitido un control –aunque fuera 
indirecto– del rey de Castilla sobre su nuera. Con la victoria de Olmedo en 1445 
y el triunfo definitivo del partido realista, la Casa de Blanca de Trastámara pasó a 
estar finalmente dominada por castellanos de confianza de la Corona que de esta 
manera pasaba a dirigir –o limitar– los movimientos de la princesa.

Con escasos apoyos en Castilla, con una servidumbre en su mayor parte 
extranjera y con la sentencia de divorcio de su marido, Blanca abandonó las 
tierras castellanas en el verano de 1453. Iniciaba entonces el que, sin duda, sería el 
periodo más penoso de su vida. Enfrentada con su padre y su madrastra, desplazada 
por su hermanastro Fernando en la sucesión al trono de Aragón, arrinconada 
políticamente en Navarra por su propia hermana Leonor y su marido el conde 
Gastón de Foix y sin el sostén político de su hermano Carlos –fallecido en 1461–, 
Blanca finalmente falleció en Lescar, rodeada de unos pocos y fieles servidores, 
en diciembre de 1464.



153ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

VI.	 APÉNDICES

VI.1.  ITINERARIO DE LA REINA BLANCA 
DE NAVARRA Y LA PRINCESA BLANCA DE 
TRASTÁMARA (JULIO-DICIEMBRE 1440)

Fecha Localidad Fuentes

Julio

17 Olite-Lerín AGN, Comptos, reg. 444, f. 203v.

18-19 Lerín Ibidem, f. 204r-v.

19-20 Sesma Ibidem, ff. 204v-205r.

20 Lazagurría-Viana Ibidem, f. 205v.

20-31 Viana Ibidem, ff. 206r-216v.

Agosto

1-2 Viana Ibidem, f. 217r.

2-9 Logroño Ibidem, ff. 217r-220r.

9-11 Navarrete Ibidem, f. 220r-v.

11-12 Nájera Ibidem, f. 220v.

12-13 Azofra Ibidem, ff. 220v-221r.

13-17 Santo Domingo de la Calzada Ibidem, ff. 221r-222r.

17-18 Redecilla del Campo Ibídem, f. 222r.

18-19 Belorado Ibidem, f. 222r.

19-20 Quintanaloranco Ibidem, f. 222v.

20-23 Briviesca Ibidem, ff. 222v-223v.

23-24 Castil de Peones Ibidem, f. 223v.

24-25 Monasterio de Rodilla Ibidem, f. 223v.

25-26 Casa de la Vega Ibidem, ff. 223v-224r.

26-29 Burgos Ibidem, f. 224r-v.

29-30 Cavia Ibidem, f. 224v.

30-31 Pampliega Ibidem, ff. 224v-225r.

31 Palenzuela Ibidem, f. 225r.

Septiembre

1 Palenzuela Ibidem, ff. 225r y 230r.

1-2 Torquemada Ibidem, f. 230r-v.

2 Magaz Ibidem, ff. 230v-

2-5 Dueñas Ibidem, ff. 231r-232v.

5 Las Ventas Ibidem, f. 232v.



154

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

5-6 Cabezón Ibidem, f. 232v.

6-7 Santovenia de Pisuerga Ibidem, f. 232v.

7-30 Valladolid Ibidem, ff. 233r-245v.

Octubre

1 Monasterio de San Pablo de Valladolid Ibidem, f. 246r.

2-3 Valladolid Ibidem, ff. 246v-247v.

4 Monasterio de San Pablo de Valladolid Ibidem, f. 248r.

5-22 Valladolid Ibidem, f. 248v-

23-24 Valladolid, en la residencia del infante Enrique Ibidem, ff. 259v-260r.

24 Monasterio de San Pablo de Valladolid Ibidem, f. 260r.

25-27 Valladolid Ibidem, ff. 260v-262r.

28-30 Monasterio de San Pablo de Valladolid Ibidem, ff. 263r-264v.

31 Valladolid Ibidem, f. 265r.

Noviembre

1-30 Valladolid Ibidem, ff. 269r-277v.

Diciembre

1-6 Valladolid Ibidem, ff. 281r-282r.



155ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

Itinerario de Blanca de Navarra (julio-diciembre 1440)



156

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

VI.2. OFICIALES Y SERVIDORES DE LA CASA DE 
BLANCA DE TRASTÁMARA (1424-1462)
Oficios Oficiales Fechas
Alguacil mayor Sancho de Londoño 1453
Amas Gracia Martíniz de Tafalla268 1425-1446

Marina Périz de Leoz269 1429-1430
Gracia de Mosquera 1432
Blanca de Beaumont 1435

Amos Martín Sánchiz de Audelena270 1429-1430
Miguel García de Vergara271 1439

Aposentadores Juan de Samaniego 1453
¿Rodrigo de Vera? 1453

Arpistas 2 individuos 1441
Boticario Perico272 1440
Camarera mayor Catalina Suárez de Figueroa 1453
Camarero Johan de Montreal 1440

Miquel de Vergara273 1459-1460
Cambradinero Pero Pérez de Irurita 1460-1462
Canciller mayor Luis de Acuña 1453
Capellán García de Urbía274 1453
Carniceros Pero Sánchez de Ochaberry 1443

Esposa de Pero Sánchez de Ochaberry 1443
Clérigo/mozo de capilla Johan de Garínoain 1440
Cerero Perico275 1440
Confesor García de Urbía276 1453
Contadores Alfonso Núñez de Toledo 1453

Bernat Pérez de Jaso277 1453
¿Copero? Garxiot278 1443
Criados Martín de Burgos 1447

Antón de Estella279 1454
Juan Martínez Pasquel 1454

Dueña Madama Aldonza 1440
Escribano de los «Fechos e ordenamientos 
del conçejo de Olmedo»

Martín Fernández 1453

Escudero Charles Pasquier 1450
Escudero de honor Bertolo de Magallón 1440
¿Guarda? Pedro de Vivero 1453

268.   Esposa de Miguel de la Puente de la Reina, sin cargo u oficio concreto. En 1438 estaba casada con Miguel 
García de Vergara.

269.   Esposa de Martín Sánchiz de Audelena, amo de la infanta.
270.   Esposo de Marina Périz de Laoz.
271.   Segundo esposo de Gracia Martínez de Tafalla.
272.   Cerero.
273.   Guardarropa de Blanca (1459).
274.   Confesor de la princesa (1453).
275.   Boticario.
276.   Capellán de la princesa (1453).
277.   Secretario de la princesa (1438-1439).
278.   Quizá trinchante de la princesa.
279.   Vecino de Olmedo.



157ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

Guardarropa Miquel de Vergara280 1459
Maestreshostal Per Arnault de Agramont 1440

Juan de Sevilla 1454
Jimeno de Vergara 1462

Mayordomo mayor Íñigo López de Mendoza 1453
Mecedoras Juana 1424

Isabel 1424-1426
Margarita 1424-1426
Navarco 1424-1416

Mozas de cámara Un total de dos 1447-1453
Peletero Martín 1440
Portero de la cámara Pere Just 1426
Procuradores Pedro Sánchez de Matabuena281 1453

Pero Álvarez de Córdoba 1454
Pedro Pérez de Irurita282 1462
Martín de Irurita283 1462

Repostero mayor Gonzalo Ruiz de la Vega 1453
Sastres Guillén 1440

Gennetón284 1442
Secretarios Bernat Pérez de Jaso285 1438-1439

Pedro Sánchez de Matabuena286 1453
¿Bartolomé Sánchez de Badajoz?287 1453

Trinchante Petri de Alzate ¿1437?-1440
¿Garxiot?288 1443

Ujier Gonzalvo de Los Arcos 1440
Valet de a pie Pedro Liescas 1440
Zapatero Juan Martínez de Alemania 1442
Sin indicación de cargo/oficio Gil Martíniz de Beortegui289 1426

Blanca290 1426
Miguel de la Puente de la Reina291 1428
Gaona292 1440
María293 1440
Rodrigo de Sarasa294 1440
Pedro Miguel de Olóriz295 1440
Arnalt Guillem, señor de Domezáin 1440
Nuño Fernández Cabeza de Vaca 1453

280.   Camarero de Blanca (1459-1460).
281.   Secretario de la princesa (1453).
282.   Cambradinero de la princesa (1460-1462). Hermano de Pedro de Irurita.
283.   Hermano de Pedro Pérez de Irurita.
284.   También al servicio de Inés de Cléves, princesa de Viana, en esa misma fecha.
285.   Contador de la princesa (1453).
286.   Procurador de la princesa (1453).
287.   Quizá escribano de cámara.
288.   Posiblemente fue también copero de la princesa.
289.   Esposo de Blanca, sin cargo u oficio concreto.
290.   Esposo de Gil Martíniz de Beortegui, sin cargo u oficio concreto.
291.   Esposo de Gracia Martíniz de Tafalla, ama de la infanta.
292.   Esposo de María.
293.   Esposa de Gaona.
294.   «Servidor del príncipe, que había ido a Castilla en servicio de la princesa».
295.   Idem.



158

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

CRÓNICAS, FUENTES JURÍDICAS Y LITERARIAS

Alesón, Francisco (1709): Tomo Quarto de los annales de Navarra o primero de su segunda 
parte. Pamplona: Francisco Picart.

Carrillo de Huete, Pero (ed. 1946): Crónica del halconero de Juan II. Juan de Mata Carriazo 
(ed.). Madrid: Espasa-Calpe.

Colmenares, Diego de (ed. 1982): Historia de la insigne ciudad de Segovia y compendio de las 
historias de Castilla. Vol. I. Segovia: Academia de Historia y Arte de San Quirce.

Chacón, Gonzalo (ed. 1940): Crónica de Don Álvaro de Luna. Madrid: Espasa-Calpe.
Glosa Castellana al “Regimiento de Príncipes” de Egidio Romano (2005). Edición, estudio 

preliminar y notas de Juan Beneyto Pérez. Madrid: Centro de Estudios políticos e 
institucionales.

Las Siete Partidas (2004). Versión de José Sánchez-Arcilla. Madrid: Editorial Reus.
Pérez de Guzmán, Fernand (1877): Crónica del serenísimo príncipe don Juan, segundo deste 

nombre. Madrid: Ribadeneyra.
Pizan, Cristina de (2020): El Tesoro de la Ciudad de las Damas. Introducción, estudio 

preliminar, traducción y notas de Alicia Sala Villaverde. Madrid: UNED-BAC.
Pulgar, Fernando de (ed. 2007): Claros varones de Castilla. Ed. Miguel Ángel Pérez Priego. 

Madrid: Cátedra.
Salazar de Mendoza, Pedro (1657): Origen de las dignidades seglares de Castilla y León. 

Madrid: Iusepe del Ribero.

COLECCIONES DOCUMENTALES

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2010a): Colección Diplomática de Santo Domingo el Real 
de Toledo. 1. Documentos reales (1249-1473). Madrid: Sílex Ediciones.

Catálogo del Archivo General de Navarra. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XXXVI. Años 
1424-1425. Adiciones: 1330-1423 (1964). José Ramón Castro (ed.), Pamplona: Aramburu.

Catálogo del Archivo General de Navarra. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XXXVII. 
Años 1425-1428 (1965). Florencio Idoate (ed.), Pamplona: Aramburu.

Catálogo del Archivo General de Navarra. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XXXVIII. 
Año 1429. Adiciones: 1388-1428 (1965). Florencio Idoate (ed.), Pamplona: Aramburu.

Catálogo del Archivo General de Navarra. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XXXIX. 
Año 1430 (1965). Florencio Idoate (ed.), Pamplona: Aramburu.

Catálogo del Archivo General de Navarra. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XL. Años 
1431-1432. Adiciones: 1406-1430 (1965). Florencio Idoate (ed.), Pamplona: Aramburu.

Catálogo del Archivo General de Navarra. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XLI. Años 
1433-1434 (1966). Florencio Idoate (ed.), Pamplona: Aramburu.

Catálogo del Archivo General de Navarra. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XLII. 
Años 1435-1436. Adiciones: 1331-1434 (1966). Florencio Idoate (ed.). Pamplona: Editorial 
Aramburu.



159ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

Catálogo del Archivo General de Navarra. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XLIII. Años 
1437-1438. Adiciones: 1412-1436. Florencio Idoate (ed.). Pamplona: Editorial Aramburu, 
1966.

Catálogo del Archivo General de Navarra. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XLIV. Años 
1439-1440 (1966). Pamplona: Editorial Aramburu.

Catálogo del Archivo General. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XLV. Años 1441-1443 
(1967). Pamplona: Aramburu.

Catálogo del Archivo General. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XLVI. Años 1444-1450 
(1967). Pamplona: Aramburu.

Catálogo del Archivo General. Sección de Comptos. Documentos. Tomo XLVII. Años 1451-1460 
(1968). Pamplona: Aramburu.

Gual Camarena, Miguel (1961): «Notas y documentos sobre el Príncipe de Viana». Hispania 
82: 189-231.

Memorias de Don Enrique IV de Castilla. Tomo II (1835-1913). Madrid: Real Academia de la 
Historia.

Sobrequés Galicó, Jaime (1975): Catálogo de la cancillería de Enrique IV de Castilla, señor 
del Principado de Cataluña. (Lugartenencia de Juan de Beaumont, 1462-1464). Barcelona: 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

Teresa León, Tomás (1952): «De nuestros archivos. Archivo Municipal de Paredes de Nava». 
Publicaciones de la Institución Tello Téllez de Meneses 8: 5-26.

BIBLIOGRAFÍA GENERAL

Anglès, Higinio (1970): Historia de la música medieval en Navarra. Pamplona: Diputación 
Foral de Navarra.

Arzoz Mendizábal, Íñigo (2005-2006): «Algunas consideraciones sobre la cancillería de la 
reina Blanca de Navarra (1425-1441)». Miscelánea Medieval Murciana XXIX-XXX: 25-37.

Azcona, Tarsicio de (1993): Isabel la Católica. Estudio crítico de su vida y su reinado. Madrid: 
BAC.

Azcona, Tarsicio de (2017): «Algunos documentos esenciales sobre la reina Blanca de 
Navarra, esposa de Enrique IV de Castilla». Príncipe de Viana 78, nº 267, 15-35.

Calderón Ortega, José Manuel (1998): Álvaro de Luna: riqueza y poder en la Castilla del 
siglo XV. Madrid: Dykinson.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2000): La música en la Corte de Juan II de Castilla 
(1406-1454). Nuevas fuentes para su estudio”. Revista de Musicología XXIII-2: 367-394

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2007): El itinerario de la corte de Juan II de Castilla (1418-
1454). Madrid: Sílex.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2008): «Las casas de Isabel y Juana de Portugal, reinas 
de Castilla. Organización, dinámica institucional y prosopografía (1447-1496)», en Las 
relaciones discretas entre las monarquías hispana y portuguesa. Las casas de las reinas (siglos 
XV-XIX), Vol. I. J. Martínez Millán y M. Paula Lourenço (coords.). Madrid, Ediciones 
Polifemo: 2008, 9-231.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2010b): «La cámara de Juan II: vida privada, ceremonia 
y lujo en la corte de Castilla a mediados del siglo XV», en Evolución y estructura de 
la Casa Real de Castilla, Vol. 1. A. Gambra y F. Labrador (coords.). Madrid: Ediciones 
Polifemo: 81-195.



160

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2012a): Burocracia y cancillería en la corte de Juan II de 
Castilla (1406-1454): estudio institucional y prosopográfico. Salamanca: Universidad de 
Salamanca.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2012b): «Devoción mariana y poder regio: las visitas 
reales al monasterio de Guadalupe durante los siglos XIV y XV (ca. 1330-1472)». Hispania 
Sacra vol. 64, nº 130: 427-447.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2014a): «Una conspiración en la corte de Castilla: la 
trama burocrática-administrativa en la caída del condestable Álvaro de Luna (1453)», 
en La part de l´ombre. Artisans du pouvoir et arbitres des rapports sociaux. La place des 
intermédiaires dans la gestion des conflits (VIII-XV siécles). Jacques Péricard (coord..). 
Limoges: Université de Limoges: 267-287.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2014b): «Pacto y cultura de consenso en la Castilla de 
Juan II: La familia Romero, una dinastía de oficiales al servicio de la Corona (ca. 1407 – 
ca. 1465)», en Pacto y consenso en la cultura política península. Siglos XI al XV. J. M. Nieto 
Soria y O. Villarroel González (eds.). Madrid: Sílex, 319-339.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2016a): «La Casa del infante Fernando de Castilla: corte, 
poder y representación político-institucional en el ocaso del Medievo (1385-1408)», 
Boletín de la Real Academia de la Historia, Tomo CCXXIII. Cuaderno I: 9-108.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2016b): «Corte, lujo y ascenso político en Castilla: La 
Casa de Juan Pacheco (1440-1445), en Ver y crear. Obradores y mercaderes pictóricos en la 
España gótica (1350-1500)». Madrid: La Ergástula: 337-364.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2016c): La cámara real de Juan II de Castilla. Cargos, 
descargos, cuentas e inventarios (1428-1454). Madrid: Ediciones de La Ergástula.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula (2020): «La Casa del príncipe Miguel: configuración 
estructural, dimensión institucional y vida cotidiana en la corte del heredero de 
Castilla, Aragón y Portugal», en La Corona y sus servidores: individualidades, instituciones 
y estructuras curiales en los reinos hispánicos durante la Baja Edad Media (ss. XIV-XV). (En 
prensa).

Castro, José Ramón (1967): Carlos III el Noble, rey de Navarra. Pamplona: Diputación Foral 
de Navarra.

Castro Álava, José Ramón (1966): «Blanca de Navarra y Juan de Aragón». Príncipe de 
Viana, 27, nº 102-103, 47-64.

Coll Juliá, Nuria (1952): «El dilema franco-español en la política de Doña Leonor de 
Navarra», Príncipe de Viana 13 nº 48-49, 413-418.

Coll Juliá, Nuria (1953): Doña Juana Enríquez, lugarteniente real en Cataluña 1461-1468. 
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

Courteault, Henri (1895): Gaston IV, comte de Foix, vicomte souverain de Béarn, prince de 
Navarre, 1423-1472. Étude Historique sur le Midi de la France et le Nord de l´Espagne au 
XVᵉ siècle. Toulose: Edit. Privat.

Del Val Valdivieso, María Isabel (2006): «Isabel la Católica y la educación». Aragón en la 
Edad Media 19: 555-562.

Del Val Valdivieso, María Isabel (2011): «La educación en la corte de la Reina Católica». 
Miscelánea Comillas. Revista de Ciencias Humanas y Sociales 69/134: 255-273.

Desdevises du Dezert, Georges (ed. 1999): Don Carlos de Aragón, Príncipe de Viana. P. 
Tamburri Bariain (ed. y traducción). Pamplona: Gobierno de Navarra.

Domínguez Casas, Rafael (1993): Arte y etiqueta de los Reyes Católicos. Artistas, residencias, 
jardines y bosques. Madrid: Alpuerto.



161ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

Fodale, Salvatore (1999): «Blanca de Navarra y el gobierno de Sicilia». Príncipe de Viana 
217: 311-322.

Franco Silva, Alfonso (2011): Juan Pacheco, privado de Enrique IV de Castilla. La pasión por 
la riqueza y el poder. Granada: Editorial Universitaria de Granada.

Gamero Igea, Germán (2018): «La libreas en el séquito de Fernando el Católico», Studia 
Historica, 36-1, 161-194.

Gómez Fernández, Lucía (2017): Música, nobleza y mecenazgo: los duques de Medina Sidonia 
en Sevilla y Sanlúcar de Barrameda (1445-1615). Cádiz: Universidad de Cádiz.

Knighton, Tess (2005): «A meeting of chapels», en The Royal Chapel in the Time of the 
Habsburgs: Music and Court Ceremony in Early Modern Europe. J. J. Carreras López y B. 
J. García García (auts.). Suffolk: Boydell Press: 85-102.

Lacarra, José María (1972): Historia política del reino de Navarra. Desde sus orígenes hasta 
su incorporación a Castilla. Volumen Segundo. Pamplona: Aranzadi.

Lacarra Lanz, Eukene (2001): «Las enseñanzas de Le libre des trois vertus à l´enseignement 
des dames de Christine de Pizan y sus primeras lectoras». Cultura Neolatina LXI: 335-360.

Lledó Ruiz, Domingo (2018): «Escribir para construir: la imagen de la reina Juana Enríquez 
en la correspondencia y la cronística del siglo XV», en Voces de mujeres en la Edad Media, 
E. Corral Díez (ed.): 104-112.

López Martínez, Nicolás (1961): «Don Luis de Acuña: el cabildo de Burgos y la reforma 
(1456-1495)». Burgense 2: 185-317.

Martínez de Aguirre, Javier (1987): Arte y monarquía en Navarra, 1328-1425. Pamplona, 
Gobierno de Navarra.

Miranda Menacho, Vera-Cruz (2011): El príncipe de Viana en la Corona de Aragón (1457-
1461). Tesis Doctoral defendida en la Universitat de Barcelona.

Miranda Menacho, Vera-Cruz (2017): El príncipe de Viana y su tiempo. Madrid: Sílex.
Mugueta Moreno, Íñigo y Tamburri Bariain, Pascual. (1999): «Un punto de partida: 

bibliografía y documentación sobre Blanca de Navarra (1385-1441)». Príncipe de Viana 
67, nº 267, 341-348.

Muñoz Fernández, Ángela (2000): «Relaciones femeninas y activación de los mecanismos 
del privilegio y la merced. La casa de Isabel I de Castilla», en Las mujeres y el poder: 
representaciones y prácticas de vida. Ana Isabel Cerrada Jiménez y Cristina Segura Graiño 
(eds.), Madrid: Asociación Cultural Al-Mudayna: 115-134.

Narbona Cárceles, María (2006): La corte de Carlos III el Noble, rey de Navarra: espacio 
doméstico y escenario del poder, 1376-1415. Pamplona: EUNSA.

Nieto Soria, José Manuel (1993): Iglesia y génesis del Estado Moderno en Castilla (1369-1480). 
Madrid: Editorial Complutense.

Nieto Soria, José Manuel (2021): «‘Las mayores fiestas que en España se vieron’. El conde 
de Haro en Briviesca (1440)». Potestas 18: 31-51.

Olatzu Jaurrieta, Segundo (1986): Blanca, Juan II y Príncipe de Viana. Pamplona: Mintzoa.
Ongay, Nelly (2001-2002): «Notas para una historia de los hostales reales (Reino de Navarra, 

siglo XIV)». Cuadernos de Historia de España 77: 41-56.
Osés Urricelqui, Mercedes (2015): Poder, simbología y representación en la Baja Edad Media: 

el ajuar en la corte de Carlos III de Navarra (1387-1425). Universidad Pública de Navarra. 
Tesis Doctoral inédita.

Osés Urricelqui, Mercedes (2019): «¿Una prenda para cada ocasión? Vestir a la corte 
navarra durante el reinado de Carlos III el Noble (1387-1425)», en Casa y corte: ámbitos 
de poder en los reinos hispánicos durante la Baja Edad Media (1230-1516). F. de P. Cañas 
Gálvez y J. M. Nieto Soria (coords.). Madrid: La Ergástula: 123-146.



162

Francisco de Paula Cañas Gálvez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Pastor Bodmer, Isabel (1992): Grandeza y tragedia de un valido, Álvaro de Luna. Madrid. 
Caja de Madrid.

Pelaz Flores, Diana (2019): «Una casa en ciernes: el séquito de Leonor de Aragón en su 
viaje a Castilla (1375)», en Casa y corte: ámbitos de poder en los reinos hispánicos durante la 
Baja Edad Media (1230-1516). F. de P. Cañas Gálvez y J. M. Nieto Soria (coords.). Madrid: 
La Ergástula: 73-95.

Pérez Bustamante, Rogelio y Calderón Ortega, José Manuel (1983): El marqués de 
Santillana. Biografía y documentación. Santillana del Mar: Fundación Santillana.

Porras Arboledas, Pedro (2009): Juan II, rey de Castilla y León (1406-1454). Gijón: Trea.
Rábade Obradó, María del Pilar (1998): «El arquetipo femenino en los debates del siglo 

xv castellano». En la España medieval 11: 261-301.
Ramírez Vaquero, Eloísa (1990): Solidaridades nobiliarias y conflictos políticos en Navarra, 

1387-1464. Pamplona: Gobierno de Navarra.
Ramírez Vaquero, Eloísa (2002): Leonor de Navarra. Pamplona: Mintzoa.
Ramírez Vaquero, Eloísa (2003): Blanca y Juan II. Pamplona: Mintzoa.
Ramírez Vaquero, Eloísa (2014a): «Blanca de Navarra (1386-1441), reina titular de Navarra, 

condesa de Foix», en Reinas de Navarra, J. Pavón Benito (coord.). Madrid: Sílex, 681-709.
Ramírez Vaquero, Eloísa (2014b): «Leonor, reina titular de Navarra, condesa de Foix», en 

Reinas de Navarra, J. Pavón Benito (coord.). Madrid: Sílex, 711-733.
Salazar y Acha, Jaime (2000): La casa del Rey de Castilla y León en la Edad Media. Madrid: 

Centro de Estudios Políticos y Constitucionales.
Salvador Miguel, Nicasio (2004): «La instrucción de Isabel la Católica. Los años cruciales 

(1451-1467)». Arbor 701: 107-128.
Salvador Miguel, Nicasio (2008): «El divorcio del príncipe Don Enrique y Doña Blanca 

de Navarra (1453)», en La literatura en la época de los Reyes Católicos, N. Salvador Miguel 
y C. Moya García (coords.). Madrid: Iberoamericana, 249-274.

Segura Graíño, Cristina (2005): «La educación en la corte de Isabel I de Castilla», en 
Mujeres y educación. Saberes, prácticas y discursos en la historia. Consuelo Flecha García, 
Marina Núñez Gil y María José Rebollo Espinosa (dirs.). Sevilla, Diputación: 321-329.

Serrano Larráyoz, Fernando (1998): «Banquetes de los príncipes de Viana a mediados 
del siglo XV». Príncipe de Viana año 59, 215: 689-718.

Serrano Larráyoz, Fernando (2000): «La casa y la mesa de la reina Blanca (1433)». Anuario 
de Estudios Medievales 30/1: 157-234.

Serrano Larráyoz, Fernando (2002): La Mesa del Rey. Cocina y régimen alimentario en 
la corte de Carlos III el Noble de Navarra (1411-1425). Pamplona: Gobierno de Navarra.

Serrano Larráyoz, Fernando (2004): Medicina y enfermedad en la corte de Carlos III «el 
Noble» de Navarra (1387-1425). Pamplona: Gobierno de Navarra.

Sesma Muñoz, Ángel (1999): «La reina doña Blanca y Aragón». Príncipe de Viana 60, nº 
216, 35-48.

Suárez Fernández, Luis (1957): Un libro de asientos de Juan II. Hispania LXVIII: 322-368.
Suárez Fernández, Luis (1959): «Las rentas castellanas del infante don Juan, rey de Navarra 

y de Aragón». Hispania LXXV: 192-204.
Suárez Fernández, Luis (1975): Nobleza y monarquía: puntos de vista sobre la historia política 

castellana del siglo XV. Valladolid: Universidad de Valladolid.
Suárez Fernández, Luis (2005): Enrique IV de Castilla. Barcelona: Ariel.
Suárez Fernández, Luis, Canellas López, Ángel y Vicens Vives, Jaime (1986): Los Trastámaras 

de Castilla y Aragón en el siglo XV. Madrid: Espasa Calpe.



163ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 113–164  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una infanta de Navarra en la corte de Castilla﻿

Torres Sanz, David (1982): La administración central castellana en la Baja Edad Media. 
Valladolid: Universidad de Valladolid.

Valdeón Baruque, Julio (1999): «Castilla en tiempos de doña Blanca». Príncipe de Viana 
60, nº 216, 35-34.

Vendrell de Millás, Francisca (1958): «Las poesías inéditas de Juan de Dueñas». Revista 
de Archivos, Bibliotecas y Museos LXIV-1: 149-240.

Villarroel González, Óscar (2001): «Pedro de Castilla (1394-1461): un obispo de Osma 
y sus relaciones con la Monarquía». Celtiberia 95: 133-162.

Vicens Vives, Jaume (1952): Fernando el Católico, príncipe de Aragón, rey de Sicilia 1458-1478. 
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

Vicens Vives, Jaume (ed. 2003): Juan II de Aragón (1398-1479): monarquía y revolución en la 
España del siglo XV. Pamplona: Urgoiti Editores.

Vicens Vives, Jaume (ed. 2007): Historia crítica de la vida y reinado de Fernando II de Aragón. 
Zaragoza: Institución Fernando el Católico.

Villaseñor Sebastián, Fernando (2018): «Reinas malditas. Ceremonial y promoción 
artística de las mujeres de Enrique IV de Castilla», en Reinas e infantas en los reinos 
medievales ibéricos, M. García-Fernández y S. Cernadas Martínez (coords.). Santiago de 
Compostela: Universidade de Santiago de Compostela, 347-370.

Yanguas Miranda, José (1840): Diccionario de antigüedades del reino de Navarra. Tomo I. 
Pamplona: Imprenta de Javier Goyeneche.

Zurita, Jerónimo de (ed. 1980a): Anales de Aragón. 5. Zaragoza: Institución Fernando el 
Católico.

Zurita, Jerónimo de (ed. 1980b): Anales de Aragón. 6. Zaragoza: Institución Fernando el 
Católico.

Zurita, Jerónimo de (ed. 1988): Anales de Aragón. 7. Zaragoza: Institución Fernando el 
Católico.

Zuza Viniegra, Mikel (2018): Príncipe de Viana: el hombre que pudo reinar. Pamplona: Pamiela.
V.V.A.A. (1998): Sedes reales de Navarra. Pamplona: Gobierno de Navarra.





165ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS 
DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO 
Y ADMINISTRADOR PERPETUO 
DE LA ARCHIDIÓCESIS DE 
SEVILLA Y PATRIARCA DE 
CONSTANTINOPLA (1403-1417)

THE ARTISTIC PATRONAGE OF ALONSO 
DE EJEA, ARCHBISHOP AND PERPETUAL 
ADMINISTRATOR OF THE ARCHDIOCESE 
OF SEVILLE AND PATRIARCH OF 
CONSTANTINOPLE (1403-1417)

David Caramazana Malia1

Recepción: 2020/12/16 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/12/23 ·   
Aceptación: 2021/01/15 

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.29153

Resumen
Profundizar en la biografía del prelado hispano Alonso de Ejea (h. 1360-1417) 
implica acercarse a una de las figuras eclesiásticas más influyentes de la Europa 
de principios del siglo XV. Sus cargos como embajador del rey Enrique III de 
Castilla y mano derecha del papa Benedicto XIII avalan su importancia en la 
escena sociopolítica del Gran Cisma de Occidente. Hasta el momento no ha 
recibido ningún estudio desde la Historia del Arte medieval o Estudios Culturales 
centrado en su episcopado hispalense (1403-1417). El objeto de este trabajo es 
realizar una aproximación a su faceta como promotor artístico y analizar las 
causas que impidieron monumentalizar su memoria en la catedral de Sevilla de 
manera acorde a la relevancia que alcanzó en vida. 

1.   Doctorando. Universidad de Sevilla (US). C.e.: david.caramazana.malia@gmail.com. ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-8647-7947

Nos gustaría agradecer al Dr. Javier Martínez de Aguirre Aldaz su dirección, ayuda y consejo durante la elaboración 
de esta investigación, así como al Dr. Raúl Romero Medina su última revisión.

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.29153
mailto:david.caramazana.malia@gmail.com


166

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Palabras clave
Alonso de Ejea; Climent Sapera; Benedicto XIII; catedral de Sevilla; promoción 
artística.

Abstract
By examining the biography of the Spanish prelate Don Alonso de Ejea (c. 1360-
1417), we happen upon one of the most influential ecclesiastical figures of early 
fifteenth-century Europe. His role both as ambassador of King Enrique III of 
Castile and as confidant to Pope Benedict XIII reveals his relevance in the socio-
political context of the Western Schism. To date, no single study of his episcopate 
in Seville (1403-1417) has been undertaken from an art history or cultural studies 
perspective. This study examines his role as an artistic patron, analysing the reasons 
that prevented him from materializing a grand monument to his memory in the 
cathedral of Seville consistent with the relevance of his legacy.

Keywords
Alonso de Ejea; Climent Sapera; Benedict XIII; Cathedral of Seville; Artistic 
Patronage.



167ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

INTRODUCCIÓN

Dentro de la historiografía artística española, uno de los autores que más 
esfuerzos dedicó a estudiar el papel de los promotores artísticos medievales, 
especialmente el desempeñado por el alto clero hispano, fue el profesor Yarza 
(1992: 29). Con el fin de seguir contribuyendo a esta línea de investigación2, 
el objetivo de este trabajo es analizar la faceta como promotor artístico del 
arzobispo don Alonso de Ejea durante su prelatura en Sevilla (1403-1417). Hasta 
el momento, Ejea no ha recibido el suficiente interés por parte de la Historia del 
Arte medieval o los Estudios Culturales3. Ello puede deberse a que solamente 
se han señalado de sus promociones en la sede las reliquias de San Laureano 
y San Leandro, reformadas en el siglo XVII, y una lápida funeraria de calidad 
discreta en la capilla que fundó en la catedral de Sevilla, la primera del lado de la 
epístola. Por el contrario, gran parte de los historiadores del Cisma de Occidente 
le han prestado mayor atención y nos presentan un perfil comparable a figuras 
eclesiásticas de la talla de Sancho de Rojas, Climent Sapera o Juan de Cervantes4. 

En tanto que esta personalidad está dentro de un grupo de poder, empleamos 
la metodología prosopográfica (centrada en los prelados de la sede de Sevilla de 
finales del siglo XIV e inicios del XV) para esclarecer su posible implicación en 
las empresas que atravesaba la archidiócesis sevillana. En función de los resul-
tados obtenidos y del análisis de las obras que se documentan bajo su auspicio, 
se valora el papel global desempeñado por Ejea durante el contexto artístico 
hispalense de comienzos del siglo XV.

BREVE SEMBLANZA BIOGRÁFICA Y CURSUS 
HONORUM DE EJEA (H. 1360-1417)

Alonso de Ejea (Figura 1) nació hacia el año 1360 en Ejea de los Caballeros 
(Zaragoza). La mayoría de los estudios sobre su vida comienzan destacando su 
posición como nuncio del pontífice Pedro de Luna (Benedicto XIII) en Castilla 
desde 1397, aunque otros autores mencionan sus labores como oidor de la Audiencia 
Real castellana en 1390. Durante su obispado en Zamora (1383-1395) se especializó 
en el arte de la diplomática bajo las órdenes del rey Enrique III con un primer 
viaje a Francia. A su vuelta residió unos años más en Zamora hasta que obtuvo el 
obispado de Ávila (1395-1403), sede desde la cual accedió luego a la de Sevilla. Nos 

2.   Entre los numerosos estudios que podemos remitir al lector destacamos, por cronología y espacio geográfico, 
los siguientes: Recio 2000: 182-190; Hidalgo 2007: 279-295; Olivares 2013: 129-174; Caramazana y Romero 2016: 
41-59; Infante 2016: 237-248; Laguna 2017: 7-30. 

3.   El único trabajo que ha promovido estudiar la faceta cultural del arzobispo Ejea, en: Laguna 2016: 31-48.
4.   Frenken 2009: 51-83; Herráez 2011: 5-19; Aguado et al. 2012: 361-374; Mestre 2019: 73-95.



168

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

conviene destacar para el presente estudio que en 1402 participó como albacea 
en el cumplimiento de las mandas testamentarias del obispo Juan Serrano junto 
al arcediano del Penedés (Barcelona), Francesc Climent Sapera, desde entonces 
amigo personal de Ejea5.

Elegido para la mitra de Sevilla el 30 de julio de 14036, permaneció en este cargo 
en férrea obediencia al pontífice de Aviñón hasta su fallecimiento el 9 de junio de 
1417. Aunque siguió trabajando como diplomático para el rey de Castilla en la curia 
de Benedicto XIII entre 1405 y 1410, siempre expresó el deseo de volver a su sede 
y gobernar el agitado arzobispado hispalense7. Del lado del papa Luna, aragonés 
como él, fue elevado en su cursus honorum al patriarcado de Constantinopla el 20 
de septiembre de 1408 sin perder la administración de Sevilla8. 

La historiografía sobre el Cisma de Occidente y los autores que se han acercado 
a valorar los logros de Ejea durante este momento de coyuntura espiritual no han 
tenido dudas en considerarlo cabeza de la política religiosa de Castilla a inicios 
del siglo XV y pieza fundamental en el mantenimiento del papado de Aviñón 
durante sus últimos años en Peñíscola, valoraciones que, como decíamos en la 
introducción, chocan con la desatención historiográfica sobre sus promociones 
artísticas en Sevilla9.

CONTEXTO, ACCESO Y PRIMEROS AÑOS 
EN LA MITRA DE SEVILLA (1403-1410)

Para comprender el alcance de la gran labor que Ejea llevó a cabo en materia 
cultural a inicios del cuatrocientos es preciso que concretemos primeramente 
cómo era el estado de las artes de la Sevilla de finales del siglo XIV, cuando esta 
ciudad y su catedral apenas habían alterado la impronta islámica heredada y las 
construcciones se seguían realizando en materiales de tapia, madera y ladrillo, de-
jando la costosa piedra para portadas o zonas de mayor empaque. Si bien es cierto 
que en este siglo se siguieron construyendo edificios religiosos en estilo gótico, 
se erigieron sin cambios sustanciales con respecto a las formas ya presentes en el 
siglo XIII. En relación con su templo principal, la catedral mudéjar de Santa María 

5.   Ortiz de Zúñiga 1677: 274; José Alonso Morgado 1906: 331-341; Suárez 1950: 539-593; Sánchez Herrero 
1992: 82; Ib. 2002: 76; Nieto 2006: 65; Villarroel 2009-2010: 147-157; Ib. 2010 a; Ib. 2010 b: 814-815.

6.   Eubel 1913-1967, v. I: 278; Cuella 2005, t. I: 432.
7.   A finales del trescientos, Sevilla, además de haber padecido hambrunas y epidemias durante todo el siglo, 

destacó en virulencia por encima de todas las ciudades castellanas que organizaron pogromos contra los judíos en 
territorio hispano (1391): Montes 1984: 57-76; Mitre 1994. 

8.   Cuella 2005, t. II: 317.
9.   Según Suárez, tras la muerte de Enrique III se produjo «la señal de un cambio radical en la política de Castilla 

con respecto al Pontífice. El apoyo decidido a don Pedro de Luna era, acaso, el único punto en el que coincidían los 
deseos de los dos regentes del niño-rey Juan II, Catalina de Lancaster y Fernando de Antequera. A partir de este mo-
mento Alfonso Egea, arzobispo de Sevilla, ejerció la dirección de los asuntos eclesiásticos castellanos» (1960: 59). Otros 
estudios sobre la relevancia del papel de Ejea durante la minoría de edad de Juan II, en: Nieto 1993: 432; González 2013. 



169ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

de la Sede acentuaba ese paisaje artístico anquilosado, pues seguía estando em-
plazado –a través de numerosas adaptaciones– en el lugar de la antigua mezquita 
aljama almohade10.

Con el advenimiento del nuevo siglo surgió un paulatino interés por reformar 
la sede del Guadalquivir. Entre los agentes que auspiciaban este cambio destacaron 
los arzobispos Pedro Barroso y Gonzalo de Mena, ambos procedentes de Toledo, 
cercanos al Consejo Real de los Trastámara y del círculo de Gil de Albornoz, el ilustre 
prelado que pretendió reformar el clero hispano fundando el Collegium Hispanicum 
de Bolonia11. No en vano, una de las empresas más significativas que dichos prelados 
originaron en Sevilla, en cuanto a contexto cultural se refiere, fue el deseo de ampliar 
los horizontes de sus canónigos con la creación de becas de estudios al recién creado 
colegio boloñés desde el episcopado de Barroso (1378-1390)12. 

El enriquecimiento de la cultura visual e intelectual del cabildo catedralicio, 
unido a la presencia y gobierno directo de estos arzobispos, propiciaron nuevas 
aspiraciones en la sede hispalense (Ampliato 2006: 349-408). La principal de todas 
no fue otra que la necesidad de construir una nueva catedral en piedra sobre el 
edificio islámico preexistente. Tanto Pacheco en el siglo XVI, como Espinosa de los 
Monteros, Zúñiga y Sánchez Gordillo en el XVII, recogieron que en el año 1401 se 
acordó el proyecto de crear una catedral acorde a la dignidad de la archidiócesis13. 
No obstante, como ha ido demostrado la historiografía de la catedral gótica de 
Sevilla desde finales de los años noventa del siglo pasado, el proyecto de la obra 
nueva se inició definitivamente hacia el año 1433 con la llegada documentada del 
maestro flamenco Jehan Ysambart14. 

Desde la muerte del arzobispo Barroso el 1 de julio de 1390, la administración 
quedó en manos del arcediano de Écija Ferrand Martínez, el instigador del asalto 
a la judería en el año 1391 (Suárez 1980: 206). El toledano Gonzalo de Mena lo 

10.   Sobre la arquitectura cristiana medieval de Sevilla: Angulo 1983; Martínez de Aguirre 1992: 109-130; Cómez 
2007: 95-116. De acuerdo con Almagro, la antigua catedral sufría continuas reparaciones a causa de los terremotos 
sucedidos en el siglo XIV (2007: 13-45). 

11.   Sin pretender ser exhaustivos: De Sepúlveda 1566; Olivares 2013: 129-174; Cros 2018: 17-42.
12.   Ello también explicaría la donación por parte de Gómez Barroso de 121 libros y 9 volúmenes manuscritos más, 

junto con una cruz y un relicario, entre 1387 y 1389: Sánchez Herrero 1992: 103-299; Álvarez Márquez 1999; Sánchez 
Herrero 2002: 76; Ib. 2010: 21-42. La llegada de obispos toledanos a la mitra de Sevilla fue procurada por la dinastía 
Trastámara, cuyos reyes ejercieron una política intervencionista en la elección de estas dignidades: Díaz 2009: 877-931.

13.   Pacheco 1599: f. 17; Espinosa de los Monteros 1635: 68; Ortiz de Zúñiga 1677: 249; Sánchez Herrero 
2003: 205-208. De hecho, Zúñiga recopiló noticias anteriores que evidencian similares intereses desde el gobierno de 
Barroso. Según este cronista, en 1388, el rey Juan I dio permiso al arzobispo Barroso para desembargar las limosnas 
durante los próximos tres años en virtud del «reparo de vuestra iglesia [y] el deseo que mostrades de façer, e labrar 
nuevo templo mucho más grande, e magnífico qual conviene a esa ciudad» (1677: 249). El jurado sevillano Garci Sán-
chez es el único cronista (siglo XV) que menciona un inicio constructivo de la catedral gótica de Sevilla en el año 1433: 
Carriazo y Arroquia 1953: 28.

14.   Dentro de la historiografía tradicional sobre la catedral gótica de Sevilla destaca el estudio de: Falcón 1991: 
134 y ss. Pionero en cuestionar el papel de los arquitectos de la obra nueva y la posible importancia de Ysambart en los 
años treinta: Chueca 1965: 550-553. En varias ediciones del Aula Hernán Ruíz surgió el debate sobre si se debía cambiar 
la cronología del inicio de la construcción gótica de la catedral de Sevilla desde año 1401 al más adecuado de 1433, véase: 
Jiménez Martín 2006; Ib. 2007. Monografías sobre el edificio a destacar: Rodríguez Estévez 1998; Jiménez Martín 2013.



170

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

sustituyó el 24 de enero de 1394, encontrándose una ciudad llena de problemas: 
recientes terremotos, un crispado ambiente de antisemitismo, epidemias de peste 
y la lucha de bandos entre Guzmanes y Ponces de León15. Mena no se caracterizó 
por dejar la sede en manos de terceros y residió en ella tomando medidas que a 
la larga condicionaron el devenir material de la catedral y el urbanismo sevillano. 
El 10 de mayo de 1396 permutó con su cabildo un buen número de mezquitas de 
la ciudad y otros inmuebles, a cambio del dominio del lugar de Villaverde para 
sus rentas16 y dividió el patronazgo nobiliario sobre las parroquias de Sevilla para 
evitar más enfrentamientos entre la nobleza17. 

Pero la actuación urbana más notable fue en el entorno catedralicio. Con el fin 
de separar el uso litúrgico del comercial, entre 1394 y 1395 se invirtieron fondos 
para la construcción de gradas altas y bajas que rodearan el templo, erigiendo 
columnas unidas entre sí por cadenas (Díaz Fernández 2003: 107-112). Columnas 
de acarreo romano que, como apunta Serra (2016: 37), podrían estar tratando de 
evocar los orígenes de Híspalis.

La grave epidemia de peste que asolaba las calles de Sevilla terminó llevándose 
la vida del arzobispo Mena, dejando en ciernes la promoción más ambiciosa que 
tenía entre manos: la cartuja de la Cuevas, el lugar que había elegido para su des-
canso eterno18. La etapa que se abrió en Sevilla con su muerte estuvo marcada por 
el asesinato del obispo Serrano, preferido de Enrique III para la mitra hispalense, 
y el intento de imposición de Pedro de Luna por parte de su tío homónimo, el 
papa Benedicto XIII. Tras estos sucesos turbulentos, Ejea consiguió el codiciado 
arzobispado de Sevilla (el segundo en rentas de Castilla) con el beneplácito del 
rey y el papa en 1403 (Nieto 2006: 65). 

Poco pudo hacer el prelado zaragozano en los primeros meses, ya que Enrique 
III requirió de nuevo sus servicios como diplomático en la corte de Aviñón19. Eran 
los últimos compases del Cisma de Occidente, momento en el que la dinastía 
Trastámara retomaba la obediencia a la curia papal situada en Francia y dirigida 
por el papa aragonés Pedro de Luna. Desde el 16 de abril de 1405 hasta el mes de 
mayo de 1410 Ejea estuvo acompañando al pontífice por la península italiana, 
Francia y Aragón. Los estudios señalan que el prelado alcanzó un papel vital en 
el Concilio de Perpiñán (1408-1409) y gracias a ello fue premiado por el papa 
Luna con el patriarcado de Constantinopla. Sin embargo, el acceso a esta nueva 
dignidad no le impidió seguir controlando la sede de Sevilla y pasó a ser designado 
administrador perpetuo de la misma20.

15.   Sánchez Herrero 1992: 75 y 87; Ib. 2002: 76.
16.   José Alonso Morgado 1906: 313-326; Belmonte 2016: 161.
17.   Hacia 1448 las familias nobles se convirtieron en «guarda» de alguna parroquia: Díaz 2009: 898.
18.   José Alonso Morgado 1906: 319; Sánchez Herrero 2002: 76.
19.   Antes de su largo viaje solucionó una disputa entre los intereses de recaudación de la archidiócesis hispalense 

y la villa de Marchena: Díaz 2009: 890. 
20.   Sánchez Herrero 2002: 82; Villarroel 2009-2010: 152; Cuella 2005, t. II: 317.



171ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

El 25 de febrero de 1410, Ejea, que se encontraba con la curia de Aviñón en 
Barcelona, enviaba una carta a Francesc Climent Sapera, por entonces obispo de 
Tortosa, informándole que había sido elegido por Benedicto XIII para ser el admi-
nistrador de la archidiócesis de Barcelona. Además de ello, en el mismo escrito le 
confiaba una aspiración que historiográficamente no ha trascendido lo suficiente: 
«deseo morir en mi Iglesia [de Sevilla] y hacer algo allí antes de mi muerte que 
siento próxima»21. Esta declaración revela dos elementos esenciales para analizar 
los deseos de Ejea en la preparación para su muerte: por un lado, su intención 
decidida a dotar la sede de Sevilla con esa expresión de «hacer algo allí»; por otro, 
la elección consciente de monumentalizar su memoria en ella, una motivación 
radical que reseñar y que atenderemos más adelante22. 

Por su parte, Climent Sapera destacó en su cursus honorum como promotor ar-
tístico de las sedes que gobernó. Conviene reseñar que para Barcelona y Zaragoza 
facilitaría la llegada de Jehan Ysambart y Charles Gautier de Rouen, maestros inter-
nacionales que posteriormente trabajaron en la obra nueva de la catedral de Sevilla. 
Al igual que Ejea, Sapera fue otro de los obispos más favorecidos por el papa Luna 
al ser nombrado patriarca de Jerusalén23. Sobre la base de su estrecha relación con 
nuestro prelado, cabe preguntarse si ambos estuvieron colaborando en la reforma 
que venía planteándose desde tiempo atrás en la archidiócesis hispalense.

Durante esta larga ausencia del administrador perpetuo de Sevilla, y ya por 
entonces patriarca de Constantinopla, la iglesia de Sevilla subsistía diezmada 
económicamente. Era particularmente grave la situación de la cartuja de las 
Cuevas, la cual desde la muerte de don Gonzalo de Mena, su fundador, seguía 
sin iniciarse. El albacea testamentario de Mena, el canónigo Juan Martínez de 
Vitoria, se había visto obligado a entregar los fondos económicos del arzobispo 
toledano a Fernando de Antequera para el casus belli castellano-nazarí en 140724. 
Con el final de la guerra y la llegada de Ejea a Sevilla se reanudaron los proyectos.

LA DIGNIFICACIÓN DE LA MEMORIA DE SU PREDECESOR

Ejea pasó casi cinco meses en Barcelona padeciendo de gota antes de volver 
a Sevilla, retornando finalmente en el mes de mayo de 1410 para poder asistir al 
asedio de Antequera25. Con la pacificación en la zona de la frontera, don Alonso 

21.   Sánchez Herrero 2002: 84; Puig y Puig 1929: 500-503.
22.   Yarza 1988: 67-91; Bango 1992: 93-132; Martínez de Aguirre 2006: 115-128.
23.   Bassegoda 2000: 353-365; Aguado et al. 2012: 361-374; Climent y París 2016.
24.   Sánchez Herrero 1992: 75 y 87; Ib. 2002: 203 y ss.; Cuartero y Huerta 1988, t. I: 94-107. Juan Martínez de 

Vitoria, mayordomo de la catedral de Sevilla desde 1409, sería a la postre el principal organizador del proyecto nuevo 
catedralicio: Álvarez 1990: 11-32; Ollero 2007: 169; Jiménez Martín 2013: 120 y ss. Según Zúñiga y José Alonso Morgado, 
Martínez de Vitoria era pariente del arzobispo Mena: Ortiz Zúñiga 1677: 271; José Alonso Morgado 1906: 318.

25.   Algunos autores suponen que Ejea estaría al mando de esa gran embajada regia y que, tras la muerte del rey 
de Castilla, Enrique III, decidió permanecer más tiempo junto a Benedicto XIII: Suárez 1960: 54; Villarroel 2009-2010: 



172

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

se dedicó a reorganizar su sede. Una cuestión especialmente importante que 
resolver era la continuación de los proyectos emprendidos por su predecesor en 
la cartuja de las Cuevas.

En 1411 se retomaba la obra de la cartuja (Figura 2) con el apoyo económico 
del adelantado mayor de Andalucía, Per Afán de Ribera (a cambio, eso sí, del 
importante coste que supondría a la postre el derecho de enterramiento de su 
linaje)26. Sin embargo, el éxito de la empresa no se puede entender sin las acciones 
que desarrollaron previamente otros promotores eclesiásticos: Martínez de 
Vitoria y Ruy González de Medina. Estos canónigos catedralicios demandaron al 
prior de la orden de san Bruno, Bonifacio Ferrer, que intercediese por ellos ante 
Benedicto XIII para que enmendase el menoscabo que el Infante de Antequera 
había ocasionado al monasterio en 140727.  

Aparte de los protagonistas mencionados, otras noticias que aportó Cuartero 
completan el papel de todos los implicados en la financiación inicial. Cuenta este 
autor que en el año 1409 «el patriarca de Jerusalén y obispo de Tolosa (SIC), don 
Francisco, quien hizo su diligencia (…) de que por ella sacase al Infante hasta 10.000 
florines de oro de Aragón, o todo lo que pudiese (…) le mandó que de todo lo que 
sacara, diese la mitad a la cartuja de las Cuevas para continuar su construcción» 
(1988, t. I: 108.). Hay que identificar a este «Francisco de Tolosa» con Francesc 
Climent Sapera, obispo de Tortosa y patriarca de Jerusalén, el cual hemos visto 
que mantenía un estrecho contacto con Ejea. 

Y como no podía ser de otra manera, el administrador perpetuo de Sevilla 
procuraba del papa Luna las tercias reales de los diezmos de quince sitios del Al-
jarafe sevillano para vincularlos perpetuamente a las rentas de la cartuja y poder 
emprender con fuentes económicas constantes la fábrica del monasterio el 23 de 
abril de este mismo año (1988, t. I: 14)28, lo que lo sitúa como uno de los principales 
promotores de la empresa.

La organización del primer núcleo del cenobio corresponde con la zona de la 
primitiva iglesia, hoy capilla de la Magdalena (según apuntan algunos, lugar des-
tinado para el enterramiento de Mena), la iglesia actual (según otros, el espacio 
verdaderamente pensado para la sepultura del fundador del monasterio) y el atrio, 

150; Ib. 2010 b: 805. Sin embargo, Zúñiga lo sitúa en Sevilla en 1407 y al año siguiente en las Cortes de Guadalajara: 
(1677: 284 y 285).

26.   Por aquel entonces, la desobediencia a la curia de Aviñón por parte de varias coronas europeas condicionaba 
la creación de nuevos monasterios cartujanos: Ortiz de Zúñiga 1677: 262; Cuartero y Huerta 1988, t. I: 28 y ss. La 
incorporación de la familia Ribera al patrocinio del monasterio de la cartuja de las Cuevas y el desarrollo de los problemas 
asociados a esta circunstancia en: Cuartero y Huerta 1988; Collantes de Terán 1989: 73. Cabe mencionar que Per 
Afán de Ribera se casó en segundas nupcias con Aldonza de Ayala, posiblemente familiar del arzobispo fundador de 
la cartuja, ya que era hermana de Pedro López de Ayala, el cual en uno de sus escritos se declara pariente de Mena: 
Sánchez Herrero 1992: 76. 

27.   Las peticiones estaban cayendo en saco roto durante algunos años por las necesidades económicas que 
requería la guerra del Estrecho: Ortiz de Zúñiga 1677: 261 y ss.; Sánchez Herrero 1992: 84.

28.   Documento transcrito en: Cuartero y Huerta 1988, t. II: 98 y 99.



173ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

entre 1411 y 141929. De esta originaria fase constructiva queremos detenernos sobre 
unas ménsulas con decoración escultórica que evidencian el trabajo de un taller 
extranjero. Están situadas en la puerta de acceso al atrio y representan cuatro 
ángeles cuyas composiciones son características del gótico internacional, como 
podemos observar en sus particulares bucles en el pelo y túnicas abrochadas bajo 
el cuello y abocetadas en la zona inferior. 

Estos ángeles portan símbolos de la pasión de Cristo, similares formalmente a 
los ángeles músicos que los talleres de Ysambart y Jalopa extendieron por Castilla 
durante el primer tercio del siglo XV30. Una vez comparadas las formas de estas 
ménsulas con los ángeles de las esquinas del todavía conservado y recientemente 
restaurado sepulcro del arzobispo Mena, encontramos semejanzas (Figuras 3 y 4), 
por lo que proponemos como hipótesis que ambas obras saliesen de un mismo 
taller foráneo. Efectivamente, esto sería lo más lógico si tenemos en cuenta que 
los dos trabajos estaban destinados a cubrir las necesidades funerarias del fun-
dador del monasterio.

Hasta el momento, el monumento funerario de Mena no ha sido estudiado en 
relación con su dificultoso contexto31. Este prelado murió por contagio de peste 
en el año 1401 sin que haya llegado a nosotros su testamento y con el monasterio 
que acogería sus restos prácticamente sin empezar. Las fuentes informan que 
dejó en manos del canónigo Vitoria unas disposiciones para ser enterrado en la 
cartuja de las Cuevas y un total de 30.000 doblas de oro para cubrir el impulso 
inicial de su fundación y su capilla funeraria32.

Con la intención de acercarnos a la materialización y cronología del túmulo 
funerario de Mena, el cual sufrió dos traslados (el primero se produjo desde la capilla 
de Santiago de la catedral a la cartuja el 26 de enero de 1594 y el segundo en sentido 
inverso en 1837 a consecuencia de la exclaustración general de religiosos), debemos 
prestar atención a la información recogida durante la prelatura de su sucesor. 

La noticia que documenta la llegada de los restos del toledano a la capilla de 
Santiago se constata en el Libro Blanco33 de la catedral de Sevilla, publicada por 
Pérez-Embid: el 21 de febrero de 1411 «Don Gonçalo, arçobispo que fue de Sevilla, 
yace enterrado en esta capilla» (2015: 210 y 211). Si bien es cierto que no se hace 
mención alguna al túmulo, creemos que ya podría estar dispuesto en este espacio 

29.   Morales 1989: 161-177; Alonso Ruiz y Martínez de Aguirre 2011: 119.
30.   Recomendamos la visión general de: Ruiz Souza y García 2009: 43-76.
31.   A pesar de su importancia en relación con el contexto de Sevilla, son pocos los autores que se han detenido 

a estudiar este mausoleo: Gestoso 1889-1892, t. II: 551-562; Hernández Díaz 1991: 221-351; Laguna 1992: 71; Cendón 
2013: 2133-2152.

32.   José Alonso Morgado 1906: 317. Según Zúñiga, el arzobispo Mena «dio a Juan Martínez de Vitoria, Canónigo 
de su Iglesia, su familiar, (…) hasta mil doblas de oro» (1677: 271).

33.   El Libro Blanco, en palabras de Belmonte, nace de la «necesidad de organizar la información de este grueso 
volumen de documentos (las dotaciones de capellanías), indispensables para la financiación de la obra nueva» y afirma 
con rotundidad que la causa que motivó su creación fue «la decisión de construir una catedral que sustituyera a la vieja 
mezquita aljama cristianizada»: Belmonte 2016: 1, 5 y 6.



174

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de manera provisional hasta que la obra de la cartuja permitiera su traslado, que 
por diversos avatares no se produjo hasta el año 1594.

La iconografía del sepulcro ha sido elaborada de acuerdo con la nueva 
espiritualidad surgida a finales del siglo XIV, conocida historiográficamente como 
devotio moderna. Fue en este momento de crisis espiritual cuando más se buscó 
recuperar los valores cristianos de la Antigüedad y concretar una vida de Cristo 
con la que moralizar a las gentes de una Europa dividida por el Cisma34. En este 
sepulcro se puede observar la llegada de estas ideas renovadoras si nos fijamos en 
las escenas que ornamentan la yacina: temas sobre la vida de Cristo y de la Virgen, 
como el Bautismo o la Anunciación. Si bien es cierto que la temática recorre 
toda la Baja Edad Media, la concreción de las figuras y el naturalismo ejecutado 
en ellas presentan las novedades de la época. En primer lugar, la ornamentación 
las enmarca dentro de arquillos polilobulados de medio punto y pilastras, una 
tipología de origen italiano que se extendió por la curia aviñonesa y los territorios 
de Aragón desde mediados del siglo XIV35. Por otra parte, si nos detenemos en el 
rostro del prelado advertimos que no está idealizado, sino que el escultor tuvo la 
intención de retratar al fallecido36 (Figura 5). 

Basándonos en el análisis de la pieza podemos exponer que el mausoleo de 
Mena se aleja de los trabajos ejecutados por los talleres castellanos del momento, 
como el instalado en Toledo a cargo de Ferrand González37, y más aún de los talleres 
hispalenses, los cuales todavía mostraban retraso en cuanto a ornamentación 
escultórica y escultura funeraria se refiere38. Si nos aproximamos a la mentalidad 
del cliente que encargó el sepulcro todo parece indicar que estuvo preocupado por 
perpetuar la memoria del fallecido dentro de la Iglesia de Sevilla, ya que pretendió 
aportar una fisonomía naturalista a su faz; así como también pudo tener contacto 
con las ideas de la devotio moderna, haciendo posible la contratación de un artista 
internacional para la obra. 

Hemos indagado en la formación del anónimo artista que pudo estar detrás 
de estas labores, conectadas por la similar ejecución de los angelotes del atrio de 
la cartuja y el sepulcro de don Gonzalo, y todo parece apuntar hacia la corona de 
Aragón. De entre un buen número de ejemplos que podríamos citar39, tal vez el 

34.   Sin pretender ser exhaustivos: García Villoslada 1956: 315 y ss.; Post 1968; Canonica 2015: 336-349.
35.   Durán y Ainaud 1956: 195, 216, 228 y 229; Pascual 2012: 179-203.
36.   El retrato en sepulcros hispanos de la época: Martínez de Aguirre 2017: 1-25.
37.   Pérez 1978: 129-142; Franco 1991: 87-110; Lahoz 1993: 71-112; Morales Cano 2009.
38.   Las formas empleadas por los talleres hispalenses durante el siglo XIV reflejan las mismas tipologías que se 

daban en el siglo XIII castellano. Esto se aprecia en los sepulcros de la nobleza o en las figuras talladas en las portadas 
de las iglesias parroquiales de la ciudad: Martínez de Aguirre, 1995: 111-129; Ib. 1999: 119-135.

39.   La tradición de ornamentar sepulcros con arquillos polilobulados se gestó en Italia durante la Baja Edad Media. 
Ejemplos de ellos son los monumentos funerarios de Felipe de Courtenay (c. 1340), el del rey Robert de Anjou (c. 1343) o 
el de María de Valois (c. 1332): Pope-Hennessy 1995, v. I: 75, 79 y 87. No obstante, fue en Aragón y en la curia de los papas 
de Aviñón donde más se difundió esta tipología ornamental durante el siglo XIV, destacando el sepulcro del arzobispo 
Juan de Aragón en la catedral de Tarragona (c. 1337), el del arzobispo Lope Fernández de Luna en la seo de Zaragoza 
(c. 1382) o el que costeó para sus padres el cardenal Domingo Ram en la colegiata de Alcañiz (Teruel) durante el primer 



175ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

más significativo para nuestro análisis sea el de Pedro V de Queralt y su esposa 
Alamanda de Rocaberti en el santuario de Belloc, en Santa Coloma de Queralt 
(Tarragona). Este túmulo doble fue realizado entre 1368 y 1371 por maestros de 
la escuela de Lérida, cuando la escultura funeraria aragonesa ya llevaba tiempo 
decantándose por el estilo gótico internacional40. Si lo comparamos con el sepulcro 
encargado para Mena, observamos que la ornamentación arquitectónica de origen 
italiano es muy similar, las composiciones de la mayoría de las escenas se ejecutan 
con tres figuras y el material elegido fue también el alabastro. La doctora Español 
señaló como rasgo de esta escuela los ojos almendrados, un motivo presente en 
las dos obras. Esto abre la posibilidad de vincular el mausoleo de Mena a algún 
artista que hubiese trabajado en Lérida o Tarragona (Figuras 6 y 7)41.

Basándonos en dichas evidencias, en este punto nos preguntamos si pudo 
haber llegado por intermediación de Alonso de Ejea un escultor desde Aragón o el 
área de Aviñón a Sevilla. A través de esta hipótesis se explicarían los propósitos de 
reforma que tenía en mente el prelado zaragozano, así como otras innovaciones 
que observamos en el núcleo primitivo de la cartuja de las Cuevas, especialmente 
en la bóveda del presbiterio de la iglesia42. Si tenemos en cuenta el interés previo 
de don Alonso por «hacer algo [en mi iglesia] antes de mi muerte» que confiaba al 
obispo Sapera, desde Barcelona, a pocos meses de regresar a Sevilla, la implicación 
directa de ambos prelados como promotores económicos de la cartuja y la cultura 
visual que habría alcanzado el patriarca de Constantinopla tras haber viajado 
rodeado de los lujos de la curia aviñonesa (Weis 2009: 67-87), parece ser que el 
canal de transmisión más factible para estas notas de gótico internacional en 
Sevilla se establece por medio de Ejea.

EMPRESAS ARQUITECTÓNICAS EN 
SEVILLA DURANTE SU PRELATURA

El patriarca de Constantinopla también fue protagonista en otras fundaciones 
que la Iglesia Hispalense proyectó durante su gobierno. En este momento se 
producía una amplia reforma religiosa que afectaba a todos los niveles en los reinos 
hispánicos por interés y beneficio de la dinastía Trastámara y el papa de Aviñón. 
Dentro de la misma existieron dos vertientes, la primera se puede denominar «de 

tercio del siglo XV: Durán y Ainaud 1956: 195, 216 y 278; Pascual 2012: 179-203. También se ha podido reconocer un 
precedente castellano que estuvo además muy vinculado a Italia: el sepulcro del cardenal Gil de Albornoz (c. 1367): 
Serra 2005: 232 y ss.; Lahoz 2011: 243-286; Olivares 2013: 129-174.

40.   Los escultores documentados son Esteban y Pere Aguilar: Español 1984: 125-178.
41.   Durán y Ainaud 1956: 223 y 226; Español 1984: 125-178; Velasco y Yeguas 2010: 177-205. Sobre las canteras 

de alabastro en la zona de Lérida y Tarragona, véase: Ortí 2005: 45-61.
42.   No podemos detenernos en otros aspectos por motivos de extensión, pero cabe anotar que este aboveda-

miento se desarrolla por medio de unos nervios en «Y» que presenta una ruptura dentro de la tradición arquitectónica 
de Sevilla, véase: Alonso Ruiz y Martínez de Aguirre 2011: 119 y ss.



176

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

evangelización» y la segunda «de cruzada». La orden de San Jerónimo, nacida al 
calor de ese momento cismático, se extendía por los territorios de la península 
ibérica desarrollando una espiritualidad contemplativa basada en la vida de su 
patrón y en la lectura; cumpliendo por tanto los presupuestos de la primera 
vertiente43. Pero al mismo tiempo se revitalizaba la cruzada contra el Islam, lo 
que conducía a que las órdenes militares ocuparan nuevos sitios en la frontera 
cristiana proyectando construcciones de mayor robustez y vanguardia44.

No obstante, una reforma como la que necesitaba esta archidiócesis hispa-
lense no auguraba tantas posibilidades de éxito en comparación con otras sedes 
del norte de Castilla45. Los monasterios de Sevilla habían desarrollado una arqui-
tectura rezagada en el siglo XIV, muestra de su poca capacidad de innovación y 
provincialismo, aunque de originalidad creativa y sincretismo cultural46. Buen 
ejemplo de ello se observa en el refectorio conservado del monasterio de San 
Agustín, construcción con elementos arquitectónicos del estilo gótico burgalés 
del siglo XIII, pero levantado durante el segundo tercio del trescientos, como bien 
señaló el profesor Martínez de Aguirre (1992: 109-129)47. Y a esto hay que añadir la 
relajación espiritual de órdenes como la cisterciense en San Isidoro del Campo, la 
cual provocaba escándalos que no se solucionarían hasta la llegada de fray Lope 
de Olmedo y los jerónimos isidros en 142948. 

Con la llegada de Ejea a la mitra de Sevilla se retomó ese interés iniciado 
en tiempos de los obispos toledanos por el cual se pretendía transformar las 
órdenes religiosas de la ciudad. Aparte del primer intento de expulsión de la 
orden cisterciense del monasterio de San Isidoro49, este prelado fue uno de los 
fundadores del convento de dominicas de Santa María la Real. Lamentablemente, 
la primitiva fábrica de este último cenobio ha sido transformada hasta tal punto 

43.   Revuelta 1982; Vizuete 1986: 1335-1346; Ladero 1986: 409-439; Sánchez Sesa 1995: 289-302; Ruiz Hernando 
1997; Prieto 2015: 411-437; Ib. 2019: 97-122. En palabras de Díaz: «hay que poner de relieve la estrecha relación que hubo 
en la corona de Castilla entre el despliegue de valores sociales nobiliarios y fenómenos religiosos de gran importancia 
como fueron el renacimiento de la Cartuja (o) la fulgurante expansión de la orden de los jerónimos» (2009: 886).

44.   Sánchez Saus 1983: 49-63; Rodríguez Blanco 1986: 929-960; Peinado 1987: 153-174; Hernández 2012: 9-62; 
Rodríguez Blanco 2012: 287-324; Zapata 2015: 584-599. La tesis doctoral de Molina (2013) ofrece unos resultados 
interesantes para las futuras investigaciones sobre arquitectura de la Baja Andalucía.

45.   Según Collantes de Terán, antes del siglo XV Sevilla sólo disponía de «siete conventos masculinos y cinco fe-
meninos, prácticamente todos ellos vinculados a órdenes mendicantes, estrechamente relacionadas con la espiritualidad 
y la pastoral urbana»: Collantes de Terán 1989: 73. Entre estas primeras construcciones destacaba el desaparecido 
monasterio de San Francisco: Marín 2013: 158-164.

46.   Angulo 1983; Lambert 1990: 248 y ss.; Ruiz Souza 2004: 17-43. 
47.   Por nuestra parte advertimos una compartimentación de espacios propia del arte islámico: si bien cada tramo 

de bóveda se resuelve como un espacio centralizado, en vez de utilizar elementos constructivos de origen islámico, 
emplearon elementos asimilados del gótico.

48.   Mateo et al. 1997: 139-180.
49.   Según Zúñiga: el monasterio del Císter «necesitauan de reforma, que se procuró en tiempo de el Patriarca 

Don Alonso de Exea, y entresos mesmos sobre su Abadía, andauan reñidos pleitos, que vno y otro motivaua deseos en 
el Conde de Niebla su Patron, de que aquel Conuento se diese a otra Orden»: (1677: 311).



177ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

que nos impide realizar cualquier análisis arquitectónico, pero nos sirve para 
valorar la intervención de los promotores50. 

Algo más de suerte hemos tenido al estudiar su promoción en el monasterio de 
San Jerónimo de Buenavista. El primer enclave de jerónimos de Sevilla se gestó en 
1413, aunque no fue hasta el 27 de enero de 1414 cuando sus fundadores, los sevillanos 
fray Diego Martínez de Medina, jerónimo de Guadalupe, y el jurado Juan Esteban, 
iniciaron la empresa51. Según los estudios arquitectónicos, la primera fase constructiva 
de Buenavista comprendería los años 1414-142652. De ese primitivo conjunto solo 
quedan en pie dos capillas de la nave de la epístola y la estructura inferior de la torre, 
siendo lo demás ampliado y reconstruido (Figura 8). Atendiendo a las bóvedas en 
pie, observamos unos nervios muy peraltados, construcción que no corresponde 
con la tradición arquitectónica hispalense53. En cuanto a tipología se refiere, en 
Buenavista reconocemos la estructura del monasterio matriz de San Bartolomé 
de Lupiana de Guadalajara, que ya por estas fechas habría de estar organizada en 
torno a su iglesia y claustro principal (1373-1400). Los jerónimos se habían hecho 
con el monasterio de Guadalupe en 1389, conjunto que, igualmente, evidencia poca 
variación tipológica con respecto a Lupiana. Desde este último cenobio fue donde 
partió fray Diego de Medina hacia su ciudad natal para materializar la construcción 
de otro enclave jerónimo54.

Sobre Buenavista debemos señalar dos cuestiones que han pasado 
desapercibidas. En primer lugar, además del uso del ladrillo en la plementería 
y muros, aparece de manera generalizada el empleo de piedra de las canteras 
de San Cristóbal (El Puerto de Santa María); probablemente por la cercanía del 
edificio con el río Guadalquivir55. Por otra parte, se ha estimado en unos 18 metros 
la altura de la nave principal, lo que superaría las bóvedas de las capillas entre 
contrafuertes de la obra nueva de la catedral de Sevilla (14 metros) conseguida en 
los años treinta, y no quedaría muy lejos de la elevación alcanzada en las naves 

50.   Se trata de una la promoción conjunta de Fernando I de Aragón, Ejea, Benedicto XIII y la reina regente Catalina 
de Lancáster, entre 1409 y 1413. Siguiendo a Zúñiga: «Miercoles nueue de Octubre de dicho año 1409 a que se juntó 
licencia de el Patriarca Don Alonso de Exea, dada en Seuilla a cinco de Octubre de 1410 (…) Parece que auia dado esta 
casa para la fundación el Infante, según se contiene en la una Bula de confirmación de Benedicto Dezimotercio, fecha 
en Peñíscola, a treze de Agosto de 1412 que obedecida, y mandada cumplir en Seuilla por el Patriarca Administrador 
Don Alonso de Exea, a treze de Diziembre de este año, dio entero cumplimiento a la fundación, verdaderamente Real 
en su principio, y por esto nombrada Santa Maria la Real según la intención de la Reyna»: (1677: 296). Documento en: 
Cuella 2005, t. IV: 283.

51.   Díaz 2009: 877-931.
52.   García-Tapial 1992: 20; AAVV. 2019, págs. 1-25. 
53.   García-Tapial interpretó que sobre los gruesos pilares «se aprecian los arranques de las numerosas nervaduras 

características de las bóvedas estrelladas, similares a las de Guadalupe»: (1992: 40-45). No obstante, pensamos que estas 
nervaduras corresponderían con una etapa posterior; la que se advierte en: Jiménez Martín 2014: 29.

54.   Cordavias 1922; Ladero 1986: 409-439; Ruiz Hernando 1997; Mateo et al. 1997: 139-180; Ib. 1999; Campos 
y Fernández de Sevilla 1999.

55.   La llegada por vía marítima de la piedra de San Cristóbal, controlada por canteros del entorno gaditano, 
facilitaría que las construcciones de la ribera del Guadalquivir dispusiesen de este material. Los casos de la cartuja de las 
Cuevas, San Jerónimo de Buenavista y la catedral de Sevilla, esta última controlando desde 1433 el proceso de transporte 
con dos navíos, son los principales ejemplos del siglo XV en la archidiócesis hispalense: Álvarez Márquez 1990: 11-32.



178

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

del mismo templo (25 metros) a mediados del siglo XV56. Estas pretensiones de 
elevación habían estado ausentes en la ciudad de Sevilla desde la fundación del 
monasterio de San Isidoro del Campo a principios del siglo XIV57.

La financiación corrió a cargo de los fundadores mencionados, sobre todo 
de la familia Medina, pero también del prelado Alonso de Ejea58. Como hemos 
podido comprobar hasta ahora, las acciones de la máxima dignidad eclesiástica 
de Sevilla demuestran su continua participación en los proyectos de renova-
ción espiritual de la urbe, como fueron la llegada de los cartujos de San Bruno 
(una orden que no había sufrido tantos escándalos de relajación espiritual), la 
dominica de Santa María la Real y la recién creada de San Jerónimo al servicio 
de la dinastía Trastámara59.

Todavía cabe mencionar un ejemplo que se estaba produciendo en Sevilla 
durante el gobierno de Ejea y que hasta el momento no se ha puesto en relación 
con las acciones del prelado zaragozano. Se trata del convento de Santiago de la 
Espada de la orden de Santiago, fundado por Suárez de Figueroa hacia 1405 en 
el barrio de San Lorenzo (Matute y Gaviria 1887: 244). López analizó la primi-
tiva fábrica de la iglesia planteando como hipótesis que el espacio funerario de 
su fundador, quien era además el maestre de la orden de Santiago, se pudiese 
haber construido en torno a la fecha de fundación (2000: 118)60. Basándonos 
en otras investigaciones del mismo autor en Jerez de la Frontera (ciudad den-
tro del arzobispado hispalense y con larga tradición en la edificación en piedra) 
y de otros investigadores de la rama de arquitectura en esta última villa y su 
entorno61, se puede afirmar que las formas que todavía hoy se advierten en el 
espacio funerario del Suárez de Figueroa corresponderían a la construcción de 
inicios del siglo XV. 

Suárez de Figueroa recibió en 1409 la bula de Benedicto XIII para fundar el 
convento santiaguista de Sevilla, posiblemente por intermediación de Ejea62. 
Si bien el maestre nunca vería nada de lo construido en el lugar de su enterra-
miento, ya que falleció en el mismo año de la bula, durante sus años al frente de 
la guerra de Antequera había destacado como promotor en la reconstrucción 

56.   García-Tapial 1992: 41; Pinto 2006: 211-295; Ib. 2007: 83-113.
57.   En el entorno jerezano encontramos el monasterio de Santo Domingo o la parroquia de San Juan de los 

Caballeros: López 2014: 65-99; Guerrero 2016.
58.   Siguiendo la crónica de Zúñiga: «se tomó la posesión en veinte y siete de Enero de este año de 1414 con que el 

fauor del Patriarca»: (1677: 297). La importancia de Ejea en esta fundación también ha sido señalada por: García-Tapial 
1992: 40-45; Díaz 2009: 877-931.

59.   Prieto 2019: 97-122.
60.   López propuso dos hipótesis para la cronología de las formas que se conservan en Santiago de la Espada. 

La segunda de ellas proponía que el presbiterio del templo pudo haberse realizado a comienzos del siglo XV: (2000: 
118 y ss.). Por otra parte, cabe recordar que el sepulcro funerario del fundador se conserva actualmente en el panteón 
de sevillanos ilustres (parroquia de la Anunciación) y se atribuye actualmente al taller de Ferrand González: Bernales 
2001: 77; Morales Cano 2009: 477.

61.   Molina 2013; Guerrero 2016.
62.   Aguado de Córdoba 1719: 371. En el momento de su promulgación estaba Ejea en Perpiñán junto al papa Luna, 

mismas fechas en que también conseguía las rentas de los quince sitios del Aljarafe para la construcción de la cartuja.



179ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

de varias fortalezas de ciudades y enclaves fronterizos63. Es por ello por lo que 
pensamos que el maestre podría haber contratado meses antes de su muerte a 
canteros con experiencia en construcciones en piedra procedentes de la Baja 
Andalucía para la construcción de este priorato, quien sabe si el taller recien-
temente estudiado de Fernán García y Diego Fernández de Jerez64.

El presbiterio del templo, la nave adyacente perdida (conocida como «nave 
del obispo» en memoria del espacio funerario del hijo del maestre, obispo de 
Badajoz) y la antigua capilla mayor, corresponderían con lo fabricado en el siglo 
XV (Figura 9). A pesar de las vicisitudes que ha sufrido el conjunto, reconocemos 
un posible referente tipológico: el monasterio de San Isidoro del Campo. En 
Santiago también se disponen dos naves en paralelo, una para el fundador y 
otra posterior creada por un descendiente, evidenciando así una emulación con 
respecto al linaje Guzmán65. Pero a diferencia de San Isidoro, aquí se desarrollan 
unas nuevas formas abovedadas, formas como las que ya hemos mencionado en 
el presbiterio de la iglesia de la cartuja y que también se vienen estudiando en 
otros lugares del arzobispado hispalense66. 

Lo simultáneo y la vanguardia de todas las obras comentadas permite plantear 
si hubo un plan general entre ellas. En el caso de que así fuese, no cabe duda de 
que Ejea estaría detrás del mismo con el respaldo de Fernando de Antequera, la 
reina Catalina de Lancáster –tutores del futuro rey Juan II de Castilla durante 
su minoría de edad–, y del papa Luna. La posibilidad de que el prelado hubiese 
traído un artista internacional o unas trazas y haber influido en los alarifes de 
la zona explicaría parte de la renovación que se viene observando en la tradición 
arquitectónica de la Baja Andalucía a principios del siglo XV, justo en las décadas 

63.   De Orozco y De la Parra 1978: 382-386; De Ayala 2018. En: http://dbe.rah.es/biografias/29238/lorenzo-
suarez-de-figueroa (Fecha de consulta: 17-09-2020). 

64.   Las ciudades en contacto directo con la sierra de San Cristóbal (El Puerto de Santa María) fueron Jerez de la 
Frontera, El Puerto de Santa María, Sanlúcar de Barrameda y Lebrija. En este sentido, el taller de finales del siglo XIV 
y primer tercio del siglo XV de Fernán García y Diego Fernández, afincado en Jerez, debe ser señalado como uno de 
los principales candidatos para atribuir la obra arquitectónica de este convento santiaguista, así como la construcción 
de la iglesia del monasterio de la cartuja (aunque no del aparato escultórico-ornamental). Si nos basamos en la obra 
documentada de estos mismos canteros en la parroquia jerezana de San Juan de los Caballeros, observamos similares 
prácticas constructivas: López 2014: 65-99; Guerrero et al. 2019. En: e086. https://doi.org/10.3989/arq.arqt.2019.008 
(Fecha de consulta: 24-02-2020). Todavía los talleres asentados en Sevilla durante el siglo XIV no han recibido estudios 
significativos, como el que coordinaría Alfonso Martínez, maestro mayor de las obras de la catedral y del concejo de 
Sevilla entre 1396 y 1419: Martínez de Aguirre 1989: 21; Ib. 1991: 14; Jiménez Martín 2006: 41. Sin embargo, parece 
ser que la ausencia de piedra en el entorno sevillano condicionaba todas las labores constructivas en cantería. Esto que 
decimos se aprecia de manera clara en un encargo de 1420: la portada pétrea de la parroquia de San Juan de la Palma 
de Sevilla. Uno de los maestros documentados se llama Juan Rodríguez de Lebrija, quizá oriundo de la villa que lleva 
por apellido: Sánchez y Ríos 1998: 405-420.

65.   San Isidoro del Campo se organizó estructuralmente de la misma forma: Guzmán el Bueno creó la primera 
iglesia con el fin de monumentalizar su memoria y posteriormente su hijo fundó una nave paralela a la misma: Respaldiza 
Lama 1996: 23-47.

66.   Una construcción bien documentada es la capilla de la Jura de la parroquia de San Juan de los Caballeros 
de Jerez de la Frontera, obra de Fernán García y Diego Fernández concluida en 1404: Jácome y Antón 2007: 183-212; 
Guerrero et al. 2019. 



180

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que precedieron a la construcción catedralicia67. En el caso de Santiago de la Espada, 
una vez más, la cercanía del zaragozano con Benedicto XIII durante el Concilio 
de Perpiñán (1408-1409) permite explicar la bula que Figueroa recibió, ya que los 
intereses de don Alonso en la reforma de su sede han quedado de manifiesto en 
todas las promociones religiosas emprendidas durante su prelatura68. 

De acuerdo con la calidad y cantidad de las fundaciones mencionadas, esta-
mos ante uno de los grandes cambios materiales del ámbito religioso del siglo XV 
hispalense. Si reparamos en los avances y su simultaneidad, nos parece sensato 
sugerir la posibilidad de que Ejea estuviese detrás de estas pretensiones y fuese 
el promotor que más influyó estéticamente en las mismas, todo bajo el pretexto 
de revitalizar un arzobispado anquilosado en fórmulas arquitectónicas antiguas.

EL SÍNODO HISPALENSE DE 1412

El establecimiento de un sínodo es una prueba más de los intentos reformis-
tas que promovió este prelado en su archidiócesis. Para entender lo ocurrido en 
el mismo tenemos que retroceder al 1 de febrero de 1409, momento en que Ejea 
entregaba un documento a su santidad Benedicto XIII informándole de que varios 
de los prelados reunidos en el Concilio de Perpiñán asistirían al Concilio de Pisa 
en el mes de marzo del mismo año, y que allí se alejarían del lado de Aviñón. De 
hecho, en este escrito se le aconsejaba que abdicara -como se pretendía hacer con 
el papa romano Gregorio XII- con el fin de poder elegir un nuevo pontífice. A pesar 
de ello, el papa Luna se negó a ceder el poder y se trasladó con sus partidarios a 
Aragón. Esta acción produjo una división en la Iglesia Occidental, obligando al 
alto clero europeo a posicionarse de un lado, de otro y de hasta un tercer bando. 
Con el poder de vuelta en Roma los todavía afines al antipapa hispano fueron 
tratados como cómplices; entre ellos estaba don Alonso de Ejea69. 

Si el administrador de Sevilla había disfrutado durante su prelatura del respaldo 
del papa Luna, el entredicho en el que se encontraba su bando al final del Cisma 
sería, con bastante seguridad, la principal causa de que sus últimos proyectos 
fracasaran. De esta guisa llegamos al sínodo de Sevilla de 1412, escenario donde 
se produjo el primer choque religioso entre las distintas facciones70. Ejea convocó a 
los obispos y principales canónigos de las sedes sufragáneas de la antigua Híspalis, 

67.   La transmisión del conocimiento artístico viene condicionada por diversos factores. En relación con el reino 
de Aragón, véase: Español 1997: 73-114.

68.   Ortiz de Zúñiga 1677: 285 y ss.
69.   Durante el Concilio de Perpiñán tomó decisiones clave, como la de atrasar en quince días el comienzo del 

cónclave o la de realizar los discursos de apertura y clausura. Cabe destacar también su preeminencia visual en la 
reunión, pues tomaba asiento a la diestra del papa hispano: Villarroel 2009-2010: 154. Recordemos que en el Otoño 
de la Edad Media la posición en una reunión pública era muestra de la jerarquía del individuo: Huizinga 2005: 64 y ss.

70.   Sánchez Herrero 1992: 83 y ss.



181ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

pero alguno de ellos no asistió porque el administrador perpetuo de Sevilla seguía 
manteniendo la obediencia a Benedicto XIII. Esta significativa desacreditación 
manifiesta la inestabilidad de la sede, algo que se agravaría con el paso de los años 
y la elección del papa romano Martín V71.

Para establecer la legislación del sínodo don Alonso habría utilizado una Regula 
pastoralis como fuente de inspiración. López-Mayán ha estudiado el primer ejemplar 
que se conserva en la Biblioteca Colombina de Sevilla (MS 56-1-1) y reconoce en él 
una elaboración realizada por los talleres de Aviñón en torno al año 1400 (Figura 
10). Así lo relaciona con un encargo del arzobispo Pedro de Luna, el sobrino 
homónimo de Benedicto XIII, durante su breve prelatura en Sevilla (1403)72. No 
obstante, en el apartado referente al cursus honorum de Ejea ya indicamos que a 
la muerte del arzobispo Mena se presentó la candidatura de Pedro de Luna y esta 
no llegó a ser aprobada por Enrique III, siendo finalmente Ejea el que se hizo con 
la mitra hispalense. Por tanto, creemos que se debe atribuir con mayor acierto 
a Ejea la comisión de este libro, lo que lo encumbraría aún más como promotor 
artístico. No obstante, por el momento se queda en la hipótesis, pues las armas 
del comitente fueron raspadas y no tenemos la certeza de su identidad. 

LA CAPILLA DE SAN LAUREANO

Los últimos años de Ejea en Sevilla fueron difíciles. Por un lado, el inicio 
inminente del Concilio de Constanza (1414-1418) auguraba un mal final para 
los aliados del papa Luna en los reinos hispánicos, declarados en desobediencia 
ante el nuevo pontífice romano. Por otro, la muerte de Fernando de Antequera 
en 1416 -su principal aliado político- acarreó que algunos nobles apartados del 
poder civil volviesen al cabildo hispalense avivando las antiguas rivalidades73. Con 
todo, el administrador perpetuo de Sevilla siguió apoyando al quimérico papado 
de Aviñón perjudicando las rentas de su archidiócesis y enfrentándose al poder 
político de la ciudad74. 

Retomando las noticias aportadas en el apartado biográfico, don Alonso deseaba 
enterrarse en la catedral de Sevilla meses antes de su retorno en 1410, catedral 
que, recordemos, no había emprendido todavía su reconstrucción y presentaba 

71.   Se ausentó el obispo de Cádiz y el de Silves (el Algarbe portugués): Ortiz de Zúñiga 1677: 285 y ss. En este 
año de 1412 Benedicto XIII había dictado su testamento, documento jugoso que permite acercarnos al entendimiento 
sobre la división que atravesaba la Iglesia Occidental y la pérdida de apoyos que estaba viviendo el pontificado de 
Aviñón: Gascón de Gotor 1971: 295 y ss.

72.   López-Mayán 2014: 45-58.
73.   Nieto 1993: 299. Desde 1402 Enrique III y luego los regentes de Juan II pusieron nuevos corregidores en varias 

ciudades del reino de Castilla, entre ellas Sevilla, con el fin de evitar luchas banderizas por el control de las ciudades: 
Carriazo y Arroquia 1953: 25.

74.   Collantes de Terán y Delorme 1972, t. I: 414-416 y 569-570; Cuella 2005, t. IV: 426.



182

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

un estado lamentable tras los terremotos sufridos durante el siglo XIV75. Ante tales 
circunstancias y a la luz de sus promociones artísticas enfocadas en dignificar la sede 
nos debemos preguntar por qué querría enterrarse una máxima dignidad religiosa 
como Ejea en un edificio con tantos resabios islámicos y prácticamente ruinoso. 
¿No sería en realidad que el zaragozano pretendería glorificar su figura como uno de 
los fundadores de la nueva iglesia de Sevilla y financiar, tras años de incertidumbre 
y falta de fondos, la construcción de un nuevo templo? Este planteamiento nos 
conduce a estudiar un momento oscuro en la historia de la Magna Hispalensis: el 
que corresponde con el final de esta prelatura (1410-1417) y el primer mandato del 
arzobispo Diego de Anaya (1418-1431)76. 

Siguiendo las crónicas, esta capilla fue la primera de la obra nueva (Figura 11). 
Pacheco, ilustre historiador del Renacimiento hispalense, señaló que el prelado 
murió en la «víspera del Corpus Christi año de 1417. Está sepultado en la capilla de 
San Laureano, que aquel año se había erigido en Capilla Mayor de la Nueva Fábrica 
como se notará en las dotaciones nuevas de esta capilla» (1599: f. 17). Algo parecido 
escribió Sánchez Gordillo: «Está sepultado en la Capilla llamada de San Laureano 
de la Santa Iglesia Catedral (…) en el tiempo que sucedió su muerte no auía otra 
que estuviese en perfección de la obra que se hacía en la Iglesia y seruía de Capilla 
maior» (Sánchez Herrero 2003: 206-207)77. Zúñiga fechó la promoción de la capilla 
el 5 de noviembre de 1411, tras la bula concedida por Benedicto XIII en Peñíscola 
(1677: 294-298)78. 

Si bien no podemos aseverar por medio de estos escritos que la capilla de San 
Laureano se construyese en piedra y bajo el proyecto de la obra nueva, el Libro 
Blanco se creó también durante su gobierno. En este manuscrito se llevó a cabo el 
registro necrológico, el obituario y anotaciones económicas para proceder durante 
el paso del templo viejo a otro nuevo y, según la tesis doctoral de Belmonte, fue 
encargado con fines reconstructivos79. Una noticia más que abona este escenario de 
organización del edificio gótico en tiempos de Ejea es la obtención del excusado para 
las cuentas de la Fábrica, el ingreso perpetuo que permitiría a la postre la creación 
del nuevo templo80.

Como comentábamos en la introducción, la historiografía actual sobre la catedral 
gótica de Sevilla desacredita esta tradición cronística y documental y propone retrasar 

75.   Sánchez Herrero 1992: 84; Puig y Puig 1929: 500-503; Almagro 2007: 13-45.
76.   Una primera aproximación desde la Historia ha sido realizada por: Ollero 2007: 129-178.
77.   Sánchez Herrero 2003: 206-207.
78.   En su escrito también comenta que Ejea «fabricó y dotó la Capilla de San Laureano, la primera que se acabó 

en el nueuo Templo, y la naue que le corresponde, la que primero se dispuso para servir de Catedral en tanto que se 
continuaua el edificio»: Ortiz de Zúñiga 1677: 294-298. Según el estudio de Pérez-Embid, la bula se documenta en 
1412: (2015: 153).

79.   En relación con el Libro Blanco, véase la nota 33 de este trabajo. 
80.   Morgado 1587, l. IV: f. 101 r.º. También Zúñiga aporta: «Iten a la obra de la Iglesia, en cada Parroquia de todas 

las Parroquias de Seuilla, e de todo el Arçobispado vn dezmero, el qual llama Escusado, e es para la dicha obra; de esto 
ay Bula en el Sagrario de el Papa Benedicto XIII»: (1677: 294). Collantes de Terán estima que el excusado supondría 
un 50-60% del total de los ingresos, siendo la herramienta más importante para financiar la construcción: (2006: 118). 



183ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

las fechas del inicio reconstructivo en treinta años; incluyendo la creación de esta 
capilla de Ejea como una más del primitivo edificio. Se aleja de esta manera de los 
trabajos realizados por Gestoso, Alonso Morgado, Chueca o Falcón, historiadores y 
arquitectos que aceptaron la fecha icónica de 1401 como inicio de la nueva catedral 
y la capilla de San Laureano de Alonso de Ejea como construcción de la obra nueva81. 
La historiografía actual, encabezada por Jiménez, Rodríguez, Pinto, Laguna y 
Alonso, ha documentado a través de los Libros de Fábrica que la construcción gótica 
comenzó entre el año 1433 y el 1434, encuadrando la capilla de Ejea como «la última 
de la [obra] mudéjar»82. 

Si reparamos en la faceta como promotor del zaragozano, surgen dudas sobre si su 
capilla se fabricó de acuerdo con la tradición hispalense de tapial, madera y ladrillo, o 
si en cambio se proyectó en piedra, tal y como recoge la tradición cronística y como 
hemos comprobado en los monasterios levantados en Sevilla bajo su patrocinio. 
Por el momento solo podemos estar seguros de que una eminencia como Ejea, 
pilar político y religioso en el sur del reino de Castilla durante la minoría de edad 
de Juan II, dispuso de una capacidad económica suficiente para procurarse un lugar 
de enterramiento capital gracias al apoyo financiero del papa Luna83.

No es nuestro propósito detenernos en las diferencias constructivas que Jiménez 
advirtió en la actual capilla de San Laureano con respecto a las siguientes que se 
construyeron en el curso de los años treinta y cuarenta del siglo XV84, así que baste 
por ahora subrayar que don Alonso quiso dotar su fundación con una promoción 
artística de gran magnificencia e historicidad en la sede: las reliquias de san Laureano. 
La comisión de una reliquia tan significativa como la cabeza de un obispo hispalense 
de tiempos visigodos presenta otro punto de contacto con la corte de Aviñón, siendo 
el propio papa Benedicto XIII destacado promotor de este tipo de reliquias en la seo 
de Zaragoza85. La donación de reliquias no solo conecta con el ambiente de Aviñón, 
sino que parte de una idea europea muy extendida: el anhelo de una recuperación 
del pasado paleocristiano86. 

81.   José Alonso Morgado refiere que al «reedificarse después este Templo en el año 1401, sabido es, que la 
primera capilla que se labró fue la del Santo [san Laureano], que dotó el Patriarca Arzobispo don Alonso de Exea»: (1906: 
49). Señalado también por: Gestoso 1889-1892, t. II: 30 y ss.; Chueca 1965: 550-553; Falcón 1991: 134 y ss.

82.   Cita recogida de: Jiménez Martín 2006: 46. A destacar: Rodríguez Estévez 1998; Alonso Ruiz 2005, v. II: 
707-728; Pinto 2007: 83-113; Alonso Ruiz y Jiménez Martín 2009: 63-74; Laguna 2016: 31-48.

83.   El papa Luna concedió indulgencias para la capilla de Ejea en 1412: Rubio 2006: 295.
84.   Peculiaridades que solo aparecen en esta capilla: el caracol de subida a las cubiertas, una puerta con alfiz y 

una ménsula volada en el interior del templo: Jiménez Martín 2013.
85.   En palabras de Zurita: «en una galera de Benedicto [se llevaron] las cabezas de San Valero y San Lorenzo, San 

Vicente y Santa Engracia, de muy rica labor de plata y joyas muy preciosas y ricas, de obra y artificio muy excelente, 
para que se trajesen a Zaragoza y pusiesen en ellas las reliquias de estos gloriosos santos», recogido en: Gascón de 
Gotor 1971: 319.

86.   La clásica obra de Burckhardt fue de las primeras reflexiones en torno al papel que jugó la Antigüedad 
grecorromana para la cultura cristiana occidental desde la época de Carlomagno, centrándose especialmente en las 
ciudades de la península italiana durante los siglos XIII, XIV y XV: Burckhardt 2010: 171 y ss. Otro análisis básico sobre 
la recuperación del pasado Clásico en Occidente, en: Panofsky 2014. En el caso de Sevilla, véase: Laguna 2013: 157.



184

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La pieza hubo de llegar recubierta de una orfebrería de primerísima calidad, no 
obstante, su reforma durante el siglo XVII (Figura 12) nos impide profundizar en 
su estilo original: con bastante probabilidad el gótico internacional87. Así mismo, 
tenemos que tratar otra posible donación de reliquias por parte de Ejea. Nos referimos 
al busto de san Leandro (Figura 13) -también obispo visigodo de la sede hispalense-, 
el cual pudo haber sido traído o, al menos, redecorado, por el patriarca. Siguiendo 
la descripción de la pieza realizada en 1596, antes de ser reformada como pasó con 
la de san Laureano, se decía que tenía «vna peana de plata que asienta sobre quatro 
escudos de plata con las armas del Patriarca D. Alonso que la dio»88. Todo ello refleja 
una vez más la labor del prelado zaragozano para con la sede que acogió sus restos.

A diferencia de lo que pudo haber llegado a ser este espacio funerario, el único 
recuerdo que conserva de su fundador es una sencilla lápida sepulcral (Figura 14)89, 
obra menor que no se corresponde con su relevancia y proyectos financiados durante 
su vida. No sabemos a ciencia cierta si en origen Ejea planteó un mausoleo más 
suntuoso para su capilla, pero si nos basamos en las noticias que apuntó Zúñiga 
sobre la dotación de un retablo «en que se ven sus armas y las de Benedicto» 
(1677: 298) (hoy perdido) y las reliquias de la cabeza del santo Laureano en el 
lugar de su descanso eterno, todo parece indicar que no llegaron a concretarse 
los deseos del prelado tras su muerte. 

La única explicación que encontramos a la poca visualidad del fundador de 
la capilla de San Laureano es que los últimos años de su gobierno en la sede 
fueron problemáticos a cuenta de su férrea negativa a abandonar la obediencia de 
Benedicto XIII. En este sentido cabe la posibilidad de que don Alonso sufriera una 
damnatio memoriae tras su óbito, la misma que acaeció sobre el propio pontífice 
Luna y los que le siguieron siendo fieles al final del Cisma90. 

Con todo, la capilla de Ejea mantuvo su importancia durante la Edad Moderna, 
pues siguió siendo una de las paradas recurrentes en los itinerarios funerarios de los 
arzobispos de Sevilla. En este espacio se depositaban provisionalmente los féretros de 
los prelados y se presidía con una cruz patriarcal adornada con las armas de Alonso 
de Ejea, fundador de la capilla, y Gonzalo de Mena, su predecesor en el cargo91. 

87.   El platero que la reformó fue Laureano de Pina: Sanz 1981: 47; Cruz Valdovinos 1992: 242 y 243.
88.   La descripción completa de 1596: «tiene su mitra un medio cuerpo con sus ombros todo de plata; y por dentro 

de la mitra 24 rosas de plata dorada: tiene en la parte de adelante 23 piedras de varios colores no finas engastadas 
en plata sobredorada y alrededor de cada vna quatro granos de aljófar y en la parte de atrás tiene 22 piedras no finas 
como las de adelante tiene también sus trascoles de plata muy labrados: tiene su vestidura dorada con su collar: y 
tiene vna peana de plata que asienta sobre quatro escudos de plata con las armas del Patriarca D. Alonso que la dio»; 
recogida en: Gestoso 1889-1892, t. II: 431-432. Ha sido estudiada posteriormente por: Laguna 2012: 219; Ib. 2013: 157.

89.   La inscripción grabada reza: «Aquí yace el reverendísimo señor Don Alonso de Ejea, patriarca de Constanti-
nopla, y administrador perpetuo de la iglesia de Sevilla. Finó miércoles víspera del Corpus Christi a 9 de junio de 1417».

90.   Nos parece necesario hacer constar que no se ha hallado el testamento de Ejea en el Archivo de la Catedral 
de Sevilla, algo extraño dada la importancia de sus dotaciones a la Catedral. Sin duda, el cambio de poder y alianzas 
de los reinos hispánicos con la nueva obediencia a Roma y a su nuevo pontífice Martín V pudieron influir en el olvido 
que sufrieron los prelados más afines al antipapa Luna: Frenken 2009: 51-83.

91.   García Bernal 2014. En: http://journals.openedition.org/e-spania/23398; doi: https://doi.org/10.4000/e-spa-
nia.23398. (Fecha de consulta: 19/10/2020).



185ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

CONCLUSIÓN

Hemos podido comprobar en este estudio que las actuaciones de Alonso de Ejea 
en Sevilla, la sede elegida por él para monumentalizar su memoria, se vinculan a 
un ambiente internacional, nada que ver con la tradición artística hispalense. La 
larga estancia que mantuvo como diplomático en la curia de los papas de Aviñón 
le proporcionó una cultura visual excepcional, factor clave a la hora de liderar 
los proyectos de renovación que atravesaba su archidiócesis. Este contexto se ha 
podido establecer mediante la constatación de su continua presencia ejerciendo 
labores de promoción artística y el conocimiento que tenemos actualmente sobre 
otras figuras eclesiásticas que ocupaban una posición de poder equivalente a la 
de Ejea (Teijeira et al. 2014).

Conviene detenerse en su estrecha relación con Climent Sapera, desde la 
cual podemos vislumbrar un canal de transmisión artística desconocido hasta 
el momento. Hemos visto cómo Sapera y Ejea participaron activamente en la 
financiación de la cartuja de las Cuevas, conjunto con nuevas formas ornamentales 
y constructivas a las que venía ejecutando el reino de Sevilla. En este sentido, 
proponemos la hipótesis de la venida de un artista extranjero formado en labores 
de piedra de la mano del administrador de Sevilla a través de una coincidencia 
cronológica entre el retorno de Ejea a su sede de Sevilla y la ausencia documental 
del maestro Jehan Ysambart en el reino de Aragón92. 

En 1410 don Alonso enviaba una carta a Sapera desde Barcelona haciéndole 
saber que deseaba hacer algo en Sevilla antes de morir; año en que se documenta 
a Ysambart en Lérida como picapedrero. De vuelta el prelado en Sevilla partici-
paba en las principales empresas religiosas de su sede y conseguía la bula para 
crear su capilla funeraria, concluida antes de junio de 1417 –fecha de su muerte–; 
mismo año y mes que reaparece documentado el maestro flamenco en Zaragoza, 
presidida desde un año antes por Sapera. Si a ello le unimos que no conservamos 
un monumento funerario acorde a la dignidad del patriarca de Constantinopla y 
que se desconocen los trabajos de Ysambart durante estos siete años, podríamos 
estar ante una muestra más de las dificultades económicas que atravesó el prelado 
en sus últimos años en Sevilla y que, hipotéticamente, causaron la vuelta de este 
artista a Aragón en junio de 141793. 

92.   Sobre el maestro Ysambart, véase: Ibáñez 2011: 205, nota 5; Jennings 2016: 15-16. Chueca fue pionero en 
apuntar sobre la catedral de Sevilla que el primer maestro extranjero documentado en la obra es «Ysambret», de origen 
«posiblemente flamenco» y quién sabe «si la misma persona que trabajó en el cierre de las bóvedas de la catedral 
de Palencia, en 1424»: Chueca 1965: 550. Una revisión de su figura y contexto en: López Lorente 2014: 410-450; 
Caramazana 2020: 265-268.

93.   Se le contrata para emitir un informe sobre el estado del cimborrio de la catedral de Zaragoza y menciona sus 
trabajos en Daroca: Argilés 1991: 236. Se trata de dos encargos de suma importancia y que no se pueden entender sin 
una trayectoria de cierta relevancia previa. Según Aguado et al.: «sería de mucha utilidad conocer en qué pudo estar 
ocupado desde 1410 (…) y comienzos de junio de 1417»: (2012: 361-374).



186

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

De hecho, plantear la posibilidad de la llegada de Ysambart a Sevilla, forma-
do como picapedrero en Lérida, resolvería la identidad del creador del túmulo 
de Mena, así como las notas ornamentales del atrio y partes constructivas de la 
iglesia de la cartuja94.

En otro orden de ideas, el auspicio de Ejea en Buenavista, Santa María la Real 
o su mediación para que Suárez de Figueroa consiguiese la bula para la funda-
ción de Santiago de la Espada aporta información sobre su estrecha relación con 
personalidades tan relevantes como Fernando de Antequera, la reina Catalina 
de Lancáster, el ya citado obispo Sapera y, fundamentalmente, Benedicto XIII. 
Esto completa un perfil como promotor encomiable dentro de las fechas en que 
nos movemos, pues habría que esperar a mediados del cuatrocientos para ver un 
empeño similar en la sede del Guadalquivir95.

En lo concerniente a su espacio funerario, hemos examinado las fuentes lite-
rarias que aluden a su construcción en piedra. Si bien no nos hemos detenido en 
los restos actuales de la capilla de San Laureano en este trabajo96, llegamos a la 
conclusión de que una dignidad de tal relevancia político-religiosa dentro y fuera 
de los reinos hispánicos hubo de procurarse un lugar de enterramiento principal, 
un espacio que no se viese reformado al poco tiempo de su creación97. Esperamos 
que en futuras investigaciones se revisen sus formas con el fin de seguir analizando 
el proyecto catedralicio antes de la llegada documentada de Ysambart (1433-1434), 
ya que las intenciones de nuestro prelado estuvieron enfocadas a dotarla con la 
mejor fuente de ingresos posible: las reliquias de San Laureano, un retablo y la 
recuperación del excusado para las rentas de la Fábrica98.

Al final de sus días, la alianza que decidió mantener con el papado de Aviñón 
impediría que sus proyectos se realizasen. Hemos planteado la posibilidad de 
que el prelado sufriese una damnatio memoriae por su férrea colaboración con 
el antipapa Luna, lo que explicaría la insurrección de parte de los obispos a su 
cargo en el sínodo de 1412, las revueltas de la oligarquía en el cabildo civil, la 
mediocridad de su sepulcro, el raspado de sus armas en la Regula pastoralis y la 
pérdida de su testamento. La llegada de Anaya a la mitra de Sevilla arrastró otro 

94.   Alonso Ruiz y Martínez de Aguirre 2011: 119 y ss.
95.   Nos referimos al también administrador perpetuo de Sevilla y natural del reino, el cardenal Cervantes: José 

Alonso Morgado 1906: 348 y ss.; Arana de Valflora 1791: 23-28; Sánchez Herrero 1992: 98 y ss.; Dolz i Ferrer 
2005: 1-24; Sánchez Saus 2013: 291-292; Laguna 2017: 7-30; Mestre 2019: 73-95.

96.   Véase la nota 84 de este trabajo.
97.   Según Yarza, detrás del sistema financiero de las catedrales «están siempre los obispos»: (1992: 32).
98.   Cuella transcribió una bula de Benedicto XIII, fechada en noviembre de 1411, que es sumamente explícita al 

respecto: «Benedicto XIII, a súplicas del cabildo hispalense y de Alfonso, patriarca constantinopolitano (…) concede 
que ninguna parroquia de su ciudad y diócesis quede exenta del pago íntegro de su décima, como está establecido, 
para contribuir a la reparación de la iglesia de Sevilla, construida a estilo antiguo y, por tanto, necesitada de una ree-
dificación (…) para acelerar las obras, se conceden indulgencias a cuantos visiten la iglesia metropolitana y a cuantos, 
ayudando a su mantenimiento, visiten la capilla, dentro de la misma catedral, dedicada a San Laureano»: (2005, t. IV: 
288). En palabras de Williamson: «La posición de una catedral dependía del rango de sus reliquias o santo patrón y 
todo obispo tenía interés en forjar fuertes vínculos entre su iglesia, las autoridades civiles y el populacho»: (1997: 22).



187ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

contratiempo en la puesta en marcha de la creación de una nueva catedral, como 
bien ha demostrado Ollero, el ambicioso prelado salmantino estuvo más interesado 
en promocionar la sede del Tormes que la del Guadalquivir99. 

En definitiva, a la luz de todas las empresas y obras de arte en los que aparece 
mencionado el patriarca de Constantinopla como promotor no queda más que 
elogiar su empeño. El período comprendido entre 1403 y 1417 representa, sin duda, 
uno de los procesos de cambio más significativos en materia cultural acontecidos 
en la Sevilla del cuatrocientos y cuyo principal protagonista fue Alonso de Ejea. 

99.   Una vez despojado de la mitra de Sevilla por petición expresa del cabildo catedralicio ante el rey Juan II, se 
emprendió sin interrupciones la obra nueva bajo las prelaturas de Lope de Olmedo y Juan de Cerezuela: Ollero 2007: 
129-178; Ruiz Souza y García 2009: 43-76.



188

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

AAVV.: «Evaluation of optimal sensor placement algorithms for the Structural Health 
Monitoring of architectural heritage. Application to the Monastery of San Jerónimo de 
Buenavista (Seville, Spain)», Engineering Structures, vol. 202 (2020), pp. 1-25.

Aguado de Córdoba, Antonio Francisco: Bullarium equestris ordinis S. lacobi de Spatha. 
Madrid, Imp. Ioannis de Ariztia, 1719.

Aguado Guardiola, Elena et al.: «Francisco Climent Sapera y Pere Joan: nuevas aportaciones 
documentales e hipótesis de trabajo», Artigrama, 27 (2012), pp. 361-374.

Almagro Gorbea, Antonio: «De mezquita a catedral: Una adaptación imposible», en 
Jiménez Martín, Alfonso (ed.): La piedra postrera. V Centenario de la conclusión de la 
Catedral de Sevilla. Vol. 1, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2007, pp. 13-45.

Alonso Morgado, José: Prelados sevillanos o episcopologio de la Santa Iglesia Metropolitana 
y Patriarcal de Sevilla. Sevilla, Imp. Izquierdo y Compañía, 1906.

Alonso Ruiz, Begoña: «Los talleres de las catedrales góticas y los canteros del Norte», 
en González Morales, Manuel R. y Solórzano, Jesús A. (eds.): II Encuentro Historia 
de Cantabria, (Actas del II encuentro celebrado en Santander, 25-29 de noviembre de 
2002), Santander, Universidad de Cantabria, 2005, pp. 707-728.

Alonso Ruiz, Begoña y Martínez de Aguirre, Javier: «Arquitectura en la Corona de 
Castilla en torno a 1412», Artigrama, 26 (2011), pp. 119 y ss.

Alonso Ruiz, Begoña y Rodríguez Estévez, Juan Clemente (coords.): 1514: arquitectos 
tardogóticos en la encrucijada, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2016.

Álvarez Márquez, María del Carmen: «Notas para la historia de la catedral de Sevilla en 
el primer tercio del siglo XV», Laboratorio de Arte, 3 (1990), pp. 11-32.

Álvarez Márquez, María del Carmen: Manuscritos localizados de Pedro Gómez Barroso y Juan 
de Cervantes, arzobispos de Sevilla. Vol. 3, Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá, 1999.

Ampliato Briones, Antonio L.: «Una aproximación hermenéutica al espacio catedralicio 
sevillano» en Jiménez Martín, Alfonso (coord.): La catedral gótica de Sevilla: fundación 
y fábrica de la obra nueva, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2006, pp. 349-408.

Angulo Íñiguez, Diego: Arquitectura mudéjar sevillana de los siglos XIII, XIV y XV (1932). 
Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla, 1983.

Arana de Valflora, Fermín: Hijos de Sevilla ilustres en santidad, letras, armas, artes, o 
dignidad. Sevilla, Imp. Vázquez, 1791.

Argilés i Aluja, Caterina: «L’activitat laboral a la Seu entre 1395 i 1410 a través dels Libres 
d’Obra», en Vilà, Frederic y Lorés, Imma (eds.): Congrés de la Seu vella de Lleida, (Actes 
del Congrés de la Seu vella de Lleida, 6-9 de marzo de 1991), Lérida, Pagès editors, 1991, 
pp. 233-245.

Bango Torviso, Isidro: «El espacio para enterramientos privilegiados en la arquitectura 
medieval española», UAM, vol. IV (1992), pp. 93-132.

Bassegoda i Nonel, Joan: «El VII centenari de la seu gótica de Barcelona», Bulletí de la 
Real Academia de Bones Lletres de Barcelona, vol. 47 (2000), pp. 353-365.

Belmonte Fernández, Diego: Organizar, administrar, recordar. El Libro Blanco y el Libro de 
Dotaciones de la Catedral de Sevilla, (Tesis doctoral inédita), US, 2016.

Bernales Ballesteros, Jorge: «Retablos y esculturas», en Falcón Márquez, Teodoro et 
al.: Universidad de Sevilla. Patrimonio monumental y artístico (1986). Sevilla, Universidad 
de Sevilla, 2001, p. 77.

Burckhardt, Jacob: La cultura del Renacimiento en Italia (1860). Madrid, Akal, 2010.



189ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

Campos y Fernández de Sevilla, Francisco Javier (dir.): La orden de San Jerónimo y sus 
Monasterios, (Actas del Simposio), vol. I, Madrid, Estudios Superiores del Escorial, 1999.

Canonica, Elvezio: «La recepción y la difusión del De Imitatione Christi en la España del 
Siglo de Oro», Castilla. Estudios de Literatura, vol. 6 (2015), pp. 336-349.

Caramazana Malia, David y Romero Bejarano, Manuel: «Nuevos datos sobre las ‘portadas 
góticas gaditanas’: el patrocinio del cardenal Diego Hurtado de Mendoza en la parroquia 
de Santiago de Jerez y la autoría de Rodrigo de Alcalá en la parroquia de San Jorge de 
Alcalá de los Gazules», Laboratorio de Arte, 28 (2016), pp. 41-59.

Caramazana Malia, David: «Diego Fernández y Jehan Ysambart en el origen de la catedral 
gótica de Sevilla (1433-1434)», Boletín de Arte, 41 (2020), varia, pp. 265-268.

Carriazo y Arroquia, Juan de Mata: «Los anales de Garci Sánchez, jurado de Sevilla», 
Anales de la Universidad Hispalense, vol. XIV, 1 (1953), Sevilla, pp. 3-63. 

Cendón Fernández, Marta: «El poder y la fama póstuma: yacentes episcopales en la Castilla 
bajomedieval», en Mínguez Cornelles, Víctor (coord.): Las artes y la arquitectura del 
poder. Barcelona, Universitat Jaume I, 2013, pp. 2133-2152.

Chueca Goitia, Fernando: Historia de la Arquitectura española. Edad Antigua, Edad Media. 
Tomo 1, Madrid, Dossat, 1965.

Climent Parcet, Josep y París Muñoz, Eduardo: La Catedral de Barcelona i el patriarca 
Francesc Climent, àlies Sapera (1349-1430). Un enigma en el Cisma d’Occident. 2 vols., 
Barcelona, Ramon Ruiz Bruy, 2016.

Collantes de Terán y Delorme, Francisco: Archivo Municipal de Sevilla. Inventario de 
los papeles del Mayordomazgo del siglo XV. Tomo I: 1401-1416, Sevilla, Ayuntamiento 
de Sevilla, 1972.

Collantes de Terán Sánchez, Antonio: «Los comienzos de La Cartuja y la Sevilla del 
cuatrocientos», en AAVV.: Historia de la Cartuja de Sevilla. Madrid, Turner, 1989.

Collantes de Terán Sánchez, Antonio: «Una ciudad, una catedral», en Jiménez Martín, 
Alfonso (coord.): La catedral gótica de Sevilla. Fundación y fábrica de la obra nueva. Sevilla, 
Universidad de Sevilla, 2006, pp. 115-135.

Cómez Ramos, Rafael: «Las casas del infante don Fadrique y el convento de Santa Clara 
en Sevilla», Historia. Instituciones. Documentos, 34 (2007), pp. 95-116.

Cordavias, Luis: El monasterio de Lupiana. Antecedentes para su historia. Guadalajara, Imp. 
Gutenberg, 1922.

Cros Gutiérrez, Almudena: «Gil de Albornoz, mecenas de las artes, un cardenal en 
contexto», en Parada López de Corselas, Manuel (coord.): Domus Hispanica: el Real 
Colegio de España y el cardenal Gil de Albornoz en la historia del arte. Bolonia, Bononia 
University Pres, 2018, pp. 17-42.

Cruz Valdovinos, José Manuel: «N.º 174 Relicario de busto de San Laureano. Fines del 
siglo XVII. ¿Juan Laureano de Pina?», en Cruz Valdovinos, José Manuel: Cinco Siglos 
de Platería Sevillana. Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla, 1992, pp. 242 y 243.

Cuartero y Huerta, Baltasar: Historia de la Cartuja de Santa María de las Cuevas, de Sevilla, 
y de su filial de Cazalla de la Sierra (1950-1954). Tomos I y II, Madrid, Turner, 1988.

Cuella Esteban, Ovidio: Bulario Aragonés de Benedicto XIII. La curia itinerante (1404-1411). 
Tomos I, II, III y IV, Zaragoza, Fuentes Históricas Aragonesas, 36, Institución Fernando 
el Católico (CSIC), 2005.

De Ayala Martínez, Carlos: «Suárez de Figueroa, Lorenzo ¿1344?-1409», en Real Academia 
de la Historia, Diccionario Biográfico electrónico. 2018.

En: http://dbe.rah.es/biografias/29238/lorenzo-suarez-de-figueroa; fecha de consulta: 
17-09-2020. 



190

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

De Espinosa de los Monteros, Pablo: Teatro de la Santa Iglesia metropolitana de Seuilla, 
Primada antigua de las Españas. Sevilla, Imp. Matías Clavijo, 1635.

De Orozco, Pedro y de la Parra, Juan: Primera historia de la Orden de Santiago (manuscrito 
de la Real Academia de la Historia). Badajoz, Institución Pedro de Valencia, 1978.

De Sepúlveda, Juan Ginés: Historia de los hechos del Illvstríssimo señor Cardenal Don Gil de 
Albornoz Arçobispo de Toledo. Toledo, Casa de Juan de Ayala, 1566.

Díaz Fernández, Ezequiel A.: «Las columnas encadenadas de la catedral de Sevilla», en 
Ramallo Asensio, Germán Antonio (coord.): El comportamiento de las catedrales españolas: 
del Barroco a los Historicismos. Murcia, Universidad de Murcia, 2003, pp. 107-112.

Díaz Ibáñez, Jorge: «Iglesia y nobleza en la Sevilla bajomedieval», Anuario de Estudios 
Medievales, 39 (2009), pp. 877-931.

Dolz i Ferrer, Enric: «Juan Rodríguez del Padrón, Juan de Cervantes y Gonzalo de Medina. 
Apuntes biográficos», Lemir, 9 (2005), pp. 1-24.

Durán Sanpere, Agustín y Ainaud de Lasarte, Juan: «Escultura gótica», en AAVV.: Ars 
Hispaniae. Historia del Arte hispánico. Tomo VIII, Madrid, Plus Ultra, 1956, pp. 195 y ss.

Español Bertrán, Francesca: «Esteban de Burgos y el sepulcro de los Queralt en Santa 
Coloma (Tarragona)», D´Art, 10 (1984), pp. 125-178.

Español Bertrán, Francesca: «La transmisión del conocimiento artístico en la corona de 
Aragón (siglos XIV-XV)», Cuadernos del CEMYR, 5 (1997), pp. 73-114.

Eubel, Konrad: Hierarchia Catholica Medii aevi. Vol. 1, Monasterii, Sumptibus et Typis 
Librariae Regensbergianae, 1913-1967.

Falcón Márquez, Teodoro: «El edificio gótico», en AAVV.: La Catedral de Sevilla (1986). 
Sevilla, Guadalquivir, 1991, pp. 134-144.

Franco Mata, Ángela: «El sepulcro de don Pedro Suárez III (s. XIV) y el taller toledano de 
Ferrand González», Boletín del Museo Arqueológico Nacional, t. 9, 1-2 (1991), pp. 87-100.

Frenken, Ansgar: «El trabajoso y difícil camino hacia la unión: Sancho Sánchez de Rojas, 
arzobispo de Toledo, y el papel clave que jugó en la extinción del gran cisma de Occidente 
en el reino de Castilla», En la España Medieval, 32 (2009), pp. 51-83.

García Bernal, José Jaime: «El ritual funerario de los Arzobispos de Sevilla según los 
cuadernos manuscritos de los maestros de ceremonias de la catedral hispalense (siglos 
XVII-XVIII)», e-Spania, 17 febrero de 2014, en línea el 26 de febrero de 2014. 

En: http://journals.openedition.org/e-spania/23398; fecha de consulta: 19/10/2020.
García Villoslada, Ricardo: «Rasgos característicos de la Devotio moderna», Manresa, 

28 (1956), pp. 315 y ss.
Gascón de Gotor, Anselmo: Pedro de Luna. ́ El Pontífice que no cedió´. Madrid, Biblioteca 

Nueva, 1971.
Gestoso y Pérez, José: Sevilla Monumental y Artística. Historia y Descripción de todos los 

Edificios Notables, Religiosos y Civiles, que existen actualmente en esta ciudad y noticias 
de las preciosidades artísticas y arqueológicas que en ello se conservan. Tomos I, II y III, 
Sevilla, Oficina tipográfica de El Conservador, 1889-1892.

González Sánchez, Santiago: Las relaciones exteriores de Castilla a comienzos del siglo XV. 
La minoría de Juan II (1407-1420). Madrid, Comité Español de Ciencias Históricas, 2013.

Guerrero Vega, José María: Espacio y construcción en la arquitectura religiosa medieval de 
Jerez de la Frontera (s. XIII-XV), (Tesis doctoral inédita), US, 2016.

Guerrero Vega, José María et al.: «Trabajos previos y paralelos integrados en el proyecto de 
restauración de la capilla de los Tocino (s. XV) en la iglesia de San Juan de los Caballeros 
de Jerez de la Frontera», Arqueología de la Arquitectura, 16, en línea en enero-diciembre 
de 2019. 



191ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

En: https://doi.org/10.3989/arq.arqt.2019.008; fecha de consulta: 24-02-2020.
Hernández, Fernando Miguel: «Religiosidad y edificios religiosos en la España cristiana 

(siglos XII-XV). Una síntesis desde la arqueología», Territorio, Sociedad y poder, 7 (2012), 
pp. 9-62.

Hernández Díaz, José: «Retablos y esculturas», en AAVV.: La Catedral de Sevilla (1986). 
Sevilla, Guadalquivir, 1991, pp. 221-351.

Herráez Ortega, María Victoria: «Castilla, el Concilio de Constanza y la promoción 
artística de don Sancho de Rojas», Goya, 334 (2011), pp. 5-19.

Hidalgo Sánchez, Santiago: «Obispo y cabildo, promotores en la Edad Media: el caso 
del claustro de Pamplona», Cuadernos de la Cátedra de Patrimonio y Arte Navarro, 2 
(2007), pp. 279-295.

Huizinga, Johan: El Otoño de la Edad Media (1919). Madrid, Alianza, 2005.
Ibáñez Fernández, Javier: «Con el correr del sol: Isambart, Pedro Jalopa y la renovación del 

gótico final en la Península Ibérica durante la primera mitad del siglo XV», Biblioteca: 
estudio e investigación, 26 (2011), pp. 205 y ss.

Infante Limón, Enrique: «La cabecera tardogótica de la parroquial de Santa María de Niebla 
(Huelva): una obra promovida por el arzobispo fray Diego de Deza», en Alonso Ruiz, 
Begoña y Rodríguez Estévez, Juan Clemente (coords.): 1514: arquitectos tardogóticos 
en la encrucijada. Sevilla, Universidad de Sevilla, 2016, pp. 237-248.

Jácome González, José y Antón Portillo, Jesús: «La capilla de «la Jura» de San Juan de 
los Caballeros, de Jerez de la Frontera: entre la épica y la realidad histórica», Revista de 
Historia de Jerez, 13 (2007), pp. 183-212.

Jennings, Nicola: «Lorenzo Mercadante de Bretaña, primus inter pares of Northern 
European sculpturs in fifteenth-century Castille», en Jennings, Nicola y Laguna Paúl, 
Teresa: Lorenzo Mercadante de Bretaña. Virgen del Buen Fin. Madrid, Coll & Cortés, 2016, 
pp. 15-16.

Jiménez Martín, Alfonso: «Las fechas de las formas. Selección crítica de fuentes documentales 
para la cronología del edificio medieval», en Jiménez Martín, Alfonso (coord.): La 
catedral gótica de Sevilla. Fundación y fábrica de la obra nueva. Sevilla, Universidad de 
Sevilla, 2006, pp. 15-114.

Jiménez Martín, Alfonso y Alonso Ruiz, Begoña: La traça de la iglesia de Sevilla. Sevilla, 
Cabildo Catedral de Sevilla, 2009.

Jiménez Martín, Alfonso: Anatomía de la catedral de Sevilla. Sevilla, Diputación de Sevilla, 
2013.

Jiménez Martín, Alfonso: «Catálogo de [trece] edificios municipales», Patrimonium 
hispalense. Historia y Patrimonio del Ayuntamiento de Sevilla, Sevilla, Ayuntamiento de 
Sevilla, 2014, pp. 18-44.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Mecenazgo real y nobiliario en monasterios españoles: 
los Jerónimos (siglos XV y XVI)», en AAVV.: Homenaje a José María Lacarra. Vol. II, 
Pamplona, Gobierno de Navarra, 1986, pp. 409-439.

Laguna Paúl, Teresa: «La Arquitectura, la Escultura, las Artes del Color, Orfebrería y Artes 
del Metal», en Fernández López, José (coord.): Andalucía. La España Gótica. Vol. 11, 
Sevilla, Encuentro, 1992, pp. 34-102.

Laguna Paúl, Teresa: «Una capilla mía que dicen de los reyes: memoria de la Capilla Real 
de la catedral mudéjar, la Aljama cristianizada, de Santa María de Sevilla», en Jiménez 
Martín, Alfonso (ed.): La Capilla Real. Sevilla, Catedral de Sevilla, XIX Edición del Aula 
Hernán Ruiz, 2012, pp. 175-231.



192

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Laguna Paúl, Teresa: «Devociones reales e imagen pública en Sevilla», Anales de Historia 
del Arte, vol. 23, Núm. Esp. II (2013), pp. 127-157.

Laguna Paúl, Teresa: «Marco arquitectónico y retórica visual en barro en la catedral de 
Sevilla», en Alonso Ruiz, Begoña y Rodríguez, Juan Clemente (coords.): 1514: arquitectos 
tardogóticos en la encrucijada. Sevilla, Universidad de Sevilla, 2016, pp. 31-48.

Laguna Paúl, Teresa: «Un escultor para un cardenal. Lorenzo Mercadante de Bretaña y 
el sepulcro de Juan de Cervantes: nuevas lecturas documentales», De Arte. Revista de 
Historia del Arte, 16 (2017), pp. 7-30.

Lahoz Gutiérrez, Lucía: «La capilla funeraria del canciller Ayala. Sus relaciones con Italia», 
Boletín del Museo e Instituto «Camón Aznar», LIII (1993), pp. 71-112.

Lahoz Gutiérrez, Lucía: «La escultura en la Corona de Castilla: una polifonía de ecos», 
Artigrama, 26 (2011), pp. 243-286. 

Lambert, Élie: El arte gótico en España en los siglos XII y XIII (1931). Madrid, Cátedra, 1990.
López Lorente, Víctor Daniel: «La guerra y el maestro Ysambart (doc. 1399-1434). Reflexiones 

en torno a la formación y transmisión de conocimientos técnicos en los artesanos de 
la construcción del tardogótico hispano», Roda da Fortuna, vol. 3, 1 (2014), pp. 410-450

López-Mayán, Mercedes: «La producción de manuscritos iluminados en el entorno de la 
Curia Pontificia de Aviñón: un nuevo ejemplar conservado en Sevilla», Anales de Historia 
del Arte, vol. 24, Núm. Extra 2 (2014), pp. 45-58.

López Vargas-Machuca, Fernando: «La iglesia del antiguo convento hispalense de 
Santiago de los Caballeros: historia y espacios arquitectónicos», Archivo Hispalense, 
253 (2000), pp. 99-128.

López Vargas-Machuca, Fernando: «Entre la tradición castellana y la herencia andalusí. 
La arquitectura religiosa en Jerez de la Frontera desde la conquista cristiana hasta la 
irrupción del tardogótico (1264-1464)», en Jiménez López de Eguileta, Javier E. y 
Pomar Rodil, Pablo J. (coords.): Limes Fidei. 750 años de Cristianismo en Jerez. Jerez de 
la Frontera, Diócesis de Asidonia-Jerez, 2014, pp. 65-99.

Marín Cobos, Almudena: «Convento Casa Grande de San Francisco», en Peñalver Gómez, 
Eduardo (coord.): Fondos y procedencias: Bibliotecas de la Biblioteca de la Universidad de 
Sevilla: exposición virtual 2013. Sevilla, Biblioteca Universitaria, 2013, pp. 158-164.

Martínez de Aguirre, Javier: «Notas sobre las empresas constructivas y artísticas del 
concejo de Sevilla en la Baja Edad Media 1370-1430», Laboratorio de Arte, 2 (1989), p. 21.

Martínez de Aguirre, Javier: «Notas sobre las empresas constructivas y artísticas del concejo 
de Sevilla en la Baja Edad Media 1370-1430 (Y II)», Laboratorio de Arte, 4 (1991), p. 14.

Martínez de Aguirre, Javier: «El refectorio de San Agustín y la asimilación del gótico en 
Sevilla», Archivo Hispalense, 229 (1992), pp. 109-129.

Martínez de Aguirre, Javier: «La primera escultura funeraria gótica en Sevilla: la Capilla 
Real y el sepulcro de Guzmán el Bueno», Archivo Español de Arte, vol. 68, 270 (1995), 
pp. 111-129.

Martínez de Aguirre, Javier: «La introducción de la escultura gótica en Sevilla (1248-1300)», 
en AAVV.: Metropolis Totius Hispaniae. 750 Aniversario de la incorporación de Sevilla a la 
Corona castellana. Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla, 1999, pp. 119-135.

Martínez de Aguirre, Javier: «La capilla funeraria en la Navarra medieval», en AAVV.: 
Correspondencia e integración de las Artes, (XIV Congreso Nacional de Historia del Arte: 
Málaga, del 18-21 de septiembre), vol. 3, t. I, Málaga, 2006, pp. 115-128.

Martínez de Aguirre, Javier: «Pride and memory: perceptions of individuality in Iberian 
sculpture around 1400», Journal of Art Historiography, 17 (2017), pp. 1-25.



193ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

Mateo Gómez, Isabel et al.: «El monasterio de San Isidoro del Campo en Santiponce 
(Sevilla)», Temas de estética y arte, 11 (1997), pp. 139-180.

Mateo Gómez, Isabel et al.: El arte de la orden jerónima: historia y mecenazgo. Bilbao, 
Encuentro, 1999.

Matute y Gaviria, Justino: Anales eclesiásticos y seculares de la muy noble y muy leal ciudad 
de Sevilla, metrópoli de la Andalucía, continuación de los que formó D. Diego Ortiz de 
Zúñiga. 3 vols., Sevilla, Rasco, 1887.

Mestre Navas, Pablo Alberto: «Antiguas letras para un arte nuevo: escritura, memoria y 
publicidad en el sepulcro del cardenal Juan de Cervantes en la catedral de Sevilla (1454-
1458)», Documenta & Instrumenta, 17 (2019), pp. 73-95.

Mitre Fernández, Emilio: Los judíos de Castilla en tiempo de Enrique III: el pogrom de 1391. 
Valladolid, Universidad de Valladolid, 1994.

Molina Rozalem, Juan Francisco: Arquitectura defensiva en las fronteras del reino de Sevilla 
durante la Baja Edad Media. Implantación territorial de las fortificaciones y análisis de la 
banda morisca, (Tesis doctoral inédita), US, 2013.

Montes Romero-Camacho, Isabel: «Antisemitismo sevillano en la Baja Edad Media: el 
progrom de 1391 y sus consecuencias», en AAVV.: La sociedad medieval andaluza, grupos 
no privilegiados, (Actas del III Coloquio de Historia Medieval Andaluza), Jaén, Diputación 
Provincial de Jaén, 1984, pp. 57-76.

Morales Cano, Sonia: Símbolos, formas y espacios de la escultura gótica funeraria en Castilla-
La Mancha: Toledo, (Tesis doctoral inédita), Universidad de Castilla-La Mancha, 2009.

Morales Martínez, Alfredo J.: «Proceso histórico y desarrollo arquitectónico de la Cartuja 
de Santa María de las Cuevas», en AAVV.: Historia de la Cartuja de Sevilla. Madrid, 
Turner, 1989, pp. 161-177.

Morgado, Alonso: Historia de Sevilla, en la qval se contienen svs Antigvedades, grandezas, y 
cosas memorables en ella acontecidas, desde su fundación hasta nuestros tiempos. Sevilla, 1587.

Nieto Soria, José Manuel: Iglesia y génesis del Estado Moderno en Castilla (1369-1480). 
Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1993.

Nieto Soria, José Manuel: Un crimen en la corte: caída y ascenso de Gutierre Álvarez de 
Toledo, Señor de Alba (1376-1446). Madrid, Sílex, 2006.

Olivares Martínez, Diana: «Albornoz, Tenorio y Rojas: las empresas artísticas de tres 
arzobispos de Toledo en la Baja Edad Media. Estado de la cuestión», Estudios Medievales 
Hispánicos, 2 (2013), pp. 129-174.

Ollero Pina, José Antonio: «La caída de Anaya. El momento constructivo de la Catedral de 
Sevilla (1429-1434)», en Jiménez Martín, Alfonso (ed.): La piedra postrera. V Centenario 
de la conclusión de la Catedral de Sevilla. Vol. 2, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2007, 
pp. 129-178.

Ortí Iglesias, Monserrat: «El alabastro en la Edad Media y la Edad Moderna. El caso de 
Sarral (Tarragona)», De Re Metallica, 5 (2005), pp. 45-61.

Ortiz de Zúñiga, Diego: Anales eclesiásticos y seculares de la muy noble y muy leal Ciudad 
de Sevilla. Madrid, Imprenta Real, 1677.

Pacheco, Francisco: Papeles referentes a la Iglesia Catedral de Sevilla y a documentos de su 
Archivo, (Manuscrito incompleto y con anotaciones de Juan de Torres y Alarcón), Madrid, 
Biblioteca Nacional de España, 1599.

Panofsky, Erwin: Renacimiento y renacimientos en el arte occidental (1964), Madrid, Alianza, 
2014.

Pascual Chenel, Álvaro: «El Catálogo Monumental de España y la investigación sobre 
el patrimonio artístico desaparecido: el caso de los sepulcros monumentales», en 



194 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

David Caramazana Malia﻿﻿

López-Yarto Elizalde, Amelia (coord.): Catálogo Monumental de España (1900-1961). 
Investigación, restauración y difusión. Vol. 65, Madrid, CSIC, 2012, pp. 179-203.

Peinado Santaella, Rafael Gerardo: «Bienes urbanos de la Orden de Santiago en Andalucía: 
la Encomienda de las Casas de Córdoba (siglos XIII-XVI)», en AAVV.: La Ciudad Hispánica 
siglos XIII al XVI. Madrid, Universidad Complutense, 1987, pp. 153-174.

Pérez-Embid Wamba, Javier: Culto funerario y registro necrológico de la Catedral de Sevilla: 
(siglos XIII-XV). Madrid, Dykinson, 2015.

Pérez Higuera, María Teresa: «Ferrand González y los sepulcros del taller toledano (1385-
1410)», BSEAAA, XLIV (1978), pp. 129-142.

Pinto Puerto, Francisco: «Fábrica y forma del templo gótico», en Jiménez Martín, 
Alfonso (coord.): La catedral gótica de Sevilla. Fundación y fábrica de la obra nueva. Sevilla, 
Universidad de Sevilla, 2006, pp. 211-295.

Pinto Puerto, Francisco: «La construcción de la catedral de Sevilla», en Jiménez Martín, 
Alfonso (ed.): La piedra postrera. V Centenario de la conclusión de la Catedral de Sevilla. 
Vol. 1, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2007, pp. 83-113.

Pope-Hennessy, John W.: Italian Gothic Sculpture. An Introduction to Italian Sculpture. Vol. 
I, Londres, Phaidon, 1995, pp. 75 y ss.

Post, Regnerus Richardus: The Modern Devotion. Confrontation with Reformation and 
Humanism. Leiden, Brill, 1968.

Prieto Sayagués, Juan A.: «La función sociopolítica de los monasterios y conventos en las 
ciudades de Castilla durante los reinados de Juan II y Enrique IV (1406-1474)», Roda da 
Fortuna, vol. IV, 1 (2015), pp. 411-437.

Prieto Sayagués, Juan A.: «La Orden Jerónima. Un siglo al servicio y bajo la protección 
de la monarquía y los oficiales de la corte Trastámara (1373-1474)», en Cañas Gálvez, 
Francisco de Paula y Nieto Soria, José Manuel (coords.): Casa y corte: ámbitos de poder 
en los reinos hispánicos durante la Baja Edad Media, (1230-1516). Valladolid, Universidad 
de Valladolid, 2019, pp. 97-122.

Puig y Puig, Sebastián: Episcopologio de la sede barcinonense. Barcelona, Balmes, 1929.
Recio Mir, Álvaro: «La llegada del Renacimiento a Sevilla: el proyecto del cardenal Hurtado 

de Mendoza para la capilla de la Antigua de la Catedral», Archivo Español de Arte, vol. 
73, 290 (2000), pp. 182-190.

Respaldiza Lama, Pedro José: «El monasterio cisterciense de San Isidoro del Campo», 
Laboratorio de Arte, 9 (1996), pp. 23-47.

Revuelta Somalo, José María: Los jerónimos, I. La fundación (1373-1414). Guadalajara, 
Institución Provincial de Cultura ´Marqués de Santillana´, 1982.

Rodríguez Blanco, Daniel: «La reforma de la Orden de Santiago», En la España Medieval, 
t. V (1986), pp. 929-960.

Rodríguez Blanco, Daniel: «Las órdenes militares en el reino de Sevilla en la Edad Media», 
HID, 39 (2012), pp. 287-324.

Rodríguez Estévez, Juan Clemente: Los canteros de la Catedral de Sevilla: del Gótico al 
Renacimiento. Sevilla, Diputación Provincial de Sevilla, 1998.

Rubio Merino, Pedro et al. (coord.): Archivos de la Iglesia de Sevilla: Homenaje al archivero 
D. Pedro Rubio Merino. Córdoba, Publicaciones Obra Social y Cultural Cajasur, 2006.

Ruiz Hernando, José Antonio: Los monasterios jerónimos españoles. Segovia, Caja Segovia, 
1997.

Ruiz Souza, Juan Carlos: «Castilla y al-Ándalus. Arquitecturas aljamiadas y otros grados 
de asimilación», UAM, vol. XVI (2004), pp. 17-43.



195ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿﻿ LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

Ruiz Souza, Juan Carlos y García Flores, Antonio: «Ysambart y la renovación del gótico 
final en Castilla: Palencia, la Capilla del Contador Saldaña en Tordesillas y Sevilla. 
Hipótesis para el debate», Anales de Historia del Arte, 19 (2009), pp. 43-76.

Sánchez de Mora, Antonio y Ríos Collantes de Terán, Inmaculada: «El mudéjar en la 
iglesia parroquial de San Juan Bautista, vulgo de la Palma: a propósito de un documento», 
Laboratorio de Arte, 11 (1998), pp. 405-420.

Sánchez Herrero, José: «Sevilla medieval», en Ros Carballar, Carlos (dir.): Historia de 
la Iglesia de Sevilla. Sevilla, Castillejo, 1992, pp. 82 y ss.

Sánchez Herrero, José: «La Iglesia de Sevilla durante los siglos bajomedievales (1248-
1474)», en Ib. (coord.): Historia de las diócesis españolas: Iglesias de Sevilla, Huelva, Jerez y 
Cádiz y Ceuta. Vol. 10, Sevilla, Biblioteca de Autores Cristianos, 2002, pp. 76 y ss.

Sánchez Herrero, José: Memorial sumario de los arzobispos de Sevilla y otras obras, 
(Recopilación de escritos redactados por Alonso Sánchez Gordillo entre los años 1612-1615-
1636). Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla, 2003.

Sánchez Herrero, José: «En torno al arzobispo de Sevilla don Pedro (1378-1390)», en Ib. 
(coord.): La diócesis de Sevilla en la Baja Edad Media. Sevilla, Universidad de Sevilla, 
2010, pp. 21-42.

Sánchez Saus, Rafael: «Las Órdenes Militares en la provincia de Cádiz. Cádiz en el siglo 
XIII», en AAVV.: Actas de las Jornadas Conmemorativas del VIII Centenario de la muerte 
de Alfonso X el Sabio. Cádiz, Universidad de Cádiz, 1983, pp. 49-63.

Sánchez Saus, Rafael: «Cervantes, Juan de», en AAVV.: Diccionario Biográfico Español de 
la Real Academia de la Historia. Madrid, 2013, pp. 291-292.

http://dbe.rah.es/biografias/16529/juan-de-cervantes; fecha de consulta: 17-09-2020.
Sánchez Sesa, Rafael: «Don Pedro Tenorio y la reforma de las Órdenes monásticas en el 

último tercio del siglo XIV. La vinculación del prelado a la espiritualidad jerónima», En 
la España Medieval, 18 (1995), pp. 289-302.

Sanz Serrano, María Jesús: Juan Laureano de Pina. Sevilla, Diputación Provincial de 
Sevilla, 1981.

Serra Desfilis, Amadeo: «Sepulcro del cardenal Gil de Albornoz», en Gómez Nebreda, 
María Luisa (ed.): Isabel, la Reina católica. Una mirada desde la catedral primada. Toledo, 
Arzobispado de Toledo, 2005, pp. 232 y ss.

Serra Desfilis, Amadeo: «Negociar el pasado, refundar la ciudad. Valencia y Sevilla entre 
la conquista y la historia (circa 1250-1400)», en Sandron, Dany (coord.): Le Passé dans 
la ville, (Colloque international d’histoire de l’art et d’archéologie 22-24 de mayo de 2014), 
París, PUPS, coll. «Art´hist», 2016, pp. 17-44.

Suárez Fernández, Luis: «Algunos datos sobre política exterior de Enrique III», Hispania, 
10-40 (1950), pp. 539-593.

Suárez Fernández, Luis: Castilla, el Cisma y la crisis conciliar (1378-1440). Madrid, CSIC, 1960.
Suárez Fernández, Luis: Judíos españoles en la Edad Media. Madrid, Rialp. 1980.
Teijeira, María Dolores et al. (eds.): Reyes y prelados. La creación artística en los reinos de 

León y Castilla (1050-1500). Madrid, Sílex, 2014.
Velasco González, Alberto y Yeguas Gassó, Joan: «Noves aportacions sobre l’escola de 

Lleida d’escultura del segle XIV», Urtx. Revista Cultura de l’Urgell, 24 (2010), pp. 177-205.
Villarroel González, Óscar: «Castilla y el Concilio de Perpiñán», en Millet, Hèlene 

(dir.): Etudes Roussillonnaises. Le concile de La Réal. Le grand Schisme d’Occident (1408-
1409) / El concili de La Real. El gran Cisma d’Occident (1408-1409), (Actas del Congreso El 
gran Cisma d´Occident, 24-26 de enero de 2008), XXIV, París, 2009-2010, pp. 147-157.



196

David Caramazana Malia﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Villarroel González, Óscar: El rey y el papa. Política y diplomacia en los albores del 
Renacimiento (el siglo XV en Castilla). Madrid, Sílex, 2010 a.

Villarroel González, Óscar: «Eclesiásticos en la diplomacia castellana en el siglo XV»,
Anuario de Estudios Medievales, 40 (2010 b), pp. 791-819.
Vizuete Mendoza, J. Carlos: «La biblioteca de Guadalupe: un reflejo de la espiritualidad 

jerónima», En la España Medieval, vol. 9 (1986), pp. 1335-1346.
Weis, Stefan: «Luxury and extravagance at the papal court in Avignon and the outbreak 

of the Great Western Schism», en Rollo-Koster, Joëlle e Izbicki, Thomas M. (eds.): A 
Companion to the Great Western Schism (1378-1417). Leiden-Boston, Brill, 2009, pp. 67-87.

Williamson, Paul: Escultura gótica, 1140-1300. Madrid, Cátedra, 1997.
Yarza Luaces, Joaquín: «La Capilla Funeraria Hispana en torno a 1400», en Núñez 

Rodríguez, Manuel y Portela Silva, Ermelindo (coords.): La idea y el sentimiento de la 
muerte en la historia y en el arte de la Edad Media, (Ciclo de conferencias 1-5 de diciembre de 
1986), Santiago de Compostela, Universidad de Santiago de Compostela, 1988, pp. 67-91.  

Yarza Luaces, Joaquín: Baja Edad Media: los siglos del gótico. Madrid, Sílex, 1992.
Zapata Alarcón, Juan: «Arquitectura de la orden de Calatrava en Sevilla: La reconstrucción 

del priorato de San Benito en el siglo XVII», en Rodríguez Miranda, María del Amor 
(coord.): Nuevas perspectivas sobre el Barroco Andaluz. Arte, Tradición, Ornato y Símbolo. 
Córdoba, Asociación para la investigación de la Historia del Arte y el Patrimonio Cultural 
‘Hurtado Izquierdo’, 2015, pp. 584-599.

Figura 1. Retrato de Alonso de Ejea en la galería de retratos del palacio arzobispal de Sevilla



197ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿﻿﻿﻿﻿﻿ LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

Figura 2. Planta del monasterio de la cartuja de las Cuevas [Morales: 1989]

Figuras 3 y 4. Angelote de una de las ménsulas del atrio de la cartuja de las Cuevas (izq.) y 
angelote del sepulcro de Gonzalo de Mena (der.)

Figura 5. Túmulo sepulcral de Gonzalo de Mena. Capilla de Santiago de la catedral de Sevilla



198 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

DAVID CARAMAZANA MALIA ﻿﻿﻿﻿﻿﻿

Figuras 6 y 7. Escena de plorantes del sepulcro de los Queralt (izq. [Español Bertrán: 1984]) 
y escena del Bautismo del sepulcro de Gonzalo de Mena (der.)

Figura 8. Planta del monasterio de San Jerónimo de Buenavista [AAVV.: 2020]



199ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

Figura 9. Reconstrucción ideal de la planta del convento de Santiago de la Espada según 
el autor. «A»: nave del fundador del convento; «B»: nave del obispo; «C»: capilla mayor y 
primitivo espacio funerario de Suárez de Figueroa

Figura 10. Regula pastoralis de Gregorio Magno conservado en la Biblioteca Colombina de 
Sevilla [López-Mayán: 2014]. Signatura: MS 56-1-1



200 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

DAVID CARAMAZANA MALIA ﻿﻿﻿

Figura 11. Planta de la catedral gótica de Sevilla según Almagro Gorbea [Almagro: 2007]. Hemos 
añadido la letra «A» para indicar el lugar que ocupa la capilla de San Laureano de Alonso de Ejea

Figuras 12 y 13. Busto de San Laureano (izq.) y busto de San Leandro (der. [Cruz Valdovinos: 
1992]). Catedral de Sevilla



201ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 165–202  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROMOCIONES ARTÍSTICAS DE ALONSO DE EJEA, ARZOBISPO Y ADMINISTRADOR PERPETUO

Figura 14. Detalle de la heráldica de Alonso de Ejea en su lápida sepulcral. Capilla de San 
Laureano de la catedral de Sevilla





203ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

PRIVILEGIOS EPISCOPALES: 
LA INVIOLABILIDAD DE LOS 
OBISPOS VISIGÓTICOS Y EL 
DELITO DE LESA MAJESTAD
EPISCOPAL PRIVILEGES:  
THE INVIOLABILITY OF VISIGOTHIC BISHOPS 
AND THE CRIME OF LÈSE-MAJESTÉ
Pedro Castillo Maldonado1

Recepción: 2020/12/28 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2021/02/17 ·   
Aceptación: 2021/03/12

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30041

Resumen
En estas páginas se señala cómo la naturaleza sagrada del sacerdocio, y por tanto 
su inviolabilidad, no puso a salvo de maltratos y violencias a los obispos visigóticos, 
pero sí evitó que se atentase contra sus vidas, al menos de forma pública y por 
los poderes públicos. Esta consideración adquiere relevancia en el caso de los 
delitos de lesa majestad, constituyendo un privilegio personal de importancia en 
el inestable Reino Visigodo.

Palabras clave 
Antigüedad Tardía; Iglesia visigoda; privilegios episcopales; inviolabilidad; crimen 
de lesa majestad.  

Abstract
In these pages we explain how the sacred nature of priesthood, and therefore its 
inviolability, did not prevent the Visigothic bishops from being mistreated and 
exposed to violence, but it did avoid assassination attempts on their lives, at least 
publicly and by public authorities. This consideration acquires relevance in the 
case of crimes of lèse-majesté, which made inviolability an important personal 
privilege in the unstable Visigothic Kingdom.

Keywords
Late Antiquity; Visigothic Church; Episcopal Privileges; Inviolability; Crime of 
lèse-majesté.

1.   Universidad de Jaén. C.e.: pcastillo@ujaen.es

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30041




205ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos﻿

1.	INTRODUCCIÓN

Una ley del rey Recesvinto establece el precepto jurídico de que «ninguna 
persona ni ninguna dignidad constituida en poder –persona uel potentia dignitatis– 
no se considere ajena a la custodia de las leyes». Se trata aquí de una custodia 
pasiva, el deber de sujetarse a la ley, que compete tanto a súbditos, obligados por 
la necesidad –inpellat necessitas–, como al monarca, por propia voluntad –principis 
uoluntas–2.

El principio de necesidad se muestra con toda su fuerza en el caso de los delitos 
políticos. Ya Chindasvinto, un monarca que paradójicamente asciende al trono 
mediante un golpe de estado al alzarse contra el rey Tulga, había establecido penas 
de dureza extraordinaria para cualquiera –quicumque– que se fugue del Reino, 
conspire o perturbe su estabilidad, confabule con sus enemigos o contra la corona, 
y planee atentar o llegue a hacerlo contra la vida del monarca, en dictamen que 
recoge la recopilación legal ervigiana3.

Pero los obispos no entran en la categoría de cualesquiera, ni como agentes 
sociales ni como sujetos de derecho. No son unos dirigentes más, y mucho menos 
unos súbditos comunes. El obispo es un compendio de honor, sublimitas, maies-
tas, uirtus, potestas…, de modo que a su auctoritas suma una particular dignitas. 
Sacerdote y epifanía de Dios en la tierra, tiene una naturaleza santa, sagrada4.

El orden sacerdotal conlleva tanto deberes como privilegios, entre éstos la 
terminante prohibición de atentar contra la persona del obispo, considerada 
sagrada y, por tanto, inviolable. En consecuencia, el obispo disfruta de un privilegio 
ad personam de importancia no menor dada la extraordinaria violencia socio-
económica del periodo y, en especial, la inestabilidad política crónica del Reino 
Visigodo.

2.	VIOLENCIAS Y DIGNIDAD EPISCOPAL

Sin embargo, sería un error pensar que las vidas de los clérigos en general, y 
de los obispos en particular, discurren plácidamente en el Reino Visigodo, a salvo 

2.   L.V. II, 1, 2 (ed. y trad. Ramis Serra, Pedro y Ramis Barceló, Rafael: El libro de los Juicios (Liber Iudicorum). 
Madrid, Boletín Oficial del Estado, 2015).

3.   LV. II, 1, 8.
4.   Creo innecesario incidir en este aspecto derivado de su condición sacerdotal. La consideración sagrada del 

obispo se remonta a los mismos orígenes de configuración del obispado monárquico y desde el siglo V se generaliza que 
los obispos se dirijan a sí mismos con el título-epíteto de sanctus/sanctissimus. Abundan los textos tardoantiguos que 
enfatizan esta consideración supra-humana del obispo. Para Juan Crisóstomo los obispos pertenecen a las instituciones 
celestes, merecen más reverencia que los magistrados y reyes, y sus personas es como si hubiesen sido trasladados 
desde el cielo y despojados de la naturaleza humana: Ioan. Chris., Sac. III.4-6 (ed. PG 48). Naturalmente, esto no es 
incompatible con una profesionalización del sacerdocio. A los obispos se les exigen determinadas competencias y 
virtudes, entre estas últimas, como quiere Isidoro de Sevilla, ser santo, irreprensible en todo y ejemplo de vida: Is., Eccl. 
Off. II, 5 (ed. Lawson, Christopher M.: CCSL 113).   



206

Pedro Castillo Maldonado﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de violencias y atentados contra sus personas. No faltan los ejemplos de maltratos 
y aún de muerte a mano airada, producto, eso sí, de la actuación de marginales, 
de siervos o, más comúnmente, de enfrentamientos internos entre eclesiásticos5.

En fechas tempranas, el concilio de Lérida del año 546, en un momento especial-
mente conflictivo para la provincia Tarraconense6, dispone el castigo por el obispo de 
los clérigos que intenten matarse mutuamente7. En Mérida, en la década de los años 
setenta o comienzos de los ochenta del siglo VI, el abad Nancto es asesinado por los 
lugareños del predio que le ha regalado el rey Leovigido8. Y con el Reino católico ya 
instaurado, en la segunda década del siglo VII, el liberto Eliseo trata de envenenar 
a su patrono, el obispo Juan, además de realizar otras acciones dañinas (de las que 
nada sabemos) para la iglesia egabrense9. Eliseo pudo aprovechar un momento de 
desconcierto o de desgobierno en la diócesis, pues Juan sufría de una enfermedad 
ocular durante la cual se produjeron ordenaciones irregulares de presbíteros e in-
cluso de obispos, según denuncia del diácono Aniano ante el concilio de Sevilla del 
año 61910. Los reunidos en Sevilla, además de reintegrar en la esclavitud a Eliseo, 
no dudan en remover tales ordenaciones, preservando así la prerrogativa episcopal.

De lo agrio que podían ser las violencias entre gentes de religión es un buen 
indicio lo acontecido con Valerio del Bierzo, en unas fechas difíciles de determi-
nar, pero acaso en torno al año 67311. El asceta sufre la hostilidad de los presbíteros 
Fayno y Justo, llegando este último a intentar degollarle ante el altar en el predio 
de Ebronanto12. Valerio se había opuesto a la ordenación de Justo, y seguramente 
éste no lo había olvidado. 

5.   También contamos con antecedentes tardorromanos de violencia religiosa. Es el caso del presbítero Vicente, 
brutalmente asesinado junto con sus fieles: Lib. Prec, (XX) 73-76 (ed. y trad. Canellis, Aline: SC 504). Al respecto, Fer-
nández Ubiña, José: «El Libellus Precum y los conflictos religiosos en la Hispania de Teodosio», Florentia Iliberritana, 
8 (1997), pp. 103-123.

6.   En el año 541 los francos Childerico y Clotario cruzaron los Pirineos, tomaron Pamplona, saquearon la Tarraconense 
y asediaron Zaragoza, y al año siguiente se desató una epidemia de peste inguinal: Greg. Tur, H.F. III, 29 (ed. MGHsrm 
I-1; trad. Herrera Roldán, Pedro: Gregorio de Tours. Historias. Cáceres, Universidad de Extremadura, 2013); Is., H.G., 
41 (ed. y trad. Rodríguez Alonso, Cristóbal: Las Historias de los Godos, Vándalos y Suevos de Isidoro de Sevilla. León, 
Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1975); Chron. Caes., ad. a. 541 y 542 (ed. MGHaa XI-2). 

7.   Conc. Ilerd., c. 11 (para los concilios, salvo indicación en contrario, ed. Martínez Díez, Gonzalo y Rodríguez, 
Félix: La Colección Canónica Hispana, vols. IV-VI. Madrid, CSIC, 1984-2002). Nótese que prevalece el priuilegium fori, 
más favorable para los acusados. Normalmente las causas criminales estaban excluidas de los tribunales eclesiásticos, 
por comportar sentencias de sangre: así, por ejemplo, Conc. Tarr., c. 4.

8.   VSPE III, 44-61 (ed. Maya Sánchez, Antonio: CCSL 116; trad. Velázquez, Isabel: Vidas de los santos Padres de 
Mérida. Madrid, Trotta, 2008).

9.   Conc. II Hisp., c. 8 (ed. y trad. Vives, José: Concilios visigóticos e hispano-romanos. Barcelona-Madrid, CSIC, 1963). 
La actuación de Eliseo no parece tan deleznable si consideramos el trato que en ocasiones soportaban las familias in 
obsequio ecclesiae, con situaciones extremas que inducían al suicidio (Conc. XVI Tol., c. 4). Por otra parte, el concilio 
de Valencia dictamina que no se entierre el cadáver del obispo hasta la llegada del coepíscopo que había de oficiar los 
funerales (Conc. Val., c. 4), sin duda para que contase con un sepelio acorde a su dignidad y para evitar la depredación 
del patrimonio eclesiástico, pero acaso también como garantía ante eventuales violencias ocultas.

10.   Conc. II Hisp., c. 5.
11.   Orlandis, José: «Algunas consideraciones en torno a la circunstancia histórica de Valerio del Bierzo», Helmantica, 

145-146 (1997), pp. 157-159.
12.   Val., Ordo quer., 15 (ed. y trad. Díaz y Díaz, Manuel C.: Valerio del Bierzo. Su persona. Su obra. León, Centro de 

Estudios e Investigación San Isidoro, 2006). 



207ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos﻿

Por lo que respecta al orden episcopal, sabemos que un obispo llamado Justo 
muere en la primera mitad del siglo VII estrangulado por sus subordinados13. El autor 
de esta noticia redactada entre los años 657 y 677, y por tanto tras la muerte del 
mencionado obispo, Ildefonso de Toledo, insinúa que era una recta contrapartida 
al proceder de Justo, pues cuando era diácono, ensoberbecido, había insultado 
al obispo Eladio de Toledo y, siendo ya obispo, había enfermado, sus sentidos 
estaban alterados y se dejaba llevar por la intemperancia de sus costumbres. A 
diferencia de lo ocurrido en el pasado con el abad Nancto, hay que hacer notar 
que los asesinos de Justo no son siervos u otros dependientes procedentes de la 
familia ecclesiae. Ildefonso usa de una expresión genérica –a ministris altaris sui–
con la que designa, sin género de duda, a diversos grados eclesiásticos, esto es, 
presbíteros, diáconos y órdenes menores. 

La iglesia de Toledo fue siempre especialmente conflictiva. Ildefonso narra 
cómo en el pasado, en la década de los años veinte del siglo VI, el obispo Montano 
hizo una extraordinaria demostración para acallar a los calumniadores que le 
acusaban de mantener relaciones impuras: impartir la misa con unos carbones 
encendidos en su traje (posiblemente la estola pontifical)14, en una exhibición a 
medio camino entre el prodigium y la ordalía. E Ildefonso no duda en asimilar los 
tiempos remotos con otros más cercanos a su persona. En la década de los años 
treinta del siglo VII, el presbítero Geroncio, con el apoyo de Sisenando, desprecia 
y hostiga al obispo Justo de Toledo. En ecuánime destino, Geroncio pierde sus 
facultades mentales15. En fin, de la convulsa vida eclesiástica de la capital regia 
es buena muestra que no falten los obispos que se distinguen por perseguir a 
sus clérigos. Es el caso del último obispo toledano, Sinderedo. Con el favor del 
rey Witiza, veja a los clérigos más longevos y es de creer que más prestigiosos 
de la diócesis16. No es de descartar que esta situación también contribuyese a su 
precipitada huida ante la llegada de los arabo-beréberes17.

Pese a todo, estas violencias siempre fueron motivo de escándalo. La preservación 
de la dignitas del ministerio y de la inviolabilidad de la persona del obispo es la 
norma. El respeto reverencial que se tiene por los obispos, casi sin importar su 

13.   Ild., Vir. Il., praef. 36-40 (ed. y trad. Codoñer Merino, Carmen: El De Viris Illustribus de Ildefonso de Toledo. 
Estudio y edición crítica. Salamanca, Universidad de Salamanca, 1972). Sobre la difícil identificación de este Justo y su 
diferenciación con el obispo homónimo toledano suscriptor del concilio de Toledo del año 633, véase García Moreno, 
Luis Agustín: Prosopografía del Reino Visigodo de Toledo. Salamanca, Universidad de Salamanca, 1974, nº 246, n. 2. 

14.   Ild., Vir. Il., praef. 28-35.
15.   Ild., Vir. Il., praef. 41-47. Ildefonso no menciona el nombre del monarca.
16.   Cont. Hisp., 69 (ed. MGHaa XI-2). Sobre las razones del proceder de Sinderedo, véase la hipótesis de García 

Moreno, Luis Agustín: España 702-719. La conquista musulmana. Sevilla, Universidad de Sevilla, 2013, pp. 82-85, según 
la cual el obispo sigue la política de Witiza de aceptación de los cánones del concilio in Trullo de los años 691-692, lo 
que necesariamente iba contra los uiri longeuos seguidores de la tradición eclesial occidental.

17.   Comúnmente se entiende que parte hacia Roma, por su documentada presencia en un concilio romano. No 
obstante, Isla Frez, Amancio: «Conflictos externos e internos en el fin del Reino Visigodo», Hispania: Revista española 
de historia, 211 (2002), p. 634, interpreta con buenas razones que la huida se produjo, al menos inicialmente, a territorio 
imperial. Sobre la posición política y religiosa de Sinderedo, García Moreno, Luis Agustín: España 702-719…, pp. 176-178. 



208

Pedro Castillo Maldonado﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

actuación y cumplimento de responsabilidades, es innegable. Los mismos obispos 
se habían encargado de hacerlo así, preservando de toda mácula a su propia 
dignidad y protegiendo a sus personas. Tal extremo se demuestra en el litigio 
entre los obispos astigitanos Marciano y Avencio. Marciano es depuesto de la sede 
y sustituido por Avencio en tiempos del rey Suintila18. Aprovechando el cambio 
de monarca, ahora Sisenando, en una primera apelación Marciano obtiene una 
reparación parcial del concilio de Toledo del año 636. Repuesto Marciano en el 
grado, la sede continúa siendo ocupada por Avencio19. Finalmente, en una segunda 
apelación, el obispo Avencio es despojado de la cátedra astigitana en beneficio de 
Marciano, pero conserva el grado en sentencia emitida por el concilio de Toledo 
del año 638, pese a dictarse que había participado en un complot para apartar 
injustamente de la sede al obispo Marciano20. La sentencia es extremadamente 
dura: Avencio es condenado a penitencia por tiempo indeterminado bajo la 
vigilancia –sospechamos que nada benigna– de su rival Marciano, y sin embargo no 
se le priva del grado. Ciertamente los prelados reunidos para dar fin al largo litigio 
que mantienen Marciano y Avencio parecen más preocupados por salvaguardar la 
función judicial de los concilios que por reparar las injusticias21, pero también de 
hacer lo propio con la dignidad y el honor episcopal. De hecho, en su resolución 
final añaden que los contendientes no puedan apelar más, a fin de impedir que 
el escándalo –scandali– continuase en el futuro22. La amenaza para quienes lo 
intentasen no podía ser más determinante: privación de la comunión y deposición 
de la dignidad23.

Los ejemplos se pueden multiplicar. El obispo bracarense Potamio, fornicador 
confeso, es apartado de la cátedra, que pasa a administrar Fructuoso, por entonces 
obispo de Dumio. Pero Potamio no pierde la dignidad, salvo por una declaración 
retórica alusiva a su honor, según el decreto-sentencia emitido en el concilio 
de Toledo del año 65624. Con ello se contraviene la tradición de los padres de 
la Iglesia (los reunidos en el sínodo aluden a ella expresamente) y sobre todo el 
dictamen claro del concilio de Toledo del año 653, cuando los congregados, ante 
el conocimiento de un caso innominado, determinan que el obispo que tuviese 
trato carnal con mujeres sea privado de la cátedra y de la dignidad de su orden –loci 

18.   Vide infra.
19.   Iudic. inter Mart. et Avent. epsc., 5 (ed. y trad. Martín Iglesias, José Carlos: «El Iudicium inter Marcianum et 

Habentium episcopos (a. 638). Estudio, edición y traducción», Habis, 49 (2018), pp. 203-231).
20.   Iudic. inter Mart. et Avent. epsc., 43.
21.   Stocking, Rachel L.: «Martianus and Isidore: provincial councils in seventh-century Spain», Early Medieval 

Europe, 6-2 (1997), pp. 169-188.  
22.   Iudic. inter Mart. et Avent. epsc., 46.
23.   Iudic. inter Mart. et Avent. epsc., 45.
24.   Decr. pro Potamio epsc. (ed. Martínez Díez, Gonzalo y Rodríguez, Félix: op. cit.). Para lo inusual de la confesión 

de Potamio y sobre todo para calibrar la vida interna de las iglesias, conviene advertir que los obispos constituidos en 
tribunal le interrogan sobre si los cargos eran calumniosos, y finalmente si su autoimputación respondía a amenazas 
y violencias.



209ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos﻿

et ordinis sui dignitate–25. El obispo Eugenio II de Toledo conoce bien la norma 
aprobada en el concilio del año 653 por haber sido uno de sus promotores, lo que 
hace destacable la sentencia más medida operada tres años después y redactada 
con toda probabilidad por el propio Eugenio. 

Por su parte, el obispo Gaudencio de Valeria, gravemente enfermo, recibe la 
penitencia, pero el concilio de Toledo del año 683, haciendo una lectura laxa de 
toda la normativa canónica hispana, que incapacitaba al penitente, le permite 
desempeñar sus oficios propios y administrar los sacramentos26. En fin, incluso el 
obispo que no puede ocupar su sede por la oposición de los fieles o por cualquier 
otro motivo conservaba desde antiguo el honor27. 

Fuera de determinados pecados, tenidos por especialmente ominosos28, 
únicamente quienes se niegan a ocupar el cargo de forma voluntaria y propician 
violencias por apetecer una diócesis más rica, y quienes se apropiaran dolosamente 
del patrimonio eclesiástico, pueden ser depuestos del grado29. A decir de Isidoro, 
al obispo que comete pecados mortales se le suspende o remueve30, pero nada 
indica que sea privado necesariamente de su dignidad. En realidad sólo Valerio 
del Bierzo parece despreciar el orden episcopal, hasta el extremo de hacer de la 
muerte del obispo Isidoro de Astorga una suerte de ultio diuina31, pero esto solo 
cabe en la mente de alguien con el carácter del asceta del Bierzo y con tan difíciles 
relaciones con las jerarquías32.

3.	LA INVIOLABILIDAD EPISCOPAL 
Y LOS DELITOS POLÍTICOS

Sin embargo, y es lo que interesa aquí, quienes disfrutan de la dignidad epis-
copal están excluidos de la muerte violenta..., al menos pública y a mano de los 
poderes públicos33. Ciertamente las fuentes, todas de signo católico, señalan los 

25.   Conc. VIII Tol., c. 4. No es descartable que esta resolución fuese una advertencia a Potamio y que, al continuar 
éste con su escandalosa conducta, se llegue a la decisión del año 656. La ley canónica se ve reforzada por una ley 
general de Recesvinto (L.V. III, 4, 18).

26.   Conc. XIII Tolet., c. 10.
27.   Conc. II Brac., c. 10 (ed. Vives, José: op. cit.). Este concilio bracarense (a. 572) se desarrolló en el Reino Suevo.
28.   De ordinario en materia sexual, como ocurre con el obispo cordobés innominado del que Isidoro trata en carta 

dirigida a Eladio de Toledo, metropolitano de la Cartaginense: Is., Ep. ad. Hell., 1 (ed. MGHep. III-1; trad. Martín Iglesias, 
José Carlos, DÍAZ, Pablo C. y Vallejo Girvés, Margarita: La Hispania tardoantigua y visigoda en las fuentes epistolares. 
Antología y comentario. Madrid, CSIC, 2020, pp. 571-572). No obstante, también ocurre en otros delitos tenidos como 
de especial gravedad, como la destrucción de sepulcros por clérigos (Conc. IV Tol., c. 46). 

29.   Conc. II Brac., c. 12 y 14.
30.   Is., Eccl. Off. II, 5.
31.   Val., Ordo quer., 21.
32.   Díaz Martínez, Pablo de la Cruz y Fernández Ortiz de Guinea, Lina: «Valerio del Bierzo y la autoridad 

eclesiástica», Helmantica, 145-146 (1997), pp. 19-35.
33.   En el pasado (fines del siglo IV) la intervención del poder público supuso todo un escándalo en el conocido 

affaire de Prisciliano y sus seguidores, condenados y ajusticiados en Tréveris por el tribunal civil del prefecto del pretorio 
de las Galias a instancias de un sector del episcopado. Escribano Paño, María Victoria: «Haeretici iure damnati: el 



210

Pedro Castillo Maldonado﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

planes funestos de los reyes arrianos o, en su defecto, su maltrato a los obispos 
católicos34. Desde la Galia católica, Gregorio de Tours denuncia cómo el monarca 
arriano Leovigildo planea el asesinato del obispo Fronimio de Agde, enviándole 
unos sicarios, y cómo éste únicamente puede salvar la vida huyendo a territorio 
franco, donde es bienvenido y consagrado como obispo de Vence35. También el 
obispo católico emeritense Masona, a decir del anónimo redactor de su biografía, 
es amenazado muy seriamente por el rey Leovigildo, incluso con suplicios, según 
se complace en referir el narrador a fin de igualar a su héroe con los mártires del 
pasado. Pero su condena final es el destierro36. Lo mismo ocurre con Juan de Bíclaro, 
sospechoso de simpatizar con los orientales. A su vuelta de Bizancio, Leovigildo 
le destierra a Barcelona, donde permanece durante diez años, hasta la muerte del 
rey37. Solo tras estas peripecias, el de Bíclaro pudo fundar un monasterio y acceder 
a la cátedra gerundense. En todas estas actuaciones algo parece retener al gran 
rey arriano, ya sea por razones políticas, por convicciones puramente religiosas 
o por ambas cosas. 

La consideración hacia los obispos se extrema en el Reino de Toledo de signo 
católico, afectando incluso a los prelados arrianos más irreductibles. La transición 
hacia la conversión al catolicismo, iniciada por Recaredo en 587 y culminada en 
el concilio de Toledo en el año 589, produjo tres conspiraciones de signo arriano 
desarrolladas en otros tantos escenarios: Mérida, Narbona y Toledo38. En ellas se 
advierte el respeto a la inviolabilidad de los obispos, aún de los arrianos.

A comienzos del reinado Recaredo, en Mérida, los arrianos Segga y Sunna, éste 
obispo de la ciudad, traman el asesinato del obispo católico Masona. Solo con la 
protección de Claudio y –prodigium mediante– la traición de Witerico, se puede 
evitar tal desafuero. Mientras a Segga le amputan la mano y se le recluye en la 
Gallaecia39, Sunna parte al exilio, sin que tengamos noticias de violencia alguna 

proceso de Tréveris contra los priscilianistas (385)», en Cristianesimo e specifità regionali nel Mediterraneo latino (sec. 
IV-VI). XXII Incontro di studiosi dell’Antichità cristiana. Roma, Institutum Patristicum Augustinianum, 1994, pp. 393-416.

34.   Igualmente, estas mismas fuentes suelen recoger la muerte execrable de los obispos de la secta, siguiendo 
con ello una norma propia del género hagiográfico.

35.   Greg. Tur., H.F.. IX, 24.
36.   VSPE V, VI, 81-110. Este exilo o destierro de los obispos, en su calidad de líderes ciudadanos, contaba con 

precedentes en la Hispania de los regna germánicos. En fechas tan tempranas como el año 411, el obispo Sabino de 
Sevilla fue depuesto por los suevos y un grupo de eclesiásticos hispalenses, teniendo que partir al exilio galo. No regresó 
del destierro hasta la llegada de los visigodos a la ciudad en 457-458: Hyd., Chron., 124 y 192a (ed. y trad. TRANOY, 
Alain: SC 218). Pero, incluso en época de anarquía y guerra, escandalizaba el maltrato o la muerte dada a obispos u 
otras gentes de religión, proceder de marginales como los bagaudas encabezados por Basilio, que hirieron de muerte 
al obispo León (Hyd., Chron., 141). Más escandaloso aún fue la actuación de los godos al mando de Teodorico, aliado 
de Roma pero hereje, pues maltrató a vírgenes y clérigos en Braga, y apresó a dos obispos y sus clérigos en Astorga 
(Hyd., Chron., 174 y 186). El narrador de estos episodios, el obispo Hidacio de Chaves, también fue objeto durante tres 
meses de una «miserable cautividad» (Hyd., Chron., 201 y 207).

37.   Is., Vir. Il., 31.
38.   Collins, Roger: «¿Dónde estaban los arrianos en el año 589?», en Concilio III de Toledo. XIV Centenario (589-

1989). Toledo, Arzobispado de Toledo, 1991, pp. 211-222.
39.   Ioan. Bicl., Chron. a. 588. 1 (ed. Campos, Julio: Juan de Biclaro, obispo de Gerona. Su vida y su obra. Introducción, 

texto crítico y comentarios. Madrid, CSIC, 1960).



211ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos﻿

contra él fuera del extrañamiento. Acaba sus días, con cierto éxito, en el exilio 
mauritano, aunque, para seguir las normas hagiográficas, el narrador añada que allí 
tiene un pésimo fin40. La más benigna condena de Sunna responde a su condición 
de obispo, aunque lo sea de la secta. El respeto por la dignidad episcopal es tal que 
incluso este «pseudo-obispo», de haberse convertido, habría recibido una nueva 
silla catedralicia en otra sede distinta a la emeritense41. Por tanto, la rebelión de 
Mérida, para cuya resolución fue vital la traición del futuro rey Witerico, termina 
con dos penas muy distintas, pues mientras Segga es confinado en la Gallaecia 
después de amputarle las manos, el obispo arriano Sunna, verdadera cabeza del 
complot a decir del anónimo biógrafo emeritense, se le ofrece la oportunidad de 
convertirse al catolicismo y, tras la debida penitencia, recibir otra cátedra. Solo ante 
su contumaz negativa, se ve obligado a la expatriación. Finalmente, los restantes 
confabulados son condenados a la pérdida de sus patrimonios y honores, exiliados 
y confinados. Como quiera que el noble godo y comes ciuitatis Vagrila, que había 
atentado infructuosamente contra el obispo Masona, se refugia en la basílica de 
Santa Eulalia, Recaredo le condena a la servidumbre de la mencionada iglesia, a 
él y a su familia, si bien Masona le concede finalmente la libertad42. Es evidente 
que las penas impuestas dependían del protagonismo tenido en la conspiración, 
pero también de la condición de los participantes. El diferente trato penal pro 
qualitate personarum es una constante, y al respecto destaca la relativa benignidad 
del trato dispensado al obispo arriano Sunna.

En el año 589, y cuando la conversión del Reino ya era inminente, el obispo 
arriano Uldila, con toda probabilidad de Toledo, participa junto a la irreductible 
reina arriana Gosvinta en un complot contra Recaredo. Uldila, que suma al delito 
de conspiración el de sacrilegio al haber arrojado al fuego unas sagradas formas, 
es condenado a destierro; la reina madre –casualmente– termina sus días en este 
tiempo, según añade el biclarense43. Una vez más, la pena impuesta a un obispo, 
en este caso muy próximo a los círculos del poder y por tanto con una actuación 
de gravedad, y quizás especialmente dolorosa por cercana para el monarca, no 
supone la pérdida de la vida. Uldila no es ajusticiado.

Peor suerte corre el también obispo arriano Ataloco de Narbona, cómplice 
junto con los condes Granista y Vildigerno en una rebelión secesionista en con-
nivencia con los francos, y, de ser posible, con el objetivo último de arrebatar 
el Reino a Recadero. Si damos crédito a la narración de Gregorio de Tours, los 
obispos de la secta no podían sino sentirse agraviados, pues Recaredo les acusa-
ba de no propiciar prodigios y milagros, a diferencia de lo que hacían los obispos 

40.   VSPE V, XI, 70-81. Vallejo Girvés, Margarita: «¿El éxito de un desterrado arriano?: la evangelización del obispo 
Sunna en Mauritania», en González Salinero, Raúl: Marginados sociales y religiosos en la Hispania tardorromana y 
visgoda. Madrid, Signifer Libros, 2013, pp. 171-191.  

41.   VSPE V, XI, 53-61.
42.   VSPE V, XI, 86-114.
43.   Ioan. Bicl., Chron. a. 589, 1.



212

Pedro Castillo Maldonado﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

católicos, prueba de la verdad de la doctrina de estos últimos. Como quiera que 
el rey manda enviados a la Narbonense para lograr la conversión del pueblo de 
esta provincia al catolicismo, Ataloco y los mencionados condes se sublevan. Fi-
nalmente los sublevados son derrotados por el dux Claudio, y Ataloco fallece algo 
después –acaso suicidándose– en la cama de su celda44. Funesta pero oportuna 
resolución que evita la actuación del muy católico rey Recaredo. El crimen del 
obispo arriano había sido especialmente execrable, pues en el fragor de la rebelión 
habían muerto clérigos y otros muchos católicos45.

Tras la aún cercana guerra civil protagonizada por Hermenegildo y las subleva-
ciones anteriormente descritas, que habían debido exacerbar los ánimos, el concilio 
de Toledo del año 589, impulsado por Recaredo, supone un pacto balsámico entre 
la Iglesia católica y la nobleza goda, encabezada por el monarca, respetuoso con 
los obispos provenientes de la iglesia gótico-arriana. La prueba más evidente es la 
existencia, contra toda la tradición canónica sobre la naturaleza monárquica del 
episcopado, de dos obispos en una misma diócesis, fruto de la consideración a la 
dignidad de los procedentes de la fe arriana. Es el caso de la ciudad de Elvira. Allí 
coexisten los obispos Esteban y Pedro. Del primero sabemos por su participación 
en el sínodo toledano y en el concilio provincial de Sevilla del año 590. Además 
contamos con una inscripción funeraria hallada en Valderrubio, a seis kilómetros 
de Ilurco (Cerro de los Infantes, Pinos Puente, Granada), que usa como datación 
la indicación del primer año del obispado de Esteban. Respeto de Pedro, suscribe 
igualmente los mencionados concilios de Toledo y de Sevilla. En el concilio hispa-
lense, Esteban precede a Pedro, por lo que su condición episcopal sería anterior. 
No falta quien entiende que este último, Pedro, es el antiguo obispo arriano de la 
población. En todo caso, tras el concilio de Toledo y al menos hasta el de Sevilla, 
por unos años, la diócesis iliberritana cuenta con dos obispos católicos46.

En medio de la precariedad propia del cambio de régimen que supone la 
confesionalidad católica del Reino implantada por Recaredo, Juan de Bíclaro se 
complace en relatar cómo tras la celebración solemne del concilio de Toledo del 
año 589, al año siguiente, el monarca actúa con decisión ante quienes atentan 
contra su persona y aspiran a la tiranía. En Toledo el dux prouinciae y cubicularius 
Argimundo conspira contra el rey. Descubierto, Argimundo es condenado a de-
calvación y amputación de la mano derecha, mientras sus cómplices, confesos, 
son ajusticiados47. Nada dice Juan de la más que probable implicación de medios 

44.   Gerg. Tur, L.H. IX, 15.
45.   VSPE V, XII, 1-24.
46.   Conc. III Tol., susbcr.; Conc. I Hisp., susbcr. (el códice Vigiliano modifica la suscripción de Pedro en el concilio 

I de Sevilla, haciéndole erróneamente obispo de Guadix); Pastor Muñoz, Mauricio, CILA IV: Granada. Sevilla, Junta 
de Andalucía, 2002, nº 96 (llama la atención sobre la inusual datación por el año del obispado de Esteban). García 
Moreno, Luis Agustín: Prosopografía del Reino Visigodo…, nº 218, estima que Pedro pudo ser el obispo iliberitano 
procedente del arrianismo. 

47.   Ion. Bicl, Chron. a. 590, 3. Castillo Lozano, José Ángel y Molina Gómez, José Antonio, «El castigo aplicado 
al Tyrannus Argimundo según el Chronicon de Juan de Bíclaro», Potestas, 9 (2106), pp. 35-52.



213ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos﻿

eclesiásticos de origen arriano. De haber participado éstos en el complot, se estaría 
ante una omisión claramente intencionada del biclarense, destinada a tranquilizar 
a los más renuentes y acaso a congraciarse con ellos mediante el silencio.

La conversión, establecida en términos transaccionales, produjo un optimismo 
tan comprensible como ingenuo. El entusiasta dictamen del concilio de Narbona 
del año 589 declara que ningún clérigo debe participar en conspiraciones ni en 
rebeliones. Para ello se aduce nada menos que el concilio de los concilios, esto 
es, el sínodo universal de Nicea48. El siglo VII se encargará de demostrar que se 
trata de un mero desiderátum49.

De hacer caso a nuestras interesadas fuentes, pareciera que sólo los adversarios 
del Reino, aunque estos profesen la fe católica, pueden caer en el execrable 
crimen que supone atentar contra la vida de un obispo. Isidoro no duda en 
recordar cómo, según se dice –dicitur–, el obispo Liciniano de Cartagena fue 
envenenado en Constantinopla, y ello ab aemulis50. Al fin y al cabo, los orientales 
eran sospechosos de heterodoxia para los hispano-católicos, y acaso, por razones 
familiares, especialmente odiosos para el prelado sevillano. 

Durante el reinado de Witerico, los obispos Ilergio de Egara, Sergio (que llegaría 
a ser obispo metropolitano de Narbona) y un tal Agapio, de sede desconocida, 
prestan ayuda al conde Búlgar, entonces perseguido por el rey51. De sus precedentes 
conspiradores, cabría esperar que el rey Witerico no tuviera en consideración 
cuestiones de naturaleza religiosa para sus actuaciones. Sin embargo, no sabemos 
de represalia alguna sobre estos personajes, y el argumento ex silentio parece 
definitivo. Al contrario, es posible que la mediación de estos obispos favoreciera 
a Búlgar, pues sabemos que Witerico finalmente puso en libertad al conde.

El escándalo que supone la muerte violenta de un prelado es tal que el monarca 
Sisebuto aprovecha la ocasión para redactar una auténtica passio con motivo del 
asesinato del obispo Desiderio, haciendo del mismo un mártir de sangre. Con 
ello conseguía estigmatizar a los enemigos del Reino a la par que hacer un guiño, 
una aproximación diplomática, al triunfante rey merovingio Clotario II52. Como 
ocurría con los perseguidores y gobernadores del pasado romano, Sisebuto no 
da a los verdugos, Teodorico II y Brunequilda, la satisfacción de haber acabado 

48.   Conc. Narb., c. 5 (ed. Vives, José: op. cit.).
49.   Lo cierto es que los obispos participaron en toda suerte de conspiraciones contra la corona y el Reino. Además 

de los metropolitanos de la capital regia, los obispos cuyas diócesis se situaban en las fronteras del Reino tenían 
una posición privilegiada para estas intentonas. El concilio de Toledo del año 633, bajo el rey Sisenando, les prohíbe 
expresamente tener relaciones con los enemigos de fuera de las fronteras (Conc. IV Tol., c. 30). El asunto era bien 
conocido por Sisenando, pues él mismo contó con apoyo exterior para la deposición del rey Suintila.

50.   Is., Vir. Il., 29 (ed. Codoñer Merino, Carmen: El De Viris Illustribus de Isidoro de Sevilla. Estudio y edición crítica. 
Salamanca, Universidad de Salamanca-CSIC, 1964). En este contexto aemuli son los contrarios, quizás eclesiásticos. El 
hecho se ha interpretado como un asesinato llevado a cabo por quienes tenían a Liciniano como poco leal al Imperio.

51.   Epist. Wisigot. 13 (ed. GIL, Juan: Miscellanea Wisigothica. Sevilla, Universidad de Sevilla, 21991; trad. Martín 
Iglesias, José Carlos, Díaz, Pablo C. y Vallejo Girvés, Margarita: op. cit., pp. 507-511).

52.   Fontaine, Jacques: «King Sisebut’s Vita Desiderii and the Political Function of Visigothic Hagiography», en 
James, Edward: Visigothic Spain: New Approaches. Oxford, Clarendon Press, 1980, pp. 93-129.



214

Pedro Castillo Maldonado﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

impunemente con un obispo católico, pues, a su decir, Desiderio termina sus días 
por propia mano, golpeándose la cabeza con un bastón53.

En el reinado de Suintila, tiene lugar la referida deposición del obispo 
Marciano de Écija, dando comienzo al pleito entre éste y su sucesor en la 
cátedra, el obispo Avencio. Una de las acusaciones contra Marciano es hablar 
contra el rey y consultar a adivinos sobre su muerte54. De ser cierto, estaríamos 
ante la manifestación del descontento de un sector eclesiástico y nobiliario 
con el monarca55. Con independencia de que se trate de una acusación justa 
o difamatoria, lo relevante a nuestros efectos es que Marciano es depuesto y 
despojado de toda dignidad –omni dignitate priuatum– y honor –deiectonem 
honoris– por un concilio provincial habido en los años 628 o 629 (del que no 
extraña que desaparecieran sus actas), permaneciendo un año preso, hasta el 
derrocamiento del rey Suintila56. Es posible que esta privación de la dignidad, a mi 
parecer excepcional a luz de la casuística aquí expuesta, deba ser entendida por la 
participación de Isidoro en la sentencia, sin duda muy exigente sobre la calidad 
del episcopado y acaso sin que estén ausentes consideraciones de orden político. 
Sin embargo, fuera de la violencia que supone un año de encarcelamiento, no 
se atenta contra la vida de Marciano, pese a la grave acusación de conspiración 
contra el monarca reinante.

Como se expuso anteriormente, un monarca que destaca por su gobierno 
enérgico como Chindasvinto, no duda en legislar contra los conspiradores. La 
pena para estos delitos –scelera– de especial gravedad es la muerte o, en su defecto, 
azotes, decalvación, reducción a servidumbre, exilio e incautación de bienes 57. Sin 
embargo, Chindasvinto se contenta con la degradación, deposición, penitencia y 
excomunión hasta el último día de la vida de todo clérigo que participe en estos 
mismos actos, según el dictamen del concilio VII de Toledo58. Ciertamente es 
una pena canónica de extraordinaria dureza, pero menor que la destinada a los 
laicos. El asunto es tanto más notable si tenemos en cuenta que, según declaran 
los padres sinodales, el crimen de apoyar a quienes aspiran a la tiranía o de los 

53.   Sis. Reg., Vit. Desid., 18 (ed. Martín Iglesias, José Carlos: «Une nouvelle edition de la Vita Desiderii de Sísebut, 
acompagnée de quelques réflexions concernant la date des Sentetiae et du De viris illustribus d’Isidore de Séville», 
Hagiographica, 7 (2000), pp. 127-180; trad. Díaz y Díaz, Pedro R.: «Tres biografías latino medievales de San Desiderio 
de Viena (traducción y notas)», Fortunatae, 5 (1993), pp. 215-252).

54.   Iudic. inter Mart. et Avent. epsc., 27-30. Díaz Martínez, Pablo C.: «Quam ille de vita regis […] consuluisset. 
Adivinación y violencia política en la Hispania visigoda», en Montero Herrero, Santiago y Perea Yébenes, Sabino: 
Adivinación y violencia en el mundo romano, Salamanca, Universidad de Salamanca, 2020, pp. 271-292

55.   García Moreno, Luis Agustín: Historia de España Visigoda. Madrid, Cátedra, 1989, p. 155 e Idem, «La oposición 
a Suintila: Iglesia, Monarquía y Nobleza en el Reino Visigodo», Polis, 3 (1991), pp. 21-22. En otro lugar se analizó este 
hecho como una querella interna de la iglesia astigitana: Castillo Maldonado, Pedro: «In ecclesia contra ecclesiam: 
algunos ejemplos de disputas, violencias y facciones clericales en las iglesias tardoantiguas hispanas», Antiquité Tardive, 
15 (2007), pp. 272-276.

56.   Iudic. inter Mart. et Avent. epsc., 6 y 9.
57.   L.V. II, 1, 8.
58.  Conc. VII Tol., c. 1. Obviamente un juicio eclesiástico no podía establecer una condena de sangre. La mera 

existencia de la norma, con valor de ley, recordaba la prohibición de ajusticiar a los clérigos. 



215ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos﻿

desertores que se pasan al enemigo es tanto más horrible al participar eclesiás-
ticos que cuando lo hacen los laicos.

Esta diferente consideración y trato de eclesiásticos y laicos se evidencia 
cuando el peligro se materializa, es decir, cuando se producen efectivamente 
secesiones, desórdenes y rebeliones contra el poder establecido. Al poco de su 
elección y unción como rey, Wamba tiene que hacer frente a una secesión en la 
Narbonense. Comienza en la primavera del año 673, en torno a la ciudad de Nîmes, 
encabezada por el comes de la ciudad Ilderico, el obispo Gumildo de Magalona y 
Ramiro, abad de un monasterio tal vez cercano a Nîmes. Desde la óptica militar, 
no parece que pudiese alarmar en exceso al monarca, ocupado en una expedición 
contra los vascones, pero todo va a cambiar cuando el enviado para sofocarla, 
el dux Paulo, se confabula con los sublevados. Con Paulo la revuelta se extiende 
a parte de la Tarraconense y a toda la Septimania, además de incrementar sus 
huestes con mercenarios francos y vascones transpirenaicos. Finalmente se hace 
nombrar rey en Narbona59. A la vista del cariz de los acontecimientos, Wamba 
decide intervenir con decisión. Restablece la situación en la Tarraconense, 
atraviesa los Pirineos y emprende la ofensiva sobre las ciudades galas rebeldes. 
En septiembre del mismo año, la situación se ha restablecido60. 

En todo este episodio, relatado prolijamente por Julián de Toledo siguiendo 
las normas de la historiografía clásica61, contamos con la participación de obis-
pos, ya sea de parte de los sublevados o, como es el caso del obispo Aregio de 
Nîmes, de Wamba. Aregio se opone a los sublevados capitaneados por Ilderico. 
Es depuesto de su cátedra y sustituido por Ramiro, que de esta manera recibe el 
premio de su conjura, siendo ordenado irregularmente con el concurso de dos 
obispos extranjeros. Por tanto Aregio es privado de su dignidad y sede –ordinis 
et loci dignitate pribatum–, y enviado encadenado al país de los francos62; vejado, 
apresado y exiliado, pero no ajusticiado.

Paulo, antes de hacer públicas sus aspiraciones tiránicas, consigue la adhesión 
de Ranosindo, dux de la Tarraconense, y del gardingo Hildigiso. La participación 
de Ranosindo, que insta a Paulo para que se alce como rey, significa la adhesión 

59.   Si damos crédito a una Epistola Pauli perfidi (ed. Levinson, Wilhelm: CCSL 115; trad. Díaz y Díaz, Pedro Rafael: 
«Julián de Toledo: Historia del rey Wamba (traducción y notas)», Florentia Iliberritana, 1 (1990), pp. 84-114), transmitida 
en la tradición codicológica junto a la Historia Wambae de Julián de Toledo, pudiera entenderse que el rebelde intenta 
un acuerdo frustrado con el rey: la división del Reino (Este, para sí mismo, y Austral, para Wamba). Sin embargo, el 
tono del escrito es ciertamente provocativo, tal como señalan Martín Iglesias, José Carlos, Díaz, Pablo C. y Vallejo 
Girvés, Margarita: op. cit., pp. 758-759.

60.   Para los aspectos militares, Isla Frez, Amancio: Ejército, sociedad y política en la Península Ibérica entre los siglos 
VII y XI, Madrid, 2010, pp. 25-44; Parra Romo, Ángela, «El ejército visigodo en campaña y la secesión de la Narbonense», 
Studia Historica. Historia Antigua, 36 (2018), pp. 221-251.

61.   Salvador Ventura, Francisco: «La Historia Wambae de Julián de Toledo y sus caracteres de historiografía 
clásica», Habis, 50 (2019), pp. 391-407.

62.   Iul., H.W., 6 (ed. CCSL 115; trad. Díaz y Díaz, Pedro Rafael: art. cit.). García Moreno, Luis Agustín, Prosopografía 
del Reino Visigodo…, nº 559, cree que tras el fracaso de la rebelión sería repuesto en su obispado, corrigiendo para ello la 
suscripción presente en el concilio de Toledo del año 683 (Conc. XIII Tol., subscrip.: «Iohannes abba Regineum Aucensis 
episcopi similiter»: ed. Martínez Díez, Gonzalo y Rodríguez, Félix: op. cit., vol. VI. Madrid, CSIC, 2002, p. 263 y n. 26). 



216

Pedro Castillo Maldonado﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de Barcelona y Gerona, aunque no de la capital provincial, Tarragona, que 
permanece fiel a Wamba. Julián nada dice al respecto, pero es de creer que el 
obispo tarraconense, tal vez Cipriano63, no fue atraído por el cambio de fidelidades 
experimentado por el duque provincial, o al menos supo nadar y guardar la 
ropa. Por su parte, el obispo de Gerona, Amador, participa en la sublevación. 
Es muy posible que tuviera un alto grado de implicación, pues del martyrium-
basilica del mártir Félix procede la corona usada por el tirano Paulo. No obstante, 
nada sabemos de su destino al caer la ciudad en manos de las tropas reales64. 
Tampoco se pronuncia Julián sobre el obispo de Barcelona. Explica cómo allí es 
apresado el rebelde Pompedio junto con otros, entre ellos el diácono Hunulfo, 
pero calla sobre el obispado de la ciudad65. Aunque Julián tiende a minimizar 
la participación de los eclesiásticos en la sublevación, caso de Amador (y sobre 
todo a enfatizar la actuación de quienes se mantienen fieles a Wamba, como 
Aregio), la cátedra de Barcelona pudiera estar vacante66.

No es fácil la situación de los partidarios de la rebelión ante el avance de las 
tropas de Wamba y su incursión en la Galia. Ranosindo e Hildigiso, que han 
acudido a la defensa de las Clausurae pirenaicas, son vencidos y conducidos 
con las manos atadas a la espalda –deuictis post tergum manibus– ante el rey67. 
El obispo Jacinto (de sede desconocida) defiende el castro de Llivia, donde cae 
prisionero68. En Narbona es apresado el primicerio Gultricián69. El dux Witimiro, 
huido de Cerdane, se refugia en la iglesia de Santa María de la capital, donde 
finalmente es apresado, tratado de mala manera –uiliter tractus–, encadenado 
y azotado junto con sus secuaces70. Wamba también somete a las ciudades de 
Béziers y Adge, pero Julián, una vez más, nada dice de la participación o no de 
sus obispos en la revuelta. Sí conocemos que el falso obispo –pseudoepiscopum– 
Ramiro, que ha huido de Narbona, se refugia en la primera, donde es capturado; 
y en la segunda se apresa al obispo Wilesindo (quizás el titular de cátedra de la 
ciudad) y a su hermano Ranosindo71. 

Pero es en Nîmes donde se decide la suerte última de la rebelión. Argebado, 
metropolitano de la Narbonense, se ha opuesto a la conjura alentada por 

63.   Ausente la cátedra de Tarragona en el concilio XII de Toledo (a. 681), al XIII de Toledo (a. 683) asiste el arcediano 
Espasando en representación del obispo Cipriano. 

64.   Iul., H.W., 11 y 26.
65.   Iul., H.W., 11; Iudic. in tyrann., 3 (ed. CCSL 115; trad. Díaz y Díaz, Pedro Rafael: art. cit.)
66.   No creo que pudiera serlo Idalio (amigo y correspondiente de los obispos Julián de Toledo y Suneifredo 

de Narbona: Martín Iglesias, José Carlos, Díaz, Pablo C. y Vallejo Girvés, Margarita: op. cit., pp. 742-756), obispo 
de Barcelona representado por el diácono Laulfo en el concilio de Toledo del año 683: la Historia Wambae nada 
dice de la cátedra de Barcelona. No obstante, el que la sede esté representada en el mencionado sínodo toledano 
únicamente por un diácono pudiera hacer sospechar de una cierta ambigüedad de Idalio en la sublevación, recom-
pensada con el silencio de Julián.

67.   Iul., H.W., 11.
68.   Iudic. in tyrann., 3.
69.   Iudic. in tyrann., 3.
70.   Iul., H.W., 11-12.
71.   Iudic. in tyrann.. 3



217ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos﻿

Ilderico. Además, enterado de los planes de Paulo, se resiste a participar en la 
sublevación. No obstante, de mejor o peor grado, acaba por sumarse al bastión 
rebelde en Nîmes. Ante la inminente entrada del ejército de Wamba en la ciudad, 
el obispo se adelanta para recibir al rey, se postra ante él y suplica el perdón para 
los rebeldes. Julián ensalza la actitud del muy sagrado príncipe –sacratissime 
princeps–, Wamba, pues manda al obispo alzarse de la tierra y le comunica su 
decisión de no ajusticiar a los rebeldes, aunque sin que por ello salieran impunes. 
Sin embargo, ante la insistencia «negociadora» del obispo, el rey se encoleriza 
y le promete respetar íntegramente su vida, pero sin dar garantías para el resto 
de rebeldes72. Debemos pues entender que Wamba librera al obispo Agrebado 
de toda pena, acaso en consideración a las presiones recibidas al comienzo de la 
rebelión, algo no extensible a los acantonados en la ciudad, que finalmente son 
hechos prisioneros con un futuro inmediato nada halagüeño. Entre los eclesiásticos 
apresados entonces, destaca el obispo Gumildo de Magalona. Éste se ha adherido 
a la sublevación desde sus comienzos, si no la ha propiciado, y posteriormente a 
los partidarios de Paulo. Cuando las tropas de Wamba avanzan hacia su ciudad 
de Magalona, huye a Nîmes, donde cae apresado73. Por su parte, el tirano Paulo es 
sacado de su refugio en el anfiteatro de la ciudad, apresado y maltratado –uiliter 
contrectatur–74. Julián incide en la humillación de Paulo y sus secuaces: «Paulo 
cargado de hierros junto a los demás, es presentado al soberano, sentado en 
su trono. Entonces, según la antigua costumbre, inclina el cuello, doblando la 
espina dorsal ante las reales plantas»; así como en la misericordia del monarca: 
aunque merecedores de la muerte por sus delitos, son decalvados (una pena tan 
infamante como peligrosa)75. Por lo que respeta a los francos participantes en la 
rebelión, Wamba respeta su vida, de modo que unos permanecen como rehenes 
y otros son liberados tras unos días76. Finalmente los apresados son conducidos a 
Toledo y allí exhibidos en escarnio: con sus cabezas afeitadas, la barba rala, los pies 
descalzos, vestidos con túnicas y sayones sucios, montados sobre carros llevados 
por camellos y encabezados en esta humillante procesión por Paulo coronado 
con una banda de cuero negro77.

Un documento tal vez redactado en Nimês en 673 antes de dictarse la sentencia 
final por el rey y acaso utilizado por Julián para componer su narración de los 
acontecimientos78, relata con detalle quiénes son los capturados en Nîmes: además 

72.   Iul., H.W., 7 y 21-22.
73.   Iul., H.W., 13.
74.   Iul., H.W., 24.
75.   Iul., H.W., 27. Sobre la pena de decaluatio, Crouch, Jace, «The Judicial Punishment of Decalvatio in Visigothic 

Spain: a Proposed Solution based on Isidore of Seville and the Lex Visigothorum», The Mediterranean Review, 3-1 (2010), 
pp. 59-77. 

76.   Iul., H.W. 25. Es una misericordia regia que contrasta con los planes de los rebeldes, que se habían juramentado 
para no perdonar la vida de Wamba y los suyos (Iul., H.W.,14; Iud. in tyrann., 6)

77.   Iul., H.W., 30.
78.   Thompson, Edward A.: Los godos en España. Madrid, Alianza, 21979, p. 250; Martín, José Carlos: «Julián de 



218

Pedro Castillo Maldonado﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de Paulo y sus secuaces laicos, incluida una multitud de francos, el obispo Gumildo y 
los clérigos Frugisclo, Flodario, Wistrimiro, Ranemundo, Andosindo, Adulfo, Máximo 
y Juan79. A decir del mencionado documento, Paulo y sus cómplices son sometidos 
a juicio por el rey ante los gardingos, oficiales de palacio y el ejército en su totalidad, 
en una auténtica asamblea80. La acusación es de traición con el concurso de gentes 
extranjeras, atentar contra la vida del rey y promover las discordias en el Reino, y 
ante todo de haber roto el juramento divino –sub diuni– de fidelidad a Wamba que 
en su día ellos mismos firmaron por propia mano, en prueba-formulario legal que 
se les presenta en el juicio81. En fin, su delito no es otro que el de intentar arrebatar 
el Reino contra el designio divino –contra Dei uoluntatem–82. Declarados culpables, 
para la sentencia se aduce lo dictado en el concilio de Toledo del año 633 en su canon 
75, y en la ley civil II.1.6, revisada por Recesvinto en el Liber Iudicorum. Además de 
la privación de la facultad de testificar, la pena es pecuniaria, con la pérdida de sus 
bienes y los de sus descendientes en beneficio de Wamba, que puede distribuirlos 
a placer entre sus fideles, y también física, con la pena de muerte. No obstante, a 
quienes el rey concediese seguir vivos, debían serles enucleados los ojos83. 

Sin embargo, hay que tener en cuenta que la situación era extrema, tanto por la 
presión exterior como por la profunda tensión y división entre las principales familias 
del Reino84. Solo con esta consideración se comprende que, tras ser condenados 
como traidores por Wamba, en el concilio de Toledo del año 683 hasta quienes 
participaron abiertamente o de grado en la intentona secesionista y tiránica son 
finalmente indultados unos años después, obteniendo el perdón a petición del rey 
Ervigio85. No obstante, lo cierto es que el rastro de los antiguos rebeldes, incluidos 

Toledo», en Codoñer, Carmen: La Hispania visigótica y mozárabe: dos épocas en su literatura. Salamanca, Ediciones 
Universidad de Salamanca, 2010, p. 161.

79.   Iudic. in tyrann., 4. Extraña la ausencia de mención alguna de Ilderico en esta relación, como advierte García 
Herrero, Gregorio: «Sobre la autoría de la Insultatio y la fecha de la composición de la Historia Wambae de Julián de 
Toledo», en Los visigodos y su mundo. Madrid, Comunidad de Madrid, 1991, p. 197.

80.   No obstante, el derecho visigodo es un derecho del rey en exclusiva: Petit, Carlos: «Crimen y castigo en 
el Reino Visigodo de Toledo», en Los visigodos y su mundo. Madrid, Comunidad de Madrid, 1991, p. 218. Por ello el 
monarca es el único que puede indultar, algo que ratifica el concilio de Toledo del año 681, reunido bajo el rey Ervigio 
(Conc. XII Tol., c. 3).  

81.   Iudic. in tyrann., 1 y 6.
82.   Iudic. in tyrann., 2.
83.   Iud. in tyrann., 1 y 7. Pena de enucleación que no se cumplió o que Julián se encarga de dulcificar (Iul., H.W., 27).
84.   Al respecto, García Moreno, Luis Agustín: Historia de España…, pp. 172-173.
85.   Conc. XIII Tol., tomus y c. 1. Precisamente, la sucesión Wamba por Ervigio no está exenta de sospechas. Ante 

lo que parecía su inminente muerte, Wamba es tonsurado y recibe el hábito religioso. Restablecido, no podía volver a 
ocupar el trono, por lo que es recluido en un monasterio y le sucede Ervigio. Los reunidos en el concilio XII de Toledo 
tratan el que, en sus palabras, era el asunto más urgente: según manifiestan los padres sinodales, el propio Wamba había 
dispuesto su sucesión en la persona de Ervigio, que inmediatamente es ungido por el obispo Julián de Toledo, todo ello 
examinado por el conjunto de los reunidos mediante la debida documentación escrita. Sin embargo, resulta sospechoso 
que los obispos se declaren solidarios con esta consagración y en consecuencia se liberen del juramento de fidelidad 
prestado al anterior rey. Se resolvía así una crisis fruto de una desgraciada circunstancia, o bien de un golpe de estado 
que contó con el apoyo de Julián de Toledo. Sea de una forma u otra, en contrapartida el concilio fija un habeas corpus 
(quizás sería mejor hablar de privilegios) que protegía, entre otros, a los obispos (Conc XIII Tol., c. 2). Una valoración en 
Díaz Martínez, Pablo C.: «Concilios y obispos en la Península Ibérica (siglos VI-VIII)», en Chiese locali e chiese regionale 
nell’Alto Medievo, Spoleto, Centro Italiano di Studi Sull’Alto Medievo, 2014, pp. 143-1144. En este episodio se mezclan 



219ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos﻿

los eclesiásticos, se difumina en las sombras, nada sabemos en adelante de ellos, 
y sobre la Narbonense pesan acusaciones de traición que parecen afectar también 
a sus obispados86.

En las postrimerías del Reino, el obispo Sisiberto de Toledo trama una conjura 
contra el rey Egica87. Podemos sospechar que las relaciones entre el monarca y 
un sector de la nobleza, incluida una parte del obispado, eran tensas. En todo 
caso, descubierto Sisiberto, es privado de su sede, honor y bienes, excomulgado y 
encarcelado de por vida, pero no ajusticiado. A petición del rey Egica, Sisiberto es 
juzgado ante los obispos convocados al Concilio de Toledo del año 693. Reunidos con 
tal fin, los obispos dictaminan que sea condenado a exilio perpetuo, excomulgado 
hasta el final de sus días y sus bienes confiscados, además de privado del orden y 
honor del episcopado88. El juicio precede a la apertura de la reunión sinodal, y con 
él se sigue un privilegio eclesiástico, esto es, que los obispos sean juzgados por los 
iguales. Asimismo, un juicio eclesiástico tiene una consecuencia trascendental: la 
imposibilidad de aplicar la pena capital. Sisiberto no estaba solo, pues sabemos que 
el monarca aprovechó para hacer una purga, con los correspondientes destierros y 
confiscaciones de bienes89. El propio concilio establece que este sea el proceder en 
el futuro para quienes conspiraren contra el rey, pudiendo únicamente el monarca 
conceder el perdón. Debe entenderse que esta disposición es fruto de un consenso 
entre los allí reunidos, dos tercios del conjunto del obispado visigótico, y la propia 
corona; o acaso más bien de una imposición del monarca. Finalmente, al ser 
depuesto de la cátedra el obispo Sisberto se produce toda una reestructuración del 
mapa catedralicio que es muy significativa: el obispo hispalense Félix ocupa la sede 
de Toledo; Faustino, hasta entonces obispo de Braga, ocupa la vacante hispalense 
del anterior; y en la cátedra bracarense se emplea otro Félix. Se trata de auténticas 
promociones en lo que pudiéramos llamar el cursus episcoporum, pero sobre todo 

noticias sobre un supuesto envenenamiento de Wamba, que han merecido distinto crédito entre la bibliografía: cf. 
Teillet, Suzanne, «La déposition de Wamba. Un coup d’état au VIIe siècle», en Holtz, Louis y Fredouille, Jean-Claude: 
De Tertullien aux Mozarabes. Mélanges offerts à Jacques Fontaine, t. II. Paris, Études Augustiniennes, 1992, pp. 99-113; y 
Bronisch, Alexander Pierre, «Precisiones sobre algunas informaciones históricas en la Crónica de Alfonso III», Edad 
Media. Revista de Historia, 12 (2011), pp. 37-41.

86.   Como demuestra la extremada dureza de la Insultatio uilis storici in tyannidem Galliae. Por lo que respecta a los 
obispados de la provincia, Narbona, Carcasona y Lodève acuden al concilio de Toledo del año 683, pero por representación 
(como ocurre también con los obispados de la Tarraconense que habían participado en la rebelión, Gerona y, acaso, 
Barcelona). Sí asisten los obispos de Béziers y de Magalona. Del obispado de Nîmes nada se sabe desde la rebelión de 
Paulo. En fin, sólo el obispado de Béziers repetirá asistencia en posteriores sínodos toledanos.

87.   Valverde Castro, Rosario: Los viajes de los reyes visigodos de Toledo (531-711). Madrid, La Ergástula, 2017, pp. 131-137.
88.   Conc. XVI Tol., c. 9 y Decr. iudicii.
89.   El reinado de Egica se caracteriza por toda una política purgas, confiscaciones y exilios, aunque finalmente los 

afectados obtuvieron el perdón del rey Witiza (Chron. a. 754, V, 41 y VI, 44). Sobre el alcance de la conjura de Siseberto 
da una idea la calidad de los implicados, entre ellos la antigua reina Liuvigoto, viuda de Ervigio y madre de Cixilona, la 
esposa del propio Egica (Conc. XVI Tol., c. 9). Véase distinta lectura en Thompson, Edward A.: op. cit., p. 278 y Martin, 
Céline: La géographie du pouvoir dans l’Espagne visigothique. Villenueve d’Ascq, Press Universitaires du Septentrion 2003, 
p. 197, para quienes los conjurados planeaban atentar contra Liuvigoto y otros fideles regis.



220

Pedro Castillo Maldonado﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

es toda una manifestación de cesaropapismo90, esto es, del poder del rey sobre la 
Iglesia por la consideración teocrática de la corona.

4.	CONCLUSIONES

En lo que respecta a la corona, los obispos incumplieron reiteradamente el deber 
de custodiar la ley, y la incumplieron ellos mismos91. Esto último es tanto más grave 
si consideramos que los delitos en general y los de lesa majestad en particular son 
entendidos en el Estado confesional visigótico como auténticos crimina en virtud 
de la consideración de la ley como expresión de la justicia divina; y a la postre de 
la glorificación-sacralización del monarca, él mismo, como los obispos, también 
inviolable92. El rey es el ungido, cabeza del Reino diuine uoluntatis, y por tanto la 
traición del juramento debido al monarca no es la simple ruptura de un pacto 
entre particulares, por muy señalados que éstos sean, sino el incumplimiento de 
un mandato divino, un sacrilegium tal y como expresa con determinación el sínodo 
de Toledo del año 633, el llamado «concilio constituyente»93.

Sin embargo, los obispos, tanto por su condición de líderes sociales como por su 
cercanía a los círculos de poder, participan y se ven involucrados en las vicisitudes 
y la turbulenta vida política del Reino Visigodo. En la larga lista de regicidios, 
usurpaciones y conjuraciones que configuran lo que Gregorio de Tours define 
como el morbus gothorum, resulta gratuito diferenciar la actuación de dirigentes 
laicos y eclesiásticos (salvo, naturalmente, en las aspiraciones tiránicas de los 
primeros). La conversión operada en 589, la mixtura de la población y la cooptación 

90.   Sobre el cesaropapismo visigótico, King, Paul David: Derecho y sociedad en el reino visigodo. Madrid, Alianza, 
1981, pp. 145-152. 

91.   Y sobre todo los obispos sancionaron y legitimaron los asaltos al poder, siempre que éstos resultaran triunfantes. 
Como bien expresa Valverde Castro, María del Rosario: Ideología, simbolismo y ejercicio del poder en la monarquía 
visigoda: un proceso de cambio. Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 2000, p. 247: «reiteraron su condena 
de alzamientos y conspiraciones contra el poder establecido y sancionaron luego sublevaciones triunfantes legalizando 
ascensiones ilegales al trono, o proclamaron la inviolabilidad del juramento de fidelidad al rey, eximiendo más tarde al 
pueblo de cumplir con él tras haber sido destronado por una conspiración victoriosa».

92.   El concilio de Toledo del año 636 se dedica casi en su integridad a sancionar la inviolabilidad del monarca (en 
una protección religiosa que se mostró tan ineficaz como ya lo había sido en el pasado con los emperadores romanos). 
Siguiendo lo dispuesto en el Concilio IV de Toledo (a. 633), los delitos contra la corona son considerados anatema y penados 
con la excomunión. Es muy significativa de la pleitesía de los padres sinodales que concluyan la asamblea señalando que 
sólo el rey puede modificar lo dispuesto previamente y con un encendido elogio del rey Chintila (Con. V Tol., c. 8 y 9).  

93.   Conc. IV Tol., c. 75. En este célebre canon se sentencia por tres veces anatema y exclusión de la Iglesia para 
quienes atenten contra el rey. Nótese que, contra toda verdad histórica, en la misma decisión sinodal se afirma que 
Suintila, teniendo sus propios scelera, había renunciado él mismo al trono. A cambio de estos servicios los obispos y 
nobles obtuvieron del rey Sisenando la limitación a las tendencias dinásticas de la corona (en principio sucesorio electivo 
nunca cumplido) y, en una contrapartida más práctica, un habeas corpus para el futuro. Tras este concilio, iluminado por 
la teología política isidoriana, un segundo impulso aún más decidido en el proceso de glorificación-sacralización de la 
corona visigoda data de los tiempos del rey Wamba, cuando se implanta la unción regia. Por tanto, aunque la sagrada 
unción no forma parte del ceremonial de entronización hasta los tiempos de Wamba, es evidente que la teología política 
que sacraliza al monarca es anterior. Al respecto, Teillet, Suzanne: Des goths à la nation gothique. Les origines de l’idée 
de nation en Occident du Ve au VIIe siècle. Paris, Les Belles Lettres, 2001, pp. 507-519 y 596-621.



221ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos﻿

aristocrática de los obispos, conforma un único grupo social dominante que 
comparte iguales intereses y aspiraciones: usurpar la corona en beneficio propio 
(los laicos para hacerse con la corona y los eclesiásticos para formar parte del círculo 
más próximo al nuevo monarca, con las previsibles ganancias que ello comportaba). 
Sin embargo, sí cabe diferenciar las consecuencias personales que tuvieron los 
intentos de atentar contra el rey y sus dominios, según sus protagonistas fuesen 
laicos o clérigos. De frustrarse sus planes, a los primeros les esperaba de común 
la muerte; a los segundos la relegación o el exilio. Nunca se consigna en nuestras 
fuentes el ajusticiamiento de un obispo, ni tan siquiera –hasta donde conozco– 
su muerte violenta por causas políticas en el Reino de Toledo.

Finalmente, no creo acertado colegir que la sacralidad otorgada a los obispos, y 
por consiguiente su inviolabilidad, contribuyó a la debilidad endémica del Reino 
Visigodo, propiciando o facilitando su participación activa en conjuras y regicidios; 
pero sí afirmar que la necesidad de ser juzgado por sus iguales94, y sobre todo la 
exención ante la pena de muerte, son unos privilegios ratione personae derivados 
de la consideración sagrada de su orden que sin duda compensaban las comunes, y 
en buena parte retóricas, definiciones del ministerio como una carga95, tal y como 
se pone de manifiesto con ocasión de conjuras e intentonas tiránicas.

94.   Sobre los juicios sinodales, Letinier y Michel, Rosine: La función judicial de los concilios hispanos de la Antigüedad 
Tardía. León, Universidad de León, 1996. Naturalmente, es algo que no impide la sujeción de los obispos a la ley civil: 
King, Paul David: op. cit., pp. 175-176.

95.   La consideración del orden como un cargo (el propio priuilegium fori aparece en no pocos escritos episcopales 
como una pesada obligación) origina toda una retórica, derivada del mundo clásico, sobre resistencias a ser consagrado. 
Es algo compartido también por la corona. El ejemplo más emblemático al respecto es la aciter resistencia que opuso 
Wamba a su entronización, a decir de Julián de Toledo (Iul., H.W., 2-3).



222

Pedro Castillo Maldonado﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

FUENTES:

Búlgar (Epist. Wisigot. nº 10-15):
Gil, Juan: Miscellanea Wisigothica. Sevilla, Universidad de Sevilla, 1991 (2ª ed.), pp. 30-43.

Concilios hispanos:
Martínez Díez, Gonzalo y Rodríguez, Félix: La Colección Canónica Hispana, vols. IV-VI. 

Madrid, CSIC, 1984-2002.
Vives, José: Concilios visigóticos e hispano-romanos. Barcelona-Madrid, CSIC, 1963.

Continuatio Hispana (Cont. Hisp.):
Mommsen, Theodor: MGHaa XI-2. Berlin, 1894, pp. 323-369.

Crónica Caesaraugustana (Chron. Caes.):
Mommsen, Theodor: MGHaa XI-2. Berlin, 1894, pp. 221-224.

Gregorio de Tours (H.F.):
Kush, Bruno y Levinson, Wilhelmus: MGHsrm I-1. Hannover, 1961. 
Herrera Roldán, Pedro: Gregorio de Tours. Historias. Cáceres, Universidad de Extremadura, 2013.

Hidacio (Chron.):
Tranoy, Alain: SC 218. Paris, 1974.

Ildefonso de Toledo (Vir. Il.):
Codoñer Merino, Carmen: El De Viris Illustribus de Ildefonso de Toledo. Estudio y edición crítica. 

Salamanca, Universidad de Salamanca, 1972.

Isidoro de Sevilla (Vir. Il., H.G., Ep. ad Hell. y De eccl. off.):
Codoñer Merino, Carmen: El De Viris Illustribus de Isidoro de Sevilla. Estudio y edición crítica. 

Salamanca, Universidad de Salamanca-CSIC, 1964.
Rodríguez Alonso, Cristóbal: Las Historias de los Godos, Vándalos y Suevos de Isidoro de Sevilla. 

León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1975.
Gundlach, W.: MGHep. III-1. Berlin, 1982, p. 661.
Lawson, Christopher M.: CCSL 113. Turnhout, Brepols, 1989.

Juan Crisóstomo (De sac.):
Migne, Jean-Paul: PG 48. Paris, 1862, pp. 623-692.

Juan de Biclaro (Chon.):
Campos, Julio: Juan de Biclaro, obispo de Gerona. Su vida y su obra. Introducción, texto crítico y 

comentarios. Madrid, CSIC, 1960.

Juicio entre Marciano y Avencio (Iud. inter Marc. et Avent. epsc.):
Martín Iglesias, José Carlos: «El Iudicium inter Marcianum et Habentium episcopos (a. 
638). Estudio, edición y traducción», Habis, 49 (2018), pp. 203-231.

Julián de Toledo (H.W. y asociados):
Díaz y Díaz, Pedro Rafael: «Julián de Toledo: Historia del rey Wamba (traducción y notas)», 

Florentia Iliberritana, 1 (1990), pp. 84-114.
Levison, Wilhelm: CCSL 115. Turnhout, Brepols, 1976, pp. 217-255 (= MGHsrm V, pp. 500-535).



223ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos﻿

Leyes visigodas (L.V.):
Ramis Serra, Pedro y Ramis Barceló, Rafael (eds.): El libro de los Juicios (Liber Iudicorum). 

Madrid, Boletín Oficial del Estado, 2015.

Libellus Precum (Lib. prec.):
Canellis, Aline: SC 504. Paris, Éditions du Cerf, 2006.

Valerio de Bierzo (Ord. querim.):
Díaz y Díaz, Manuel C.: Valerio del Bierzo. Su persona. Su obra. León, Centro de Estudios e 

Investigación San Isidoro, 2006, pp. 246-277.

Vidas de los Padres emeritenses (VSPE):
Maya Sánchez, Antonio: CCSL 116. Turnhout, Brepols, 1992.
Velázquez, Isabel: Vidas de los santos Padres de Mérida. Madrid, Trotta, 2008.

Sisebuto (Vit.Desid.):
Díaz y Díaz, Pedro R.: «Tres biografías latino medievales de San Desiderio de Viena (traducción 

y notas)», Fortunatae, 5 (1993), pp. 215-252.
Martín Iglesias, José Carlos: «Une nouvelle edition de la Vita Desiderii de Sísebut, acompagnée 

de quelques réflexions concernant la date des Sentetiae et du De viris illustribus d’Isidore 
de Séville», Hagiographica, 7 (2000), pp. 127-180.

BIBLIOGRAFÍA:

Bronisch, Alexander Pierre, «Precisiones sobre algunas informaciones históricas en la 
Crónica de Alfonso III», Edad Media. Revista de Historia, 12 (2011), pp. 37-41.

Castillo Lozano, José Ángel y Molina Gómez, José Antonio, «El castigo aplicado al 
Tyrannus Argimundo según el Chronicon de Juan de Bíclaro», Potestas, 9 (2106), pp. 
35-52.

Castillo Maldonado, Pedro: «In ecclesia contra ecclesiam: algunos ejemplos de 
disputas, violencias y facciones clericales en las iglesias tardoantiguas hispanas», 
Antiquité Tardive, 15 (2007), pp. 263-276.

Collins, Roger: «¿Dónde estaban los arrianos en el año 589?», en Concilio III de Toledo. 
XIV Centenario (589-1989). Toledo, Arzobispado de Toledo, 1991, pp. 211-222.

Crouch, Jace, «The Judicial Punishment of Decalvatio in Visigothic Spain: a Proposed 
Solution based on Isidore of Seville and the Lex Visigothorum», The Mediterranean 
Review, 3-1 (2010), pp. 59-77.

Díaz Martínez, Pablo C.: «Concilios y obispos en la Península Ibérica (siglos VI-VIII)», 
en Chiese locali e chiese regionale nell’Alto Medievo, Spoleto, Centro Italiano di Studi 
Sull’Alto Medievo, 2014, pp. 1095-1158. 

Díaz Martínez, Pablo C.: «Quam ille de vita regis […] consuluisset. Adivinación y violencia 
política en la Hispania visigoda», en Montero Herrero, Santiago y Perea Yébenes, 
Sabino: Adivinación y violencia en el mundo romano, Salamanca, Universidad de 
Salamanca, 2020, pp. 271-292.

Díaz Martínez, Pablo C. y Fernández Ortiz de Guinea, Lina: «Valerio del Bierzo y la 
autoridad eclesiástica», Helmantica, 145-146 (1997), pp. 19-35.

Escribano Paño, María Victoria: «Haeretici iure damnati: el proceso de Tréveris contra 
los priscilianistas (385)», en Cristianesimo e specifità regionali nel Mediterraneo latino (sec. 



224

Pedro Castillo Maldonado﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

IV-VI). XXII Incontro di studiosi dell’Antichità cristiana. Roma, Institutum Patristicum 
Augustinianum, 1994, pp. 393-416.

Fontaine, Jacques: «King Sisebut’s Vita Desiderii and the Political Function of Visigothic 
Hagiography», en JAMES, Edward: Visigothic Spain: New Approaches. Oxford, Clarendon 
Press, 1980, pp. 93-129.

García Herrero, Gregorio: «Sobre la autoría de la Insultatio y la fecha de la composición 
de la Historia Wambae de Julián de Toledo», en Los visigodos y su mundo. Madrid, 
Comunidad de Madrid, 1991, 185-214.

García Moreno, Luis Agustín: Prosopografía del Reino Visigodo de Toledo. Salamanca, 
Universidad de Salamanca, 1974.

García Moreno, Luis Agustín: Historia de España Visigoda. Madrid, Cátedra, 1989.
García Moreno, Luis Agustín: «La oposición a Suintila: Iglesia, Monarquía y Nobleza 

en el Reino Visigodo», Polis, 3 (1991), pp. 13-24.
García Moreno, Luis Agustín: España 702-719. La conquista musulmana. Sevilla, 

Universidad de Sevilla, 2013.
Isla Frez, Amancio: «Conflictos externos e internos en el fin del Reino Visigodo», 

Hispania: Revista española de historia, 211 (2002), pp. 619-635.
Isla Frez, Amancio: Ejército, sociedad y política en la Península Ibérica entre los siglos VII 

y XI, Madrid, 2010.
King, Paul David: Derecho y sociedad en el reino visigodo. Madrid, Alianza, 1981.
Letinier y Michel, Rosine: La función judicial de los concilios hispanos de la Antigüedad 

Tardía. León, Universidad de León, 1996.
Martin, Céline: La géographie du pouvoir dans l’Espagne visigothique. Villenueve d’Ascq, 

Press Universitaires du Septentrion 2003.
Martín Iglesias, José Carlos: «Julián de Toledo», en Codoñer, Carmen: La Hispania 

visigótica y mozárabe: dos épocas en su literatura. Salamanca, Ediciones Universidad 
de Salamanca, 2010, pp. 155-172.

Martín Iglesias, José Carlos, Díaz, Pablo C. y Vallejo Girvés, Margarita: La Hispania 
tardoantigua y visigoda en las fuentes epistolares. Antología y comentario. Madrid, CSIC, 
2020 (con traducciones de diversas epístolas).

Orlandis, José: «Algunas consideraciones en torno a la circunstancia histórica de Valerio 
del Bierzo», Helmantica, 145-146 (1997), pp. 153-163.

Pastor Muñoz, Mauricio, Corpus de Inscripciones Latinas de Andalucía IV: Granada. 
Sevilla, Junta de Andalucía, 2002.

Parra Romo, Ángela, «El ejército visigodo en campaña y la secesión de la Narbonense», 
Studia Historica. Historia Antigua, 36 (2018), pp. 221-251.

Petit, Carlos: «Crimen y castigo en el Reino Visigodo de Toledo», en Los visigodos y su 
mundo. Madrid, Comunidad de Madrid, 1991.

Salvador Ventura, Francisco: «La Historia Wambae de Julián de Toledo y sus caracteres 
de historiografía clásica», Habis, 50 (2019), pp. 391-407.

Stocking, Rachel L.: «Martianus and Isidore: provincial councils in seventh-century 
Spain», Early Medieval Europe, 6-2 (1997), pp. 169-188.

Teillet, Suzanne: «La déposition de Wamba. Un coup d’état au VIIe siècle», en Holtz, 
Louis y Fredouille, Jean-Claude: De Tertullien aux Mozarabes. Mélanges offerts à 
Jacques Fontaine, t. II. Paris, Études Augustiniennes, 1992, pp. 99-113.

Teillet, Suzanne: Des goths à la nation gothique. Les origines de l’idée de nation en Occident 
du Ve au VIIe siècle. Paris, Les Belles Lettres, 2001.

Thompson, Edward A.: Los godos en España. Madrid, Alianza, 21979.



225ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 203–226  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos﻿

Vallejo Girvés, Margarita: «¿El éxito de un desterrado arriano?: la evangelización del 
obispo Sunna en Mauritania», en González Salinero, Raúl: Marginados sociales y 
religiosos en la Hispania tardorromana y visgoda. Madrid, Signifer Libros, 2013, pp. 171-191

Valverde Castro, María del Rosario: Ideología, simbolismo y ejercicio del poder en la 
monarquía visigoda: un proceso de cambio. Salamanca, Ediciones Universidad de Sa-
lamanca, 2000.

Valverde Castro, María del Rosario: Los viajes de los reyes visigodos de Toledo (531-711). 
Madrid, La Ergástula, 2017.





227ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ALONSO DE FONSECA, OBISPO 
DE ÁVILA, CUENCA Y OSMA, Y 
EL ASCENSO DE UN LINAJE DE 
EXILIADOS PORTUGUESES EN LA 
CASTILLA DE LOS SIGLOS XV Y XVI

ALONSO DE FONSECA, BISHOP OF ÁVILA, 
CUENCA AND OSMA, AND THE PROMOTION 
IN CASTILE OF AN EXILED NOBLE 
FAMILY FROM PORTUGAL DURING THE 
FIFTEENTH AND SIXTEENTH CENTURIES 

Máximo Diago Hernando1 

Recepción: 2020/06/18 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/11/02 ·   
Aceptación: 2020/11/24

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30045

Resumen2

Contribución al estudio de la circulación de las élites nobles en los reinos hispanos 
en el período bajomedieval. Desde fines del siglo XIV numerosos nobles portugueses 
se exiliaron en el reino de Castilla, donde protagonizaron exitosas carreras de 
ascenso social y político. En este artículo se trata de realizar una aportación al 
conocimiento de este proceso, prestando atención a un linaje de rango medio, el 
de los Fonseca, que se estableció en la ciudad de Toro a raíz del exilio en Castilla 
de la reina Beatriz. Presenta la peculiaridad de que muchos de sus miembros 
tuvieron exitosas carreras eclesiásticas y ocuparon numerosas sedes episcopales 
en Castilla, e incluso disfrutaron de influencia en la Curia. En esta ocasión se 
centrará el análisis en uno de los menos conocidos de dichos eclesiásticos, Alonso 
de Fonseca, que fue obispo de Ávila, Cuenca y Osma. Se presta especial atención 
a la faceta política de su trayectoria, en la ciudad de Toro, y a su proyecto de 

1.   Instituto de Historia. CSIC (Madrid). C.e.: máximo.diago@cchs.csic.es. ORCID: 0000-0003-2118-5086. 
2.   Este trabajo ha sido realizado en el marco del proyecto de investigación «Transferencias humanas, culturales 

e ideológicas entre los reinos ibéricos. Siglos XIII-XV». Investigadores principales, Isabel Beceiro Pita y César Olivera 
Serrano. Financiado por la DGCYT (Gobierno de España). Referencia. HAR 2019-89398-P. 

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30045 


228

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

encumbramiento social y político de su hijo bastardo, Gutierre de Fonseca, que 
llegó a ser uno de los miembros más influyentes del grupo oligárquico de Toro, 
sobre todo tras la derrota de los comuneros, contra los que militó.

Palabras clave 
Siglo XV; siglo XVI; nobles portugueses; obispos; Castilla.

Abstract
This is a case study of the movement of noble élites in the Iberian kingdoms during 
the late Middle Ages. By the end of the fourteenth century, many Portuguese nobles 
sought exile in the kingdom of Castile where they achieved successful careers and 
advanced socially and politically. The aim of this article is to examine a case study 
of this process, focussing on a middle rank noble family, that of the Fonsecas, 
that took residence in the city of Toro, after the exile in Castile of Queen Beatriz. 
One curious aspect of this family is that many of its members were successful 
ecclesiastics, that occupied numerous episcopal sees in the kingdom of Castile, 
and were also influential in the papal court. This case study will centre on one of 
the lesser famous of these ecclesiastics, Alonso de Fonseca, who was bishop of 
Ávila, Cuenca and Osma. Special attention is given to the political aspects of his 
career in the city of Toro, and to his project of social and political promotion of his 
bastard son, Gutierre de Fonseca who became one of the most influential members 
of the noble oligarchy of Toro, especially after the defeat of the Comuneros, against 
which he fought.

Keywords 
Fifteenth Century; Sixteenth Century; Portuguese Nobles; Bishops; Castile.



229ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

1.	INTRODUCCIÓN 

La circulación de los miembros de las élites nobles en los reinos hispanos de la 
Baja Edad Media es un fenómeno de importancia crucial al que se ha de prestar 
atención para profundizar en la caracterización del perfil sociopolítico de estos 
reinos, del que algunas escuelas historiográficas, influidas por presupuestos 
«nacionalistas», han tendido a ofrecer una imagen deformada, al servicio de su 
propio proyecto ideológico o político. 

Se ha llamado la atención sobre la incorporación a la sociedad política castellana 
de los siglos XIV y XV de nobles de origen portugués, que protagonizaron procesos 
de ascenso social que les encaramaron a los más elevados escalones de la jerarquía 
nobiliaria castellana3. Se ha llegado a hablar incluso de la formación de un «partido 
portugués», con notoria influencia en la vida política de la Castilla del siglo XV. 
cuyo programa habría consistido en el debilitamiento de la Monarquía. Así lo ha 
sostenido Romero Portilla4, aunque la validez con carácter general de esta tesis 
ha sido cuestionada después por otros autores, como Olivera Serrano5.

Entre estos linajes de origen portugués está el de los Fonseca. No puede decirse 
que resulte desconocido para la historiografia, aunque, por ejemplo, llama la 
atención que Romero Portilla apenas le preste atención, pese al gran número 
de linajes que toma en consideración. Sus primeros pasos en Castilla, a donde 
el linaje se trasladó como consecuencia de haberse mantenido fiel a la reina 
Beatriz, segunda esposa de Juan I, hija única y heredera legítima del monarca 
portugués Fernando I y de su esposa Leonor Téllez, han sido estudiados por 
César Olivera en sus trabajos sobre la trayectoria en el exilio de esta reina, tras 
la batalla de Aljubarrota y la consolidación en el trono portugués del maestre de 
Avis, secularizado6. Este autor ha dedicado especial atención a la figura de Pedro 
Rodríguez de Fonseca, muerto en 1419, quien, habiendo servido como embajador 
al rey Pedro I de Portugal, tras exiliarse en Castilla en seguimiento de la reina 
Beatriz, terminó siendo consejero de Juan I y guarda mayor de Juan II, y acabó 
sus días en la ciudad de Toro, donde otorgó testamento en 14197. Por otro lado ha 
puesto de relieve la relevancia de la figura de su hijo, Pedro de Fonseca, cardenal 
diácono de Sant´Angelo, quien protagonizó una exitosa carrera en el seno de la 
Iglesia. Lo consiguió, primero, gracias a los vínculos que estableció con el Papa 
Benedicto XIII, en la línea de otros muchos eclesiásticos portugueses opuestos al 

3.   Sin ánimo de ser exhaustivo cabe citar entre otras obras que han abordado esta cuestión Mitre, 1966, Romero, 
2011 y Olivera, 2005. 

4.   Romero, 2011. 
5.   Olivera, 2008. 
6.   Olivera, 2005, pp. 266-275. 
7.   Olivera, 2002. 



230

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

urbanista Juan I, rey de Portugal. Y después, como consecuencia del buen acomodo 
que logró encontrar con el nuevo Papa, Martín V, tras el Concilio de Constanza8.

Estos estudios han demostrado la inicial conexión de los Fonseca portugueses 
con la ciudad de Toro, y puesto de relieve las oportunidades que para su promoción 
les ofreció la Iglesia. Dar continuidad a estas investigaciones ofrece un indiscutible 
interés, si se dirige la atención a otros miembros del linaje Fonseca procedentes 
del mismo tronco arraigado en Toro, que protagonizaron procesos de ascenso 
social y político gracias a sus exitosas carreras eclesiásticas, complementadas con 
posiciones de influencia en el ámbito cortesano. 

2.	LOS FONSECA DE TORO EN LA IGLESIA CASTELLANA

Siguiendo la estela del cardenal Pedro Rodríguez de Fonseca, fueron muchos los 
miembros de su linaje arraigados en Castilla que progresaron en la Iglesia, pero que, 
a diferencia de aquél, no dieron el salto a la Curia romana, sino que desarrollaron 
sus carreras íntegramente en Castilla. Hasta cuatro prelados que llevaron el nombre 
de Alonso de Fonseca, estrechamente emparentados entre sí, despuntaron por 
sus exitosas trayectorias en el seno de la Iglesia castellana durante los siglos XV 
y XVI. A ellos se ha de añadir un quinto personaje vinculado con ellos por lazos 
de parentesco, Juan Rodríguez de Fonseca, quien culminó su carrera ocupando 
la sede de Burgos durante el reinado de Carlos I, tras haber pasado previamente 
por las de Badajoz, Córdoba y Palencia. No vamos a ofrecer aquí información 
detallada de todos estos prelados y los vínculos de parentesco que les unen9. Nos 
limitaremos a precisar que nos estamos refiriendo a Alonso de Fonseca y Ulloa, 
obispo de Ávila entre 1445 y 1454, y ascendido después a arzobispo de Sevilla10, su 
sobrino Alonso de Fonseca y Acevedo, arzobispo de Sevilla y Santiago, que ostentó 
el título honorífico de Patriarca de Alejandría11, y el hijo bastardo de éste, Alonso 
de Fonseca y Ulloa, el cual fue primero arzobispo de Santiago y más adelante, 
en 1523, pasó a ocupar la vacante del arzobispado de Toledo tras la muerte del 
flamenco Guillermo de Croy en 1521. Estos tres célebres eclesiásticos proporcionan 
ilustraciones paradigmáticas de los niveles a los que en aquellos tiempos llegó el 
nepotismo y la utilización de la Iglesia como instrumento de engrandecimiento 
personal por determinadas familias que contaban con las necesarias conexiones. 

8.   Olivera, 2014.
9.   Alcocer, 1926, pp. 9 y ss. Jorge Díaz Ibáñez sostiene que los Fonseca fueron el linaje que en Castilla proveyó 

el mayor número de sedes, once, pero no precisa cuáles. También destaca que fue el linaje que proporcionó mayor 
número de obispos en el siglo XV y principios del XVI, con siete, pero tampoco precisa quiénes fueron. Díaz, 2019, p. 17. 

10.   Sobre este personaje, con intensa participación en la vida política castellana puede verse Franco, 2006 y 
González, 2019.

11.   Sobre él, en su faceta como arzobispo de Santiago, puede consultarse el artículo monográfico que le dedicó 
Vázquez, 2000. 



231ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

Conviene recordar que Alonso de Fonseca y su sobrino homónimo decidieron 
en 1460 permutarse las sedes de Santiago y Sevilla, dos de las más prestigiosas 
del reino, de modo que el que era arzobispo de Santiago pasó a serlo de Sevilla, y 
viceversa, aunque poco tiempo después el tío quiso revertir el canje, provocando 
un enfrentamiento con el sobrino,que desestabilizó gravemente la vida política 
de Sevilla por un tiempo12. Pero, por si esto fuera poco, el sobrino tiempo después 
dio un paso aún más osado y que se podría considerar escandaloso. En efecto, 
Alonso de Fonseca y Avecedo consiguió traspasar años después la sede arzobispal 
de Santiago a su propio hijo bastardo, llamado Alonso de Fonseca y Ulloa, quien, 
como acabamos de indicar, acabó su carrera en la sede primada de Toledo.No ha 
faltado quien ha comentado el parecido de estas operaciones con las que en la 
Curia romana sacó adelante el cardenal Borgia, que terminó su agitada trayectoria 
ocupando el solio pontificio con el nombre de Alejandro VI13. 

Estos tres eclesiásticos que comparten el nombre de Alonso de Fonseca forman 
un bloque compacto dentro de este peculiar linaje de origen portugués arraigado 
en Toro. En la bibliografía especializada abundan las referencias a ellos, y muy 
especialmente a la huella que dejaron en ciudades emblemáticas como Santiago 
o Salamanca. No va a ser, por tanto, el propósito del presente trabajo profundizar 
en el análisis de estos tres singulares personajes, que proporcionan materia más 
que suficiente para otros estudios monográficos. En contrapartida, centraremos 
nuestra atención de forma preferente en el cuarto Alonso de Fonseca, el que 
sucesivamente ocupó las sedes de Ávila, Cuenca y Osma. Este prelado, a diferencia 
de sus parientes homónimos, no ha merecido tanta atención por parte de los 
investigadores. Salvando las noticias que sobre él proporciona el clásico estudio 
de Loperráez Corvalán sobre los obispos de Osma, que en algunos casos hay que 
tomar con precaución14, sólo cabe destacar un pequeño trabajo monográfico 
relativo a él, centrado en el estudio del proceso de acumulación por su parte de 
un gran patrimonio mediante compras, con el objetivo de posibilitar la promoción 
social y política de uno de sus hijos bastardos, llamado Gutierre, quien llegó a 
ser regidor de Toro15. Su figura queda oscurecida por la de sus homónimos que 
ocuparon sedes mucho más prestigiosas como las de Santiago, Sevilla y Toledo, 
y por supuesto también por la de su primo, Juan Rodríguez de Fonseca, quien 
desempeñó un destacado papel político en el ámbito cortesano durante la regencia 
de Fernando el Católico y a comienzos del reinado de Carlos I. Pese a que no 
alcanzó el relieve de éstos, la figura histórica de Alonso de Fonseca, obispo de Ávila, 
Cuenca y Osma, ofrece, sin embargo, un indiscutible interés para el investigador 
de la Castilla bajomedieval desde muy diversos puntos de vista, pues permite 

12.   Ollero, 2010, Franco, 2006, y Ladero, 2015, pp. 145-146.
13.   Franco, 2010, p. 570. 
14.   Loperráez, 1978, pp. 388-9. 
15.   Franco, 2010.



232

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ilustrar aspectos fundamentales de la realidad política y social de dicho reino en 
época de los Reyes Católicos.

El estudio de su trayectoria nos proporciona una prueba adicional de la 
importancia que la Iglesia tuvo para el ascenso de los miembros del linaje Fonseca, 
proporcionándoles una útil plataforma para su promoción también en la esfera 
secular. Se trata de una circunstancia sobre la que ya llamó la atención hace siglos 
Gonzalo Fernández de Oviedo, cuando en su célebre obra Batallas e Quinquagenas 
sostuvo que los diversos prelados del linaje Fonseca «le han dado la mayor parte 
e mejor renta que esta casa tiene»16. 

En cualquier caso, el de los Fonseca no fue el único linaje de la ciudad de Toro que 
despuntó en la Castilla de los siglos XV y XVI por las exitosas carreras eclesiásticas 
de sus miembros. Otros linajes toresanos, muy estrechamente vinculados con 
ellos por lazos de parentesco, proporcionaron a la Iglesia personajes ilustres en 
este mismo período. Baste recordar los casos del dominico fray Diego de Deza 
(1443-1523), que fue sucesivamente obispo de Zamora, Salamanca, Jaén y Palencia, 
y culminó su carrera como arzobispo de Sevilla, y de su sobrino, el cardenal Juan 
Pardo de Tavera, que fue arzobispo de Toledo, al final de una exitosa carrera 
eclesiástica iniciada como obispo de Ciudad Rodrigo en 151417. 

Esta proliferación de eclesiásticos influyentes entre las familias de la oligarquía 
noble de Toro resulta aún más sorprendente si se tiene en cuenta que esta ciudad 
no formaba parte del selecto grupo de las que eran capitales de diócesis, y sede por 
consiguiente de un cabildo catedralicio. Ciertamente no se trataba de un fenómeno 
excepcional, pues entre las dieciocho privilegiadas ciudades que a finales del reinado 
de los Reyes Católicos conservaban el derecho a estar representadas en Cortes, 
tras la conquista de Granada en 1492, además de Toro había otras que compartían 
esta característica. Entre ellas estaba incluso Valladolid, que desde otros puntos 
de vista formaba parte del grupo de ciudades de máximo rango de la Corona de 
Castilla, muy frecuentada por la Corte y sede de importantes instituciones de 
la Monarquía y de una de las principales universidades de la Península Ibérica. 
También era el caso de Soria, en la submeseta norte, y de Guadalajara y Madrid en 
la submeseta sur, además de Murcia, que no ostentaba la capitalidad del obispado 
de Cartagena, aunque sí era la sede de su catedral. 

16.   Tomamos la cita de Franco, 2010, p. 569.  
17.   Sobre la ascendencia portuguesa de estos dos influyentes eclesiásticos nacidos en la ciudad de Toro, Olivera, 

2005, p. 265. 



233ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

3.	ALONSO DE FONSECA Y JUAN RODRÍGUEZ DE 
FONSECA: BREVES REFERENCIAS BIOGRÁFICAS

Alonso de Fonseca nació en Toro, como hijo primogénito de Pedro de Ulloa y 
Fonseca y Doña Isabel de Quijada18. Según Loperráez Corvalán sirvió a los Reyes 
Católicos en las guerras de Portugal, peleando en la batalla de Toro, y en premio 
a estos servicios dichos monarcas le proporcionaron en 1480 el obispado de Ávila, 
vacante por muerte de muerte de Martín Fernández de Vilches, quien habría 
fallecido el 13-xi-147919. Pero esta fecha del fallecimiento de Martín Fernández 
de Vilches parece estar equivocada, pues según otros autores como Cañas Gálvez 
ocurrió el 13 de noviembre, pero de 146920. Por otra parte el propio Franco Silva 
da a conocer un documento del año 1477 en que Alonso de Fonseca ya aparece 
identificado como obispo de Ávila, relativo a la compra del señorío de Villanueva 
de Cañedo al regidor de Toro, Alonso de Valencia 21. Loperráez proporciona 
algunos otros datos que prueban que disfrutó de cierto favor en la Corte de los 
Reyes Católicos, quienes, según este autor, le encomendaron el desempeño de 
algunas misiones diplomáticas relevantes, que ofrecen evidentes paralelismos 
con las que para los mismos monarcas desempeñó su primo, también prelado, 
Juan Rodríguez de Fonseca. En concreto sostiene Loperráez que acompañó a 
la infanta María cuando partió a contraer matrimonio con el rey de Portugal, 
Manuel, viudo de la princesa Isabel. Y también le nombraron los reyes para que 
acompañase a la infanta Catalina a Inglaterra cuando partió para casarse con 
el príncipe Arturo, aunque el que consta que efectivamente la acompañó fue 
su primo, el ya mencionado Juan Rodríguez de Fonseca, que fue un reconocido 
especialista en la organización de armadas y viajes por mar22. En la misma línea 
Loperraéz proporciona otras noticias que abundan en demostrar la fuerte relación 
de confianza que los Reyes Católicos mostraron hacia este prelado, entre las que 
destaca la relativa a la elección de sus casas principales en la ciudad de Toro para que 
en ellas se iniciase el 11 de enero de 1505 la celebración de las Cortes, las primeras 
que se reunieron después de la muerte de Isabel la Católica23. De estas casas se dice 
en la documentación que eran las más «principales» existentes en la ciudad de 
Toro. Se localizaban en un lugar muy céntrico, junto a la colegiata, según se hace 
constar en el documento de fundación de mayorazgo a favor de su hijo Gutierre 
del año 1505, al que fueron incorporadas. En la misma línea también apunta el 
hecho de que, cuando en 1519 Carlos I contempló la posibilidad de trasladar a su 

18.   Franco, 2010, publica el testamento otorgado por su madre, Isabel de Quijada, viuda de Pedro de Ulloa, en 
Toro, 2-XII-1488, en pp. 594-8. 

19.   Loperráez, 1978, t. I, p. 388.
20.   Cañas, 2012, pp. 332-3. 
21.   Franco, 2010, p. 571.
22.   Loperráez , 1978, t. I, p. 389.
23.   Loperráez, 1978, t. I, pp. 390-1.



234

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

madre la reina fuera de Tordesillas, por la amenaza de problemas sanitarios en 
dicha villa, y pensó en que residiese en la ciudad de Toro, trasladó a Gutierre de 
Fonseca, el hijo del obispo que había heredado su mayorazgo, el ruego de que 
dejase libres dichas casas para que pudiese instalarse en ellas la reina. Justificó su 
decisión con el argumento de que «he sido informado que en la dicha ciudad no 
hay otras casas más principales ni donde la reina pueda posar mejor que en las 
vuestras»24. Pero, en honor a la verdad, una cédula con idéntico contenido fue 
dirigida al regidor de Toro Juan Rodríguez de Fonseca. En cualquier caso ni uno 
ni otro tuvieron finalmente que poner sus casas principales a disposición de la 
reina, porque ésta no llegó a ser trasladada a Toro, y seguía en Tordesillas cuando 
se desencadenó la revuelta comunera.

Pese a estas noticias aportadas por Loperráez, algunas de imposible comprobación, 
la relación de este prelado con los Reyes Católicos no estuvo exenta de graves 
tensiones, y se vio afectada por decisiones contradictorias. Así, en unas ocasiones 
Alonso de Fonseca recibió el pleno apoyo de los monarcas, que evidenciaba trato 
de favor, pero en otras éstos actuaron con dureza frente a él. Por contraste la 
influencia alcanzada en la Corte por su primo Juan Rodríguez de Fonseca, hijo de 
un hermano de su padre, fue mucho mayor y careció de tantas sombras. A pesar 
de ello, Alonso de Fonseca gustó de identificarse como «oidor de la Audiencia 
de la reina y de su Consejo», aunque no podemos afirmar si se trataba de meros 
títulos honorificos, mientras que en el caso de su primo el desempeño efectivo 
de funciones de gran responsabilidad en el aparato burocrático de la Monarquía 
está fuera de toda duda, pues ha dejado abundante huella en la documentación.   

Al margen de por las conexiones cortesanas que le atribuye Loperráez, la 
trayectoria de Alonso de Fonseca ofrece interés por el hecho de que pasó por 
tres sedes episcopales diferentes, y su traslado de unas a otras se produjo en 
circunstancias un tanto irregulares. Desconocemos los motivos que le llevaron 
a abandonar la sede de Ávila, más próxima a su ciudad natal de Toro, donde 
siempre tuvo centrados sus intereses políticos, por la de Cuenca. Mejor informados 
estamos sobre el procedimiento que se siguió para su paso de la sede conquense 
a la oxomense, en virtud de un acuerdo de permuta con un poderoso eclesiástico 
de la Curia romana, sobrino del Papa Sixto IV, el cardenal de San Jorge, Rafael 
Sansoni Riario. Este eclesiástico absentista, que no llegó a poner sus pies en tierras 
castellanas, a pesar de que en ellas acumuló importantes beneficios eclesiásticos, 
ya había manifestado interés con anterioridad por la sede conquense, Fue en 1479, 
cuando su tío el Papa le designó para ocuparla, tras la muerte del titular, el cardenal 
Antonio Jacobo de Veneris. Pero no lo logró porque los Reyes Católicos opusieron 
una tenaz resistencia a admitirle, y lograron que finalmente, tras varios años de 

24.   AGS =Archivo General de Simancas, Patronato Real, 69-57. Cédula de Barcelona 15-XII-1519, suscrita por el 
secretario Francisco de los Cobos. 



235ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

litigio, el Papa accediese a renunciar a su propósito inicial, consintiendo que en 
Cuenca quedase como obispo Alonso de Burgos, el candidato de los monarcas 
castellanos, a cambio de que a su sobrino se le concediese como compensación 
la sede de Salamanca. Más adelante el cardenal de San Jorge, por considerar la 
de Salamanca sede de poco prestigio, logró que se le trasladase a la de Osma, a 
raíz de la promoción de Pedro González de Mendoza, que ocupaba dicha sede, al 
arzobispado de Toledo25.

Permaneció el cardenal genovés poco tiempo en la sede oxomense porque 
en 1493 llegó a un acuerdo con Alonso de Fonseca para permutar sus sedes. 
Sin duda para el italiano la de Cuenca presentaba ciertas ventajas, porque se 
insertaba plenamente en el ámbito de actuación de los mercaderes y financieros 
genoveses que operaban en la Península Ibérica, por su cercanía a Valencia, una 
de las principales bases de operaciones de los hombres de negocios italianos en la 
Península Ibérica en el siglo XV. Por ello le había de resultar más fácil encontrar 
personas dispuestas a poner a su disposición en Roma las rentas que le correspondía 
percibir como obispo en Castilla, que no era una empresa exenta de dificultades 
en las circunstancias de la época26. 

El paso de Alonso de Fonseca de Cuenca a Osma estuvo acompañado de algu-
nas pequeñas tensiones, sobre las que no disponemos, sin embargo, de suficientes 
detalles. Nos consta que los reyes llegaron a ordenarle por una provisión fechada 
en julio de 1493 que hiciese entrega de las fortalezas de Huerta y Monteagudo, 
pertenecientes a la dignidad episcopal conquense, al maestresala Antonio de 
Fonseca, para que éste las tuviese en depósito en nombre de los reyes27. Dado 
que este último era un personaje muy próximo al nuevo obispo de Osma, pues 
se trataba de su primo, hermano además del obispo Juan Rodríguez de Fonseca, 
no parece que la orden de hacerle entrega de las fortalezas resultase demasiado 
gravosa. Pero resulta llamativo que meses después de haber dejado de ser obispo 
de Cuenca continuase manteniendo el control de algunas de las fortalezas per-
tenecientes a dicha dignidad. 

Su última etapa, como obispo de Osma, no fue pródiga en acontecimientos 
de índole política. No faltaron tensiones y conflictos, de muy variada naturaleza, 
en bastantes casos relacionados con la percepción de las rentas pontificales28 o 
el ejercicio de la jurisdicción en algunos lugares de señorío de la mitra, como 
Ucero. También tuvo que pleitear, en apoyo de algunos de sus vasallos, en los 

25.   Azcona, 1960, pp. 129 y 132-4 y Diago, 1997, pp. 139-142. 
26.   Sobre la colaboración de hombres de negocios genoveses con el cardenal de San Jorge durante su etapa como 

obispo de Cuenca, Diago, 1997. Para la historia del obispado de Cuenca en el período bajomedieval interesa Díaz, 2003.  
27.   AGS, RGS (=Registro General del Sello), VII-1493, fol. 68. Provisión dirigida a Alonso de Fonseca, obispo de Osma. 
28.   Entre los pleitos que siguió por la recaudación de rentas cabe destacar el seguido contra Gonzalo de Terradillos, 

principal, y Juan de Lisas, Pedro de Laredo y Alonso de Burgos, quienes habían arrendado los pontificales de Aranda 
de Duero por 360.000 mrs. La ejecutoria de este pleito en AChV (=Archivo de la Real Chancillería de Valladolid), RE 
(=Registro de Ejecutorias), C. (=Caja) 197, III-1505. También por la cuantía del arrendamiento de los pontificales, en este 
caso de Soria, pleiteó con el bachiller Alonso Rodríguez, vecino de esta ciudad. AChV, RE, C. 202, X 1505.



236

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

enfrentamientos que éstos mantuvieron con los vecinos de otros lugares de señorío 
limítrofes. Es el caso de las tensiones que poco después de su traslado a Osma 
se desataron entre sus vasallos, vecinos de la villa de El Burgo de Osma, sede del 
cabildo catedral, y los vecinos de la ciudad de Osma, capital nominal del obispado, 
que eran vasallos del marqués de Villena, Juan Pacheco, en torno a la regulación 
del derecho a cazar y pescar en el río Ucero, y de otros aprovechamientos de 
términos29. La implicación de Alonso de Fonseca en este litigio fue, sin embargo, 
escasa, pues ya se venía arrastrando desde mucho antes de que él se convirtiese 
en obispo de Osma.

Caso parecido es el de los pleitos que siguió con la Mesta por el cobro de de-
rechos de pontaje a los ganados trashumantes que se desplazaban a las comarcas 
de pastos de invernadero desde las sierras sorianas y cameranas. Por otra parte 
fue un prelado eminentemente absentista, que no prodigó sus estancias en los 
lugares del obispado. Pese a ello, al otorgar su testamento, tuvo un recuerdo 
para este obispado, mientras que nada dejó dispuesto respecto a los otros dos en 
que había desempeñado funciones pastorales, los de Ávila y Cuenca. En efecto, 
designó como heredera universal de todos sus bienes, con excepción de los que 
habían sido incorporados al mayorazgo fundado en favor de su hijo Gutierre, a la 
iglesia catedral de El Burgo de Osma, a cambio de que el prior y cabildo quedasen 
obligados a celebrar una memoria de misas por su alma30. Loperráez precisa que 
se trató de una memoria de misas que se habían de decir todos los sábados en 
honor de Nuestra Señora, solemnemente, con órgano, con dotación de 8 000 mrs. 
Y añade que costeó las rejas de hierro de la capilla mayor y coro, que se trabaja-
ron en la ciudad de Toledo31. No obstante el cumplimiento de estas disposiciones 
testamentarias en favor de la catedral y cabildo de El Burgo de Osma no fue fácil. 
Para resolver los conflictos que pudiesen surgir Alonso de Fonseca ordenó que el 
prior y cabildo se concertasen con su contador y mayordomo, designando para 
que interviniese como «tercero» en caso de que no lograsen ponerse de acuerdo 
al prior del monasterio de San Jerónimo de Espeja. Pero las diferencias debieron 
ser irreconciliables, pues finalmente se inició pleito entre dicho cabildo y el hijo 
y principal heredero del difunto obispo, Gutierre de Fonseca, sobre el reparto de 
los bienes muebles que habían quedado a la muerte del prelado, que se seguía 
arrastrando en 1513, pese a que había fallecido el 19 de diciembre de 150532. 

En cualquier caso, pese a esta generosidad demostrada hacia la catedral de El 
Burgo de Osma, Alonso de Fonseca dispensó comprensiblemente mucha más 
atención a las instituciones eclesiásticas de su ciudad natal de Toro. Allí, siempre 

29.   AChV, Lapuerta, F.(=Fenecidos) C. 314-6. Se incorporan varias provisiones de los Reyes Católicos del año 1494. 
30.   Publica el testamento Franco, 2010, pp. 620-631. 
31.   Loperráez , 1978, t. I, p. 391.
32.   AChV, RE, C. 288, IX-1513. Receptoría en el pleito entre el cabildo de El Burgo de Osma, de una parte, y Gutierre 

de Fonseca, de otra. 



237ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

según Loperráez, contribuyó a la financiación de obras para la conclusión del edificio 
de la colegiata, junto a la cual se ubicaban sus casas principales incorporadas al 
mayorazgo, y de gran parte de las que se realizaron en el convento de San Francisco33 
. En consonancia con este interés demostrado a lo largo de toda su vida por la ciudad 
que le vio nacer, fue en ella también donde dispuso que se le enterrase. Allí otorgó 
su testamento, el 8 de noviembre de 1505, en el que dispuso que su cuerpo fuese 
depositado en una capilla de la iglesia del convento dominico de San Ildefonso, 
junto a sus padres. También ordenó que a dicha capilla fuese trasladado el cuerpo 
de su tío Alonso de Fonseca, que había sido arzobispo de Sevilla34.

Dicho testamento nos informa también sobre la estrecha relación que existió 
entre el obispo de Osma y su primo Juan Rodríguez de Fonseca, obispo de Burgos. 
Le eligió, en efecto, para que fuese uno de sus testamentarios, asignándole 
además en un codicilo un legado de 300 000 mrs. para compensarle por su 
trabajo de albacea. No profundizaremos aquí en reconstruir la biografía de este 
otro prelado del linaje Fonseca, sobradamente conocido para la historiografía 
especializada en los reinados de Reyes Católicos y Carlos I, que ha resaltado su 
participación en misiones diplomáticas, su eficacia en la organización de armadas 
y su creciente control de la gestión de los negocios de Indias, en compañía con 
Lope Conchillos35. Había nacido en Toro en 1451 del matrimonio formado por un 
hermano de Don Alonso de Fonseca, arzobispo de Santiago, llamado Fernando, 
y de su segunda esposa Doña Teresa de Ayala. Abundan los hitos destacados en 
su carrera, tales como su participación en la misión diplomática en 1492 para 
concertar los matrimonios de Juan y Juana, hijos de los Reyes Católicos, con 
Margarita y Felipe de Habsburgo, hijos del emperador Maximiliano y de María 
de Borgoña. Poco después se le designó para organizar el segundo viaje de Colón 
a América, y a partir de entonces creció sin parar su influencia en la gestión de 
los negocios de Indias, mientras que paralelamente se iba menoscabando la del 
propio descubridor genovés, a quien terminó desplazando.  

Entre las trayectorias de Alonso de Fonseca y su primo Juan Rodríguez de 
Fonseca,que fue sucesivamente obispo de Badajoz, Córdoba, Palencia y Burgos, 
pueden encontrarse numerosos paralelismos, aunque también ciertas diferencias 
y contrastes. Al margen de que en este último faltó el móvil de la acumulación de 
patrimonio para dejar bien dotado a un hijo bastardo, que fue fundamental para 
explicar la trayectoria de Alonso, también mostró menos interés por los asuntos 
políticos de su ciudad natal de Toro, respecto a la que guardó una cierta distancia. 

Pero no se mantuvo completamente al margen de los acontecimientos que 
marcaron la vida política de esta ciudad realenga con voto en Cortes. Lo demuestran 

33.   Loperráez , 1978, t. I, p. 391.
34.   Franco, p. 582. 
35.   Entre la abundante bibliografía sobre este personaje puede consultarse Alcocer, 1926, Teresa, 1960 y Sagarra, 

1998. Sobre su papel en la gestión de los negocios de Indias Giménez, 1953. 



238

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

los sucesos que tuvieron lugar en la etapa final de su vida, durante la guerra de las 
Comunidades. Vecinos de Toro formaban entonces parte de su clientela, y dieron 
buena prueba de su fidelidad a su persona militando en el bando realista, pese a 
que los rebeldes comuneros se hicieron con el control del gobierno de la ciudad. En 
efecto, varios criados suyos vecinos de Toro protestaron cuando en los meses que 
siguieron a la derrota comunera de Villalar se les quiso obligar por las autoridades 
urbanas a contribuir en los repartimientos que se aprobaron para recaudar el dinero 
necesario para pagar las indemnizaciones por daños sufridos durante el conflicto 
comunero en Toro por defensores de la causa realista. En su defensa, para eximirse 
de contribuir en dichos repartimientos, alegaron que, cuando los ataques a los 
realistas que requerían indemnización habían sido perpetrados, ellos se encontraban 
desplazados fuera de Toro, en la toma de Tordesillas, y con el deán de Burgos, 
haciendo guerra al conde de Salvatierra36. Por otro lado, que Juan Rodríguez de 
Fonseca era percibido en Toro como persona con importantes intereses políticos 
en la ciudad lo demuestra el hecho de que durante la revuelta se llevaron a cabo 
acciones de represalia contra su persona por los comuneros toresanos. En concreto, 
en 1523 el obispo denunció que «en tiempo de las alteraciones» le fueron tomados 
en Toro 60 000 mrs., y todavía no había logrado recuperarlos37. Por otro lado, en 
la fase inicial de la rebelión, los comuneros de Toro interceptaron cartas enviadas 
por este prelado, presumiblemente a vecinos de la ciudad con simpatías realistas. 
Así se hace constar en una carta que el doctor Valdivieso, que desempeñó el cargo 
de corregidor de Toro por las autoridades comuneras, dirigió el 25 de octubre a la 
Junta de Tordesillas, en la que se informaba sobre la interceptación de las referidas 
cartas, y la prisión preventiva del mensajero que las portaba, hasta que la Junta 
dispusiese sobre lo que se debía hacer con él38. 

4.	EL DESPLIEGUE DE LA AMBICIÓN POLÍTICA DE 
ALONSO DE FONSECA EN TORO Y SU COMARCA: 
SU PARTICIPACIÓN EN LAS LUCHAS BANDERIZAS

Desde los comienzos de su trayectoria, bastante mal conocidos por falta de 
información documental, Alonso de Fonseca, pese a su condición de clérigo, se 
afanó por participar activamente en la vida política de Toro y su entorno, conforme 
a una pauta más bien propia de un laico. Con este objetivo inició en fecha temprana 
una larga serie de compras de señoríos, tierras y otros bienes, que prolongó hasta 

36.   AGS, RGS, IV-1524 (2º). Provisión al corregidor de Toro, a petición de Fernando Barbajero, Francisco de la Estrella, 
Ruy Gómez y García de Soto, vecinos de Toro, por sí y en nombre de otros consortes, criados del obispo de Burgos.

37.   AGS, RGS, II-1523. Comisión al corregidor de Toro, a petición de Francisco de Valladolid en nombre de D. Juan 
Rodríguez Fonseca, arzobispo de Rosana y obispo de Burgos. 

38.   Danvila, 1897-1900, II (Se indica el número de orden del volumen dentro de la obra de Danvila, y no el que 
ocupa en el conjunto de la colección Memorial Histórico Español, en que se incluye), p. 428.



239ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

momentos próximos al de su muerte, la cual ha sido analizada en detalle por 
Franco Silva, en su monografía ya citada. La primera operación que documenta 
este autor está fechada en el año 1477, y paradójicamente fue una de las de más 
envergadura que realizó a lo largo de su vida. Adquirió entonces la fortaleza y el 
señorío jurisdiccional de la villa de Villanueva de Cañedo a un regidor de Toro, 
Alonso de Valencia, a quien pagó la elevada cuantía de 2 200 000 mrs.39.

Una de las primeras noticias que hemos encontrado sobre su participación en 
las luchas de poder que tuvieron por escenario esta ciudad nos la proporciona, 
por vía indirecta, un documento del año 1485. Ciertamente no es mucho lo que 
sabemos sobre el origen y desarrollo de dichos conflictos, por falta de estudios 
monográficos dedicados al análisis de esta problemática en Toro. El trabajo pionero 
que Moreno Núñez dedicó al estudio del regimiento en esta ciudad durante el siglo 
XV ofrece un panorama muy general, sin profundizar en el análisis concreto de la 
lucha política por el control del poder local40. Se limita este autor a constatar la 
importancia que en el grupo oligárquico toresano tuvieron las familias nobles de 
origen portugués, dedicando incluso un breve estudio monográfico al linaje de los 
Portocarrero, que también tuvo implantación en otras regiones de Castilla41. De los 
trabajos de Moreno Núñez se puede deducir, sin embargo, que Toro se diferenció 
en esta etapa de otras ciudades realengas próximas, tales como Ciudad Rodrigo 
o Salamanca, por el hecho de que no se llegó a implantar allí un procedimiento 
de reparto institucionalizado del poder local basado en un mecanismo dual de 
bandos-linaje, que agrupasen a las familias de la oligarquía caballeresca42. Tampoco 
se ha llegado a demostrar por ningún autor que en Toro hubiese arraigado durante 
el reinado de los Reyes Católicos un conflicto banderizo entre facciones tan bien 
definidas como las que se disputaron la hegemonía en Plasencia en esta época, 
tras la reincorporación de la ciudad al realengo, después de haber estado sometida 
durante unas décadas al señorío de los poderosos Estúñiga, que finalmente fueron 
obligados por los reyes a renunciar a él43.

La documentación conservada, pese a su carácter fragmentario, no deja, sin 
embargo, lugar a dudas sobre el hecho de que también Toro fue escenario durante 
el reinado de los Reyes Católicos de enconados enfrentamientos entre familias de 
la oligarquía noble alineadas en facciones, que hicieron necesaria la intervención 
con propósitos pacificadores de la Monarquía y de sus delegados los corregidores. 
Se otorgaron cartas de seguro, y se dieron órdenes de destierro, para evitar que se 
desatase el recurso a la violencia que llevase al derramamiento de sangre. Varios 
documentos prueban que uno de los miembros de la oligarquía de Toro de fines 

39.   Franco, 2010, p. 571. 
40.   Moreno, 1985.
41.   Moreno, 1989.
42.   Sobre los procedimientos de reparto ordenado de oficios entre linajes y los enfrentamientos banderizos en 

Ciudad Rodrigo Bernal, 1989 y Monsalvo, 2009a. Sobre Salamanca, López, 1983 y Monsalvo, 2009b. 
43.   Diago, 2006 y 2017. 



240

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

del siglo XV y comienzos del siglo XVI que estuvo más implicado en enfrenta-
mientos banderizos fue el regidor Juan Rodríguez de Fonseca, que lo era desde 
1489, fecha en la que pasó a cubrir la vacante surgida por muerte de su hermano 
Cristóbal de Fonseca44. Por la enemistad existente entre él y el regidor Juan de 
Deza, el corregidor, licenciado Francisco Muñoz, impuso tregua entre ambos, sus 
hijos, parientes, criados y valedores. El origen del problema había estado en que 
en una reunión de consistorio, Juan de Deza había pronunciado algunas palabras 
escandalosas contra Juan Rodríguez de Fonseca. Por esta razón Juan de Deza había 
sido encarcelado por el corregidor en su casa, pero apeló de dicha decisión ante 
el Consejo Real, que, después de realizadas las pertinentes pesquisas, lo encontró 
inocente, poniéndolo en libertad45. Para evitar un rebrote del enfrentamiento se 
les impuso a los dos regidores una tregua por diez años. Pero no se apresuraron 
a observarla, pues pocos meses después se dirigió una nueva provisión al nuevo 
corregidor de Toro, licenciado Pedro de la Cuba, apremiándole a que asegurase el 
cumplimiento de lo dispuesto por su predecesor, y ordenase además el estableci-
miento de otra tregua entre Juan de Deza y Sancho de Fonseca, hermano de Juan 
Rodríguez de Fonseca46. En cualquier caso las relaciones políticas de este último 
con este corregidor fueron extremadamente tensas, hasta el punto de que el re-
gidor llegó a presentar contra él una denuncia ante el Consejo Real, acusándole 
de haber sido «muy odioso y sospechoso en sus pleitos y causas», mostrándose en 
contrapartida «muy favorable a los que contra él tienen pleitos y querellas civiles 
y criminales»47. En la misma línea se ha de interpretar la denuncia que Juan Ro-
dríguez de Fonseca presentó contra el licenciado Pedro de la Cuba, acusándole de 
haber abierto las cartas que aquél había enviado desde Valladolid a su mayordomo, 
Rodrigo de la Serna, quien estaba al cargo de la administración de su hacienda. 
Para ello había recurrido al uso de la fuerza y las amenazas contra el mensajero 
que llevaba las cartas, obligándole finalmente a entregarlas contra su voluntad, 
de modo que el corregidor logró abrirlas y leer su contenido48. 

Son muchos los aspectos de este conflicto banderizo protagonizado por el 
regidor Juan Rodríguez de Fonseca de los que no estamos bien informados. Por 
ejemplo, no hemos podido determinar qué tipo de relaciones políticas mantenía 
con el obispo Alonso de Fonseca. Hemos querido referirnos con detalle al mismo, 
no obstante, porque demuestra el arraigo de las luchas banderizas entre familias 
de la oligarquía caballeresca en Toro durante el reinado de los Reyes Católicos, 
pese a no haberse detectado por la historiografía la consolidación de bandos bien 

44.   AGS, RGS, IV-1489, fol. 38. Merced de oficio de regidor de Toro a Juan Rodríguez de Fonseca, contino. 
45.   AGS, RGS, VIII-1498, fol. 130. 
46.   AGS, RGS, XII-1498, fol. 266. 
47.   AGS, RGS, VIII-1499, fol. 170. Provisión al licenciado Pedro de la Cuba, corregidor de Toro, y a su alcalde, para 

que tomen acompañado en los pleitos que sigue el regidor Juan Rodríguez de Fonseca. 
48.   AGS, RGS, VII-1499, fol. 378. 



241ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

definidos en esta ciudad, similares a los de ciudades próximas como Salamanca 
o Ciudad Rodrigo. 

Pero hay un aspecto de estas luchas banderizas sobre el que nos interesa aquí 
poner el acento, que justifica que nos detengamos en su análisis. Nos referimos 
a la directa participación en ellas de Alonso de Fonseca, a pesar de su condición 
de eclesiástico, que, por otra parte, ocupó sedes episcopales que no tenían nin-
guna relación directa con Toro. Efectivamente, nuestro protagonista no tuvo 
inconveniente en intervenir en los asuntos políticos de esta ciudad, pese a que 
no ocupaba ningún cargo eclesiástico de relevancia en la misma, que, además, 
no era capital de diócesis. 

Que fue un eclesiástico con un régimen de vida propio de un laico queda 
demostrado por la extraordinaria dimensión que llegó a alcanzar su clientela. 
Así, en su testamento del año 1505 incluyó legados a más de cuarenta criados49. 
Nada tiene de sorprendente, por consiguiente, que desde fechas tempranas lo 
encontremos implicado en algunas de las luchas de facciones que tuvieron por 
escenario Toro. Por ejemplo, en 1485 Juan de Ulloa, Jerónimo de Valdivieso y 
Alonso de Deza el mozo, regidores de esta ciudad, junto con el procurador de la 
misma, Juan de Morales, denunciaron ante el Consejo Real al corregidor Pedro 
Gómez Manrique por haber decretado su destierro de la ciudad, conminándoles 
a que compareciesen en la Corte. Según el corregidor, los mencionados oficiales 
se habían juntado con el obispo de Ávila, que era entonces Alonso de Fonseca, fa-
voreciéndole contra el propio corregidor y sus oficiales, «a fin de lo complacer»50. 
No informa el documento, sin embargo, sobre los motivos por los que Alonso de 
Fonseca se encontraba en aquellos momentos enfrentado al corregidor. 

Poco tiempo después de este incidente se desencadenó un singular proceso que 
abunda en poner de relieve su incansable afán por reforzar su posición política 
en Toro y su comarca. Su análisis pormenorizado resulta además de sumo interés 
porque demuestra que hizo un uso impropio de sus beneficios eclesiásticos con 
fines políticos, persiguiendo ante todo el medro personal en el ámbito local de 
donde procedía. Antes de entrar en el estudio de dicho proceso es necesario, sin 
embargo, que nos detengamos en dar cuenta de la faceta de Alonso de Fonseca 
como abad comendatario de establecimientos monásticos.

49.   Franco, 2010, p. 582.
50.   AGS, RGS, IX-1485, fol. 131.



242

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

5.	MONASTERIOS EN ENCOMIENDA DE 
OBISPOS: LOS CASOS DE ALONSO DE FONSECA 
Y JUAN RODRÍGUEZ DE FONSECA

En efecto, Alonso de Fonseca, como muchos otros eclesiásticos de alto rango 
de su época, no se contentó con ejercer como obispo, sino que simultáneamente 
obtuvo otros beneficios, que prioritariamente le proporcionaban rentas, pero 
que también podían ser utilizados como fuente de poder político. Entre tales 
beneficios merecen una mención especial las llamadas abadías comendatarias 
de monasterios de las más diversas órdenes, que eran concedidas en régimen de 
administración a miembros del clero secular, que de este modo desplazaban a los 
abades o priores designados en el seno de las comunidades monásticas de clérigos 
regulares para presidirlas, inicialmente con carácter vitalicio. Muchos abades 
comendatarios fueron eclesiásticos de alto rango residentes en Roma, y que sólo 
estaban interesados en los monasterios que teóricamente tenían a su cargo como 
administradores para percibir las rentas anexas a sus abadías. 

Alonso de Fonseca, siendo obispo, ocupó también el cargo de abad comendatario, 
al menos de dos casas, ninguna de las cuales estuvo ubicada en alguna de las 
diócesis de las que fue sucesivamente titular a lo largo de su vida. Se trata por un 
lado de una comunidad de monjes benedictinos de San Román de Hornija, villa 
cercana a la ciudad de Toro, y por otro de una comunidad de clérigos regulares 
de San Agustín en el lugar segoviano de Párraces51.

Por lo que respecta a la abadía segoviana, no hemos podido determinar las 
circunstancias concretas en que se convirtió en abad comendatario de la misma. No 
habría que descartar que figurase en el lote de la permuta del obispado de Cuenca 
por el de Osma, acordada con el cardenal de San Jorge, pues según las noticias 
proporcionadas por Tarsicio de Azcona, este último fue abad comendatario de 
Párraces52. Dicha abadía le proporcionó saneadas rentas en su etapa como obispo 
de Osma, pues nos consta que en una ocasión dio a renta a Sancho del Espinar, 
vecino de Segovia, todos los frutos, diezmos, pechos, derechos y posesiones de 
la misma, de los años 1498 y siguientes por 365 000 mrs. cada año53. No parece 
probable que la frecuentase mucho, pero consta que estuvo presente en ella el 
día uno de octubre de 1505, semanas antes de su muerte. Por otro lado también 
estableció ciertos vínculos con algunos de los canónigos, incorporándolos a su 
extenso grupo clientelar. Lo deducimos del hecho de que cuando en una ocasión 
inició pleito ante el corregidor de Soria contra un hombre de negocios vecino 

51.   Sobre esta comunidad, que en tiempos de Felipe II dejó de albergar a canónigos regulares, que fueron 
sustituidos por jerónimos, al tiempo que se vinculaba al monasterio de San Lorenzo del Escorial, de esa misma Orden, 
Vid. Cueto, 1985 y Gavilán, 1986.

52.   Azcona, 1960, pp. 109-110. 
53.   AChV, RE, C. 202, X 1505.



243ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

de esta ciudad, el bachiller Alonso Rodríguez, con el que el obispo mantenía 
diferencias sobre el arrendamiento que le había efectuado de sus pontificales, en 
la presentación de la demanda de ejecución le representó como procurador el 
bachiller Luis Gómez, canónigo de Santa María de Párraces54. 

Tras su muerte, por otro lado, la vinculación del linaje Fonseca con esta abadía 
de canónigos regulares continuó, pues su primo, el obispo Juan Rodríguez de 
Fonseca, pasó a ocupar el puesto de administrador comendatario que había quedado 
vacante, el cual conservó hasta el final de su vida. Ya lo era en 1510 cuando tuvo 
lugar un conflicto con algunos de los canónigos, sobre el que los autores que han 
hecho referencia a él han proporcionado informaciones contradictorias, cuando 
no erróneas. El más desacertado es Ronald Cueto, quien remitiéndose al padre 
Sigüenza, recoge la noticia de que en 1510 Alonso de Fonseca, obispo de Osma, y 
después de Palencia, conde de Pernia, como administrador perpetuo de la abadía 
de Párraces, viendo la poca observancia de los canónigos quiso poner remedio, 
incorporando la abadía a la Orden de San Jerónimo, y para ello envió a Párraces, 
para iniciar los trámites, a fray Sancho de Soria. Algunos canónigos se habría 
resistido violentamente a admitir la visita de este último, llevando su resistencia 
hasta el extremo de abandonar la abadía sin licencia para acogerse en el cercano 
priorato de Santo Tomé del Puerto, también de canónigos regulares de San Agustín55. 
Evidentemente Alonso de Fonseca no era obispo de Osma en 1510, pues ya había 
muerto en diciembre de 1505, ni tampoco llegó a serlo nunca de Palencia. Sí lo 
fue por el contrario su primo Juan Rodríguez de Fonseca, que es el que tendría 
la administración de la abadía aquel año, y se enfrentó con algunos canónigos 
rebeldes que buscaron refugio en el referido priorato de Santo Tomé del Puerto, 
según noticia proporcionada por Cooper56. Que estos desórdenes tuviesen algo 
que ver con un proyecto auspiciado por el obispo Juan Rodríguez de Fonseca de 
sustituir los canónigos regulares de San Agustín por jerónimos habría que ponerlo 
en duda, y de hecho tal sustitución no tuvo lugar hasta el reinado de Felipe II, 
tras la fundación del monasterio de San Lorenzo del Escorial. Este influyente y 
ambicioso obispo, por lo demás, continuó siendo abad comendatario de Párraces 
hasta su muerte, y lo era durante los años de la guerra comunera. Buena prueba 
de ello la proporciona el ataque que perpetraron en dicha abadía los comuneros 
segovianos, que en represalia por el incendio de Medina del Campo, del que fue 
principal responsable el hermano del obispo, Antonio de Fonseca, saquearon el 
edificio monástico, en el que se almacenaban 10 000 fanegas de cebada, trigo y 
centeno, por las que después de Villalar la ciudad y Tierra de Segovia fue condenada 
a ofrecer restitución y compensación57. 

54.   AChV, RE, C. 196 (XII-1504).
55.   Cueto, 1985, pp. 23-24.
56.   Cooper, 1991, vol. II, p. 1.159. 
57.   Szászdi, 2009. 



244

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El hecho de que Juan Rodríguez de Fonseca fuese el sustituto de su primo Alonso 
de Fonseca como abad comendatario de Santa María de Párraces lo consideramos 
bastante simbólico, y abunda en poner de manifiesto la utilización por este linaje 
de los beneficios eclesiásticos en su propio provecho, acumulándolos sin freno. 
No fue, en efecto, la única comunidad monástica que este prelado tuvo en admi-
nistración para cobrar sus rentas, sino que, desde este punto de vista, superó a 
su primo, pues tenemos noticia de que al menos lo fue de otras dos, además de 
Párraces, las dos de enorme prestigio en el panorama monástico castellano. Se 
trata del monasterio de San Isidoro de León, del que nos consta que en 1523 era 
perpetuo administrador. En calidad de tal solicitó poder apear el patrimonio per-
teneciente al monasterio de Nuestra Señora Santa María de la Vega, en Salamanca, 
que era dependiente del monasterio leonés58. Por otro lado, también sabemos que 
tuvo hasta su muerte la encomienda del monasterio benedictino de San Zoilo de 
Carrión,como consecuencia de lo cual se puso freno al proceso de incorporación 
del mismo a la congregación observante de San Benito de Valladolid, que ya se 
había iniciado con su desvinculación con respecto al monasterio francés de Cluny, 
del que había sido priorato durante varios siglos. En efecto, según denunciaron 
los representantes del monasterio de San Benito de Valladolid en 1524 ante el 
rey, mientras vivió el obispo de Burgos, Juan Rodríguez de Fonseca, éste percibió 
las rentas del monasterio de San Zoilo, pero no atendió a su responsabilidad de 
mantener en buen estado sus edificios, que estaban en peligro de caerse. Por ello 
solicitaron que con cargo a los bienes que había dejado el difunto se financiasen 
las obras de reparación necesarias en San Zoilo59.

6.	UTILIZACIÓN POLÍTICA POR ALONSO DE 
FONSECA DE SU POSICIÓN COMO ABAD 
COMENDATARIO DE SAN ROMÁN DE HORNIJA 

Para Alonso de Fonseca el monasterio benedictino de San Román de Hornija, 
aunque aparentemente se encontraba en un estado de grave decadencia a fines del 
siglo XV, presentaba un evidente interés por el hecho de que se ubicaba muy cerca de 
su ciudad natal, Toro, y porque, además disfrutaba del señorío jurisdiccional pleno 
sobre la villa donde estaba ubicado60. No fue por casualidad, por tanto, que nuestro 
protagonista se hizo con el control de dicha comunidad monástica, sino que para 
ello puso en práctica un bien meditado plan con el objetivo último de reforzar su 

58.   AGS, RGS, I-1523.
59.   AGS, RGS, XII-1524. Provisión dirigida a los testamentarios del difunto obispo de Burgos, Juan Rodríguez de 

Fonseca. 
60.   El grueso de las noticias que vamos a proporcionar sobre las actuaciones de Alonso de Fonseca en el monasterio 

de San Román de Hornija procede de Archivo Histórico Nacional (=AHN), Clero, libro 16.809.



245ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

posición de poder en la comarca de Toro. Lo prueba en concreto el acuerdo al que 
llegó, siendo obispo de Ávila, con el abad del monasterio leonés de San Pedro de 
Montes, en virtud del cual le cedió una serie de beneficios eclesiásticos, a cambio de 
su renuncia a toda pretensión sobre San Román de Hornija. En la bula que en 1479 
el Papa Sixto IV expidió a favor del obispo de Ávila, haciéndole merced del priorato 
del monasterio de San Román de Hornija, se reconocía de forma explícita que hacía 
más de 20 años que el abad de San Pedro de Montes lo poseía, pero era con mal 
título, por lo que podía considerarse vacante. Consiguientemente el Papa nombró a 
Alonso de Fonseca como administrador de dicho priorato. Y al cabo de unos pocos 
años éste comenzó a poner en práctica su plan para utilizar dicha posición de cara 
a favorecer su medro personal. 

Entró en negociación con este objeto con el monasterio observante de San 
Benito de Valladolid para que el de San Román se incorporase a la Congregación de 
monasterios benedictinos observantes que la casa vallisoletana con gran esfuerzo 
estaba poniendo en marcha. Pero no se trató de una decisión que estuviese inspirada 
exclusiva ni prioritariamente por el afán reformista del obispo Fonseca, ni por 
su simpatía hacia la forma de vida que los monjes adoptaban en los monasterios 
observantes. Por el contrario, todo invita a sospechar que la incorporación de San 
Román a la Congregación observante fue una oportuna excusa de la que se sirvió 
este ambicioso prelado, que entonces ocupaba la sede de Cuenca, para hacerse con 
el señorío efectivo de la villa de San Román de Hornija, y de este modo reforzar su 
posición de poder en la comarca de Toro. 

Todo el proceso se inició con la firma de una capitulación y concordia entre 
Alonso de Fonseca, obispo de Cuenca como comendatario y administrador perpetuo 
del monasterio de San Román de Hornija, de una parte, y el prior y monjes del 
monasterio de San Benito de Valladolid, de la otra. Se otorgó el documento en el 
interior de este último monasterio, el 27 de enero de 1489, y en él se proclamaba 
que el objeto del acuerdo era la «reedificación, reformación y redición a regular 
observancia» del dicho monasterio de San Román, siempre a condición de que 
el papa lo aprobase. El obispo justificó su decisión de firmar la concordia con los 
benedictinos vallisoletanos con el argumento de que el monasterio de San Román 
de Hornija está «tan disipado y destruido y defetuoso y caresciente así de personas 
religiosas que en él religiosamente vivan segund su regla y orden, como de los 
edificios del dicho monasterio y oficios de él, y los ornamentos, cálices y libros y 
otras cosas necesarias para el culto divino». Por ello, dado que el monasterio no 
tenía otros bienes adecuados para afrontar las necesidades financieras que de su 
estado de postración se derivaban, habían llegado a la conclusión de que la solución 
más viable era la de vender el señorío jurisdiccional que le pertenecía sobre la villa 
de San Román de Hornija. 

En concreto se preveía una completa reconstrucción del edificio monástico, 
y la adquisición de ornamentos, cálices, libros y otros objetos necesarios para el 
funcionamiento de la comunidad. En el acuerdo firmado, ambas partes estimaron 



246

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que los gastos que exigía esta empresa ascenderían a 2 039 536 mrs.. Para asegurar 
el éxito de la reconstrucción, Alonso de Fonseca se comprometió a que en el caso 
de que de la venta del señorío de la villa de San Román de Hornija no se obtuviese 
tal cantidad de dinero, él aportaría de su propio peculio la diferencia. Por otra parte 
se incluyeron también bastantes cláusulas de garantía para el monasterio, a fin de 
que la pérdida del señorío jurisdiccional sobre la villa no afectase a su viabilidad 
económica. En concreto, se dispuso que se le había de permitir disponer de tierras 
y suelo en término de la villa donde plantar viñas suficientes para obtener una 
cosecha anual de 2 000 cántaras de vino.

Según se denunció más adelante por numerosos testigos, la decisión de llevar 
a cabo la venta del señorío jurisdiccional se tomó a espaldas de los propios monjes 
de San Román de Hornija, a los que no se consultó antes de solicitar al Papa la 
necesaria licencia para poder vender. Las diligencias para proceder a la venta también 
se llevaron a cabo al parecer con todo secretismo, para asegurarse de que fuese el 
propio Alonso de Fonseca el que se hiciese con la posesión de facto de este señorío. 
Recurrió para ello a la interposición de un testaferro, su criado Diego de Tapia, que 
era alcaide de Bonilla, quien compró el lugar y tomó posesión de él secretamente, 
de noche. Procedió tan en secreto que pocos en la villa se enteraron de la operación. 
A partir de entonces el que de hecho actuó como señor de la villa, que contaba 
con más de doscientos vecinos, fue el propio Alonso de Fonseca, a quien se acusó 
incluso de exigir nuevas prestaciones señoriales a los vecinos, en forma de gallinas, 
dinero y otras imposiciones. 

Paralelamente Alonso de Fonseca puso en marcha las obras de reedificación del 
monasterio de San Román, al que trató de dotar de unas buenas infraestructuras 
para su defensa, hasta el punto de que se llegó a denunciar que parecía más fortaleza 
que casa de religión. Los testigos fueron unánimes al declarar que este prelado, 
que ocupaba entonces la sede de Cuenca, trataba a los vecinos de San Román de 
Hornija como si fuesen sus propios vasallos solariegos. La villa, dependiente del 
señorío jurisdiccional del monasterio benedictino del mismo nombre, había estado 
en la fase anterior bajo la encomienda del Almirante de Castilla, que concentraba 
numerosos señoríos en la comarca. A cambio de la protección que como encomendero 
les garantizaba este poderoso noble habían estado obligados a efectuarle algunas 
prestaciones, entre las que estaba la entrega de 200 gallinas cada año. A partir del 
momento en que Alonso de Fonseca se hizo con el control efectivo de la villa prohibió 
explícitamente a sus vecinos que tuviesen como encomendero al Almirante, y les 
ordenó que, en adelante, las referidas gallinas se las entregasen a él61. 

Ante esta situación los reyes decidieron intervenir, logrando que el Papa Inocencio 
VIII otorgase una bula que autorizaba a revocar la operación de venta de los derechos 

61.   Según declaraciones de testigos contenidas en la pesquisa que por orden de los Reyes Católicos llevó a cabo 
el corregidor de Toro en diciembre de 1490, que se recoge en AHN, Clero, libro 16.809. 



247ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

señoriales que sobre la villa de San Román de Hornija poseía el monasterio del 
mismo nombre. Fueron comisionados para ello dos jueces apostólicos, Pedro López, 
chantre de Zamora, y Juan de Nolla, canónigo de esta misma catedral y arcediano 
de Tioneo en la de Oviedo. En octubre de 1491 los reyes comisionaron a su criado, 
Pedro de Ontañón, para que compareciese ante dichos jueces a fin de que se llevasen 
a cumplimiento las diligencias necesarias para que la venta quedase anulada62. Se 
tomó información a testigos, que confirmaron el carácter fraudulento de la operación, 
por lo que finalmente los referidos jueces apostólicos pronunciaron sentencia por 
la que declararon nula la venta.

Pero la intervención de los reyes fue más allá, pues no se conformaron con 
restablecer el statu quo anterior a la firma del acuerdo con el abad de San Benito 
de Valladolid, sino que decidieron que fuese la propia Monarquía la que adquiriese 
al monasterio benedictino los derechos señoriales que poseía. Justificaron la 
conveniencia de la operación con el argumento de que la dicha villa de San Román 
de Hornija se localizaba cerca de la ciudad de Toro «y situada en los términos de 
ella». Es decir, que su objetivo último era incorporar la villa al señorío urbano de 
esta ciudad, haciendo recaer la obligación de financiar el coste financiero de la 
operación sobre la propia corporación urbana. Cerraron por ello los monarcas 
un acuerdo con fray Juan de San Juan, prior de San Benito de Valladolid, que a la 
vez era prior del monasterio de San Román, por virtud del cual se le abonaría la 
cuantía de 1 531 980 mrs, que en algunos documentos es redondeada en 1 533 000 
mrs. a cambio de la renuncia a los derechos señoriales que el monasterio poseía 
sobre la villa donde se ubicaba63. Llama la atención que dicha cantidad se sitúa 
muy por debajo de la contemplada en el primer acuerdo entre los benedictinos de 
Valladolid y Alonso de Fonseca, que superaba los 2 millones de mrs. No cabe afirmar, 
por tanto, que la intervención de los reyes resultase en beneficio económico de los 
monjes benedictinos, sino al contrario. Pero tampoco hay certeza de que Alonso de 
Fonseca hubiese llegado a abonar efectivamente la cantidad comprometida en el 
acuerdo inicial con el prior de Valladolid para garantizar la reconstrucción de San 
Román de Hornija, que superaba los dos millones de mrs. Por otra parte, además 
de rebajarse la cantidad en que se valoraban los derechos jurisdiccionales objeto 
de transacción, el pago de la cantidad comprometida se efectuó con evidentes 
dificultades y retrasos. De hecho la mayor parte del precio, en concreto un millón de 
mrs, había de ser satisfecho por la propia ciudad de Toro, a cambio del privilegio de 
poder incorporar a su jurisdicción la villa objeto de compra. El resto no queda muy 
claro en los documentos consultados quién lo debería pagar, aunque aparentemente 
corrió a cargo de la Real Hacienda.

62.   AGS, RGS, X-1491, fol. 230. Provisión expedida en la Vega de Granada, 13-x-1491.
63.   Según provisión de los Reyes Católicos, en AGS, RGS, VI-1494, fol. 7. 



248

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Los documentos prueban que el concejo de Toro no fue puntual a la hora de 
abonar el millón de mrs. con que le obligaron los reyes a contribuir en la operación. 
Así, en una real cédula de 1501 se recogía la denuncia por parte del monasterio 
de San Román de Hornija de que aún no había terminado de ingresar el precio 
estipulado en el contrato de venta, sino que restaban 150 000 mrs. pendientes de 
pago, por lo cual ese mismo año los reyes conminaron al corregidor de Toro para 
que inmediatamente se abonase dicha cantidad a los monjes64. Por otro lado, los 
propios reyes estuvieron dando en los años 1500 y 1503 órdenes a los contadores 
mayores para que se librasen en fondos ciertos al monasterio de San Benito de 
Valladolid las cantidades que quedaban pendientes por la venta de la villa de San 
Román de Hornija65. Esto prueba que la Real Hacienda se implicó en el proceso de 
pago, y que varios años después de cerrarse la operación los benedictinos todavía 
no habían cobrado el precio estipulado en su integridad. 

De todo este complejo proceso nos interesa aquí destacar que en esta ocasión la 
Monarquía puso freno a las ambiciones políticas de Alonso de Fonseca, inmiscuyéndose 
en los asuntos internos de la Orden benedictina. Lo hizo en concreto dando al traste 
con un acuerdo que este prelado, que era a la vez administrador comendatario 
de un pequeño monasterio benedictino próximo a Toro, había cerrado con los 
propios benedictinos observantes de Valladolid, que con la excusa de propiciar la 
reforma y reconstrucción de una comunidad monástica arruinada, iba en última 
instancia orientado al reforzamiento de la posición política de Alonso de Fonseca 
en la comarca de su ciudad natal. 

La intervención de los reyes en este proceso favoreció, sin duda, a la ciudad de 
Toro como comunidad política, pues reforzó su posición como «señor de vasallos», 
al incorporar la villa de San Román de Hornija, rebajada a la condición de aldea, 
al territorio sobre el que la corporación urbana ejercía jurisdicción. Pero se ha de 
resaltar que no fue una decisión aplaudida por la sociedad política toresana en su 
integridad. A este respecto resulta muy reveladora una provisión que en septiembre 
de 1494 dirigieron los reyes al corregidor de Toro, bachiller Diego Fernández de San 
Millán66. En ella se hace constar que Pedro de Monroy en nombre de la ciudad de 
Toro había denunciado ante el Consejo Real que después de haberse decidido la 
incorporación de la villa de San Román de Hornija a la jurisdicción de Toro:

por parte de algunos vecinos y regidores de la dicha villa que solían vivir mal en los tiempos 
pasados, y mandar la dicha villa teniendo las varas y la gobernación de la justicia de ella, se han 
puesto y pusieron contra nuestros mandamientos, diciendo que si la dicha ciudad fuese a tener 
la posesión y propiedad de la dicha villa, que ellos la impedirían y resistirían con mano armada, 
y que no la consentirían tomar.

64.   AGS, RGS, IX-1501, fol. 27. Provisión de Granada, 2-ix-1501, al corregidor de Toro, en que se inserta cédula de 
Granada, 20-III-1501.

65.   AGS, Cámara Castilla, Cédulas, 4,68, 1. Sevilla, 30-iv-1500. Y Cédulas, 6, 58, 2. Alcalá de Henares, 8-ii-1503.
66.   AGS, RGS, IX-1494, fol. 313.



249ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

No parece demasiado arriesgado aventurar que detrás de este sector de la 
sociedad política local que se oponía a la incorporación de San Román de Hornija 
a la Tierra de Toro estaba el obispo Alonso de Fonseca, el gran perjudicado por el 
fracaso de la operación contemplada en el primer acuerdo con los benedictinos 
observantes de Valladolid, que le había facilitado a él el control de dicha villa para 
convertirla en un baluarte de su poder personal. Por otro lado, esta denuncia 
confirma sin ningún género de dudas que la sociedad política toresana se encontraba 
dividida durante el reinado de los Reyes Católicos en irreconciliables facciones. 
Lamentablemente no conocemos con detalle la composición de las mismas, ni las 
razones por las que surgieron. Que Alonso de Fonseca, ya desde su etapa como 
obispo de Ávila, estuvo plenamente integrado en una de ellas es un hecho que se 
deduce de varios significativos testimonios. Así tendremos ocasión de comprobarlo 
al dar cuenta a continuación de los sucesos violentos que empañaron la vida 
política de esta ciudad realenga en el tránsito del siglo XV al siglo XVI, y del papel 
desempeñado en ellos por el obispo Fonseca y su familia. 

7.	ALTIBAJOS EN EL PROYECTO DE CREACIÓN 
DE UN GRAN ESTADO SEÑORIAL PARA 
SU HIJO BASTARDO GUTIERRE

El fracaso de su proyecto de hacerse con el control de la villa de San Román 
de Hornija no disuadió a Alonso de Fonseca de continuar alimentando grandes 
ambiciones para su engrandecimiento personal y el de su familia en Toro y su 
comarca. A este respecto sea de resaltar que el principal móvil que inspiró sus 
actuaciones fue conseguir para su hijo bastardo Gutierre de Fonseca una sólida 
posición política en su ciudad de origen. 

Durante el período en que ocupó la sede de Ávila, Alonso de Fonseca tuvo 
con una mujer llamada Teresa de las Cuevas al menos tres hijos bastardos, pese 
a su condición de eclesiástico obligado al voto de castidad. Dos de ellos fueron 
varones, y una tercera, llamada Isabel, hembra. Todos ellos fueron legitimados 
mediante privilegios concedidos por los Reyes Católicos en el transcurso de la 
década de 1490. En concreto Gutierre fue legitimado por cédula fechada en Santa 
Fe, 20-v-149267. Y en esa misma fecha el obispo, que entonces ocupaba la sede de 
Cuenca, hizo donación inter-vivos de un importante patrimonio que había ido 
reuniendo mediante compras en los años previos a favor de este retoño. Por su 
parte, su hermana Isabel tuvo que esperar unos cuantos años para recibir idéntico 
privilegio de legitimación de estos mismos monarcas, en concreto hasta 149968. Por 

67.   AGS, RGS, V-1492, fol. 71. Legitimación de Gutierre de Fonseca, hijo de Alonso de Fonseca, obispo de Cuenca, 
habido mientras era obispo de Ávila en Teresa de las Cuevas.

68.   AGS, RGS, V-1499, fol. 117. Legitimación de Isabel Fonseca.



250

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

referencias indirectas tenemos noticia de la existencia de un tercer hijo bastardo, 
llamado Fernando de Fonseca, para el que el obispo, su padre, también obtuvo 
privilegio de legitimación, el cual fue destinado a la carrera eclesiástica, aunque 
carecemos de detalles sobre su trayectoria69.

El interés por asegurar una sólida posición política a uno de estos tres hijos, 
Gutierre, explica que Alonso de Fonseca no cesase en el empeño por tomar parte 
activa en la vida política de Toro durante todo el reinado de Isabel la Católica. Las 
intenciones que abrigaba respecto a este hijo quedaron bien puestas de relieve 
cuando el 20 de mayo de 1492, siendo todavía obispo de Cuenca, otorgó una gene-
rosa donación a su favor de un importante conjunto de bienes, adquiridos en las 
décadas previas, y que en su mayor parte se ubicaban en el entorno de la ciudad de 
Toro. En el documento hizo mención expresa a las villas de Villalbarba y Villafelis, 
y heredamientos en los lugares de Barrales y Guarrate, en jurisdicción de Toro, 
Villanueva del Cañedo con su fortaleza y jurisdicción, los lugares de Cardeñosa, 
Huelamos y Santinanes, en jurisdicción de Salamanca, las casas principales en que 
habitaba en la ciudad de Toro, y todos los mrs. de juro que poseía70.

Entre los indicios de su involucramiento en las luchas por el poder en Toro, 
siempre con la vista puesta en la promoción de su hijo, cabe destacar algunas 
solicitudes de cartas de seguro por vecinos de esta ciudad, como Alonso de Cazorla, 
a quien le fue concedida una en 1498, porque había transmitido a los reyes su 
temor a previsibles ataques del obispo71. Por otro lado son varios los indicios 
aportados por la documentación que llevan a concluir que este prelado, pese a 
su condición de eclesiástico que le vedaba el recurso al uso de la fuerza, tuvo una 
cierta predisposición hacia los comportamientos violentos. Así, además de vecinos 
de Toro, otros varios individuos de muy diversa procedencia solicitaron cartas de 
seguro para ponerse a salvo de sus ataques. En la mayoría de los casos se trata de 
clérigos. Así, en 1499 ocho beneficiados en diversas parroquias del obispado de 
Osma solicitaron carta de seguro porque se temían de él, sus provisores, hombres, 
criados, parientes y vasallos72. Ese mismo año se expidió otra carta de seguro a 
favor de varios clérigos73, y otra a favor de dos hermanos vecinos de la ciudad de 
Calahorra, de los que desconocemos la relación que tenían con él74. Pocos años 
después les tocó el turno de solicitar carta de seguro a algunos de sus vasallos, 
vecinos de lugares del señorío de la mitra de Osma, en concreto a los vecinos del 

69.   Así se hace constar en una cédula expedida por el rey en Segovia, 7-VIII-1505, autorizando al obispo Alonso 
de Fonseca a fundar mayorazgo en favor de Gutierre de Fonseca. 

70.   Este documento, fechado en Pareja, 20-V-1492, se inserta en AGS, RGS, VII-1501, fol. 89. 
71.   AGS, RGS, II-1498, fol. 153.
72.   AGS, RGS, IX-1499, fol. 468. Carta de seguro a favor de Pedro de Magaña, cura de Pozalmuro y Torrubia, 

doctor Alvar Alfonso, cura de Canales, doctor García de Ágreda, cura de Almenar, doctor Antonio de Contreras, cura 
de Caravantes, Miguel Pérez de Pinilla, Pedro Gómez de Hinojosa del Campo, Pedro Sánchez del Villar y Diego Garcés, 
cura de Peroniel y Noviercas.

73.   AGS, RGS, IX-1499, fol. 19.
74.   AGS, RGS, X-1499, fol. 71. Carta de seguro para Juan y Catalina Jiménez, hermanos vecinos de Calahorra. 



251ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

arrabal de la villa de Ucero75. Pero en este caso la hostilidad era consecuencia de 
haberse desarrollado una enconada rivalidad entre los vecinos del arrabal y los 
de la villa, ubicada en un risco alejado de los caminos. Por ello, por ser lugar de 
más tránsito, se habían abierto en el arrabal una panadería y una taberna para 
viandantes y para los propios vecinos del arrabal, para no tener que subir a la villa. 
Pero éstos se quejaron porque los alcaldes se lo prohibían, atendiendo órdenes 
del provisor de Osma76. 

8.	EL EPISODIO DEL HOMICIDIO DEL REGIDOR 
Y ALCAIDE DE TORO JUAN VÁZQUEZ

Volviendo al análisis de la participación de Alonso de Fonseca en su etapa como 
obispo de Osma en la vida política de Toro, interesa detenerse en dar cuenta de 
un cruento episodio que la empañó a comienzos del año 1500. Desconocemos 
bastantes detalles sobre el contexto en se enmarca dicho suceso, y las motivaciones 
de los implicados en el mismo. Se trata del asesinato del alcaide de la fortaleza 
de la ciudad y regidor, Juan Vázquez, que fue perpetrado por el hijo bastardo del 
obispo, Gutierre, auxiliado por sus criados y otras personas de su facción. A raíz 
de ello los Reyes Católicos en febrero de 1500 expidieron una provisión dirigida 
al propio obispo de Osma y a Fernando de Fonseca, ordenándoles que saliesen 
de forma inmediata de la ciudad de Toro y sus términos, y no volviesen a entrar 
hasta que se les autorizase mediante licencia real. La razón esgrimida era que de 
su presencia dentro de la ciudad se podían recrecer escándalos e inconvenientes, 
como consecuencia del reciente suceso de la muerte del alcaide77. Es una buena 
prueba de que al obispo no se le consideraba exento de responsabilidad en las 
actuaciones de su hijo bastardo, con el que haría causa común. Al poco tiempo, 
en marzo de 1500, los monarcas expedían otra provisión dirigida a los alcaldes de 
Casa y Corte para que apresasen los cuerpos de Gutierre de Fonseca y otros vecinos 
de Toro que habían participado en el mencionado asesinato, los cuales se habían 
dado a la fuga, contando con el apoyo de otros vecinos que les proporcionaron 
favor y ayuda78. Hubo entre ellos incluso varias mujeres, las cuales, después de 
que se hubiesen refugiado en una iglesia de Toro para escapar a la acción de la 
justicia, les habían metido armas y bastimentos79.

Paralelamente se decidió el envío como juez pesquisidor del comendador 
Fernando de Gamarra, para que tomase información sobre lo sucedido y actuase 

75.   AGS, RGS, III-1501. Carta de seguro a los vecinos del arrabal de Ucero. 
76.   AGS, RGS, III-1501. Comisión al corregidor de Aranda.
77.   AGS, RGS, II-1500, fol. 175. 
78.   AGS, RGS, III-1500, 
79.   AGS, RGS, I-1501, fol. 304. Las acusadas de haber ayudado a Gutierre de Fonseca y los otros que habían 

participado con él en el homicidio fueron Ana Rodríguez, Isabel Andina y Leonor, hija de María de Olmos. 



252

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

contra los que encontrase culpables. Este juez ordenó el secuestro de un impor-
tante conjunto de bienes, entre los que destacaba la villa de Villanueva de Cañedo 
con su fortaleza y jurisdicción, que coinciden con los que en mayo de 1492 había 
donado Alonso de Fonseca, entonces obispo de Cuenca, a su hijo Gutierre. De 
igual modo ordenó el secuestro de las rentas generadas por la explotación de este 
patrimonio, entre las que destacaba una gran cantidad de cereal acumulado de 
varios años, y repartido entre diversos silos80. 

El obispo reaccionó, sin embargo, frente a estas medidas de forma inmediata, 
denunciando su ilegalidad. Alegó que los bienes secuestrados no eran propiedad 
de su hijo, sino suyos propios. De este modo negaba validez a la donación inter 
vivos que le había realizado en Pareja en 1492. Y ciertamente en dicha donación 
se había incluido una cláusula que resultó decisiva para que por vía de justicia 
se le diese la razón, poniendo a salvo del embargo y la posterior confiscación el 
patrimonio trabajosamente reunido para su hijo. Dicha cláusula preveía la anu-
lación de la donación en caso de la comisión de algún crimen que conllevase la 
confiscación de su hacienda por el beneficiario de la misma. Por este motivo, en 
un plazo de tiempo sorprendentemente breve el Consejo Real expidió ejecutoria a 
favor del obispo de Osma en julio de 1501, y contraria a las demandas interpuestas 
por los herederos del asesinado alcaide de Toro81, que anuló de forma abrupta las 
consecuencias económicas del homicidio para el linaje Fonseca.

Después de la expedición de las ejecutorias de 1501 que tocaban a la confiscación 
del patrimonio, el calvario judicial de Gutierre de Fonseca, son embargo, no acabó, 
ante el empeño de los herederos del alcaide por hacerle pagar por su crimen. No 
hemos podido reconstruir en detalle los pormenores del proceso judicial que 
siguió su curso. Sí nos ha llamado la atención advertir que, en defensa de su causa, 
el obispo y su hijo no dudaron en recurrir a sus conexiones eclesiásticas para 
enfrentarse a una Monarquía a la que en última instancia ambos tanto debían. 
Así, sorprende que, en la prosecución de su defensa, los Fonseca provocaron un 
grave conflicto de competencias jurisdiccionales entre la Monarquía castellana 
y la Iglesia, que obligó a Isabel la Católica a movilizar incluso a su embajador en 
Roma, Juan de Rojas. La reina le dirigió, en efecto, una cédula desde Alcalá de 
Henares en mayo de 1503, haciéndole partícipe de una queja presentada por la 
viuda del alcaide asesinado. Según ésta, Gutierre de Fonseca había obtenido, «con 
relación no verdadera», un rescripto del Papa dirigido a varios clérigos del reino 
de Portugal, de las diócesis de Coimbra y Braga, que como jueces apostólicos la 
habían emplazado a ella y demás herederos del alcaide para que compareciesen 

80.   AGS, RGS, V-1501, fol. 317. Provisión a Diego de la Fuente y Alonso Ruiz, vecinos de Toro, y Alonso regidor, 
vecino de Guarrate, y Francisco de las Osas, habitante en Villanueva de Cañedo. En su poder estaba depositado el cereal 
que el obispo tenía «ensilado y entrojado», el cual se estaba estropeando y en peligro de perderse, como consecuencia 
del embargo decretado por el comendador Gamarra.

81.   AGS, RGS, VII-1501, fol. 89. 



253ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

ante ellos en la ciudad portuguesa de Miranda, para tomarles declaración en 
relación con la acusación de asesinato presentada contra Gutierre de Fonseca. 
Era toda una afrenta para la jurisdicción civil de la Monarquía castellana, no sólo 
por la interferencia que suponía de la jurisdicción eclesiástica en un asunto que 
no le competía, sino por la circunstancia agravante de que sus súbditos fuesen 
citados a comparecer en otro reino, el de Portugal, para declarar sobre un delito 
cometido en el reino de Castilla 82. 

Pese a estas graves tensiones, que continuaban en plena efervescencia en las 
vísperas de la muerte de la Reina Católica, la Monarquía, que en un primer mo-
mento había aparentado mostrar tanto rigor, propiciando un castigo ejemplar 
para Gutierre de Fonseca, por la gravedad de su crimen, terminó cediendo en 
todos los terrenos. En consecuencia el asesinato del alcaide de Toro quedó en 
la práctica impune, mientras que Gutierre lograba una plena rehabilitación, sin 
recibir ningún castigo. 

El patrimonio del obispo de Osma no sólo fue salvado del embargo con el 
argumento de que no era propio de Gutierre de Fonseca, sino que muy poco tiempo 
después, habiendo fallecido ya la reina Isabel, se volvió a efectuar una transferencia 
formal del mismo en su integridad a favor de este hijo bastardo que hacía muy 
pocos años había cometido un grave acto de homicidio. El obispo, en efecto, tras 
haber obtenido una real cédula, fechada en Segovia el 8 de agosto de 1505, por la 
que se le autorizaba a fundar mayorazgo a favor de Gutierre, encontrándose de 
visita en el monasterio de Párraces el 10 de octubre de 1505 procedió a la fundación 
formal del mayorazgo. Incluyó en él los mismos bienes de los que ya le había 
hecho donación inter vivos en mayo de 149283. La declaración de invalidez de dicha 
donación quedó así desenmascarada como una mera maniobra legal, de la que 
todos se olvidaron después de la muerte de la reina, para probable disgusto de la 
viuda y demás herederos del alcaide Juan Vázquez.

9.	LA REHABILITACIÓN DE GUTIERRE DE FONSECA, Y SU 
PAPEL DURANTE LA GUERRA DE LAS COMUNIDADES

Pero la falta de castigo a Gutierre de Fonseca por el homicidio que perpetró no 
sólo se puso en evidencia en esta sorprendente fundación de mayorazgo, sino que 
su trayectoria política posterior demuestra que no tuvo que afrontar significativas 

82.   AGS, Cámara-Cédulas, 6, 101,7. Cédula de Alcalá de Henares, 20-V-1503.
83.   El documento de fundación de mayorazgo puede consultarse en AGS, Cámara de Castilla, Diversos, leg. 38, doc. 

12. También ha sido publicado, a partir de un documento del archivo de los duques de Alburquerque, por Franco, 2010. 
Los bienes incorporados al mayorazgo fueron en concreto Villanueva de Cañedo, Cardeñosa, Huelmos, y Santibañes 
y Guarrate,Villalbarba, Villafeliz y Villaster, las aceñas de La Moraleja, en el río Duero, en término de Tordesillas, y 
los mrs. de juro perpetuo en Toro y en Palencia, heredad de pan llevar en término de Penilla, jurisdicción de Toro, y 
heredamientos en Barriales, jurisdicción de Toro. Con las casas principales en Toro, «cabe la iglesia mayor de Toro».



254

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

dificultades para consolidarse pronto como uno de los miembros más influyentes 
del grupo oligárquico de la ciudad de Toro. Se cumplieron así sin problemas las 
expectativas que en él había puesto su padre. 

Este proceso de ascenso político de Gutierre de Fonseca, que se aceleró años 
después de la muerte de su padre, fue facilitado por los acontecimientos que 
tuvieron lugar en Castilla durante la guerra de las Comunidades. El hijo bastardo 
del obispo de Osma destacó, en efecto, como uno de los más comprometidos 
dirigentes del partido realista en la ciudad de Toro, donde desempeñaba el oficio 
de regidor, al igual que lo hicieron otros muchos miembros de su familia a lo 
largo del siglo XV. 

Al inclinarse por apoyar al rey Carlos I, Gutierre de Fonseca hizo causa común 
con sus más célebres parientes del linaje Fonseca. Entre ellos destacan dos primos 
de su difunto padre, el obispo de Burgos, Juan Rodríguez de Fonseca, y el hermano 
de éste, el contador mayor Antonio de Fonseca, señor de Coca y Alaejos, dos de 
los más comprometidos defensores de la causa del rey, y que por ello figuraron 
entre los más odiados por los rebeldes comuneros84. Pero a sus bien conocidos 
nombres se ha de añadir el del también celebérrimo arzobispo de Santiago, Alonso 
de Acevedo y Ulloa, que pocos años después de la guerra comunera ascendería a la 
sede metropolitana de Toledo, tras la muerte del absentista sobrino de Chievres. 
Este influyente prelado, en efecto, fue quien en la ciudad de Salamanca encabezó 
la facción que apoyó la causa realista, por oposición a la que les había venido 
disputando a los Fonseca-Acevedo desde hacía décadas la preeminencia política 
en la capital universitaria, en la que militaron los Maldonado y otros linajes 
salmantinos volcados desde el primer momento en apoyo de la rebelión comunera85. 

El apoyo prestado por el regidor Gutierre de Fonseca a la causa del rey fue 
reconocido de forma explícita por el cardenal Adriano en una carta que dirigió a 
Carlos desde Medina de Ríoseco el 17 de octubre de 1520. En ella le informaba de que 

En Toro hay gran diferencia y an estado para pelear porque Diego de Ulloa dize que se dé poder 
a la junta generalmente para todo lo que quisieren hazer y aprovando lo que an hecho, y don 
Gutierre de Fonseca con todos los que le siguen dizen que no se ha de dar el poder antes lo 
contradizen. Me ha enbiado a ofrecer gente de pie y de cavallo para servicio de Vuestra Majestad»86. 

De hecho la actitud prorrealista de Gutierre de Fonseca, y su parentesco con 
el obispo de Burgos y el señor de Coca y Alaejos, terminaron haciendo insoste-
nible su posición en la ciudad de Toro, de la que tuvo que exiliarse, para desde 
fuera de ella continuar combatiendo en defensa de la causa del rey. Por ello, ya 
en una misiva de 1 de noviembre de 1520 dirigida por el cardenal Adriano al rey 

84.   Szászdi, 2015, pp. 384-390. 
85.   Sobre la incidencia del conflicto banderizo entre la facción del arzobispo de Santiago, Alonso de Fonseca, y 

la del doctor Talavera, en el conflicto de las Comunidades en Salamanca, vid. Santos, 2002a y 2002b, Pelizaeus, 2007 
y Möller, 2018, p. 160. 

86.   Danvila, 1897-1900, II, p. 261. 



255ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

desde Medina de Ríoseco le recomendaba que agradeciese por carta la actitud 
demostrada por Gutierre de Fonseca y Juan de Ulloa, entre otros, por su apoyo a 
la causa realista en Toro87. 

Pese a la existencia de una influyente y activa facción realista, los rebeldes 
comuneros terminaron haciéndose con los principales resortes del poder en esta 
ciudad zamorana, gracias al apoyo prestado a la rebelión por otras varias familias 
influyentes de su grupo oligárquico. Ciertamente Joseph Pérez admite que en 
Toro llegó a darse el inusual fenómeno de la coexistencia de dos corregidores, uno 
designado por el rey y otro por la Junta88. Pero se plantean ciertas dudas sobre lo 
acertado de esta interpretación, puesto que el grueso de la documentación prueba 
que quienes controlaron el gobierno de la ciudad a fines de 1520 y comienzos de 
1521 prestaron abiertamente apoyo al obispo de Zamora, Antonio de Acuña, muy 
activo en la comarca. Y, además, emprendieron acciones de represalia contra 
Gutierre de Fonseca y otros miembros de la oligarquía que habían apostado por 
apoyar la causa del rey, tales como Juan de Ulloa o Pedro de Bazán. 

Las actuaciones de los comuneros contra Gutierre de Fonseca tuvieron por 
escenario no sólo la ciudad de Toro, de la que se exilió, evitando así poner en 
peligro su persona, sino también otros lugares de su comarca donde poseía bienes. 
Por lo que toca a la ciudad, su mayordomo, Andrés Sánchez, denunció que, por ser 
criado de Gutierre, le habían apresado los de la Comunidad y le habían causado 
múltiples agravios89. El propio Gutierre acusó a Pedrarias y Francisco Rodríguez, 
y otros vecinos de Toro, porque le habían mandado tomar 85 cargas de trigo y 55 
000 mrs. en dinero, en represalia por haberse incorporado al ejército realista90. 
Pero la acción de represalia de mayor envergadura de la que fue víctima afectó a 
un elemento de su patrimonio ubicado en el entorno rural de Toro. Se trata de una 
casa en Guarrate, en la que guardaba muchos bienes y tapicería, donde residían dos 
escuderos suyos, encargados de su guarda. En abril de 1521, estos escuderos fueron 
atacados, acusándolos a voces de «traidores», y la casa fue saqueada «cuando mucha 
gente de pie y de caballo de Salamanca iban en socorro de Juan de Padilla, al pasar 
por dicho lugar» 91. Por otro lado sabemos que, entre los comuneros salmantinos 
con los que Gutierre de Fonseca pleiteó después de Villalar por los daños que le 

87.   Danvila, 1897-1900. II, pp. 470-4. Recomienda que a estos dos y a otros varios les escriba, «agradeciéndoles 
mucho lo que han hecho y hacen en su real servicio».

88.   Pérez, 2005, pp. 430-1. Sostiene que durante tres meses Toro contó con dos corregidores, el doctor Valdivieso, 
nombrado por la Junta, que vigilaba por los intereses de la Comunidad, y el antiguo corregidor, Carlos de Guevara, que 
«trataba de reprimir el ardor militante de sus administrados». Esta situación insólita se habría mantenido hasta el 15 
de enero de 1521, cuando Carlos de Guevara tuvo que abandonar Toro bajo amenaza de muerte.

89.   AGS, RGS, III-1522. Provisión al corregidor de Toro.
90.   AGS, RGS, VI-1521. Provisión al corregidor de Toro.
91.   AGS, RGS, XI-1521. Provisión al corregidor de Toro sobre la querella presentada por Gutierre de Fonseca contra 

Pedro Maldonado Pimentel y otros capitanes comuneros. En otra provisión se añadió la noticia de que la mencionada 
casa no sólo fue saqueada, sino también quemada AGS, RGS, VI-1523 (2º). Provisión al licenciado Pedro Martínez de 
Valdés, juez de comisión.



256

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

causaron durante la guerra, figura el comendador Francisco de Gricio92. En otras 
provisiones, por fin, se alude a otra acción violenta perpetrada por los comuneros 
contra esta misma casa, de la que se hace responsables a otras personas, en concreto 
a vecinos de Fuente del Saúco, lugar de señorío del obispo de Zamora93.

Tras la derrota comunera en Villalar, Gutierre de Fonseca trató de sacar provecho 
de la nueva situación no sólo exigiendo indemnizaciones por los perjuicios 
sufridos durante la guerra por los ataques de los rebeldes. También trató de 
incrementar su patrimonio mediante la adquisición de bienes confiscados a 
dirigentes comuneros en condiciones favorables, aunque finalmente sin éxito, por 
la evidente predisposición a la clemencia que terminó mostrando el rey hacia las 
familias comuneras. Así ocurrió con la hacienda confiscada al comunero salmantino 
Francisco Maldonado, condenado a muerte y ajusticiado. Poco después de su 
ejecución, el 20 de septiembre de 1521, su suegro el doctor Hernán Álvarez Abarca 
compró por 4.000 ducados los bienes de su difunto yerno. Pero la operación se 
consideró una estafa por las autoridades, y fue anulada. Entonces Gutierre de 
Fonseca ofreció el reembolso al doctor de la cantidad que había pagado, para 
entrar a continuación en posesión del patrimonio de Francisco Maldonado, a la 
espera de la decisión definitiva del rey. Finalmente, no obstante, Rodrigo Arias 
Maldonado, hijo del ajusticiado, adquirió estos bienes por 15.000 ducados, de 
los cuales 6 000 se abonaron a su madre viuda, Ana de Abarca, por lo que le 
correspondía percibir de su dote94. Gutierre de Fonseca fracasó, por lo tanto, en 
este intento de convertirse en propietario de este importante patrimonio, como 
había sido su propósito. Pero lo estuvo administrando durante un tiempo. Por 
ello luego tuvo que seguir largo pleito con la viuda de Francisco Maldonado sobre 
el reparto de las rentas generadas por el mismo, en particular por las de la villa de 
El Maderal, de la que eran señores jurisdiccionales los Maldonado 95.

Pese a este revés, la posición de Gutierre de Fonseca en el seno del grupo 
oligárquico de Toro quedó muy reforzada tras la derrota de los rebeldes comuneros. 
Así, pues, su trayectoria demuestra de forma paradigmática que para los miembros 
de las oligarquías caballerescas castellanas, proclives a recurrir de forma abusiva 
a la violencia para la consecuención de sus objetivos políticos, las oportunidades 
de reconciliación con la Monarquía, después de la comisión de graves actos 
criminales y de desobediencia, no eran irrelevantes. Gutierre de Fonseca, nacido de 
la unión ilegítima de un obispo de Ávila y una mujer con la que mantuvo relaciones 
durante varios años, gracias al empeño de su padre había logrado hacerse con un 
gran patrimonio, integrado por señoríos, tierras y otros diversos bienes, que le 

92.   AChV, RE, 413-77 (17-II-1529). 
93.   AGS, RGS, VI-1521. Provisión al corregidor de Toro. Recoge la denuncia de Gutierre de Fonseca, quien denunció 

que estando él en el ejército del rey en abril de 1521, entraron en una casa y paneras que él poseía en Guarrate, a una 
legua de Fuente del Saúco, y le tomaron 800 margas de trigo.

94.   Pérez, 2005, p. 641.  
95.   AChV, RE, 402-36 (4-X-1527).



257ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

aseguraba un lugar preeminente en el seno de la oligarquía de Toro, a la que se 
incorporó como regidor. Su participación en un grave acto criminal, el asesinato 
de un oficial del rey, regidor y alcaide de Toro, estuvo a punto de dar al traste 
con este fulgurante ascenso, pues todo su patrimonio llegó a ser confiscado por 
disposición de los oficiales de la justicia de la Monarquía.Se trató, sin embargo, 
de un mero tropiezo transitorio. Su padre logró con éxito en sus últimos años 
de vida reconducir su carrera, dejándole dotado con un valiosísimo patrimonio. 
Su comportamiento durante la guerra de las Comunidades, apostando por la 
facción que terminó triunfando, hizo todo lo demás, muchos años después de la 
muerte del obispo, ocurrida en 1505. Así, pues, uno de los principales paladines 
de la causa del rey en Toro en 1520 y 1521 había sido una veintena de años antes 
un forajido de la justicia, que buscó refugio en una iglesia, perseguido por los 
oficiales del rey por su participación en el homicidio de uno de los principales 
representantes del poder monárquico en la ciudad, un regidor y tenente de la 
fortaleza. Nos encontramos ante una más de las numerosas paradojas con las que 
nos sorprende el análisis de los hechos de la historia, que obliga al historiador a 
matizar visiones esquemáticas de los procesos históricos, basadas con frecuencia 
en la mera asunción de ideas preconcebidas.

10.	 CONCLUSIONES

La reconstrucción de las trayectorias de los eclesiásticos del linaje Fonseca 
de Toro nos permite profundizar en la percepción de interesantes aspectos de la 
historia de Castilla en los siglos XV y XVI. Nos lleva a conocer con mayor detalle la 
suerte de los nobles portugueses que se exiliaron en dicho reino en esta época, como 
resultado del cambio dinástico que tuvo lugar en Portugal a raíz de la consolidación 
en el trono de la llamada dinastía de Avis, de hecho una rama bastarda de la casa 
real portuguesa. En el presente trabajo nos hemos centrado de forma preferente 
en la figura menos conocida de este singular grupo de eclesiásticos, que nos ha 
permitido entrar en contacto con una faceta del perfil de los prelados castellanos 
de la época bastante desatendida por la historiografía. En efecto, en la mayoría de 
los estudios sobre el papel de los obispos en la vida política castellana se presta 
atención preferente a su participación en la alta política cortesana. Alonso de 
Fonseca, por el contrario, concentró en muy mayor medida sus actuaciones en 
el escenario urbano, buscando su promoción, y sobre todo la de su descendencia, 
en su ciudad natal, Toro. Hemos podido demostrar que participó en las luchas 
políticas que se desarrollaron en esta ciudad durante el reinado de los Reyes 
Católicos como si de un laico se hubiese tratado. 

Por este motivo, la reconstrucción de trayectorias como la suya nos debe llevar 
a matizar las tesis que sobre el alcance de la reforma de la Iglesia castellana, y más 
en particular de su episcopado y clero secular, durante el reinado de los Reyes 



258

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Católicos han defendido reputados especialistas de historia eclesiástica como 
Tarsicio de Azcona o García Oro96. Ciertamente la figura del cardenal Cisneros, 
arzobispo de Toledo, puede considerarse excepcional en el panorama europeo 
del tránsito entre el Medievo y la Modernidad por múltiples motivos, entre los 
que destaca su origen social relativamente humilde, su incansable actividad 
reformadora y su enorme peso político, hasta el punto de haber llegado a actuar 
durante períodos de tiempo ciertamente breves como regente del reino. Su perfil 
contrasta radicalmente con los que solían dominar en las sedes episcopales de 
Francia y el Imperio alemán en estos siglos, cuando la sangre noble era requisito 
sine qua non para tener opciones a ocuparlas, y los propios cabildos catedralicios 
estaban vedados a los plebeyos, como tuvieron ocasión de comprobar con disgusto 
familias de poderosos financieros de origen no noble en Augsburgo97. Pero el 
brillo de su figura, y de otras varias que no podemos entrar aquí a enumerar, 
no nos debe hacer perder de vista que, por contraste, los Reyes Católicos, y tras 
ellos su nieto Carlos I, también prestaron decidido apoyo a otros prelados de 
origen noble, que figuraron entre sus principales colaboradores, los cuales en sus 
actuaciones pastorales poco hicieron por llevar a la práctica los proyectos de reforma 
eclesiástica atribuidos por los historiadores a la Monarquía castellana, y mucho 
menos predicando con el ejemplo de una vida personal conducida conforme a los 
preceptos propiciados por dichos proyectos reformistas. En su política eclesiástica, 
como en muchos otros aspectos de su política, estos monarcas transigieron con 
frecuencia, adoptando medidas contradictorias, y toleraron la persistencia de 
prácticas que nada favorecían la implantación de las reformas. Todo ello por falta 
de voluntad o de capacidad para llevarlas a sus últimas consecuencias.

96.    Azcona, 1960 y García, 1971. 
97.    Da cuenta del largo pleito entre la familia Fugger, de origen plebeyo, y el cabildo de la catedral de Augsburgo, 

que se negaba a admitir como canónigo a un miembro de la misma, y fue llevado en apelación hasta Roma, Kiessling, 1971. 



259ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

ANEXO. INFORMACIÓN SOBRE LAS CONEXIONES 
DE PARENTESCO ENTRE LOS PRINCIPALES 
ECLESIÁSTICOS DEL LINAJE FONSECA98 

1.- Pedro Rodríguez de Fonseca (Otorga testamento en Toro, 11-I-1419). Casa 
con Inés Díaz Botello. Padres de:

1.1.- Pedro de Fonseca, Cardenal diácono de Sant Angelo. Muere en Roma en 1421. 
1.2.- Juan Rodríguez de Fonseca. Casa con María de Ulloa. 
1.3.- Beatriz Rodríguez de Fonseca. Casa con el doctor Juan Alfonso de Ulloa. 

Padres de:
1.3.1.- Pedro de Ulloa Fonseca. Casado con Isabel Quijada. Padres de: 
1.3.1.1.- Alonso de Fonseca, obispo de Ávila, Cuenca y Osma. Muerto en 1505. 
1.3.2.- Alonso de Fonseca, obispo de Ávila entre 1445 y 1454, arzobispo de Sevilla 

y de Santiago. Murió en 1472. Fundó el mayorazgo de Coca y Alaejos, en el que le 
sucedió su hermano Fernando (1.3.4).

1.3.3.- Catalina de Fonseca. Casada con Diego González de Acevedo. Padres de:
1.3.3.1.- Alonso de Fonseca y Acevedo. Arzobispo de Sevilla, y de Santiago. 

Patriarca de Alejandría. Muere en 1512. Padre de un hijo bastardo:
1.3.3.1.1.- Alonso de Fonseca y Ulloa. Arzobispo de Santiago desde 1505 y arzobispo 

de Toledo desde 1523. Fundador del Colegio Mayor de Santiago el Cebedeo de 
Salamanca (Colegio del Arzobispo). 

1.3.4.- Fernando de Fonseca y Ulloa. Sucede en el mayorazgo de Coca y Alaejos, 
fundado por su hermano el arzobispo de Sevilla (1.3.2). Casó primero con María de 
Avellaneda y Delgadillo, y en segundas nupcias con Teresa de Ayala. Del segundo 
matrimonio tuvo a:

1.3.4.1.- Antonio de Fonseca, contador mayor, comendador mayor de Calatrava, 
señor de Coca y Alaejos.

1.3. 4.2.- Juan Rodríguez de Fonseca, obispo de Badajoz, Córdoba, Palencia y 
Burgos. Nacido en Toro en 1451. 

98.   Sólo se han incluido las referencias necesarias para identificar a los personajes mencionados en el artículo, 
por lo que no están incluidos todos los hijos habidos en los distintos matrimonios.



260

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Alcocer Martínez, Mariano de: Don Juan Rodríguez de Fonseca. Estudio crítico-biográfico, 
Valladolid, Imprenta de la Casa Social Católica, 1926. 

Azcona, Tarsicio de: La elección y reforma del episcopado español en tiempo de los Reyes 
Católicos, Madrid, CSIC, 1960. 

Bernal Estévez, Ángel: El concejo de Ciudad Rodrigo y su Tierra durante el siglo XV, Salamanca, 
Diputación Provincial, 1989.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula: Burocracia y cancillería en la corte de Juan II de Castilla 
(1406-1454): Estudio institucional y prosopográfico, Salamanca, Universidad, 2012.

Cooper, Edward: Castillos señoriales en la Corona de Castilla, Valladolid, Junta de Castilla 
y León, 1991. 

Cueto, Ronald: Párraces. Historia de una abadía segoviana, Segovia, Diputación Provincial, 
1985. 

Danvila y Collado, Manuel: Historia Crítica y Documentada de las Comunidades de Castilla 
(En Memorial Histórico Español, vols. XXXV-XL), Madrid, Real Academia de la Historia, 
1897-1900.

Diago Hernando, Máximo: «El cardenal de San Jorge y los hombres de negocios genoveses 
en Cuenca durante el reinado de los Reyes Católicos», Espacio, Tiempo y Forma. Historia 
Medieval, 10 (1997), pp. 137-155.

Diago Hernando, Máximo: «Las luchas de bandos como factor determinante del conflicto 
comunero en Plasencia (1520-1522)», Cuadernos de Historia Moderna, 31 (2006), pp. 63-89.

Diago Hernando, Máximo: «Violencia en las actuaciones políticas del clero catedralicio 
en Plasencia a fines del siglo XV y comienzos del XVI», Espacio. Tiempo y Forma. Historia 
Medieval, 30 (2017), pp. 247-272. 

Díaz Ibáñez, Jorge: Iglesia, sociedad y poder en Castilla. El obispado de Cuenca en la Edad 
Media (Siglos XII-XV), Cuenca, 2003. 

Díaz Ibáñez, Jorge : «Iglesia, nobleza y poderes urbanos en la Corona de Castilla durante 
la Baja Edad Media. Una aproximación historiográfica», en Jorge Díaz Ibáñez y José 
Manuel Nieto Soria (Coords.), Iglesia, nobleza y poderes urbanos en los reinos cristianos 
de la Península Ibérica durante la Edad Media, Murcia, Sociedad Española de Estudios 
Medievales, 2019, pp.15-62.

Franco Silva, Alfonso: «El arzobispo de Sevilla Alonso de Fonseca el Viejo. Notas sobre 
su vida», en Alfonso Franco Silva, Estudios sobre la nobleza y el régimen señorial en 
Andalucía, Granada, Universidad, 2006, pp. 127-202. 

Franco Silva, Alfonso: «Don Alfonso de Fonseca. Un obispo obstinado en crear un 
patrimonio para su hijo natural», en Franco Silva, Alfonso: El condado de Oropesa y 
otros estudios de historia medieval, Jaén, Universidad, 2010, pp. 567-632.

García Oro, José: Cisneros y la reforma del clero español en tiempo de los Reyes Católicos, 
Madrid, CSIC, 1971. 

Gavilán, Enrique: El dominio de Párraces en el siglo XV. Un estudio sobre la sociedad feudal, 
Valladolid, Junta de Castilla y León, 1986.

Giménez Fernández, Manuel: Bartolomé de las Casas. Vol. I, Sevilla, CSIC, 1953.
González Nieto, David: «La casa de Alfonso de Fonseca, arzobispo de Sevilla, dimensiones 

y mantenimiento de una casa arzobispal a mediados del siglo XV», en Francisco de 
Paula Cañas Gálvez y José Manuel Nieto Soria (Eds.), Casa y Corte. Ámbitos de poder 



261ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma﻿

en los reinos hispánicos durante la Baja Edad Media (1230-1516), Madrid, La Ergástula, 
2019, pp. 291-320. 

Kiessling, Rudolf: Bürgerliche Gesellschaft und Kirche in Augsburg im Spätmittelalter, 
Augsburg, Vissner Verlag, 1971. 

Ladero Quesada, Miguel Ángel: Guzmán. La casa ducal de Medina Sidonia en Sevilla y su 
reino (1282-1521), Madrid, Dykinson, 2015. 

Loperráez Corvalán, Juan: Descripción histórica del obispado de Osma, Madrid, Turner, 
1978, 3 vols (Reedición del original del siglo XVIII). 

López Benito, Clara Isabel: Bandos nobiliarios en Salamanca al iniciarse la Edad Moderna, 
Salamanca, Universidad, 1983. 

Mitre Fernández, Emilio: «La emigración de nobles portugueses a Castilla a fines del 
siglo XIV», Hispania, 26 (1966), pp. 513-525. 

Möller Recondo, Claudia: «Con la iglesia hemos topado». El cabildo catedrañlicio, la 
universidad de Salamanca en las Comunidades de Castilla», en István Szaszdi León-
Borja (Coord.) Iglesia, eclesiásticos y la revolución comunera, Sahagún, Centro de Estudios 
Camino de Santiago, 2018, pp. 151-174.

Monsalvo Antón, José María: «Las luchas de bandos en Ciudad Rodrigo durante la época 
Trastámara», en Mª. Isabel del Val Valdivieso y Pascual Martínez Sopena (Dirs.), 
Castilla y el mundo feudal. Homenaje al profesor Julio Valdeón. Junta de Castilla y León-
Universidad de Valladolid, Valladolid, 2009a, vol. III, pp. 201-214.

Monsalvo Antón, José María: «Violence between factions in medieval Salamanca. Some 
problems of interpretation», Imago Temporis. Medium Aevum, 3 (2009b), pp. 139-170. 

Moreno Núñez, José Ignacio: «El regimiento de Toro en el siglo XV», La ciudad hispánica 
durante los siglos XIII al XVI, Madrid, Universidad Complutense, 1985. pp. 773-783.

Moreno Núñez, José Ignacio: «Los Portocarrero de Toro, linaje de ascendencia portuguesa. 
Su afincamiento y consolidación en Castilla», Actas das II Jornadas Luso-Espanholas de 
História Medieval, III, Oporto, Universidad, 1989, pp. 993-1030.

Olivera Serrano, César: «Un exiliado portugués en Castilla: Pedro Rodríguez de Fonseca 
(+ 1419)», en Reglero de la Fuente, Carlos Manuel (ed.): Poder y sociedad en la Baja Edad 
Media Hispánica: Estudios en homenaje al profesor Luis Vicente Díaz Martín, Valladolid, 
Universidad, 2002, pp. 495-503. 

Olivera Serrano, César: Beatriz de Portugal. La pugna dinástica Avís-Trastámara, Santiago 
de Compostela, Instituto Padre Sarmiento. CSIC, 2005. 

Olivera Serrano, César: «Los exiliados portugueses en la Castilla de los Trastámara: 
cultura contractual y conflicto dinástico», en François Foronda y Ana Isabel Carrasco 
Manchado (Dirs.), El contrato político en la Corona de Castilla. Cultura y sociedad políticas 
entre los siglos X al XVI, Madrid, Dykinson, 2008, pp. 323-353.

Olivera Serrano, César: «Las secuelas religiosas de un conflicto dinástico: Portugueses 
en Castilla en el siglo XV», en Beceiro Pita en Isabel (Dir.): Poder, Piedad y Devoción. 
Castilla y su entorno. Siglos XII-XV, Madrid, Sílex, 2014, pp. 161-188.

Ollero Pina, José Antonio: «El trueque de sedes de los Fonseca: Sevilla, 1460-1464. Un 
comentario a Alonso de Palencia», Historia. Instituciones. Documentos, 37 (2010), pp. 211-282. 

Pelizaeus, Ludolf. Dynamik der Macht: Städtischer Widerstand und Konfliktbewältigung im 
Reich Karls V, Münster, Aschendorff, 2007.

Pérez, Joseph: La revolución de las Comunidades de Castilla (1520-1521), Madrid, Siglo XXI-
RBA, 2005.

Romero Portilla, Paz: Señores de dos reinos: Los portugueses y el gobierno de Castilla en el 
siglo XV, La Coruña, Universidad, 2011.



262

Máximo Diago Hernando ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 227–262  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Sagarra Gamazo, A. Burgos y el gobierno indiano: La clientela del obispo Fonseca, Burgos, 
Caja de Ahorros Municipal, 1998. 

Santos Burgaleta, Manuel: «Poderes urbanos y Comunidades de Castilla: La Junta de 
Salamanca a través de sus actas de sesiones (agosto de 1520-abril de 1521)», Salamanca. 
Revista de Estudios, 48 (2002a), pp. 357-441.

Santos Burgaleta, Manuel: «Extensiones de poder: Una propuesta de análisis en torno 
a la articulación de los espacios de poder. La valía del doctor Talavera en Salamanca 
(1475-1521)», en Jesús Bravo Lozano (Ed.), Espacios de poder: Cortes, ciudades y villas 
(S. XVI-XVIII), Madrid, 2002b, vol. I, pp. 73-92. 

Szászdi León-Borja, István: «Juan Rodríguez de Fonseca y los comuneros segovianos» en 
Monarquía y Revolución. En torno a las Comunidades de Castilla. I Simposio Internacional 
de Historia Comunera, Valladolid, 2009, pp. 239-257.

Szászdi León-Borja, István: «Los conversos, un grupo cosmopolita en la Guerra de las 
Comunidades de Castilla. La sombra de los hermanos Fonseca», en István Szászdi 
León-Borja, y María Jesús Galende Ruiz (Eds.), Carlos V. Conversos y comuneros. Liber 
amicorum Joseph Pérez, Sahagún, Centro de Estudios Camino de Santiago, 2015, pp. 
353-398. 

Teresa León, T.: «El obispo Don Juan Rodríguez de Fonseca: diplomático, mecenas y 
ministro de Indias», Hispania Sacra, 13 (1960), pp. 251-304. 

Vázquez Bertomeu, Mercedes: «El arzobispo don Alonso II de Fonseca. Notas para su 
estudio», Cuadernos de Estudios Gallegos, 47/112 (2000), pp. 87-131. 



263ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

SANTA BRIGIDA ED IL MONTE 
GARGANO: UN PAESAGGIO 
DELL’ANIMA. LA DESCRIZIONE 
DELL’AMBIENTE COME STRATAGEMMA 
D’AMMAESTRAMENTO MORALE

SAINT BRIGID AND MOUNT GARGANO: 
A LANDSCAPE OF THE SOUL. THE 
DESCRIPTION OF THE ENVIRONMENT AS 
A DEVICE FOR MORAL INSTRUCTION

SANTA BRIGIDA Y EL MONTE GARGANO: 
UN PAISAJE DEL ALMA. LA DESCRIPCIÓN 
DEL MEDIO AMBIENTE COMO ESTRATEGIA 
DE ENTRENAMIENTO MORAL

Antonio Pio di Cosmo1

Recepción: 2020/08/16 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/10/29 · 
Aceptación: 2020/12/15

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30046

Riassunto 
L’extravagantes delle Revelationes coelestes di Santa Brigida narra l’ascesa al Monte 
Gargano. Questo testo racconta un episodio della vita di Brigida e invia un preciso 
messaggio ai lettori, mentre opera su diversi livelli: il simbolico, il narrativo ed 
il teologico. Pertanto, la descrizione del paesaggio, proposta da Santa Brigida, 
rappresenta piuttosto un paesaggio dell’anima. L’ambiente è però dipinto con 
colori foschi e non rimanda alla realtà. L’esposizione culmina nella visione angelica 
nella grotta di San Michele. Qui gli angeli giustificano il decadimento generale 
con la corruzione morale delle popolazioni locali. Sicché si può ritenere che la 

1.   Investigador asociado, ISACCL, Bucarest. C.e.: apiocosmo@outlook.it

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30046


264

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

descrizione del paesaggio del Gargano costituisce piuttosto un ammaestramento 
morale. Un espediente di successo dunque, che trasmette messaggi incisivi.

Parole chiave 
Brigida; Gargano; Revelationes; Siponto; Monte S. Angelo.

Abstract 
The extravagantes, of the Revelationes coelestes of St. Brigid, chronicles the ascent 
to Mount Gargano. This text narrates an episode in the life of St. Brigid and sends 
a specific message to readers, while it operates at several levels: the symbolic, the 
narrative, and the theological. Thus, the description of the landscape as stated by 
St. Brigid becomes one of the soul: An environment painted in gloomy colors with 
no reference to reality. This description culminates in the angelic vision inside the 
cave of St. Michael. Here the angels blame widespread decadence on the moral 
corruption of the local population. Finally, we can establish that the description 
of the landscape of Gargano in fact becomes a device for moral instruction: A 
successful means of transmitting meaningful messages.

Keywords 
Brigid; Gargano; Revelationes; Siponto; Monte St. Angelo.

Resumen
Las extravagantes de las Revelaciones celestiales de Santa Brígida narran la ascensión 
al Monte Gargano. Este texto refiere un episodio de la vida de Brígida y envía un 
mensaje preciso a los lectores, mientras actúa en diferentes niveles: el simbólico, 
el narrativo y el teológico. Por tanto, la descripción del paisaje propuesta por Santa 
Brígida representa más bien un paisaje del alma. El entorno, sin embargo, está 
pintado con colores oscuros y no representa la realidad. La descripción culmina 
con la visión angelical en la cueva de San Miguel. Aquí los ángeles justifican la 
decadencia general por la corrupción moral de las poblaciones locales. Por tanto, 
se puede considerar que la descripción del paisaje de Gargano es más bien una 
instrucción moral. Un recurso acertado, que transmite mensajes sutiles.

Palabras clave
Brígida; Gargano; Revelaciones; Siponto; Monte S. Angelo.



265ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

I.	 INTRODUZIONE

«…hic inter flumina nota
 et fontes sacros frigus captabis opacum;
hinc tibi quae semper, vicino ab limite saepes
 Hyblaeis apibus florem depasta salicti,
saepe levi somnum suadebit inire susurro…»

(Virgilius, Bucolica I, 51-55).

I succitati versi mettono il lettore di fronte a quello che potremmo definire 
un panorama psicologico ed ad un’espressione dai toni aulici, che rispecchia il 
sentire dell’animo di Virgilio. Il poeta propone così una rievocazione dal grande 
potere lirico, con cui descrive un luogo caro alla memoria, perché connesso alla 
sua infanzia. Si susseguono le rappresentazioni del gregge, lo scorrere dei fiumi, 
lo zampillare delle sorgenti sacre, il fruscio delle fronde a degli alberi ed il ronzio 
dell’alveare. Si raffronta una melodiosa elegia, che cela entro la trama di un discorso 
lambiccato la tragedia dei contadini italici, che oppongono la dolcezza del canto 
agreste alla forza ottusa e cieca della violenza dei colonizzatori romani. Sicché 
questa espressione dei candidi ricordi esterna piuttosto uno stato dell’anima e 
poco ha a che fare con l’effettiva descrizione del paesaggio caro al poeta, ma ha 
molte più implicazioni. 

Orbene, bisogna considerare come la medesima tecnica descrittiva, molti secoli 
dopo, venga utilizzata in modo proficuo per descrivere un altro paesaggio dell’anima 
che appare altrettanto significativo sia per la narratrice, sia per i suoi lettori, in 
ragione dei significanti di cui si carica. La descrizione però perde l’atmosfera dorata 
della vita contadina che la caratterizza, ma si colora di toni piuttosto aspri e viene 
resa con un crudo realismo. Nel sec. XIV Brigida Birgersdotter,2 giacché figlia di 
Birger Persson e così chiamata in ragione del patronimico, offre una ricostruzione 
del paesaggio del Monte Gargano e di quello viciniore alla città di Siponto, che 
delinea con sfumature fosche. La donna, poi divenuta santa, soffre dei chiari 
limiti nella descrizione, dovuti all’abilità stilistica, nonostante il latino piuttosto 
elegante con cui viene sistematizzato ex post il suo dettato, ma certamente non 

2.   Sulla figura agiografica di Brigida: Cecchetti, Igino et aliis: «Brigida di Svezia», en Bibliotheca sanctorum, Vol. III, 
Roma, Istituto Giovanni XXIII della Pontificia Università Lateranense, 1963, coll. 439-533; Morris, Bridget: St Birgitta of 
Sweden, Woodbridge, Boydell, 1999, p. 32; Schiwy, Günther: Birgitta von Schweden. Mystikerin und Visionärin des späten 
Mittelalters. Eine Biographie, München, Beck, 2003, pp. 24-26; Nyberg, Tore: Birgittinsk festgåva. Studier om Heliga Birgitta 
och Birgittinorden, Uppsala, Teologiska institutionen vid Uppsala universitet, 1991; Id.: Birgitta, hendes værk og hendes 
klostre i Norden, Odense, Odense universitetsforlag, 1991; Beskow, Per: «Den här utgåvan av Birgitta av Vadstena: 
pilgrim och profet 1303-1373», en Beskow, Per y Landen, Annette (edd.): Jubileums bok, Stockholm, Natur och Kultur, 
2003; De Angelis, Maria Antonietta: Santa Brigida, Roma, Palombi, 1991; Joergensen, Johannes: Santa Brigida di Svezia, 
Brescia, Morcelliana, 1991; Klockars, Birgit: Birgittas värld, Uppsala, Almqvist & Wiksell, 1973; Dubois, Thomas A.: «St 
Katharina in Her Own Light», en Dubois, Thomas A. (ed.): Sanctity in the North, Saints, Lives, and Cults in Medieval 
Scandinavia, Toronto, University of Toronto Press, 2008, pp. 271-303. Circa la famiglia di Brigida, cfr. Klockars, Birgit: 
«Birgittas svenska värld», en Beskow, Per y Landen, Annette (edd.): Jubileums bok, Stockholm, Natur och Kultur, 2003, 
pp. 15-31; Line, Philip: Kingship and state formation in Sweden, 1130-1290, Leiden, Brill, 2007, pp. 513-516.



266

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

paragonabile al modello virgiliano. Nonché quelli relativi alla coriacità della lingua 
svedese con cui è certamente scritta la prima stesura di ogni visione. Tuttavia, la 
santa e con lei i suoi revisori riescono a conciliare i virtuosismi descrittivi con le 
esigenze della narrazione mistica.3

Un’immediata redazione in svedese delle visioni ricevute altresì non stupisce. 
Sappiamo poi da Lorenzo, un canonico della basilica del Laterano, che Brigida nel 
1350 non è in grado di sostenere una conversazione in latino ed ha bisogno di un 
traduttore, nonostante sia in possesso delle nozioni base della lingua.4 Nondimeno 
si considera che è pervenuto un esiguo scritto in volgare svedese attribuito a 
Brigida, composto da solo due pagine. Il breve testo, a dire della critica, è vergato 
direttamente dalla mano della santa e riporta tre brani pertinenti alla sua opera, 
nota come le Revelationes coelestes, ed è utile per valutare le sue capacità narrative.5

Possiamo così osservare come Brigida sostituisca alla placida campagna di 
Mantova gli aspri paesaggi del contado pugliese, quello stesso «Regno del Sole» 
che tanto ha affascinato i suoi antenati.6 Come i suoi avi, anche Brigida presenta 
una propensione al viaggio. Gli agiografi difatti la iscrivono nel numero dei 
pellegrini e ricordano quel bisogno irrefrenabile sentito dal popolo scandinavo e 
condiviso anche da questa donna, che va alla ricerca di una sorta di piacere offerto 
dal viaggio. Tuttavia le esigenze narrative spingono la santa a non prediligere i 
loci classici che caratterizzano l’immaginario concernente quelle terre, come il 
susseguirsi di lande fertili, frugifere ed assolate.7 Brigida attraverso la delineazione 
del paesaggio si prefigge di trasmettere un messaggio differente e sente così la 
necessità di superare la tradizione dei topoi concernenti il Meridione d’Italia con 
le sue mere velleità descrittive.

3.   Brigida di Svezia, Revelationes IV, 49; VIII, 56; Extravagantes, 80. Cfr. Bergh, Birger (ed.): Sancta Birgitta. Reve-
laciones, Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1991. Per il testo originale si tenga presente il ms. A 65, Stockholm, Kungliga 
Biblioteket. Circa i testi originali, cfr. Högman, Bertil: Heliga Birgittas originaltexter, Uppsala, Swedish Science Press, 2009.

4.   Siamo a conoscenza del fatto che Brigida si è approcciata allo studio del latino quando già è adulta, sotto la 
guida di Nikolaus Hermansson, futuro vescovo di Linköping, mentre impartiva lezioni ai di lei figli. Cfr. Morris, Bridget: 
St Birgitta…, p. 56.

5.   Aili, Hans: «Handskrifterna til Birgittas revelationer», en Beskow, Per y Landen, Annette (edd.): Jubileums bok, 
Stockholm, Natur och Kultur, 2003, pp. 53-72; Pezzini, Domenico: «Italian Reception of Birgittine Writings», en Mor-
ris, Bridget y O’mara, Veronica (edd.): The Translation of the Works of St Birgitta of Sweden into the Medieval European 
Vernaculars, Turnhout, Brepols, 2000, pp. 186-212; Ranft, Patricia: Women in Western intellectual culture, 600-1500, New 
York, Palgrave Macmillan, 2002; Kraft, Salomon: Textstudier till Birgittas Revelationer, Uppsala, Almqvist & Wiksell, 1929.

6.   Norwich, J. Julius: Il regno del sole, I Normanni nel Sud, Cosenza, Pellegrini, 1990. Occorre precisare che le 
popolazioni scandinave stanziatesi nel nord della Francia già da tempo si sono integrate con le genti franche di Nor-
mandia, cosa che ha stimolato un processo di melting pot fra le due etnie. Eppure, è noto che le lande assolate del 
sud dell’Europa e particolarmente il Meridione d’Italia dovevano essere davvero attraenti per le popolazioni stanziate 
nel nord, tanto da essere percepite come luoghi esotici. Tale convinzione è dimostrata da un aneddoto della Historia 
Langobardorum, di Paolo diacono, che vede Narsete inviare ai Longobardi, altra popolazione di derivazione nordica 
stanziata in Pannonia, un cesto di frutta a dimostrare l’inconsueta fertilità (almeno rispetto alle fredde lande del centro 
e nord Europa) del sud Italia, cfr. Pauli Historia Langobardorum, II, 5.

7.   Circa i loci utilizzati per descrivere la Capitanata, è significativo riferirsi al testo prodotto da re Enzo, figlio di 
Federico II, morto in cattività a Bologna: «Và, canzonetta mia (…)/e vanne in Puglia piana,/la magna Capitana,/ là dov’è 
lo mio core nott’e dia», cfr. Di Girolamo, Costanzo (ed.): «I poeti della Scuola Siciliana», en Poeti della corte di Federico 
II, Vol. II, Milano, Mondadori, 2008, p. 720.



267ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

II.	DESCRIZIONI PAESAGGISTICHE ED 
ANTROPIZZAZIONE: GLI INCUNABOLI BRIGIDINI 
PER UN DETTATO MORALIZZANTE

La ricostruzione del paesaggio e di quello della Capitanata in particolare rivela 
come la santa percepisca l’antropizzazione dell’ambiente che ella stessa descrive. 
Dimostra pure quanto sulla sua rappresentazione possa influire lo stile di vita 
umano, differenziando la sua visione dal locus proposto da Virgilio. L’atmosfera cupa, 
probabilmente, è la chiave per interpretare le finalità moraleggianti che Brigida si 
pone. Manifesta poi quanto il pellegrinaggio materialmente percorso dalla santa 
abbia a presentificare al suo lettore un iter spirituale, che questa ha a percorrere in 
parallelo. Brigida sembra proporre le tappe di un viaggio interiore, che precede il 
pellegrinaggio materialmente svolto, lo influenza e lo orienta persino. In effetti, è 
lo stato d’animo di Brigida che influisce sulla descrizione del paesaggio naturale e 
lo delinea, sicché la narrazione dello spazio calcato ha davvero poco di oggettivo. 
Ella «piega» la narrazione all’ammaestramento morale che vuole comunicare e 
tale esigenza non può ignorare il territorio da lei percorso.8 Nondimeno, si nota 
come i diversi steps del viaggio segnano anche una progressione spirituale della 
narratrice. Tanto che il suo pellegrinaggio può essere qualificato a guisa di un vero 
e proprio viaggio iniziatico, volto alla riscoperta dei fondamenti della sua fede 
attraverso la visita ai santuari della memoria apostolica e dei più noti famuli dei. 
Costei lascia la sua terra natale e visita Santiago de Compostela,9 Roma,10 Assisi, poi 
Ortona e la tomba di San Tommaso Apostolo, Amalfi ed il suo santuario dedicato 
a Sant’Andrea,11 Salerno con la sua cattedrale che Roberto il Guiscardo ha edificato 
per contenere le spoglie di San Matteo ed, ancora, le città di Siponto e Manfredonia, 
Monte S. Angelo con il suo santuario dedicato all’Arcangelo Michele, altresì San 

8.   È possibile inquadrare l’esperienza di Brigida entro il genere letterario degli Itineraria o delle Descriptiones, in voga 
a fine Trecento. Circa il tema, cfr. Pastore Stocchi, Manlio: «Itinerari in Terrasanta nei secoli XIV e XV», en Branca, 
Vittore (ed.): Dizionario critico della letteratura italiana, voll. II, Torino, Unione tipografico-editrice torinese, 1986, pp. 
520-523; Porcasi, Pietro: «La letteratura di pellegrinaggio in Terrasanta nel Medioevo», en Cuozzo, Enrico (ed.): Studi 
in onore di Guglielmo de’ Giovanni-Centelles, Salerno, 2004, pp. 187-210; Saletti, Beatrice: La logistica dei pellegrinaggi 
in Terrasanta nei secoli XIV e XV, Roma, Società editrice Dante Alighieri, 2016; Vanelli Coralli, Rosanna: «Visita dei 
luoghi santi e pellegrinaggio interiore: Angela da Foligno, Margery Kempe e Brigida di Svezia», Annali dell’Università di 
Ferrara Sezione Lettere, 7/1 (2012), pp. 320-338.

9.   Brigida fra il 1341 ed il 1343 visita con il marito Ulf il santuario di Compostela, laddove matura la vocazione e si 
ritira nel monastero di Alvastra. Procede poi alla fondazione di un monastero doppio a Vadstena, dedicato sia a uomini 
e donne. Cfr. Bartolomei Romagnoli, Alessandra: «Brigida di Svezia e la reinvenzione della Storia Sacra. Il cammino, 
la terra, la visione», en Mascherpa, Giuseppe y Strinna, Giovanna (edd.): Predicatori mercanti pellegrini. L’Occidente 
medievale e lo sguardo letterario sull’Altro tra l’Europa e il Levante, Mantova, Universitas Studiorum, 2018, pp. 189-217, 
in particolare, p. 205.

10.   Nel 1349 Brigida, su invito di Cristo e nell’imminenza del Giubileo, si trasferisce a Roma con sua figlia Caterina. 
Qui Brigida si adopera per il ritorno del papa alla sua sede, facendo pressione con le sue visioni sulla corte di Avignone. 
La santa prende dimora a Piazza Farnese. Circa la vita intellettuale e politica intrattenuta presso la sede romana, cfr. 
Sibilia, Salvatore: La casa di s. Brigida in piazza Farnese a Roma, Roma, Pace, 1960.

11.   Una visione contenuta nel libro VI delle Revelationes concerne l’invito fatto da Gesù alla santa a visitare Amalfi 
e la tomba di S. Andrea. La visione presenta un’aquila, quale simbolo cristico che veglia dall’alto. Cfr. Brigida di Svezia, 
Revelationes VI, 107.



268

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Nicola in Bari e, infine, la città santa per eccellenza: Gerusalemme.12 Si può dire 
che Brigida «inaugurò un vero e proprio gran tour spirituale della Penisola», 
visitandone i santuari.13 Tuttavia, questa sorta di «nomadismo» che connota la 
vita di Brigida, unito a questa propensione etnica al viaggio, sembra risolversi 
piuttosto in una problematica che concerne lo spazio vitale a lei pertinente. La 
storia umana di Brigida sembra essere modellata da quell’incapacità o addirittura 
dall’impossibilità di trovare una propria stabilitas loci. Questa propensione sembra 
riflettersi pure nei suoi scritti, che sono prolissi e ripetitivi, anche se il dettato 
sovente è fin troppo sbrigativo e si costituisce come una sequenza di frame dedotti 
dalle interazioni sociali raffrontate.14 La sua scrittura conserva comunque le tracce 
del luogo che racconta. Le sue narrazioni perciò non appaiono sistematiche, ma 
sembrano cristallizzare nelle parole piuttosto l’impressione del momento, laddove 
irrompe nella quotidianità, che Brigida condivide con l’uomo comune, l’estasi 
divina e la rivelazione offerta solo a lei. Non meraviglia che in dottrina si sia fatta 
largo una pregnante definizione per catalogare la tipologia di scrittura adoperata, 
che è appellata: «esodica».15 Tale definizione permette di percepire meglio le 
velleità narrative di Brigida ed il suo background, giacché viene accompagnata da 
eruditi di scuola antiscolastica, che la indirizzano al modello di esilio mosaico per 
tradurre la propria esperienza. Nonché le sue scelte narrative appaiono capaci di 
conciliare la vita quotidiana della comunità con l’esperienza mistica del singolo, 
per il cui tramite si marca il superamento dei limiti della comune percezione e si 
offre un’interpretazione più pregnante del reale. 

Al contempo, gli scritti di Brigida sembrano proporre al lettore una sorta di 
«strategia del lutto», con cui la santa tenta di elaborare le conseguenze derivanti 
sul proprio animo da una vita itinerante e dalla lontananza dalla propria patria. 
Siamo di fronte a un’elaborazione mentale atta a giustificare quella che è una scelta 
permanente: la «xeniteia»; essa è costituita in fin dei conti da un esilio volontario.16 
Una modalità di pensiero che si riflette in un’idea cardine del pensiero brigidino: 
il sentimento di perdita, derivante da quell’esilio patito dalla cristianità e, più 
specificatamente, dalla «diaspora» sofferta dalla Chiesa.17 Brigida può proporre 

12.   Circa il viaggio a Gerusalemme e la scomodità dell’ospizio di San Giovanni in cui la santa e la sua comitiva 
risiedono, cfr. Brigida di Svezia, Revelationes VII, 17, 1-2: «Cum domina Birgitta existens in Iherusalem dubitaret, utrum 
melius esset, quod ipsa hospitaretur in monasterio fratrum minorum montis Syon vel vtrum in hospitali peregrinorum in 
Iherusalem, et tunc in oracione apparuit ei virgo Maria dicens ei, quod in hospitali propter bonum exemplum aliorum. Mater 
Dei loquitur: In isto loco montis Syon sunt duo genera hominum. Aliqui diligunt Deum toto corde; alii volunt habere Deum, 
sed mundus dulcior est eis quam Deus. Et ideo, ne scandalizentur boni et ne detur occasio tepidis et futuris exemplum, ideo 
melius est residere in loco peregrinis deputato. Filius enim meus prouidebit vobis de omnibus, sicut sibi placet». Vedi anche 
Bartolomei Romagnoli, Alessandra: «Brigida…, pp. 196-197.

13.   Lozzi Gallo, Lorenzo: «Da Vadstena al Gargano: santa Brigida di Svezia pellegrina in Puglia», en Lozzi 
Gallo, Lorenzo y Sinisi, Lucia (edd.), Il vento del Nord: Scandinavia ed Europa tra Medioevo ed età moderna, Ravenna, 
Longo, 2011, p. 43.

14.   Bartolomei Romagnoli, Alessandra: «Brigida…, p. 205.
15.   Ibidem.
16.   Ibidem.
17.   Ivi, 205-206.



269ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

così un’efficace metafora: l’esilio di quel papa, «costretto» a vivere lontano da 
Roma, viene tradotto in un esilio di tutta la cristianità. Diviene poi paragonabile 
a quell’esilio sofferto da Israele, che vaga nel deserto e non ha né una patria, né 
uno spazio stabile. Propone al suo lettore un’esperienza radicale del Vangelo, che 
lo rende membra «viva» entro il corpo mistico e sociale della Chiesa, anche se ora 
è però privo del suo capo visibile.18

Emerge allora una sorta d’ansia patita da Brigida, che sembra presagire in quegli 
eventi nefasti addirittura un’imminente fine della cristianità.19 Un’ansia condivisa 
con le cosiddette mulierculae, come Caterina da Siena, le quali si prodigano per il 
ritorno del pontefice a Roma, ottenendo poi un risultato che non è forse quello 
sperato.20 Al contempo, quella che può essere qualificata come espressione di «atopia» 
sofferta dalla santa, sembra risemantizzare persino alcune idee del millenarismo, 
riproponendole con discreta fortuna in un contesto però del tutto diverso.21 

Altresì si osserva come la pratica rituale del pellegrinaggio permetta a Brigida 
di proporre una riconfigurazione semantica della nozione di spazio, di tempo e 
con esse una revisione dell’alea della memoria sia collettiva, che particolare.22 Le 
problematiche concernenti l’«atopia» vengono risolte attraverso la rifunziona-
lizzazione del rapporto tra i luoghi in cui il Cristo ed i santi hanno vissuto la loro 
esperienza terrena e l’idea più generica del καιρός, quale concreta espressione 
del dominio di Dio, che si estende sulla storia umana compenetrandola con la 
sua presenza. Uno degli scopi che attraverso il pellegrinaggio Brigida si prefigge 
è poi quello di ripristinare la continuità della memoria, presentificando a coloro 
che operano il viaggio materiale gli eventi salienti dell’economia della salvezza 
consumatisi nel passato, quali steps di un più efficace iter spirituale.

Nondimeno, se ne deduce che la riflessione mistica di Brigida ha a proporre 
un iter mentale, che deve riconnettere la coscienza del lettore all’eventologia 
salvifica celebrata dalla Chiesa. E questo lo realizza in prima persona ed a mezzo 
di una sorta di «liturgia stazionale», che la santa compie in veste di pellegrina, 
viaggiando da un santuario all’altro, laddove medita i differenti misteri e vive in 

18.   Certeau, Michel de: Fabula mistica. La spiritualità religiosa tra il XVI e il XVII secolo, Bologna, Paperback, 1987, 
pp. 127-128.

19.   Brigida, circa il trasferimento coatto del pontefice che è allontanato da Roma, può affermare: «Le campane di S. 
Pietro bruciano e il fuoco annuncia che Dio è morto, e il papa se ne è andato», cfr. Brigida di Svezia, Revelationes VI, 96, 34.

20.   Jorgensen, Johannes y Scarciglia, Alfredo y Di Ciaccia, Giuseppe: Santa Caterina da Siena, Siena, Cantagalli, 
2015; Vauchez, André: Caterina da Siena: una mistica trasgressiva, Roma-Bari, Laterza, 2018.

21.   La speculazione brigidina si avvicina al millenarismo in ragione dell’utilizzo teleologicamente orientato del 
concetto di «atopia». Si perora l’autonomizzazione del fedele dai luoghi, proiettandolo tutto nell’attesa di quello che 
dovrà avvenire. La libertà offerta dallo Spirito rende il Regno di Dio atopico. Cfr. Vauchez, Andre: «Il profetismo cristiano: 
dalla tarda antichità alla fine del medioevo», en Vauchez, Andre (ed.): Profeti e profetismi. Escatologia, millenarismo e 
utopia, Bologna, Edizioni Dehoniane, pp. 59-125, in particolare pp. 100-105.

22.   Circa il profetismo «brigidino», cfr. Bartolomei Romagnoli, Alessandra: «Mistica, profezia e poteri alla fine 
del Medioevo», en Il Liber di Angela da Foligno e la mistica dei secoli XIII-XIV in rapporto alle nuove culture, Atti del XLV 
convegno storico internazionale, Todi, 12-15 ottobre 2008, Spoleto, Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 2009, 
pp. 485-515; Bergh, Birger: Heliga Birgitta. Åttabarnsmor och profet, Lund, Historiska Media, 2002; Sahlin, Claire L.: 
Birgitta of Sweden and the Voice of Prophecy, Woodbridge, Boydell, 2001. 



270

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

modo speciale la «comunione dei santi». Una meditazione che non si presenta 
asettica e non è disciolta dalle problematiche del tempo in cui ella vive, ma tenta 
di rispondere, come si è già visto per quanto accade al papato, alle questioni della 
vita politica del periodo. La santa vuol perseguire l’unità spirituale della Chiesa 
e riformula, per quanto le è possibile, il rapporto tra esteriorità e interiorità, tra 
il visibile e l’invisibile, tra l’Istituzione e il carisma proprio della stessa Chiesa.23 
Brigida giunge a tradurre l’attuale crisi nella metafora delle rovine, reagisce 
perciò agli stimoli rispondendo con la proposizione di una serie di «sembianti o 
sostituti di presenza», che stanno in luogo della realtà che si vuole raccontare.24 
Non deve meravigliare che una tale esigenza narrativa, stimola l’inserimento 
nel testo brigidino della descrizione di scenari agresti puntellati da rovine e 
paesaggi antropizzati in quasi totale decadimento. Questo spazio agricolo reso 
meno fruibile nella sua natura di attrattore ambientale dai residui di una vita 
associata, che ha perso ormai ogni suo splendore, funge da tetro palcoscenico per 
le teofanie e le visioni della santa. Uno spazio che, nonostante il decadimento, è 
compenetrato da un costante meraviglioso cristiano, che si apprezza meglio sul 
piano psicologico quale prodotto complesso del suo immaginario. Il meraviglioso 
allora rimanda ad un più pregnante desiderio di consolazione e produce quelle 
soluzioni che l’aiutano a superare le difficoltà, incoraggiandola. L’esperienza 
mistica di Brigida permette così di strutturare un nuovo concetto di spazio, 
laddove la stessa può acquisire una possibilità di stabilità. Questo è lo spazio 
del meraviglioso cristiano, laddove opera il miracolo. Lo spazio che Brigida 
riserva a se stessa è dunque quell’area in cui ella ha a sperimentare la visione 
e, pertanto, il sito della teofania funge da marker per il territorio. Un marker 
che contraddistingue il luogo di incontro fra cielo e terra, laddove l’esperienza 
quotidiana della santa si può sublimare e riconnettersi ai suoi più alti ideali. Tali 
markers spaziali hanno però un valore ben più profondo e trascendente poiché 
configurano delle vere e proprie tappe del viaggio spirituale intrapreso, che si 
muove in parallelo al suo continuo pellegrinare terreno. Possono essere perciò 
intesi come fasi di un’iniziazione alla comprensione dei misteri cristiani che 
progredisce, fino ad una compenetrazione totalizzante dell’azione salvifica del 
Cristo, già completata nei santi titolari dei santuari visitati.

Orbene, Brigida porta in scena il valore teofanico dello spazio. In ossequio a 
tale orientamento percettivo il paesaggio viene declinato in ragione del messaggio 
che attraverso la visione si vuole trasmettere.25 Il susseguirsi delle apparizioni, 
che comprende oltre ad alcune visioni private anche le rappresentazioni dei 

23.   Bartolomei Romagnoli, Alessandra: «Brigida…, pp. 206-207.
24.   Ivi, 207.
25.   Circa il carattere oracolare della scrittura brigidina: «Ego quippe aperui tibi oculos spirituales, ut videas spiritualia, 

aperui aures, ut audias, que spiritus sunt. Ego denique ostendam tibi corporis mei effigiem, quale fuit in passione et ante pas-
sionem, quale fuit post resurreccionem, quod Magdalena et Petrus et alii viderunt. Audies eciam vocem meam, que loquebatur 
in rubo Moysi. Hec eadem nunc loquitur in anima tua», cfr. Brigida di Svezia, Revelationes II, 10, 38-40.



271ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

maggiori misteri della fede, permette alla santa addirittura di partecipare agli 
eventi sacri, come accade per la visione del natale nella grotta di Betlemme26 o 
per il consumarsi dei tragici atti della passione.27 Quell’attitudine che la porta a 
rivivere l’eventologia cristiana apre ad ulteriori implicazioni, quali la revisione 
delle Sacre Scritture, mentre Brigida sembra assumere in ragione del suo carisma 
mistico, che la discioglie anche dai limiti del tempo oltre a quelli dello spazio, 
la stessa autorità detenuta dagli apostoli. 

Indi per cui, il corpus dei suoi scritti può essere inteso persino come una 
serie di frame, che «fotografano» il paesaggio antropizzato calcato dal continuo 
peregrinare della santa, uno spazio unito però da un fil rouge costituito dalle visioni 
e dai messaggi ricevuti dai celesti. I contenuti di simili apparizioni si risolvono 
in ammaestramenti, che non sono ritenuti asettici, ma sono intimamente legati 
ai posti visitati dalla santa. Anzi si può dire che è lo spazio vissuto dalla santa 
a stimolarne la visione, suscitare perplessità, se non dubbi, ed a richiedere una 
risposta puntuale alla divinità, che le è repentinamente fornita a tramite della 
visione. La narrazione può presentare allora molte piazze e strade, in cui Brigida 
incontra l’uomo e la donna comune del periodo ed ascolta le loro storie, i drammi 
grandi e piccoli, percepisce le loro fragilità e, persino, tenta di comprendere i 
loro dubbi offrendo ella stessa risposte. È proprio da queste espressioni di uno 
spazio antropizzato ed a misura di quell’uomo talmente abile nel modellarlo e 
nel piegarlo alle sue esigenze, che Brigida prende spunto per la discussione dei 
grandi problemi sociali, atti a influenzare non solo lo scenario ecclesiastico, ma 
anche la scena politica del suo tempo. Proprio quei problemi politici che, come 
si è visto, hanno pesanti ripercussioni sulla vita ecclesiale. Discussioni che fanno 
emergere una coscienza ecclesiologica fatta propria dalla santa. 

Tanto premesso, si ha così a sostenere che il paesaggio non può che riflettere, 
a guisa di un «sottoprodotto», la realtà politica locale, ad i cui stimoli le velleità 
narrative di Brigida rispondono. Se ne deduce che la descrizione ambientale ha a 
precedere la visione e diventa funzionale all’efficacia dei contenuti della teofania. 
L’apparizione perciò sussegue allo stimolo spirituale ricevuto dalle interazioni 
sociali trattenute dalla santa. Allo stesso tempo, la descrizione del paesaggio 

26.   Brigida di Svezia, Revelationes VII, 21, 1-22, in particolare cfr. Brigida di Svezia, Revelationes VII, 21, 5-8: «Que tunc 
duos panniculos lineos et duos laneos mundissimos et subtiles extraxit, quos secum portabat ad involvendum nasciturum 
infantem, et duos alios parvulos lineos ad cooperiendum et ligandum caput illius, ipsosque posuit iuxta se, ut eis uteretur 
tempore debito. Cumque hec omnia sicparata essent, tunc virgo genuflexa est cum magna reverencia, ponens se ad oracionem, 
et dorsum versus presepe tenebat, faciem vero ad celum levatam versus orientem. Erectis igitur manibus et oculis in celum 
intentis stabat quasi in extasi contemplacionis suspensa, inebriata divina dulcedine. Et sic ea in oracione stante vidi tunc 
ego movere iacentem in utero eius, et illico in momento et ictu oculi peperit filium, a quo tanta lux ineffabilis et splendor 
exibat, quod sol non esset ei comparabilis».

27.   Brigida di Svezia, Revelationes VII, 112, 1-3, vedi anche: Brigida di Svezia, Revelationes VII, 15, 18-19: «Tunc autem 
oculi eius amabiles et decori apparebant semimortui, os eius erat apertum et sanguinolentum, vultus pallidus et submersus 
totusque lividus et intinctus sanguine, corpus quoque totum erat quasi lividum et pallidum et languidum valde ex continuo 
fluxu decurrentis sanguinis. Cutis eciam et caro illa virginea sanctissimi corporis eius ita delicata et tenera erat, quod ex 
modica percussione illata signum lividum exterius apparebat».



272

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

assurge ad incunabolo e prepara con i toni che lo colorano alla tipologia di 
insegnamento morale trasmesso da Brigida attraverso la rivelazione medesima.

III.	LA DECADENZA DEL PAESAGGIO DI CAPITANATA E 
LE DISTORSIONI MORALI DELL’ANTROPIZZAZIONE: 
BRIGIDA, GLI INCUNABOLI SENSORIALI E LE TEOFANIE

Particolarmente significativa risulta la descrizione del paesaggio antropizzato 
del Regno di Napoli, che non a caso è colorato con sfumature foschissime. Sicché 
Brigida può evocare la rappresentazione di un mondo che, in ragione della 
condotta dei suoi abitanti e prima ancora della superficialità morale dei suoi 
regnanti, sprofonda nel totale khaos.28 Una condotta equivoca, quella dei locali, 
che propone una dicotomia e si oppone all’estremo rigore morale della santa, la 
quale rappresenta se stessa come un chiaro modello di purezza. 

Occorre premettere che non conosciamo con esattezza l’itinerario del pellegri-
naggio di Brigida in Capitanata ed a Monte Sant’Angelo in particolare, svoltosi nel 
1370. Vi sono pure dubbi sulla relativa cronologia, giacché si è persino postulata 
una seconda visita a quel santuario.29 Durante questo pellegrinaggio Brigida ha 
forse seguito un itinerario lungo la costa, iniziato ad Ortona e terminato a Siponto, 
laddove ascende al Monte Gargano. Alla tappa presso il santuario montano segue 
la discesa fino a Bari ed alla Cittadella nicoliana.

Le visioni che si verificano fra Siponto ed il monte Gargano non sono incluse 
nella prima versione latina delle Revelationes, i diversi passi vengono aggiunti solo 
in seguito e sono così definiti quali extravagantes. La versione del testo in latino 
viene riportata in un gruppo di manoscritti delle Revelationes, convenzionalmente 
chiamato dalla dottrina gruppo p, che segue la «redazione di Vadstena».30 Questa 

28.   Lozzi Gallo, Lorenzo: «Da Vadstena…, p. 57.
29.   Collijn, Isak (ed.): Acta et processus canonizacionis beate Birgitte, Stockholm, Almquist & Wiksell, 1924-1931, 

p. 309. Nel 1370 Brigida e sua figlia Caterina visitano le chiese del regno napoletano e quella di S. Nicola in Bari, vedi la 
depositio Katerinæ, super tricesimo quarto articulo; vedi anche la depositio Petri Alvastrensis, super tricesimo quarto articulo, 
circa la discesa dal Gargano verso Manfredonia ed il miracolo in favore del vescovo Thomas di Vaxjö caduto da cavallo 
e risanato dall’intercessione di Brigida. Sappiamo anche di un salvacondotto emesso dalla cancelleria pontificia in data 
23 novembre 1369 per agevolare il pellegrinaggio di Brigida e della sua comitiva. Ivi si specifica che la comitiva proviene 
da Roma e si dirige verso il Gargano e Bari. Qui si puntualizza la presenza di Karl, figlio di Brigida, e della compagnia così 
composta: «Cum dilecti filij nobiles viri Carulus de Vlphasom miles et Birgerus eius frater domicellus ac dilecte in Christo filie 
nobiles mulieres Birgitta mater et Catherina soror Caroli et Birgeri predictorum de regno Suecie exhibitores presencium de 
Romana curia recedentes ad sanctum Nicolaum de Baro et locum Sancti Angeli de Monte Gargano Siponensis diocesis causa 
peregrinacionis presencialiter accedant, nos optantes militem, domicellum et mulieres prefatos eorumque familiam in eundo, 
stando et redeundo plena securitate gaudere vniversitatem vestram rogamus ...», cfr. Collijn, Isak (ed.), Acta…, p. 158. Tuttavia, 
lo Svenskt Diplomatarium riporta il 5 novembre 1368. Cfr. Axelsson, J. et al. (edd.): Svenskt Diplomatarium (Diplomatarium 
Suecanum), IX, 2, 1368 Juli-1369, Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1995, n. 8002, p. 624.

30.   I resoconti delle visioni pugliesi sono conservati altresì nella versione in lingua svedese. Deve annotarsi poi 
che la più antica versione svedese delle Revelationes è costituita in gran parte da una traduzione del testo latino. 
Inoltre, è possibile che l’edizione svedese più antica includa dei brani composti direttamente dal pugno di Brigida. Un 
materiale originale che può essere trasmesso da Pietro, priore di Alvastra, un assiduo frequentatore dell’entourage di 



273ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

edizione più nutrita di episodi, si contrappone alla cosiddetta «redazione di Praga», 
ben più sobria, ed a quella della canonizzazione. Quest’ultima versione in particolare 
è stata costruita ad hoc per il processo canonico ed è pertanto epurata da tutti 
quegli episodi controversi, che anche solo potenzialmente possono ostacolare il 
percorso verso il riconoscimento della santità di Brigida.

La santa rappresenta il paesaggio decadente di Capitanata, che culmina nella 
visita alle rovine della città di Siponto. Deve sottolinearsi che Brigida arriva 
a Siponto al momento in cui la città è ormai alla fine di un lungo processo di 
abbandono. Come noto i suoi abitanti sono già stati invitati a trasferirsi nella 
vicina Manfredonia, con un atto emanato nel secolo precedente da Manfredi 
Hohenstaufen, allora re di Sicilia. Il documento, noto come Datum Orte, è emesso 
il 7 novembre 1263. 

Stando a quanto riferito da Brigida la cattedrale, la quale conserva il titolo 
di Metropoli nonostante il progressivo disfacimento del tessuto urbano che la 
circonda,31 sembra emergere solitaria tra lotti di terra semi-vuoti e case semi-
abbandonate. Essi connotano un perimetro cittadino costituito da mura dirute. 
Un simile paesaggio si dimostra subito funzionale alle intenzioni moralizzanti 
della santa ed all’ammaestramento che quella vuole trasmettere.

Tuttavia, una litografia a corredo di un incunabolo di Orosio risalente al XV sec., 
stampato a Venezia ed ora conservato nella Biblioteca arcivescovile di Manfredonia, 
rappresenta Siponto in modo del tutto differente. La raffigurazione dimostra 
l’esistenza di uno skyline nutrito da parecchie costruzioni e certifica altresì che le 
mura a quel tempo sono ancora in piedi, mentre la cattedrale col suo campanile 
connotato da un’alta guglia si staglia su di loro.

Sappiamo dal suddetto Datum Orte, che gli abitanti di Siponto sono invitati a 
trasferirsi dalla città a causa dell’aria malsana. L’insalubrità dell’ambiente è dovuta a 
fattori ecologici, come gli spostamenti della foce del Bradano e dell’Ofanto avvenuti 
durante il sec. XIII ed originati in parte dal dissodamento dei terreni sottratti alle 
acque dall’uomo per dedicarli alla coltura. L’impatto di operazioni umane così 
invasive ha inciso sull’equilibrio idrogeologico dell’area del Tavoliere ed ha avuto 
ripercussioni anche sul limitrofo territorio sipontino, agevolando la ridefinizione 
del tratto di costa. Ciò ha come conseguenza un progressivo interramento della 
baia di Siponto. La città difatti si alloca presso un’insenatura naturale, lunga 2500 
m e larga tra i 600 ed i 700 m, e parzialmente chiusa da due braccia costituite in 

Brigida. Questa edizione contiene due visioni relative al Regno di Napoli, una nel Libro VI al cap. 107 e l’altra nel Libro 
VII al cap. 27. Un materiale contenuto nel Codex Bergmanianus, datato attorno al 1420 e relativamente antico, ad oggi 
andato perduto. Per Westman quei passi possono essere ritenuti originali e scritti direttamente dal pugno di Brigida; 
eppure in mancanza del manoscritto tale ipotesi resta una congettura. Il testo delle visioni pugliesi è tuttavia disponibile 
nell’edizione settecentesca di Lagerbring, a cui è seguita quella di Klemming. Cfr. Westman, Knut B.: Birgitta-studier, 
1, Uppsala, Akademiska Boktryckeriet, 1911, p. 57.

31.   Sarnelli, Pompeo: Cronologia De’ Vescovi et Arcivescovi Sipontini, Manfredonia, Stamperia arcivescovile, 1680, 
pp. 237-238; vedi anche Lugarini, Renato: «Le istituzioni ecclesiastiche: Manfredonia, il retaggio sipontino e l’Ecclesia 
Garganica», en Licinio, Raffaele (ed.): Storia di Manfredonia. 1. Il Medioevo, Bari, Dedalo, 2008, pp. 125-142.



274

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

parte da sedimenti marini, in parte da sedimenti fluviali che fungono da approdo 
naturale e la rendono un porto alquanto funzionale.32 L’insenatura a seguito dei 
succitati sconvolgimenti idrogeologici diviene progressivamente inutilizzabile 
per il fenomeno di insabbiamento dovuto alla stratificazione dei sedimenti che 
l’Ofanto ed il Candelaro conducono al mare. Un fenomeno che a suo corollario 
produce l’impaludamento dell’area con la creazione di stagni ed acquitrini ed il 
conseguente venir meno della salubrità dell’aria.33 Il cambiamento ecologico ha 
interessato in particolare il lago di Salpi. Uno specchio d’acqua che la tradizione 
locale vuole originato dalle lacrime di Catella, figlia di Evangelio, diacono della 
Chiesa sipontina, che viene violentata da Felice, nipote del vescovo sipontino 
Felice II.34 Il decadimento dell’ambiente antropizzato lascia emergere il tema più 
specifico della lussuria e quello più generico del peccato degli abitanti di Siponto. 
Il paesaggio sembra rimandare ad una vocazione alla lascivia dei cittadini, che non 
è certo nuova. Già l’imperatore Federico II ha potuto deprecarne la mollezza e la 
fatuità: «ad cantum promptum subsaltat molle Sipontum».35 Difatti l’attitudine alla 
danza evoca nella percezione comune la dissolutezza di coloro che la praticano e 
costituisce un locus capace di godere di una longeva tradizione.

Non può negarsi che la visione delle rovine della città ha sicuramente 
suggestionato Brigida, ma la totale decadenza del paesaggio è forse liquidabile 
come un’esagerazione ed ha meri intenti narrativi. Funge piuttosto da incunabolo 
utile a rafforzare quell’ammaestramento morale che la santa vuole trasmettere e 
poco sembra avere a che fare con la ricostruzione filologica dello stato della trama 
urbana della cittadina al momento della sua visita.

32.   Martin, Jean Marie y Noyé, Ghislaine: «Les campagnes del’Italie méridionale byzantine (Xe– XIe siècles)», 
in Melanges de l’Ecole Française de Rome – MoyenAge, 51 (1989), pp. 558-596; Delano Smith, Catherine: «Tipi di inse-
diamenti nella zona costiera di Foggia», en Civiltà preistoriche e protostoriche della Daunia, Firenze, Istituto Italiano di 
Preistoria e Protostoria, 1975; Ead.: Daunia vetus, terra, vita e mutamenti sulle coste del Tavoliere, Foggia, Amministrazione 
Provinciale di Capitanata, 1978; Martin, Jean Marie: La vita quotidiana nell’Italia Meridionale ai tempi dei Normanni, 
Torino, Newton&Compton, 2018; Neboit, René: «Les basses terrasses alluviales, témoins de l’occupation des sols. Italie 
méridionale, Sicile», en Noyé, Ghislaine (ed.): Structures de l’habitat et occupation du sol dans les pays méditerranéens: 
les méthodes et l’apport de l’archéologie extensive. Actes de la rencontre organisée par l’Ecole Française de Rome, Paris, 12-15 
novembre 1984, Rome-Madrid, École Française de Rome, 1988, pp. 401-405.

33.   Si deve poi sottolineare come l’emergenza sanitaria dovuta all’insalubrità dell’aria della zona prossima a Si-
ponto abbia giocato un ruolo fondamentale nella progettazione di Manfredonia. Dal Datum Orte emerge un preciso 
riferimento a tale problematica: «propter ipsius loci intemperiem, et inminentem ibi corruptionem aeris», che esige una 
migrazione dei cittadini sipontini, poiché nella nuova sede «habetur aeris puritas». Cfr. Datum Orte, cit. in Serricchio, 
Cristanziano: «Manfredi e la fondazione di Manfredonia», Archivio Storico Pugliese, 25 (1972), pp. 508-509. Il diploma 
originale è però andato perduto, il testo sopravvive grazie al suo inserimento entro un privilegio di Carlo II del 18 maggio 
1300. Vedi anche Violante, Francesco: «Da Siponto a Manfredonia: note sulla «fondazione»», en Licinio, Raffaele 
(ed.): Storia di Manfredonia, Il Medioevo, Bari, Dedalo, 2008, pp. 9-24, in particolare pp. 9-11; Di Cosmo, Antonio Pio: 
«The Harbor and the Street. Insights on the Tradition Concerning the Manfredonia’s Foundation», Studia Historica. 
Historia Medieval, 38 (2020), pp. 196-219.

34.   Questa leggenda è nata sulla scorta di un richiamo effettuato da parte di papa Gregorio Magno (540-604 
d.C.) ad un vescovo, quale Felice II (591?-593?), cfr. Migne, Jean Paul (ed.): Sancti Gregorii Papae I Cognomento Magni, 
Epistola XL, Patrologia Latina 77, Paris, Ramos, 1862.

35.   Apostrofe di Federico II, cit. in Mancone, Michelangelo: La fisica Appula, Napoli, San Giacomo, 1807, p. 55.



275ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

Un compagno di viaggio della santa poi non riesce a spiegarsi come quella città 
abbia potuto soffrire la rovina, nonostante la presenza in situ di molte reliquie di 
santi e fa partecipe Brigida di tale inquietudine. Quello della presenza delle reliquie 
è un dettaglio non certo secondario, che turba la donna. Si richiede una pronta 
risposta, che ella però è incapace di fornire. Infatti, Siponto è famosa per alcune 
delle sue reliquie, tra cui due molto prestigiose, come una delle braccia di Santo 
Stefano e un seno di Sant’Agata, che dal sec. VI sembrano essere collocate in un 
martyrion posto extra muros e prossimo al porto.36 Non si deve poi dimenticare di 
menzionare il corpo del santo vescovo Lorenzo, controverso protagonista delle 
apparizioni dell’Arcangelo Michele presso il vicino santuario montano.37 

Durante questa tappa Brigida ha una visione, che le spiega le ragioni del declino 
di Siponto a dispetto delle sue molte reliquie. La rovina del nucleo urbano come 
da consumato locus dell’agiografia viene giustificata quale conseguenza del peccato 
dei suoi abitanti ed è operata materialmente da mani barbare, come voluto da 

36.   Vita I, AA.SS. Febr. II, 58,11. Vedi anche: Campese Simone, Anna: «Frammenti musivi pavimentali della necropoli 
Scoppa di Siponto», en Bonacasa Carra, Rosa M. y Guidobaldi, Federico (edd.): Atti del IV Colloquio dell’AISCOM, 
Palermo 1996, Ravenna, Edizioni del Girasole, 1997, pp. 513-522.

37.   Lorenzo, un costantinopolitano probabilmente imparentato con l’imperatore Zenone, viene eletto dall’imperatore 
vescovo di Siponto (nomina atipica per il sec. VI, ma consueta per il sec. X in cui viene redatta la prima biografia del 
santo), nella cui cattedrale riceve la visione onirica dell’Arcangelo Michele, cfr. Vita II, 1.3, AA. SS. Febr. II, 60. Il Liber de 
apparitione Sancti Michaelis in monte Gargano, testo filolongobardo del sec. VII, che si ispira ad uno del sec. VI andato 
perduto, raccontando la visione dell’arcangelo al vescovo sipontino omette di farne il nome. Si limita solo a fornire tre 
date attorno a cui ruotano gli eventi: il 490, 492, 493, cfr. Waitz, George (ed.): «Liber de apparitione Sancti Michaelis 
in monte Gargano», en Monumenta Germaniae Historica, Scriptores Rerum Langobardicarum et Italicarum, saec. VI-IX, 
Hannoverae, Hahn, 1878, pp. 541-543. La mancata citazione del nome di questo vescovo costituisce un dato che non 
può essere trascurato nella ricostruzione della presunta storicità della figura di Lorenzo, poiché appare davvero strano 
che all’autore dell’Apparitio non fosse noto il nome del vescovo in cattedra in quel momento. Deve concludersi per 
una meditata espunzione del suo nominativo, quale trucco del narratore, che non può non suscitare perplessità. 
Questa assenza fa piuttosto pensare ad una scelta politicamente orientata il cui senso è ben inteso da Otranto, in 
quanto costituisce damnatio memoriae (…), determinata da motivazioni di ordine religioso e politico: l’Apparitio lascia 
nell’anonimato il vescovo cui appare più volte l’Arcangelo, perché il suo autore vuole evitare di fare riferimento a 
Lorenzo che, venuto dall’Oriente, riconnetteva le origini del culto micaelico sul Gargano con la tradizione bizantina». 
Cfr. Otranto, Giorgio: «Per una metodologia della ricerca storico-agiografica: il santuario micaelico del Gargano tra 
Bizantini e Longobardi», en Garzya, Antonio (ed.): Metodologie della ricerca sulla tarda antichità. Atti del Primo Convegno 
dell’Associazione di Studi Tardoantichi, Napoli, D’Auria, 1990, pp. 131-132. Il presunto tentativo di espunzione incide la 
formazione della memoria ed asserve il racconto di fondazione del santuario micaelico alle velleità del committente 
dell’opera agiografica. Sicché contrappone alla figura di Lorenzo un anonimo vescovo, fors’anche perché non si ha nulla 
di più efficace da opporvi, se non il silenzio e la censura di qualsivoglia nome. Una strategia forse non troppo efficace 
rispetto alla radicata memoria della bizantinocrazia locale, ma sufficiente a far sorgere il dubbio circa l’autenticità 
storica di Lorenzo. Di talché Martin lo ha potuto definire quale «saint antique de synthèse», cfr. Martin, Jean Marie: 
«Les modéles paléochrétiens dans l’hagiographie apulienne», Bulletin de la Société Nationale des Antiquaires de France, 
Paris, Société nationale des antiquaires de France, 1990, p. 83. Tuttavia sembra che non molto più tardi, allorché queste 
cautele verso un vescovo venuto dall’Oriente non hanno più ragione di esistere, la tradizione manoscritta dell’Apparitio, 
almeno in ambito italiano, ha ad accogliere in un gruppo di codici: il Vaticanus Latinus 6074 redatto fra la fine del sec. XI 
e gli inizi del sec. XII, l’Ambrosianus B 55 superior del sec. XII, il Vaticanus Latinus 6453 del sec. XII ed il Vaticanus Latinus 
6075 della fine del sec. XVI, un passo interpolato ad incipit del racconto che menziona Lorenzo, dapprima rimasto 
nell’anonimato. Anche Campione appare ottimista circa l’esistenza di un Lorenzo storico, di cui ritiene innegabile 
l’esistenza. La tradizione che lo riguarda sembra però fissarsi per iscritto molto tardi e solo nell’XI secolo. Un ritardo 
forse giustificato dal complesso ciclo vitale della diocesi sipontina, che incorporata durante l’Alto Medioevo in quella 
di Benevento, solo nel XI sec. ritorna autonoma ed è innalzata ad arcidiocesi. Allora si sente il bisogno di reinterpretare 
la propria storia, sempre tenendo conto del contesto politico in cui la si redige. Cfr. Campione, Ada: «Storia e santità 
nelle due Vitae di Lorenzo vescovo di Siponto», Vetera Christianorum, 41 (2004), pp. 61-82.



276

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

un altrettanto abusato topos. Cristo altresì le rivela che è stato indotto a punire 
i sipontini dalle assidue preghiere di un uomo devoto, il quale ha ammonito più 
volte i cittadini, invitandoli a fare penitenza, senza ottenere alcun risultato. Questo 
soggetto devoto appare come una controfigura della santa, che stimola i suoi lettori 
alla penitenza, ma evoca pure i profeti, i quali ammoniscono il popolo di Dio e lo 
indirizzano ad una più retta condotta di vita. Si ritrovano nel racconto brigidino 
tutti i riferimenti consueti, che spiegano questo genere di eventi. Pertanto, si può 
dire che le Revelationes si muovono entro un canovaccio letterario tradizionale e 
non aggiungono nulla. Se si considera la descrizione dal punto di vista teleologico, 
se ne deduce un mero intento moralizzante, sicché quanto riferito ha poco a che 
fare con l’effettivo svolgersi dei fatti. Orbene, Brigida ricorre ad una soluzione 
descrittiva consueta in agiografia, sempre pronta ed a disposizione di chi vuole 
narrare in modo efficace e suggestivo il declino degli aggregati demici. Siamo 
dunque di fronte ad un espediente narrativo ben conosciuto dal lettore e che va 
incontro alla sua aspettativa.

Nondimeno, l’evocazione del locus della distruzione della città «blasfema» e 
«superba»,38 pone alcune questioni filologiche, che si possono risolvere attraverso 
un’adeguata interpretazione delle fonti concernenti la recente storia di Siponto. 
La distruzione per mano barbarica, almeno nella cronologia più recente appare 
come una forzatura. Fa parte piuttosto del «mito» di Siponto che vanta un primato 
di incursioni e distruzioni.39

Tale espressione può essere ricondotta piuttosto ad un classico locus del genere 
letterario, che si colora di carattere penitenziale. Da un controverso passaggio del 
de rebus Siculis sappiamo che Siponto viene distrutta dalle truppe di Guglielmo 
I, re di Sicilia. Queste probabilmente sono guidate da Asclettino, che nel maggio 
1155 è impegnato nell’assedio di Benevento. Costui poco dopo si dirige verso nord, 
dove il 30 maggio dà alle fiamme Tricolena presso Ferentino. Presumibilmente la 
distruzione della città, forse limitata alla sola demolizione del circolo murario, si 
consuma sin dall’estate del 1156.40 Le informazioni sono confermate da Cinammo, 

38.   Circa il locus, un pregnante esempio ci viene da Orosio che narra il sacco vandalo di Roma, cfr. Orosio, Storie 
contro i pagani VII, 39-40.

39.   «…per l’addietro più volte profanata dagli Slavi, Saraceni e Longobardi», cfr. Sarnelli, Pompeo: Cronologia…, 
p. 199.

40.   «Dominus vero rex (…). Destruxit etiam Sipontum et habitatores ipsius collocari fecit in eo loco, in quo modo est 
Manfredonia», cfr. Delle Donne, Fulvio (ed.): Breve chronicon de rebus Siculis, Roma, Istituto Storico del Medioevo, 
2017, pp. 7-8; vedi anche: Delle Donne, Fulvio: «Tradizioni testuali e (ri)scrittura della storia. Il caso del Breve chronicon 
de rebus Siculis», Zeitschrift Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken Band, 46 (2016), pp. 178-
179. Sappiamo da un documento del 1154 che la vita di Siponto procede in modo normale, altresì un successivo atto, 
il n. 39 del Regesto di San Leonardo, datato al luglio 1155 attesta lo sconvolgimento ed il deterioramento della trama 
urbana, tanto da definirla quale «civitas diruta». Fonte che Camobreco sembra posticipare al 1156. Tale significativa 
alterazione può essere forse ricondotta ad un diverso fenomeno, come proposto da Martin. Il quale ha suggerito che 
questo mutamento in peius è forse dovuto allo spostamento degli abitanti per scelte di carattere produttivo, come la 
ripresa da parte di un certo numero di loro dell’allevamento transumante. È stato pure postulato che tale fenomeno 
possa essere conseguenza di un evento sismico, ma il fatto che la cattedrale rimanga in piedi e sia comunque funzionale, 
permette di escluderlo del tutto. Proprio la vitalità della cattedrale suggerisce una connessione fra questo e gli effetti 



277ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

che narra il tentativo di riconquista del Meridione d’Italia portato innanzi dal 
basileus Manuele I ai danni della Casa di Altavilla.41 Sappiamo pure che i sipontini 
sono costretti a vivere dopo quell’evento «sub vite et ficu» per un periodo più o 
meno lungo.42

Probabilmente Brigida si riferisce alla distruzione del 1156, la più recente 
dopotutto, e ne evoca le suggestioni. Tuttavia, le sembra sfuggire che questa 
devastazione non è stata operata da mano barbara ed essa non è nemmeno letale 
per la città, ma segna solo una breve cesura nella continuità abitativa del sito. In 
un atto del 1204 Siponto viene nuovamente qualificata come civitas, mentre i 
documenti dal 1212 in poi testimoniano la ripresa delle normali funzioni cittadine.43 
Studi recenti hanno persino mostrato che il terremoto ed il conseguente maremoto 
del 1222-1223 non hanno avuto alcuna implicazione effettiva sulla vitalità del sito. 
Allo stato attuale degli studi, si può affermare che l’abbandono della città inizia 
sotto il regno di Manfredi di Svevia, come gli indicatori archeologici sembrano 
confermare.44

della guerra fra re Guglielmo I ed il basileus Manuele I Comneno, che appoggia Roberto conte di Loretello e gli altri 
baroni ribelli. Cfr. Camobreco, Fortunato (ed.): «Regesto di San Leonardo di Siponto», en Regesta Chartarum Italiae 10, 
Roma, Loescher, 1913, doc. n. 39, 1155, pp. 24-25; vedi anche doc. n. 36, nonché Martin, Jean Marie: «La città di Siponto 
nei secoli XI-XIII», en Houben, Hans (ed.): San Leonardo di Siponto. Cella monastica, canonica, domus Theutonicorum, 
Atti del Convegno internazionale, Manfredonia, 18-19 marzo 2005, Galatina, Congedo, 2006, pp. 30-31; Martin, Jean 
Marie: La Pouille du VIe au XIIe siècle, Roma, Ecole française de Rome, 1993, pp. 84-85, nota 94; pp. 107-108. 

41.   Meineke, August (ed.): Ioannis Cinnami Epitome rerum ab Ioanne et Alexio Comnenis gestarum, Bonnae, Weber, 1836.
42.   Il testo del de rebus Siculis è conservato in 3 manoscritti: il manoscritto N, ovvero il codice VIII C 9, ora alla 

Biblioteca Nazionale di Napoli, riporta il testo ai ff. 101r-107v; il manoscritto V, ossia l’Ottoboniano Latino 2940, presso 
la Biblioteca Apostolica Vaticana, lo riferisce ai ff. 42v–48v; il manoscritto V², il Vaticano Latino 7145, sempre presso 
la Biblioteca Apostolica Vaticana, invece lo restituisce ai ff. 1r–13v. Di seguito si riportano le due differenti lezioni. Il 
passo controverso è riportato nel codice VIII C 9 al f. 101v, laddove esordisce: «Destruxit etiam Sipontum et habitatores 
ipsius collocari fecit in eo loco, qui Maletangium dicebatur, in quo modo est Manfredonia». Diversamente l’Ottoboniano 
Latino 2940 al f. 42v riporta: «Destruxit etiam Sipontum et habitatores ipsius collocari fecit in eo loco, in quo modo est 
Manfredonia». Il codice VIII C 9 attesta che i Baresi ed i Sipontini vivono esuli per 11 anni, fino alla morte di Guglielmo I, 
deceduto effettivamente 11 anni dopo, il 7 maggio 1166. Diversamente il codice Ottoboniano Latino 2940 sostiene che 
sia i Tranesi, sia i Sipontini restano esuli per 40 anni, fino al 1195, anno della morte di Enrico VI, allorché sono richiamati 
in città dalla sua vedova Costanza. Prescindendo dai problemi ingenerati dalle diverse lezioni del manoscritto, occorre 
considerare che un qualsivoglia evento traumatico subito dalla città ha funzionato da catalizzatore per una ruralizzazione 
dell’abitato, forse già in atto, facendolo percepire per un tempo non troppo breve come diruto. Il de rebus Siculis sembra 
così confermare il 1156 come termine ante quem per il deterioramento del tessuto urbano.

43.   Amelli, A. (ed.): Quaternus de excadenciis et revocatis Capitinatae de mandato imperialis maiestatis Friderici 
secundi, Montecassino, 1903, pp. 48-50; De Troia, Giuseppe: Dalla distruzione di Siponto alla fortificazione di Manfredonia, 
Fasano, Schena, 1985. 

44.   Le recenti ricerche archeologiche guidate da Caterina Laganara hanno permesso di comprendere alcuni 
aspetti della dinamica vitale della Siponto medievale. I rinvenimenti monetali in situ suggeriscono quale termine post 
quem per la frequentazione un periodo che intercorre fra il Regno di Corrado I, per quel che riguarda le evidenze 
numismatiche rinvenute negli Edifici IX e XII, ed il governo di Manfredi, come testimoniato dai ritrovamenti monetali 
presso gli Edifici X, XIII e XIV. Le più rilevanti informazioni provengono tuttavia dalle escavazioni degli Edifici X e XIV 
e dai cospicui gruzzoli di monete ivi scoperti: ben 32 monete nell’edificio X, mentre il XIV ne restituisce solo 20. In 
particolare, i conii di epoca sveva dell’Edificio X compongono un tesoretto rinvenuto entro uno strato di obliterazione 
connotato da residui carboniosi, a testimoniare un incendio che ha interessato l’edificio forse sotto Manfredi, in ragione 
della preponderante presenza di emissioni riconducibili a questo sovrano o, probabilmente, negli anni immediatamente 
seguenti. Gli esemplari numismatici svevi recuperati nell’Edificio XIV invece sono coniati quasi tutti sotto Corrado II, 
sicché si può ben pensare che quel gruzzolo venga costituito con poco margine di anticipo rispetto a quello dell’Edificio 
X. Tali rinvenimenti forniscono un potente indicatore, utile a dimostrare come l’abbandono della città non si sia 
realizzato in tempi stretti, ma l’occupazione del sito si riduce progressivamente ed entro una cronologia che allo stato 



278

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La distruzione di Siponto o il suo progressivo abbandono aprono ad un problema 
profondamente sentito dalla santa: quello della continuità del culto delle reliquie, 
a maggior ragione di esemplari prestigiosi come quelli posseduti in città. L’evento 
nefasto che ha colpito Siponto può dunque ipotecarne la loro efficacia salvifica? 
Bisogna approntare qualche puntualizzazione. Da un altro passo delle Revelationes, 
sappiamo che Brigida porta con sé uno scrigno con varie reliquie, comprese quelle 
altrettanto prestigiose di Luigi IX di Francia. Queste durante i suoi lunghi viaggi 
sembrano essere collocate talvolta in posti inappropriati, pertanto hanno a suscitare 
un miracolo, che ne aumenti la devozione. Lo scrigno avrebbe addirittura diffuso 
luce per attirare l’attenzione di Brigida, che decide così di collocarlo su un altare 
per tributare la venerazione adeguata alle spoglie contenute.45 Stante un simile 
racconto, non meraviglia che la donna provi una grande reverenza per i resti 
mortali dei santi. Costei sostiene senza remore che queste costituiscono in terra 
un grande tesoro, il cui valore ci viene mostrato addirittura dallo Spirito Santo:

Scito igitur, quod tale gaudium, quale nunc sentis in anima tua, talis est thesaurus meus, quia, 
sicut scriptum est, «Spiritus ubi vult spirat et vocem eius audis, sed nescis unde veniat aut quo 
vadat». Istum autem thesaurum tribuo ego amicis meis multipharie multisque modis et multis 
donis. Verumptamen dicere tibi volo de alio thesauro, qui nondum est in celis sed est vobiscum 
in terra. Hic thesaurus est reliquie et corpora amicorum meorum. Nam vere corpora sanctorum 
meorum, sive putrida sint vel recencia, siue conversa sint in cinerem et pulverem sive non, ipsa 
sunt certissime thesaurus meus.46

Brigida può perfino sostenere in un altro passo delle Revelationes che sull’efficacia 
delle reliquie si fonda la preminenza di Roma e ciò legittima ed offre pregevolezza 
al primato papale. La santa propone una giustificazione teologica, che afferma 
fortemente il ruolo primaziale di Roma ed addirittura lo riconosce come originario, 
slegandolo dal suo essere la sede naturale degli imperatori. Orbene può sostenere 
che l’Urbe, come un sacro scrigno, contiene le reliquie dei martiri, i quali ivi hanno 
trovato la propria fine e la sua terra viene fecondata dal loro sangue: «Terra quoque 
eius erat colorata colore rubeo, idest sanguine martyrum, et contexta, idest commixta 
ossibus sanctorum».47 Sono allora le reliquie che rendono Roma una città sacra, 
un luogo in cui si può dispensare l’indulgenza divina e dove gli uomini possono 

attuale degli studi non è possibile definire con certezza. E se per l’Edificio X è un evento traumatico come l’incendio, 
che ha obliterato il gruzzolo di monete, a segnare il momento dell’abbandono, non troppo chiare appaiono le ragioni 
che spingono gli abitanti dell’Edificio XIV ad allontanarsi senza portare con sé le monete o, almeno, a non tornare per 
recuperarle. Cfr. Sarcinelli, Giuseppe: «Le monete», in Laganara, Caterina (ed.): Siponto. Archeologia di una città 
abbandonata nel Medioevo, Foggia, Grenzi, 2011, pp. 197-206; Sarcinelli, Giuseppe: «Moneta reale, moneta di conto: 
tra fonti materiali e fonti scritte», in Laganara, Caterina (ed.): L’abitare: spazi domestici e quadri di vita. Dalla ricerca 
archeologica nella Siponto medievale, Foggia, Grenzi, 2012, pp. 121-136; Laganara, Caterina: «In civitate sipontina… lo 
spazio urbano e le dinamiche insediative», in Laganara, Caterina (ed.): Siponto. Archeologia di una città abbandonata 
nel Medioevo, Foggia, Grenzi, 2011, pp. 47-53.

45.   Brigida di Svezia, Revelationes, Supp. 59.
46.   Brigida di Svezia, Revelationes VII, 4, 2-4. Cfr. Canetti, Luigi: Impronte di gloria. Effigie e ornamento nell’Europa 

cristiana, Roma, Carocci, 2012, pp. 26-27.
47.   Brigida di Svezia, Revelationes III, 27, 26.



279ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

ottenere il perdono. Qui, attraverso l’intercessione dei molti santi che sono 
sepolti o di cui i resti sono venerati, si può acquisire quella salvezza promessa ai 
cristiani. La devozione della santa suffraga così il potere oggettivo delle reliquie 
e ne garantisce le assolute capacità profilattiche.

Allo stesso tempo, non c’è da stupirsi che Brigida durante il suo pellegrinaggio 
raccolga reliquie, perché la loro collezione può essere intesa come un tentativo di 
ricomporre, attraverso questi frammenti dei corpi santi, quell’unità delle disiecta 
membra del corpo archetipico della Chiesa tanto agoniata.48 Un’accumulazione che 
affretta gli steps del viaggio spirituale, permettendo l’apprendimento, attraverso 
osmosi da contatto, delle virtù del santo venerato.

Per questo motivo, comprendiamo che la visione di Brigida indugia sul valore 
delle reliquie nascoste a Siponto. Come accade a Roma, anche a Siponto il sangue 
dei martiri ivi deceduti o la presenza di loro reliquie ha santificato il sito. E non può 
essere altrimenti, sicché questo non è certo un dettaglio secondario. Per quel che 
riguarda Roma, Brigida sostiene che i peccati degli uomini non hanno compromesso 
l’efficacia delle reliquie ed i meriti derivanti dall’oblazione dei martiri, né nulla ha 
potuto sulla loro oggettiva capacità taumaturgica l’allontanamento del pontefice. 
Premesso ciò, lo stesso deve accadere anche a Siponto. Pertanto, le reliquie dei 
santi anche nel locale devono mantenere intonsa la loro capacità soterica. Brigida 
attraverso la bocca di Cristo vuole ricordare ai suoi lettori l’efficacia di tali attrattori 
di devozione. E per confermarne l’efficacia deve pure promettere un successivo 
miracolo, che segnerà con l’invenzione delle reliquie locali l’effettività del loro 
potere. Un’inventio che però sembra essersi già consumata il 30 ottobre del 1099. 
Allorché si pone mano alle fondamenta di una cappella da dedicarsi a San Nicola 
nell’area limitrofa al duomo e mentre è vescovo della città Buonomo, si ritrovano 
le presunte reliquie del santo vescovo Lorenzo.49

Se ne deduce allora che la cupa descrizione del paesaggio va scritta ad una mera 
espressione del suo stato d’animo e non si deve certo ad una errata percezione 
della realtà ambientale. La narrazione vuole coinvolgere piuttosto l’alea spirituale 
in cui sviluppa l’attività paideutica e moralizzante di Brigida. La visione del Cristo 
chiarisce i dubbi della santa, neutralizzando quelle preoccupazioni, che sono rese 
vivide e palpabili dalle tinte fosche del paesaggio. Per quel che riguarda l’aspetto 
psicologico ed almeno per il Gargano, si possono interpretare le sue visioni come 
una consolazione offerta alle ansie suscitate dai luoghi visitati. Le teofanie si op-
pongono a quel paesaggio oscuro e decadente descritto, reso tale dalle sofferenze 
spirituali patite, quali «sottoprodotti» della distorsione dei costumi morali degli 

48.   Bartolomei Romagnoli, Alessandra: «Brigida…, p. 209.
49.   Sarnelli, Pompeo: Cronologia.., p. 148. Sappiamo che l’arcivescovo noto come Buonomo (1087-1099 d.C.), 

consacrato da Vittore III (1027-1087 d.C.) nel 1087 d.C. e la cui presenza è attestata sia nel Concilio di Troia del 1089 
d.C., sia in quello di Melfi del 1090 d.C., sia nel Sinodo di Bari del 1098 d.C., pone mano ad una ridefinizione degli spazi 
prossimi alla cattedrale. Questi decide di fornire Siponto di un altro attrattore che si affianca al luogo della visione 
onirica micaelica.



280

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

uomini che lo abitano. Pertanto, la decadenza narrata ha poco a che fare con le 
variegate cause di una fase discendente del ciclo vitale dell’area abitata, ma è con-
nessa in modo univoco alle degenerazioni delle forme sociali dell’antropizzazione 
del territorio. Ne deduciamo che il paesaggio diventa espressione della somma 
delle condotte dei suoi abitanti, fino ad arrivare a presentificare in modo mistico 
quell’afflato negativo provocato dal peccato dei locali. In breve, la visione riduce 
il paesaggio ad un antropocosmo. Quello delineato da Brigida è un paesaggio a 
misura d’uomo, che soffre e riflette sia le miserie umane individuali, sia le grandi 
tragedie politiche, come avviene per la descrizione dell’orografia del Regno di 
Napoli fornita.

Questa soluzione narrativa sembra perfezionarsi nella visione ottenuta da 
Brigida sul Monte Gargano, allorché si descrive il declino del suo santuario:

Vidit domina Birgitta multitudinem angelorum psallenciumin monte Gargano et dicencium: 
«Benedictussis tu, Deus noster, qui es eteris et fuisti sine principio et sine fine! Tu creasti nos 
spiritus in ministerium tuum et eciam ad consolacionem hominum et custodiam, qui ita mittimur 
ad profectum hominum, quod nunquam priuamur dulcedine et consolacione et visione tua. Sed 
quia quasi incogniti videbamur hominibus, voluisti in loco isto ostendere benediccionem tuam et 
nostram dignitatem a te nobis datam, ut homo addisceret diligere te et eciam auxilium nostrum 
desiderare. Nunc autem longo tempore locus iste in dignitate habitus a multis contemptus est, et 
habitatores terre plus appropinquant spiritibus immundis quam nobis, quia suggestiones eorum 
ardencius sequuntur.» Respondit domina: «O, Domine meus, creator meus et redemptor meus, da 
eis auxilium desistere de peccatis et desiderare te corde toto!» Cui Deus: «Assueti,» inquit, «sunt 
sordibus et nisi verberibus non erudientur. Et utinam in disciplina se cognoscant et resipiscant!»50

Allo stesso tempo, meraviglia che Brigida non abbia una visione diretta 
dell’Arcangelo Michele, il patrono particolare del santuario, ma le appare lo 
stesso Dio, che è circondato da un coro di angeli. In questa visione gli angeli 
si lamentano della mancanza di devozione nei loro confronti da parte della 
popolazione autoctona e se ne dolgono con la santa, poiché i locali preferiscono gli 
spiriti impuri a loro. Probabilmente, l’assenza di Michele nella visione è dovuta al 
fatto che Brigida non nutre verso l’arcangelo una particolare devozione. Tuttavia, 
la menzione del coro angelico non esclude la presenza di Michele tout court. 

50.   Brigida di Svezia, Revelationes, extravagantes IV, 31. Per il testo in svedese: «Sancta, Byrgitta sa mykyn ängla 
mogha vppa gargano bärghe. oc änglane sagdho til varn herra. Välsignadhir vari thu var gudh. hulkin som är oc skal vara 
oc var vtan vpbyrilse oc vtan ända. Thu skapadhe os anda til thinne thiänist. ok swa ok tilmänniskionna hugnadh ocgömo. 
Vi sändoms swa til människionna thrimnadh. Swa at vi alre nakan tidh mistom thin sötma oc thin hugnadh. oc oppinbara 
änlitis syn. Meren for thy at vi varom swa got som mannom okunnoghe. Tha ville thu oppinbara i thässom stadhinom thin 
välsignilse oc vara värdelikhet som os är gifwin af thik Ther til at mannin skulle nima at älska thik. Ok ämuäl at astunda 
vara hiälp. Meerin nu langan tima hawir thenne stadhin varit af mangom glömdir oc forsmadhir som (…) för hafdhis ihedhir 
oc wärdhelikhe. Oc the som här boo i landino nalkas meer oreno andomen än os änglomen. For thän skuld at the hetelicare 
äptir fylghia thera ondo äggian oc frestilsom än varom godho radhom. Tha swarade sancta byrgita. O herra gudh min 
skapare oc min aterlösare. Gif thöm thina hiälp at the matin atiruända af syndomen oc bätra sik. Oc älska oc astunda thik 
af allo hiärta. Var herra sagdhe The äru swa vani sölas i synda thrakenom at the ey läras oc ey rättas vtan mz bardaghom. 
Oc ville jak at the mattin än kännas vidhir sik i näfstinne oc swa atiruända ok bätra sik». Cfr. Klemming, Gustaf E. (ed.): 
Heliga Birgittas Uppenbarelser I-V, Stockholm, Norstedts, 1857-1884. Per il commento del testo svedese si rinvia a Lozzi 
Gallo, Lorenzo: «Da Vadstena…, pp. 68-70.



281ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

Quando si riferisce alla presenza di un angelo, che la guida nella stesura del 
suo Sermo angelicus, si limita poi a definirlo genericamente «Angelo del Signore».51 
È questo forse un indicatore di carenza di devozione? Pare poco probabile. In 
Scandinavia la venerazione degli angeli è diffusa ed in particolare lo è il culto di 
Michele, invocato come «Såle-Michael» (ovvero Michele delle anime), nella sua 
funzione di psicopompo e pesatore delle anime.52 Una figura fondamentale quindi, 
specie se si tiene conto che questi opera materialmente il giudizio di Dio ed è 
pure considerato nella sua funzione di guerriero e quale difensore contro il male.

Brigida non può nemmeno ignorare la venerazione del popolo nutrita verso 
gli angeli. Sin dall’età paleocristiana la Chiesa interviene per disciplinarla, tant’è 
che il Canone 139 del Sinodo di Laodicea, tenutosi nel 363, afferma: «non oportet 
Christianos Ecclesiam Dei relinquere, et abire, et angelos nominare, et congregationes 
facere».53 Il culto viene così limitato a quelli di cui si conosce come certo il nome. 
Nella più tarda Admonitio generalis poi si intima ai fedeli: «…ut ignota nomina nec 
fingantur nec nominentur, nisi illos quos habemus in auctoritate, id sunt Michael, 
Gabrihel, Rafahel».54 Difatti, l’aggiunta di nomi angelici non biblici, di cui non è 
perciò certa l’esistenza o la comprovata fedeltà al Cristo, ovverosia l’invocazione 
di probabili entità demoniache, deve turbare gli ecclesiastici più devoti, anche 
solo come mera eventualità. La volontà di censurare la venerazione di spiriti 
angelici equivoci viene riproposta nell’Homilia de sacrilegiis di autore anonimo e 
redatta con buona probabilità nel sec. V. Ivi si esortano i fedeli a non indossare 
ligaturae, talismani portati al collo con inscritti nomi di angeli, specialmente se 
non biblici, o con incise scripturae salomoniacae, definendo come non cristiano, 
ma bensì pagano colui che li ostenta.55

Nel 745 il vescovo tedesco Adalberto compone preghiere che citano i sette 
arcangeli, i quali stanno davanti a Dio,56 da pronunciarsi entro pratiche magiche.57 
Un abuso che suscita l’intervento di papa Zaccaria, il quale nel 745 durante il Sinodo 

51.   Morris, Bridget: St Birgitta..., pp. 105-109; Sermo angelicus, prologo, cfr. Eklund, Sten (ed.): Sancta Birgitta. 
Opera minora II. Sermo angelicus, Uppsala, Almquist & Wiksell, 1972, pp. 75-76. 

52.   Gad, Tue: «Mikael», en Kulturhistorisk Lexicon for nordisk Middelalderen, XI, Malmö, Allhem, 1966, pp. 616-619; 
Paasche, Friederich: «Sankt Michael och hans engle. En studie over den ældre katolske skaldedigtning, Draumkvædet, 
og særlig Sólarljóð», Edda 1 (1914), pp. 33-74.

53.   Laodicensis Synodus, canones 139, in Migne, Jean Paul (ed.): Patrologia Latina, 67, Dionysii Exigui, Viventioli, 
Trojani, Pontiani, S. Caesarii Arelatensis episcopi, Fulgentii Ferrandi et Rustici quorum prior carthaginensis, posterior romanae 
ecclesiae diaconus, necnon Justi, Facundi, urgellensis et hermianensis episcoporum, Opera Omnia, Paris, Ramos, 1848, col. 74.

54.   Admonitio generalis, 16, cfr. Boretius, Alfred (ed.): «Capitularia Regum Francorum I», en Monumenta Germaniae 
Historica, Legum Sectio II, Hannoverae, Hahn, 1883, p. 55. Al contempo si obbliga a venerare solo i santi autentici e di 
comprovata storicità, Admonitio generalis, 42: «ut falsa nomina martyrum et incertae sanctorum memoriae non venerentur», 
cfr. Boretius, Alfred (ed.), «Capitularia…, p. 56.

55.   «Nam quicumque ad friguras non solum incantat, sed etiam scribit, qui angelorum uel salamonis aut caracteres 
suspendit, aut lingua<m> serpentis ad collum hominis suspendit, aut aliquid paruum cum incantantione bibit, non christianus 
sed paganus est», cfr. Homilia de sacrilegiis 15. Vedi anche Caspar, Carl Paul (ed.): Eine Augustin fälschlich beilegte Homilia 
de sacrilegiis, en Christiania, Videnskapsselskapet, 1883, pp. 9-10.

56.   Cfr. Tob. 12, 15; Zachar. 100, 3.
57.   Bresc, Henri y Grévin, Benoît (edd.): «Les anges et la magie au Moyen Âge. Actes de la table ronde, Nanterre, 

8-9 décembre 2000», MEFRM. Mélanges de l’Ecole Française de Rome - Moyen Âge, 114, 2 (2002), pp. 18-90.



282

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

del Laterano limita la menzione degli arcangeli da inserirsi nelle preghiere proferibili 
in pubblico ai soli citati nel testo biblico. La censura di queste consuetudini al 
limite della pratica magica miete un’illustre vittima come l’arcangelo Uriele, colui 
che ha guidato ed istruito San Giovanni bambino nel deserto, e ne limita il culto. 
Si propone ai fedeli uno strano sdoppiamento dell’entità angelica, arrivando a 
sostenere che vi sono ben due Uriele, l’arcangelo che la tradizione ascrive al quinto 
fra gli esseri creati e un demone con lo stesso nome. Pertanto, per evitare equivoci se 
ne proibisce il culto. Una decisione confermata dal Concilio di Aquisgrana nel 789.

Brigida poi conosce bene le pratiche di devozione verso gli angeli poste in essere 
nel Nord Europa come le invocazioni dei benedizionali,58 che molto somigliano 
a degli incantesimi o l’uso di incidere i nomi angelici su oggetti come la lamina 
di piombo N A284, che riporta i nomi di Michele, Gabriele, Raffaele e Raguele,59 
ritrovata a Bergen ed atta a rimandare alle tabulae della magia pagana. Nonché 
il bastoncino in legno proveniente dalla stessa area, il N 636 M, con l’iscrizione: 
«AGLA. GUÐ. SATOR, ARE[PO]/RAPHAEL, GABRIEL M[ichael...]», conservatosi 
grazie alle condizioni del sottosuolo ricco di torba e povero di ossigeno. 

Una simile deviazione della prassi religiosa non può sfuggire ad una persona come 
Brigida, la quale persegue l’esplicarsi di una rigorosa ortodossia. Se ne può dedurre 
che la visione del santuario garganico può essere qualificata come un’esortazione 
volta a stimolare nel suo lettore la sequela delle sole devozioni ammesse dalla 
Chiesa, evitando quegli eccessi assai somiglianti alle pratiche magiche. 

Orbene, le lamentele profferte dagli angeli e la punizione evocata da Cristo 
segnano il paesaggio decadente in cui si consumano le visioni della santa. La 
mancanza di devozione verso gli angeli poi, unita all’empietà dei locali, sono la 
causa del declino del santuario, che costituisce il culmine della fosca descrizione. 
Il paesaggio diventa espressione dell’animo della mistica e lo predispone a ricevere 
la visione. L’ambiente dipinto in tonalità scure precede la visione, quale proiezione 
di un’alta capacità di percezione e dell’empatia propria della santa. In un certo 
senso, si può dire che il paesaggio prepara il lettore all’oggetto della visione e 
costituisce un risultato di sintesi, frutto delle elaborazioni delle sensazioni patite 
da Brigida, che ha metabolizzato le impressioni e le suggestioni raccolte entro un 
contesto ambientale determinato. Sicché le trasfigura tutte nei contenuti della 
visione. L’imminenza di una punizione divina o i risultati dell’intervento celeste 
si esprimono dunque nella presenza di rovine a contrappunto del paesaggio e 
si riverberano nelle tinte fosche con cui lo si descrive. In questo modo, Brigida 
mette in connessione la natura, la condotta degli uomini e la divinità cristiana, 
che difende le sue prerogative. Attraverso la descrizione del paesaggio, Brigida 

58.   Brilioth, Yngve: Svenska kyrkans historia, II. Den senare medeltiden, 1274-1521, Uppsala, Almqvist & Wiksell, 1941.
59.   «[...] Mikjáll, Gabriel,/ Rafael, Raguel. Omnes Angeli Et/ Arkangeli [...]», per l’arcangelo Raguel cfr. Libro 

di Enoch, 20, 4.



283ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

diventa un’esegeta e rende le condizioni ambientali un palcoscenico appropriato 
per la sua missione evangelica.

IV.	LE PROBLEMATICHE POLITICHE SOTTESE 
ALLA DESCRIZIONE DI UN PAESAGGIO 
DECADENTE: L’AMMAESTRAMENTO MORALE 
RIVOLTO ALLA CORTE DI NAPOLI

La descrizione del paesaggio del Gargano è dunque solo un pretesto, che in-
troduce a problemi molto più grandi, come la censura della frivolezza della corte 
di Napoli. Qui le esigenze moralizzanti di Brigida e la vita privata della santa si 
intrecciano e si incontrano con la tragedia personale della famiglia della stessa, 
legandosi a doppio filo.

La badessa di Vadstena, Margareta Clausdotter, che scrive il Chronicon de genere et 
nepotibus Sanctae Birgittae, racconta l’arrivo della santa a Napoli. Ivi Brigida presenta 
suo figlio, Karl, all’entourage della regina Giovanna, la quale si innamora di lui.60 
Margareta afferma che la regina in questo momento è vedova, mentre con tutta 
probabilità Karl lascia una consorte in Svezia. Tuttavia Karl, poco dopo l’inizio di 
questa relazione peccaminosa, muore.61 La storia della badessa conferma ciò che 
Brigida dice nelle Revelationes, allorché definisce la corte di Napoli quale luogo 
di vera e propria dissoluzione. Una lascivia, quella del figlio Karl, che deve aver 
disgustato la madre Brigida, tanto da impedire di compiangerlo al suo funerale. 
Eppure, l’assenza del pianto da parte della santa madre nell’imminenza della 
morte di Karl viene successivamente menzionata nel processo di canonizzazione, 

60.   «Nu ær witande, at nar sancta Birgitta foor til the helga graff, haffde hon try sin barn mædh sik, som war hær 
Karl, hær Birge oc sancta Katerina, oc II annor thienista folk oc hælga mæstar Pædhar oc priaren i Alwastrom, swa at the 
waro widh VIII mænniskior oc tha oppenbaradhe war hærre sancte Birgitte, at the skullen all igænkomma wtan en persona 
aff them, tha the kommo til Neapolim i Cecilie rike. Oc drotningen som tha ænkia war rædh för rikeno oc heet Johanna / Oc 
war sancta Birgitta enkanneligen godher wen oc ælskadhe hona mykyt. Tha lærdhe sancta Birgitta sinom sonom hwru the 
skulle gaa för drotningena oc hænne wördelika helsa æpter thera landz sidh mædh nigilsom oc fallandes a knæ oc kyssande 
hænnas föther, Nar hær Karl kom fram til drotningena, giordhe han hænne wördhi[n]g æpther sinne höffwo som hænne 
borde Oc sidhan kyste han hona för mwnnen, Aff hwilko drotningen fik storan kærlek til hans, at han tordhes thæt wagha, 
oc wille honom engaledhes lata tædhan fara wtan sagdhe at hon ændelika wille behalla han oc haffwa för sin hærra. Sancta 
Birgitta sagdhe, at thæt matte engaledhes wardha, för thy at hans hwstru leffde æn hær hema i Swerike, æn drotningen 
sagdhe sik thæt ey wilia sköta wtan sagde at thæt skulle wara som hon wille. Thær æpter gik sancta Birgitta til sina gudelika 
böner oc badh gudh om sina nadher, oc tha wart hær Karl sywker oc fik sina hælsot oc nakra dagha thær æpthær tha bleff 
han dödher, af huilko drotningen kom honom til iordh oc aff hans dödh mykyt bedröffdesoc i swa matto giorde hon hans 
iordhafærd mædh swa storom kostnat som han haffde varit hænna hærra, som mæstar Pædhar witnadhe, som tha thær nær 
war. Han war sywker i Neapoli a sancti Matthie appostoli dagh oc XV daghen thær æpthær bleff han dödher oc iordades 
thær i Neapolim oc a hælga torsdagh thær æpthær kom hans siæl til himerikes æro, æpthær thy mæstar Pædhar sagdhe, 
oc gudh oppenbaradhe sancte Birgitte». Cfr. Annerstedt, Claudius (ed.): Margareta Clausdotter, Chronicon de genere 
et nepotibus Sanctae Birgittae, en Scriptores Rerum Svecicarum Medii Aevii III, Sectio Posterior, Uppsala, Berling, 1871, 
pp. 207-216, in particolare pp. 211-212. Sul soggiorno a Napoli di Brigida, cfr. Brilioth, Yngve: Svenska…, pp. 218-221; 
Klockars, Birgit: Birgittas svenska…, p. 149, laddove si stigmatizza la poca credibilità di Margareta Clausdotter. Vedi 
anche: Schiwy, Günther: Birgitta von Schweden…, pp. 333-337.

61.   Brigida di Svezia, Revelationes VII, 11, 19.



284

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

quale modello integerrimo della patientia cristiana. Alfonso, già vescovo di Jaén, in 
funzione di testimone vuol dimostrare alla commissione canonica l’estrema forza 
della donna, che nonostante sia colpita nei suoi affetti, non smette di ringraziare il 
Signore anche in un momento così tragico per la sua famiglia.62 Un dettaglio, quello 
della mancanza del pianto, che è confermato dal confessore generale di Vadstena, 
Magnus Persson, noto come Magnus Petri.63 Alfonso però omette di precisare 
le circostanze e spiegare che Brigida preferisce vedere suo figlio morto, invece 
che lasciarlo vivere nel peccato. Nondimeno, Alfonso menziona espressamente 
la presenza del re Giacomo IV, consorte di Giovanna, che partecipa al funerale 
del giovane. Ciò al fine di dimostrare che la notizia circolante su una relazione 
extraconiugale della regina è mera murmuratio. Deve però precisarsi che non è 
chiaro se il re sia vivo o meno al momento dell’arrivo di Karl a Napoli.

Altresì appare fin troppo chiaro che l’ambiente frivolo e smaliziato della 
corte napoletana deve suscitare disprezzo in una donna austera come Brigida. 
Non stupisce che la santa abbia una visione ammonitrice, trascritta a seguito 
del pellegrinaggio a Gerusalemme ed inserita nel Libro VII delle Revelationes. 
Brigida vede Cristo, il quale attacca la sfarzosa e gaia vita della corte di Napoli e 
censura, rimproverando, il perseguimento di uno stile di vita eccessivo da parte 
loro. Durante tale teofania, Cristo propone un incisivo parallelo fra questo tipo di 
vita lasciva, che si giova dei prodotti della cultura materiale come le vesti capaci 
di suscitare lussuria, nonché dei trucchi atti a instillare la vanità in chi li usa e le 
consuete pratiche di aborto effettuate dalle prostitute. Sembra emergere con una 
certa chiarezza che non si ha ad afferirsi a quelle «miserabili», le quali si offrono 
per sopravvivere. Si censurano piuttosto le donne dissolute, le quali si concedono 
per mero piacere:

Ideo facitis sicut meretrices, diligentes volupatem et delectacionem carnis, non autem prolem. 
Cum enim senciunt infantem viuum in vtero suo, statim procurant abortiuum herbis et aliis rebus, 
ne careant carnis voluptate et continua delectatione pessima, vt sic semper vacent luxurie et 
fetide commixtioni carnali. Sic facitis.64

62.   Alfonso riferisce circa la partecipazione di re Giacomo IV al funerare del giovane Karl: «... semel vidit ipse testis 
ut dixit, quando dominus Karulus maior filius eius moriebatur in ciuitate Neapoli, quod erat ipse testis tunc prope eam et 
aliqui alii domestici clerici legendo recommendacionem anime eius, et ipsa domina Brigida mater sua a longe sedebat ab eo 
quasi per octo passus uel decem, vbi licet dictus filius suus expirauit, non tamen ipsa surrexit de loco suo tunc nec emisit voces 
uel lacrimas, sed eleuatis manibus benedixit deum et regraciando ei et conformando se humiliter voluntati diuine, et post hoc 
licet domina Johanna regina Secile et alie illustres et multe nobiles domine et maritus dicte domine regine, rex Jacobus, cum 
multis gentibus dicte ciuitatis associarent eandem dominam Brigidam cum planctu et multis lacrimis ad portandum dictum 
filium eius mortuum ad ecclesiam monialium sancte crucis, ipsa tamen velud immobilis columpna paciencie nec plorabat nec 
planctum faciebat sicut ceteri, sed benedicebat deum et dicebat quasi in effectum verborum: vade fili mi peregrine benedicte 
a deo et a me (...)». cfr. Collijn, Isak (ed.), Acta…, p. 370.

63.   Magnus riferisce: «licet regina et multi principes regni Apulie et quasi tota ciuitas, domini videlicet et domine, 
associarent ipsam dominam Brigidam cum magno planctu et corpus predicti domini Karoli usque ad sepulturam, jpsa tamen 
domina Brigida numquam ploravit… », cfr. Collijn, Isak (ed.), Acta…, p. 261; Lozzi Gallo, Lorenzo: «Da Vadstena…, 
pp. 46-48.

64.   Brigida di Svezia, Revelationes VII, 27. Vedi anche Lozzi Gallo, Lorenzo: «da Vadstena…, p. 52.



285ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

A tramite di questa visione la santa avverte la corte reale napoletana di 
allontanarsi da una condotta soggetta al vizio e di volgersi al perseguire la virtù.

Una metafora che non è priva di riferimenti concreti alla regina Giovanna, 
la quale sembra essere stata protagonista nel 1365 di un aborto, probabilmente 
spontaneo.65 Pertanto, in assenza di altri indizi ogni ulteriore identificazione si 
risolve in una congettura non solo indimostrata, ma indimostrabile. Nonostante 
ciò, l’ammonimento sembra comunque colpire la stessa regina, la quale sostiene, 
pochi anni dopo, il processo canonico volto ad accertare la santità di Brigida. 

La santa in un’altra visione, che si intitola de regina quaedam, contenuta nello 
stesso Libro VII vede una regina, che configura piuttosto un’allegoria di quei vizi 
deprecati da ogni buon cristiano, giacché mostra al posto delle vesti regali un 
abito sudicio, contaminato da sperma, sterco e fango:

Videbatur domina stare in camisia respersa spermate et luto et audita est vox: «Hec est symia 
odorans fetencia posteriora, que habet venenum in corde et stat sibi ipsi nociua et festinat in 
decipulas precipitationis». Item videbatur habere coronam de viminibus respersis stercore humano 
et luto platearum et sedere nuda in trabe casura.66

Brigida ripropone un’antica elaborazione cristiana che associa il peccato alla 
puzza di sterco, quale metafora atta ad evocare con efficacia l’olezzo dello stesso. 
La santa espone poi un ossimoro che oppone la ricercatezza dei materiali ed i 
preziosi dettagli solitamente usati per comporre l’abito regale di una qualsivoglia 
regina a degli indumenti poveri e putridi, che al contrario sono ricoperti di effluvi 
umani. Vesti che non a caso ricordano quelle indossate da una prostituta. Inoltre, 
occorre stigmatizzare che la corona ostentata dalla regina non è costituita d’oro, 
come ci si aspetterebbe, ma è fatta di giunchi. Si rappresenta ai lettori una vera 
e propria parodia delle regalia insignia. Brigida, orbene, propone un’immagine 
caricaturale, ironica e poco accomodante rispetto alle elaborazioni del periodo e 
che contrasta con le produzioni della cultura materiale della regalità. Si presenta 
ai lettori un’allegoria carica di implicazioni, che costituisce il rovesciamento dei 
loci classici e condivisi della majestas, poiché ribalta i termini consueti adoperati 
per descrivere la figura regia e con essa la sua sacralità. La santa poi vede questa 
regina servita da etiopi, chiara allegoria dei demoni, che le offrono sangue e fuoco: 

Videbatur mulier sedere in sede aurea et duo Ethiopes stabant ante eam, quasi vnus ad dexteram 
et alius ad sinistram. Qui vero a dextris stabat clamauit dicens: O mulier leonina, ego porto 
sanguinem. Suscipe et effunde, quia proprium est leene sitire sanguinem.» Qui vero ad sinistram 
dixit: «O mulier, ego porto tibi in vase ignem».67

Quest’ironica allegoria si colora allora di un sentore apocalittico. Non stupisce 
che la descrizione caricaturale di una regina, la quale esige del sangue, ha a 

65.   Galasso, Giuseppe: Storia del regno di Napoli. I. Il Mezzogiorno angioino e aragonese (1266-1494), Torino, UTET, 
1992, p. 205

66.   Brigida di Svezia, Revelationes VII, 11.
67.   Ibidem.



286

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

rimandare direttamente alla Grande prostituta, la regina del mondo, vista da S. 
Giovanni nell’Apocalisse, che è ormai ebbra del sangue dei martiri.68 Brigida usa 
poi un’altra pregnante metafora: quella della leonessa, poiché questa regina viene 
identificata come tale dai suoi servitori demoniaci. Un animale che, non a caso, 
nella Bibbia è espressione di ferocia e d’orgoglio ottuso.69 Per i bestiari inglesi, la 
leonessa è pure il simbolo della seduzione della carne, ma anche dell’infedeltà.70 
Secondo Isidoro di Siviglia, difatti, la leonessa è una potenziale adultera e commette 
adulterio con il pardo, per dare luce al leopardo.71 Un rimando che non appare 
certo casuale ma potrebbe essere teleologicamente orientato. Questa regina non 
è solo una femme fatale, ma una donna con caratteristiche selvagge e, pertanto, 
propensa solo all’amplesso e non certo al matrimonio. L’associazione con il fuoco 
offertole forse allude al temperamento igneo di questa donna godereccia. Eppure, 
l’evocazione del fuoco con più probabilità vuol suggerire la corruzione dell’animo 
suscitata dalla lussuria, che stimola quella seduttrice. 

Partendo da tali dati non pare troppo peregrina l’ipotesi che sostiene un’alle-
goria adeguata ad evocare la regina Giovanna, quale probabile seduttrice del figlio 
già coniugato. Tuttavia questa costituisce un’ipotesi fin troppo scontata e deve 
essere liquidata come una malevola congettura. Nonostante le allusioni alquan-
to mirate, pare poco credibile che tale visione allegorica sia afferibile di primo 
acchito alla regina Giovanna o, almeno, davvero pochi lettori del tempo devono 
percepirla come tale nell’immediatezza della sua lettura. A maggior ragione se si 
considera che la stessa regina di Napoli caldeggia la canonizzazione di Brigida.72 
Altrimenti si raffronta un paradosso. Non appare razionale che quella regina abbia 
a sostenere fortemente la santità di colei che l’ha indicata pubblicamente come 
una donna dissoluta. Deve trattarsi sicuramente di un’allegoria del potere che 
corrompe, senza rimandi ad una persona specifica o, altrimenti, tale riferimento 
concreto non viene percepito. 

Deve poi notarsi che un vero e proprio contrappunto alla visione caricaturale 
della regina viene offerto da Brigida nella previa epifania avuta in Bari. Qui visitando 
la basilica del santo, secondo il testo delle Revelationes, riceve una visione di san 
Nicola, che le si mostra:

Ego sum Nicolaus episcopus, qui appareo tibi in tali specie, sicut dispositus eram in anima, dum 
viuebam. Nam omnia membra mea ita habilitata et flexibilia erant ad seruicium Dei sicut res 

68.   Ap. 17, 1-18.
69.   Circa la leonessa quale simbolo di ferocia, cfr. Num. 23, 24; Pro. 26, 13; Is 30, 6. Circa la leonessa quale simbolo 

di orgoglio, cfr. Iob. 10, 16.
70.   Brunsdon, Yapp: «A New Look at English Bestiaries», Medium Aevum, 54, 1 (1985), pp. 1-19.
71.   «Leopardus ex adulterio leaenae et pardi nascitur, et tertiam originem efficit; sicut et Plinius in Naturali Historia dicit, 

leonem cum parda, aut pardum cum leaena concumbere et ex utroque coitu degeneres partus creari, ut mulus et burdo», cfr. 
Isidoro di Siviglia, Etymologiae, XII, 2, 11, vedi anche Plinio il Vecchio, Naturalis Historia, VIII, 17, 42-43.

72.   A onor del vero si deve ricordare come il giudizio di Brigida sulla regina non fosse per nulla accomodante, tanto 
che ne sembra stimolare almeno il riconoscimento della sincerità: «mulier procax et audax, que reputatur ab hominibus 
domina mundi sed coram Deo abiecta est», cfr. Brigida di Svezia, Revelationes VII, 11, 25. 



287ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

vncta, que flexibilis est ad opus possidentis. Et ideo laus exultacionis semper erat in anima mea et 
in ore meo predicacio diuina et in opere paciencia propter virtutes castitatis et humilitatis, quas 
precipue dilexi. Sed nunc, quia in mundo multorum ossa arida sunt ab humore diuino, ideo dant 
sonum vanitatis et stridorem ex collisione mutua, et inhabilia sunt ad fructificandum fructum 
iusticie et abhominabilia Deo ad intuendum.73

Occorre stigmatizzare come Nicola venga rappresentato da Brigida quale 
uomo tutto pieno di Spirito Santo, giacché amante della castità ed operatore di 
carità. Non stupisce allora che questi si presenti tutto coperto dall’Olio santo, il 
sacro Myron della tradizione ortodossa con cui è unto, come se si trattasse di un 
«campione della fede», giacché egli ha vissuto come se fosse un «atleta di Dio». 
Un dettaglio atto ad evocare pure la manna, che ne caratterizza il culto. Questa 
fuoriesce dalle sue spoglie ed è solitamente estratta dalla sua tomba durante una 
fastosa cerimonia. Non a caso Brigida propone al pubblico una rappresentazione 
altamente evocativa, che lo differenzia totalmente dalla regina della visione, la 
quale al contrario è coperta di sterco. Nicola si presenta allora come il suo esatto 
opposto, in quanto ricettacolo della grazia.

CONCLUSIONI 

Le visioni avute da Brigida nella terra di Puglia mostrano un ambiente 
antropizzato che funge da scenario al suo afflato mistico. Pertanto, il territorio 
puntellato di rovine o in completa decadenza descritto non costituisce una 
rappresentazione obiettiva di ciò che la santa ha visto. Configura piuttosto un 
paesaggio dell’anima, delineato in modo tale da essere capace di predisporre il 
lettore alla tipologia di visione che si sta per consumare innanzi a Brigida ed, in 
una certa qual maniera, la completa. Sicché la descrizione del territorio può essere 
qualificata come un «sottoprodotto» della visione ed un corollario dell’apparizione 
stessa, quale sorta di scenografia ad effetto. Almeno per le epifanie pugliesi, quello 
che viene raccontato non è nulla più di un’esternazione dello stato d’animo 
suscitato nella santa dalla realtà politica e sociale raffrontata da questa nel locale. 
La delineazione paesaggistica ha dunque davvero poco di oggettivo. I toni foschi, 
le rovine e la generale decadenza che caratterizzano l’ambiente sono il risultato 
di una distorsione dei costumi morali degli uomini che lo abitano e riflettono il 
declino delle forme sociali d’antropizzazione del territorio. Il paesaggio costituisce 
dunque una raffinata forma di censura dei peccati degli abitanti, che ottimizza 
la trasmissione degli ammaestramenti morali proposti dalla santa attraverso le 
sue Revelationes.

73.   Brigida di Svezia, Revelationes VI, 103.



288

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFIA

Aili, Hans: «Handskrifterna til Birgittas revelationer», en Beskow, Per y Landen, Annette 
(edd.): Jubileums bok, Stockholm, Natur och Kultur, 2003, pp. 53-72. 

Amelli, A. (ed.): Quaternus de excadenciis et revocatis Capitinatae de mandato imperialis 
maiestatis Friderici secundi, Montecassino, 1903, pp. 48-50.

Axelsson, J. et al. (edd.), Svenskt Diplomatarium (Diplomatarium Suecanum), IX, 2, n. 1368, 
Juli- 1369, Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1995.

Bergh, Birger (ed.): Sancta Birgitta. Revelaciones, Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1991.
Bergh, Birger: Heliga Birgitta. Åttabarnsmor och profet, Lund, Historiska Media, 2002. 
Beskow, Per: «Den här utgåvan av Birgitta av Vadstena: pilgrim och profet 1303-1373», en 

Beskow, Per y Landen, Annette (edd.): Jubileums bok, Stockholm, Natur och Kultur, 
2003, pp. 333-344.

Bartolomei Romagnoli, Alessandra: «Mistica, profezia e poteri alla fine del Medioevo», 
en Il Liber di Angela da Foligno e la mistica dei secoli XIII-XIV in rapporto alle nuove culture, 
Atti del XLV convegno storico internazionale, Todi, 12-15 ottobre 2008, Spoleto, Centro 
Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 2009, pp. 485-515.

Bartolomei Romagnoli, Alessandra: «Brigida di Svezia e la reinvenzione della Storia Sacra. 
Il cammino, la terra, la visione», en Mascherpa, Giuseppe y Strinna, Giovanna (edd.): 
Predicatori mercanti pellegrini. L’Occidente medievale e lo sguardo letterario sull’Altro tra 
l’Europa e il Levante, Mantova, Universitas Studiorum, 2018, pp. 189-217.

Boretius, Alfred (ed.): «Capitularia Regum Francorum I», en Monumenta Germaniae Historica, 
Legum Sectio II, Hannoverae, Hahn, 1883.

Bresc, Henri y Grévin, Benoît (edd.): «Les anges et la magie au Moyen Âge. Actes de la 
table ronde, Nanterre, 8-9 décembre 2000», MEFRM. Mélanges de l’Ecole Française de 
Rome - Moyen Âge, 114, 2 (2002), pp. 851-890.

Brilioth, Yngve: Svenska kyrkans historia, II. Den senare medeltiden, 1274-1521, Uppsala, 
Almqvist & Wiksell, 1941. 

Brunsdon, Yapp: «A New Look at English Bestiaries», Medium Aevum, 54, 1 (1985), pp. 1-19.
Camobreco, Fortunato (ed.): «Regesto di San Leonardo di Siponto», en Regesta Chartarum 

Italiae 10, Roma, Loescher, 1913.
Campese Simone, Anna: «Frammenti musivi pavimentali della necropoli Scoppa di Siponto», 

en Bonacasa Carra, Rosa M. y Guidobaldi, Federico (edd.): Atti del IV Colloquio 
dell’AISCOM, Palermo, 1996, Ravenna, Edizioni del Girasole, 1997, pp. 513-522.

Campione, Ada: «Storia e santità nelle due Vitae di Lorenzo vescovo di Siponto», Vetera 
Christianorum, 41 (2004), pp. 61-82.

Canetti, Luigi: Impronte di gloria. Effigie e ornamento nell’Europa cristiana, Roma, Carocci, 
2012.

Caspar, Carl Paul (ed.): Eine Augustin fälschlich beilegte Homilia de sacrilegiis, en Christiania, 
Videnskapsselskapet, 1883.

Cecchetti, Igino et aliis: «Brigida di Svezia», en Bibliotheca Sanctorum, III, Roma, Istituto 
Giovanni XXIII della Pontificia Università Lateranense, 1963, coll. 439-533. 

Certeau, Michel de: Fabula mistica. La spiritualità religiosa tra il XVI e il XVII secolo, Bologna, 
Paperback, 1987.

Collijn, Isak (ed.): Acta et processus canonizacionis beate Birgitte, Stockholm, Almquist & 
Wiksell, 1924-1931.

De Angelis, Maria Antonietta: Santa Brigida, Roma, Palombi, 1991. 



289ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

Delano Smith, Catherine: «Tipi di insediamenti nella zona costiera di Foggia», en Civiltà 
preistoriche e protostoriche della Daunia, Firenze, Istituto Italiano di Preistoria e 
Protostoria, 1975.

Delano Smith, Catherine: Daunia vetus, terra, vita e mutamenti sulle coste del Tavoliere, 
Foggia, Amministrazione Provinciale di Capitanata, 1978.’

Delle Donne, Fulvio (ed.): Breve chronicon de rebus Siculis, Roma, Istituto Storico del 
Medioevo, 2017.

Delle Donne, Fulvio: «Tradizioni testuali e (ri)scrittura della storia. Il caso del Breve 
chronicon de rebus Siculis», Zeitschrift Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven 
und Bibliotheken Band, 46 (2016), pp. 178-179.

De Troia, Giuseppe: Dalla distruzione di Siponto alla fortificazione di Manfredonia, Fasano, 
1985.

Di Cosmo, Antonio Pio: «The Harbor and the Street. Insights on the Tradition Concerning 
the Manfredonia’s Foundation», Studia Historica. Historia Medieval, 38 (2020), pp. 196-219.

Di Girolamo, Costanzo (ed.): Poeti della corte di Federico II, Vol. II, Milano, Mondadori, 2008.
Dubois, Thomas A.: «St Katharina in Her Own Light», en Dubois, Thomas A. (ed.): Sanctity 

in the North, Saints, Lives, and Cults in Medieval Scandinavia, Toronto, University of 
Toronto Press, 2008, pp. 271-303.

Eklund, Sten (ed.): Sancta Birgitta. Opera minora II. Sermo angelicus, Uppsala, Almquist 
& Wiksell, 1972.

Gad, Tue: «Mikael», en Kulturhistorisk Lexicon for nordisk Middelalderen, XI, Malmö, Allhem, 
1966, pp. 616-619.

Galasso, Giuseppe: Storia del regno di Napoli. I. Il Mezzogiorno angioino e aragonese (1266-
1494), Torino, UTET, 1992. 

Högman, Bertil: Heliga Birgittas originaltexter, Uppsala, Swedish Science Press, 2009. 
Joergensen, Johannes: Santa Brigida di Svezia, Brescia, Morcelliana, 1991. 
Jorgensen, Johannes y Scarciglia, Alfredo y Di Ciaccia, Giuseppe: Santa Caterina da 

Siena, Siena, Cantagalli, 2015.
Klemming, Gustaf E. (ed.): Heliga Birgittas Uppenbarelser I-V, Stockholm, Norstedts, 1857-1884.
Klockars, Birgit: Birgittas värld, Uppsala, Almqvist & Wiksell, 1973. 
Klockars, Birgit: «Birgittas svenska värld», en Beskow, Per y Landen, Annette (edd.): 

Jubileums bok, Stockholm, Natur och Kultur, 2003, pp. 15-31.
Kraft, Salomon: Textstudier till Birgittas Revelationer, Uppsala, Almqvist & Wiksell, 1929. 
Laganara, Caterina: «In civitate sipontina… lo spazio urbano e le dinamiche insediative», 

en Laganara, Caterina (ed.): Siponto. Archeologia di una città abbandonata nel Medioevo, 
Foggia, Grenzi, 2011, pp. 47-53.

Line, Philip: Kingship and state formation in Sweden, 1130-1290, Leiden, Brill, 2007.
Lozzi Gallo, Lorenzo: «Da Vadstena al Gargano: santa Brigida di Svezia pellegrina in 

Puglia», en Lozzi Gallo, Lorenzo y Sinisi, Lucia (edd.): Il vento del Nord: Scandinavia 
ed Europa tra Medioevo ed età moderna, Ravenna, Longo, 2011, pp. 39-73.

Lugarini, Renato: «Le istituzioni ecclesiastiche: Manfredonia, il retaggio sipontino e 
l’Ecclesia Garganica», en Licinio, Raffaele (ed.): Storia di Manfredonia. 1. Il Medioevo, 
Bari, Dedalo, 2008, pp. 125-142.

Mancone, Michelangelo: La fisica Appula, Napoli, San Giacomo, 1807.
Martin, Jean Marie y NOYÉ, Ghislaine: «Les campagnes del’Italie méridionale byzantine 

(Xe– XIe siècles)», Melanges de l’Ecole Française de Rome – MoyenAge, 51 (1989), pp. 558-596.



290

Antonio Pio di Cosmo﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Martin, Jean Marie: «Les modéles paléochrétiens dans l’hagiographie apulienne», Bulletin 
de la Société Nationale des Antiquaires de France, Paris, Société nationale des antiquaires 
de France, 1990, pp. 67-86.

Martin, Jean Marie: La Pouille du VIe au XIIe siècle, Roma, Ecole française de Rome, 1993.
Martin, Jean Marie: «La città di Siponto nei secoli XI-XIII», en Houben, Hans (ed.): San 

Leonardo di Siponto. Cella monastica, canonica, domus Theutonicorum, Atti del Convegno 
internazionale, Manfredonia, 18-19 marzo 2005, Galatina, Congedo, 2006, pp. 15-32.

Martin, Jean Marie: La vita quotidiana nell’Italia Meridionale ai tempi dei Normanni, Torino, 
Newton&Compton, 2018.

Meineke, August (ed.): Ioannis Cinnami Epitome rerum ab Ioanne et Alexio Comnenis gestarum, 
Bonnae, Weber, 1836.

Migne, Jean Paul (ed.): Patrologia Latina, 67, Dionysii Exigui, Viventioli, Trojani, Pontiani, 
S. Caesarii Arelatensis episcopi, Fulgentii Ferrandi et Rustici quorum prior carthaginensis, 
posterior romanae ecclesiae diaconus, necnon Justi, Facundi, urgellensis et hermianensis 
episcoporum, Opera Omnia, Paris, Ramos, 1848.

Migne, Jean Paul (ed.): Sancti Gregorii Papae I Cognomento Magni, Epistola XL, Patrologia 
Latina 77, Paris, Ramos, 1862.

Morris, Bridget: St Birgitta of Sweden, Woodbridge, Boydell, 1999.
Neboit, René: «Les basses terrasses alluviales, témoins de l’occupation des sols. Italie 

méridionale, Sicile», en Noyé, Ghislaine (ed.): Structures de l’habitat et occupation du 
sol dans les pays méditerranéens: les méthodes et l’apport de l’archéologie extensive. Actes 
de la rencontre organisée par l’Ecole Française de Rome, Paris, 12-15 novembre 1984, 
Rome-Madrid, École Française de Rome, 1988, pp. 401-405.

Nyberg, Tore: Birgittinsk festgåva. Studier om Heliga Birgitta och Birgittinorden, Uppsala, 
Teologiska institutionen vid Uppsala universite, 1991. 

Nyberg, Tore: Birgitta, hendes værk og hendes klostre i Norden, Odense, Odense 
universitetsforlag, 1991.

Norwich, J. Julius: Il regno del sole. I Normanni nel Sud, Cosenza, Pellegrini, 1990.
Otranto, Giorgio: «Per una metodologia della ricerca storico-agiografica: il santuario 

micaelico del Gargano tra Bizantini e Longobardi», en Garzya, Antonio (ed.): Metodologie 
della ricerca sulla tarda antichità. Atti del Primo Convegno dell’Associazione di Studi 
Tardoantichi, Napoli, D’Auria, 1990, pp. 121-141.

Paasche, Friederich: «Sankt Michael och hans engle. En studie over den ældre katolske 
skaldedigtning, Draumkvædet, og særlig Sólarljóð», Edda, 1 (1914), pp. 33-74. 

Pastore Stocchi, Manlio: «Itinerari in Terrasanta nei secoli XIV e XV», en Branca, Vittore 
(ed.): Dizionario critico della letteratura italiana, 4 voll., Torino, II, Unione tipografico-
editrice torinese, 1986, pp. 520-523.

Pezzini, Domenico: «Italian Reception of Birgittine Writings», en Morris, Bridget y 
O’mara, Veronica (edd.): The Translation of the Works of St Birgitta of Sweden into the 
Medieval European Vernaculars, Turnhout, Brepols, 2000, pp. 186-212. 

Porcasi, Pietro: «La letteratura di pellegrinaggio in Terrasanta nel Medioevo», en Cuozzo, 
Enrico (ed.): Studi in onore di Guglielmo de’ Giovanni-Centelles, Salerno, 2004, pp. 187-210.

Ranft, Patricia: Women in Western intellectual culture, 600-1500, New York, Palgrave 
Macmillan, 2002. 

Sahlin, Claire L.: Birgitta of Sweden and the Voice of Prophecy, Woodbridge, Boydell, 2001.
Saletti, Beatrice: La logistica dei pellegrinaggi in Terrasanta nei secoli XIV e XV, Roma, Società 

editrice Dante Alighieri, 2016.



291ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 263–292  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Santa Brigida ed il Monte Gargano﻿

Sarcinelli, Giuseppe: «Le monete», en Laganara, Caterina (ed.): Siponto. Archeologia di 
una città abbandonata nel Medioevo, Foggia, Grenzi, 2011, pp. 197-206.

Sarcinelli, Giuseppe: «Moneta reale, moneta di conto: tra fonti materiali e fonti scritte», 
en Laganara, Caterina (ed.): L’abitare: spazi domestici e quadri di vita. Dalla ricerca 
archeologica nella Siponto medievale, Foggia, Grenzi, 2012, pp. 121-136.

Sarnelli, Pompeo: Cronologia De’ Vescovi et Arcivescovi Sipontini, Manfredonia, Stamperia 
arcivescovile, 1680.

Schiwy, Günther: Birgitta von Schweden. Mystikerin und Visionärin des späten Mittelalters. 
Eine Biographie, München, Beck, 2003.

Sibilia, Salvatore: La casa di s. Brigida in piazza Farnese a Roma, Roma, Pace, 1960.
Serricchio, Cristanziano: «Manfredi e la fondazione di Manfredonia», Archivio Storico 

Pugliese, 25 (1972), pp. 508-509.
Vanelli Coralli, Rosanna: «Visita dei luoghi santi e pellegrinaggio interiore: Angela da 

Foligno, Margery Kempe e Brigida di Svezia», Annali dell’Università di Ferrara Sezione 
Lettere, 7, 1 (2012), pp. 320-338.

Vauchez, André: «Il profetismo cristiano: dalla tarda antichità alla fine del medioevo», en 
Vauchez, André (ed.): Profeti e profetismi. Escatologia, millenarismo e utopia, Bologna, 
Edizioni Dehoniane, 2014, pp. 59-105.

Vauchez, André: Caterina da Siena: una mistica trasgressiva, Roma-Bari, Laterza, 2018.
Violante, Francesco: «Da Siponto a Manfredonia: note sulla ‘fondazione’», en Licinio, 

Raffaele (ed.): Storia di Manfredonia, Il Medioevo, Bari, Dedalo, 2008, pp. 9-24.
Waitz, George (ed.): «Liber de apparitione Sancti Michaelis in monte Gargano», en Monumenta 

Germaniae Historica, Scriptores Rerum Langobardicarum et Italicarum, saec. VI-IX, 
Hannoverae, Hahn, 1878.

Westman, Knut B.: Birgitta studier I, Uppsala, Akademiska Boktryckeriet, 1911.





293ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LA ‘FILA’ DE AGUA VALENCIANA 
Y OTRAS MEDIDAS DE AFORO. 
LA VERDADERA NATURALEZA DE 
UN SISTEMA DE MEDICIÓN DE 
CAUDALES DE ORIGEN ANDALUSÍ

THE VALENCIAN WATER ‘FILA’ AND OTHER 
SYSTEMS OF GAUGING LIQUID CAPACITY. THE 
ACTUAL NATURE OF A MEASUREMENT SYSTEM 
OF WATER FLOW OF ANDALUSÍ ORIGIN

Ferran Esquilache1

Recepción: 2020/10/18 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2021/01/22 · 
Aceptación: 2021/03/22

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28668

Resumen 
Los caudales de agua de riego se han medido tradicionalmente en Valencia mediante 
una medida de aforo llamada fila, de la que hasta ahora se desconocía su verdadera 
naturaleza y valor, a pesar de ser un tema ampliamente discutido desde hace siglos. 
En este artículo se plantea una solución a esta discusión, estableciéndose que la 
fila o hila, de herencia andalusí, tenía una triple condición según la cantidad de 
agua disponible. Así, habitualmente era la cantidad de agua que podía pasar por 
un orificio con una medida concreta, cuando disminuía el nivel era una cantidad 
de agua proporcional a toda la disponible, y si había mucha escasez era una 
cantidad de tiempo durante el cual disponer de toda el agua. Además, se establece 
cual fue el valor de la fila en Valencia en época medieval y moderna, su posible 
equivalencia con otras medidas de aforo, y se propone cual fue su valor en época 
andalusí, antes de la conquista.

Palabras clave 
Sistema de medidas; irrigación; proporcionalidad; distribución de agua; Al-Andalus.

1.   Universitat Jaume I. C.e.: ferran.esquilache@gmail.com

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28668


294

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract 
Irrigation water flow has traditionally been gauged in Valencia by a measure of 
capacity called «fila». Despite being a widely discussed issue for centuries, its 
true nature and value was unknown until now. In this article, a solution to this 
discussion is advanced by conceiving the «fila» or «hila» (literally, row), which 
had an Andalusí origin, as having three distinct methods of measuring water 
flow according to the amount available at different moments. Firstly, and most 
commonly, it was the amount of water that could flow through an orifice of a 
specific aperture. Secondly, when the water level declined, it was a proportional 
amount with respect to all the available water. Thirdly, if there was an extreme 
shortage of liquid, it was an amount of time during which all the available water 
could be used. In addition, the paper establishes the value of the «fila» in medieval 
and early-modern Valencia and its possible equivalence with other measures of 
water capacity, as well as proposing its value during the Andalusí period prior to 
its conquest.

Keywords 
Measurement System; Irrigation; Proportionality; Water allocation; Al-Andalus.



295ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

MEDIR EL AGUA es fácil, porque basta con determinar el volumen que ocupa 
mediante un recipiente cúbico con unas medidas concretas de longitud en sus 
lados.2 De hecho, el litro, que es la unidad básica de medición de líquidos que 
usamos en la actualidad, no es más que el nombre que recibe el agua que cabe en 
un decímetro cúbico, es decir, en un recipiente con forma de cubo o hexaedro 
regular de 10 centímetros en cada lado. Por el contrario, medir el agua cuando 
está en movimiento no resulta nada fácil, porque no se puede usar un contenedor 
fijo. De manera que, al menos actualmente, al volumen se le añade la velocidad y, 
por eso, para saber la cantidad de agua que hay en un caudal se mide el volumen 
que ocupa en un punto concreto durante un tiempo determinado. Esto es lo que 
se llama aforar, y las unidades básicas de medición utilizadas habitualmente para 
este cometido son el litro por segundo o el metro cúbico por hora, dependiendo 
del tamaño del caudal.

Sin embargo, la relación entre el volumen y la velocidad del agua, así como la 
capacidad técnica de medirlos, que necesita de cálculos precisos, no se descubrió 
hasta principios del siglo XVII, sin que llegase a generalizase hasta el XVIII cuando 
se perfeccionó la ecuación matemática necesaria. De manera que, anteriormente, 
la medición de caudales se realizaba mediante otro tipo de técnicas distintas. En 
las huertas valencianas el caudal de los ríos y las acequias de riego se ha calculado 
tradicionalmente mediante una unidad de medida llamada fila, que en las huertas 
murcianas y almerienses también existe con el nombre castellano de «hila» o 
«hilo», aunque suponían cantidades distintas de agua en cada lugar. Con todo, 
sabemos que para caudales importantes también se usaba la mola, en castellano 
«muela», que es otra unidad de medición de caudales no tan conocida pero que 
parece tener una equivalencia con la fila.

El problema es que, a día de hoy, no sabemos exactamente cuanta agua 
representaban la fila y la mola, a pesar de estar su uso ampliamente documentado 
desde la Edad Media hasta el siglo XX, y que incluso aún en la actualidad se usen 
en ciertos lugares unidades de medida con ese nombre. De hecho, no sabemos 
como se realizaba la propia medición del agua en filas, pues hay discrepancias 
entre expertos sobre su verdadera naturaleza. Tradicionalmente se había venido 
afirmado que la fila es el agua que puede pasar por un orificio con un tamaño 
determinado, como veremos después con más detalle. Pero la mayoría de los 
autores que han tratado este tema desde mediados del siglo XIX hasta ahora han 

2.   Una parte de este trabajo pertenece a mi tesis doctoral «Els espais agraris i l’estructura social d’una gran horta 
fluvial andalusina. La construcció i evolució de l’Horta de València entre els segles VIII i XIII», leída en la Universitat 
de València en enero de 2016. No obstante, la investigación sobre el tema se ha ampliado considerablemente con 
posterioridad, hasta llegar a la versión final de este texto que se enmarca en el proyecto «La gestión de la herencia 
agraria andalusí: modificaciones y trasformaciones realizadas en espacios irrigados tras la conquista cristiana en el 
reino de Valencia, siglos XIII-XVI (UJI-A2018-07)», financiado por la Universitat Jaume I de Castelló. Quiero agradecer 
las aportaciones y sugerencias de las evaluaciones anónimas de las dos versiones de este artículo, porque han ayudado 
mucho a mejorarlo.



296

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

venido defendido que, en realidad, se trataba de una parte alícuota del total de 
un caudal; es decir, una medida proporcional y abstracta. De hecho, esta última 
versión es la postura más extendida en la actualidad, pues es la que se cita siempre 
a partir de las investigaciones del historiador Thomas F. Glick.3 Además, gracias al 
prestigio de este autor y de su obra, el supuesto carácter proporcional de la fila es 
el que se utiliza de forma generalizada para explicar el uso y reparto del agua de 
riego en época andalusí, más allá de las huertas valencianas sobre las que trabajó 
Glick para elaborar sus ideas.

No obstante, aunque dispersa y a veces ambigua, existe suficiente documenta-
ción para poner en duda las conclusiones del investigador norteamericano sobre 
la naturaleza de la fila como una unidad de medida abstracta; o, más bien, para 
afirmar que no siempre lo era. Además, la documentación histórica permite iden-
tificar razonablemente cómo se median los caudales y cómo se realizaba el reparto 
del agua destinada a la irrigación. En consecuencia, es necesario abordar de nuevo 
el análisis de esta y de otras medidas históricas de aforo y del reparto del agua de 
riego a partir de la documentación medieval y moderna. Y, a ser posible, identificar 
el valor de la fila de agua o, en su defecto, plantear algunas hipótesis al respecto.

LA NATURALEZA DE LA FILA Y LA MOLA

La referencia más antigua que se conoce sobre la fila en una obra publicada es 
de finales del siglo XVIII, cuando el geógrafo y botánico Antoni Josep Cavanilles 
nos informa en sus Observaciones del Reino de Valencia de que algunos campesinos 
calculaban la fila «a tientas», y que se trataba de la tercera parte del agua necesaria 
para mover una muela de molino. Por otro lado, en Xàtiva le explicaron que una 
fila es la cantidad de agua que puede pasar por un agujero de un palmo cuadrado 
y, en este mismo sentido, menciona la opinión de tres ingenieros hidráulicos a 
los que posiblemente conoció en persona y que, según parece, habían participado 
unos años antes en la ampliación de la Acequia Real de Júcar hasta Valencia. Estos 
tres expertos afirmaban que, efectivamente, una fila es la cantidad de agua que 
puede pasar por un orificio con la superficie de un palmo cuadrado valenciano, si 
bien discrepaban entre ellos por la velocidad, puesto que para Tomàs de Vilanova 
y Josep Soto el agua debía fluir a una velocidad de 4 palmos por segundo, mientras 
que para Josep Cervera su velocidad debía ser de 6 palmos por segundo.4

3.   Glick, Thomas: Regadío y sociedad en la Valencia medieval. Valencia, Del Cenia al Segura, 1988, pp. 299-310.
4.   Cavanilles, Antonio José: Observaciones sobre la Historia natural, agricultura y Frutos del Reyno de Valencia. 

Madrid, Imprenta Real, 1795, p. 132. Sobre estos personajes y su papel en la ampliación de la Acequia Real del Júcar a 
finales del XVIII, o la discusión respecto a la fila, véase Faus Prieto, Alfredo, «Expertos, agrimensores e hidrómetras 
de la acequia Real del Xúquer (siglo XVIII)», Cuadernos de Geografía, 52 (1992), pp. 201-227.



297ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

Prácticamente todos los autores que han tratado el tema de la fila a lo largo 
de los siglos XIX y XX han copiado estas referencias aportadas por Cavanilles.5 
No obstante, para la cuestión que nos ocupa, es evidente que la discrepancia 
sobre la velocidad del agua es consecuencia de las discusiones entre ilustrados 
del siglo XVIII y parte del XIX porque, como hemos visto, el llamado principio de 
Torricelli que permite relacionar la cantidad de agua de un caudal con su velocidad 
no se descubrió hasta el siglo XVII y, por tanto, la fila como medida tradicional 
no podía depender de esta variable.6 De hecho, tal como explicaba el ingeniero 
Manuel Azofra en su tratado sobre la fila, la velocidad del agua cuando pasa por un 
orificio nunca es la misma en el centro que en sus orillas a causa de la fricción, de 
manera que, si la velocidad hubiese sido una variable a considerar para establecer 
la cantidad de agua que constituye una fila, esta no debería ser medida a través 
de su paso por un orificio, como era tradicional y se hacía habitualmente, sino 
en un canal largo y abierto.7

En realidad, desde la Antigüedad clásica el agua de un caudal siempre se había 
medido a través de su paso por un orificio o por un canal con unas medidas 
determinadas de luz o sección, y eso lo sabían bien los ingenieros hidráulicos. Por 
eso, independientemente de la capacidad de los regantes expertos para calcular 
caudales de forma aproximada, es evidente que los técnicos de época bajomedieval 
y moderna sabían muy bien qué eran la fila y la mola valencianas y como medirlas. 
Las discusiones comenzaron solo a partir de finales del siglo XVIII, cuando se 
generalizó la capacidad de calcular la velocidad del agua y se quiso incluir esta 
variable en la interpretación de la fila como medida porque, ciertamente, permite 
hacer un cálculo mucho más exacto del agua existente dentro de un caudal. De 
hecho, el mencionado Manuel Azofra quería saber a mediados del siglo XIX cuánta 
agua era una muela porque fue requerido como perito para indicarlo durante 
la reparación de la toma en el río de la acequia de Benaguasil, por la que, según 
un antiguo privilegio, debían entrar dos muelas de agua del Turia. Pero, como 

5.   Por ejemplo, la información aportada por Cavanilles es citada en Borrull, Francisco Xavier: Tratado de dis-
tribución de la aguas del río Turia y del Tribunal de los Acequieros de la Huerta de Valencia. Valencia, Imprenta Benito 
Monfort, 1831, p. 9, pero no especifica de quien son las opiniones que recoge, mientras que en Jaubert de Passa, 
François: Canales de riego de Cataluña y reino de Valencia. Valencia, Imprenta B. Monfort, 1844, vol. 1, p. 140 se hace 
justo lo contrario, y se expone la opinión de los expertos sin citar a Cavanilles, aunque quizá se lo indicó Borrull que 
fue su anfitrión durante la visita. A partir de Jaubert y Borrull, las obras de los cuales han tenido una enorme difusión 
en los últimos doscientos años, todos los autores del siglo XIX y algunos del XX citan la opinión de estos tres expertos, 
como por ejemplo Azofra, Manuel: Memoria sobre la exacta medición del agua corriente por medio de muelas, filas y 
plumas como se practica en el reino de Valencia. Valencia, Imprenta Manuel López y cia, 1844, p. 3, o Aymard, Maurice: 
Irrigations du Midi de l’Espagne. París, E. Lacroix, 1864, p. 23, y Aravaca, Antonio: Balanza métrica. Valencia, Imprenta 
J. Domenech, 1867, p. 381. Todos se refieren a ellos como si fuesen personajes harto conocidos cuando, en realidad, se 
trata de simples ingenieros de la segunda mitad del siglo XVIII, seguramente con cierto prestigio profesional en vida, 
pero que ya nadie debía recordar a lo largo del siglo XIX.

6.   Sobre Evangelista Torricelli, la escuela italiana de hidráulica y el inicio del cálculo de la velocidad del agua véase 
Levi, Enzo: El agua según la ciencia. México, IMTA, 2001, pp. 65-68.

7.   Azofra, Manuel: op. cit. p. 3. En realidad, esto ya lo descubrió Benedetto Castelli en el siglo XVII, que fue el 
maestro de Torricelli y discípulo de Galileo. Levi, Enzo: op. cit. p. 128.



298

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

consecuencia de la generalización del uso de la velocidad para aforar, a esas alturas 
ya nadie parecía tener claro qué cantidad de agua representaban realmente las 
medidas tradicionales que nunca habían usado la velocidad.

Ante el nivel de desinformación y desconcierto al que se había llegado ya en este 
siglo, parece que fue el ingeniero francés Maurice Aymard el primero en proponer 
que la fila valenciana no era una unidad de medida basada en la cantidad de agua 
que puede pasar por un orificio con un tamaño determinado, como se había 
considerado siempre hasta ese momento, sino una parte alícuota de un caudal. 
Es decir, que la fila era una medida proporcional. Muy poco tiempo después el 
valenciano Vicent Alcaine, tras ser requerido también como perito en uno de los 
múltiples conflictos judiciales sobre la distribución y reparto del agua en la Huerta 
de Valencia que hubo en el XIX, propuso lo mismo que Aymard, aunque no está 
muy claro si llegó a esta conclusión por si mismo o, más bien, copió al francés 
sin citarlo. En cualquier caso, ambos autores argumentaban la misma idea sobre 
la proporcionalidad, basándose en la comparación de la fila valenciana con la 
distribución del agua de riego en otros sistemas de irrigación de origen andalusí 
en la península Ibérica. Y también con sistemas de países islámicos actuales, 
citando Aymard el caso de Argelia que, sin duda, conocía bien gracias al dominio 
colonial francés. Así fue, pues, como la idea de entender la fila de agua como una 
medida proporcional y abstracta cuajó rápidamente entre los ingenieros, y de este 
modo la recoge ya pocos años después el catalán Andreu Llauradó y numerosos 
autores después de él.8

La propuesta de Aymard sobre la fila proporcional fue la más aceptada entre 
expertos y eruditos de finales del siglo XIX y todo el siglo XX, hasta que más de 
cien años después Thomas F. Glick se ocupó de nuevo del tema desde el punto 
de vista de un historiador. Este autor no solo reafirmó el concepto de proporcio-
nalidad en la distribución del agua en los sistemas hidráulicos valencianos, sino 
que además realizó con mayor precisión y cantidad de datos la comparación con 
otros sistemas de riego del mundo islámico. Y así es como Glick no solo propuso 
que la fila era una unidad de medida proporcional, como había dicho Aymard, sino 
que también añadía a la fila el factor tiempo basándose en la observación de que 
el número de filas que tradicionalmente se había atribuido a los ríos y acequias 
valencianas siempre era un múltiplo de 12 o 24, de manera que podía decirse que 
una fila equivaldría a una hora de agua o similar.9

Esto mismo es lo que puede deducirse, según Glick, de la sentencia arbitral 
que fue dictada en 1347 sobre la distribución del agua del río Mijares entre las 

8.   Aymard, Maurice: op. cit. pp. 24-25. Alcaine, Vicente: La vega de Valencia y el río Turia. Valencia, Imprenta Rius, 
1867, p. 29. Llauradó, Antonio: Tratado de aguas y riegos. Madrid, Imprenta Moreno y Rojas, 1884.

9.   Glick, Thomas: op. cit. pp. 299-310. En la p. 302 pone como ejemplo la Real Acequia de Montcada, en la Huerta 
de Valencia, y la Real Acequia del riu d’Alcoi, en la Huerta de Gandia, que tenían 48 filas cada una. También nombra el 
río dels Sants, en Xàtiva, o el río de Lorca, en Murcia, que tendrían 24 filas cada uno; y, finalmente, menciona el caso 
de Elx, donde un fil/hilo es la doceava parte del caudal del río Vinalopó durante 12 horas, como veremos más adelante.



299ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

poblaciones de la Plana de Castelló.10 Y, efectivamente, la sentencia habla de 60 
filas o partes iguales para el caudal del río –un múltiplo de 12–, que debían ser 
repartidas proporcionalmente entre las cuatro villas afectadas según un número 
determinado de filas que pueden verse en la tabla 1. Además, se especifica que 
cuando el agua del río no fuese suficiente para abastecer a todas las acequias a la 
vez, toda el agua debía ser para una sola de ellas, por turnos de tiempo, de ma-
nera que todas tuviesen dos horas de agua por cada fila asignada en el reparto 
establecido. Así pues, basándose fundamentalmente en este documento, para 
Glick la fila no solo era una parte alícuota del agua existente en el río, como ya 
dijo Aymard, sino que, además, pasaba a ser también una unidad de tiempo en 
momentos de sequía, cuando el caudal no era suficiente para abastecer a todos 
los sistemas de irrigación a la vez.11

Tabla 1: Reparto en filas del río Mijares según la sentencia de 1347

Localidad filas horas

Vila-real 14 28

Castelló 14’5 29

Almassora 12’5 25

Borriana 19 38

Total 60 120

No obstante, parece que las conclusiones a las que llegó Glick sobre la fila a 
partir de este documento fueron un poco precipitadas porque, efectivamente, 
la sentencia dice eso, pero también dice más cosas que aún deben ser tenidas 
en cuenta. Es cierto que al principio del documento se apunta claramente que 
cuando hubiese «minva d’aygua en lo dit riu […] de tota la dita aygua sien feytes 
sexanta files o parts eguals», que es la idea que destacó Glick. Y a continuación se 
especifica cuantas filas o partes iguales del total corresponden a cada villa, según 
hemos visto en la tabla 1. Se evidencia así que, en este caso, la fila es una parte 
proporcional de un todo, es decir 1/60 parte del caudal variable que tuviese el 
río Mijares en cada momento. Sin embargo, se dice claramente que esto debía 
hacerse solo cuando hubiese «minva d’aygua», y no siempre, pues más adelante 
la sentencia permite ver que no había solo dos supuestos medioambientales para 
hacer el reparto del agua, sino tres: normalidad, sequía y sequía extrema. Así, en 
el primer supuesto se dice que

10.   La copia más antigua de la sentencia es del siglo XV, y se conserva en el Archivo Municipal de Castelló de la 
Plana (AMCP), Aigües, caja 13. Ha sido publicada por García Edo, Vicent: Derechos históricos de los pueblos de la Plana 
a las aguas del río Mijares (Colección documental de los siglos XIII a XX). Castelló de la Plana, Diputación de Castellón, 
1994, pp. 148-153.

11.   Glick, Thomas: op. cit. p. 303.



300

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

«si l’aygua [que] adonchs descorerà per lo dit riu, bastarà a les dites sexanta files, que sien feytes 
e partides segons que desús se conté».

Es decir, que cuando hubiese agua suficiente en el río para repartir las 60 filas, 
habría tantas para cada acequia como se ha especificado en la tabla anterior, sin 
que se pueda deducir de ello qué es una fila. A continuación se expone un segundo 
supuesto en el que se dice que

«en altra manera, si no bastaven a LX files, que·n sien feytes sexanta parts eguals, e que aquelles 
sien partides segons que damunt és declarat. E […] sie feyta partició de la dita aygua per tots 
temps en cars de necessitat o minva d’aygua».

Es decir, que durante una situación de penuria en la que no hubiese suficiente 
agua en el río para alcanzar las 60 filas, esta pasaba a ser una parte proporcional 
del caudal –siendo antes otra cosa, por tanto–, por lo que se debía dividir el agua 
en 60 partes iguales y distribuirla entre las cuatro villas según el número de filas 
establecidas previamente para situaciones normales. De manera que aquí repite 
de nuevo la idea que ya se indicaba al principio del documento, que aparece 
mencionada dos veces porque el reparto del agua cuando había escasez era el 
problema principal que generaba la disputa por la que se realizó la sentencia. Pero 
esto deja claro que la fila, en condiciones normales, no puede ser de ninguna manera 
una parte proporcional, sino una cantidad concreta, y solo con la disminución 
del agua disponible en el cauce del río pasaba a ser una parte alícuota del caudal. 
No obstante, aún había un tercer supuesto más, que decía que

«si l’aygua del dit riu venia a tan gran minva o fretura, que segons la partició desús dita la part 
que pervendrà a la vila d’Almaçora no bastava a una fila, que en aquell cars tota l’aygua del dit 
riu fos donada a una céquia…»

O lo que es lo mismo, que si la sequía era tan extrema que el caudal disponible 
en el río, una vez dividido en 60 partes iguales, no era suficiente para abastecer a 
todas las acequias al mismo tiempo por no llegar a una cantidad mínima, toda el 
agua disponible en el río debía ser para una sola villa por un tiempo determinado, 
que se estableció en dos horas de agua en exclusiva por cada fila disponible en el 
reparto de normalidad.

Así pues, en el primer supuesto, en el que se habla del reparto del agua en con-
diciones normales de caudal, la naturaleza de la fila puede resultar ambigua. Pero 
cuando vemos el segundo supuesto –donde se prevé la partición del caudal del río 
en una situación de disminución del agua que todavía no es tan grave como para 
activar el tandeo horario del tercer supuesto– se aprecia de forma evidente que, en 
condiciones normales, la fila es una cantidad de agua concreta y no abstracta. De 
hecho, esa cantidad no es otra que la capacidad total de la toma de cada acequia 
junto al azud, puesto que, por mucha agua disponible que haya en el río, es físi-
camente imposible tomar más de la que permite el tamaño de la boca de entrada 
de la acequia, pues es ahí donde se miden las filas que caben en el canal. Y aún 



301ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

más, si nos fijamos en las condiciones para activar el tandeo horario del tercer 
supuesto, se indica que este se iniciará solo cuando el agua que corresponde a la 
población de Almassora en el reparto proporcional –la que menos agua tiene en 
la distribución por filas de la Tabla 1– no llegue al mínimo de una fila, de manera 
que esta fila debe entenderse, necesariamente, como una cantidad concreta de 
agua y no una parte alícuota, pues de otro modo la cláusula no tendría sentido.

En conclusión, la sentencia arbitral del río Mijares de 1347 deja bien claro que 
la fila, al menos en ese momento y lugar, presenta una triple condición que va 
cambiando de acuerdo con el agua disponible en el río. Siendo así, según el caso, 
(i) una cantidad de agua concreta –que por ahora desconocemos– pasando por 
un lugar determinado, (ii) una cantidad proporcional del agua total que hay en 
el río en ese punto, o bien (iii) una equivalencia horaria de dos horas de agua por 
cada fila. Pero no podemos saber si esta conclusión se puede extender a todos 
los sistemas de irrigación y en cualquier período histórico. En realidad, es muy 
factible que esta triple condición de la fila documentada a mediados del siglo 
XIV –un siglo después de la conquista– se pueda retrotraer a época andalusí, 
pues no hay ninguna duda sobre el origen islámico de la fila valenciana y de la 
hila murciana porque están bien documentadas inmediatamente después de la 
conquista cristiana e incluso aparece en algún documento anterior andalusí. De 
hecho, los diversos ejemplos disponibles de esta época son bastante claros respecto 
a la naturaleza de la fila, al menos en condiciones normales sin sequía, y en ellos 
no aparece la proporcionalidad.

En una fecha tan temprana como 1240 –menos de dos años después de 
la conquista de la ciudad de Valencia–, cuando dos alfaquíes explicaron el 
funcionamiento del sistema hidráulico a los nuevos usuarios cristianos de la 
acequia de Rascanya, en la Huerta de Valencia, dijeron que al brazo de Alaxar le 
correspondían cuatro muelas de agua de la acequia madre. Nos dejaron así con 
la duda de si la muela era, en época andalusí, una cantidad concreta o una parte 
alícuota del caudal disponible. Pero a continuación los dos alfaquíes indicaron 
que, cuando la acequia madre de Rascanya llevase solo cuatro muelas de agua o 
menos, el brazo de Alaxar debía cerrarse para que no entrase agua, dejándonos 
así bien claro que la muela era una cantidad concreta circulando por ese canal 
principal, y no una parte proporcional de la misma, pues de otro modo esta norma 
no tendría sentido; como la cláusula de Almassora en la sentencia del Mijares.12

Otro caso todavía más claro, y además de época andalusí, nos lo proporciona 
el acuerdo entre las partes confirmado en 1222 por el qāḍī de Madīnat Murbātir 
(actual Sagunt), en el conflicto sobre la partición del agua de la acequia mayor 
que enfrentaba desde hacía veinte años a las alquerías de Qarṣ y Turš. Un texto 

12.   El documento sobre el brazo de Alaxar está publicado por Martínez Sanmartín, Luis Pablo: «Els molins com 
a clau d’articulació de l’Horta medieval de València: La sentència de 1240 entre els moliners d’Alaxar i la comunitat de 
Rascanya», Afers, 51 (2005), pp. 369-396 (pp. 394-396), pero este autor no se refiere aquí al tema de las filas y las muelas.



302

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

muy conocido por ser uno de los pocos documentos árabes datados antes de la 
conquista cristiana que se han conservado en archivos valencianos, pero que no ha 
sido utilizado nunca en este sentido a pesar de la información tan útil y relevante 
que proporciona.13 El documento nos explica que el problema era que se había 
roto la entrada por donde los habitantes de la alquería de Qarṣ tomaban el agua 
que les correspondía de la acequia mayor, y no había acuerdo con los de Turš 
sobre como debía ser reparada. Sin embargo, los habitantes de ambas alquerías 
acordaron finalmente, en presencia del qāḍī,

«colocar una muela, en el centro de la cual hubiese un agujero por donde saliese el agua para 
los habitantes de [Qarṣ], tomando del agua dos filas y media de las que se usan en Morvedre». 

Y más adelante el mismo documento confirma que ante los presentes se colocó 
la muela 

«en el centro de la cual hay un agujero regulado para que salgan las dos filas y media de agua 
para los habitantes de Qarṣ cuando el agua de la citada acequia sea mayor de cuatro filas».

La conclusión es inequívoca, porque las dos filas y media mencionadas son la 
cantidad de agua que puede pasar por el agujero practicado en la muela de piedra, 
que había sido «regulado» para ello y, por tanto, el tamaño del propio orificio de 
entrada es la forma de medir el agua (véase la figura 1 como ejemplo).14 Además, 
aparece de nuevo la cláusula de una cantidad mínima de agua en la acequia prin-
cipal para poder tomar de ella, pues el acuerdo especifica que cuando el agua que 
corriese por la acequia mayor no llegase a cuatro filas –que necesariamente es una 
cantidad concreta y no alícuota–, los de Qarṣ no tomarían ninguna y toda el agua 
seria para los de Turš y otras alquerías que tenían la prioridad en su uso. Así pues, 
como en los anteriores casos mencionados de Almassora y Rascanya, la fila no 
puede ser proporcional, o la cláusula no tendría sentido. Además, como se puede 
apreciar en la primera cita del documento, este permite saber que existía una fila 

13.   El pergamino original en árabe se conserva en el Archivo del Reino de Valencia con referencia propia (ARV, 
Pergaminos Árabes, 1), pues se extrajo hace años del pleito del siglo XVI donde se conservaba inserido el pergamino (ARV, 
Procesos de Madrid, libro S, 429). En el pleito se incluye una traducción al castellano algo deficiente realizada en Granada, 
que fue publicada por Bru i Vidal, Santiago: «Torox i Quars, topònims aràbics en el Camp de Morvedre. Notes entorn 
a un plet d’aigües», Braçal. Revista del Centre d’Estudis del Camp de Morvedre, 1 (1989), pp. 93-104, y que es la versión 
más utilizada habitualmente. No obstante, existe una traducción moderna al catalán mucho más exacta, publicada por 
Barceló, Carme, «Sagunt i el seu territori en l’època àrab», Braçal. Revista del Centre d’Estudis del Camp de Morvedre, 
35-36 (2007), pp. 65-94 (p. 86), que es la que utilizaré a continuación en las citas, aunque traduciéndolas al castellano 
para facilitar la comprensión del lector. Por otro lado, cabe decir que este documento aparece citado diversas veces por 
Glick, Thomas: op. cit. pp. 288 y 321, para hablar del papel del qāḍī en las disputas de riego o demostrar que en árabe 
ya se usaba el término jayṭ (=hilo), pero no analiza su contenido respecto al tema de la fila a pesar de su importancia.

14.   El uso de ruedas o muelas de molino viejas con esta finalidad debía ser bastante habitual, puesto que las muelas 
tienen un agujero en el centro para encajar el eje de madera sobre el que giran que puede ser muy fácilmente ampliado 
hasta conseguir la medida deseada para su nuevo uso, una vez desechadas para su función original por el desgaste. En 
este sentido, en una sentencia datada en 1511 por la que se confirma el reparto del agua del río Serpis entre las villas 
de Gandia, Oliva y la Font d’en Carròs, se dice que en el pequeño lugar de Beniflà «se rega part de la orta per un hull de 
mola», es decir, que existía un canal que tomaba el agua de la acequia principal a través del ojo u orificio de una muela 
de molino, seguramente incrustada en la pared de la acequia. Arxiu Històric de la Ciutat de Gandia (AHCG), AB-1.673, s.f.



303ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

propia de Morvedre, es decir, con una medida concreta para el orificio aunque no 
diga cual es; y de ello se deduce que en época andalusí la fila podía tener un valor 
distinto en cada lugar. No obstante, lo interesante ahora es que esto redunda en 
la idea de que la fila como unidad de medida no puede ser una parte alícuota en 
situaciones normales, porque entonces no tendría valores distintos según el lugar.

Figura 1: Arriba un roll o ull en la acequia de Alèdua (Llombai, València). Es un orificio picado 
en una piedra que se incrusta en el lateral de la acequia, por donde entra el agua a un canal 
secundario. En este caso la piedra está tirada en el fondo del canal tras una reforma que 
la sustituyó por una compuerta. Abajo un roll de la acequia de Andarella, en la Huerta de 
València. Aquí la piedra está in situ, incrustada en el lateral de la acequia. Casi no se aprecia 
el orificio por estar cubierto de agua, pero es su tamaño el que mide la cantidad de agua que 
corresponde al nuevo canal



304

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Así pues, como se aprecia a través de estos ejemplos, tanto antes como 
inmediatamente después de la conquista era habitual el uso de la fila como 
medida para caudales de agua más o menos medianos como el de la acequia mayor 
de Morvedre, mientras que la mola se usaba para caudales importantes como el 
de un río o el de las grandes acequias madre de la Huerta de Valencia. En este 
mismo sentido, las disposiciones que el Consell de la ciudad estableció en 1313 
para el reparto del agua del Turia durante una grave sequía, permiten ver que en 
aquella ocasión el caudal de las ocho acequias se midió en mulnars, una palabra 
que no está muy documentada en catalán y que solo ha sido identificada en textos 
medievales, pero que parece ser la misma medida que la mola por su similitud 
nominal.15 En cualquier caso, que se usen dos medidas distintas –fila y mola– para 
una misma función, que es repartir el agua de un río o acequia, implica que las 
dos tenían valores distintos y, por tanto, no podían ser partes alícuotas de división 
del caudal total, porque entonces solo habría un nombre o bien estaría claro que 
son la misma medida a pesar de la sinonimia. El problema es que no sabemos 
qué cantidad de agua era una mola, como tampoco sabemos cuanto era una fila, 
excepto que la primera tenía que implicar más agua que la segunda. Pero de lo 
visto hasta aquí parece bastante claro que lo que en realidad desconocemos es el 
tamaño del orificio o sección del canal que servía para medir el agua a su paso.

Sin embargo, aunque parece evidente que la fila y la muela eran dos medidas 
distintas y que, en condiciones normales, su valor se calculaba a partir del tama-
ño del orifico o la sección de paso, eso no quiere decir que la fila no pudiese ser 
también una parte alícuota cuando había escasez de agua, y una equivalencia 
horaria en algún otro momento de aún mayor escasez, tal como hemos visto en 
la sentencia del Mijares. De hecho, hay indicios documentales suficientes para 
pensar que en el sur del País Valenciano y en Murcia la versión proporcional y 
temporal de la fila/hila era más habitual que en el norte, de donde proviene la 
documentación utilizada hasta ahora.

Por ejemplo, después del levantamiento andalusí de Murcia contra los 
conquistadores en 1264, y de la colonización cristiana que siguió a esta guerra, se 
dividió el caudal del río Vinalopó en doce partes iguales o hilos, de los cuales uno 

15.   El documento en Arxiu Municipal de València (AMV), Manual de Consells, A1, f. 93r-95r, publicado por Anyó, 
Vicent: El Primer Manuel de Consells de la ciutat de València. Valencia, Ayuntamiento de Valencia, 2001, pp. 192-195. El 
Diccionari Català-Valencià-Balear recoge «mulnar» como medida de agua, así como también «mulnera» con este mismo 
sentido, pero sin aportar más información sobre su origen o etimología excepto algunas citas medievales que esclarecen 
su uso. También la recoge Colon, Germà: «Espigoladures valencianes medievals», Estudis de llengua i literatura catalanes, 
XLVII (2003), pp. 21-36 (p. 30) como palabra propia de la variante occidental del catalán, pero basándose únicamente 
en el documento ya citado, por lo que parece más bien un latinismo usado en romance ya que mulnar puede significar 
rueda de molino en bajo latín. En este sentido, es bastante significativo que el documento antes citado de 1240 sobre la 
acequia de Rascanya y su brazo de Alaxar hable de «quatuor mulnerie sive molade aque», considerando, por tanto, como 
sinónimos mulnares y muelas de agua. Finalmente, también Pedro el Grande se refería en 1283 a «unam mulneriam» 
como la cantidad máxima de agua que las acequias de Montcada y Favara podían dejar perder cada una en los mar-
jales a través de las escorrentías. Alanyà, Lluís: Aureum Opus regalium privilegiorum civitatis et regni Valentie. Valencia, 
Ayuntamiento de Valencia, 1999 (facsímil de la obra original de 1515), privilegio XXII de Pedro I. 



305ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

se reservó para uso interno de la villa de Elx, dos fueron para el brazo de Marchena, 
que regaba la huerta reservada a la nueva morería, y los otros nueve  hilos servirían 
para regar el resto de la huerta de Elx, que había sido repartida entre los colonos 
instalados en la antigua medina. Por otro lado, según la documentación más tardía, 
una vez el agua de cada una de las doce partes entraba en los brazales principales, 
esta se dividían en dos hilos de 12 horas, uno de día y otro de noche, que a su vez 
eran divisibles en periodos de cuatro horas.16 No obstante, nótese que se trata de 
dos cosas distintas que es importante no confundir. Por un lado están los hilos o 
partes alícuotas en las que se divide el caudal del río entre los canales principales, 
mientras que los hilos de tiempo son para organizar el riego y distribuir el agua 
entre los campos una vez está dentro del canal. Por tanto, está la doble condición 
de la fila proporcional y temporal, pero aplicada a momentos y lugares diferentes.

Por lo que respecta a la huerta de Alicante, sabemos que hasta finales del siglo 
XIV el agua del río Motnegre se dividía en ocho hilas o partes iguales, una para 
cada brazo de la acequia mayor. Y estas ocho hilas se dividían a su vez en hilos de 
tiempo de 1’5 horas cada uno para organizar el riego en cada brazo. Lo mismo que 
en Elx, pero aquí distinguiendo además entre hilo e hila. Sin embargo, con este 
método de distribución simultánea del caudal entre los ocho canales principales, 
que es habitual en las huertas fluviales, el agua que llegaba a cada brazo era tan 
escasa, especialmente en verano, «que en vides se’n mulla la çèquia o braçal per hon 
passa, e per consegüent no se’n rega res e és fort poch». De manera que el Consell de 
la villa pidió al rey en 1393 fusionar las ocho hilas proporcionales en una sola y 
este finalmente aceptó, siendo a partir de ese momento toda el agua del río para 
uno solo de los brazos por un tiempo determinado, uno detrás del otro en turnos 
consecutivos. Es decir, se introdujo el mismo mecanismo de distribución que la 
sentencia del Mijares de 1347 preveía para situaciones de sequia extrema, cuando 
no había suficiente agua para las cuatro villas a la vez, que en la huerta de Alicante 
pasaba a ser la normalidad a partir de ese momento.17

Igualmente, Alfonso X mandó en 1268 a los repartidores de Lorca que dividiesen 
las aguas del Guadalentín comunalmente «por días et por [tiempos]» para toda 
la huerta, a petición del Consejo de la ciudad, pues los señores de los primeros 
donadíos realizados por el rey años atrás –grandes terratenientes nobles y 
eclesiásticos– acaparaban toda el agua para sus campos y no quedaba ninguna 
para los colonos que sí habitaban la ciudad y habían recibido sus tierras un poco 
más tarde. El conflicto entre usuarios permite ver el grado de escasez de agua que 
había habitualmente, y no solo en momentos concretos de sequía como en otras 

16.   Gil Olcina, Antonio: «El regadío de Elche», Estudios Geográficos, 112-113 (1968), pp. 527-574. En Mula se usaban 
los mismos hilos de tiempo que en Elx, según Gil Olcina, Antonio: La propiedad de las aguas perennes en el sureste 
ibérico, Alicante, Universidad de Alicante, 1993, p. 99.

17.   Toda la información sobre Alicante está tomada de Payá Sellés, Jorge: Régimen jurídico de las aguas de la cuenca 
del río Verde-Monnegre (siglos XIII-XVIII). Universitat d’Alacant, tesis doctoral inédita, 2018.



306

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

zonas geográficas. Pero lo importante ahora es que el resultado de la orden real fue 
la división del río en veinticuatro partes iguales, y una vez dentro de los canales 
de distribución cada una de ellas se dividía en dos turnos de 12 horas cada uno. 
Además, había subdivisiones de cuatro horas, de manera que también se utiliza 
el tiempo para distribuir equitativamente el agua disponible entre los usuarios, 
igual que en el resto de huertas murcianas y tal como había ordenado el rey en 
dicho documento. Ahora bien, en el caso de Lorca es necesario señalar que sí hay 
una medida fija para la hila, como en las huertas de más al norte sin problemas 
hídricos, que es el agua que pasa por un orificio o sección de medio palmo cuadrado 
castellano como veremos más adelante. De manera que la naturaleza de la hila 
en Lorca también podría haber ido cambiando según su uso en cada momento, 
como en la Plana de Castelló.18 

Elx, Alicante y Lorca son solo tres casos bien conocidos, de los diversos posibles, 
que ya utilizó el propio Thomas Glick para defender su idea sobre la naturaleza 
proporcional y temporal de la fila/hila. De ellos se deduce de forma bastante 
clara que, más allá de las situaciones de excepcionalidad hídrica de las que habla 
la sentencia del Mijares, la fila también puede ser de forma continuada una 
parte alícuota del caudal disponible. Sin embargo, esto no cambia lo expuesto 
hasta ahora. En las grandes huertas fluviales del norte, como Castelló-Borriana o 
Valencia, donde el agua es relativamente abundante, lo normal era repartirla en 
cantidades fijas; y solo cuando el agua disminuía por la sequía entraban en juego la 
proporcionalidad o el turno temporal. Por contra, en las huertas de Elx, Alicante, 
Lorca o Mula, donde el agua es más escasa por la climatología, la fila/hila solia ser 
siempre proporcional, y además se utilizaba el tiempo para distribuir el agua de 
una forma más equitativa entre los regantes de un mismo brazo. Al menos a partir 
de la conquista cristiana, que es de cuando tenemos información directa sobre 
las huertas que hemos visto, pues retrotraer esta misma idea a época andalusí es 
complicado porqué hay que tener en cuenta las ampliaciones de tierras irrigadas que 
se debieron producir en época feudal, que debieron agravar el problema de la falta 
de agua y en consecuencia se modificó seguramente el sistema de distribución.19 

18.   El documento de Alfonso X está publicado por Torres Fontes, Juan: Repartimiento de Lorca. Estudio y edición. 
Murcia, Ayuntamiento de Murcia y Academia Alfonso X el Sabio, 1977, p. 70. Sobre la posterior división del agua Gil 
Olcina, Antonio: «La propiedad del agua en los grandes regadíos deficitarios del sureste peninsular: el ejemplo del 
Guadalentín», Agricultura y sociedad, 35 (1985), pp. 203-231. También en Glick, Thomas: op. cit. p. 308.

19.   La excepción podría ser Elx, pues sabemos que el infante don Manuel otorgó en 1269 a los habitantes de 
esta villa «que el agua con que se regaban las alcarías do están estas heredades, que las ayan así como lo solien aver 
los moros en el so tiempo». La cita está tomada de Gil Olcina, Antonio: «Propiedad y valor de las aguas del Bajo 
Vinalopó», Homenje al profesor Juan Torres Fontes, Murcia, Universidad de Murcia, 1987, pp. 647-659 [p. 649]. Es cierto 
que este tipo de clausulas suelen ser engañosas, puesto que los cambios producidos tras la conquista cristiana fueron 
bastante importantes (Esquilache, Ferran: «Una herència reconstruïda. Canvis físics i institucionals en les hortes flu-
vials andalusines després de la conquesta cristiana», Recs històrics: pagesia, història i patrimoni, Lleida, Institut d’Estudis 
Ilerdencs, 2018, pp. 449-474), pero la cita indicaría quizá que la división por partes y luego por tiempo que había en Elx 
según la documentación posterior, podría ser anterior a la conquista. En realidad es muy poco lo que sabemos sobre 
distribución andalusí del agua de riego, más allá de las supuestas continuidades heredadas tras la conquista. Con todo, 
conocemos bastante bien el régimen teórico aplicado a la irrigación por la Escuela jurídica Mālikī –la predominante en 



307ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

En cualquier caso, llegados a este punto, parece evidente que es necesario 
separar dos conceptos distintos de fila/hila. Por una parte la fila de agua como 
unidad de medición de caudales sin más, que se calculaba mediante un marco o 
una sección determinada. En este caso solo sirve para medir, para saber cuanta 
agua hay exactamente en un caudal, independientemente de la finalidad que tenga 
ese conocimiento. Y, por otra parte, la fila cuando actúa como unidad de reparto 
o distribución del agua de riego. En este otro caso parece que su naturaleza podía 
cambiar de acuerdo con la cantidad de agua disponible en un cauce o en un canal, 
siendo una cantidad concreta cuando había suficiente agua, o bien una parte alícuota 
cuando el agua disminuía o siempre había poca, o bien un turno horario cuando 
había muy poca agua y mucha tierra para regar. Así pues, es necesario distinguir el 
contexto y la situación a la que se refiere un documento histórico cuando habla de 
filas/hilas, y de la cantidad de agua disponible en cada momento, porque no siempre 
tiene por que tener el mismo significado.

EL VALOR DE LA FILA VALENCIANA 
Y SUS EQUIVALENCIAS

De todo lo dicho hasta ahora parece factible que la fila –al menos como unidad 
de medida, y cuando se usaba para la división de caudales en condiciones de 
abundancia– era la cantidad de agua que puede pasar por un marco o sección con 
un tamaño determinado, independientemente de la velocidad a la que circule el 
agua. Pero no conocemos el tamaño de ese marco o sección. Según la información 
aportada por los tres ingenieros que menciona Cavanilles a finales del siglo XVIII, 
el marco de la fila valenciana seria de un palmo cuadrado (512’02 cm2), es decir, un 
orificio cuadrado con un palmo foral longitudinal (22’65cm) en cada lado. También 
se utilizó la fila con este marco en un conocido informe perital realizado en 1617 
por el livellador Jerònim Negret para la Audiencia real de Valencia. El expediente 
original del que formaba parte no se ha conservado, o nadie lo ha encontrado, pero 
sabemos que existió porque Francisco Xavier Borrull recogió la información en su 
obra Tratado de Distribución a partir de una copia de 1777, y ha sido ampliamente 
citado por todos los autores que han tratado este tema desde entonces.20 De hecho, 

al-Andalus–, que permitía repartir el agua de riego entre usuarios por tiempo de uso en situaciones normales. Sobre la 
jurisprudencia alrededor de la irrigación en al-Andalus véase el importante estudio de Martínez Almira, Mª Magdalena: 
«Utility and benefits of water in Andalusi Law. Criteria for its proportional, balanced allocation and distribution (8th 
and 9th centuries», e-Topoi. Journal for Ancient studies, 7 (2018), pp. 33-63, y también Martínez Almira, Mª Magdalena: 
«Derecho de uso y aprovechamiento sobre las aguas estancas. Concepto, objeto y casuística en el Derecho andalusí», 
Wasser-Wege-Wissen auf der iberischen Halbinsel, Baden-bden, Nomos, 2018, pp. 123-194.

20.   Borrull, Francisco: op. cit. pp. 11-13. Según este autor, el informe de Negret estaría en los folios 582-641 del 
pleito iniciado por la ciudad de Valencia en la Real Audiencia por la construcción de una acequia en Bugarra (escribanía 
de Cámara de D. Agustín Royo). Borrull tuvo acceso al expediente gracias a su trabajo como jurista y a la vinculación 
de su familia con la Audiencia; y por eso en Jaubert de Passa, François: op. cit., vol. 1, p. 138 el informe se copia 



308

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

este informe es conocido en la bibliografía como el «expediente Sisternes», por el 
nombre del fiscal que lo encargó a Negret, que fue Melcior Cisternes d’Oblites.21

El mencionado ingeniero hidráulico recorrió el Turia desde su cabecera hasta la 
ciudad de Valencia midiendo la boca de las tomas de todas las acequias que había 
a lo largo del cauce del río. Y, efectivamente, consideró que una fila es el agua que 
pasa por un palmo cuadrado valenciano, pues el número de filas que asignó a cada 
sistema de irrigación estaban en relación con la medida de la boca de entrada de 
su acequia. Sin necesidad de hacer cálculos, esto se comprueba a simple vista en el 
caso de acequia de Vallanca, a la que Negret atribuyó cinco filas «por haver cinco 
palmos de ancharia y uno de fondo», según la copia de Borrull. O en el caso de 
Domeño, a la que atribuyó dos filas y cuatro dedos «por ser su fondo de un palmo 
y su ancho de dos palmos y quatro dedos».22 De hecho, no solo la documentación 
escrita permite identificar el uso del palmo foral para el marco de la fila valenciana. 
Por ejemplo, la Acequia Real del Júcar –construida hasta Algemesí en el siglo XIII, 
ya en época cristiana, y ampliada hasta Valencia en el XVIII– tiene en su tramo 
inicial, junto al azud, una sección de mil palmos cuadrados, y parece bastante 
difícil aceptar que una cifra tan redonda sea casualidad, pues ese tamaño debe 
corresponder a mil filas de agua de las de un palmo valenciano.23

No obstante, hay que ser prudentes con todas estas informaciones, porque 
también hay indicios que apuntan en un sentido diferente. En el Archivo Municipal 
de Castelló de la Plana se conserva un manuscrito con explicaciones sobre la 
partición de las aguas del río Mijares, realizado en 1631 por uno de los jueces 
encargados anualmente de medir el nivel del cauce para hacer cumplir la ya referida 
sentencia de 1347. En este documento se afirma que una fila –que además llama 
fila reial– es el agua que circula por un canal de 3 palmos de ancho con un nivel 
de 1 palmo de alto.24 Es decir, que una fila sería el agua que pasa por una sección 

directamente del expediente de la Audiencia, que le debió ser mostrado por el propio Borrull, que fue su anfitrión, 
pues él aún no lo había publicado.

21.   Hasta ahora este personaje no había sido identificado, pero Melcior Cisternes d’Oblites i Centoll (1580-1642) 
fue un jurista valenciano que ocupó diversos cargos en el ámbito judicial, entre ellos el de fiscal de la Real Audiencia 
de Valencia entre 1610 y 1617, cuando pasó a ser juez. Gómez Orts, Laura: La saga jurídica de los Sisternes: Historia y 
patrimonio (siglos XVI-XVII), Valencia, Publicacions de la Universitat de València, 2016, p. 24. Sobre Jerònim Negret no 
se sabe nada, pero aparece documentado como perito hidráulico en un informe de 1604 elaborado para la construcción 
de un trasvase de agua del río Júcar al Turia. Burriel, Eugenio: La Huerta de Valencia, zona sur: Estudio de Geografía 
Agraria. Valencia, Institución Alfonso el Magnánimo, 1971, p. 166.

22.   Borrull, Francisco: op. cit. pp. 10-16. Hay otro informe de principios del siglo XX, poco conocido, realizado por 
un perito agrícola llamado Miguel Mayol, en el que se menciona el expediente Sisternes a partir de una copia distinta 
a la que vió Borrull, inserta en un pleito de 1782, aunque la información es la misma. Mayol, Miguel: Memoria relativa a 
la visita girada al cauce del río Turia o Guadalaviar y sus afluentes Alfambra y Ebrón. Valencia, 1915, pp. 13-14. Parece claro 
que el informe de Negret fue muy utilizado en los siglos XVIII y XIX para los numerosos pleitos judiciales que hubo 
relativos al reparto del Turia, cuando el gran crecimiento experimentado por la Huerta de Valencia produjo una gran 
escasez de agua de forma continuada y, en consecuencia, mucha conflictividad.

23.   El tamaño de la sección se deduce de las cifras que nos proporciona Jaubert de Passa, François: op. cit., vol. 
2, p. 254, que son 64’5 palmos (14’6 m) de anchura del canal, y 15’5 palmos (3’5 m) de altura media del agua. Así pues, 
64’5 · 15’5 = 999’75 palmos cuadrados. Es decir, mil.

24.   Documento transcrito y publicado completo en García Edo, Vicent: op. cit. p. 198.



309ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

de 3 palmos cuadrados, que son tres veces más que la fila habitual que estamos 
viendo hasta ahora de un palmo cuadrado. Se trata de una cifra extraña, porque, 
al hacer la sección cuadrada como en las otras referencias sobre la fila, el lado no 
está formado por un número natural (√3 = 1’732 palmos de longitud), por lo que 
parece que se trata de una modificación efectuada a partir de la fila de un palmo, 
para que una «fila real» sea como tres filas normales.

Por otro lado, según un informe del siglo XVI que recoge Pedro Ibarra, en Elx una 
fila era el agua que corría por un canal de «un pam de vara d’ample i el terç de pam 
d’altura». Es decir, una sección de 0’33 palmos cuadrados, que es una tercera parte 
de la fila habitual de un palmo.25 Podría tratarse en ambos casos de adaptaciones 
locales, sobre todo en el caso de Elx que en época andalusí y hasta 1304 perteneció 
al Reino de Murcia, donde había medidas distintas para la hila en cada lugar. Por 
ejemplo, ya se ha mencionado que en Lorca la hila como medida de aforo es el agua 
que puede pasar por un orificio cuadrado con un marco de un palmo de ancho 
y medio palmo de largo, es decir, por medio palmo cuadrado castellano. Por el 
contrario, en Mula la hila es justo el doble, el agua que puede pasar por un palmo 
cuadrado castellano, que como en Valencia parece ser la medida más habitual 
para calcular la hila en Castilla.26 No obstante, en el caso de la Plana es necesario 
tener en cuenta que con la fila reial de tres palmos cuadrados se medía el agua en 
el siglo XVII para cumplir la sentencia de 1347. En esta última no se especifica qué 
medida es la correcta para calcular el marco de la fila, pero ante el frágil equilibrio 
que supuso el acuerdo de la sentencia arbitral, y el celo de las partes en mantenerlo 
sin cambios a lo largo de los siglos, es difícil pensar que el marco de la fila, y por 
tanto el modo de medirla, se hubiese modificado en algún momento, por lo que 
parece lógico que la fila real de tres palmos ya existiese y se usase en el siglo XIV 
cuando se dictó la sentencia. De hecho, por la medida del ancho de las acequias 
que aporta también el documento de 1631, que difícilmente se modificaron en su 
conjunto, se puede calcular que la fila fue así desde el principio.

La conclusión que se puede extraer de todo ello, pues, planteada como hipótesis, 
es que existían, al menos, dos tipos de fila en el Reino de Valencia. Una para un 
uso habitual o cotidiano con un marco de un palmo cuadrado valenciano, y una 

25.   Ibarra, Pedro: Estudio acerca de la  institución del riego de Elche y origen de sus aguas. Madrid, J. Ratés, 
1914, p. 106. No obstante, el aristócrata y geógrafo murciano del siglo XIX Juan Roca de Togores consideraba esta 
información una mera conjetura en un informe sobre los regadíos ilicitanos publicado en Hidalgo Tablada, José: 
El agrónomo. Manual de riegos y aplicación de las aguas de aluvión al cultivo de las tierras. Madrid, 1851, p. 162, puesto 
que no hay más información al respecto.

26.   Según el DRAE, la hila de agua es la «cantidad de agua que se toma de una acequia por un boquete de un 
palmo cuadrado». Significativamente, no aparece ninguna referencia a la velocidad del agua en la definición, a pesar 
de que en el resto de medidas de aforo que recoge el diccionario siempre aparece su valor establecido en palmos o 
litros por segundo, lo que indicaría que su uso no estaba extendido más allá de Murcia y se recoge la definición local 
tradicional. Por lo que respecta a la hila de agua de Lorca véase Musso, José: Historia de los riegos de Lorca, de los ríos 
Castril y Guardal o del Canal de Murcia y de los ojos de Archivel, Murcia, 1847, y para Lorca y Mula Gil Olcina, Antonio: 
La propiedad de las aguas perennes... p. 99. El palmo castellano tiene 20’8976 cm y, por tanto, el palmo cuadrado son 
476’71 cm2, más pequeño que el palmo valenciano ya mencionado de 513’02 cm2.



310

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

«fila real» de 3 palmos cuadrados usada en asuntos más importantes u oficiales, 
como el reparto del agua de un río por orden de la corona. Si bien podría referir-
se especialmente a las acequias que eran del rey o habían estado vinculadas a la 
monarquía. De hecho, en Castilla también existía una «hila real» con un marco 
de dos palmos por un palmo castellanos, es decir, el doble de la habitual de un 
palmo cuadrado como la que se usa en Mula, o el cuádruple de la fila de Lorca que 
es de medio palmo cuadrado.27 Pero sobre su función o situaciones en las que se 
usaba nada se sabe por ahora.

Por lo que respecta a la mola, en teoría es la cantidad de agua necesaria para 
mover la rueda o muela de un molino harinero, como indicaría su nombre, y el 
uso alternativo del término mulnar parece corroborarlo. Pero no está nada claro 
cuál es el origen de esta explicación, que ya menciona Cavanilles y que muchos 
otros autores repiten.28 Hay que tener en cuenta que la cantidad de agua necesaria 
para hacer girar una muela de molino depende del tamaño y del peso de la propia 
muela de piedra y de la velocidad del agua, que a su vez depende de la pendiente 
en la caída del molino, por lo que no parece nada lógico su uso como unidad de 
medida de aforo. Al menos desde el punto de vista de los expertos e ingenieros 
que necesitan tomar medidas exactas, e independientemente de la capacidad cam-
pesina para establecer cantidades aproximadas a ojo. Una alternativa, que solo es 
una hipótesis sin apoyo documental, podría ser que el marco de la muela como 
medida de aforo tuviese el tamaño habitual de una muela de molino, y su nombre 
derive de este otro hecho, pues la muela se usaba para cantidades importantes 
de agua y, por tanto, su marco de entrada debía ser de un tamaño considerable.29

Sin embargo, es necesario recordar que la yugada es, en teoría, la cantidad de 
tierra que pueden labrar un par de bueyes en un día, con todas la variables que 
eso puede tener respecto al tipo de terreno, su grado de humedad o la fuerza de 
los animales, que a su vez depende de su edad, alimentación y nivel de cansancio. 
Pero más tarde pasó a ser una unidad de medida concreta y que mantuvo el mismo 
nombre, con un valor fijo pero distinto en cada territorio. También medidas de 
longitud como el pie, el codo o el dedo fueron en origen medidas aproximadas 
establecidas a partir de las respectivas partes del cuerpo humano, pero más tarde 
pasaron igualmente a constituir medidas fijas y con un valor numérico. Del mismo 

27.   Gil Olcina, Antonio: La propiedad de las aguas perennes... p. 99. También el DRAE recoge «hila real», con esta 
misma definición y tamaño de su marco.

28.   Cavanilles, Antonio José: op. cit, p. 132. Este es el sentido literal que le daban a la muela los expertos del XIX, 
entre ellos Azofra, Manuel: op. cit. p. 4, por lo que intentó averiguar qué cantidad de agua era una muela midiéndola 
directamente en un canal recto a la salida de un molino, cuando los síndicos del Tribual de las Aguas le indicaron a 
ojo que ya había una muela de agua. Evidentemente consiguió una cifra concreta, que son 12 pies cúbicos castellanos 
por segundo (p. 8), pero esta cifra puede cambiar en otros canales y bajo otras circunstancias, por lo que no puede ser 
considerada válida para un sistema antiguo de medidas en el que no intervenía la velocidad.

29.   Sobre el diámetro y grosor de las muelas de molino véase Selma, Sergi: «De la construcción islámica al 
casalici modern: l’evolució del molí hidràulic valencià», en Glick, Thomas, Guinot, Enric, Martínez Sanmartín, Luis 
Pablo, Els molins hidràulics valencians. Tecnologia, historia i context social, Valencia, Institució Alfons el Magnànim, pp. 
101-163 (pp. 110-116).



311ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

modo, pues, la muela como unidad de medida podría haber sido en origen el agua 
que podía mover una muela de molino, para pasar a ser más tarde una medida 
exacta mesurable a su paso por una sección. Desgraciadamente, esto no se pue-
de resolver ahora, pero, en cualquier caso, está claro que la muela como medida 
de aforo tenía un marco concreto y fijo que no está en relación con la fuerza del 
agua, sino dentro de un sistema de medidas concretas aunque no sepamos cuales 
son porque no aparecen en ninguno de los documentos medievales conocidos.

Para época moderna, la única referencia documental localizada sobre una 
equivalencia entre la fila y la mola aparece en un informe realizado en 1671 por 
Cristòfol Terrassa para la Real Acequia de Montcada, en la Huerta de Valencia, 
donde se afirma que 42 filas de agua son cuatro muelas y seis filas; es decir, que 
una muela son nueve filas.30 Como no dice cuánto es una fila no podemos saber 
cuánto es en realidad una mola, pero si aceptamos que la fila es el agua que pasa 
por un palmo cuadrado (513’02 cm2), la muela seria el agua que pasa por nueve 
palmos cuadrados (4 617’20 cm2). Es decir, un marco de tres palmos de longitud en 
cada lado (67’95 cm). Por otro lado, una referencia más reciente aparece en un libro 
de Antonio Aravaca donde se recogen equivalencias de medidas de toda España 
(entre ellas, y con el sistema métrico decimal), indicando que una muela de agua 
valenciana son cuatro filas, y de ello debemos deducir que su marco tendría cuatro 
palmos cuadrados (2 052’09 cm2) y dos palmos (45’3 cm) de longitud en cada lado. 
Pero Aravaca no indica su fuente, como es habitual en autores del siglo XIX, y se 
limita a decir que ha elegido esa equivalencia «porque es la división más regular 
y generalmente adoptada por los facultativos de la provincia», dando a entender 
que se trata de un conocimiento generalizado pero que hay otras equivalencias.31 
No obstante, con la confusión existente sobre la fila en el XIX, es una información 
que parece poco fiable; o, al menos, no es tan fiable como la noticia anterior, que 
proveniene de un documento de archivo y es un experto nivelador hidráulico 
quien lo afirma.

En lo que sí coincide Aravaca con otros autores es en la superficie de la pluma, 
una tercera medida de aforo valenciana que está mucho menos documentada por 
estar su uso restringido a caudales muy pequeños y domésticos, sin una función en el 
contexto de la irrigación. Parece seguro que la pluma es 1/144 parte de la fila, es decir, 
que 144 plumas hacen una fila, pues tanto Jaubert de Passa como Azofra afirman 
lo mismo aunque no citen su fuente, y las informaciones que recoge Glick sobre 
Elx apuntan en esa misma dirección.32 Desde luego, la cifra cuadra perfectamente 
con el hecho de que una fila sea el agua que pasa por un palmo cuadrado, puesto 

30.   Informe del archivo de la comuna copiado (y traducido) por Jaubert de Passa, François: op. cit. vol. 1, p. 296. 
En la misma página, unas líneas después, se habla de «treinta y siete filas de agua, que son cuatro muelas y una fileta», 
y de ello se deduce de nuevo que una muela son nueve filas.

31.   Aravaca, Antonio: op. cit. p. 381.
32.   Jaubert de Passa, François: op. cit. vol. 1, p. 218. Azofra, Manuel: op. cit. p. 2. Glick, Thomas: op. cit. p. 306.



312

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que un palmo foral de longitud son 12 dedos y, por tanto, un palmo cuadrado 
son 144 dedos cuadrados, lo que indica a todas luces que la pluma valenciana es 
el agua que pasa por un orificio con un dedo cuadrado de luz (3’53 cm2).33 

Independientemente del tamaño que tuviese cada medida, parece que exis-
ten suficientes indicios para preguntarse si en la Valencia medieval y moderna 
existiría un sistema de medidas de aforo basado en la mola, la fila, la ploma 
y quizá alguna otra, del que apenas tendríamos noticias más allá del uso de 
la fila en la distribución del agua de los ríos y de acequias de riego.34 Es muy 
significativo que en América Latina se usasen medidas de agua muy similares 
en época colonial, con nombres tan dispares como buey, surco, naranja, dedo, 
caño o paja, siendo las primeras para grandes caudales de agua destinados a la 
irrigación y las últimas para volúmenes más pequeños, usadas en el abasteci-
miento de núcleos urbanos. En Nuevo México, un buey era igual a 48 surcos, 
que eran 144 naranjas; y, además, un surco eran 3 naranjas o 24 reales.35 Todas 
estas medidas, de hecho, también se calculan de acuerdo con el agua que pasa 
por un orificio con un marco concreto. El buey, por ejemplo, es el agua que pasa 
por una vara cuadrada mexicana, que en realidad es la vara castellana (6.987’37 
cm2). Respecto a sus nombres, parecen asignados en relación a objetos con un 
tamaño similar al del agujero en cuestión, pero en redondo, como una pierna 
de buey, una naranja, un real de plata, el caño de una pluma o una paja hueca.36

Como se puede apreciar, el parecido entre estas medidas de aforo 
latinoamericanas y las valencianas –dejando de lado el tamaño de los marcos 
de entrada– es demasiado como para ser una casualidad o una coincidencia de 
soluciones más o menos lógicas. Hasta las cifras coinciden (3, 24, 48, 144…), y 
son siempre múltiplos de 12.37 Es evidente que estas medidas fueron introducidas 

33.   Evidentemente esta medida serviría para caudales de agua muy exiguos, como el que puede circular por una 
tubería de cerámica o plomo, aunque también puede servir como divisor de la fila cuando esta no es exacta. Cabe recordar 
que Jerònim Negret midió en 1617 las bocas de las acequias del Turia usando filas y dedos, cuando lo lógico hubiese sido 
utilizar filas y plumas, que es lo mismo, lo cual podría indicar que en aquel momento la pluma no recibía este nombre.

34.   Un ejemplo indirecto de la existencia de este sistema de medidas valenciano podría ser esta referencia en un 
documento de 1514 según el cual el señor de Parcent, Miquel de Vilanova, contrató a un ingeniero hidráulico mallorquín 
llamado Miquel Vilar para que trajese cuatro filas y media de agua a su señorío, y para comprobar que se había cumplido 
el acuerdo se incluía una clausula por la que «sia la dita aygua mesurada per una persona experta al costum e segons que 
files de aygua se acostumen mesurar en lo present Regne [de Valencia]». Archivo Histórico de la Nobleza, Osuna, caja 
1308-13 (debo agradecer esta referencia a Frederic Aparisi). Parece evidente que el «costum» de este reino no es una 
técnica de medida, sino unas proporciones concretas para el marco de la fila, puesto que de ella depende la cantidad 
de agua real que conducirá la nueva infraestructura.

35.   Palerm, Jacinta, Cháirez, Carlos: «Medidas antiguas de agua», Relaciones. Estudios de historia y sociedad, 
XXIII/92 (2002), pp. 227-251.

36.   En Elx, a las entradas redondas que tomaban el agua directamente de la acequia mayor se las conoce como 
«doblas», que podría hacer referencia a la moneda medieval castellana por tener un tamaño similar. Guinot, Enric, 
Selma, Sergi: Las acequias de Elche y Crevillente. Valencia, Generalitat Valenciana, 2003, p. 148. Cabe decir que en América 
también se produjeron en el siglo XVIII los mismos debates sobre la velocidad del agua en estas medidas, y otra vez de 
nuevo en el XIX cuando se adoptó el sistema métrico decimal. Ni los expertos valencianos ni los americanos parecían 
entender que la velocidad del agua no podía formar parte de los sistemas de aforo antiguos, previos a la ecuación 
de Torricelli y que, por tanto, estaban inventado medidas nuevas a partir de las antiguas, conservando sus nombres.

37.   Para Glick, Thomas: op. cit. p. 302 esto es consecuencia de la equivalencia horaria de las filas, y es posible 



313ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

en América por los conquistadores castellanos, y ya aparecen mencionadas en 
una ordenanza de 1536, solo 15 años después de la toma de la capital azteca. Sin 
embargo, también parece claro que no provienen directamente de las valencianas, 
sino de medidas de aforo similares con marcos mesurados en unidades de medida 
castellanas. De hecho, existe poca bibliografía al respecto,38 pero el Diccionario 
de la Real Academia de la Lengua recoge los términos «buey de agua», «paja de 
agua» y «real de agua» como medidas de aforo castellanas (no aparecen surco ni 
naranja como tales); aunque las definiciones que aporta son confusas, como es 
habitual en el caso de las medidas antiguas, y se limita a indicar la equivalencia 
en metros por segundo (en ediciones más antiguas la indica en palmos por 
segundo) que se les ha dado en Madrid.

Así pues, parece probable que en la península Ibérica existiesen, en época 
bajomedieval y moderna, sistemas de medición de caudales similares en cada uno 
de los territorios históricos, pero adaptados en cada caso a sus propias medidas 
de longitud y superficie. Del mismo modo que existían en estos territorios 
sistemas de medidas equivalentes y de nombres similares en peso, volumen, 
longitud y superficie, pero con un valor diferente en cada caso. Con ello, pues, 
parece factible proponer que se trataría de evoluciones de un mismo sistema 
de medidas de aforo de agua más antiguo, y probablemente andalusí, que fue 
adoptado por los cristianos tras la conquista pero adaptado a sus respectivas 
medidas de longitud y superficie en los marcos. No obstante, las medidas para 
grandes cantidades de agua, como la fila/hila y la muela, solo habrían sobrevivido, 
que sepamos, allá donde las superficies irrigadas fueron suficientemente amplias 
para ser necesario su uso de forma continuada, como es el caso de Valencia y 
Murcia o, en general, la costa mediterránea de la península. Sin embargo, todo 
esto es muy especulativo, y solo con la realización de estudios sobre sistemas de 
aforo en Castilla a partir de documentación medieval y moderna, o mediante 
documentos árabes poco estudiados en este sentido, se podrá confirmar o 
rechazar esta hipótesis.

LA FILA O JAYṬ EN ÉPOCA ANDALUSÍ

Independientemente de que existiese o no un sistema completo de medi-
das de aforo de caudales en al-Andalus, no hay duda de que al menos la fila ya 
existía con anterioridad a la conquista cristiana con el nombre de jayṭ, tal como 
aparece en el documento de Qarṣ y Turš datado en 1222, que en árabe significa, 

que así sea, pero también podría estar relacionado con el hecho de que casi todos los sistemas de medidas antiguos 
son duodecimales, tanto los europeos como el árabe, porque todos derivan del romano.

38.   Un ejemplo en Roldán, José, Pizarro, Guadalupe, Vaquerizo, Desiderio: «Medidas antiguas de agua: La 
paja de agua cordobesa», IV Jornadas de ingeniería del agua: Córdoba, 21 y 22 de Octubre de 2015.



314

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

precisamente, hilo. Lo que no está nada claro es su valor en condiciones nor-
males, cuando se trataba del agua que pasaba por un orificio con una medida 
concreta. Parece evidente que si la fila valenciana estaba basada en el palmo 
foral en su marco, el jayṭ andalusí del que deriva el concepto de fila no podía 
tener la misma medida en el suyo, pues todo parece indicar que los sistemas de 
medición valencianos se establecieron ex novo en la Costum de Valencia otorga-
da por el rey Jaime I en 1238, pocos meses después de la conquista de la ciudad. 
Unas leyes que se convirtieron unos años después en los Fueros de Valencia tras 
una ampliación, y que consolidaron el uso habitual de estas medidas en todo el 
Reino de Valencia hasta la adopción del sistema métrico decimal.

¿Cuál era, pues, el marco del jayṭ andalusí? Es difícil que se pueda responder 
a esta pregunta solo con documentos escritos, pues, si apenas hay información 
sobre la fila valenciana en época bajomedieval, menos la hay para época islámica. 
Sin embargo, es posible que esta medida haya quedado reflejada en alguna 
infraestructura hidráulica de origen andalusí de las que han sobrevivido hasta 
la actualidad, aunque no sean muchas. De hecho, la legislación medieval y 
moderna, y la documentación que recoge la conflictividad hidráulica a lo largo 
del tiempo, evidencian una verdadera obsesión por salvaguardar la forma y la 
medida de los partidores y los elementos clave de los sistemas de irrigación, 
de manera que parece perfectamente verosímil que hayan sobrevivido algunas 
de aquellas medidas de construcción andalusí. No obstante, no sirve cualquier 
infraestructura antigua conservada, puesto que debemos saber también, a través 
de la documentación, cuantas filas pasaban por allí. Es decir, no basta con medir 
el ancho de un partidor proporcional o el diámetro de un roll –que es una toma 
redonda en el lateral de una acequia (figura 1)– si no sabemos cuántas filas de 
agua entraban por esos canales u orificios. 

Uno de los pocos casos que por ahora podría servir son las bocas o entradas 
de las ocho acequias principales de la Huerta de Valencia, situadas junto a sus 
azudes, puesto que sabemos el número de filas que correspondía a cada una de 
ellas según la distribución tradicional (tabla 2). Desgraciadamente, algunos de 
los azudes y antiguas entradas de las acequias ya han desaparecido, y las que aún 
existen están situadas dentro del río con una fuerte corriente en su interior, de 
manera que resulta imposible acercarse a ellas para medirlas, incluso cuando las 
bocas están cerradas por las compuertas y el agua retenida por el azud retorna al 
río por la almenara (figura 2). Pero François Jaubert de Passa nos proporciona la 
medida de la boca o entrada de la acequia de Rascanya (actualmente destruida) y 
la de la acequia de Montcada (actualmente muy modificada), a partir de las cuales 
se pueden hacer algunos cálculos, pues sabemos que a Rascanya le correspondían 
14 filas de agua y a Montcada otras 48.39

39.   La distribución del Turia en 138 filas para los ocho sistemas de irrigación aparece por primera vez en el referido 



315ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

Tabla 2: Distribución tradicional del agua del Turia entre las acequias de la Huerta de Valencia

Acequia Filas

Montcada 48

Quart 14

Tormos 10

Mislata 10

Mestalla 14

Favara 14

Rascanya 14

Rovella 14

Total 138

Empezando por Rascanya, Jaubert indica que en la entrada de la acequia (véase la 
figura 2 como ejemplo), el canal presentaba una anchura de 15 palmos valencianos 
(3’3975 m), y que en uno de los muros laterales había pintada una línea a 5 palmos 
(1’1325 m) de altura desde el fondo, que marcaba el nivel al que debía entrar el agua 
para que la acequia fuese llena hasta el máximo de su capacidad pero sin llegar 

expediente Sisternes, y existen dudas sobre su antigüedad, pero parece que son bajomedievales. Esquilache, Ferran: 
«La distribución tradicional del agua del río Turia entre las acequias de la Huerta de Valencia. Un sistema de origen 
bajomedieval», Historia Agraria, en prensa.

Figura 2: Boca o gola y almenara de la acequia de Mestalla. A la izquierda la entrada del 
canal, con las compuertas cerradas, y encima la caseta moderna que protege el mecanismo 
de elevación de las compuertas para evitar manipulaciones. A la derecha la almenara con la 
compuerta abierta, que es el canal por donde vuelve al río el agua que toma de más el azud



316

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

a rebosar, como mandan las ordenanzas.40 Con estas medidas, pues, ya tenemos 
la sección del canal en ese punto, porque con ellas se forma un rectángulo de 
anchura por altura que equivale al de un orificio como los que hemos estado 
viendo hasta ahora. La altura del agua, de hecho, es importante, pues, por mucha 
agua que pueda haber en el río, nunca podrá entrar más de la que permite el canal 
sin que este llegue a desbordarse, de manera que la línea pintada en el muro está 
indicando la capacidad para la que ha sido diseñada toda la acequia.

Realizados los cálculos pertinentes –es decir, multiplicando 15 por 5– sabemos 
que la boca de entrada de la acequia de Rascanya tenía una luz de 75 palmos 
cuadrados, y no 14 como debería tener por su número de filas de acuerdo con la 
distribución tradicional del Turia (tabla 2) si la fila fuese el agua que puede pasar 
por un palmo cuadrado como en época moderna. Para saber cuál es el marco de 
las 14 filas de la acequia de Rascanya, pues, pasamos los 75 palmos cuadrados de 
la boca del canal al sistema métrico decimal para facilitar la comprensión y el 
seguimiento de los cálculos, y aparece la cifra de 3’85 m2 de sección, que al dividirla 
entre 14 que es su número de filas nos da como resultado una fila con un marco de 
0’275 m2 cada una. A simple vista esta cifra no nos dice nada, pero si calculamos la 
longitud de cada lado del marco de esta fila el resultado es √0’275 = 0’52 metros de 
longitud. Y esta otra cifra, por el contrario, sí tiene mucho sentido en este contexto, 
porque corresponde exactamente a la longitud de un codo andalusí de 30 dedos, 
que fue ampliamente utilizado antes de la conquista cristiana en buena parte 
de Sharq al-Andalus, como por ejemplo en Murcia, de donde deriva su tahúlla.41

No es la primera vez que esta medida aparece en una infraestructura hidráulica 
de la Huerta de Valencia, porque cuando se excavó el partidor proporcional de 
la llengua del Raig, en la acequia de Tormos, se pudo ver que las entradas de los 
dos canales que se creaban en este partidor tenían 1’05 metros de ancho; esto 
es, exactamente dos codos andalusíes de 30 dedos cada uno.42 Y no es el único 
caso, pues la llengua que divide el brazo dels Moros y el dels Francs en el sistema 
de la acequia de Mislata, también en la Huerta de Valencia, presenta esta misma 
anchura en los dos canales que nacen del partidor. De modo que, si asumimos 
que en condiciones normales el agua que circulaba por estos canales lo hacía 
habitualmente con un nivel de un codo de altura –y existen marcas físicas por 
el paso del agua en ambos partidores que permiten afirmar que esto era así–, se 
puede deducir que por cada uno de ellos circulaban habitualmente dos filas de 

40.   Jaubert de Passa, François: op. cit. vol. 1, p. 418.
41.   Sobre el codo de 30 dedos y su relación con la tahúlla de Murcia véase Vallvé, Joaquín: «Notas de metrología 

hispano-árabe: El codo en la España musulmana», Al-Andalus, 41/2 (1976), pp. 339-354 (p. 348). No obstante, parece 
que su uso estaba más extendido de lo que este autor indica. Según el agrónomo árabe Ibn Luyūn también se usaba 
en la localidad de Guadix, que está en Granada (aunque lo confunde y le llama codo raššāší, que en realidad tiene 32 
dedos), y en este codo también se basa la fanega de huerta de Teruel, que tiene 1.117,97 m2 de superficie, exactamente 
igual que la tahulla murciana.

42.   Guinot, Enric, Selma, Sergi: Les séquies de l’Horta Nord de València: Mestalla, Rascanya i Tormos. Valencia, 
Generalitat Valenciana, 2005, p. 171.



317ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

agua si el marco o sección del jayṭ andalusí en Valencia era de un codo por un codo 
de 30 dedos cada uno, como parece por las medidas de la boca de Rascanya. Por el 
contrario, en caso de una disminución del nivel del agua por la escasez, la altura 
deja de tener importancia y el tajamar de piedra del partidor comienza a dividir 
el agua en dos partes iguales, es decir de forma proporcional independientemente 
de la que llegue hasta él. Exactamente igual que en el segundo supuesto de la 
sentencia del Mijares, que es tal y como se han entendido siempre los partidores 
proporcionales de llengua.43

Volviendo a las tomas de las acequias en el Turia, por lo que respecta a la Real 
Acequia de Montcada el resultado es diferente al de Rascanya y no tan evidente, 
aunque también se pueden extraer conclusiones interesantes. Según los datos 
proporcionados por Jaubert de Passa, la anchura de la entrada de la acequia era de 
25 palmos valencianos (5’6625 m), y la altura media del agua en ese punto era de 5’5 
palmos (1’2458 m).44 Con estos datos se puede calcular fácilmente, pues, del mismo 
modo que en el caso de Rascanya, que la boca del canal tenía una superficie de 137’5 
palmos cuadrados valencianos, y no 48 como le corresponderían según el reparto 
tradicional (tabla 2) si la fila fuese de un palmo cuadrado como en época foral. En 
el sistema métrico decimal serían 7’054 m2 de luz para esta toma, que dividiéndolos 
entre 48 que son las filas totales, la superficie del marco de su fila es de 0’14696 m2 
y, por tanto, la longitud de los lados del marco seria de √0’14696 = 0’38335 metros 
de longitud. Y aquí es donde empieza la discrepancia con el caso anterior, pues esta 
medida no tiene nada que ver con ningún codo andalusí, ni tampoco con el sistema 
foral de medidas valenciano. Aparentemente, pues, resulta un misterio saber qué 
sentido tiene aquí esta medida, ni su relación con el codo andalusí de 30 dedos que 
hemos visto en Rascanya y en los partidores del Raig y dels Moros. 

No obstante, debemos tener en cuenta que en este caso no existe ninguna línea 
de nivel pintada en el muro, y Jaubert deja claro que la cifra aportada sobre la 
altura a la que entra el agua es una media de su nivel en ese punto. Si aplicásemos 
a la entrada de Montcada la misma fila andalusí con el marco de un codo de 30 
dedos que se puede identificar en Rascanya, tendríamos un total de 25’83 filas 
para las medidas de su boca, en vez de 48, que es una cifra más razonable para 
la superficie total que irriga aunque no sea un número entero. Parece plausible 
proponer, pues, aunque no haya prueba de ello, que las filas andalusíes originales 
de Montcada podrían haber sido 24, que es justo la mitad de las 48 que en teoría 
le corresponden. En ese caso, y teniendo en cuanta el ancho de la acequia que 
proporciona Jaubert de Passa (5’6625 m), que difícilmente se pudo modificar, la 
altura a la que debería entrar el agua por la boca de Montcada es de 1’1568 metros, 
y no 1’2458 como indica este autor de media. Quizá ese día el río iba crecido y 

43.   Esta conclusión merece un estudio exhaustivo sobre el funcionamiento de los partidores proporcionales de 
lengua que no es posible realizar aquí por espacio, pero que aparecerá en otra publicación específica.

44.   Jaubert de Passa, François: op. cit. vol. 2, p. 250.



318

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

entraba mucha agua, o en algún momento del pasado se modificó ilegalmente la 
boca para captar más caudal. En cualquier caso, con esos exiguos 9 centímetros 
menos de altura del agua, las presuntas filas andalusíes de Montcada serían 
exactamente 24, que es una cifra con bastante lógica.

De hecho, cabe recordar que en la Castilla bajomedieval existía una «hila real» 
que valía justo el doble de la fila normal de un palmo cuadrado, como hemos 
visto antes, y hemos visto igualmente que en la Plana de Castelló existe, al menos 
desde el siglo XIV, una «fila reial» de 3 palmos cuadrados, que es el triple de la 
fila valenciana normal de un palmo cuadrado. En consecuencia, teniendo en 
cuanta que la Real Acequia de Montcada es la única de las acequias de la Huerta 
de Valencia que cuenta con el apelativo «real» en su nombre –porque es la que 
reservó para si Jaime I en 1239 cuando dio las otras siete a los colonos de la ciudad 
de Valencia– ¿podrían ser las 48 filas de Montcada en realidad filas «reales» con 
un valor que es justo la mitad de las otras, y corresponderle solo 24 de las filas 
andalusíes normales de un codo cuadrado de 30 dedos?

Desgraciadamente, esta pregunta no puede ser respondida ahora, pues no hay 
suficientes referencias documentales para demostrarlo y, además, los cálculos aquí 
propuestos son lo bastante especulativos como para no poder ser contundentes. 
Con todo, se trata de una hipótesis razonable, puesto que la fila o jayṭ andalusí 
existía y es evidente que no podía medir el palmo foral valenciano creado en 1238. 
De manera que, aunque tampoco se pueda asegurar por falta de pruebas, parece 
bastante verosímil que el jayṭ, al menos en Valencia, tuviese un marco de un codo 
de 30 dedos en cada uno de sus lados; que, como hemos visto, es un codo de uso 
habitual en el ámbito agrario de la Huerta de Valencia y de todo el Sharq al-Andalus.

CONCLUSIONES

A pesar de las cuestiones que quedan abiertas en este artículo, y de las diversas 
hipótesis planteadas que por ahora no pueden pasar de serlo por falta de pruebas, 
sí hay algunas conclusiones que pueden considerarse ya comprobadas, y que 
deben modificar algunas de las afirmaciones que se han venido realizando en 
las últimas décadas sobre la fila. Ante todo, a partir de ahora es absolutamente 
necesario diferenciar siempre la fila como unidad de medida de aforo –para calcular 
cantidades de agua en movimiento– de la fila como método para la distribución 
del agua destinada a la irrigación. La primera no tiene nada de extraordinario, pues 
los caudales se medían tal y como se había hecho siempre desde la Antigüedad 
clásica hasta el siglo XVII, cuando se introdujo el cálculo de la velocidad. Es decir, 
a partir del tamaño del marco de un orificio o de la sección de un canal, y era ese 
tamaño el que media el agua.

Por lo que respecta al uso de la fila como unidad de distribución del agua de 
riego, debe establecerse también una distinción sobre su naturaleza dependiendo 



319ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

de la cantidad de agua disponible en cada momento, puesto que esta va cambiando. 
Como hemos visto, la fila puede ser una cantidad concreta de agua cuando hay 
abundancia, una parte alícuota del total del caudal cuando el agua disminuye, o un 
turno horario cuando el agua es muy escasa y debe repartirse cuidadosamente entre 
todos los usuarios. Con todo, en zonas semiáridas donde nunca hay abundancia 
de agua, la proporcionalidad y la temporalidad de la fila pueden ser su estado 
habitual, y de aquí la confusión existente hasta ahora.

Por todo ello, es evidente que la interpretación tradicional sobre la naturaleza 
de la fila de agua solo como la que puede pasar por un orificio con un tamaño 
determinado estaba incompleta. Pero también lo es que la interpretación que se 
ha venido haciendo en época contemporánea sobre la naturaleza de la fila como 
una medida exclusivamente alícuota y además horaria, aun siendo parcialmente 
cierta, está equivocada en su esencia y, como consecuencia, esto ha llevado en 
ocasiones a una mala interpretación de los documentos y a una generalización 
de la proporcionalidad con poca base.

Por lo que respecta a la muela y la pluma de agua, lo más plausible es considerarlas 
un múltiplo y un divisor de la fila dentro de un completo sistema de medidas de 
aforo, que por ahora se nos escapa en lo que respecta a las equivalencias entre 
ellas excepto que la mola era más grande que la fila. Y ese sistema de medias de 
aforo no solo existió en Valencia, sino que també lo hubo, muy probablemente, 
en Castilla; y antes de ello en al-Andalus. Esto no quiere decir que en este último 
hubiese un único sistema de medidas de aforo con una uniformidad de medidas, 
pues el documento de Qarṣ y Turš parece indicar que seguramente había distintos 
marcos para la fila que se adaptaba a medidas locales. Pero los cálculos realizados 
sobre la boca de la acequia de Rascanya y los partidores mencionados demuestran 
de forma plausible –independientemente de la falta de pruebas documentales– 
que en época andalusí se usó una medida de aforo llamada jayṭ con un marco o 
sección de un codo de 30 dedos en cada lado, que se utilizó en la distribución y 
reparto del agua entre los canales de la Huerta de Valencia.

De todos modos, los resultados aquí expuestos no son definitivos y, por eso, 
tanto las conclusiones más fehacientes, como las hipótesis planteadas, abren 
una nueva línea de investigación que debería estar basada fundamentalmente en 
documentación castellana, e incluso árabe. De hecho, este trabajo de investigación 
documental deberá posibilitar la realización de comparaciones sobre la naturaleza 
y el tamaño de las medidas de aforo, lo que permitiría, además, retrotraer o no 
estas informaciones a época andalusí y, así, buscar un supuesto sistema de medidas 
de aforo más antiguo del que las fuentes escritas árabes parecen no informar.



320

Ferran Esquilache﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Alanyà, Lluís: Aureum Opus regalium privilegiorum civitatis et regni Valentie. Valencia, 
Ayuntamiento de Valencia, 1999 (facsímil de la obra original de 1515).

Alcaine, Vicente: La vega de Valencia y el río Turia. Valencia, Imprenta Rius, 1867.
Anyó, Vicent: El Primer Manuel de Consells de la ciutat de València. Valencia, Ayuntamiento 

de Valencia, 2001, pp. 192-195.
Aravaca, Antonio: Balanza métrica. Valencia, Imprenta J. Domenech, 1867.
Aymard, Maurice: Irrigations du Midi de l’Espagne. París, E. Lacroix, 1864.
Azofra, Manuel: Memoria sobre la exacta medición del agua corriente por medio de muelas, 

filas y plumas como se practica en el reino de Valencia. Valencia, Imprenta Manuel López 
y cia, 1844.

Barceló, Carme: «Sagunt i el seu territori en l’època àrab», Braçal. Revista del Centre 
d’Estudis del Camp de Morvedre, 35-36 (2007), pp. 65-94.

Borrull, Francisco Xavier: Tratado de distribución de la aguas del río Turia y del Tribunal 
de los Acequieros de la Huerta de Valencia. Valencia, Imprenta Benito Monfort, 1831.

Bru i Vidal, Santiago: «Torox i Quars, topònims aràbics en el Camp de Morvedre. Notes 
entorn a un plet d’aigües», Braçal. Revista del Centre d’Estudis del Camp de Morvedre, 
1 (1989), pp. 93-104.

Burriel, Eugenio: La Huerta de Valencia, zona sur: Estudio de Geografía Agraria. Valencia, 
Institución Alfonso el Magnánimo, 1971.

Cavanilles, Antonio José: Observaciones sobre la Historia natural, agricultura y Frutos del 
Reyno de Valencia. Madrid, Imprenta Real, 1795.

Colon, Germà: «Espigoladures valencianes medievals», Estudis de llengua i literatura 
catalanes, XLVII (2003), pp. 21-36.

Esquilache, Ferran: «Una herència reconstruïda. Canvis físics i institucionals en les hortes 
fluvials andalusines després de la conquesta cristiana», Recs històrics: pagesia, història i 
patrimoni, Lleida, Institut d’Estudis Ilerdencs, 2018, pp. 449-474.

Esquilache, Ferran: «La distribución tradicional del agua del río Turia entre las acequias 
de la Huerta de Valencia. Un sistema de origen bajomedieval», Historia Agraria. Revista 
de agricultura e historia rural, en prensa.

Faus Prieto, Alfredo, «Expertos, agrimensores e hidrómetras de la acequia Real del Xúquer 
(siglo XVIII)», Cuadernos de Geografía, 52 (1992), pp. 201-227.

García Edo, Vicent: Derechos históricos de los pueblos de la Plana a las aguas del río Mijares 
(Colección documental de los siglos XIII a XX). Castelló de la Plana, Diputación de 
Castellón, 1994.

Gil Olcina, Antonio: «El regadío de Elche», Estudios Geográficos, 112-113 (1968), pp. 527-574.
Gil Olcina, Antonio: «La propiedad del agua en los grandes regadíos deficitarios del sureste 

peninsular: el ejemplo del Guadalentín», Agricultura y sociedad, 35 (1985), pp. 203-231.
Gil Olcina, Antonio: «Propiedad y valor de las aguas del Bajo Vinalopó», Homenje al 

profesor Juan Torres Fontes, Murcia, Universidad de Murcia, 1987, pp. 647-659.
Gil Olcina, Antonio: La propiedad de aguas perennes en el sureste ibérico. Alicante, Universidad 

de Alicante, 1993.
Glick, Thomas: Regadío y sociedad en la Valencia medieval. Valencia, Del Cenia al Segura, 1988.
Gómez Orts, Laura: La saga jurídica de los Sisternes: Historia y patrimonio (siglos XVI-XVII), 

Valencia, Publicacions de la Universitat de València, 2016.



321ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 293–322  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo﻿

Guinot, Enric, Selma, Sergi: Las acequias de Elche y Crevillente. Valencia, Generalitat 
Valenciana, 2003.

Guinot, Enric, Selma, Sergi: Les séquies de l’Horta Nord de València: Mestalla, Rascanya i 
Tormos. Valencia, Generalitat Valenciana, 2005.

Hidalgo Tablada, José: El agrónomo. Manual de riegos y aplicación de las aguas de aluvión 
al cultivo de las tierras. Madrid, 1851.

Ibarra, Pedro: Estudio acerca de la institución del riego de Elche y origen de sus aguas. Madrid, 
J. Ratés, 1914.

Jaubert de Passa, François: Canales de riego de Cataluña y reino de Valencia. Valencia, 
Imprenta B. Monfort, 1844.

Levi, Enzo: El agua según la ciencia. México, IMTA, 2001.
Llauradó, Antonio: Tratado de aguas y riegos. Madrid, Imprenta Moreno y Rojas, 1884.
Martínez Almira, Mª Magdalena: «Utility and benefits of water in Andalusi Law. Criteria 

for its proportional, balanced allocation and distribution (8th and 9th centuries», 
e-Topoi. Journal for Ancient studies, 7 (2018), pp. 33-63.

Martínez Almira, Mª Magdalena: «Derecho de uso y aprovechamiento sobre las aguas 
estancas. Concepto, objeto y casuística en el Derecho andalusí», Wasser-Wege-Wissen 
auf der iberischen Halbinsel, Baden-bden, Nomos, 2018, pp. 123-194.

Martínez Sanmartín, Luis Pablo: «Els molins com a clau d’articulació de l’Horta medieval 
de València: La sentència de 1240 entre els moliners d’Alaxar i la comunitat de Rascanya», 
Afers, 51 (2005): pp. 369-396.

Mayol, Miguel: Memoria relativa a la visita girada al cauce del río Turia o Guadalaviar y sus 
afluentes Alfambra y Ebrón. Valencia, 1915.

Musso, José: Historia de los riegos de Lorca, de los ríos Castril y Guardal o del Canal de Murcia 
y de los ojos de Archivel, Murcia, 1847.

Palerm, Jacinta, Cháirez, Carlos: «Medidas antiguas de agua», Relaciones. Estudios de 
historia y sociedad, XXIII/92 (2002), pp. 227-251.

Payá Sellés, Jorge: Régimen jurídico de las aguas de la cuenca del río Verde-Monnegre (siglos 
XIII-XVIII). Universitat d’Alacant, tesis doctoral inédita, 2018.

Roldán, José, Pizarro, Guadalupe, Vaquerizo, Desiderio: «Medidas antiguas de agua: La 
paja de agua cordobesa», IV Jornadas de ingeniería del agua: Córdoba, 21 y 22 de Octubre 
de 2015.

Selma, Sergi: «De la construcción islámica al casalici modern: l’evolució del molí hidràulic 
valencià», en Glick, Thomas, Guinot, Enric, Martínez, Luis Pablo, Els molins hidràulics 
valencians. Tecnologia, historia i context social, Valencia, Institució Alfons el Magnànim, 
pp. 101-163.

Torres Fontes, Juan: Repartimiento de Lorca. Estudio y edición. Murcia, Ayuntamiento de 
Murcia y Academia Alfonso X el Sabio, 1977.

Vallvé, Joaquín: «Notas de metrología hispano-árabe: El codo en la España musulmana», 
Al-Andalus, 41/2 (1976), pp. 339-354.





323ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

HABICES DEL REINO DE GRANADA 
AVERIGUADOS EN 1528 Y 1531:  
LA ṬĀʻA NAZARÍ DE ÓRGIVA (ALPUJARRA)

HABICES OF THE KINGDOM OF GRANADA 
ASCERTAINED IN 1528 AND 1531:  
THE NASRID ṬĀʻA OF ÓRGIVA (ALPUJARRA)

Alejandro Esteban Álvarez1

Recepción: 2020/01/23 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/06/30 · 
Aceptación: 2020/11/07

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.26537

Resumen2

En este trabajo estudiamos las alquerías del distrito de Órgiva a finales del emirato 
nazarí de Granada a través, fundamentalmente, del análisis de dos memoriales 
inéditos de bienes habices piadosos recopilados en los años 1528 y 1531. Ofrecemos 
características de sus términos y áreas residenciales, junto a rasgos culturales y 
económicos significativos de las poblaciones musulmanas que habitaban este 
ámbito rural situado en la Alpujarra. Se trata de comunidades campesinas con 
un marcado carácter piadoso, visible en los edificios de culto religioso y en los 
numerosos bienes instituidos para mantenerlos. Organizadas en torno al aprove-
chamiento del agua, este recurso natural aparece domesticado mediante acequias 
y regulado con acuerdos colectivos que permiten fertilizar un paisaje de terrazas 
de cultivo, pequeñas y de parcelación excelsa, y contribuyen a sustentar económi-
camente a estas poblaciones por la práctica de una agricultura mayoritariamente 
irrigada, promiscua e intensiva.

Palabras clave
Bienes habices; mezquita; rábita; nazarí; distrito de Órgiva; Alpujarra; alquería; 
regadío.

1.   Universidad de Granada. C.e.: alesteban.alvarez@gmail.com
2.   Este artículo se encuadra dentro de nuestra tesis doctoral, La Alpujarra Occidental. Del final de la Edad Media a 

la época Moderna (ss. XV-XVI), dirigida por Carmen Trillo San José (UGR).

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.26537


324

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract
This study examines the alquerías (rural communities) of the Órgiva district at 
the end of the Nasrid emirate of Granada fundamentally through the analysis 
of two unpublished records of habices (pious endowments) collected in 1528 and 
1531. The characteristics of their residential features and areas will be highlighted 
along with the significant cultural and economic issues of the Muslim population 
that inhabited this rural area located in the Alpujarra region. These are peasant 
communities with a marked pious character visible in the buildings of religious 
worship and in the many assets instituted to maintain them. They are organized 
around the use of water, a natural resource which was domesticated through 
irrigation canals and regulated through collective agreements which allowed for 
the fertilization of a landscape of cultivated terraces, with small and manifold 
plots. This contributed to sustain these populations economically through the 
practice of a mostly irrigation-based, diversified and intensive agriculture.

Keywords
Habices; Mosque; Rábita; Nasrid; Órgiva District; Alpujarra; Alquería; Irrigation.



325ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

1.	INTRODUCCIÓN

Este trabajo de investigación se enmarca en la Alpujarra de finales de la Edad 
Media, medio rural montañoso situado entre la vertiente meridional de Sierra 
Nevada y el mar Mediterráneo, que formaba parte del emirato nazarí de Granada.

El objetivo del estudio es mostrar cualidades culturales y económicas de las 
comunidades musulmanas que habitaban la ṭāʻa de Órgiva o distrito administrativo 
más occidental de la Alpujarra en las últimas décadas del siglo XV. Para alcanzarlo 
se ha analizado, fundamentalmente, la información plasmada en dos inventarios de 
bienes habices (fundaciones musulmanas) instituidos para las mezquitas y rábitas 
de las alquerías de dicha demarcación. Averiguados en 1528 y 1531, se encuentran 
insertos en un documento custodiado en el Archivo Histórico Diocesano de 
Granada. Junto a declaraciones tomadas bajo juramento a testigos moriscos 
residentes allí, se presentaron como pruebas por el arzobispado de Granada en 
el pleito que mantendrá desde 1527 hasta 1568 con los descendientes de Gonzalo 
Fernández de Córdoba, el Gran Capitán, titulares de esta circunscripción desde 
1499, entre otros asuntos para resolver sobre la propiedad de esos bienes habices 
y de las rentas que producían3. 

Los libros de habices de la Alpujarra que se conservan, recopilados en 1501-
1502, 1527, 1530 y 1550, no contienen los que había instituidos en este distrito 
de Órgiva. Por tanto, nos encontramos ante dos manuscritos relevantes, al 
representar las primeras relaciones halladas que recogen información de esta 
tipología referida exclusivamente a esta demarcación. Aunque se trata de una 
documentación castellana, fechada en 1528 y 1531, contiene información de gran 
valor para acercarnos a la época nazarí, pues se refieren en todo momento a una 
institución musulmana. Sus descripciones permiten reconocer características de las 
alquerías de este distrito a finales de la época nazarí porque ya estaban constituidos 
en este período. Con el análisis de esos bienes y de las declaraciones tomadas a 
los testigos, profundizamos en los habices como institución, en su gestión y en 
la religiosidad de estas poblaciones. Al mismo tiempo, suministran información 
significativa sobre la organización de las áreas residenciales de estas alquerías 
(mezquitas y rábitas, hornos de pan, casas con huerto, plazas, cementerios). Al 
tratarse mayoritariamente de bienes rurales, también ofrecen la posibilidad de 
adentrarse en la estructura socio-económica de las comunidades musulmanas allí 
asentadas, al aportar datos de una parte de los espacios agrícolas que trabajaban, 
de los cultivos predominantes y de infraestructuras comunitarias, como acequias 
y caminos principales.

3.   Archivo Histórico Diocesano de Granada (AHDG), Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2.



326

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

2.	EL TERRITORIO DEL ESTUDIO

Desde al menos mediados del siglo XIV, y hasta el destierro de su población 
morisca después de la guerra de 1568-1570, la Alpujarra estuvo organizada en 
trece ṭāʻa/s o circunscripciones geográfico-administrativas, entre las que se 
encontraba la ṭāʻa de Órgiva4. 

Este distrito de Órgiva se correspondía con el espacio geográfico más occidental 
de la Alpujarra. Ubicado en la actual provincia de Granada con 179,4 km² de 
extensión superficial5, limitaba al norte con las cumbres de Sierra Nevada, al 
oeste con Lanjarón, al este con las ṭāʻa/s de Poqueira y Ferreira y al sur con la 
de Suḥayl. Es un territorio caracterizado geográficamente por englobar dos 
ámbitos claramente marcados, uno montañoso y frío al norte, en las laderas 
meridionales de Sierra Nevada, y otro llano y templado al sur, en las faldas de 
ese macizo montañoso. 

La zona de montaña, con cumbres que superan los 3.000 metros de altitud 
en el Tajo de los Machos y el Cerrillo Redondo, ha tenido y tiene una gran 

4.   Mármol Carvajal, Luis del: Historia del rebelión y castigo de los moriscos del reino de Granada. Málaga, Arguval, 
1991, pp. 95-113; Trillo San José, Carmen: La Alpujarra antes y después de la Conquista Castellana. Granada, Universidad, 
2ª ed., 1998, p. 101.

5.   https://www.juntadeandalucia.es/institutodeestadisticaycartografia (Consultado el 23 de octubre de 2019). 
Superficie repartida entre los términos municipales actuales de Cáñar (26,4 km2), Carataunas (4,7 km2), Órgiva (134,1 
km2) y  Soportújar (14,2 km2). 

Figura 1: Distritos geográfico-administrativos o tāʻa/s de la Alpujarra en época nazarí. Fuente: 
Elaboración propia

https://www.juntadeandalucia.es/institutodeestadisticaycartografia


327ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

importancia para las poblaciones que históricamente se han asentado en este 
territorio, al generar recursos naturales diversos. Acumula nieves durante buena 
parte del año, que al fundirse aportan agua en forma de numerosos manantiales 
y a los dos ríos más importantes que atraviesan de norte a sur este espacio, el 
Chico y el Sucio. Desde época medieval, estas aguas han sido domesticadas 
por sus sucesivos habitantes mediante su encauzamiento en acequias, con la 
finalidad de desarrollar actividades agrícolas variadas en terrazas de cultivo y 
de servir para su abastecimiento. A ello se le une el aprovechamiento de leñas, 
maderas, hojas de los árboles caducifolios, plantas culinarias y medicinales, 
pastos y bellotas para la ganadería, etc., que proporcionan los montes. La zona 
meridional comprende las tierras templadas situadas entre las márgenes de los 
cursos medio y bajo de los dos ríos referidos y del intermitente río Seco, que 
desde el norte discurren por este territorio hasta desembocar en el río Grande 
(Guadalfeo). En el siglo XII se decía de ella que era «un llano de aguas y fuentes»6. 
Al final del período morisco granadino, en 1572, se la describe como un llano 
y vega muy fértil para la agricultura, que tiene «una buena legua de trabesia, e 
media de ancho, y no hay varrancos, sino mui pequeños»7. 

Durante la guerra de conquista castellana sobre el emirato nazarí de Granada, 
la ṭāʻa de Órgiva fue entregada a El Zagal por los Reyes Católicos mediante merced 
por capitulación realizada el 10 de diciembre de 1489. Unas semanas después, el 
1 de enero de 1490, los reyes enviaron una carta a los «Alcadis, alfaquies, viejos e 
buenos onbres» de este distrito para que reconociesen la propiedad otorgada a 
El Zagal8. En el verano de ese año, éste negociará las condiciones de su marcha 
al norte de África. Rentas o propiedades de esta ṭāʻa de Órgiva y del Jubeyel 
habían sido donadas previamente por El Zagal a sus sobrinos, los infantes Saʻd 
y Naṣr (don Juan y don Fernando de Granada), hijos de su hermano, el sultán 
nazarí Muley Hacén, y de la concubina de éste, Soraya. Por unas averiguaciones 
realizadas en 1506, para saber si los infantes debían ser indemnizados por esas 
rentas o posesiones en estos dos territorios, conocemos que ambos estuvieron 
bien poblados, habiendo gente rica, buenas propiedades y rentando unos 370.000 
maravedíes anuales9. 

En las capitulaciones de la entrega de Granada, firmadas el 25 de noviembre 
de 1491 con Boabdil, la ṭāʻa de Órgiva fue concedida por juro de heredad a este 
último emir nazarí y sus sucesores, así como todas las heredades y bienes que allí 

6.   Al-Idrīsī: Los caminos de al-Andalus en el siglo XII, según «Uns al-Muhaŷ wa-rawḍ al-Furaŷ»(solaz de corazones y 
prados de contemplación). Edición, traducción y anotaciones Jassim, Abid Mizal. Madrid, C.S.I.C., 1989, p. 89.

7.   Archivo Histórico Provincial de Granada (AHPG), Libros de Apeo, Orgiva_6753, fol. 63v.
8.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: Granada después de la conquista: repobladores y mudéjares. Granada, Diputación 

Provincial de Granada, 2º ed., 1993, p. 408 (documento 33).  
9.   López De Coca Castañer, José Enrique: «Granada en el siglo XV: Las postrimerías nazaríes a la luz de la 

probanza de los Infantes Don Fernando y Don Juan», en Cabrera, Emilio (coord.): Andalucía entre Oriente y Occidente 
(1236-1492). Actas del V Coloquio Internacional de Historia medieval de Andalucía. Córdoba, Diputación de Córdoba, 1998, 
pp. 624-625; Trillo San José, Carmen: La Alpujarra antes y después…, p. 110.



328

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

tuviesen. Con su partida hacia el norte de África en el otoño de 1493 este distrito 
volvió a manos de los Reyes Católicos, al tener preferencia en la compra10. Las 
rentas de esta circunscripción, junto a las del «Jubiel» y las de las ṭāʻa/s vecinas 
de «Ferreyra» y «Poqueyra», fueron rematadas en 1496 en un genovés llamado 
Alberto Marín, por precio de 32.500 pesantes y durante una almoneda pública 
celebrada en la plaza de la «algimia mayor» de la ciudad de Granada por Andrés 
Calderón, corregidor de esa ciudad y de la Alpujarra, y Martín Ruys de Rojas, 
con el poder dado para ello por los Reyes Católicos11. De esa cantidad, 13.731,3 
pesantes correspondían a las rentas de la ṭāʻa de Órgiva12. 

Por los servicios prestados a la Corona de Castilla durante la guerra de 
conquista del emirato nazarí de Granada y en posteriores campañas militares 
en Italia, los Reyes Católicos otorgaron este distrito en señorío a don Gonzalo 
Fernández de Córdoba, el Gran Capitán, y a sus sucesores. En la carta de merced 
dada el 26 de septiembre de 1499 se citan «la villa del Baçet de Orgiva, Sortis, 
Benialzalt, Pago y Besenied», ubicadas en la zona meridional de la ṭāʻa, y los lugares 
y alquerías de «Bayaca, Cartunas, Xabotaya, Barjal y Quier», situadas en la zona 
montañosa del distrito13. En documentos del período morisco granadino, esos 
espacios poblados indicados en la donación se presentan dispuestos en torno a 
ambas orillas de la arteria fluvial principal del distrito, el río Chico. Durante este 
período se denominarán «Albaçete de Orgiva, Sortes, Beniçalte, Pago, Beneçied, 
Bayaca, Carataunas, Soportuxar, Barxal y Cañar». Además, se constatan otras 
dos alquerías no mencionadas en esa merced y nombradas «Cañar la Baja» o 

10.   Garrido Atienza, Miguel: Las capitulaciones para la entrega de Granada. Granada, Paulino Ventura Traveset, 
1910, pp. 260-262, en Digibug: http://hdl.handle.net/10481/19359 (Consultado el 15 de noviembre de 2019)

11.   AGS, EXH, legajo 4.
12.   Trillo San José, Carmen: La Alpujarra antes y después…, p. 293.
13.   Trillo San José, Carmen: «La ṭāᶜa de Órgiva: Un señorío en la Alpujarra al final de la Edad Media», Revista 

del centro de estudios históricos de Granada y su Reino, Nº 4 (1990), pp. 66-67.

Figura 2: Alquerías de la Ṭāʻa de órgiva a finales del siglo XV. Fuente: Fotografía y texto propios

http://hdl.handle.net/10481/19359


329ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

«El Fex de Cañar» y «Haratalhaxin»14. Aunque no se citasen en la merced regia del 
señorío, probablemente estarían incluidas dentro de ella en los topónimos «Quier» 
y «Bayaca» respectivamente, debido a la proximidad con ellas y, sobre todo, al 
hecho de que los titulares del señorío también cobraban rentas a sus habitantes.

3.	LOS BIENES HABICES 

El musulmán podía constituir hasta un tercio de su hacienda como waqf o 
ḥubs para beneficiar a alguien de su propia familia (ḥubs ahlī), a una institución 
religiosa o de utilidad pública y benéfica (ḥubs jayrī)15. La forma más empleada 
en el Occidente islámico para referir estos legados será el término ḥubs o ḥabs 
(pl. ḥubūs o aḥbās), mientras que waqf (pl. awqāf) será la más usada en Oriente16. 

De los aḥbās jayrī se beneficiarían todos los musulmanes, o los de cierta región 
o poblado, teniendo derecho de uso de estos servicios. En la terminología de las 
fuentes documentales castellanas se denominan bienes «habices» o «habizes». 
Se originan mediante la concesión del usufructo de una o de varias propiedades 
particulares realizada por una persona para mantener instituciones o edificaciones 
de carácter religioso (mezquitas, rábitas, cementerios,), infraestructuras de utilidad 
pública (caminos, aljibes, pozos, fortalezas, puentes, acequias,) y para financiar 
fines caritativos (rescate de cautivos, ayuda a pobres y enfermos,). Con estas 
instituciones, el fundador buscaba complacer a Dios u obtener una recompensa 
divina, se aseguraba la obtención de una reputación social y/o de legitimación 
política17 y protegía su patrimonio frente a las confiscaciones de las autoridades, 
al tener un carácter sacro e inviolable18. Suelen ser bienes productivos que generan 
rentas con las que sustentar al beneficiario del habiz19, generalmente bienes 
inmuebles, aunque también se donan bienes muebles20. 

Para constituir un bien habiz, el donante había de ser musulmán, aunque 
la jurisprudencia islámica no excluía completamente a los no musulmanes de 
realizar este tipo de donaciones, persona adulta sin distinción de sexo, tener 
salud y entera capacidad jurídica en el momento de la donación y ser el legítimo 
propietario del bien sobre el que se iba a hacer la institución. El fundador tenía 

14.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2; AHPG, Libros de Apeo, Órgiva_6752 y 6753.
15.   Trillo San José, Carmen: «Mezquitas en al-Andalus: un espacio entre las comunidades y el poder», Studia 

histórica, Hª medieval, 29 (2011), pp. 91-92.
16.   García Sanjuán, Alejandro: Hasta que Dios herede la tierra. Los bienes habices en al-Andalus (siglos X-XV). 

Huelva, Universidad de Huelva, Mergablum Edición y Comunicación, S. L., 2002, p. 76.
17.   Carballeira Debasa, Ana María: Libro de los habices de la Alpujarra de 1530. Edición, estudio e índices de un 

manuscrito del Archivo Histórico Diocesano de Granada. Helsinki, Academia Sciantiarum Fennicae, 2018, p. 15.
18.   Carballeira Debasa, Ana María: Legados píos y fundaciones familiares en al-Andalus (siglos IV/X-VI/XII). Madrid, 

CSIC, Estudios Árabes e Islámicos: Monografías, 2, 2002, pp. 202, 208.
19.   Hernández Benito, Pedro: La vega de Granada a fines de la Edad Media según las rentas de los habices. Granada, 

Diputación Provincial de Granada, 1990, p. 9.
20.   García Sanjuán, Alejandro: op. cit. pp. 123-124.



330

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

la libertad de precisar a qué aspecto concreto destinaba el bien y la forma en que 
debía ser usufructuado, recomendándose por los juristas islámicos una descripción 
detallada del mismo21. Se podía realizar durante la vida del fundador o por medio 
del testamento, aunque la más común era la primera22.

Los juristas islámicos justificaban estos bienes habices como una forma 
peculiar de limosna voluntaria (ṣadaqa), caracterizada, principalmente, por su 
carácter perpetuo y por la inalienabilidad del bien que se dona, al no poderse 
vender, traspasar ni ser destinado a una finalidad diferente de la que fue 
constituido23. Podían darse salvedades al respecto, debido a la pobreza del 
destinatario intermedio o si el bien se dirigiese a un uso inadecuado de aquél al 
que fue asignado24. También surgían situaciones en que se desconocía la finalidad 
de una donación, por falta de especificaciones, por pérdida del documento 
original o simplemente por el transcurrir del tiempo que daba lugar al olvido. 
En esta casuística será la costumbre local o la opinión del alfaquí consultado la 
que influiría, en buena medida, en el destino que se asigne a estas fundaciones25.

Una parte amplia de las escuelas de jurisprudencia islámica consiente que el 
mismo donante sea su propio gestor durante su vida26, aunque, generalmente, 
se nombraba a una persona que ejerciera la función de administrador y en caso 
de no designarse a ninguna era el cadí el encargado de controlar la fundación27. 
Elegido por el donante o por el cadí, ese administrador era supervisado por este 
último, quien incluso podía destituirlo. Se le denominaba nāẓir o muqaddam, y 
en ocasiones se conoce en las fuentes documentales castellanas con el nombre 
de mayordomo28.

Estos legados solían explotarse mediante arrendamientos, quedando la 
propiedad del bien habiz en manos de la fundación a la que estaba destinado, 
mientras que el usufructo era del arrendatario. Éste pagaba una renta que era 
utilizada en la conservación y reparación del habiz, en el pago del administrador, 
quedando el resto de ella para la finalidad de la fundación29. Normalmente, se 

21.   Idem, pp. 101-104, 118.
22.   Carballeira Debasa, Ana María: «Aproximación a las donaciones piadosas en el Islam medieval: el caso 

de al-Andalus», en García Leal, Alfonso (ed.): Las donaciones piadosas en el mundo medieval. Oviedo, Eujoa, 2012, 
pp. 388-389; García Sanjuán, Alejandro: op. cit. pp. 114-117.

23.   Carballeira Debasa, Ana María: Legados píos y fundaciones…, p. 16; García Sanjuán, Alejandro: op. cit. p. 77.
24.   Calero Secall, M.ª Isabel: «Afectación de las rentas de los habices de las mezquitas en fetuas nazaríes del 

siglo XV. El caso del poeta-alfaquí al-Basṭī», en Del Moral, Celia (ed.): En el epílogo del Islam andalusí: La Granada del 
siglo XV. Granada, Universidad de Granada, Grupo de Investigación Ciudades Andaluzas bajo el Islam, Departamento 
de Estudios Semíticos, Facultad de Filosofía y Letras, 2002, p. 158.

25.   García Sanjuán, Alejandro: op. cit. p. 110.
26.   «Waḳf». Encyclopaedia of Islam. Second Ediction. Edited by: P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth, E. van 

Donzel, W.P. Heinrichs. Brill Online. 21 Edición, 2014, en https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-
of-islam-2/wakf-COM_1333 (Consultado el 28 de octubre 2019).

27.   García Sanjuán, Alejandro: op. cit. pp. 256-257.
28.   Trillo San José, Carmen: La Alpujarra antes y después..., p. 353; García Sanjuán, Alejandro: op. cit. p. 258, 

señala que, a veces, también se utilizaban los términos mušrif, qayyim o wālī para referirse a este administrador.
29.   Trillo San José, Carmen: «El mundo agrícola alpujarreño a finales de la Edad Media según rentas de habices», 

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/wakf-COM_1333
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/wakf-COM_1333


331ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

recomendaba que los alquileres tuviesen una duración máxima de cuatro años, 
aunque hay fetuas que recogen otros períodos de alquiler acordados por siete, 
veinte e incluso hasta cincuenta años30. 

3.1. LOS HABICES EN EL REINO DE GRANADA

Con las capitulaciones para la rendición del emirato nazarí de Granada, firmadas 
el 25 de noviembre de 1491 entre Fernando de Zafra, secretario de los Reyes 
Católicos, y Abu-l-Qasím el Muleh, en nombre del emir Boabdil, se inicia el período 
mudéjar granadino. Entre otros muchos aspectos, se acordaba que se «dejarían al 
exclusivo gobierno de los faquíes los propios, rentas y limosnas ó habices de las mezquitas, 
cofradías y escuelas «de abezar mochachos», sin que sus Altezas se entrometan en cosa 
alguna»31. Con este acuerdo, los bienes habices continuaron funcionando en su 
sentido originario durante esta etapa mudéjar, al menos teóricamente.

Desde finales de diciembre de 1499 se iniciarán alzamientos de los mudéjares. 
Terminaron de ser sofocados en la primavera de 1501 y supondrán el fin de las 
capitulaciones establecidas. En cada zona pacificada se efectuaron pactos de 
rendición, con la obligatoriedad de que los miembros de estas comunidades tuviesen 
que convertirse a la fe católica si querían permanecer en el reino de Granada32.

El fin de estos acontecimientos bélicos y el consecuente cambio en el status 
socio-jurídico de los mudéjares, que pasarán a ser cristianos nuevos, abrieron 
una nueva etapa en la evolución histórica del reino de Granada, la morisca. Este 
período, que concluirá con la deportación de estas comunidades moriscas a tierras 
de otros reinos de Castilla después de la guerra de la Alpujarra de 1568-1570, se 
caracterizó por un nuevo orden social, económico, político y religioso impuesto por 
la Corona castellana. Ello provocaría que la institución musulmana de los bienes 
habices perdiese su sentido primigenio, al no poder destinarse al mantenimiento 
de instituciones y objetivos musulmanes. Pasó a ser controlada por esa Corona, 
que se reservó aquellos habices que estaban instituidos para pobres, redención 
de cautivos, hospitales, enseñanza y casa de abluciones, denominándose «habices 
de Su Magestad» o «del rey»33.

Por otra parte, el 14 de octubre de 1501, los Reyes Católicos promulgaron una 
Real Cédula con el objeto de sustentar económicamente los beneficios, sacristanías 
y fábricas de las nuevas parroquias católicas que se erigirán en el reino de Granada, 
al considerar que no era suficiente con la tercera parte de los diezmos de todos 

en Actas del IV Simposio Internacional de Mudejarismo: Economía. Teruel, Instituto de Estudios Turolenses, Excma. 
Diputación Provincial de Teruel, 1992, p. 551. 

30.   García Sanjuán, Alejandro: op. cit. pp. 131, 134-135. 
31.   Garrido Atienza, Miguel: op. cit. p. 136.
32.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: op. cit. pp. 342-350, 556-558 (documento 139).
33.   Carballeira Debasa, Ana María: Libro de los habices de la Alpujarra…, p. 17.



332

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

los mudéjares convertidos al cristianismo en este reino que tenían asignada. Por 
esa voluntad real les concedían, bajo una serie de condiciones, los bienes habices 
que en tiempo de moros se instituyeron para mantener las mezquitas, rábitas y 
los alfaquíes y almuédanos que en ellas prestaron sus servicios34.

Ante las mermas en las rentas de estos bienes y con la intención de combatir 
el descontrol que había en la administración de los mismos35, las autoridades 
castellanas ordenaron que fuesen registrados al detalle en inventarios que recogiesen 
las propiedades, las rentas y las personas que las tenían a censo, al mismo tiempo 
que encargaron a un administrador el arrendamiento, la recaudación de las rentas 
y el mantenimiento de la productividad de todos esos bienes habices. Entre 1501 y 
1502 se confeccionaron relaciones de estos bienes mediante las visitas que efectuarán 
una serie de empleados de la Corona de Castilla por aquellos poblados en los se 
tenía constancia de su existencia y recopilando toda la información posible sobre 
ellos. Para la ciudad de Granada y sus alquerías, el tesorero de Vizcaya, Juan de 
Porres, elaboraría en 1501 los inventarios de sus habices. Le sucedió en el cargo el 
bachiller Lope de Castellanos36. En otras zonas del reino de Granada, como el Valle 
de Lecrín, la Alpujarra o los partidos de Almuñécar, Motril y Salobreña en la Costa 
de Granada, también se realizó este trabajo de identificación y registro de estos 
bienes. En el caso de la Alpujarra, fueron declarados por «alguaciles, viejos y onbres 
honrrados» de las alquerías ante el escribano Francisco Ortyz y un antiguo alfaquí 
de Motril, el morisco don Miguel de León, antes llamado Mohamed Zaharorí, que 
en ese momento era regidor de la ciudad de Granada y que hizo de intérprete para 
que tomase nota de ellos el citado escribano37. 

Esa necesidad de recopilar minuciosamente las propiedades y rentas de los bienes 
habices permitió elaborar un número significativo de libros38. Esta documentación 
es una fuente básica para analizar estas fundaciones musulmanas y uno de los 
instrumentos clave utilizado en los estudios sobre zonas concretas del reino 
de Granada, que ha contribuido enormemente a dar un avance cualitativo en 
el conocimiento de este territorio antes y después de la conquista castellana. 
Entre los investigadores que han elaborado estudios significativos utilizando 
documentos de habices de la ciudad de Granada y sus alquerías, de la zona de 
Guadix, de alquerías del Valle de Lecrín, de la Costa de Granada y de la zona de 

34.   Suberbiola Martínez, Jesús: Real Patronato de Granada. El arzobispo Talavera, la Iglesia y el Estado Moderno 
(1486-1516). Estudios y documentos. Granada, Caja General de Ahorros y Monte de Piedad, 1985, pp. 395-397.

35.   Carballeira Debasa, Ana María: Libro de los habices de la Alpujarra…, p. 18.
36.   Hernández Benito, Pedro: op. cit. pp. 38-40.
37.    Archivo General de Simancas (AGS), CMC, 1ª época, legajo 131. Estos habices de la Alpujarra han sido estudiados 

por Trillo San José, Carmen: La Alpujarra a fines de la Edad Media, según un Ms. de rentas de habices, (Memoria de 
Licenciatura inédita), Granada, 1988 y en su tesis doctoral La Alpujarra al final de la Edad Media, Granada, 1991, publicada 
con el título La Alpujarra antes y después de la Conquista Castellana. Granada, Universidad de Granada, 1994.

38.   Gran parte de estos libros de habices del reino de Granada se conservan en el Archivo Histórico Diocesano 
de Granada y en el Archivo General de Simancas. En documentación custodiada en Archivo de la Real Chancillería de 
Granada tampoco es extraño encontrar insertas relaciones de habices presentadas como pruebas en pleitos. 



333ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

Almería se encuentran M.ª del Carmen Villanueva, Pedro Hernández, Manuel 
Espinar, Sandra Suárez, Lorenzo Padilla, Manuel Gómez, M.ª del Mar García o 
Carlos Javier Garrido39. Sobre la Alpujarra, investigadores como Manuel Espinar, 
Carmen Trillo, Juan Martínez, Lorenzo Padilla, Camilo Álvarez, Amalia Zomeño 
o Ana María Carballeira, han elaborado también estudios relevantes utilizando 
los inventarios de habices40.

39.   Ofrecemos las referencias de algunos de los trabajos realizados por estos autores. Villanueva Rico, M.ª del 
Carmen: Habices de las mezquitas de la ciudad de Granada y sus alquerías. Madrid, Instituto Hispano-Árabe de Cultura, 
1961; Villanueva Rico, M.ª del Carmen: Casas, mezquitas y tiendas de los habices de las iglesias de Granada. Madrid, 
Instituto Hispano-Árabe de Cultura, 1966; Hernández Benito, Pedro: op. cit.; Espinar Moreno, Manuel: «Bienes 
Habices de Churriana de la vega (1505-1548)», Cuadernos de Estudios medievales y Ciencias y Técnicas Historiográficas, 
nº VI-VII (1979), pp. 55-78; Espinar Moreno, Manuel: «Bienes habices de Abla y Abrucena (1447-1528). Pleito sobre 
ciertos habices entre las iglesias y Hernando de Quesada», en Homenaje al Dr. D. Emilio Saez (Barcelona, 1987), Anuario 
de Estudios Medievales, 18, Barcelona, 1988, pp. 383-394; Espinar Moreno, Manuel: «Habices y diezmos del obispado 
de Guadix. Pleito con los Marqueses del Cenete (1490-1531)», Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada y su 
Reino, nº 6 (1992), pp. 255-275; Espinar Moreno, Manuel: «La alquería granadina de Huétor Vega en época musulmana. 
Bienes habices de su iglesia. Datos para su estructura urbana y rural (1505-1547), Revista del Centro de Estudios Históricos 
de Granada y su Reino, nº 17 (2005), pp. 139-158; Espinar Moreno, Manuel: Bienes habices del reino de Granada: las 
alquerías de las Gabias. Helsinki, Academia Sciantiarum Fennicae, 2009; Espinar Moreno, Manuel: «Bienes Habices 
de la Alquería de Cónchar en el año 1502», Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino, nº 22 (2010), 
pp. 61-82; Espinar Moreno, Manuel: «Economía de los centros de culto del Reino de Granada. Los Bienes Habices 
de la Mezquita y Rábitas de Padul (Valle de Lecrín)», Studia Orientalia, vol. III, University de Helsinki, 2011, pp. 59-82; 
Espinar Moreno, Manuel: «Noticias sobre la vida en Motril y su tierra a finales del siglo XV y principios del XVI. Pleito 
por los habices de la Alquería de Lobras», en Toro Ceballos, Francisco y Rodríguez Molina, José (coord.): IX Estudios 
de Frontera: Economía, derecho y sociedad en la frontera. Homenaje a D. Emilio Molina López (Alcalá la Real, 10-11 Mayo 
de 2013). Jaén, Instituto de Estudios Giennenses, 2014, pp. 199-216; Suárez García, Sandra: «Los habices de la Vega de 
Granada como forma de conocimiento del reino nazarí y su transformación tras la conquista: la alquería de la Zubia», 
Espacio, Tiempo y Forma, Serie III Historia Medieval, 31 (2018), pp. 641-667; Padilla Mellado, Lorenzo Luis: Los Habices 
de las Iglesias del Valle de Lecrín. Historia y Arqueología (Tesis Doctoral). Granada, Universidad de Granada, 2010, en 
Digibug: http://hdl.handle.net/10481/4921; Padilla Mellado, Lorenzo Luis: «El Duque de Cleves y la merced de habices 
que le hicieron el rey Carlos y su madre la reina Juana», Chronica Nova, nº 37 (2011), pp. 349-378; Gómez Lorente, 
Manuel: «Los bienes habices del Marquesado del Cenete a principios del siglo XVI», en Actas del I Coloquio de Historia 
«V Centenario de la entrada en Guadix de los Reyes Católicos» (1489-1989): Andalucía desde finales del siglo XV hasta el 
reinado de Carlos II. Guadix, Seminario de Historia I. B. Padre Poveda, 1989, pp. 61-68; García Guzmán, M.ª del Mar: 
«Bienes habices del Convento de Santo Domingo de Almería (1469)», Estudios de historia y de arqueología medievales, 
vol. II (1982), pp. 29-42; García Guzmán, M.ª del Mar: «Bienes habices del Hospital Real de Almería (1496)», Homenaje 
al profesor Juan Torres Fontes, vol. I. Murcia, Universidad de Murcia, 1987, pp. 561-573; Garrido García, Carlos Javier: 
«El apeo de los habices de la Iglesia Parroquial de Abla (Almería) de 1550. Edición y Estudio», Miscelánea de Estudios 
Árabes y Hebraicos, 46 (1997), pp. 83-111.   

40.   Espinar Moreno, Manuel: Estructura económica de las Alpujarras: Los Libros de Habices. Granada, Universidad, 
1980, en Digibug http://hdl.handle.net/10481/42391, http://hdl.handle.net/10481/42357, http://hdl.handle.net/10481/32597, 
http://hdl.handle.net/10481/32598; Espinar Moreno, Manuel y Martínez Ruíz, Juan: Ugijar según los libros de Habices. 
Granada, Universidad de Granada, 1983; Martínez Ruiz, Juan: «Toponimia menor de las tahas de Ferreyra, Poqueyra y 
Xubiles según el libro manuscrito inédito de Habices de 1527», en Moll, Aina (Coord.): Actes: XVI Congrès Internacional 
de Lingüística i Filología Romániques. Palma de Mallorca, Moll, S. L., 1985, pp. 316-327; Trillo San José, Carmen: La 
Alpujarra a fines de la Edad Media, según un Ms. de rentas de habices, (Memoria de Licenciatura inédita), Granada, 1988; La 
Alpujarra antes y después de la Conquista Castellana. Granada, Universidad de Granada, 1994; Trillo San José, Carmen y 
Hernández Benito, Pedro: «Topónimos de la Alpujarra según un manuscrito de rentas habices», Miscelánea de Estudios 
Árabes y Hebraicos, Nº 37 (1989), pp. 285-306; Álvarez de Morales, Camilo y Zomeño, Amalia, «El campo de Mecina 
Bombarón en el siglo XVI en un libro de habices de 1527 (In memoriam Carmen Villanueva Rico)», en García Sánchez, 
Expiración y Álvarez de Morales, Camilo (ed.): Ciencias de la Naturaleza en al-Andalus, VIII. Granada, CSIC, Escuela de 
Estudios Árabes, 2008, pp. 11-52; Padilla Mellado, Lorenzo Luis: Libro de Apeamiento de los Habices del Alpujarra, de las 
Tahas de Ferreyra, Poqueyra y Jubiles que los apeó Benito de Carrión, escribano. Año 1527. Los Bienes Habices de Mecina del 
Buen Varón, Godco y Yegen. Granada, Ayuntamiento de la Alpujarra de la Sierra, 2012; Padilla Mellado, Lorenzo Luis: 
«Los Bienes Habices de Mezquitas y Rábitas de Mecina Bombarón, Yegen y El Golco (Alpujarra de la Sierra)», Estudios 
sobre patrimonio, cultura y ciencias medievales, Nº 14 (2014), pp. 321-338; Carballeira Debasa, Ana María: Libro de los 

http://hdl.handle.net/10481/4921
http://hdl.handle.net/10481/42391
http://hdl.handle.net/10481/42357
http://hdl.handle.net/10481/32597
http://hdl.handle.net/10481/32598


334

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

3.2. HABICES DE LA ṬĀ‘A DE ÓRGIVA 

En la merced real de la ṭāʻa de Órgiva en señorío, concedida el 26 de septiembre 
de 1499 a Gonzalo Fernández de Córdoba, el Gran Capitán, los Reyes Católicos 
otorgaron a éste y a sus sucesores licencia para administrar y gozar los diezmos, 
tanto los dos tercios reales como el tercio eclesiástico, y los bienes habices de 
esta circunscripción de la Alpujarra41. En nombre de los titulares de este señorío, 
unos mayordomos o «hacedores» los remataban en los mejores postores mediante 
subastas públicas celebradas en la plaza de la villa de Albaçete de Órgiva, alque-
ría principal del distrito, además de las alcabalas, propiedades de moriscos que 
se marcharon al norte de África y la hacienda particular que los señores poseían 
dentro de esta demarcación42. 

En los libros de habices de la Alpujarra conservados, de 1501-1502, 1527, 1530 y 
1550, no aparecen los que había constituidos dentro del distrito de Órgiva. Esto 
se debe, probablemente, a que desde la implantación del señorío esos bienes 
eran administrados por los titulares del distrito y, por tanto, el catálogo que los 
describía estaría bajo su custodia. 

Sin embargo, hemos hallado dos memoriales de bienes habices pertenecientes 
a esta circunscripción que fueron averiguados en 1528 y 1531. Tienen un carácter 
relevante, al ser los primeros de esta tipología que se han descubierto sobre la 
misma. Se diferencian de los citados libros de habices de la Alpujarra en que 
solamente están recopiladas las fundaciones musulmanas destinadas a mantener 
las mezquitas y rábitas que hubo dentro del distrito y los alfaquíes y almuédanos 
que las regentaban. No recogen otros bienes habices de beneficencia pero también 
los había instituidos, porque se constatan hazas y «fadines» de tierra de regadío, 
morales y olivos en estas alquerías que lindan con tierras irrigadas habices de esas 
mezquitas y rábitas, referidos como habices de los mezquinos y de los cautivos43. 
Tampoco se registran habices destinados a fines públicos aunque también existían, 
ya que una información escueta y general indica que se arrendaban otros bienes 
instituidos para acequias, pozos y caminos44. 

Estas dos relaciones de habices de la ṭāʻa de Órgiva forman parte de una 
documentación custodiada en el Archivo Histórico Diocesano de Granada que versa 
sobre un pleito que comienza en noviembre de 1527 por una demanda presentada 
por el arzobispado de Granada contra el nieto del Gran Capitán, don Gonzalo 

habices de la Alpujarra de 1530. Edición, estudio e índices de un manuscrito del Archivo Histórico Diocesano de Granada. 
Helsinki, Academia Sciantiarum Fennicae, 2018. 

41.   Marín López, Rafael: «La Iglesia y el encuadramiento religioso», en Peinado Santaella, Rafael G. (ed.): 
Historia del reino de Granada. De los orígenes a la época mudéjar (hasta 1502), Tomo I. Granada, Universidad de Granada 
y El Legado Andalusí, 2000, p. 683.

42.   Archivo de la Real Chancillería de Granada (ARChG), Caja 12057, pieza 8; AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, 
pieza 2, fols. 223r-v. 

43.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 11r, 17v, 19r, 20r-v, 22v, 24v, 179r, 184r-v, 188v, 189r, 191r.
44.   Idem, fol. 223v.



335ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

Fernández de Córdoba, III duque de Sessa, y las tres hermanas de éste, titulares 
del señorío de Órgiva45. El motivo del litigio fue porque el arzobispo Pedro Ramiro 
de Alva y las fábricas de las nuevas parroquias del distrito de Órgiva reclaman que 
les sea devuelta la tercera parte de los diezmos que aquí se recogían y los bienes 
habices que en tiempo de moros estaban instituidos para estas mezquitas y rábitas, 
junto a las rentas que habían producido desde 1501. Denuncian que todo ello se lo 
habían apropiado los titulares del señorío de Órgiva desde ese año sin pertenecerles 
y que tampoco invertían en la edificación de las nuevas iglesias del distrito, como 
les correspondía al habérsele otorgado por bula papal los otros dos tercios de los 
diezmos de la circunscripción con la obligación de cumplir esa condición46. 

Esa reclamación eclesiástica de los habices de las mezquitas y rábitas del distrito 
de Órgiva se sustentaba, en gran medida, en que le pertenecían por la voluntad 
real otorgada el 14 de octubre de 1501. En ella, los Reyes Católicos donaban a las 
nuevas parroquias que se erigirían en el reino de Granada aquellos bienes habices 
que en tiempo de moros se instituyeron para sustentar los edificios religiosos 
musulmanes y a los alfaquíes y almuédanos que ejerciesen en ellos. Otorgaron 
dicha Cédula porque consideraron que con el tercio de los diezmos de los mudéjares 
convertidos al cristianismo, que había concedido el papa Alejandro VI por la 
bula Cum ad illos fidei de 5 de junio de 1500, no era suficiente para mantener los 
beneficios, sacristanías y fábricas de las nuevas parroquias47. Apoyado en este 
privilegio, y unos meses después de presentada la demanda contra los titulares 
del distrito de Órgiva, el arzobispado de Granada solicitó a la Real Chancillería 
de Granada que se efectuasen las averiguaciones necesarias para inventariar los 
habices que pertenecieron a las mezquitas y rábitas de dicha circunscripción. Esta 
petición de reconocer únicamente estos bienes, nos lleva a pensar que sea la causa 
principal por la que no aparezcan registrados en estos inventarios de 1528 y 1531 
el resto de habices benéficos y públicos que había instituidos dentro del distrito. 

El primero de esos dos memoriales de bienes habices piadosos de esta 
circunscripción alpujarreña fue redactado en la primavera de 1528 por un escribano 
de la Real Chancillería de Granada, Alonso de Córdoba, que, en calidad de notario, 
acompañó al visitador Francisco de Ávila, enviado a estas tierras por el arzobispado 
de Granada para averiguarlos. Esos bienes fueron recopilados entre el sábado 
18 de abril y el martes 21 de abril de 1528. Para realizar este apeo visitaron esos 
bienes acompañados por uno o dos habitantes de cada una de las alquerías que 

45.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2. El documento se titula: «Testimonio de las probanzas del pleito que 
el Arzobispo de Granada tubo con el señor Duque de Sesa sobre los diezmos y Abices en la thaa de Orgiua y Busquistar; dado 
por Pedro del Marmol, escribano de Camara del Consejo, ante quien pusso dicho pleito y por mandado destos señores del». 
Encuadernado en pergamino y compuesto por 275 folios recto y verso, contiene una serie de traslados redactados en 
1567. En ellos se recogen provisiones reales emitidas durante las primeras fases del litigio, además de esas relaciones de 
habices recopiladas en 1528 (fols. 178r-191v) y en 1531 (fols. 7v-25v) y las probanzas realizadas en la primavera de 1528 y el 
otoño de 1531, que fueron presentadas por el arzobispado de Granada como argumentos para la defensa de su demanda. 

46.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 3. 
47.   Suberbiola Martínez, Jesús: op. cit. pp. 391-393, 395-396.



336

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

conformaban este distrito. Al mismo tiempo, estas personas, algunas de ellas 
alguaciles de su alquería en ese momento y otras que habían sido almuédanos 
en época nazarí, declararon ante el escribano bajo juramento, y por medio de dos 
intérpretes del arábigo, sobre el tipo de bien y el edificio religioso para el que estaba 
instituido en tiempo de moros. Además, se constata la presencia de dos testigos 
por cada alquería y de un representante de los titulares del señorío en todo este 
procedimiento, nombrados para ratificar que se efectuaba con garantías. La defensa 
de los titulares del señorío presentó recurso ante esa demanda del arzobispado de 
Granada, que volvió a denunciarlos el 21 de marzo de 1531 sobre el mismo asunto 
que en 1527. Esto conllevó la redacción de otra relación de bienes habices de los 
edificios religiosos musulmanes del distrito siguiendo el mismo procedimiento 
referido, pero realizada esta vez por otro escribano de la Real Chancillería de 
Granada, Alonso de Herrera. Ambos memoriales presentan algunas diferencias. En 
los habices de alquerías con mezquita y rábita de 1528 no se especifica en diversas 
ocasiones para que edificio religioso estuvo instituido, mientras que el inventario de 
habices de 1531 se redactó de un modo ordenado, indicándose la mezquita o rábita de 
la alquería y los bienes que tuvo constituidos en habiz. Observamos topónimos de 
pagos de tierras cuya grafía cambia de un memorial a otro, aunque en extensión y 
linderos sean similares. En los habices definitivos de distintas alquerías constatamos 
alteraciones cuantitativas. A pesar de las diferencias apuntadas, las informaciones 
que recogen los dos inventarios se han utilizado durante la elaboración de este 
trabajo porque se complementan en bastantes ocasiones48.

Al apeamiento de esos bienes habices le siguió la realización de probanzas para 
el pleito. Entre mayo y junio de 1528 se convocó a sesenta testigos para verificar 
esos inventarios de bienes y para responder a unos interrogatorios. Similar mé-
todo se efectuó entre octubre y noviembre de 1531. Casi todos eran naturales del 
distrito y se les leyó la relación confeccionada de los habices de la alquería donde 
residían. La mayoría de testigos escucharon esos bienes por lengua de dos intér-
pretes del arábigo, al no hablar castellano. Buena parte de ellos, varios con edades 
que superaban los setenta años, declararon bajo juramento que ya conocían esos 
bienes instituidos como habices en las últimas décadas del emirato nazarí, aunque 
algunos discreparon sobre la ubicación o el beneficiario de determinados habices 
recogidos en el memorial que se les mostró49. 

48.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 7v-25v, 178r-191v. 
Ejemplos de diferencias cuantitativas en la totalidad de habices: En la alquería de Soportuxar se señalan 46,5 

morales y 5 matas de moral habices en 1528, siendo 51 morales y 4 matas de moral en 1531. En Cañar la Alta aparecen 
32 marjales de tierra repartidos en 12 hazas habices en 1528, aumentando en la averiguación realizada en 1531 a 49 
marjales en 19 hazas. En la alquería de Beniçalte se constatan 29 olivos habices en 1528 y se registran 23 olivos y ¾ de 
olivo habices en 1531. En la alquería de Pago se recogen 14 hazas (43 marjales) habices en 1528, mientras que en 1531 se 
registran 11 hazas (31 marjales). 

49.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 36r-155v (declaraciones de testigos en 1531) y fols. 204r-249v 
(declaraciones tomadas en 1528). Los dos intérpretes del arábigo fueron nombrados por cada una de las partes litigantes 
para traducir las declaraciones dadas por los testigos moriscos y leerles las descripciones de los habices. En 1528, el 



337ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

4.	EL DISTRITO DE ÓRGIVA A FINALES DE LA EDAD MEDIA 

4.1.  EL ÁREA RESIDENCIAL DE LAS ALQUERÍAS: 
LOS EDIFICIOS RELIGIOSOS MUSULMANES

Atendiendo a la información que suministran fuentes castellanas de las primeras 
décadas del período morisco granadino, las zonas de residencia de la ṭāʻa de Órgiva 
aparecen organizadas en un único barrio o en varios muy próximos, dependiendo 
de la alquería. Albaçete de Órgiva se presenta como el núcleo principal del distrito, 
con al menos cinco barrios y bajo la denominación de villa, siendo también la 
más poblada50. 

En la distribución de los hogares de estas alquerías se observa que no se 
disponían de un modo compacto, siendo frecuente encontrar casas limítrofes con 
huertos de superficies que oscilan entre medio y dos marjales de tierra. Además, 
en diversos casos de diferentes alquerías, las agrupaciones de casas dentro de las 
áreas residenciales no parecen sobrepasar las seis o siete. Tampoco es inusual hallar 
corrales en las plantas bajas y en los huertos aledaños a ellas, donde conviven y 
descansan animales domesticados51. Gallinas, conejos, palomas, cabras, ovejas, 
bueyes y asnos, principalmente, eran fundamentales para estas poblaciones. Les 
aportaban alimentos en forma de huevos, carne y leche, además de pieles, lana y 
el estiércol tan imprescindible para abonar sus espacios de cultivo, a lo que hay 
que unir el servicio que prestaban los equinos y vacunos para la labranza de las 
tierras y en el transporte de productos52. 

En las afueras de las áreas residenciales solía ubicarse un cementerio o «macaber» 
del tiempo de moros, aunque en algunas alquerías se constata próximo a una 
mezquita, en Albaçete de Órgiva, contiguo a una rábita, en Cañar la Baja, o lindando 
con el horno y casa habices de una mezquita, en Beneçied53. 

Uno de los edificios emblemáticos de estas alquerías a finales del siglo XV era 
la mezquita. La funcionalidad de las mezquitas en el mundo andalusí era diversa. 
Se transmitía la religiosidad ortodoxa islámica a los habitantes de las alquerías 
y a los de aquellas que carecían de ella, celebrándose conjuntamente la oración 
obligatoria de los viernes, poco después del mediodía, seguida de la jutba o sermón 

arzobispado de Granada pagó para realizar esta labor a Juan Garrido, vecino del Padul, y los titulares del señorío a Alonso 
Comezar o Comayzar, vecino de Albaçete de Órgiva. En 1531, el intérprete elegido por el duque y hermanas fue el mismo 
mientras que el arzobispado de Granada cambió de intérprete nombrando a Francisco de Talavera, vecino de Granada.

50.   Gómez-Moreno, Manuel: «De la Alpujarra», Al-Andalus, XVI (1951), p. 24; Galán Sánchez, Ángel y Peinado 
Santaella, Rafael G.: Hacienda regia y población en el Reino de Granada: La geografía morisca a comienzos del siglo XVI. 
Granada, Universidad de Granada, 1997, pp. 189-190; AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 7v-25v, 178r-191v.

51.   Todo ello se constata en el apeo de los bienes de moriscos desterrados que fueron repartidos en el proceso 
de repoblación iniciado bajo el reinado de Felipe II en 1572 y descritos en AHPG, Libros de Apeo, Órgiva_6752 y 
Soportujar_6817.

52.   Archivo del Patronato de la Alhambra y Generalife (APAGr), L-40-8; L-40-13; L-62-33; L-62-35; L-62-40.
53.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 9v, 21r y 25r.



338

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

del alfaquí encargado del culto. Se anunciaban las muertes desde el alminar, se 
practicaba la enseñanza. Eran lugares de recogimiento de pobres y enfermos. 
Estimulaban la cohesión social en el vecindario, al servir como espacio de reunión 
donde planteaban y discutían sus necesidades e inquietudes54. La mayor parte de 
las alquerías de la ṭāʻa de Órgiva contaba con una mezquita, excepto Cañar la Baja 
y Haratalhaxin que presentaban rábita55. Sobre el emplazamiento de algunas de 
ellas hemos encontrado referencias. La mezquita de Soportuxar estaba edificada 
en la plaza principal del núcleo residencial, al igual que la de Bayaca56. La mezquita 
de Beniçalte se situaba próxima a un tramo de la acequia madre de esta alquería 
que pasaba junto al área residencial57. 

En la alquería con mayor número de barrios del distrito, Albaçete de Órgiva, se 
constata la existencia de dos mezquitas. Una de ellas, situada en la plaza principal, 
es la denominada del «Çoco»58. Probablemente deba su nombre a que en torno a 
ella ya se celebraba un mercado importante en el siglo XII59. Entre sus funciones 
estaba la ejercida por un mayordomo que nombraba el cadí mayor residente en 
Granada. Esa persona se encargaba de dar cobijo y cena en este edificio, hasta tres 
noches, a aquellos forasteros que pasaban por la alquería y si se les consideraba 
buenas personas. Este acto de limosna se sufragaba, en parte, con el arrendamiento 
de una haza de siete marjales de tierra con seis olivos insertos dentro de ella. Esta 
tierra y olivos fueron donados en habiz por «vn hombre en tienpo de moros para el 
ospital», contribuyendo con ello a la finalidad referida60. La otra mezquita, citada 
como «Mayor» o «Vieja», se situaba próxima a la acequia que regaba un pago de 
tierras denominado «Arratalxicar» o «Arratalçicar». Lindaba con unas hazas de 
tierra y huertos de regadío y con unas casas de particulares61.

De las once mezquitas constatadas dentro del distrito, nueve tenían un horno 
de pan y una casa instituidos como bienes habices y estaban ubicados en las in-
mediaciones de ellas. La mezquita de Soportuxar, que no tenía constituida casa 
en habiz pero si horno de pan, y la mezquita «Vieja» de Albaçete de Orgiva, que 
no presenta en habiz ninguno de esos bienes, son las excepciones62.

En época nazarí la construcción de un horno por un particular estaba sujeta a 
una serie de condiciones, debido a que su edificación afectaba de manera negativa a 
las rentas del patrimonio real o a las que dotaban a las mezquitas63. Al respecto, un 

54.   Trillo San José, Carmen: «Agentes del Estado y mezquitas en el Reino nazarí», Historia, Instituciones, 
Documentos, 34 (2007), p. 287; Trillo San José, Carmen: «Mezquitas en al-Andalus: un espacio…», p. 87.

55.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 7v-25v.
56.   Idem, fols. 179v, 181r. Sus emplazamientos se corresponderían con las actuales iglesias de esos dos pueblos.
57.   Idem, fol. 22v.
58.   Idem, fols. 7v, 186r. La identificamos con el solar que ocupa la actual iglesia de Órgiva, edificada junto a la 

plaza antigua de esta villa.
59.   AL-IDRĪSĪ: op. cit. p. 89.
60.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 14r y 187r.
61.   Idem, fols. 9r-v y 186r. Esta mezquita aparece derruida en 1528.
62.   Idem, fols. 178r, 179v, 181r, 182v, 183v, 184v, 185r, 186r, 188r, 189r y 190r-v. Véase tabla 1.
63.   Trillo San José, Carmen: «Hornos de pan en la ciudad de Granada: precedentes nazaríes y transformaciones 



339ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

habitante de la alquería de Bubión, en la ṭāʻa alpujarreña de Poqueira, de unos 70 
años de edad en 1535 y llamado Pedro Diadielhi, informa que había oído de los más 
ancianos que era costumbre inmemorial, ordenada por «los reyes moros que avian 
sido del Reino de Granada e de la tierra del Alpuxarra», que nadie edificase horno de 
pan, siendo almuédanos, alfaquíes y mayordomos de éstos los encargados de velar 
que eso se cumpliese64. Tras la conversión general al cristianismo de los mudéjares 
y la donación regia de bienes habices a la Iglesia, efectuadas en el reino de Granada 
en 1501, las nuevas parroquias cristianas pretendieron conservar su exclusividad 
en el derecho de explotar aquellos hornos de pan que anteriormente habían sido 
bienes habices de los edificios religiosos musulmanes. Esto provocaría conflictos 
en distintos lugares de este reino con personas que edificaron hornos de pan65.

Sobre el funcionamiento y gestión de estos hornos habices instituidos para los 
edificios religiosos musulmanes del distrito de Órgiva no hemos hallado referencias 
documentales. Sin embargo, si tenemos información sobre el horno de pan habiz 
de la cercana mezquita de Bubión hacia 1485, que puede ofrecer pistas acerca de 
ello en este tipo de hornos dentro de la circunscripción de Órgiva. Pedro Ortiz 
Albergizanbrero, vecino de esa alquería, recuerda que los más ancianos le contaban 
que en períodos anteriores a esa fecha los alfaquíes de esta mezquita llevaban los 
frutos y rentas de ese horno como bienes habices de ella. Hacia ese año, él veía a 
un alfaquí «que se dezia Mahin» tener por costumbre ir al dicho horno con una 
espuerta y un peso. Pesaba la harina que las gentes daban de «poya» por el trabajo 
del hornero. Esta harina la entregaba cada vecino dando una almorzada o una 
escudilla de harina al hornero «conforme a la cantidad del pan que llevan a cozer al 
dicho horno». Después de pesarse toda esa harina, el referido alfaquí le daba dos 
tercios de ella al hornero, por tener el cargo de cocer el pan, y el otro tercio se lo 
llevaba para su casa66.

El distrito de Órgiva a finales de la época nazarí, además de once mezquitas, 
contaba con otros edificios religiosos. Hemos identificado trece rábitas distribuidas 
por distintas alquerías. En Barjal, Sortes, Pago y Beneçied no hay referencias a su 
existencia. El resto poseen una rábita, siendo en Cañar la Baja y en Haratalhaxin el 
único edificio de culto religioso constatado. Albaçete de Órgiva vuelve a mostrarse 
diferente a todas las alquerías, al presentar cinco rábitas que se distribuyen por 
cinco de sus barrios67. 

castellanas», en Marín López, Rafael (coord.): Homenaje al profesor Dr D. José Ignacio Fernández de Viana y Vieites. 
Granada, Universidad de Granada, 2012, p. 626.

64.   ARChG, Caja 5302, pieza 9.
65.   Padilla Mellado, Lorenzo Luis: «Autos y pleito de derribos de hornos que cada vecino tenía fecho en su casa 

en alquerías de la Vega de Granada y Valle de Lecrín», Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino, 
Nº 21 (2009), pp. 261-286; «Autos y pleito de derribos de hornos que cada vecino tenía fecho en su casa en alquerías 
de la Vega de Granada y Valle de Lecrín. 2ª parte», Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino, Nº 
22 (2010), pp. 211-242.

66.   ARChG, Caja 5302, pieza 9.
67.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 9v-12r, 14r, 17r-18r, 20v-21v, 22v y 23v.



340

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El término rábita (rābiṭa) ha mostrado ambigüedad en la historiografía con 
respecto a los términos ribāṭ y zāwiya. Las tres instituciones tenían en común una 
finalidad piadosa, se organizaban en torno a un sepulcro venerado y eran regidas 
por un santón68. Sobre el ribāṭ se ha señalado que era una especie de convento 
fortificado que se disponía en las zonas costeras y de frontera, como protección 
de ellas, y donde se preparaba espiritualmente a hombres para la guerra santa69. 
En una fetua de al-Wanšarȋsȋ, la zāwiya se presenta como un centro donde se 
congregaban gentes piadosas dedicadas a la vida espiritual (fuqarā) y comían, 
recitaban versos, letanías, lloraban y bailaban70. Las fuentes árabes coinciden en 
aplicar una serie de particularidades a rábitas o a zāwiya/s en general. Entre ellas se 
indican que eran lugares de acogimiento de gentes de paso, con asistencia a ambas 
de manera temporal, habiendo peregrinaciones en el mes de muḥarram y sobre 
todo en el de ramaḍān. Se realizaban sesiones de lecturas coránicas día y noche, 
meditación, estudios continuos e incluso enterramientos. En los peregrinos había 
sobriedad en el comer y austeridad en las vestimentas. Parece que se fundaban 
prácticamente por particulares71. 

La propagación de estas rábitas y zāwiya/s está vinculada con un misticismo 
eremítico que se expandió en al-Andalus a finales del siglo XI72. En esta zona del 
mundo islámico medieval prosperará el movimiento sufí en el siglo XII, cobrando 
fuerza con la ocupación almohade (1145-1212)73, representado por los fuqarāʼ o 
místicos partidarios de la pobreza voluntaria como forma de existencia y que 
utilizaban esos edificios para realizar sus ágapes, acompañados de cantes, bailes 
y letanía74. Los hombres santos o maestros sufís (šuyuj) adquirirán gran prestigio 
social, entre otras causas por su acercamiento a Dios y a los más necesitados, a 
la vez que por su desconfianza hacia los representantes estatales, especialmente 
con los recaudadores de tributos75.

68.  Torres Balbás, Leopoldo: «Rábitas hispanomusulmanas», Al-Andalus, Vol. XIII (1948), p. 479.
69.   De Epalza, Mikel: «La espiritualidad militarista del Islam medieval. El ribat, los ribates, las rábitas y los almonastires 

de Al-Andalus», Medievalismo. Boletín de la Asociación Española de Estudios Medievales, nº 3, Año 3 (1993), pp. 5-18.
70.   Lagardère, Vincent: Histoire et société en occident musulmana u moyen âge: Analyse du Miʼyār d`al-Wanšarȋsȋ. 

Madrid, Casa de Velázquez (Collection nº 53), 1995, p. 478 (nº 65).
71.   Franco Sánchez, Francisco: «El ğihād y su sustituto el ribāt en el Islam tradicional: Evolución desde un espíritu 

militarista y colectivo hacia una espiritualidad interior e individual», Mirabilia, 10 (2010), p. 37; Viguera Molíns, M.ª Jesús: 
«La religión y el derecho» en Viguera Molíns, M.ª Jesús (coord.): El emirato nazarí de Granada (1232-1492). Sociedad, vida 
y cultura, en Jover Zamora, José M.ª (dir.): Historia de España de Menéndez Pidal, vol. VIII-4. Madrid, Espasa Calpe, S. A., 
2000, p. 165; Chavarria Vargas, Juan Antonio: «Huellas sufíes en al-Andalus: la toponimia. Murābiṭ, Rubayṭa/Rubayṭ(a) 
y Zāwiya», Estudios sobre patrimonio, cultura y ciencias medievales, 19 (2017), pp. 225-226, 232-233.

72.   Torres Balbás, Leopoldo: «Rábitas…», p. 475.
73.   Fierro, Maribel: «La religión», en Viguera Molíns, M.ª Jesús (coord.): El retroceso territorial de al-Andalus. 

Almorávides y Almohades (siglos XI al XIII), en Jover Zamora, José M.ª (dir.): Historia de España de Menéndez Pidal, vol. 
VIII-2. Madrid, Espasa Calpe, S. A., 1997, pp. 483, 492.

74.   Viguera Molíns, M.ª Jesús: «La religión y…», pp. 170, 205.
75.   Trillo San José, Carmen: «Religiosidad popular en el reino de Granada, España (ss. XIII-XV): sufismo y rábitas 

en la Alpujarra», Studia orientalia, 4 (2016), p. 76.



341ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

El rechazo de los alfaquíes a las actividades y prácticas de estos sufíes ya se 
detecta en al-Andalus en el siglo XII76. En el emirato nazarí de Granada, una bue-
na parte de las donaciones que se ordenan que sean nulas se corresponden a las 
realizadas en favor de las cofradías de fuqarāʼ77. A pesar de la desconfianza por 
parte del estamento jurídico-religioso, el movimiento sufí tuvo una gran influencia 
en el emirato nazarí de Granada a todos los niveles, visible en el beneplácito de 
reyes y altos cargos de la administración hacia las prácticas místicas y ascéticas78, 
en la pedida de consejos a hombres santos (šuyuj) por parte de sultanes nazaríes, 
en el trato amable de gobernadores hacia ellos79 o en la existencia de rábitas, 
morabitos y cofradías80. 

La Alpujarra se mostraría como una «región abierta a este tipo de corrientes místicas 
y conectada con el resto del ámbito musulmán»81. Por la vida de un hombre santo (šayj) 
alpujarreño del siglo XIII conocemos aspectos de estos personajes dentro de este 
territorio. Se presentan como guías y consejeros de las comunidades, siendo reticentes 
hacia gobernadores, funcionarios y recaudadores del poder central y, también, 
hacia familiares de gentes acomodadas económicamente que se beneficiaban del 
endeudamiento de otras personas y de la depreciación de las cosechas. Realizaban 
retiros espirituales en las montañas e incluso habitaban en ellas82. 

Dentro del distrito de Órgiva constatamos rábitas nombradas con un topónimo 
que sugiere ubicación en una plaza (del árabe maṣdā )̔, como la rábita «Almizda» 
o «Mizda» en Albaçete de Órgiva83. Otras comienzan denominándose con un 
topónimo que señala un barrio (del árabe ḥāra) y, a su vez, llevan unido un 
antropónimo, caso de la rábita «Aratabenhelid» o «Aratabenhelil» en Albaçete de 
Órgiva, que puede recordar a un antiguo asentamiento de la tribu árabe de los Banū 
Hilāl84, o bien un nombre que hace referencia a un oficio en rábita «Haratalhaxin», 
que equivaldría a barrio del barbero85, o la rábita «Arratalrroman» en Albaçete de 
Órgiva que señala un barrio con cultivo de granados86.

Sobre las dimensiones de estas rábitas hemos hallado solamente una referencia 
en el memorial de habices de 1528. Se trata de la rábita de Cañar la Baja, de la 
que quedaba en ese año únicamente su solar de «treynta pies en largo y veynte en 
ancho», unos 47 metros cuadrados de superficie. La sitúan en medio del núcleo 

76.   García Sanjuán, Alejandro: op. cit. pp. 207-208.
77.   Idem, pp. 178-179.
78.   Viguera Molíns, M.ª Jesús, «La religión y…», p. 171.
79.   Boloix Gallardo, Bárbara: Prodigios del maestro sufí Abū Marwān al-Yuḥānisī de Almería. Estudio crítico y 

traducción de la Tuhfat al-mugtarib de Aḥmad al-Qaštālī. Tarragona, Mandala, 2010, pp. 149, 162.
80.   Trillo San José, Carmen: «Religiosidad popular en…», p. 76.
81.   Idem, p. 77.
82.   Boloix Gallardo, Bárbara., op. cit. pp. 158-160, 190-192, 217.
83.    AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fol. 12r; Trillo San José, Carmen: La Alpujarra antes y después…, p. 367.
84.   Idem, fol. 10r; Trillo San José, Carmen: La Alpujarra antes y después…, p. 327.
85.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fol. 18r; Pezzi, Elena: El vocabulario de Pedro de Alcalá. Almería, 

Editorial Cajal, 1989, p. 79 (del árabe haŷŷām, -īn «barbero»).  
86.   Idem, fols. 9v-10r; PEZZI, Elena: op. cit. p. 283 (del árabe rummān «granado»).



342

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

residencial de esta alquería, señalando también un cementerio del tiempo de moros 
contiguo a ella87. En los bienes habices de poblados de otros distritos alpujarreños 
cercanos al de Órgiva, en concreto de las ṭāʻa/s de Poqueira, Ferreira y Jubiles, 
apeados en 1527, se identifican numerosos solares de rábitas musulmanas. Sus 
dimensiones son generalmente inferiores a la registrada en esa rábita de Cáñar 
la Baja, oscilando casi todas ellas entre 15 y 25 pies de largo y entre 10 y 16 pies 
de ancho88. Las reducidas superficies de estos edificios posiblemente se deban a 
una escasez de recursos económicos o al espacio disponible para construirla89. 

Las numerosas rábitas diseminadas por la Alpujarra alta al final de la época nazarí, 
133 contabilizadas en la relación de habices de 1501, presentan sus emplazamientos 
dentro del área residencial, en espacios agrícolas fuera del núcleo urbano y en 
lugares de difícil acceso90. 

De las trece rábitas identificadas en la circunscripción de Órgiva, siete se 
situaban dentro de núcleos residenciales. Otras cinco estaban edificadas en pagos 
de tierra adyacentes a caminos principales que comunican esta demarcación con 
la ciudad de Granada y con la Alpujarra, o que conectan a varias de estas alquerías. 
En la zona meridional del distrito aparece en Beniçalte la rábita «Aratalmabro», 
ubicada en un pago de tierras con similar topónimo y por donde pasa el camino 
real que comunica el distrito con la ciudad de Granada91. En Albaçete de Órgiva 
se localiza la rábita «Arratalrroman» en un pago de tierras del mismo nombre, 
lindero con el camino denominado del Poqueira que asciende hacia la Alpujarra y 
pasa también por las proximidades de la rábita de Haratalhaxin y de Soportuxar, 
enclavadas ambas junto a sus hogares92. En la zona montañosa encontramos la 
rábita «Fano», próxima al camino que va hacia las alquerías de Cañar y a la de 
Barjal, en un pago con el mismo topónimo y situado por encima del área residencial 
de Bayaca93. Junto al camino que va a Lanjarón desde las alquerías montañosas 
de Cañar se ubicaba la rábita «Harataudmeçid/Harataneçid»94. Pertenecía a un 
lugar denominado Bexquerina, en el que se constatan cinco familias residiendo 
en 150495 y del que se conserva actualmente el topónimo en un pago de tierras 

87.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fol. 183v; Espinar Moreno, Manuel: «Medidas de peso, capacidad 
y otras en las Alpujarras según los libros de habices», Cuadernos geográficos de la Universidad de Granada, nº 11 (1981), 
pp. 310-311, señala que un pie «equivale aproximadamente a 28 cm».   

88.   Abellán Pérez, Juan y Espinar Moreno, Manuel: «Las rábitas en Andalucía. Fuentes y metodología», en 
Franco Sánchez, Francisco (Ed.): La rábita en el Islam. Estudios interdisciplinares. Congressos Internacionales de Sant 
Carles de la Rápita (1989, 1997). Alicante, Ajuntament de Sant Carles de la Rápita-Universitat d`Alacant, 2004, pp. 191-201.

89.   Franco Sánchez, Francisco: «La economía de las rábitas», en Franco Sánchez, Francisco (Ed.): La rábita en 
el Islam. Estudios interdisciplinares. Congressos Internacionales de Sant Carles de la Rápita (1989, 1997). Alicante, Ajuntament 
de Sant Carles de la Rápita-Universitat d`Alacant, 2004, p. 69.

90.   Trillo San José, Carmen: «Religiosidad popular en…», pp. 80-82.
91.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fol. 23v.
92.   Idem, fol. 10r; AHPG, Libros de Apeo, Orgiva_6752, fol. 041r, y Soportujar_6817, fols. 051r, 089v.
93.   Idem, fol. 18r; AHPG, Libros de Apeo, Orgiva_6752, fol. 054v.
94.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fol. 21v. 
95.   Galán Sánchez, Ángel y Peinado Santaella, Rafael G.: op. cit. p. 189; Gómez-Moreno, Manuel: «De la 

Alpujarra», p. 24, refiere este lugar como un «simple cortijo, con rábita».



343ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

situado a corta distancia de la margen derecha del cauce del río Sucio después de 
cruzarlo ese camino. La rábita de Cañar la Alta se situaba entre esta alquería y la 
cercana Cañar la Baja96. 

Algunas de estas rábitas también tenían constituidos en habiz un horno de 
pan y una casa, que, quizás, estén indicando su prestigio dentro de la alquería. Se 
trata de las rábitas «Aratabenhelid» y «Niçila» en Albaçete de Órgiva, de la rábita 
de Haratalhaxin, de Soportuxar y de Cañar la Baja. Otras rábitas, como las de 
«Arratalrroman» y «Aratazoaynaz» en Albaçete de Órgiva, presentan una casa 
instituida en habiz97. 

Las referencias más tempranas que hemos hallado sobre la antigüedad de estas 
mezquitas y rábitas de la ṭāʻa de Orgiva se remontan a comienzos de la segunda 
mitad del siglo XV y son aportadas por habitantes de Albaçete de Órgiva y de 
Beniçalte en el año 153198.

ALQUERÍAS DE LA 
MONTAÑA

MEZQUITAS RÁBITAS HORNOS DE PAN HABIZ CASAS HABIZ

Carataunas
Mayor 1 1

1 - -

Bayaca
Mayor 1 1

Fano - -

Haratalhaxin - 1 1 1

Soportuxar
Mayor 1 -

Vieja 1 1

Barjal Mayor - 1 1

Cañar la Baja - 1 1 1

Cañar la Alta
Mayor 1 1

1 - -

Lugar de Bexquerina -
Harataudmeçid/

Harataneçid
- -

ALQUERÍAS DEL LLANO MEZQUITAS RÁBITAS HORNOS DE PAN HABIZ CASAS HABIZ
Sortes Mayor - 1 1

Beniçalte
Mayor 1 1

Aratalmabro - -

Pago Mayor - 1 1

96.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 244r-v, 247v. Esta rábita cumplía la función de iglesia cristiana 
de estas dos poblaciones en las primeras décadas del período morisco granadino, ante la destrucción de la mezquita 
de Cañar la Alta y de la rábita de Cañar la Baja.

97.   Idem, fols. 10r-v, 11v, 12v, 17v-18r, 21r.
98.   Idem, fols. 38v (Francisco Alcovayas, de 90 años de edad y vecino de Albaçete de Órgiva, recuerda tener noticias 

de estos edificios religiosos desde hace más de setenta y cinco años, habiendo realizado muchas veces en ellos la «çala 
en tiempo de moros»), 49r-v, 50v (Otro vecino de esa villa, Francisco el Tolaytoli el Ciego, de 78 años de edad, sabe 
de su existencia desde hace más de sesenta y cinco años, habiéndolos visitado antes de perder la visión), 66v, 67v (Un 
alguacil de Beniçalte, Juan Adulguahat, de 82 años de edad, las recuerda desde hace setenta años, habiendo estado en 
su interior muchas veces realizando la «xala en tiempo de moros»).



344

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Beneçied Mayor - 1 1

Albaçete de Órgiva

Del  Çoco 1 1

Mayor 
(Vieja)

- -

Arratalrroma/
Arratalrroman

- 1

Aratabenhelid/
Abenfelid

1 1

Aratazoaynaz/
Arataçoayamud

- 1

Anizilar/Niçila/
Nizila

1 1

Almizda/Mizda/
Mizdan

- -

TOTAL 11 13 15 16

Tabla 1. Mezquitas, rábitas, hornos y casas habices en la Ṭāʻa de Órgiva. Fuente: Elaboración 
propia con AHDG, Caja 35, pieza 2, fols. 7v-25v y 178r-191v

4.2. LOS ESPACIOS AGRÍCOLAS

Los edificios religiosos musulmanes del distrito nazarí de Órgiva presentan 
también una serie de bienes rurales constituidos en habiz. En aquellas alquerías 
que cuentan con mezquita y rábita, estas relaciones de bienes piadosos permiten 
afirmar que las mezquitas estaban mejor dotadas que las rábitas, además de 
examinar calidades de los bienes instituidos para cada edificio99. Sus descripciones 
son fundamentales para visualizar como sería parte de la estructura agrícola 
de estas alquerías en la segunda mitad del siglo XV, ya que, aunque fuesen 
averiguados en 1528 y 1531, se encontraban constituidos en habices piadosos 
en las décadas finales del emirato nazarí de Granada, como confirman vecinos 
moriscos residentes en el distrito tras serle leída la relación de habices de su 
alquería durante los interrogatorios efectuados en 1531 para el pleito entre el 
arzobispado de Granada y los titulares del señorío de Órgiva100.

99.   Véanse tablas 2 y 3.
100.  AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 37v (Gonzalo alfaquí Xaylon conoce estos habices de las 

mezquitas y rábitas de Albaçete de Órgiva desde 1486), 65v (Francisco de Abexida declara conocer estos habices de 
la mezquita de Sortes desde 1461), 67v (Juan Adulguahat, alguacil de Beniçalte, conoce estos habices de la mezquita 
y rábita de esta alquería desde 1471), 81r (Hernando el Bavor, reconoce dichos habices de la mezquita de Pago desde 
1476), 109v (Francisco Miguelinajar, ha visto estos habices de la mezquita y de la rábita de Soportuxar desde 1471), 125r 
(el alguacil de Barjal, Luis Abenali, señala conocer estos habices de la mezquita de esta alquería desde 1491), 128r (Lope 
Alcotaria de Beneçied, conocía estos habices de la mezquita de esta alquería desde 1471), 131r-132v (Gonzalo Fernández 
el Taybili, que fue alfaquí de la alquería de Bayaca, dice conocer estos habices de las mezquitas y rábitas de Bayaca, 
Haratalhaxin y Carataunas desde 1476), 139v (Hernando Almuedan, vecino de Cañar la Baja, conoce estos habices de 
la mezquita y rábitas de las alquerías de Cañar la Alta y Cañar la Baja y de la rábita del lugar de Bexquerina desde 1471).



345ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

ALQUERÍAS DEL 
LLANO

MEZQUITA Y RÁBITA
TIERRAS DE 

REGADÍO
MORAL OLIVO VIÑA FRUTAL

Albaçete de 
Órgiva

Mezquita del Çoco
25 hazas (82 

marjales)
7 37 - -

Mezquita Mayor o 
Vieja

10 hazas (34 
marjales)

- - - -

Rábita Arratalrroma 3 hazas (7 marjales) - 7 -
1 albarico-

que

Rábita 
Aratabenhelid

8 hazas (7 marjales) 6 6 - 2 higueras

Rábita Aratazoaynaz
9 hazas (27 

marjales)
13 12 - -

Rábita Almizda
9 hazas (39 

marjales)
- - - -

Rábita Niçila
8 hazas (27 

marjales)
27 14 - -

Sortes Mezquita
9 hazas (20 

marjales)
14 43 - -

Beneçied Mezquita
11 hazas (59 

marjales)
3 y 

medio
11 y 

medio

1 
mar-
jal y 
me-
dio

-

Beniçalte

Mezquita
14 hazas (55 

marjales)
4 17 - -

Rábita Aratalmabro
5 hazas (11,5 

marjales)
1

6 y 
medio 

y ¾ 
de un 
olivo

- -

Pago Mezquita
11 Hazas (31 

marjales)
11 29 - 2 higueras

Tabla 2: Tierras y arbolado habices de los edificios religiosos de zona del llano de la Ṭāʻa 
de Órgiva, averiguados en 1531101. Fuente: Elaboración propia con AHDG, Caja 35, pieza 2, fols. 7v-25v

101.   Estos bienes habices se encuentran constituidos dentro del término de cada alquería, excepto los siguientes:
-Albaçete de Órgiva. De las 25 hazas (82 marjales) habiz de la mezquita del Çoco, 1 haza (3 marjales) está instituida 

en el pago del «fadin Abrafen», en Beniçalte. De los 37 olivos habices de esta mezquita, 1 está instituido en el pago del 
«rrio», en Sortes y otro en el pago de «Fano», en Bayaca; de los 27 morales habices de la rábita Niçila, 1 está constituido 
en el pago de «Haratalaguin», en Bayaca.

-Sortes. De los 14 morales habices de su mezquita, 1 está instituido en el pago del «Michar» de Bayaca.
-Beneçied. De las 11 hazas (59 marjales) habiz de su mezquita, 1 haza (5 marjales) está instituida en el término de 

Albaçete de Orgiva. De los 3 morales y medio, 1 moral está instituido en una haza de tierra de Albaçete de Orgiva y el 
medio moral en una haza del pago del «Michar», en Bayaca. De los 11 olivos y medio, 2 están instituidos en la alquería 
de Pago, de los que 1 está en el pago del «Minar» y el otro en el pago del «Alcaria», y el medio olivo en el pago del 
«Michar», en Bayaca.

-Beniçalte. De las 14 hazas (55 marjales) habiz de su mezquita, 1 haza (4 marjales) en el «fadin Almaça» y otra 



346

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El bien habiz instituido para todos los edificios religiosos del distrito son 
hazas de tierra de regadío, cuyas superficies oscilan entre el medio marjal la más 
pequeña y diez marjales de tierra la más grande102. Estas hazas forman parte de 
pagos de tierras que tienen asignados unos topónimos que revelan singularidades 
geográficas, culturales y sociales de estas alquerías. Son abundantes y variados.  
Unos nos indican elementos topográficos, en los pagos denominados «Çenete» o 
«Zenete» (del árabe sened «ladera»), «Handac» y «Alhandac» (del árabe granadino 
jandaq «barranco»), «Hajaral Hamar» (del árabe granadino ḥaŷar «piedra» y 
aḥmar «colorado bermejo»), «Hofra» (del árabe ḥufra «hoya») y «Alcudia» (del 
árabe kudya «cerro»), o recursos de agua natural como el pago de «la fuente» 
y el de «Ayni calhajar» (del árabe granadino ʻayn «fuente, manantial»). Otros 
pagos refieren cultivos, como los «de las viñas» y el de «Arratalrroman» (del 
árabe granadino ḥāra «barrio» y rummān «granado»), o jardines, en el de 
«Arriata» (del árabe riyāḍ «jardín»). Otros señalan lugares donde se realizaban 
celebraciones religiosas, como los de «Moçala» y «Almuçala» (del árabe muṣallà 
«explanada al aire libre donde se realizaba la oración»). Otros marcan proximidad 
al área residencial, como el pago del «Alcaria» (del árabe qarya «alquería»), a 
edificios religiosos, en el pago de «la rábita» o el de «Fano», a zocos, como el 
pago de «Açoca» (del árabe sūq «zoco o mercado»), a cementerios, en el pago 
del «Macaber» (del árabe maqbara, pl. maqābir, «cementerio de muertos») o a 
cortijos, como los pagos del «Minchar» y «Michar» (del árabe maŷšar). Algunos 
informan acerca de infraestructuras hidráulicas, en los pagos «Zuda Roman», 
«Zuda Abeniça», «Çud» (del árabe granadino a-sudd «azud, presa de derivación de 
aguas») y en el de «Çafarix» (del árabe ṣaḥrīŷ que puede indicar balsa, estanque o 
pila donde se almacena agua), o agrícolas como «Andaralfadid», «Andaralcabar», 
«Andaralmançor» (del árabe granadino ʼandar «era para limpiar las mieses»). 
No es extraño encontrar otros pagos, hazas y «fadines» de tierra que señalan 
oficios, como los denominados del «Cadí», del «Alfaquí», del «Almueden», o 
que son nombrados con antropónimos, en los pagos de «Abenayed», «Abrafen», 
«Mojarraf» y «Arratabenhelil»103.

haza (2 marjales) en el pago de la «Azequifa» están instituidas dentro de la alquería de Pago. De los 17 olivos de esta 
mezquita, 1 está constituido en el pago de la «acequia de Benfelil», en Albaçete de Órgiva. 

-Pago. De los 11 morales habiz de su mezquita, 1 está instituido en el pago del «Alcaria», en Bayaca.
102.   Un marjal equivalía a unos 527 m² de superficie en algunos partidos del emirato nazarí de Granada, según 

Espinar Moreno, Manuel: «Medidas de peso, capacidad y otras…», p. 311. 
103.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 7v-25v y 178r-191v. La equivalencia al árabe de estos topónimos 

se ha extraído de los siguientes autores y estudios:
Díaz García, Amador y Barrios Aguilera, Manuel: De toponimia granadina. Un estudio histórico-lingüístico según 

el Libro de Apeo y Repartimiento de Alfacar. Granada, Universidad de Granada, Diputación Provincial de Granada, 
1991, pp. 136-138, 143-150, 172, 206-208, 235; Trillo San José, Carmen y Hernández Benito, Pedro: «Topónimos de la 
Alpujarra…», pp. 285-306; Martínez Ruíz, Juan: «Toponimia e historia en la Alpujarra. Estructura socio-económica», 
en Sierra Nevada y su entorno: Actas del Encuentro Hispano-Francés sobre Sierra Nevada. Granada, Universidad de 
Granada, 1988, pp. 215-216; Oliver Asín, Jaime: «Maŷšar=cortijo. Orígenes y nomenclatura árabe del cortijo sevillano», 
Al-Andalus, Vol. 10, Nº 1 (1945), pp. 109-126; Pezzi, Elena: op. cit., pp. 78, 81, 115, 118, 130, 240, 283, 302, 313, 351, 405; Seco 
de Lucena Paredes, Luis: «Topónimos granadinos de origen árabe», Al-Andalus, Vol. 10, Nº 2 (1945), p. 457; «Toponimia 



347ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

ALQUERÍAS DE 
LA MONTAÑA

MEZQUITA Y 
RÁBITA

TIERRAS DE 
REGADÍO

MORAL OLIVO VIÑA FRUTAL

Carataunas
Mezquita

13 ha-
zas (28,5 
marjales)

10 y 2 
matas de 

moral
6 - -

Rábita - - - - -

Bayaca

Mezquita
17 hazas 

(27,5 marjales

19 y medio 
y 1 mata de 

moral

19 y medio 
y ¾ de 
olivo

1 eriazo
1 castaño 
y 1 almez

Rábita Fano
4 hazas (20 o 
21 marjales)

5 1 - 1 castaño

Haratalhaxin Rábita
5 hazas (9 
marjales)

4 y medio 6 - -

Soportuxar

Mezquita
16 hazas (34 
marjales) y 

9,5 cadahes

38 y 2 
matas de 

moral
- 1 1 higuera

Rábita Vieja
8 hazas (20 

marjales) y 1 
cadahe

13 y 2 
matas de 

moral
- - -

Barjal Mezquita
10 ha-

zas (20,5 
marjales)

34 morales 
y medio

1
Medio 
marjal

-

Cañar la Alta

Mezquita
16 ha-

zas (41,5 
marjales)

13 y 1 mata 
de moral

5 2 marjales -

Rábita
3 hazas (7,5 

marjales)
- - - -

Cañar la Baja Rábita 17 hazas
9 y 1 mata 
de moral

- 2 marjales -

Lugar de 
Bexquerina

Rábita 
Harataudmeçid

3,5 marjales - - - -

Tabla 3: Tierras y arbolado habices de los edificios religiosos de zona montañosa de la Ṭāʻa 
de Órgiva, recopilados en 1531104. Fuente: Elaboración propia con AHDG, Caja 35, pieza 2, fols. 7v-25v

árabe de la vega y montes de Granada», Al-Andalus, Vol. 29, Nº2 (1964), p. 317; «El barrio del Cenete, las alcazabas y 
las mezquitas de Granada», en http://www.alhambra-patronato.es/ria/bitstream/handle/10514/5899/0220C.A.2 (1966), 
pdf1, p. 45 (Consultado el 17 de noviembre de 2019).

104.   Estos bienes habices están instituidos en el término de cada alquería, salvo los siguientes:
-De los 6 olivos habiz que tiene constituidos la mezquita de Carataunas, 2 están en Sortes en los pagos de «Alquiniçia» 

y «Alcotes». Otros 2 en el término de Haratalhaxin.
-De la mezquita de Bayaca. En las 17 hazas (27,5 marjales) habiz constituidas para ella, 2 hazas con 2 marjales cada 

una están en los pagos de «Almoçala» y «Azitabenayça» de Albaçete de Órgiva; del número de olivos, 1 está instituido 
en el pago «Dayranesay» de Albaçete de Orgiva; de los 19,5 morales, 1 está constituido en el «fadin de Hernan Sapor», 
en Beniçalte.

-De la rábita Fano en Bayaca. De sus 4 hazas habices, 2 (de 9 o 10 marjales) y 1 haza (de 1 marjal) están instituidas 
en el pago del «Çinit» de Albaçete de Órgiva. El olivo habiz está constituido en el pago de «Arabenaycar» de Albaçete 
de Orgiva. Uno de los 5 morales habices está en el pago de «Cortadilas», en Carataunas.  

http://www.alhambra-patronato.es/ria/bitstream/handle/10514/5899/0220C.A.2


348

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Estas hazas de regadío aseveran que la práctica de la irrigación estaba asentada 
dentro del distrito de Órgiva en época nazarí, mostrándose como una opción 
social de relevancia en la vida de estas poblaciones. El uso de las aguas superficiales 
del distrito evidencia que estamos ante comunidades campesinas cohesionadas 
socialmente en torno a este recurso natural, al menos desde esta época. De un lado 
entre las alquerías de la montaña con las del llano, en la solidaridad que presentan 
para repartirse el agua que discurre por el río Chico105. Por otra parte dentro de cada 
alquería, mediante una organización comunitaria entre los regantes para mantener 
su red de acequias y distribuir el agua disponible por ellas mediante turnos de riego 
consensuados. Esto se contempla en Carataunas y Soportuxar desde que el agua 
del río Chico comenzaba a menguar, prorrateándose el volumen disponible para 
riego entre los propietarios de las tierras de regadío106. Observamos también que 
hay tierras que se fertilizan con el agua que mana de una fuente, además de tener 
derecho de uso del agua comunitaria derivada por la acequia madre. En el caso 
de Soportuxar, un pago de tierras denominado «de la fuente» indica la existencia 
de este recurso natural y su aprovechamiento107. En otras alquerías, como Cañar 
la Alta y Cañar la Baja, hallamos hazas donde brotan fuentes de agua que son 
almacenadas en albercas para distribuirla hacia tierras de cultivo108.

En las tierras de regadío el cultivo era intensivo. Además de la siembra de 
cereales de otoño, trigo y cebada principalmente, y de verano, panizo y alcandia, 
cultivaban leguminosas, hortalizas variadas, plantas textiles y árboles frutales. 
Se producían dos cosechas anuales de cereales, si atendemos al «derecho de los 
marjales» que pagaban las ṭāʻa/s alpujarreñas en la etapa mudéjar granadina sobre 
la extensión de la superficie de regadío cultivada en verano («marjales del çayfi») 
y en otoño («marjales del harif»)109. 

-De los 4,5 morales habiz de la rábita de Haratalhaxin, 1 está instituido en el pago de «Fairavartavil», en Carataunas.
-La mezquita de Soportuxar. De los 34 marjales habiz que tiene instituidos, 7 están constituidos en Carataunas, 

siendo 1 en el pago del «Rabite» y los otros 6 en el pago del «Lauit» de esta alquería vecina.
-El olivo habiz de la mezquita de Barjal está instituido en el pago del «Minchar» de Bayaca.
-De los 5 olivos habiz que tiene instituidos la mezquita de Cañar la Alta, 1 está en el pago de «Fano» en Bayaca, otro 

en término de la alquería de Pago y los otros 3 en tres hazas de regadío distintas de Albaçete de Orgiva. 
105.   AHPG, Libros de Apeo, Orgiva_6753, fols. 069r-v, 071r, 072v, 075r, 087v. Los Libros de Apeo recogen que las 

alquerías del distrito de Órgiva en la etapa morisca seguían un acuerdo consuetudinario en el uso del agua del río Chico 
que ya se aplicaba en época nazarí, sobre todo en los meses de verano, cuando más escaseaba el agua. Consistía en 
que cada alquería de la montaña derivaba por su acequia madre el agua del río Chico que cabía en su cauce, desde el 
cuarto del alba (se corresponde con las 5 o 6 horas de la madrugada actual) hasta vísperas (las 17 o 18 horas de la tarde 
actual); APGR, Estado de Orgiva. Notaría Diego de Silva-Antonio de la Peña (20-01-1577), fol. 13r, en la hora de vísperas, 
un acequiero nombrado por las alquerías de Albaçete de Órgiva, Sortes, Pago y Beniçalte ascendía por este río hasta la 
acequia madre de la alquería más alta del distrito para seguidamente ir derribando durante el descenso las presas de las 
acequias madre de todas las alquerías de la montaña. Mediante esta tarea juntaba toda el agua del río para repartirla 
después en las acequias madre de las cuatro alquerías del llano referidas hasta que, en el cuarto del alba siguiente, el 
acequiero de cada alquería de la montaña volvía otra vez al río para derivar agua por su acequia madre.  

106.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 178v y 181r.
107.   Idem, fol. 181v.
108.   Idem, fols. 21r-v, 184v.
109.  Trillo San José, Carmen: La Alpujarra antes y después…, pp. 256-257, 300.



349ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

Con las capitulaciones de 1491 al final de la conquista de Granada, y hasta las 
conversiones al cristianismo de las comunidades mudéjares en 1500-1501 como 
consecuencia de su sublevación, se mantendría la fiscalidad nazarí. Una relación 
de impuestos pagados por los trece distritos de la Alpujarra en 1496 es reflejo de 
ello, encontrando a la ṭāʻa de Órgiva como una circunscripción significativa en 
actividad agrícola dentro de esta región. Ocupaba la tercera posición en cuanto al 
pago de los derechos que gravaban la agricultura de cada uno de esos distritos110. 

En alquerías de este distrito tenemos constancia del cultivo de una planta textil, 
el lino. Parece muy probable que se efectuase en las tierras de regadío, ya que en 
Albaçete de Órgiva acudía muy bien cultivado en este tipo de tierras111. Según Ibn 
Luyūn (siglo XIV), después de haberse arrancado estas plantas, de secarlas al sol y 
de macerar los manojos secos introduciéndolos un tiempo en albercas de agua, se 
sacaban de ellas, se sacudían y, tras secarlos, se iban majando esos manojos cocidos 
en el agua112. Similar proceso de extracción de la fibra de esta planta realizarían los 
campesinos que cultivaban lino en estas alquerías de la ṭāʻa de Órgiva. Información 
sobre albercas de cocer lino dentro del distrito hallamos únicamente en Bayaca y 
Haratalhaxin, referidas como «alberca del lino» y lindando con morales habices113, 
y en Cañar la Baja señaladas como «alberca de cocer lino»114, pero probablemente 
hubiese más en las otras alquerías.  

Dentro de la estructura de terrazas y acequias de riego de los espacios agrícolas 
de estas alquerías aparecen construidas eras, en las que estas comunidades cam-
pesinas realizarían la parva o limpieza de los cereales y leguminosas cosechados115. 

Las tierras de secano suponen un porcentaje pequeño dentro de los bienes 
habices instituidos para las mezquitas y rábitas del distrito. Es significativo que 
en la mayoría de marjales de secano habices se indique que era costumbre verlos 
poblados de viñas. Este aspecto, unido al hecho de encontrar un pago de tierras 
denominado «de las viñas» en las alquerías de Soportuxar, Barjal, Cañar la Alta, 
Sortes, Albaçete de Órgiva, Beniçalte y Pago, además de las referencias a otras viñas 
pertenecientes a particulares que aparecen en tierras linderas a ciertos habices, 
nos lleva a pensar que, aparte de para el consumo de uvas frescas y como reserva 
alimenticia de la población durante el año al transformarlas en pasa, algunas de 
las familias de esas alquerías realizasen una actividad económica constatada en 
época nazarí, la elaboración de pasas de uva para fines comerciales116. Y es que este 
producto, la almendra y los higos secados fueron muy apreciados por extranjeros, 

110.   Idem, pp. 176-177.
111.   AHPG, Libros de Apeo, Órgiva_6753, fol. 061v.
112.   Eguaras Ibáñez, Joaquina: Ibn Luyūn: Tratado de Agricultura. Granada, Patronato de la Alhambra y Generalife, 

1988, pp. 260-261. 
113.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 17v-18r.
114.   AHPG, Libros de Apeo, Órgiva_6752, fols. 316r, 378r.
115.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 12v, 20v.
116.   Idem, fols. 18v, 183v, 184v, 185v, 188v, 189v y 191r se constatan las tierras en el pago «de las viñas» de las alquerías 

citadas. En las tablas 2 y 3, los marjales indicados en viña corresponden a tierras de secano.



350

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

especialmente los genoveses, que monopolizaron su comercio hacia el exterior 
durante algún tiempo en la época nazarí117.

En estas comunidades campesinas se percibe un aprovechamiento completo 
de la superficie de las terrazas de cultivo. Es frecuente encontrar plantadas es-
pecies arbóreas compartiendo espacio de tierra con los cultivos antes señalados. 

El árbol habiz más representativo del distrito es el moral118. Las cantidades 
reconocidas, además de otros morales de particulares que aparecen reflejados 
en linderos de estos habices, están indicando que la práctica de la sericultura, 
seguramente, estaba extendida en las economías campesinas de estas alquerías a 
finales de la época nazarí. La seda producida aquí ocupó una posición significativa 
entre los distritos de la Alpujarra en 1497, en cuanto al precio de remate de la 
renta de la seda119. En las condiciones para el arrendamiento de esa renta en 1502 
se estimaba bastante por su calidad120.

Las ubicaciones de este árbol presentan una gran diversidad. Lo más frecuente 
es encontrarlo plantado en las orillas de las tierras de cultivo de estos habices, pero 
también en hazas y «fadines» de tierra de particulares. Numerosas veces de manera 
individual, aunque también aparecen cultivados en pequeñas agrupaciones que 
presentan un máximo de morales entre quince y veintiuno121. Otros sitios donde 
se ubican estos morales habices son cercanos a caminos122 y en cementerios123. 
Tampoco es extraño hallarlos plantados dentro de las áreas residenciales, al lado 
de puertas de casas124, hornos de pan125 y edificios religiosos126. 

El otro árbol habiz significativo en número es el olivo. Debido a que requiere 
de un clima templado para que cuajen favorablemente las aceitunas, este frutal 
aparece cultivado exclusivamente en las cinco alquerías de la zona del llano y en 
las dos más meridionales de la zona montañosa del distrito, Bayaca y Haratalhaxin. 
Plantados en tierras de regadío principalmente, no parece que sea un monocultivo 
dentro de los espacios agrícolas, sino que, más bien, convivían con otros frutales 

117.   López de Coca Castañer, José Enrique: «Comercio exterior en el reino de Granada», en Actas del II Coloquio 
de Historia Medieval Andaluza: hacienda y comercio (Sevilla, 8-10 abril 1981). Sevilla, Diputación Provincial de Sevilla, Junta 
de Andalucía, 1982, pp. 344-350; «La <<Ratio Fructe Regni Granate>>: datos conocidos y cuestiones por resolver», en 
Aragón en la Edad Media: Rentas, producción y consumo en España en la Baja Edad Media. Zaragoza, Universidad de 
Zaragoza, 2001, pp. 124, 126; Fábregas García, Adela: «El mercado interior nazarí: bases y redes de contacto con el 
comercio internacional», Hispania, 77/225 (Madrid, 2017), pp. 81-82. doi: 10.3989/hispania.2017.003.

118.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2. En el memorial de habices de 1531 (fols. 7v-25v), el número total de 
morales habices reflejado es de 233 morales y 9 matas de moral. Suponen 9 morales y una mata de moral menos con 
respecto a los recopilados en el inventario de habices de 1528 (fols. 178r-191v).

119.   Ortega Cera, Ágatha: «La renta de la seda del Reino de Granada: la joya de la Corona Castellana (siglo XV)», 
Populaçȃo e Sociedade, Vol. 31 (2019), p. 105.

120.   Bejarano Robles, Francisco: La industria de la seda en Málaga durante el siglo XVI. Madrid, C.S.I.C., 1951, 
pp. 246-247.

121.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2, fols. 181v, 188v.
122.   Idem, fols. 10r, 12v, 18v, 23r-24r.
123.   Idem, fols. 20r, 23r, 182r, 183r, 189v.
124.   Idem, fols. 14v, 17v, 19v, 20v-21r, 23r, 25v, 178v, 182r, 185r.
125.   Idem, fols. 7v, 21r-v, 185r.
126.   Idem, fols. 18v, 20r, 181v, 183r.



351ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

y sembrados. La mayoría de estos olivos pertenecen a los edificios religiosos de 
esas alquerías, aunque también, en tierras habices o de particulares, aparece 
normalmente un olivo, pero a veces hasta seis u ocho, instituidos como habices de 
edificios religiosos foráneos, concretamente del Albaicín y Alhambra de Granada, 
de Trevélez, Albuñol, Bordomarela, Olias y Çiel en la Alpujarra, de Moclín, Vélez 
de Benaudalla o Jayena127. Al final de la etapa mudéjar granadina, constatamos 
dentro del distrito un molino de aceite en la plaza de la villa de Albaçete de Órgiva 
y otro en la alquería de Beniçalte128. 

El resto de árboles instituidos en habiz para los edificios religiosos son bas-
tante escasos. Verificamos solamente cuatro especies, el castaño, la higuera, el 
almez y el albaricoque129. 

Los vecinos moriscos del distrito que hicieron declaración jurada en la probanza 
realizada en 1531 para el pleito referido, con edades comprendidas entre los 56 y 90 
años, coinciden en decir que en tiempo de moros veían a alfaquíes y almuédanos 
administrando los habices de los edificios religiosos de su alquería. Esos bienes eran 
puestos en arrendamiento y recaudados anualmente por unos mayordomos que 
tenían130. Las rentas que generaban las empleaban, fundamentalmente, para reparar 
y limpiar esas edificaciones, para comprar aceite para las lámparas, cera, esteras y 
otras cosas de las que el edificio tuviese necesidad y para recibir su salario. Al cadí 
mayor que residía en la ciudad de Granada daban cuenta los alfaquíes del distrito 
de lo que cobraban por arrendar esos bienes y en que lo gastaban. Ese rendimiento 
de cuentas al cadí se hacía a través de un teniente nombrado por éste, que venía 
a visitar los edificios religiosos de esta ṭāʻa y de «todos los lugares del Alpuxarra»131. 

Esa forma de gestión de estos bienes habices fue habitual en todas las alquerías 
del distrito nazarí de Órgiva hasta que se rompió como consecuencia de una serie 
acontecimientos que afectaron a este territorio. La implantación del señorío en 
el otoño de 1499 supuso la usurpación de las rentas de estos bienes por parte de 
los nuevos titulares del distrito, los Fernández de Córdoba, que por medio de 
sus mayordomos se encargaban de cobrarlas íntegramente. La rebelión mudéjar 
del reino de Granada (1499-1501), con especial virulencia en estas tierras en los 
primeros meses de 1500, conllevaría la conversión forzosa al cristianismo de estas 
comunidades de mudéjares. Al mismo tiempo, desde la erección parroquial de 1501, 
algunas de estas mezquitas fueron reedificadas lentamente como nuevas iglesias 
cristianas y otras sufrieron desamparo, al igual que muchas de esas rábitas. Con 

127.   Idem, en el inventario de habices de 1531 (fols. 7v-25v), el número de olivos habices registrado asciende a 223 
olivos, de los que hay 2 que solo están instituidos como habiz las ¾ partes del olivo. En este inventario se computan 
20 olivos habices más que en el confeccionado en 1528 (fols. 178r-191v).

128.   ARChG, Caja 1473, pieza 7.
129.   AHDG, Libros de Archivo, Caja 35, pieza 2. En el memorial de 1528 (fols. 178r-191v), hemos contabilizado 

1 castaño, 1 albaricoque y 9 higueras habiz. En la relación averiguada en 1531 (fols. 7v-25v), se recogen 3 castaños, 1 
albaricoque, 1 almez y 5 higueras habiz. 

130.   Idem, fols. 42v, 71r-v, 73r.
131.   Idem, fols. 40r-v, 46r, 48v, 84v-85r, 128v, 134v, 239v.



352

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

estos sucesos, el legado religioso instituido por los musulmanes de estas alquerías 
quedó prácticamente desmantelado.

CONCLUSIONES

Los inventarios de habices son tradicionalmente una fuente documental que 
ofrece grandes posibilidades para conocer territorios específicos del reino de 
Granada antes y después de la conquista castellana. Esta investigación del distrito 
de Órgiva es otra muestra de ello, aportando nuevos datos del período final del 
emirato nazarí de Granada. Para realizarla empleamos, en gran medida, dos 
memoriales inéditos de bienes habices piadosos. Aunque fueron examinados y 
redactados con posterioridad a esa época, la aplicación del método regresivo a sus 
descripciones ha permitido obtener noticias diversas de estas alquerías en época 
nazarí, porque, como hemos demostrado, los edificios y bienes registrados existían 
en la segunda mitad del siglo XV. Además, la abundante toponimia que contienen 
evidencia rasgos de la geografía, sociedad y cultura de estos asentamientos.

En la cantidad de mezquitas, rábitas y de bienes instituidos para sustentarlas, 
percibimos que las comunidades musulmanas de este distrito de la Alpujarra nazarí 
debían tener la religiosidad interiorizada, tanto ortodoxa como místico-ascética. 
Las ubicaciones de estos edificios en plazas, junto a acequias madre o en vías de 
comunicación principales, son indicativas de su trascendencia como centros 
de la vida de estas alquerías. El número de rábitas registradas apunta hacia un 
desarrollo importante del sufismo dentro del distrito, movimiento ascético-místico 
que tuvo gran influencia social en el emirato nazarí. Aquellas que presentan un 
horno de pan y casa instituidos, como ocurre con las mezquitas, probablemente 
estén advirtiendo de su entidad en la alquería. 

Las descripciones de los habices nos aproximan a la estructura de las áreas 
residenciales de estas alquerías. Permiten identificar el número de edificios 
religiosos y de hornos de pan y casas constituidos para ellos, suministrando también 
datos relevantes sobre otros componentes del entramado urbano (barrios, hogares 
con huertos, calles, plazas, cementerios, eras,).

Otra información que aportan es acerca de la organización de una parte de 
los espacios agrícolas. Se observa una elevada fragmentación de los mismos, 
generalmente con parcelas de superficie pequeña y diversidad de propietarios. 
Se aprovechaba sin descanso todo el espacio de tierra disponible para cultivar 
especies diversas (cereales, leguminosas, hortalizas o plantas textiles como el lino), 
que compartían superficie con árboles y especies arbustivas. La arboricultura es 
un rasgo distintivo de estas comunidades campesinas, teniendo su envergadura 
económica en la vida de estas poblaciones. La omnipresencia del moral indica que 
era un árbol fundamental en la economía del distrito, contribuyendo a producir 
una seda de calidad. El olivo también estaba bien valorado, como muestra la 



353ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

cuantía de instituidos en habiz. El registro significativo de estos dos árboles y de 
pagos de tierra con viñas sugiere acerca de actividades comerciales de seda, aceite 
y pasas de uva en el distrito.

Para finalizar, cabe destacar que el agua es un elemento vertebrador de este 
distrito de Órgiva, siendo la práctica de la agricultura irrigada una elección social 
notoria de estas comunidades campesinas. Observamos una reglamentación 
racional consuetudinaria aplicada al aprovechamiento de este recurso natural. 
De un lado entre las alquerías de la zona de montaña y las del llano del distrito, 
mediante una organización cronológica para usar las aguas del río principal. De 
otro entre los habitantes de cada alquería, que regaban respetando una ordenación 
comunitaria consensuada, reflejada en casi la totalidad de las tierras de regadío 
instituidas como habices piadosos, que se distribuían el agua «por la orden de las 
otras hazas», o en el prorrateo del volumen de agua disponible que efectuaban los 
vecinos para regarlas. Esta gestión política comunitaria del agua para riego de las 
tierras agrícolas revela que estamos ante comunidades campesinas cohesionadas 
socialmente en torno a la utilización de este recurso natural, distribuyéndola 
mediante turnos acordados con precisión para fertilizar sus espacios cultivables y 
manteniendo de manera comunitaria los sistemas hidráulicos que la transportan.           



354

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA Y FUENTES

Abellán Pérez, Juan y Espinar Moreno, Manuel: «Las rábitas en Andalucía. Fuentes 
y metodología», en Franco Sánchez, Francisco (Ed.): La rábita en el Islam. Estudios 
interdisciplinares. Congressos Internacionales de Sant Carles de la Rápita (1989, 1997). 
Alicante, Ajuntament de Sant Carles de la Rápita-Universitat d`Alacant, 2004, pp. 181-210.

Al-Idrīsī: Los caminos de al-Andalus en el siglo XII, según «Uns al-Muhaŷ wa-rawḍ al-Furaŷ» 
(solaz de corazones y prados de contemplación). Edición, traducción y anotaciones Jassim, 
Abid Mizal. Madrid, C.S.I.C., 1989.

Bejarano Robles, Francisco: La industria de la seda en Málaga durante el siglo XVI. Madrid, 
C.S.I.C., 1951.

Boloix Gallardo, Bárbara: Prodigios del maestro sufí Abū Marwān al-Yuḥānisī de Almería. 
Estudio crítico y traducción de la Tuhfat al-mugtarib de Aḥmad al-Qaštālī. Tarragona, 
Mandala, 2010.

Calero Secall, M.ª Isabel: «Afectación de las rentas de los habices de las mezquitas en 
fetuas nazaríes del siglo XV. El caso del poeta-alfaquí al-Basṭī», en Del Moral, Celia 
(ed.): En el epílogo del Islam andalusí: La Granada del siglo XV. Granada, Universidad de 
Granada, Grupo de Investigación Ciudades Andaluzas bajo el Islam, Departamento de 
Estudios Semíticos, Facultad de Filosofía y Letras, 2002, pp. 157-183.

Carballeira Debasa, Ana María: Libro de los habices de la Alpujarra de 1530. Edición, estudio 
e índices de un manuscrito del Archivo Histórico Diocesano de Granada. Helsinki, Academia 
Sciantiarum Fennicae, 2018.

Carballeira Debasa, Ana María: «Aproximación a las donaciones piadosas en el Islam 
medieval: el caso de al-Andalus», en García Leal, Alfonso (ed.): Las donaciones piadosas 
en el mundo medieval. Oviedo, Eujoa, 2012, pp. 385-406.

Carballeira Debasa, Ana María: Legados píos y fundaciones familiares en al-Andalus (siglos 
IV/X-VI/XII). Madrid, CSIC, Estudios Árabes e Islámicos: Monografías, 2, 2002.

Chavarria Vargas, Juan Antonio: «Huellas sufíes en al-Andalus: la toponimia. Murābiṭ, 
Rubayṭa/Rubayṭ(a) y Zāwiya», Estudios sobre patrimonio, cultura y ciencias medievales, 19 
(2017), pp. 219-252.

De Epalza, Mikel: «La espiritualidad militarista del Islam medieval. El ribat, los ribates, 
las rábitas y los almonastires de Al-Andalus», Medievalismo. Boletín de la Asociación 
Española de Estudios Medievales, nº 3, Año 3 (1993), pp. 5-18.

Díaz García, Amador y Barrios Aguilera, Manuel: De toponimia granadina. Un estudio 
histórico-lingüístico según el Libro de Apeo y Repartimiento de Alfacar. Granada, Universidad 
de Granada, Diputación Provincial de Granada, 1991.

Eguaras Ibáñez, Joaquina: Ibn Luyūn: Tratado de Agricultura. Granada, Patronato de la 
Alhambra y Generalife, 1988.

Espinar Moreno, Manuel: «Medidas de peso, capacidad y otras en las Alpujarras según 
los libros de habices», Cuadernos geográficos de la Universidad de Granada, nº 11 (1981), 
pp. 309-318.

Fábregas García, Adela: «El mercado interior nazarí: bases y redes de contacto con el 
comercio internacional», Hispania, 77/225 (Madrid, 2017), pp. 69-90. doi: 10.3989/
hispania.2017.003.

Fierro, Maribel: «La religión», en Viguera Molíns, M.ª Jesús (coord.): El retroceso territorial 
de al-Andalus. Almorávides y Almohades (siglos XI al XIII), en Jover Zamora, José M.ª 



355ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

(dir.): Historia de España de Menéndez Pidal, vol. VIII-2. Madrid, Espasa Calpe, S. A., 
1997, pp. 453-546.

Franco Sánchez, Francisco: «La economía de las rábitas», en Franco Sánchez, Francisco 
(Ed.): La rábita en el Islam. Estudios interdisciplinares. Congressos Internacionales de 
Sant Carles de la Rápita (1989, 1997). Alicante, Ajuntament de Sant Carles de la Rápita-
Universitat d`Alacant, 2004, pp. 59-80.

Franco Sánchez, Francisco: «El ğihād y su sustituto el ribāt en el Islam tradicional: 
Evolución desde un espíritu militarista y colectivo hacia una espiritualidad interior e 
individual», Mirabilia, 10 (2010), pp. 21-44.

Galán Sánchez, Ángel y Peinado Santaella, Rafael G.: Hacienda regia y población en el 
Reino de Granada: La geografía morisca a comienzos del siglo XVI. Granada, Universidad 
de Granada, 1997.

García Sanjuán, Alejandro: Hasta que Dios herede la tierra. Los bienes habices en al-Andalus 
(siglos X-XV). Huelva, Universidad, Mergablum Edición y Comunicación, S. L., 2002.

Garrido Atienza, Miguel: Las capitulaciones para la entrega de Granada. Granada, Paulino 
Ventura Traveset, 1910, p. 136, en Digibug: http://hdl.handle.net/10481/19359

Gómez-Moreno, Manuel, «De la Alpujarra», Al-Andalus, XVI (1951), pp. 18-36.
Hernández Benito, Pedro: La vega de Granada a fines de la Edad Media según las rentas de 

los habices. Granada, Diputación Provincial de Granada, 1990.
https://www.juntadeandalucia.es/institutodeestadisticaycartografia. 
Ladero Quesada, Miguel Ángel: Granada después de la conquista: repobladores y mudéjares. 

Granada, Diputación Provincial de Granada, 2º ed., 1993.
Lagardère, Vincent: Histoire et société en occident musulmana u moyen âge: Analyse du 

Miʼyār d`al-Wanšarȋsȋ. Madrid, Casa de Velázquez (Collection nº 53), 1995.
López de Coca Castañer, José Enrique: «Comercio exterior en el reino de Granada», en 

Actas del II Coloquio de Historia Medieval Andaluza: hacienda y comercio (Sevilla, 8-10 abril 
1981). Sevilla, Diputación Provincial de Sevilla, Junta de Andalucía, 1982, pp. 335-378.

López de Coca Castañer, José Enrique: «Granada en el siglo XV: Las postrimerías nazaríes 
a la luz de la probanza de los Infantes Don Fernando y Don Juan», en Cabrera, Emilio 
(coord.): Andalucía entre Oriente y Occidente (1236-1492). Actas del V Coloquio Internacional 
de Historia medieval de Andalucía. Córdoba, Diputación de Córdoba, 1998, pp. 599-641.

López de Coca Castañer, José Enrique: «La ‘Ratio Fructe Regni Granate’: datos conocidos 
y cuestiones por resolver», en Aragón en la Edad Media: Rentas, producción y consumo 
en España en la Baja Edad Media. Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2001, pp. 121-131. 

Marín López, Rafael: «La Iglesia y el encuadramiento religioso», en Peinado Santaella, 
Rafael G. (ed.): Historia del reino de Granada. De los orígenes a la época mudéjar (hasta 
1502), Tomo I. Granada, Universidad de Granada y El Legado Andalusí, 2000, pp. 661-686.

Mármol Carvajal, Luis del: Historia del rebelión y castigo de los moriscos del reino de Granada. 
Málaga, Arguval, 1991.

Martínez Ruíz, Juan: «Toponimia e historia en la Alpujarra. Estructura socio-económica», 
en Sierra Nevada y su entorno: Actas del Encuentro Hispano-Francés sobre Sierra Nevada. 
Granada, Universidad de Granada, 1988, pp. 201-226.

Oliver Asín, Jaime: «Maŷšar=cortijo. Orígenes y nomenclatura árabe del cortijo sevillano», 
Al-Andalus, Vol. 10, Nº 1 (1945), pp. 109-126.

Ortega Cera, Ágatha: «La renta de la seda del Reino de Granada: la joya de la Corona 
Castellana (siglo XV)», Populaçȃo e Sociedade, Vol. 31 (2019), pp. 83-109.

http://hdl.handle.net/10481/19359
https://www.juntadeandalucia.es/institutodeestadisticaycartografia


356

Alejandro Esteban Álvarez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Padilla Mellado, Lorenzo Luis, «Autos y pleito de derribos de hornos que cada vecino 
tenía fecho en su casa en alquerías de la Vega de Granada y Valle de Lecrín», Revista del 
Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino, Nº 21 (2009), pp. 261-286.

Padilla Mellado, Lorenzo Luis, «Autos y pleito de derribos de hornos que cada vecino 
tenía fecho en su casa en alquerías de la Vega de Granada y Valle de Lecrín. 2ª parte», 
Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino, Nº 22 (2010), pp. 211-242.

Pezzi, Elena. El vocabulario de Pedro de Alcalá. Almería, Editorial Cajal, 1989.
Seco de Lucena Paredes, Luis: «El barrio del Cenete, las alcazabas y las mezquitas de 

Granada», en http://www.alhambra-patronato.es/ria/bitstream/handle/10514/5899/0220C.A.2 
(1966), pdf1, pp. 43-51.

Seco de Lucena Paredes, Luis: «Toponimia árabe de la vega y montes de Granada», Al-
Andalus, Vol. 29, Nº2 (1964), pp. 311-327.

Seco de Lucena Paredes, Luis: «Topónimos granadinos de origen árabe», Al-Andalus, 
Vol. 10, Nº 2 (1945), pp. 455-457.

Suberbiola Martínez, Jesús: Real Patronato de Granada. El arzobispo Talavera, la Iglesia y 
el Estado Moderno (1486-1516). Estudios y documentos. Granada, Caja General de Ahorros 
y Monte de Piedad, 1985.

Torres Balbás, Leopoldo: «Rábitas hispanomusulmanas», Al-Andalus, Vol. XIII (1948), 
pp. 475-496.

Trillo San José, Carmen: La Alpujarra a fines de la Edad Media, según un Ms. de rentas de 
habices, (Memoria de Licenciatura inédita), Granada, 1988.

Trillo San José, Carmen y Hernández Benito, Pedro: «Topónimos de la Alpujarra 
según un manuscrito de rentas habices», Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos, Nº 
37 (1989), pp. 285-306.

Trillo San José, Carmen: «La ṭāᶜa de Órgiva: Un señorío en la Alpujarra al final de la Edad 
Media», Revista del centro de estudios históricos de Granada y su Reino, Nº 4 (1990), pp. 49-70.

Trillo San José, Carmen: «El mundo agrícola alpujarreño a finales de la Edad Media según 
rentas de habices», en Actas del IV Simposio Internacional de Mudejarismo: Economía. 
Teruel, Instituto de Estudios Turolenses, Excma. Diputación Provincial de Teruel, 
1992, pp. 549-576. 

Trillo San José, Carmen: La Alpujarra antes y después de la Conquista Castellana. Granada, 
Universidad, 2ª ed., 1998.

Trillo San José, Carmen: «Agentes del Estado y mezquitas en el Reino nazarí», Historia, 
Instituciones, Documentos, 34 (2007), pp. 279-291.

Trillo San José, Carmen: «Mezquitas en al-Andalus: un espacio entre las comunidades 
y el poder», Studia histórica, Hª medieval, 29 (2011), pp. 73-98.

Trillo San José, Carmen: «Hornos de pan en la ciudad de Granada: precedentes nazaríes 
y transformaciones castellanas», en Marín López, Rafael (coord.): Homenaje al profesor 
Dr D. José Ignacio Fernández de Viana y Vieites. Granada, Universidad de Granada, 2012, 
pp. 615-630.

Trillo San José, Carmen: «Religiosidad popular en el reino de Granada, España (ss. XIII-
XV): sufismo y rábitas en la Alpujarra», Studia orientalia, 4 (2016), pp. 90-107.

Viguera Molíns, M.ª Jesús: «La religión y el derecho», en Viguera Molíns, M.ª Jesús 
(coord.): El reino nazarí de Granada (1232-1492). Sociedad, vida y cultura, en Jover Zamora, 
José M.ª (dir.): Historia de España de Menéndez Pidal, vol. VIII-4. Madrid, Espasa Calpe, 
S. A., 2000, pp. 157-190.

http://www.alhambra-patronato.es/ria/bitstream/handle/10514/5899/0220C.A.2


357ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 323–358  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531﻿

«Waḳf». Encyclopaedia of Islam. Second Ediction. Edited by: P. Bearman, Th. Bianquis, 
C.E. Bosworth, E. van Donzel, W.P. Heinrichs. Brill Online. 21 Edición, 2014, en https://
referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/wakf-COM_1333

ARCHIVOS CONSULTADOS:

AGS (Archivo General de Simancas).
AHPG (Archivo Histórico Provincial de Granada).
ARChG (Archivo de la Real Chancillería de Granada).
AHDG (Archivo Histórico Diocesano de Granada).
APAGr (Archivo del Patronato de la Alhambra y Generalife).
APGR (Archivo de Protocolos Notariales de Granada).

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/wakf-COM_1333
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/wakf-COM_1333




359ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

RATIONES Y DECIMAS: EVIDENCIAS 
SOBRE LA GESTIÓN DE LAS SERNAS 
EN EL SIGLO XI EN EL NOROESTE 
DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

RATIONES AND DECIMAS: SOME EVIDENCES 
ON THE MANAGEMENT OF ELEVENTH 
CENTURY SERNAS IN NORTHWESTERN IBERIA

Javier Gómez Gómez1 e Iñaki Martín Viso2

Recepción: 2020/06/29 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/09/23 · 
Aceptación: 2020/11/03

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.27808

Resumen3

Las sernas constituyen uno de los principales espacios comunales altomedievales, 
pero su definición resulta esquiva. Dada la diversidad de cultivos, la clave debe 
encontrarse en las formas de organización y gestión. El artículo analiza cuatro 
casos de estudio situados en diferentes localidades del valle del Duero (Viñayo, 
Valdesaz de los Oteros y Villasinta de Torío) y en el actual norte de Portugal 
(Arouca). La evidencia prueba la existencia de un modelo basado en dos niveles de 
propiedad. Por un lado y en un nivel superior, una autoridad encargada de velar 
por la salvaguarda y el correcto uso de las sernas, actuando como árbitro en caso 
de conflicto o como defensor en caso de amenaza. Por otro lado, y en un nivel 
inferior, se encontrarían los derechos de acceso de las comunidades, los cuales 
permitían el aprovechamiento familiar de las diferentes unidades de explotación 
en las que podían estar divididas las sernas, probablemente a cambio de algún tipo 

1.   Universidad de Salamanca. Técnico Superior de Investigación. Grupo de Investigación ATAEMHIS. C.e.: 
javiergomezgomez@usal.es

2.   Universidad de Salamanca. C.e.: viso@usal.es. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1720-0821.
3.   Este trabajo se ha realizado en el marco del Proyecto de Investigación Formación y dinámica de los espacios 

comunales ganaderos en el Noroeste de la Península Ibérica medieval: paisajes e identidades sociales en perspectivas comparadas 
(HAR2016-76094-C4-4-R). Abreviaturas: León 4 = Ruiz Asencio, José Manuel: Colección documental del Archivo de la 
Catedral de León (775-1230). Tomo IV (1032-1109). León, Centro de Estudios San Isidoro, 1987; OD = Fernández Flórez, 
José Antonio y Herrero de la Fuente, Marta: Colección documental del monasterio de Santa María de Otero de las Dueñas, 
I (854-1108). León, Centro de Estudios San Isidoro, 1999; PMH-DC = Herculano, Alexander: Portugalia Monumenta 
Historica. Diplomata et chartae. Lisboa, Academia das Ciências, 1867.

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.27808
mailto:viso@usal.es


360

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de censo. Finalmente se vincula las sernas y su control con la noción de «economía 
moral» y las formas de legitimación del dominio social.

Palabras clave
Península Ibérica; Edad Media; serna; comunales; economía moral; identidad local.

Abstract 
Sernas were one of the main type of early medieval common land, but their 
definition remains elusive. The key must be found in the ways to organize and 
manage them, because of the diversity of crops. The paper uses four case studies in 
different places of the Duero Valley (Viñayo, Valdesaz de los Oteros and Villasinta 
de Torío) and nowadays Northern Portugal (Arouca). The evidence proves the 
existence of a pattern based on a double level of ownership. On one hand and 
at a higher level, an authority that would have been in charge of ensuring the 
safeguarding and correct use of the sernas, acting as arbitrator in case of conflict 
or as defender in case of threat. On the other hand, and at a lower level, the 
entitlement of communities, which allowed the exploitation of the internal plots 
of sernas by households, probably paying some duties. Finally, the organization 
and control of sernas are linked to the notion of «moral economy» and the ways 
of legitimization of the social dominion.

Keywords 
Iberian Peninsula; Middle Ages; serna, common lands; moral economy; local 
identity.



361ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI﻿

1.	INTRODUCCIÓN: LAS SERNAS Y SU ESQUIVA DEFINICIÓN

Los paisajes agrarios configuraron los principales –aunque no únicos– escenarios 
económicos de las sociedades alto y plenomedievales. Su organización y propiedad 
configuraban un espacio social en el que no intervenían solo factores relacionados 
con la maximización del beneficio, sino que reflejaban las complejas relaciones 
sociales entre los distintos actores que participaban4. Por supuesto, las condiciones 
geográficas y medioambientales influían decisivamente en las decisiones y en las 
formas que adoptaban los aprovechamientos. Pero no eran una mera traslación 
de un determinismo geográfico sino la consecuencia de la interacción de agentes 
sociales que tenían sus propias necesidades y también modelos culturales que 
constreñían las posibles soluciones que se pudieran adoptar5. Es en ese punto 
donde nos encontramos con la presencia de áreas de uso comunal, que son uno 
de los componentes básicos de los terrazgos medievales6. Estos espacios no deben 
concebirse en términos de propiedad, aunque a lo largo de la Edad Media se fueran 
concibiendo en ese sentido, sino que se definían como recursos accesibles a los 
individuos que pertenecían a un colectivo previamente definido7. La regulación 
de esos derechos y de los tipos de uso considerados legítimos era una decisión 
basada en la cooperación y en la acción colectiva8. La investigación realizada en 
los últimos años en Europa Occidental se ha basado en esas ideas y ha destacado 
su origen como una vía para compartir riesgos sobre recursos cuya producción era 
insegura, al tiempo que constituían un sistema de bienestar social y una fuente 
de capital social9. Pero no eran simplemente un asunto económico, sino que se 

4.   Así sucede con el estudio de los precios dentro del mercado de tierras; Feller, Laurent: «Enrichissement, 
accumulation et circulation des biens. Quelques problèmes liés au marché de la terre», en Feller, Laurent y Wickham, 
Chris (eds.), Le marché de la terre au Moyen Âge. Roma, École Française de Rome, 2005, pp. 3-28.

5.   Véase, por ejemplo, el estudio de Williamson, Tom: Environment, society and landscape in early medieval England. 
Time and topography. Woodbridge, Boydell & Brewer, 2012, especialmente pp. 51-52. Sobre los valores sociales, políticos y 
culturales presentes en el espacio agrario, Pascua Echegaray, Esther: Señores del paisaje. Ganadería y recursos naturales 
en Aragón, siglos XIII-XVII. Valencia, Universidad de Valencia, 2012, pp. 45-46.

6.   Genicot, Léopold: Comunidades rurales en el Occidente medieval. Barcelona, Crítica, 1993, p. 26; Mouthon, 
Fabrice: Les communautés rurales en Europe au Moyen Âge. Une autre histoire politique du Moyen Âge. Rennes, Presses 
Universitaires de Rennes, 2014, pp. 107-113.

7.   Asenjo González, María: Segovia. La ciudad y su tierra a fines del Medievo. Segovia, Diputación de Segovia, 
1986, p. 174.

8.   Ostrom, Elinor: Governing the Commons. The Evolution of the Institutions of Collective Action. Cambridge, 
Cambridge University Press, 1990; Carballo, David M., Roscoe, Paul y Feinman, Gary M.: «Cooperation and collective 
action in the cultural evolution of complex societies», Journal of Archaeological Method Theory, 21 (2014), pp. 98-133.

9.   De Moor, Tine: The dilemma of commoners. Understanding the use of common-pools resources in long-term 
perspective. Cambridge, Cambridge University Press, 2015; Curtis, Daniel R.: «Did the commons make medieval and 
early modern rural societies more equitable? A survey of evidence from across Western Europe, 1300-1800», Journal of 
Agrarian Change, 16:4 (2016), pp. 646-664; Van Onacker, Eline: Village elites and social structures in the late medieval 
Campine region. Turnhout, Brepols, 2017; De Keyzer, Maika: Inclusive commons and the sustainability of peasant 
communities in the medieval Low Countries. Londres, Routledge, 2018. ; Laborda Pemán, Miguel y De Moor, Tine: «A 
tale of two commons. Some preliminary hypotheses on the long-term development of the commons in Western and 
Eastern Europe, 11th-19th centuries», International Journal of Commons, 7:1 (2013), pp. 7-33.



362

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

relacionaban también con una serie de valores, o si se prefiere con una «economía 
moral», que estaba en la base de la identidad local10. 

Los trabajos realizados en el Norte de Europa han resaltado el proceso de 
institucionalización se produjo en los siglos XII y XIII11. Sin embargo, una mirada 
a la Alta Edad Media europea muestra la existencia de evidencias sobre prácticas 
colectivas desarrolladas sobre territorios concretos12. El problema reside en su 
visibilización por tres razones. En primer lugar, la información escrita conservada no 
es muy abundante, por lo que en términos generales el volumen de documentación 
es inferior al de épocas posteriores; la arqueología nos ofrece nuevas vías de 
información, pero la identificación material de los comunales es elusiva13. En 
segundo lugar, la documentación conservada, fundamentalmente de origen 
eclesiástico, pone su énfasis en las propiedades y derechos de las instituciones 
cuyos archivos se han preservado, pero, como ya se ha dicho, los comunales son 
derechos de acceso compartido y, por tanto, constituyen un bien inalienable. En 
tercer lugar, los comunales pueden estar enmascarados porque su salvaguarda 
formaba parte de la acción de la autoridad regia o porque se etiquetaban en términos 
sociales y no de localidad14. De todos modos, también hay evidencias explícitas de 
la presencia de esos espacios comunales, aunque no necesariamente sucede así 
en todos los casos para los que se dispone de una buena resolución documental15.

10.   Sobre la economía moral, Thompson, Edward P.: Costumbres en común. Barcelona, Crítica, 1995, especialmente 
383-388; Scott, James C.: The moral economy of the peasant: rebellion and subsistence in Southeast Asia. Yale, Yale 
University Press, 1976; Götz, Norbert: «Moral economy: its conceptual history and analytical prospects», Journal of 
Global Ethics, 11:2 (2015), pp. 147-162.

11.   De Moor, Tine: The dilemma…, p. 4 y 24-32.
12.   Oosthuizen, Susan: The anglo-saxon Fenland. Oxford: Windgather Press, 2017. Para el caso del norte peninsular, 

Fernández Mier, Margarita y Quirós Castillo, Juan Antonio: «El aprovechamiento de los espacios comunales en 
el Noroeste de la Península Ibérica entre el periodo romano y el medieval», Il capitale culturale. Studies on the value of 
cultural heritage, 12 (2015), p. 699.

13.   La creación de pastos mediante operaciones de deforestación o de sistemas de terrazas agrarias ofrecen 
evidencias de una acción colectiva, pero no se puede asegurar que el resultado fuera la creación de espacios de uso 
comunal. Fernández Mier, Margarita y Quirós Castillo, Juan Antonio: Fernández Mier, Margarita y Quirós 
Castillo, Juan Antonio: «El aprovechamiento de los espacios comunales en el Noroeste de la Península Ibérica entre 
el periodo romano y el medieval», Il capitale culturale. Studies on the value of cultural heritage, 12 (2015), pp. 689-717; 
Quirós Castillo, Juan Antonio y Vigil-Escalera, Alfonso: «Archaeology of medieval peasantry in northwestern 
Iberia», en Gelichi, Sauro y Olmo Enciso, Lauro (eds.): Mediterranean landscapes in Post-Antiquity. New frontiers and 
new perspectives. Oxford, Archaeopress, 2019, pp. 129-144.

14.   Es el caso del Norte y Centro de Italia, como ha señalado Wickham, Chris: «Espacio y sociedad en los conflictos 
campesinos en la Alta Edad Media», en Rodríguez, Ana (ed.): El lugar del campesino. En torno a la obra de Reyna Pastor. 
Valencia, Universidad de Valencia, 2007, pp. 33-60; Rao, Riccardo: «Beni comuni e identità di villaggio (Lombardia, 
secoli XI-XII)», en Galetti, Paola (ed.): Paesaggi, comunitá, villaggi medievali. Spoleto, Centro Italiano di Studi sull’alto 
Medioevo, 2012, p. 328; Lazzari, Tiziana: «La tutela del patrimonio fiscale: pratiche di salvaguarda del pubblico e autoritá 
regia nel regno longobardo del secolo VIII», Reti Medievali. Rivista, 18:1 (2017), pp. 99-121 en relación con la imbricación 
del poder regio. Véase también el caso de la terra arimannorum que aparece en algunos textos de la zona de Ferrara a 
comienzos del siglo XI, y que encubrían un espacio de uso comunal vinculado con una identidad grupal (los arimanni); 
Castagnetti, Andrea: Arimanni in «Romania» fra conti e signori. Verona, Librería Universitaria, 1988, pp. 50-56

15.   Sobre la presencia de comunales altomedievales, Rao, Riccardo y Santos Salazar, Igor: «Risorse di pubblico 
uso e beni comuni nell’Italia settentrionale: Lombardia, 569-1100», Studia Historica. Historia Medieval, 37:1 (2019), pp. 29-
51; Oosthuizen, Susan: Tradition and transformation in anglo-saxon England. Archaeology, common rights and landscape. 
Londres, Bloomsbury, 2013. No obstante, una reciente y exhaustiva encuesta sobre el área del Rin en los siglos VIII y IX 
pone de relieve la inexistencia de espacios comunitarios permanentes y con un estatus particular; Larrea, Juan José: 



363ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI﻿

En el caso del cuadrante noroccidental de la Península Ibérica, la situación 
es parcialmente diferente, ya que se conservan algunas referencias –no muy 
numerosas– a la formalización de las prácticas colectivas, como sucede con 
las normas elaboradas para el aprovechamiento de las dehesas de la aldea de 
Madriz, en La Rioja16. Esta temprana presencia se ha relacionado con formas 
ancestrales de ocupación y aprovechamiento del espacio agrario, pero en realidad 
su existencia no se oponía a la de una sólida propiedad individual17. Por tanto, 
deben verse como parte integrante de la organización de un terrazgo complejo 
en el que derechos individuales y colectivos coexistían e incluso se solapaban. El 
problema de nuevo es la visibilización de los espacios y prácticas de uso colectivo 
en la documentación: ¿dónde están los comunales y cómo funcionaban?

Una de las áreas de uso colectivo que aparecen tempranamente en la evidencia 
escrita son las sernas. El término parece provenir de una voz céltica, senara, que 
significaría «campo que se labra aparte», aunque tendría una acusada polisemia18. 
Una de las acepciones se refiere a su condición de prestación de trabajo, que figura 
en numerosos textos sobre todo a partir del siglo XII. La serna entendida como 
tarea se realizaba en beneficio del señor, pero no necesariamente en un espacio 
agrario identificado como serna19. Esta es la segunda acepción, la de una parcela 
agraria. Los documentos atestiguan su diferenciación con respecto a otros tipos 
de parcelas, como los agros o las cortes. La cuestión radica en identificar qué era 
lo que hacía diferente a las sernas. Los estudios realizados sobre todo a finales 
del siglo XX las definieron como espacios roturados colectivamente y dedicados 
preferentemente al cultivo del cereal. Por tanto, se hallaban en los márgenes 
del terrazgo originado en la Alta Edad Media en el marco de procesos de creci-
miento agrario20. Se planteaba además que estas parcelas estaban subdivididas 
a su vez en subparcelas (faceras, hazas) utilizadas por las familias que tenían 

«Défricher la terre et se l’approprier. L’accès aux ressources de l’inculte dans le système agraire du haut Moyen Âge, 
Vierteljahrschrift für sozial und Wirtschaftsgeschichte, 106:3 (2019), p. 321.

16.   El texto en García Andreva, Fernando: El Becerro Galicano de San Millán de la Cogolla. Edición y estudio. 
Logroño, Fundación San Millán de la Cogolla, 2010, doc. CCXXVII.d.1 (1044). Véase Larrea, Juan José: «Obispos efímeros, 
comunidades y homicidio en La Rioja Alta en los siglos X y XI», Brocar, 31 (2007), p. 191.

17.   García de Cortázar, José Ángel: La sociedad rural en la España medieval. Madrid, Siglo XXI, 1988, pp. 35-44; 
Pastor Díaz de Garayo, Ernesto: Castilla en el tránsito de la Antigüedad al feudalismo. Poblamiento, poder político y 
estructuras sociales del Arlanza al Duero (siglos VIII–XI). Valladolid, Junta de Castilla y León, 1996, pp. 300-302.

18.   Alfonso de Saldaña, M.ª Isabel: «Las sernas en León y Castilla: contribución al estudio de las relaciones 
socio-económicas en el marco del señorío medieval», Moneda y Crédito, 129 (1974), pp. 153-210.

19.   Alfonso de Saldaña, M.ª Isabel: «Las sernas…», pp. 168-176; Botella Pombo, Esperanza: La serna: ocupación, 
organización y explotación del espacio en la Edad Media (800-1250). Santander, Tandín, 1988, pp. 60-62.

20.   Ortega Valcárcel, José: La transformación de un espacio rural: las Montañas de Burgos. Estudio de geografía 
regional. Valladolid, Universidad de Valladolid, 1974, pp. 333-335; García de Cortázar, José Ángel: «La serna, una etapa 
del proceso de ocupación y explotación del espacio», En la España medieval, 1 (1980), pp. 115-128; Villar García, Luis 
Miguel: La Extremadura castellano-leonesa. Guerreros, clérigos y campesinos (711-1252). Valladolid, Junta de Castilla y León, 
1986, pp. 127-128; Botella Pombo, Esperanza: La serna…, pp. 23-40; Reglero de la Fuente, Carlos Manuel: Espacio 
y poder en la Castilla medieval. Los Montes de Torozos (siglos X-XIV). Valladolid, Diputación de Valladolid, 1994, p. 158; 
Peña Bocos, Esther: La atribución social del espacio en la Castilla altomedieval. Una nueva aproximación al feudalismo 
peninsular. Santander, Universidad de Cantabria, 1995, pp. 33-37.



364

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

acceso a la serna21. Finalmente, estos análisis mostraban que la conexión entre 
las sernas-espacios agrarios con las sernas-prestaciones de trabajo pudo deberse 
a la idea de trabajo colectivo que se habría desplazado a una reserva señorial22. 

Tales trabajos se centraron sobre todo en las áreas cantábricas, combinando 
la información documental con la etnográfica, y crearon una descripción de 
recurso colectivo que sigue siendo válida. Pero una revisión de los datos obliga 
a matizar algunas de las afirmaciones. Se ha podido observar cómo las sernas no 
se emplazaban necesariamente en áreas periféricas dentro del terrazgo, sino que 
podían situarse en puntos muy cercanos a las localidades, además de relacionarse 
directamente con vías de comunicación que permitían un fácil acceso23. También 
se ha subrayado su conexión con modelos asociados a la creación de nuevos 
mecanismos de control social, como fueron las presuras altomedievales24. En 
el marco del proyecto de investigación Formación y dinámica de los espacios 
comunales ganaderos en el Noroeste de la Península Ibérica medieval: paisajes e 
identidades sociales en perspectiva comparada, financiado por la Agencia Estatal 
de Investigación, se ha realizado una base de datos sobre referencias a espacios 
comunales en la documentación escrita de la Meseta del Duero entre los años 
850-1200. Se han podido obtener datos sobre numerosas sernas en las que se 
cultivaban linares, viñedos, moreras e incluso en las que se obtenía leña, además 
de los usos cerealísticos25. Por consiguiente, eran parte intrínseca del terrazgo 
y su definición no respondía a una producción específica. Incluso se ha podido 
identificar la creación de sernas, por iniciativa del conde de Castilla, a finales del 
siglo X, lo que introduce el papel de la autoridad central en la formación y gestión 
de esos recursos colectivos26. Por tanto, aquello que diferenciaba a la serna era su 
gestión, es decir la manera en que se regían los derechos de acceso, y no el tipo de 

21.   Botella Pombo, Esperanza: La serna…, p. 33; Corbera Millán, Manuel e Ingelmo Casado, Ricardo: 
«Aportación a la historia de los terrazgos en la región cantábrica. Sernas en el valle del Saja y Liébana (Cantabria)», 
Historia Agraria, 55 (2011), p. 18.

22.   Botella Pombo, Esperanza: La serna…, p. 60.
23.   Corbera Millán, Manuel e Ingelmo Casado, Ricardo: «Aportación a la historia…», pp. 13-45; Carvajal Castro, 

Álvaro: «Prácticas colectivas y gestión de los espacios agrarios en la Alta Edad Media: una perspectiva comparada desde 
Irlanda y el noroeste de la Península Ibérica», Historia Agraria, 73 (2017), pp. 162-163. 

24.   Este hecho ya lo puso de relieve Botella Pombo, Esperanza: La serna…, p. 23. Un análisis más detallado en 
Larrea, Juan José: «Construir Iglesias, construir territorios: las dos fases altomedievales de San Román de Tobillas», en 
López Quiroga, Jorge, Martínez Tejera, Artemio M. y Morín de Pablos, Jorge (eds.): Monasteria et territoria. Elites, 
edilicia y territorio en el Mediterráneo medieval (siglos V–XI). Oxford, Archaeopress, 2007, pp. 330–333.

25.   Esta diversidad ya fue atestiguada por García de Cortázar, José Ángel: «La serna…», pp. 120-121. Véanse 
también Larrea, Juan José: «Obispos efímeros…», p. 188 y Carvajal Castro, Álvaro: «Prácticas colectivas…», p. 166. 
Ejemplos de usos no específicamente cerealísticos en Mínguez, José M.ª: Colección diplomática del monasterio de 
Sahagún (siglos IX y X). León, Centro de Estudios San Isidoro, 1976, doc. 290 (977/06/16), moreras y viñedos; Barrios 
García, Ángel: Documentos de la Catedral de Ávila (siglos XII-XIII). Ávila, Institución Gran Duque de Alba, 2004, doc. 
5 (1142/09/27), linares; Martín Rodríguez, José Luis: Orígenes de la Orden Militar de Santiago (1170-1195). Barcelona, 
CSIC, 1974, doc. 284 (1192), sernas destinadas a prados de siega y a leña.

26.   León 4, doc. 1067 (1049/07/17), donde se menciona la serna de Pozuelo (en Tierra de Campos), que fue puesta 
en cultivo por el conde don Sancho de Castilla por medio de Munio Gudestéiz.



365ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI﻿

cultivos ni su carácter de espacio roturado, aunque en ocasiones pudiera haberse 
originado en esa circunstancia. Pero ¿en qué consistía esa gestión? 

Esa misma base de datos pone de manifiesto la relevancia de las sernas: de los 
560 espacios colectivos que se han podido identificar, 336, es decir, un 60%, se 
refiere a sernas, habiéndose excluido todas aquellas menciones que se referían a 
prestaciones de trabajo. Su distribución es continua en el tiempo, ya que desde 
los primeros documentos conocidos en la segunda mitad del siglo IX aparecen 
referencias a sernas. Una situación que se perpetuó hasta el final del periodo de 
estudio. Sin embargo, la información sobre las sernas es muy poco elocuente. 
En la mayoría de las ocasiones, los textos se limitan a mencionar su existencia, 
frecuentemente en manos de aristócratas, instituciones eclesiásticas o reyes. El 
resultado es que las formas de gestión continúan siendo opacas, bien porque eran 
algo conocido y asumido, por lo que no era necesario describirlas, bien porque 
la propiedad de las sernas que aparece en estos textos no se relacionaba con esa 
gestión sino con otros significados. Sin embargo, contamos con algunos pocos 
documentos que pueden ser reveladores de cómo funcionaban esas sernas a través 
de la existencia de parcelas internas27. El objetivo de este trabajo es examinar 
cómo se organizaba esa gestión y, en definitiva, averiguar qué era una serna, sin 
perder de vista el papel que desempeñaban los espacios de uso colectivo en las 
sociedades rurales.

2.	SERNAS, RACIONES Y PROPIETARIOS EN EL SIGLO XI

Un estudio detallado de algunos testimonios en los que se observan ese tipo 
de transacciones puede ofrecernos pistas más seguras para entender qué era una 
serna. Para ello, se han seleccionado cuatro casos de estudio, todos ellos datados 
en el siglo XI. La elección de esta cronología no se ha realizado al azar: es un 
tiempo de incremento de la visibilización de los espacios de uso colectivo y, en 
especial, de las sernas. La presencia señorial se hace más manifiesta, poniendo de 
relieve lazos que quizás en el siglo X eran menos evidentes, debido a las propias 
características de la documentación. Por otro lado, la dispersión geográfica de 
los casos seleccionados permite evitar el sesgo regional. A pesar de que contamos 
con evidencias muy locales, su repetición en zonas bastante alejadas nos revela un 
patrón más global sobre cómo podían funcionar en la práctica las elusivas sernas. 
Por supuesto, no se pretende crear un modelo único, ya que el término etiquetó 
con toda seguridad situaciones dispares, pero al menos ofrece algunas pautas que 
pueden considerarse más o menos comunes.

27.   Así lo advierte también Carvajal Castro, Álvaro: «Prácticas colectivas…», p. 166.



366

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

2.1. LAS SERNAS DE FRUELA MUÑOZ

El primero de los casos de estudio que se van a examinar nos sitúa en la montaña 
leonesa, en el alto valle del río Luna, uno de los afluentes del Órbigo (Figura 1). 
Se trata de una serie de menciones documentales referidas a una o varias sernas 
localizadas en los alrededores de Viñayo, vinculadas directa o indirectamente 
con la conocida figura del conde Fruela Muñoz. Este personaje acumuló un 
importante patrimonio a un lado y otro de la Cordillera Cantábrica y Viñayo fue 
el lugar donde se detecta una más acusada concentración de bienes y donde fijó 
su lugar de residencia28. Tuvo una estrecha relación con Vermudo III, de quien 
obtuvo la villa de Regos (actual Villaviciosa de la Ribera, León) en el año 1031, que 
había sido hasta entonces una uilla de mandamento del rey, mostrando así una 
escala de intereses que se movía a un nivel supralocal29. Se trataba de un magnate 
de primer orden, que, en el caso del área de Viñayo, desempeñaba un importante 
papel como principal autoridad local, cuya mejor manifestación era el ejercicio de 
la justicia. De hecho, buena parte de su patrimonio provenía de su participación 
en actos judiciales, prestando a veces apoyo en las disputas, pero también y sobre 

28.   Véase García Leal, Alfonso: «Los condes Fruela Muñoz y Pedro Flaínez: la formación de un patrimonio 
señorial», Anuario de Estudios Medievales, 31:1 (2006), pp. 1-110.

29.   OD, doc. 134. No obstante, la actividad en ese lugar de Fruela Muñoz es previa, ya que cuatro años antes le 
vemos recibiendo una tierra y una viña en dicho lugar debido a la marcha de un tal Paterno de la villa, a pesar de ser 
mandamento del rey; OD, doc. 180. Posiblemente ya entonces disponía de un poder jurisdiccional quizás delegado del 
rey, que Vermudo III transformó en una propiedad de Fruela Muñoz.

Figura 1. Localización de los casos de estudio: 1) Viñayo; 2) Valdesaz de los Oteros; 3) 
Arouca; 4) Villasinda



367ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI﻿

todo percibiendo las multas judiciales, los iudicatos30. Así se observa en la zona 
de Viñayo, aunque el grueso de sus posesiones en otras zonas tenía un carácter 
distinto, no relacionado con el ámbito judicial31. Por otro lado, el matrimonio de 
su hija, María Fruelaz, con otro influyente magnate, Pedro Flaínez, en torno a 
1040, consolidó a esta familia aristocrática32.

Como consecuencia del intenso dominio local de Fruela Muñoz sobre Viñayo, 
aparecen en escena algunas menciones a sernas. La primera de ellas es en 1022, 
cuando una mujer llamada Emlo entregó en concepto de multa a Fruela Muñoz 
y a su primera esposa Amuna una serie tierras en la localidad de Viñayo, entre las 
cuales se encuentra la racion que le correspondía a ella y a su familia en una serna 
localizada en Canpo Redondo33. Según el documento, esta entrega debió realizarse 
después de que Emlo reconociera que había inducido a una sierva de Fruela Muñoz 
a que cometiera un robo contra los bienes de este34. Pero el detalle más relevante es 
que la titularidad sobre esa serna recaía en el propio Fruela Muñoz: et in illa serna 
uestra. Unos años más tarde, en 1027, otra mujer llamada Toda, junto con sus hijos, 
vendía a Fruela Muñoz a cambio de ocho sueldos de plata y cereal las tierras que 
poseía en el valle de Viñayo, en una serna que de nuevo aparece vinculada al magnate 
asturiano35. Otros textos revelan, aunque de manera indirecta, la presencia de una 
serna relacionada con Fruela Muñoz en Viñayo. Así sucede en 1035, cuando un tal 
Algestre (apodado Cidi) vendía al conde una heredad integrada por tres tierras en 
la citada localidad, una de las cuales delimitaba con una serna del propio Fruela 
Muñoz36. También en 1045, en otra venta realizada por Celsa y Dompatre, junto 
con la mujer de este último, llamada Domnabona, a favor de Fruela Muñoz se cita 
un linar en el lugar de La Vega, junto a la serna de Fruela Muñoz37. 

La documentación no es muy elocuente en relación a la localización de las 
sernas: mientras en un caso se menciona la serna con un locativo, Canpo Redondo, 
en otro simplemente se nos indica que se hallaba bajo una peña y otra cita habla de 
su cercanía a un lugar llamado La Vega. La parquedad de las fuentes documentales 
consultadas no nos permite esclarecer si en los cuatro casos se está haciendo 
referencia a una misma serna a través de distintas formas y que podría localizarse 
en una zona inmediata a la localidad de Viñayo, quizás en el espacio que se abre 

30.   Sobre estos temas, véase Martínez Sopena, Pascual: «La justicia en la época asturleonesa: entre el Liber y 
los mediadores sociales», en Rodríguez, Ana (ed.): El lugar del campesino. En torno a la obra de Reyna Pastor, Valencia, 
Universidad de Valencia, 2007, pp. 239-260, especialmente pp. 251-253.

31.   Una visión global en García Leal, Alfonso: «Los condes…».
32.  Véase Martínez Sopena, Pascual: «Prolis Flainiz. Las relaciones familiares en la nobleza de León (ss. X-XII)», 

Studia Zamorensia, 2018, p. 83.
33.   OD, doc. 148. (16/04/1022): Et in illa serna uestra, ad illo Canpo Redondo, illa racione de me mater et de meos 

germanos et mea, ad intereg[ro]...
34.   OD, doc. 147 (1022[/04/13]).
35.   OD, doc. 182: Et uendimus, una cum filis meis Saracino et Egila, Oriolo, in lo predicto in uale de Uinagio, ut uocidant 

in ila Peca de Fero, in ila uestra senra su illa pena..
36.   OD, doc. 218: Et alia terra in illa Ueiga, per termino de Didago et per illa uestra senrra…
37.   ODL, doc. 239: Et in illa Ueiga, iusta uestra senra…



368

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

al Este de la actual población. Pero no se puede descartar que pudiera existir más 
de una serna dispersa por el territorio de Viñayo. No obstante, en todos los casos 
se reconoce explícitamente la autoridad de Fruela Muñoz como titular. Al mismo 
tiempo, dos de los documentos evidencian la subdivisión interna en pequeñas 
raciones o unidades de explotación. Los individuos que las explotaban podían 
disponer de estas unidades para llevar a cabo transacciones comerciales e incluso 
para hacer frente al pago de un iudicato. Sea como fuere, se observa claramente 
la existencia de dos niveles diferenciados de titularidad dentro de las sernas de 
Fruela Muñoz: el que correspondía al conde y el que se vinculaba con propietarios 
de raciones o unidades menores.

2.2. LA SERNA DE SAN CIPRIANO DE VALDESAZ

El siguiente caso de estudio se sitúa en Valdesaz de los Oteros (León) (Figura 1). 
Se trata de una serna de la que tenemos constancia documental en tres diplomas 
procedentes del archivo de la Catedral de León. El primero de ellos se data en 
1046, cuando Zuleimán Emelez y su mujer, Aracude donaron al abad Fortes y al 
monasterio de San Cipriano de Valdesaz dos aranzadas de viñas: una de ellas la 
habían comprado en el barrial de Cavenes y otra, que el propio Zuleimán había 
plantado y labrado, en la serna de Sancti Cipriani38. En 1064, Alvito, con su mujer y 
sus hijos, donaban en remedio de sus almas al abad Fortes y al monasterio de San 
Cipriano una cuba y una aranzada de viña que había sido plantada por ellos en la 
serna de San Cipriano39. Ese mismo año, el presbítero Bermudo y Vellita donaron 
al abad Fortes y al monasterio de San Cipriano de Valdesaz tres cuartas partes 
y media de la viña que está en la serna de Sancti Cipriani episcopi40. También en 
1067, Domingo Ramírez donaba para después de su muerte y en remedio de su 
alma, al monasterio de San Cipriano de Valdesaz una viña de media aranzada por 
encima de illa senrra de monesterio41. Esta mención, al igual que sucedía en el caso 
de Fruela Muñoz, revela que la serna era un elemento importante en el terrazgo 
y que se concebía como un espacio unitario, que actuaba como posible punto 
de delimitación. Parece claro además que las citas se refieren a una única serna, 
que se encuentra bajo el control del monasterio de San Cipriano. Pero al mismo 
tiempo, y como sucedía en Viñayo, nos encontramos con un titular principal y 
otros individuos que ostentaban el control de parcelas, en este caso de viñas, que 
vendieron al propio monasterio.

38.   León 4, doc. 1036 (1064/05/27).
39.   León 4, doc. 1129 (1064/03/27): ipsa uinea in ipsa senrra de Sancti Cipriani et erit de mea postura...
40.  León 4, doc. 1130 (1064/03/29).
41.   León 4, doc. 1145 (1067/01/25): in loco predicto super illa senrra de monesterio.



369ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI﻿

Los estudios sobre San Cipriano de Valdesaz coinciden en destacar su importante 
papel comarcal en la zona de los Oteros durante estos siglos42. Por tanto, nos 
hallamos, al igual que en Viñayo, con un poderoso actor social a escala local. El 
monasterio aparece reiteradamente como el titular de la serna, que es identificada 
precisamente con él, incluso tomando el mismo nombre. Pero al mismo tiempo 
se reconocen varios individuos que poseían aranzadas de viñas dentro de la serna, 
algunos de los cuales las habían plantado ellos mismos. Un aspecto importante 
es la dedicación vitícola de la serna, o al menos de parte de ella, lo que refuerza la 
idea de que la clave para que un espacio se definiera como serna no era el tipo de 
cultivo. Además, estos individuos parecen haber emprendido tareas de plantación 
y cuidado. Es probable que pudiera mediar algún tipo de acuerdo previo, por el 
cual los monjes de San Cipriano recibiesen posteriormente esos terrenos, pasado 
un tiempo ya cultivados. Sin embargo, se trata de una pura conjetura, ya que no 
se menciona en ninguno de los textos.

En cualquier caso, la importancia de esta abadía para nuestro estudio radica 
de nuevo en la existencia de dos niveles de actuación: el del monasterio, que daba 
nombre a la propia serna, y el de los individuos que poseían y cultivaban aranzadas 
de viñas. Aquí no se habla de raciones, pero tampoco es muy significativo, porque 
en esencia se corresponden a esas explotaciones internas y la terminología puede 
variar de lugar en lugar. Otro aspecto significativo es que quienes disponían 
de esas aranzadas configuraban un conjunto significativo de la sociedad local. 
Son unidades familiares campesinas que disponían de la capacidad de plantar 
un terreno y que tenían otros bienes, pequeñas parcelas que los identifican con 
propietarios campesinos de nivel medio. E igualmente se observa la presencia de 
un presbítero, Bermudo, cuyo rango social dentro de este ámbito le situaría en 
el vértice del poder local y que, sin embargo, participaba en la explotación de la 
serna43. Por tanto, estamos con una muestra representativa de esa sociedad local, 
sin que medien unos lazos de dependencia señorial, aunque las donaciones y ventas 
podían expresar la formación de lazos clientelares44. De todos modos, a efectos de 
nuestro estudio, lo más relevante es dejar constancia de nuevo de ese doble nivel 
en la serna, sin que exprese necesariamente una situación de dependencia social. 

42.  Alonso Ponga, José Luis: Historia antigua y medieval de la comarca de los Oteros. León, Celarayn, 1981, p. 76; 
Rollán Ortiz, Jaime Federico: «Notas sobre la iglesia de Valdesaz de los Oteros», Tierras de León, 85 (1991), p. 158.

43.   Sobre los presbíteros, véase Álvarez Borge, Ignacio: Poder y relaciones sociales en Castilla en la Edad Media. Los 
territorios entre el Arlanzón y el Duero en los siglos X al XIV. Salamanca, Junta de Castilla y León, 1996, p. 32 y 54-58; Luis 
Corral, Fernando: «Lugares de reunión, boni homines y presbíteros en Valdevimbre y Ardón en la Alta Edad Media», 
Medievalista online, 18, 2015 (https://medievalista.fcsh.unl.pt/MEDIEVALISTA18/corral1805.html); DAVIES, Wendy, «Local 
priests in Northern Iberia», en Patzfold, Steffen y Van Rijn, Carine (eds.): Men in the middle. Local priests in early medieval 
Europe. Berlín, De Gruyter, 2016, pp. 125-144; Pérez, Mariel: «Clérigos rurales, comunidades y formación de las estructuras 
parroquiales en la diócesis de León (siglos XI-XIII), Espacio, Tiempo y Forma. Historia Medieval, 31 (2018), pp. 547-574.

44.   Un análisis de este tipo, aunque para un periodo más tardío, en Pascua Echegaray, Esther: «Vasallos y 
aliados con conflictos: las relaciones entre Santa María de Montederramo y la sociedad local gallega del siglo XIII», 
en Pastor, Reyna y otros: Transacciones sin mercado: instituciones, propiedad y redes sociales en la Galicia monástica, 
1200-1300. Madrid, CSIC, 1999, pp. 38-90.

https://medievalista.fcsh.unl.pt/MEDIEVALISTA18/corral1805.html


370

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

2.3. LA SERNA DE AROUCA

Un tercer caso nos lleva a Arouca, en el actual distrito de Aveiro (Figura 1), 
donde se implantó un monasterio, el de São Pedro de Arouca, cuyos orígenes se 
sitúan en el siglo X, aunque su momento de esplendor llegará en los siglos XII y 
XIII45. No obstante, contamos con un interesante dossier documental de la segunda 
mitad del siglo XI en donde se pone de manifiesto su creciente relevancia en la 
sociedad local, obteniendo diversas donaciones. Una de ellas es la que aquí nos 
interesa. En 1085, Gundisalvo Zaccarias y Veila Trastemerizi donaron al monasterio 
sus heredades en Arouca. El primero de ellos entregó aparentemente una serna, 
pero en realidad lo que donó fue la ratione que en ella tenía, como aclara más 
tarde. Veila Trastemerizi también dio su ratione en la serna que había recibido de 
Ero y Gundisalvo Zaccarias; pero también dio al monasterio la quinta parte de 
sus bienes en Romariz y Figuereido, poblaciones cercanas. Tras la datación del 
texto, se añadieron las donaciones efectuadas por Cesario y Gundisalvo Zaccarias, 
hermanos de Gundisalvo y de Ero, que donaron sus rationes en la misma serna46. 

Todas estas rationes se correspondían con la misma serna, emplazada, como se 
señala, entre Romariz y São Pedro. Aunque las delimitaciones varían en cada uno 
de los casos, lo que indica que no se estaba entregando el mismo espacio físico, 
siempre se localizan en ese sector. Por otro lado, desconocemos la producción que 
se llevaba a cabo en esta serna. Igualmente, no se menciona que el monasterio de 
Arouca tuviera algún tipo de control sobre la serna, aunque se indica que limitaba 
con el termino del monasterio. Los donantes poseían rationes dentro de la serna, 
pero no la serna en su conjunto: esto puede ser efecto de una subdivisión de una 
propiedad familiar o estar plasmando las unidades de explotación que integraban 
el tejido interno de la serna. Esta última explicación es la más factible, porque las 
delimitaciones parecen indicar unidades muy concretas. La ratione de Gundisalvo 
Zaccarias aparece en un marco de lomas, caminos y riachuelos, mientras que 
la de Vela Trastemerizi señala entre sus límites Pala y Penso, pequeños casales 
emplazados unos centenares de metros más al Este de zona referenciada en la 

45.   Coelho, Maria Helena da Cruz: O mosteiro de Arouca. Do século X ao século XIII. Coimbra, Universidade de 
Coimbra, 1977.

46.   PMH-DC, doc. DCXXXVI: ego Gundisaluo do ad ipso loco Sancti Petri de tota illa senrra quomodo se leuat de 
termino de ipso monasterio que uenit contra Uilla Bona et uadit per fundo de ipsa senrra per ipsos marcos et inde sursum 
infesto per media lomba sicut diuidet aqua inter Romarizi et ipso monasterio usque ferit in termino de Sancto Petro. De ipsum 
que conclusimus mea ratione integra sicut iam meo ermano Ero Zacharias fecit… Et ego Ueila similiter de illa senrra do ibi 
inde ipso monasterio mea ratione sicut dedit Ero Zaccarias et Gundisaluo Zaccarias et insuper adicio ibi quomodo diuidet 
ipsa senrra per agro de calce et quomodo spartit de casale de Pausata et inde sursum quomodo diuidet per casale de Palla et 
inde sursum infesto totum in directo usque ferit in Penso in ipso termino de Sancto Petro, de toitum isto que conclude mea 
ratione ad ipso monasterio…Et ego Cesario Zaccarias, sicut primiter fecerunt meos ermanos Ero Zaccarias et Gundisaluo 
Zaccarias, ego sic facio testamentum de mea ratione de ipsa senrra ad ipso monasterio supranominato, et insuper accepi 
de ipsos fratres una manta ad confirmandum testamentum. Et ego Gundesindo Zaccarias similiter facio testamentum, sicut 
iam prius fecerunt fratres meos Ero Zaccarias et Gundisaluo Zaccarias et Cesario Zaccarias; concedo ad ipso monasterio de 
Sancto Petro mea ratione de illa senrra que de sursum resonat…



371ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI﻿

donación de Gundisalvo, a pesar de hablarse de la misma serna. Esta hipótesis 
queda reforzada por un documento posterior en el que Cesario Trastemerizi y 
Tratemiro Euroquizi entregaron al monasterio de Arouca una serie de bienes 
(hereditates nostras proprias). Cesario, que podría ser hermano de Vela Trastemerizi, 
entregó su ratione en la serna de Pausata, cuyo emplazamiento parece ser semejante 
al de la citada en 1085, al igual que habían entregado sus rationes previamente 
Gundisaluo Zaccarias y sus hermanos47. 

Todos estos individuos parecen componer un conjunto social de campesinos de 
cierto nivel económico, definidos entre sí como heredes; el hecho de que donaran al 
monasterio pudo haber sido un medio para consolidar unas relaciones clientelares 
con el cenobio. A pesar de que algunos de ellos tienen una relación familiar, al 
menos pueden observarse dos familias distintas y cada uno de ellos posee parcelas 
específicas. Pero, al contrario de lo que sucedía en los casos previos, aquí no se 
reconoce una propiedad diferenciada del monasterio que está acumulando en 
cambio una serie de rationes.

2.4. LA SERNA DE VILLASINTA DE TORÍO

Nuestro último ejemplo se refiere al conflicto entre los hombres de Villa Síntula, 
que parece identificarse con el lugar de Villasinta de Torío, al norte de la ciudad de 
León, y el abad de San Félix de León, en 1099 (Figura 1). La cuestión que se estaba 
dirimiendo era que los hombres de Villasinta –ocho en total– habían plantado 
una viña en la serna del monasterio en Villasinta sin permiso del abad. En el 
documento, reconocían ese hecho y llegaban a un acuerdo: el monasterio permitió 
que tuvieran la viña y que la cercasen, pero estaban obligados a entregar la mitad 
de la producción. Se añadía que en caso de venta, donación, herencia o mañería 
(es decir muerte intestada), la viña se mantendría en esa situación, pero en caso 
de adule, término que parece indicar algún tipo de delito, pasaría íntegramente 
al monasterio. Además se indicaba que los ocho hombres de Villasinta darían 
ayuda y servicio a San Félix y le pagarían un diezmo por la mitad de sus viñas48.

47.   PMH-DC, doc. DCLIX (1086/04/21): … et ego Cesario do ad ipso loco mea ratione de ipsa senrra de Pausata que 
iacet iuxta illo termino de ipso monasterio quomod se leuat de fundo usque ad caput sursum infesto sicut diuidet cum ipso 
casale de Pausada sicut iam alios meos heredes ibi testarunt Gunzaluo Zacarias et suos iermanos sicut illos fecerunt de ipsa 
senrra pro suas animas testamento ita et ego fatio ad ipso loco Sancti Petri pro remedio anime mee…

48.   León 4, doc. 1302 (1099/08/28): facimus pactum simul et placitum per scriptum firmissimum pro illa uestra senra 
de Uilla Sintila que iacet super area que posuimus eam uineam sine uestro mandato. Post hec uenimus inde ad confecta 
ut teneamus eam et laboremos et claudamus eam quantum melius potuerimus et uos bene uideritis, et demus inde ad uos 
medietatem de quantum ibi abuerimus. Et de eadem uinea quando fuerit pro partire adprhendite uestra medietate et illa 
nostra medietate teneamus eam. Et si abuerimus eam uendere uel donare aut testare aut si in manneria caderit, sedeat a 
Sancto Felice; et si contingerit in qualibus tempus ut cadeat in ad[u]le, ueniat tota illa hereditate a Sancto Felice sine nulla 
baralia uel iuditio. Et nos facimus seruitium et adiutorium ad domum de casa de Sancto Felice et de illa nostra medietate 
decimum integrum demus a Sancto Felice…



372

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Este documento ofrece interesantes aspectos relacionados con la gestión de 
las sernas. En primer lugar, contamos con un colectivo con derechos de acceso a 
la serna que se define en términos de residencia: son los homines de Uilla Sintula. 
Al menos en este caso parece que la pertenencia a una comunidad de habitantes 
era la condición necesaria para explotar ese terreno. No sabemos si se trataba del 
total de los pobladores –lo que resulta la hipótesis más factible– o una fracción de 
ellos, pero lo que les definía y les permitía tener acceso a la serna del monasterio 
era su residencia en Villasinta. En cualquier caso, la titularidad superior recaía en 
el monasterio de San Félix de León. La plantación de la viña en la serna se llevó 
a cabo sin el consentimiento del cenobio. No es posible conocer las razones que 
animaron a los habitantes de Villasinta a emprender esa acción, ni tampoco las que 
pudo esgrimir el monasterio para rechazarlas. Puede conjeturarse la existencia de 
algún tipo de tensión entre las formas de gestión cotidiana y el control que ejercía 
el titular superior de la serna, en este caso el monasterio de San Félix de León, 
un actor geográficamente alejado de la zona. En cualquier caso, hubo una acción 
colectiva rechazada por los monjes. Por tanto, se pone de relieve, como en otros 
ejemplos anteriores, la existencia de dos niveles de titularidad dentro de la serna.

El acuerdo es igualmente significativo, ya que se sigue permitiendo a los ocho 
homines de Uilla Sintula que obtengan la mitad de la producción, entregando la 
otra mitad al monasterio. Dicha cláusula funciona como el pago de los daños. Pero 
son mucho más relevantes todavía las otras dos condiciones. La primera es que 
esos homines podían vender, donar e incluso testar esa viña, o tal vez la parte que 
de ella les correspondía. Por tanto, gozaban de una autonomía suficiente dentro a 
la hora de hacer transacciones con sus explotaciones. La segunda se refiere a que 
pagarían el diezmo de la mitad del viñedo, lo que podría ser una evidencia de la 
implementación del modelo decimal. Sin embargo, no puede desestimarse que se 
trate simplemente de un censo que recibía el monasterio valorado en la décima 
parte de la cosecha. Esta hipótesis se refuerza por el hecho de que únicamente 
se aplica a la mitad de las viñas y no a su totalidad. Debe tenerse en cuenta que 
el monasterio se quedaba con la mitad de la producción, pero las viñas seguían 
estando bajo gestión de los homines de Uilla Sintula y, sin embargo, nada se decía 
del diezmo de esas viñas. Esta situación nos inclina a pensar más en un censo 
agrario y no en una renta eclesiástica, aunque carecemos de informaciones sobre 
si el monasterio pudo haber controlado también la parroquia, por lo que esa mitad 
de la producción quedaba al margen del diezmo. 

3.	LA DOBLE ORGANIZACIÓN DE LAS SERNAS:  
LAZOS HORIZONTALES Y RELACIONES VERTICALES

El análisis de los cuatro casos específicos permite sostener la existencia de un 
doble nivel de organización dentro de las sernas, como algunos investigadores 



373ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI﻿

han propuesto recientemente en términos más hipotéticos49. Por un lado, nos 
encontraríamos con un nivel superior que se hallaba en manos de magnates y 
monasterios y que se debe relacionar con la titularidad de la propiedad de la 
serna. Por otro lado, existía un nivel inferior de organización, constituido por 
parcelas internas dentro de la serna que eran explotadas por individuos que podían 
venderlas, cambiarlas o donarlas. En esas parcelas, que a veces se mencionan como 
raciones o rationes, se llevaba a cabo la producción familiar, aunque cabe pensar 
que individuos y familias disponían de otras parcelas no integradas en la serna. 
En al menos dos casos (Valdesaz de los Oteros y Villasinta de Torío) se menciona 
el viñedo como actividad desarrollada en estas parcelas. En realidad, se trataba 
de una producción reciente en ambas ocasiones. Las sernas podrían haber sido 
espacios sometidos a un mismo aprovechamiento, que en ocasiones se modificó; 
la introducción del viñedo quizás fuera consecuencia de la necesidad de disponer 
de áreas para este cultivo que no se sustrajeran al terrazgo existente. El hecho 
de que en Villasinta se hable de una acción colectiva podría indicar la necesidad 
de disponer de una amplia mano de obra o más probablemente la obligación 
de que estas decisiones fuesen tomadas conjuntamente por todas las unidades 
domésticas que tenían acceso a la serna. Es en este nivel donde posiblemente la 
posesión familiar era reconocida por mutuo consentimiento de los usuarios, sin 
necesidad de un documento legal, frente a la titularidad eminente que se basaba 
en documentos escritos50.

Si podemos observar la acción individual y colectiva en ese nivel inferior, ¿en qué 
consistía el nivel superior que ostentaban magnates y monasterios en el siglo XI? 
La información sobre la Alta Edad Media europea recoge la existencia de un poder 
central que garantizaba los usos locales, como ya se ha señalado. Una hipótesis es 
que precisamente el control superior de la serna se relacionase con la salvaguarda de 
la serna como tal, es decir de los usos y derechos sobre ella, ante posibles abusos o 
amenazas y constituía, por tanto, una herramienta de legitimación de la autoridad. 
El problema estriba en que esas funciones no se explicitan en los textos, dado que 
no era ese el objetivo por el que fueron creados los documentos. De todas formas, 
hay algunas evidencias que es preciso considerar. Los propietarios o titulares de 
las sernas se despreocupan de la gestión cotidiana, incluso cuando, como fue el 
caso de Villasinta, parecen tomarse decisiones al margen del abad de San Félix; 
el texto pone de manifiesto que finalmente el monasterio aceptó, con una serie 
de condiciones, la plantación de viñedos, quizás porque su oposición se debía a 
la necesidad de fijar el control de la producción. A esa despreocupación por la 
gestión cotidiana se añade la ausencia de conflictividad: es un dominio aceptado 

49.   El texto clave en tal sentido es Carvajal Castro, Álvaro: «Prácticas colectivas…», p. 167. La hipótesis ha sido 
algo más desarrollada en Martín Viso, Iñaki: «Commons and the construction of power in the early Middle Ages: 
tenth-century León and Castile», Journal of Medieval History, 46:4 (2020), pp. 373-395.

50.   Botella Pombo, Esperanza: La serna…, p. 31.



374

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

y reconocido. Por tanto, parece razonable pensar en términos de salvaguarda, de 
autoridad superior que garantizaba los usos y que puede servir como árbitro en 
casos de litigo o como defensor cuando haya una amenaza. Este nivel superior 
no debe necesariamente interpretarse en términos de una propiedad fundiaria: 
lo que se disponía es de un control superior expresado en esa salvaguarda. Esa 
era la clave de la titularidad superior sobre las sernas, que podía ser objeto de 
transacción, convirtiéndose así en parte del patrimonio de grupos de estatus 
superior, como sucede con Fruela Muñoz, o de monasterios, como San Cipriano 
de Valdesaz, São Pedro de Arouca o San Félix. Podría entenderse como una suerte 
de «propiedad eminente». 

Podría plantearse que los testimonios no exponen esa idea, aunque tampoco 
la excluyen. Las transacciones reconocidas en Valdesaz y en Arouca podrían 
relacionarse con las complejas relaciones entre sociedad local y monasterios. 
La entrega de una racion en la serna de Fruela Muñoz se entiende por el poder 
judicial que dispone y probablemente fue el fruto de la negociación de la multa51. 
Y los problemas entre San Félix y los homines de Uilla Sintula son una muestra de 
las tensiones que podía provocar un escaso control de la actividad cotidiana. Por 
tanto, los contextos en los que se han producido estos documentos no se refieren a 
esa función, sino que se relacionan con las dinámicas de tipo señorial o patrimonial 
que se podían generar. Ahora bien, el control sobre la serna tendría su origen –y esa 
es la hipótesis que manejamos– en una imagen «paternalista» de su titular. A partir 
de ese mecanismo de legitimación podían después crearse otras dinámicas, que 
ponían en evidencia los lazos verticales creados entre los poseedores de derechos 
en un nivel inferior y los titulares de los derechos superiores.

Aunque otros investigadores ya han señalado el papel de las parcelas internas, la 
existencia de estos dos niveles permite reconsiderar la idea de que la titularidad de 
las sernas era muy dispar, incluyendo a grupos de vecinos52; en realidad estos solo 
disponían del nivel inferior y no de la titularidad eminente. Pero la conexión entre 
ambos niveles es muy oscura. Sin embargo, el análisis del documento de Villasinta 
nos brinda la oportunidad de observar la presencia de rentas. Los decimis del texto 
podrían indicar la existencia de un pago consistente en una décima parte de la 
producción. No es la única mención, ya que existen otras recogidas en documentos 
ya del siglo XII. La cita de unos decimis partis regis en un texto de 1176 en el que el 
abad de Santo Domingo de Silos debe pagar doscientos maravedís al de San Pedro de 
Arlanza por una serie de sernas, señalando los diezmos de las sernas regias (decimis 
de sernis regiis) en Tabladillo y en Huerta, parece ir en ese mismo sentido. Aunque 
la evidencia no es del todo clara, parece que tampoco en ese caso estaríamos ante 
una referencia al diezmo, ya que era el monarca el que inicialmente parece haber 

51.   Martínez Sopena, Pascual: «La justicia…», p. 255.
52.   Botella Pombo, Esperanza: La serna…, pp. 37-39.



375ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI﻿

recibido esos pagos53. Resulta razonable pensar que la salvaguarda de la serna no era 
gratuita, sino que implicaba un contradón en términos económicos54.

Este modelo de articulación existía en el siglo XI. Pero tenemos también algunos 
ejemplos del siglo XII que permiten asegurar su continuidad. Así, en 1165 Martín 
Muñoz, prior de San Isidoro de León, entregaba a los pobladores de Renueva, 
barrio extramuros de León, una serie de huertos en una serna del monasterio. Se 
acordaba que cada uno de ellos pagara anualmente doce dineros y la décima parte 
de los frutos55. El texto evidencia claramente la existencia de dos niveles, ya que 
los huertos se entregaban con la facultad de que podían ser vendidos o donados 
libremente, aunque el monasterio se reservaba la titularidad superior56. Otros textos 
son menos elocuentes, pero revelan la existencia de ese doble nivel de titularidad57.

Los individuos que explotan las parcelas internas de las sernas, es decir que 
disfrutan de esos derechos de acceso y aprovechamiento, no eran unos campesinos 
dependientes. Se trata en todos los casos de gentes que no tienen una vinculación 
de carácter servil, sino que pueden identificarse con representantes de unidades 
domésticas campesinas. Aunque no deja de ser una hipótesis, las rationes no eran 
más que una parte de su patrimonio. El ejemplo de Valdesaz de los Oteros es quizás 
el más elocuente al mencionarse incluso a un presbítero, una figura relevante en la 
comunidad local. Es igualmente notable cómo en Villasinta esos derechos se refieren 
a un colectivo de residentes en una localidad. Estas referencias no son frecuentes, 
pero hay otros datos en la documentación del siglo XII en los que se identifica al 
conjunto de familias de una localidad con la explotación de una serna58.

Sin embargo, la mayoría de las citas son bastante elusivas al respecto y en los otros 
tres casos no se puede asegurar que así fuese. Una hipótesis factible, a tenor de los 
casos analizados, es que solo aquellas unidades familiares que se consideraban parte 
de la comunidad local pudieran acceder a las sernas. Otra cosa distinta es que esa 
situación se formalizase en términos comunitarios, sobre todo cuando se expresa 
en unos documentos que se centraban en cesiones individuales y no colectivas. Pero 

53.   Vivancos Gómez, Miguel C.: Documentación del monasterio de Santo Domingo de Silos (954–1254). Burgos, 
Garrido Garrido, 1988, doc. 71 (1176/07).

54.   Carvajal Castro, Álvaro: «Prácticas colectivas…», p. 168.
55.   Martín López, María Encarnación: Patrimonio cultural de San Isidoro de León. Documentos de los siglos X-XIII. 

León, Universidad de León, 1995, doc. 82: ut per unum quodque anum ad festum, videlicet, Pasce de uno quoque orto XII 
denarios persolvatis homo etiam Sancti Ysidori ad unumquemque ortum per gens accipiat decimam partem de omni frutu 
quem ibi invenerit ad tempus fructus colligendi tam videlicet de arboribus quam de vineis et de omni alio frutu…

56.   Martín López, María Encarnación: Patrimonio…, doc. 82: Tali pacto damus vobis hos ortos ut vendendi donandi 
faciendi de eis quodquod vobis placuerit licenciam et potestatem habeatis inter nos tantum quod nostrum directum semper 
habeamus ex eis quorum ortorum hec est noticia…

57.   Por ejemplo, la donación de Citi Díaz, su mujer María y sus hijos al monasterio de Sahagún de una viña en Vega 
Gamar dentro de la serna del propio monasterio; Herrero de la Fuente, Marta; Colección diplomática del monasterio 
de Sahagún, III (1073-1109). León, Centro de Estudios San Isidoro, 1988, doc. 1117.

58.   Así sucede con la serna que tenían los homines de Ualle de Iunquo (Valdeúnco) o la serna de Hoz que era 
aprovechada por los homines de Arce (Arce-Mirapérez). Fernández Catón, José María: Colección Documental de la 
Catedral de León, V (1109-1187). León, Centro de Estudios San Isidoro, 1990, doc. 1518 (1162/06/13); García Andreva, 
Fernando: El Becerro Galicano…, doc. CCCXLIV.1 (1186/06).



376

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

también porque las comunidades del siglo X y XI estaban débilmente formalizadas 
en términos jurídicos y se reconocen sobre todo a través de su acción colectiva59. En 
definitiva, el derecho de acceso provenía del reconocimiento de formar parte de un 
colectivo definido en términos de residencia, es decir una comunidad local, pero, 
debido a que el usufructo recaía en cada unidad doméstica, los textos reconocen sobre 
todo esta, sin prestar atención a un requisito previo. Dado el carácter aparentemente 
homogéneo del aprovechamiento de cada serna (puede variar de serna en serna), las 
unidades domésticas debían aceptar algún tipo de gestión colectiva. La decisión de 
qué aprovechamiento era el adecuado parece haber correspondido a los miembros de 
ese colectivo, a partir de consideraciones específicas que probablemente buscaban la 
complementariedad y el acceso a recursos que, de otro modo, no podían obtenerse 
individualmente, como pudo ser el viñedo60. Esta articulación colectiva convertía 
a las sernas en uno de los lugares donde se hacía patente la comunidad y, en 
consecuencia, en una herramienta de identidad local. Aunque el objetivo de este 
trabajo no es analizar el origen de las sernas, resulta bastante factible que fueran 
una creación de las comunidades, mientras que la presencia del nivel de titularidad 
superior quizás fue una marca de las elites locales que pasó luego a los señores61.

Como se observa en los ejemplos analizados, la titularidad eminente de las 
sernas se movía en un ámbito muy distinto. Formaba parte de los elementos que 
constituían el patrimonio aristocrático en el siglo XI, en un sentido muy semejante 
al de los palatia rurales62. Muchas de las transacciones sobre sernas documentadas 
en este periodo se referían a este nivel de actuación: lo que se intercambiaba era el 
derecho superior sobre la serna. Los señores del siglo XI no pretendieron acabar con 
las sernas sino integrarlas en su dominio. Gracias a ello, aristócratas como Fruela 
Muñoz o monasterios como San Cipriano de Valdesaz, São Pedro de Arouca o San 
Félix de León veían legitimada su autoridad. Se puede afirmar que las sernas –como 
otros espacios de uso colectivo– estaban en el corazón de una «economía moral» 
campesina que buscaba el mantenimiento de unos mínimos de subsistencia digna 
para los miembros de las comunidades. Los señores se situaban así dentro de la 

59.   Carvajal Castro, Álvaro: «Collective action and local leadership in early medieval North-Western Iberia. 
Ninth-eleventh centuries», en Quirós Castillo, Juan Antonio (ed.): Social inequality in early medieval Europe. Local 
societies and beyond. Turnhout, Brepols, 2020, pp. 281-299.

60.   Una situación que nos acerca a la ética de la subsistencia que sería el eje principal de la «economía moral» del 
campesino según SCOTT, James C.: The moral economy… Esto no significa que los aprovechamientos de la serna fueran 
simplemente un elemento complementario de la economía de las unidades domésticas, como de alguna manera se 
desprende del trabajo de Botella Pombo, Esperanza: La serna…, p. 37. Por el contrario, se halla en el centro de las actividades 
productivas al garantizar el acceso a determinados recursos que permiten el policultivo y la minimización de riesgos.

61.   Incluso la evidencia, más tardía, de repartos periódicos en suertes estaría reflejando esa gestión; Corbera 
Millán, Manuel e Ingelmo Casado, Ricardo: «Aportación a la historia…», p. 38.

62.   García de Cortázar, José Ángel y Peña Bocos, Esther: «El palatium, símbolo y centro de poder en los reinos 
de Navarra y Castilla en los siglos XI a XII», Mayurqa, 22 (1989), pp. 281-296; Escalona, Julio y Martín Viso, Iñaki: «Los 
palatia, puntos de centralización de rentas en la Meseta del Duero (siglos IX-XI)», en Vigil-Escalera, Alfonso, Bianchi, 
Giovanna y Quirós, Juan Antonio (eds.): Horrea, barns and silos. Storage and incomes in early medieval Europe. Bilbao, 
Universidad del País Vasco, 2013, pp. 103-126.



377ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI﻿

lógica de esa «economía moral», lo que reforzaba su autoridad63. Una forma de 
generar y legitimar autoridad en ámbitos locales que también usaron los reyes a lo 
largo de este periodo64.

El análisis revela la posibilidad de entender el funcionamiento de las sernas a 
través de la interconexión entre unos usos individuales gestionados colectivamente 
y una autoridad superior que ejercía una salvaguarda. Una situación que fácilmente 
dio lugar a que la titularidad superior pudiese considerarse como una propiedad 
intercambiable, al tiempo que las parcelas podían ser objeto de transacción. Pero ¿por 
qué se producen las donaciones o compraventas de rationes a favor de los titulares 
eminentes? Esta pregunta no tiene una fácil respuesta. Podría existir un interés 
específico relacionado con un control directo de las parcelas, con el objetivo de que 
el titular superior las redistribuyese para crear un conjunto de unidades familiares 
más vinculadas a su dominio. Pero el caso de San Cipriano de Valdesaz parece 
ofrecer pistas en otro sentido. Quizás estas transacciones tenían como objetivo 
generar lazos de tipo clientelar. San Cipriano de Valdesaz no solo garantizaba el 
mantenimiento de la serna, sino que, al recibir esas parcelas, creaba un vínculo 
especial con los donantes o vendedores, quienes con estos actos reforzaban su 
estatus local. Incluso es probable que continuasen cultivando esas mismas parcelas. 
También las donaciones en Arouca representarían un modelo similar, como se ha 
señalado. Por consiguiente, las sernas se nos muestran también como escenarios 
en los que anudar relaciones clientelares en ámbitos locales. 

Más difícil es entender las razones que hicieron que la serna adquiriese desde 
finales del siglo XI una nueva acepción como prestación de trabajo. Se ha considerado 
que el origen habría sido el trabajo colectivo y solidario de los campesinos en las 
sernas, a pesar de llevarse a cabo sobre parcelas individualizadas, un rasgo que habría 
sido aprovechado por los señores en su beneficio65. Es una hipótesis razonable, 
pero carecemos de evidencias claras de ese proceso. No obstante, pudo haber un 
desplazamiento de la idea de colaboración de las unidades domésticas, característica 
de las sernas, que estaban bajo una titularidad superior, hacia los señores. De hecho, 
la serna señorial no implicaba la construcción de amplias reservas ni necesariamente 
se llevaba a cabo sobre un espacio denominado como serna. Dicho de otra manera: 
al igual que las comunidades actuaban colectivamente dentro de la serna, a pesar 
de la existencia de parcelas individuales, ahora lo tendrían que hacer en las parcelas 
bajo control señorial. 

63.   Recientemente Devroey, Jean-Pierre: La nature et le roi. Environnement, pouvoir et société à l’âge de Charlemagne 
(740-820). París, Albin Michel, 2019, pp. 379-380 ha subrayado cómo los señores podían utilizar los resortes de la reciprocidad, 
asistencia mutua y garantía de un mínimo de subsistencia para reforzar unas relaciones verticales articuladas en torno 
al paternalismo. Véase también el trabajo de Faith, Rosamond: The moral economy of the countryside. Anglo-Saxon to 
Anglo-Norman England. Cambridge, Cambridge University Press, 2019.

64.   Martín Viso, Iñaki: «Commons…».
65.   Botella Pombo, Esperanza: La serna…, pp. 60-62.



378

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Nuestro objetivo era saber cómo se organizaba la gestión de una serna o, en 
definitiva, qué era una serna a partir de algunos casos del siglo XI. Por supuesto, 
no puede hacerse abstracción de la enorme diversidad que englobaba el término. 
Pero se ha podido individualizar un modelo de funcionamiento en torno a los 
dos niveles que ya se han comentado. No eran simplemente unas tierras, sino que 
existía una compleja trama que las daba sentido y las diferenciaba de otro tipo de 
predios. Funcionaban como un punto en el que se anudaban la acción colectiva y las 
unidades domésticas individuales mediante lazos horizontales, al mismo tiempo que 
eran el escenario para la creación de vínculos clientelares de tipo vertical y el poder 
señorial superior. Fueron posiblemente originadas por las propias comunidades que 
mantuvieron formas de gestión basadas en la colectividad y en el usufructo individual. 
Un modelo creado «desde abajo» que facilitó su pervivencia a lo largo del tiempo. 
Pero se convirtieron entre los siglos X y XI en uno de los rasgos característicos del 
dominio señorial.



379ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI﻿

FUENTES 

Barrios García, Ángel: Documentos de la Catedral de Ávila (siglos XII-XIII). Ávila, Institución 
Gran Duque de Alba, 2004.

Fernández Catón, José María: Colección Documental de la Catedral de León, V (1109-1187). 
León, Centro de Estudios San Isidoro, 1990.

Fernández Flórez, José Antonio y Herrero de la Fuente, Marta: Colección documental 
del monasterio de Santa María de Otero de las Dueñas, I (854-1108). León, Centro de 
Estudios San Isidoro, 1999.

García Andreva, Fernando: El Becerro Galicano de San Millán de la Cogolla. Edición y estudio. 
Logroño, Fundación San Millán de la Cogolla, 2010.

Herculano, Alexander: Portugalia Monumenta Historica. Diplomata et chartae. Lisboa, 
Academia das Ciências, 1867.

Herrero de la Fuente, Marta; Colección diplomática del monasterio de Sahagún, III (1073-
1109). León, Centro de Estudios San Isidoro, 1988.

Martín López, María Encarnación: Patrimonio cultural de San Isidoro de León. Documentos 
de los siglos X-XIII. León, Universidad de León, 1995.

Martín Rodríguez, José Luis: Orígenes de la Orden Militar de Santiago (1170-1195). Barcelona, 
CSIC, 1974.

Mínguez, José M.ª: Colección diplomática del monasterio de Sahagún (siglos IX y X). León, 
Centro de Estudios San Isidoro, 1976.

Ruiz Asencio, José Manuel: Colección documental del Archivo de la Catedral de León (775-
1230). Tomo IV (1032-1109). León, Centro de Estudios San Isidoro, 1987.

Vivancos Gómez, Miguel C.: Documentación del monasterio de Santo Domingo de Silos 
(954–1254). Burgos, Garrido Garrido, 1988.

BIBLIOGRAFÍA

Alfonso De Saldaña, M.ª Isabel: «Las sernas en León y Castilla: contribución al estudio 
de las relaciones socio-económicas en el marco del señorío medieval», Moneda y Crédito, 
129 (1974), pp. 153-210.

Alonso Ponga, José Luis: Historia antigua y medieval de la comarca de los Oteros. León, 
Celarayn, 1981

Álvarez Borge, Ignacio: Poder y relaciones sociales en Castilla en la Edad Media. Los territorios 
entre el Arlanzón y el Duero en los siglos X al XIV. Salamanca, Junta de Castilla y León, 1996.

Asenjo González, María: Segovia. La ciudad y su tierra a fines del Medievo. Segovia, Diputación 
de Segovia, 1986.

Botella Pombo, Esperanza: La serna: ocupación, organización y explotación del espacio en 
la Edad Media (800-1250). Santander, Tandín, 1988.

Carballo, David M., Roscoe, Paul y Feinman, Gary M.: «Cooperation and collective 
action in the cultural evolution of complex societies», Journal of Archaeological Method 
Theory, 21 (2014), pp. 98-133.

Carvajal Castro, Álvaro: «Prácticas colectivas y gestión de los espacios agrarios en la Alta 
Edad Media: una perspectiva comparada desde Irlanda y el noroeste de la Península 
Ibérica», Historia Agraria, 73 (2017), pp. 151-183. 



380

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Carvajal Castro, Álvaro: «Collective action and local leadership in early medieval North-
Western Iberia. Ninth-eleventh centuries», en Quirós Castillo, Juan Antonio (ed.): 
Social inequality in early medieval Europe. Local societies and beyond. Turnhout, Brepols, 
2020, pp. 281-299.

Castagnetti, Andrea: Arimanni in «Romania» fra conti e signori. Verona, Libreria 
Universitaria, 1988.

Coelho, Maria Helena da Cruz: O mosteiro de Arouca. Do século X ao século XIII. Coimbra, 
Universidade de Coimbra, 1977.

Corbera Millán, Manuel e Ingelmo Casado, Ricardo: «Aportación a la historia de los 
terrazgos en la región cantábrica. Sernas en el valle del Saja y Liébana (Cantabria)», 
Historia Agraria, 55 (2011), pp. 13-45.

Curtis, Daniel R.: «Did the commons make medieval and early modern rural societies 
more equitable? A survey of evidence from across Western Europe, 1300-1800», Journal 
of Agrarian Change, 16:4 (2016), pp. 646-664.

Davies, Wendy, «Local priests in Northern Iberia», en Patzfold, Steffen y Van Rijn, 
Carine (eds.): Men in the middle. Local priests in early medieval Europe. Berlín, De 
Gruyter, 2016, pp. 125-144.

De Keyzer, Maika, Inclusive commons and the sustainability of peasant communities in the 
medieval Low Countries. Londres, Routledge, 2018. 

De Moor, Tine: The dilemma of commoners. Understanding the use of common-pools resources 
in long-term perspective. Cambridge, Cambridge University Press, 2015.

Devroey, Jean-Pierre: La nature et le roi. Environment, pouvoir et société à l’âge de Charlemagne 
(740-820). París, Albin Michel, 2019.

Escalona, Julio y Martín Viso, Iñaki: «Los palatia, puntos de centralización de rentas en 
la Meseta del Duero (siglos IX-XI)», en Vigil-Escalera, Alfonso, Bianchi, Giovanna y 
Quirós, Juan Antonio (eds.): Horrea, barns and silos. Storage and incomes in early medieval 
Europe. Bilbao, Universidad del País Vasco, 2013, pp. 103-126.

Faith, Rosamond: The moral economy of the countryside. Anglo-Saxon to Anglo-Norman 
England. Cambridge, Cambridge University Press, 2019.

Feller, Laurent: «Enrichessement, accumulation et circulation des biens. Quelques 
problèmes liés au marché de la terre», en Feller, Laurent y Wickham, Chris (eds.), Le 
marché de la terre au Moyen Àge. Roma, École Française de Rome, 2005, pp. 3-28.

Fernández Mier, Margarita y Quirós Castillo, Juan Antonio: «El aprovechamiento de los 
espacios comunales en el Noroeste de la Península Ibérica entre el periodo romano y el 
medieval», Il capitale culturale. Studies on the value of cultural heritage, 12 (2015), pp. 689-717.

García de Cortázar, José Ángel: «La serna, una etapa del proceso de ocupación y explotación 
del espacio», En la España medieval, 1 (1980), pp. 115-128.

García de Cortázar, José Ángel: La sociedad rural en la España medieval. Madrid, Siglo 
XXI, 1988.

García de Cortázar, José Ángel y Peña Bocos, Esther: «El palatium, símbolo y centro 
de poder en los reinos de Navarra y Castilla en los siglos XI a XII», Mayurqa, 22 (1989), 
pp. 281-296.

García Leal, Alfonso: «Los condes Fruela Muñoz y Pedro Flaínez: la formación de un 
patrimonio señorial», Anuario de Estudios Medievales, 31:1, (2006), pp.1-110.

Genicot, Léopold: Comunidades rurales en el Occidente medieval. Barcelona, Crítica, 1993
Götz, Norbert: «Moral economy: its conceptual history and analytical prospects», Journal 

of Global Ethics, 11:2 (2015), pp. 147-162.



381ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI﻿

Laborda Pemán, Miguel y De Moor, Tine: «A tale of two commons. Some preliminary 
hypotheses on the long-term development of the commons in Western and Eastern 
Europe, 11th-19th centuries», International Journal of Commons, 7:1 (2013), pp. 7-33.

Larrea, Juan José: «Construir Iglesias, construir territorios: las dos fases altomedievales 
de San Román de Tobillas», en López Quiroga, Jorge, Martínez Tejera, Artemio M. 
y Morín de Pablos, Jorge (eds.): Monasteria et territoria. Elites, edilicia y territorio en el 
Mediterráneo medieval (siglos V–XI). Oxford, Archaeopress, 2007, pp. 321-336.

Larrea, Juan José: «Obispos efímeros, comunidades y homicidio en La Rioja Alta en los 
siglos X y XI», Brocar, 31 (2007), pp. 177-199.

Larrea, Juan José: «Défricher la terre et se l’approprier. L’accès aux ressources de l’inculte dans 
le système agraire du haut Moyen Âge, Vierteljahrschrift für social und Wirtschaftsgeschichte, 
106:3 (2019), pp. 288-328

Lazzari, Tiziana: «La tutela del patrimonio fiscale: pratiche di salvaguarda del pubblico 
e autoritá regia nel regno longobardo del secolo VIII», Reti Medievali. Rivista, 18:1 
(2017), pp. 99-121.

Luis Corral, Fernando: «Lugares de reunión, boni homines y presbíteros en Valdevimbre 
y Ardón en la Alta Edad Media», Medievalista online, 18, 2015 (https://medievalista.fcsh.
unl.pt/MEDIEVALISTA18/corral1805.html).

Martín Viso, Iñaki: «Commons and the construction of power in the early Middle Ages: 
tenth-century León and Castile», Journal of Medieval History, 46:4 (2020), pp. 373-395.

Martínez Sopena, Pascual: «La justicia en la época asturleonesa: entre el Liber y los 
mediadores sociales», en Rodríguez, Ana (ed.): El lugar del campesino. En torno a la 
obra de Reyna Pastor, Valencia, Universidad de Valencia, 2007, pp. 239-260.

Martínez Sopena, Pascual: «Prolis Flainiz. Las relaciones familiares en la nobleza de León 
(ss. X-XII)», Studia Zamorensia, 2018, pp. 69-102.

Mouthon, Fabrice: Les communautés rurales en Europe au Moyen Âge. Une autre histoire 
politique du Moyen Âge. Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2014.

Oosthuizen, Susan: Tradition and transformation in anglo-saxon England. Archaeology, 
common rights and landscape. Londres: Bloomsbury, 2013. 

Oosthuizen, Susan: The anglo-saxon Fenland. Oxford: Windgather Press, 2017. 
Ortega Valcárcel, José: La transformación de un espacio rural: las Montañas de Burgos. 

Estudio de geografía regional. Valladolid, Universidad de Valladolid, 1974.
Ostrom, Elinor: Governing the Commons. The Evolution of the Institutions of Collective 

Action. Cambridge, Cambridge University Press, 1990.
Pascua Echegaray, Esther: «Vasallos y aliados con conflictos: las relaciones entre Santa 

María de Montederramo y la sociedad local gallega del siglo XIII», en Pastor, Reyna 
y otros: Transacciones sin mercado: instituciones, propiedad y redes sociales en la Galicia 
monástica, 1200-1300. Madrid, CSIC, 1999, pp. 38-90.

Pascua Echegaray, Esther: Señores del paisaje. Ganadería y recursos naturales en Aragón, 
siglos XIII-XVII. Valencia, Universidad de Valencia, 2012.

Pastor Díaz de Garayo, Ernesto: Castilla en el tránsito de la Antigüedad al feudalismo. 
Poblamiento, poder político y estructuras sociales del Arlanza al Duero (siglos VIII–XI). 
Valladolid, Junta de Castilla y León, 1996.

Peña Bocos, Esther: La atribución social del espacio en la Castilla altomedieval. Una nueva 
aproximación al feudalismo peninsular. Santander, Universidad de Cantabria, 1995.

Pérez, Mariel: «Clérigos rurales, comunidades y formación de las estructuras parroquiales 
en la diócesis de León (siglos XI-XIII)», Espacio, Tiempo y Forma. Historia Medieval, 31 
(2018), pp. 547-574.

https://medievalista.fcsh.unl.pt/MEDIEVALISTA18/corral1805.html
https://medievalista.fcsh.unl.pt/MEDIEVALISTA18/corral1805.html


382

Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 359–382  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Quirós Castillo, Juan Antonio y Vigil-Escalera, Alfonso: «Archaeology of medieval 
peasantry in northwestern Iberia», en Gelichi, Sauro y Olmo Enciso, Lauro (eds.): 
Mediterranean landscapes in Post-Antiquity. New frontiers and new perspectives. Oxford, 
Archaeopress, 2019, pp. 129-144.

Rao, Riccardo: «Beni comuni e identità di villaggio (Lombardia, secoli XI-XII)», en Galetti, 
Paola (ed.): Paesaggi, comunitá, villaggi medievali. Spoleto, Centro Italiano di Studi 
sull’alto Medioevo, 2012, pp. 327-343.

Rao, Riccardo y Santos Salazar, Igor: «Risorse di pubblico uso e beni comuni nell’Italia 
settentrionale: Lombardia, 569-1100», Studia Historica. Historia Medieval, 37:1 (2019), 
pp. 29-51.

Reglero de la Fuente, Carlos Manuel: Espacio y poder en la Castilla medieval. Los Montes 
de Torozos (siglos X-XIV). Valladolid, Diputación de Valladolid, 1994.

Rollán Ortiz, Jaime Federico: «Notas sobre la iglesia de Valdesaz de los Oteros», Tierras 
de León, 85 (1991), pp. 151-172.

Scott, James C.: The moral economy of the peasant: rebellion and subsistence in Southeast 
Asia. Yale, Yale University Press, 1976.

Thompson, Edward P.: Costumbres en común. Barcelona, Crítica, 1995.
Van Onacker, Eline: Village elites and social structures in the late medieval Campine region. 

Turnhout, Brepols, 2017.
Villar García, Luis Miguel: La Extremadura castellano-leonesa. Guerreros, clérigos y campesinos 

(711-1252). Valladolid, Junta de Castilla y León, 1986.
Wickham, Chris: «Espacio y sociedad en los conflictos campesinos en la Alta Edad Media», 

en Rodríguez, Ana (ed.): El lugar del campesino. En torno a la obra de Reyna Pastor. 
Valencia, Universidad de Valencia, 2007, pp. 33-60.

Williamson, Tom: Environment, society and landscape in early medieval England. Time and 
topography. Woodbridge, Boydell & Brewer, 2012.



383ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

APORTACIONES DE PAREDES DE 
NAVA A LAS CAMPAÑAS MILITARES 
DEL INFANTE DON FERNANDO, 
SEÑOR DE LA VILLA Y REGENTE DE 
CASTILLA, CONTRA EL REINO NAZARÍ 
DE GRANADA EN 1407 Y EN 1410

THE CONTRIBUTION OF PAREDES DE NAVA TO 
THE MILITARY CAMPAIGNS OF THE INFANTE 
FERNANDO, LORD OF THE TOWN AND 
REGENT OF CASTILE, AGAINST THE NASRID 
KINGDOM OF GRANADA IN 1407 AND 1410

Santiago González Sánchez1

Recepción: 2020/02/02 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/09/11 ·    
Aceptación: 2020/09/12

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30047

Resumen
Este artículo estudia las aportaciones que la villa de Paredes de Nava (Palencia) hizo 
a las campañas militares del infante don Fernando, el de Antequera, señor de la 
villa y regente de Castilla, contra el reino nazarí de Granada en 1407 y, sobre todo, 
en 1410. Se presta especial atención a esta última, pues es de la que tenemos más 
documentación. En tal sentido se analizan la elección de los combatientes –principal 
contribución de la villa en 1410–, su permanencia en la campaña o su conducta, 
pasando por el posible momento de su salida y el itinerario seguido. Se abordan los 
aspectos hacendístico-fiscales que conllevaba la movilización y el desplazamiento 
de tan importante contingente de combatientes y sus repercusiones en la hacienda 
de Paredes de Nava: imposición de tributos extraordinarios, posibles préstamos 
y disminución de ingresos. También se tratan de forma breve las informaciones 

1.   Doctor en Historia Medieval UCM. IES Santo Domingo. El Puerto de Santa María, Cádiz. 
     C.e.: santitrifo@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1823-3833

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30047
mailto:santitrifo@gmail.com


384

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que llegaban a Paredes sobre la evolución de la guerra y los gastos que el concejo 
hizo en festejos para celebrar la victoria castellana.

Palabras clave 
Paredes de Nava; campaña militar; Setenil; Antequera; infante don Fernando; 
siglo XV; ballesteros; lanceros.

Abstract
This article looks at the contribution made by the town of Paredes de Nava to the 
military campaigns of the Infante Fernando –known as «de Antequera»– lord of 
the town and regent of Castile, against the Nasrid kingdom of Granada in 1407 
and 1410. Special attention is given to the military campaigns of 1410 due to 
greater extant documentation. In this regard, we will analyse the election of the 
combatants, the main contribution of the town in 1410, their permanence in the 
campaign or their behaviour, in addition to the theoretical time of departure and 
the itinerary followed. We will also study fiscal and treasury issues which permitted 
the mobilisation and the displacement of a large number of combatants and their 
impact on Paredes de Nava’s finances: exacting extraordinary taxes, possible loans, 
and the lack of income. Furthermore, we will briefly examine news concerning 
the progress of the war that arrived to Paredes, as well as the council’s expenses 
on festivities to celebrate the Castilian victory.

Keywords
Paredes de Nava; Military Campaign; Setenil; Antequera; Infante Fernando; 
Fifteenth Century; Crossbowmen; Spearmen.



385ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

1.	 INTRODUCCIÓN

El presente trabajo pretende completar el gran vacío existente sobre las 
aportaciones de los concejos castellanos a las campañas militares contra el reino 
nazarí a comienzos del siglo xv. Conocemos una mínima parte, sobre todo del 
ámbito geográfico de Andalucía occidental y cercano a la frontera entre Castilla 
y Granada. En ese sentido destacan las ayudas de Sevilla, Córdoba o Jerez de la 
Frontera, sin duda, las bases logísticas más importantes. Las contribuciones de 
Sevilla las conocemos por la obra Archivo Municipal de Sevilla. Inventario de los 
papeles del Mayordomazgo del siglo xv (1401-1416), vol. I2, por «Un ajuste de cuentas 
del alcabalero mayor de Sevilla Pedro Ortiz (1420)»3 y, en menor medida y basado 
en ese documento, por el artículo «Una nueva estrategia para una vieja guerra. La 
preparación en Sevilla de la campaña de Antequera (1410)»4. La capacidad militar 
de Sevilla y su Tierra previa a estas campañas, en concreto de 1405, la conocemos 
por Las milicias de Sevilla5 y para la década de los años treinta del siglo xv por «Las 
milicias concejiles y su actuación exterior: Sevilla y la guerra de Granada (1430-
1439)»6. Córdoba, que sepamos, no cuenta con ningún estudio al respecto, salvo las 
referencias que proporcionan las crónicas del reinado de Juan II y las que basadas en 
ellas se encuentran en alguna monografía reciente7. Por su parte, Jerez de la Frontera 
ha sido objeto de un breve estudio, que hice yo mismo, titulado Las aportaciones 
de Jerez de la Frontera a la campaña de Antequera. Colección documental de las Actas 
Capitulares, publicado en 20118. También el profesor Abellán se ha ocupado de esta 
última población al incluir diversos documentos en el Diplomatario del Reino de 
Granada. Documentos de Juan II de Castilla (1407-1454) del Archivo Municipal de 
Jerez de la Frontera9 y en artículos como «La presencia de Jerez de la Frontera en la 

2.   Collantes de Terán Delorme, Francisco: Archivo Municipal de Sevilla. Inventario de los papeles del Mayordomazgo 
del siglo xv (1401-1416), vol. I, Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla, 1972.

3.   Villaplana, María Asunción: «Un ajuste de cuentas del alcabalero mayor de Sevilla Pedro Ortiz (1420)», Historia. 
Instituciones. Documentos, I (1974), pp. 417-501.

4.   Montes Romero-Camacho, Isabel: «Una nueva estrategia para una vieja guerra. La preparación en Sevilla de 
la campaña de Antequera (1410)», Historia. Instituciones. Documentos, 36 (2009), pp. 269-312.

5.   Tenorio Cerero, Nicolás: «Las milicias de Sevilla», Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 3ª época, XVII (1907), 
pp. 222-263. Publicado con el título Las milicias de Sevilla, en Tres obras sobre la Sevilla del siglo xiv, Introducción y selección 
de textos de Deborah Kirschberg & Francisco García Fitz, Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla ICAS, 2009, pp. 6-44.

6.   Sánchez Saus, Rafael: «Las milicias concejiles y su actuación exterior: Sevilla y la guerra de Granada (1430-
1439)», En la España Medieval. La ciudad hispánica durante los siglos xiii al xvi (III) (1987), pp. 393-418.

7.   González Sánchez, Santiago: Los recursos militares de la monarquía castellana a comienzos del siglo xv. Las 
campañas militares del infante don Fernando: Setenil y Antequera (1407-1410), Madrid, Comité Español de Ciencias 
Históricas-Dykinson, 2016.

8.   Como figura en el título de este libro la documentación utilizada pertenece a la sección Actas Capitulares 
del concejo xericense, correspondiente al período comprendido entre el 8 de enero y el 26 de julio de 1410. Dicha 
documentación nos permite entrever las exigencias militares de la monarquía castellana, a través de las misivas que el 
infante-regente don Fernando dirige a Jerez de la Frontera, así como la capacidad y disponibilidad de ese concejo para 
abastecer al ejército castellano de hombres, animales, provisiones y pertrechos de todo tipo.

9.   Abellán Pérez, Juan: Diplomatario del Reino de Granada. Documentos de Juan II de Castilla (1407-1454) del 
Archivo Municipal de Jerez de la Frontera, en Monumenta Regni Granatensis Historica. Diplomata, Granada, Editorial 
Universidad de Granada, 2011.



386

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

conquista de Antequera»10 y «Jerez y la frontera occidental castellano-granadina 
en vísperas de la conquista de Antequera»11. Cuantitativamente menores, aunque 
sin duda importantes, serían las aportaciones de otros concejos andaluces como 
Écija12, de los que ignoramos casi todo.

Otros ámbitos de la Corona de Castilla también cuentan con alguna escasa 
aportación bibliográfica, como la que hace Menjot para Murcia con «El peso 
de la guerra en la economía murciana: el ejemplo de la campaña de 1407-1408 
contra Granada»13. No obstante lo anterior, desconocemos casi todo lo relativo 
a esta cuestión y referido a otras zonas del reino14, salvo Villalón de Campos15 y 
referencias aisladas a poblaciones como Bonilla, Turégano o Santander. Las dos 
primeras como proveedoras de piezas de madera con las que fabricar distintas 
máquinas necesarias para el asedio a Antequera –bastidas, escala– y la tercera 
como receptora y distribuidora de grano con destino al ámbito fronterizo con el 
reino de Granada y, casi con toda certeza, al real castellano.

Por eso, es obvia la importancia de Paredes de Nava al ser una villa de señorío16 y al 
disponer de una numerosa documentación en su archivo municipal, correspondiente 

10.   Abellán Pérez, Juan: «La presencia de Jerez de la Frontera en la conquista de Antequera», Estudios sobre 
Patrimonio, Cultura y Ciencias Medievales, 15 (2013), pp. 19-36.

11.   Abellán Pérez, Juan: «Jerez y la frontera occidental castellano-granadina en vísperas de la conquista de 
Antequera», Estudios de Frontera 9. Economía, derecho y sociedad en la frontera. Homenaje a Emilio Molina López, Francisco 
Toro Ceballos y José Rodríguez Molina (Coordinadores), Alcalá la Real, Diputación Provincial de Jaén, 2014, pp. 43-
54. Estos dos trabajos del profesor Abellán están recogidos en Estudios de Jerez y la frontera occidental granadina (Siglo 
xv), Libros de bolsillo EPCCM, 2, Disponible en la web https://www.librosepccm.com/libros-de-bolsillo/. En concreto en 
las páginas 31-48 y 49-82, respectivamente.

12.   Sanz Fuentes, María Josefa: Colección diplomática del concejo de Écija (1263-1474), vol. IV, Sevilla, 1976.
13.   Menjot, Denis: «El peso de la guerra en la economía murciana: el ejemplo de la campaña de 1407-1408 

contra Granada», Fiscalidad y sociedad. Los murcianos y el impuesto en la Baja Edad Media, Murcia, Academia Alfonso 
X el Sabio, 1986, pp. 139-180.

14.   Referido al siglo xiv y que en buena medida podemos extrapolar al siglo xv, el profesor García Fitz pone de 
manifiesto el desconocimiento existente sobre la potencialidad militar de las ciudades que «... se pondría de manifiesto 
con mayor claridad si se estudiara de una manera más detallada su participación directa en todos los conflictos que 
jalonan el siglo». García Fitz, Francisco: «̔Las guerras de cada día̕. En la Castilla del siglo xiv», Edad Media. Revista 
de Historia, 8 (2007a), p. 159.

15.   Martínez Sopena, Pascual: «La conquête d´Antequera (1410). Réflexions sur la perception de la guerre dans 
la Castille du bas Moyen Âge», Diane de Chamboduc de Saint Pulgent, Marie Dejoux (ed.), La Fabrique des sociétés 
médiévales méditerranéennes. Les Moyen Âge de François Menant, Paris, Éditions de la Sorbonne, 2018, pp. 479-488.

16.   Enrique III confirmaría a su hermano, con fecha 12 de octubre de 1404, el trueque que hizo en 1400 con don 
Pedro Enríquez, conde de Trastámara, por el que don Fernando incorporaba a sus dominios la villa de Paredes de Nava. 
La confirmación de Enrique III la reiteró Juan II el 11 de julio de 1408 en Alcalá de Henares. Archivo General de Simancas, 
(AGS), Pat. Real, carp. 58, n.º 99, y Biblioteca Zabálburu, (BZ), Miró, carp. 5, n.º 61. La trayectoria de Paredes de Nava 
entre los siglos xiii y comienzos del xv se contiene en Martín Cea, Juan Carlos: El mundo rural castellano a fines de la 
Edad Media. El ejemplo de Paredes de Nava en el siglo xv, Valladolid, Junta de Castilla y León, 1991, pp. 37-48. Véanse, por 
ejemplo, Mitre Fernández, Emilio: «Un apunte sobre Don Fernando de Antequera y el señorío de Paredes de Nava», 
Estudios en homenaje a don Claudio Sánchez-Albornoz en sus 90 años. Anexos de Cuadernos de Historia de España, vol. 
IV (1986), pp. 283-288. Y del mismo «Implantación señorial y resistencia al régimen señorial en tierras de Palencia en la 
época Trastámara», Actas del I Congreso de Historia de Palencia. Tomo II. Fuentes documentales y Edad Media, Palencia, 
Diputación Provincial de Palencia, 1987, p. 311. Así como los trabajos de Muñoz Gómez, Víctor: «La adquisición de 
dominios señoriales en la Castilla bajomedieval. Fernando de Antequera y Paredes de Nava (1380-1408)», Actas del 
III Simposio Internacional de Jóvenes Medievalistas Lorca 2006, Juan Francisco Jiménez Alcázar, Juan Leonardo Soler 
Milla y Jorge Ortuño Molina (Eds. científicos), Murcia, Universidad de Murcia-Ayto. Lorca-Real Academia Alfonso 
X el Sabio-Fundación Cajamurcia-Lorcatur-SEEM, 2008, p. 124, «El concejo de Peñafiel. Gobierno y sociedad en una 
villa vallisoletana en la Edad Media», Miscelánea Medieval Murciana, XXXIV (2010), pp. 71-81, del mismo autor El poder 

https://www.librosepccm.com/libros-de-bolsillo/


387ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

a la sección Cuentas de Propios17. Este fondo abarca desde 1371 hasta la actualidad 
y, por lo que a nosotros respecta, además de su continuidad, contiene los años 
de las campañas castellanas contra el reino de Granada a comienzos del siglo xv. 
Algunas características de la documentación manejada son que está escrita en letra 
gótica cortesana y precortesana y que se presenta en pliegos horadados en la parte 
superior unidos mediante cordel, hoy desparecido. El estado de conservación es 
bueno en general, si bien algunos pliegos están carcomidos o presentan manchas 
que hacen ilegible o dificultan la transcripción de las letras. Desde un punto de 
vista organizativo las cuentas, por ejemplo las de 1410, se ordenan con números 
arábigos que distintos archiveros del siglo xx realizaron a lápiz, por una de las 
caras del papel. Los registros contables corresponden a los dos procuradores de 
cada mandato –por ejemplo en 1410 García González Berruguete y Juan Fernández 
Bueno–, que entregaban cuentas distintas y complementarias, además de las de 
procuraciones especiales, como algún viaje, y las cuentas del escribano del concejo 
–caso también de 1410–.

El tratamiento de la información aportada, de la que se han recopilado 
aproximadamente quince noticias referidas a 1407, una a 1408, veinticinco 
a 1409, algo más de noventa a 1410 y entre veinticinco y treinta a 1411, se ha 
hecho atendiendo a un criterio cronológico, siempre que ha sido posible, pues 
muchos documentos carecen de data y contrastando las cuentas de los distintos 
oficiales concejiles, al igual que los pagos parciales o las demoras en satisfacerlos, 
con crónicas y ejemplos de otras poblaciones. El uso de documentos inéditos, 
abundantes en este caso, nos ha llevado a plantear preguntas de las que han 
surgido nuevos interrogantes, a los que en varias ocasiones no se ha podido dar una 
respuesta satisfactoria, por lo que no hay más que reconocer el carácter limitado 
de las explicaciones dadas. Por otro lado, la documentación estudiada pone de 
manifiesto la imbricación entre guerra y fiscalidad, considerándose un elemento 
de gran importancia en el fortalecimiento del poder regio y, por lo que respecta 
al caso analizado, al del poder señorial. No obstante, la proyección señorial y sus 
vínculos con la política y con la sociedad, como las relaciones de poder o las redes 
clientelares, en distintas escalas y niveles, en las que el infante don Fernando estaba 
comprendido, no se abordan, entre otras razones porque cargarían el trabajo y no 
contribuirían a esclarecer el objetivo que persigue este artículo.

señorial de Fernando «el de Antequera» y los de su Casa. Señorío, redes clientelares y sociedad feudal en Castilla durante 
la Baja Edad Media, Madrid, CSIC, 2018, pp. 155-158. Y también González Sánchez, Santiago: Fernando I, regente de 
Castilla y rey de Aragón (1407-1416), Gijón, Trea, 2012, p. 213.

17.   Sobre esta serie documental véase Peral, Santiago, Robles, José A, Carlón, Concepción y Ausín, Margarita: 
«Las Cuentas de Propios del Archivo de Paredes de Nava y su ordenación», Publicaciones de la Institución Tello Téllez 
de Meneses, 64 (1993), pp. 611-619. También ha destacado su importancia, entre otras razones por ser de las primeras 
muestras contables en el reino de Castilla, a finales del siglo xiv, en concreto de 1386, Fuente Pérez, María Jesús: 
«Los inicios de la contabilidad municipal en Castilla. Paredes de Nava (1386-1396)», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, 
Historia Medieval, 11 (1998), pp. 61-83. Sobre otras como la de Cartas Reales véase Teresa León, Tomás: «De nuestros 
archivos. Archivo Municipal de Paredes de Nava», Publicaciones de la Institución Tello Téllez de Meneses, 8 (1952), pp. 5-26.



388

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La decisión de acometer este estudio no responde a unas características 
particulares de Paredes de Nava que lo diferenciarían de lo que ocurrió en 
otras poblaciones de Castilla, lo interesante es que es prácticamente la única 
población18 que dispone de una documentación contable referida a este hecho 
de armas, la toma de Antequera.

En otro orden de cosas, Paredes de Nava forma parte desde un punto de vista 
geológico de la depresión del Duero, en la Submeseta Septentrional, siendo los 
materiales predominantes de su suelo las arenas, arcillas, margas y calizas. En 
este territorio podemos diferenciar dos zonas, una zona de campiña al Suroeste 
y otra de páramo al Noreste. Su clima es propio de un dominio Mediterráneo 
continentalizado, caracterizado por dos estaciones, una invernal muy larga y 
una estival muy corta, solo los meses de julio y de agosto, siendo muy escasas 
las precipitaciones.

Atendiendo a la demografía Paredes de Nava a comienzos del siglo xv era la 
villa más poblada de Tierra de Campos y en concreto de la zona oriental, entre 
otras razones por los numerosos núcleos que englobaba -al menos doce-, lle-
gando incluso a superar en número de habitantes en algunos momentos a la 
propia Palencia. En los siglos xv y xvi Paredes estuvo entre las quince localidades 
más pobladas de Castilla19.

La evolución histórica de Paredes de Nava previa a nuestra época de estu-
dio osciló entre su pertenencia al realengo, por ejemplo durante el reinado de 
Sancho IV y su integración en distintos señoríos, como el de la Orden de Cala-
trava. Siendo a partir del reinado de Enrique II cuando Paredes de Nava pasó a 
integrarse en el patrimonio de distintos linajes de la nobleza laica, como el de 
los Enríquez de quien pasó al infante don Fernando y más tarde, por concesión 
de Juan II, a la familia Manríquez de Lara, que se titularon condes de Paredes.

Desde un punto de vista institucional y para nuestra época de estudio el con-
cejo de Paredes de Nava estaba regido por dos alcaldes y ocho hombres buenos, 
auxiliados por un escribano y dos procuradores. Y a efectos administrativos, la 
villa estaba dividida en ocho barrios, el más importante de los cuales, desde un 
punto de vista fiscal, era el de la Fuente.

18.   Las excepciones, con matices, serían Sevilla, Jerez de la Frontera y Villalón de Campos; otras poblaciones no 
cuentan con apuntes ni tan extensos ni tan pormenorizados.

19.   Para los años que aquí nos interesan sabemos que Paredes de Nava contaba con 840 vecinos en 1409 y con 
763,5 en 1410, que en ambos casos corresponden a igual número de fumazgos. Fuente Pérez, María Jesús: «Fuegos 
fiscales y fuegos reales. Paredes de Nava en el siglo xv», En la España Medieval, 16 (1993), pp. 87 y 93. Descenso que 
Martín Cea, Juan Carlos: op. cit., p. 36, explica en función de las exenciones que se les aplicaron a los vecinos que 
fueron con el infante a conquistar la villa de Antequera. Y que Fuente Pérez matiza con que solo se vieron afectados 
28 vecinos, mientras que el descenso del número de fumazgos es de 76,5. Los datos del número de vecinos que esta 
autora proporciona los toma Reglero de la Fuente, Carlos: «El poblamiento del Noreste de la cuenca del Duero en 
el siglo xv», Hispania, LV/ 190 (1995), nota 22, p. 432.



389ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

2.	EL CONCEJO DE PAREDES DE NAVA 
Y LA CAMPAÑA DE 1407

El concejo de Paredes de Nava, como otros de la Corona de Castilla de realengo 
o de señorío, contribuyó de diversas maneras a las campañas militares dirigidas 
contra el reino nazarí de Granada durante la minoría de Juan II de Castilla. Sus 
aportaciones a la campaña de 1407 tuvieron tres aspectos: aprovisionamiento 
de víveres, financiación económica y transporte.

Casi con total certeza Paredes de Nava contribuyó al avituallamiento de las 
tropas castellanas en la campaña de 1407 con el envío de trigo, en concreto 
ochenta cargas, al puerto de Santander20, sin duda para su traslado al Sur de la 
Península y con toda probabilidad al de Sevilla21. El transporte del trigo hacia 
Santander es muy probable que se hiciera en acémilas, entre otras razones por 
la dificultad que imponían los caminos y por la fiabilidad y resistencia de esos 
animales. Desconocemos igualmente la duración del viaje hasta Santander y, 
lo que quizá sea más importante, el peso de la carga22 y, por consiguiente, el 
total de lo aportado.

La financiación de la campaña de 1407 supuso un importante desembolso 
económico para los habitantes de Paredes. Las peticiones exactivas llegaron por 
tres vías, la monarquía a través del cobro del servicio con el pedido y monedas, 
el señor mediante el préstamo y la Iglesia a través del diezmo del que derivaba 
una parte para la Corona. Respecto al pedido, la Corona se limitaba a indicar 
el importe global, correspondiendo su recaudación a los concejos, para lo que 
se tenía en cuenta el número de vecinos y la riqueza estimada. El pedido se 
convirtió en parte de los ingresos extraordinarios de la Hacienda real que las 
Cortes concedían desde finales del siglo xiv23. Por su parte, las Cortes otorgaban 
las monedas también con el mismo carácter, sin embargo, a diferencia del pedido, 
las monedas –unidades de cobro– que variaban según la ocasión, se arrendaban 
a particulares y de su pago estaban exentos desde territorios como Vizcaya, hasta 

20.   El papel de Santander como receptor de envíos de grano procedentes del interior de Castilla, también se 
produjo en la campaña de 1410. Véase González Sánchez, Santiago: Los recursos militares..., p. 250.

21.   Archivo Municipal Paredes de Nava, (AMPdN), Cuentas de Propios, (CP), 238/9, carp. 8, f. 39v.
22.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Baja Edad Media», Historia Militar de España, Dirigida por Hugo O´Donnell, 

Edad Media, Tomo II, Miguel Ángel Ladero Quesada (Coordinador), Madrid, Ministerio de Defensa-Laberinto, 2010, 
p. 292, recoge que por mula o carga mayor eran (2,5 fanegas, unos 110 kilos de cereal) y que por asno o carga menor 
eran (2 fanegas, unos 89 kilos). Si aplicamos el primer criterio tenemos que se enviaron 8.800 kilos de cereal y si lo 
hacemos con el segundo 7.120 kilos.

23.   Entre la numerosa bibliografía existente véanse Romero Romero, Francisco José: Sevilla y los pedidos de 
Cortes en el siglo xv, Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla ICAS, 1997; Ladero Quesada, Miguel Ángel: Fiscalidad y poder 
real en Castilla (1252-1369), Madrid, Real Academia de la Historia, 2011, p. 52; Ortego Rico, Pablo: «Pedido» regio y 
repartimientos en Castilla: una aproximación a partir del ejemplo del Arzobispado de Toledo (1399-1476)», Baetica, 36-
37 (2014-2015), pp. 119-156 y Triano Milán, José Manuel: La llamada del rey y el auxilio del reino. Del pedido regio a las 
contribuciones de la Santa Hermandad (1406-1498), Sevilla, Universidad de Sevilla, 2018, pp. 41-129, en especial, donde 
trata sobre la definición, bases institucionales, evolución, consolidación, relevancia del ingreso, gasto del pedido, etc.



390

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

los grupos privilegiados y cupos de excusados en algunos lugares del reino24. La 
mayor parte de los servicios que las Cortes de la minoría de Juan II concedieron 
fueron por motivos bélicos, para la guerra contra los granadinos doscientos 
dieciocho millones y dieciocho para construir una armada con la que ayudar a 
Francia. Respecto al préstamo al señor, el infante don Fernando, al margen de 
las connotaciones de vasallaje que se pueden inferir está la frecuencia con que 
el regente castellano, después rey de Aragón, recurre a este tipo de práctica, 
bien por cuestiones familiares o políticas, a pesar de estar excepcionalmente 
dotado25. La tercera vía de exacción fue el diezmo que la Iglesia percibía en 
Castilla, las tercias o tercias de fábrica26 –las dos novenas partes del diezmo–27 
se debían emplear para combatir al islam. Por su propia naturaleza las tercias 
fueron un tributo que se encuadrarían entre los extraordinarios, al menos esa 
era la intención por parte del papado. Pero, de forma simultánea, la monarquía 
de manera evidente durante la minoría de Juan II, tratará de que pase a ser 
ordinario, como lo demostraría el hecho de que se arrendasen junto con las 
alcabalas28. Los regentes solicitaron y obtuvieron del pontífice Benedicto XIII, 
en 1407, su concesión por tres años más29. Detrás de esta concesión se esconden 
las aspiraciones del pontífice, deseoso de contar con el apoyo castellano en sus 
pretensiones y, por descontado, con el del regente castellano, con el que a través 
de terceros, como el obispo Climent Sapera, mantenía una estrecha relación que 
se concretará años después con su respaldo al trono de la Corona de Aragón. 
Además, estos pagos que pasamos a detallar nos ponen sobre la pista de los 
importantes ingresos señoriales que el infante percibía y de la extracción de 
renta procedente de la Hacienda regia y de la fiscalidad de la Iglesia, alguna de 
las cuales, como las tercias se convirtieron en hereditarios30.

24.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Fiscalidad regia y génesis del Estado en la Corona de Castilla (1252-1504)», 
Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 4 (1991), pp. 95-135.

25.   Aunque referidas a su etapa como rey de Aragón véase González Sánchez, Santiago: Fernando I..., pp. 222-223.
26.   Nieto Soria, José Manuel: Iglesia y génesis del Estado Moderno en Castilla (1369-1480), Madrid, Universidad 

Complutense, 1993, pp. 318-319.
27.   O como sabemos que ocurría en el arzobispado toledano, el 22,22 por ciento del total era lo que le correspondía 

al rey en el sistema de reparto. Guadalupe Beraza, María Luisa: Diezmos de la sede toledana y rentas de la mesa arzobispal 
(Siglo xv), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1972, pp. 15, 17, 18 y 19. Rodríguez Molina, José Luis: «El diezmo 
eclesiástico en el valle del Guadalquivir, su utilidad para el estudio de la Historia Económica», Actas del I Congreso de 
Historia de Andalucía, vol. I, Córdoba, Publicaciones del Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba, 1978, p. 432, 
especifica que se detraía del Tercio de fábrica, es decir, el dedicado a la construcción, reparación y otros gastos del 
templo parroquial que, al descontar los 2/9 que iban a la cámara regia quedó reducido a 1/9.

28.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: La Hacienda Real de Castilla en el siglo xv, La Laguna, Universidad de La 
Laguna, 1973, p. 89. Su transformación en ingreso ordinario de la fiscalidad regia, en contra de los criterios que dieron 
lugar a su creación, lo señala Nieto Soria, José Manuel: op. cit., p. 317.

29.   Archivo Vaticano, (AV), Reg. Avin., vol. 328, fols. 14r-15v, citado por Villarroel González, Óscar: Las relaciones 
monarquía-Iglesia en época de Juan II de Castilla (1406-1454), vol. I, Madrid, Universidad Complutense, 2007, p. 144. Hay 
varias noticias de su percepción en Murcia en 1408. Archivo Municipal de Murcia, (AMM), Actas Capitulares (AC), (1408 
marzo 12), fol. 147v, donde Lope García de Toledo presenta ante el concejo una carta del rey en la que mandaba hacer 
el bizcocho de las tercias que él tenia en la ciudad. Y otro AMM., AC, (1408 diciembre 20), fol. 128v, por el que el rey 
ordena que los terceros de la cebada de Murcia la llevasen de las tercias a la ciudad de Cartagena.

30.   Remitimos para estas cuestiones al trabajo de Muñoz Gómez, Víctor: El poder señorial..., pp. 350-397, en especial.



391ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

Así pues y desde un punto de vista fiscal los paredeños satisficieron 156.000 
maravedíes a través de las dieciocho monedas y del pedido que el rey ordenó en 140731 y, 
además, el infante don Fernando, a través del obispo de Coria, el dominico fray García 
de Castronuño, su capellán32, solicitó al concejo un préstamo de 60 000 maravedíes33, 
del que intuimos su finalidad y del que no sabemos nada más. Precisamente y con 
ese destino –la campaña militar– el pontífice Benedicto XIII concedió al infante las 
tercias de la Iglesia castellana34, de las que ignoramos su cuantía.

La tercera aportación de Paredes de Nava a esta primera campaña militar castellana 
de comienzos del siglo xv tiene que ver con los medios de transporte, en concreto 
carros con sus correspondientes bueyes y hombres que los condujeran. Paredes 
contribuyó con diez carreteros, diez carros y diez pares de bueyes por un tiempo 
de dos meses35, que es muy probable que estuviesen presentes en la gran operación 
de transporte que se hizo tras el asedio y conquista de Zahara36 o, en cualquier caso, 
con motivo las necesidades derivadas del posterior asedio a Setenil, aunque no haya 
ninguna mención ni documental ni cronística al respecto. Previo al envío de estos 
carreteros, carros y bueyes existió un proceso de selección en el que:

… fueron apresçiados los díes pares de buey con sus carros e atuendo quel dicho sennor rey 
mandó levar a la guerra de los moros con el rrecabdador del rrey, que fueron presçiados sobre 
juramento que fesieron Alfón García e Ferrando Díes procuradores, el qual testimonio di a Juan 
Martínes rrecabdador signado de mi signo37.

Sobre el pago a los carreteros de Paredes contamos con diversos testimonios38, 
no obstante lo relevante es la cuantía total que se elevó a «… catorse mill e veynte 
çinco mrs que montó los dies carros e buey e el salario de los dies carreteros que 
fueron a serviçio de nuestro sennor el rrey»39. Así pues, cada carretero percibió 
del concejo 1 400 maravedíes, en diversos pagos, por los dos meses de servicio, a 
razón de 700 maravedíes mensuales. Los díez carreteros «… que fueron al real de 
los moros» dieron carta de pago en fecha indeterminada de 1408 reconociendo 
que el concejo de Paredes de Nava les había satisfecho todo su salario40. De sus 
nombres solo nos han llegado tres, los de Juan Magarço, Toribio yerno de Juan 
Grande y Alfón Cabeçudo41.

31.   AMPdN., CP., 238/9, carp. 8, f. 13v.
32.   González Sánchez, Santiago: «Los obispos castellanos en los inicios del siglo xv (1407-1420)», Estudios sobre 

Patrimonio, Cultura y Ciencias Medievales, 15 (2013), pp. 187-214.
33.   AMPdN., CP., 238/9, carp. 8, f. 23r.
34.   AMPdN., CP., 238/9, carp. 8, f. 31r.
35.   AMPdN., CP., 238/9, carp. 8, ff. 31v, 40v y 41v.
36.   Pérez de Guzmán, Fernán: Crónica del serenísimo príncipe don Juan, segundo rey deste nombre en Castilla y 

León, escrita por el noble y muy prudente caballero Fernán Pérez de Guzmán, Señor de Batres, del su Consejo, Biblioteca de 
Autores Españoles, Ordenada por don Cayetano Rosell, LXVIII/ II, Madrid, 1953, pp. 292-293.

37.   AMPdN., CP., 238/9, carp. 8, f. 40v.
38.   Llama la atención que todos ellos recojan la expresión «[…] que fueron» cuando se trata de la satisfacción de 

algún pago aunque, como sabemos por otros casos parecidos, percibían una determinada cantidad antes de salir de viaje.
39.   AMPdN., CP., 238/9, carp. 8, f. 41v.
40.   AMPdN., CP., 238/10, carp. 9, f. 39r.
41.   AMPdN., CP., 238/9, carp. 8, f. 29v y 31r.



392

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

3.	LOS PREPARATIVOS PARA LA CAMPAÑA DE 1410

3.1. EL AÑO 1409

La campaña militar de 1410 comenzó a prepararse con bastante antelación42. 
Desde una óptica económica hay que tener en cuenta una estrategia que pasa por 
la necesidad de acumulación previa, tanto de dinero como de vituallas o de arma-
mento. Desde un punto de vista demográfico, aún a pesar de estar bajo un régi-
men demográfico antiguo, el crecimiento vegetativo de Castilla era positivo desde 
hacía varias décadas, por lo que la provisión de hombres estaba asegurada. Desde 
una óptica político-ideológica se recurre a motivos de carácter religioso: el servicio 
de Dios y la destrucción de los enemigos de la fe; de índole moral: el concepto de 
honra, aunque de carácter individual, don Fernando lo hará extensivo al conjunto 
del reino «... por onrra destos reynos he tomado en mi toda la carga de la guerra 
de los moros»43 o a razones político-estratégicas «... porque su corona e honra e su 
serviçio de sus Reinos sea guardado e llevado adelante, con mayor acreçentamiento 
de señoríos»44; si el sultán granadino quería treguas que le diese las parias y presta-
se al rey de Castilla el vasallaje que le debía45. Otro argumento es culpabilizar a los 
reyes granadinos de no satisfacer los deseos castellanos con el pago de parias y con 
la devolución de cautivos y de propiedades que les habían arrebatado46. Tampoco 
deben olvidarse otros aspectos que pueden entreverse en la decisión castellana y 
que, por supuesto, no se hicieron nunca explícitos, son el de rivalidad o competen-
cia, sobre todo tras la toma de Ceuta por los portugueses en 1415 y las aspiraciones 
personales del infante don Fernando47.

El primer testimonio que tenemos al respecto referido a Paredes de Nava es 
la convocatoria de un alarde, siendo los alardes, junto a los padrones fiscales, las 
principales fuentes de conocimiento del estado de la población. En líneas generales, 
conocemos una mínima parte de los alardes ordinarios y extraordinarios48 que se 
hicieron. Los alardes, salvo casos fijados por las ordenanzas municipales en las que 

42.   González Sánchez, Santiago: Los recursos militares..., 2016.
43.   AMM., Cartulario Real 1391-1412, fol. 106r, publicado por Vilaplana Gisbert, María Victoria J.: Documentos 

de la minoría de Juan II. La Regencia de Don Fernando de Antequera, CODOM, vol. XV, Murcia, Academia Alfonso X el 
Sabio, 1993, n.º CXXIV, pp. 251-252.

44.   García de Santa María, Álvar: Crónica de Juan II de Castilla, Edición de Juan de Mata Carriazo y Arroquia, 
Madrid, Real Academia de la Historia, 1982, pp. 13-14.

45.   García de Santa María, Álvar: op. cit., pp. 269 y 333.
46.   García de Santa María, Álvar: op. cit., p. 333.
47.   Estos ejemplos y aspectos en González Sánchez, Santiago: Los recursos militares..., pp. 113-119.
48.   Torres Fontes, Juan: «La caballería de alarde murciana en el siglo xv», Anuario de Historia del Derecho Español, 

XXXVIII (1968), pp. 37-40, ha descrito cómo se efectuaban los alardes en la ciudad de Murcia. En una fecha concreta, 
ya fijada, bajo la presidencia de corregidor o asistente de turno o de uno de los alcaldes ordinarios, asistidos por un 
escribano y tres o cuatro testigos, se hacía por parroquias, a una hora señalada, en la que el escribano tomaba nota y 
hacía constar datos de si era caballo, potro o yegüa, así como la calidad del caballo, y en tal caso los motivos por los 
que se le recusaba –falta de edad, haber sido utilizados en acarreo, labranza o carga–.



393ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

tenían fechas establecidas, se convocaban con la suficiente antelación para que cada 
uno pudiera ir provisto del armamento y caballo, en los casos pertinentes, que le 
correspondían por su capacidad económica. Los alardes afectaban a toda la población 
comprendida en edad militar, es decir, la que tenía entre dieciséis y sesenta años.

Así, y por lo que respecta a Paredes de Nava, conocemos que a comienzos de 1409 
el concejo enviaba un hombre a Peñafiel, villa del regente castellano49, para «… saber 
de qué manera fesieron los alardes que nuestro sennor el infant mandó faser»50. 
El primero de los varios alardes que se hicieron en 1409 se realizó el martes 26 de 
febrero51, aunque parece ser que el infante ordenó que se hiciese el 1 de marzo52. Alarde 
que el concejo trató de preparar bien por ciertas carencias. De ahí que enviase a:

Ferrand García Marinero et a Iohn García fijo de Tomás Ferándes clérigo por veynte et çinco 
dosenas de viratones e pasadores que me dieron por cuenta que costara la dosena a dose mrs 
con la costa que fesieron en el camino ellos et las bestias asy que monta en estas veynte et çinco 
dosenas tresientos mrs et estas veynte et çinco dosenas quedaron de vender a Ferrand García 
Marynero et a Iohn García de çiento et treynta dosenas de pasadores que traxieron de Burgos que 
el conçejo les auja mandado que fuesen a Burgos et traxiesen los más pasadores que podiesen 
auer para el alarde que nuestro sennor el infant mandó faser […] et las que no podiesen vender 
que las resçebría el conçejo53.

No obstante el:

Domingo veynte et siete días de otubre veno Diego Rrodrigo Çapata a esta villa de Paredes por 
carta et mandado de nuestro sennor el infant et fiso faser alardes et nombró a çiertos omnes para 
que estén aperçebydos de quel sennor infant los enbiare llamar para la guerra de los moros et 
estudo el dicho Diego Rrodrígues Çapata en esta villa quatro días54.

Alarde del que se hizo copia por duplicado55 y al que «… algunos vesinos desta 
villa… no salieron»56. Este mismo 27 de octubre se reunió el concejo para tratar 
sobre los alardes y sobre «… manferir çiertos omnes que fuesen al rreal por 
mandado del infant»57. Es muy probable que Rodríguez Zapata escogiese en este 
alarde a veinticinco ballesteros y a cuarenta lanceros58, razón por la que el concejo 
de Paredes envío un testigo a Saldaña, el jueves 31 de octubre, para conocer el 

49.   La concesión en López de Ayala, Pero: Crónicas. Crónica del rey don Juan. Primero de Castilla y de León, 
Edición, prólogo y notas de José Luis Martín, Barcelona, Planeta, 1991, cap. IV, p. 661. Muñoz Gómez, Víctor: El poder 
señorial..., p. 129 y ss. Este autor se había ocupado de Peñafiel de forma general en «El concejo de Peñafiel...», pp. 71-81

50.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 5r.
51.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 27r.
52.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 6r.
53.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 6r.
54.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 14v.
55.   «[…] que lo escriujó este Pero Cabrito dos veses». AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 14r. Por desgracia no 

conocemos ninguna copia que haya llegado hasta hoy.
56.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 15r.
57.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 35r.
58.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 44v.



394

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

número de lanceros y ballesteros que Diego Rodríguez Zapata había elegido en 
dicha localidad59.

En fechas cercanas, pues es del 8 de noviembre de 1409, se hizo alarde en Vi-
llalón, que debería aportar veinticinco ballesteros y treinta y tres lanceros60. Por 
lo que es fácil deducir que otras villas del señorío de don Fernando en esta mis-
ma zona como Saldaña o Mayorga, por poner unos casos, estarían en las mismas 
circunstancias.

Otra demanda que don Fernando hizo a Paredes de Nava en 1409 fue la de 
una elevada cantidad de dinero, cien mil maravedíes, cuyo fin, que en este caso 
se especifica, era «… para la guerra de los moros»61. Sin duda, la visita del señor 
de la villa el infante-corregente, de su mujer y de sus hijos a Paredes de Nava62 a 
comienzos de agosto de 140963, estaba relacionada con los preparativos para la 
campaña de 1410 y facilitaría la percepción de tan importante cantidad, caso de 
que hubiera alguna resistencia64. Sin embargo, la reserva de las fuentes no vuelve 
a informarnos y dudamos de que se recaudara, entre otras razones porque no hay 
ninguna constancia documental al respecto.

4.	LA CAMPAÑA DE 1410

La decisión de iniciar una campaña militar contra los granadinos se fue demo-
rando por razones tan diversas como las necesidades económicas que conllevaba. 
Que se iniciara en 1410 tuvo mucho que ver con las aspiraciones personales de 
don Fernando, que supo servirse del aumento de los incidentes fronterizos y de las 
continuas alarmas de ataques granadinos que se sucedieron durante las treguas, y 

59.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 35v. En otro orden de cosas, conocemos que Saldaña y su tierra proporcionaron 
peones a la campaña de 1410, que Diego Rodríguez Zapata se encargó de escoger durante dos días. Véase al respecto 
AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 23r. La villa de Saldaña formaba parte de las posesiones del regente don Fernando y de 
su mujer doña Leonor. Las vicisitudes de ese señorío a partir de 1412 las detalla Franco Silva, Alfonso: «El proceso de 
señorialización de las tierras de palentinas en la Baja Edad Media. El caso del Condado de Saldaña», Señores y señoríos 
(siglos xiv-xv), Jaén, Universidad de Jaén, 1997, pp. 195-215. 

60.   Martínez Sopena, Pascual: op. cit., p. 486.
61.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 3v.
62.   Véase, por ejemplo, Mitre Fernández, Emilio: «Un apunte sobre Don Fernando...», pp. 283-288.
63.   Al menos estaría en la citada población el sábado 3 de agosto, como consta en AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, 

f. 10v. Algunas de las cosas que dispuso el concejo para su recibimiento y diversión se encuentran en AMPdN., CP., 
238/11, carp. 10, f. 3v. Varios de los gastos ocasionados por esta visita, como limpieza, derechos percibidos por entrada, 
alojamiento de algunos servidores, en AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, ff. 10v y 15r. También habría servido para imponer 
su autoridad, vetando portar armas a los vecinos de la villa que no fuesen oficiales de justicia del concejo, como da 
cuenta Muñoz Gómez, Víctor: «Bandos urbanos y pacificación señorial en la Castilla bajomedieval: Paredes de Nava 
y Fernando de Antequera (1400-1416)», Anuario de Estudios Medievales, 39/ 2 (2009), p. 692. El documento en cuestión 
es el siguiente AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 11v. Item pagué al trompeta del infant çinquenta mrs por mandado de 
Velasco Ferrándes et de Gonçalo Lópes et del doctor Cascales porque traxo la trompeta con el pregonero de la villa 
que ningún non fuese osado de traer armas, çinquenta mrs. (L).

64.   Quiza no en este caso, pero en otros nos consta que al menos hubo demoras en satisfacer las elevadas 
exigencias fiscales, como también ocurrió en Villalón de Campos, Saldaña y Mayorga, de lo que da cuenta Martínez 
Sopena, Pascual: op. cit., pp. 485-486.



395ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

de los respaldos que recabó de la Iglesia, de las Cortes y de la nobleza, en el ámbito 
interno. Y en el exterior de la actitud de los reinos cristianos peninsulares y de 
otros del entorno europeo occidental, así como de la inestabilidad en el trono gra-
nadino. Sin desdeñar todo el argumentario ideológico señalado con anterioridad.

4.1. LA ELECCIÓN DE LOS COMBATIENTES

El soberano podía exigir a sus súbditos hacer la guerra65, en ocasiones soli-
citaba un determinado número de hombres66, por lo que correspondía conocer 
la cantidad de gente disponible para llevarla a cabo67, por lo general a través de 
los padrones fiscales y de los alardes, de los que se ha dado cuenta. Además de a 
los caballeros, la militarización, y por consiguiente la disponibilidad de armas, 
afectaba a toda la población. Así, y por poner un ejemplo, en Ciudad Rodrigo los 
pecheros se dividían en tres niveles distintos según su aportación fiscal: de pecha 
completa, de media pecha y los exentos de pechar por carecer de hacienda. Los 
primeros estaban obligados a tener una ballesta de acero con doce pasadores y 
una espada; los de media pecha, un escudo y una espada, y los exentos por pobres, 
una lanza y un dardo o azagaya68.

Efectuados los alardes había que repartir, manferir –señalar– y tener preparada 
a la gente asignándose un determinado número a cada una de las poblaciones. 
Según la ordenanza del Consejo Real, que Enrique III hizo en Segovia en 1406, 
era competencia de éste enviar las cartas de llamamiento69, aunque no hay cons-
tancia al respecto de que lo hiciera durante la minoría de Juan II. Quien parece 

65.   La obligación de prestar el servicio militar es una de las cuestiones que se tratan en el artículo de Moxó 
y Ortiz de Villajos, Salvador de: «El Derecho militar en la España cristiana Medieval», Revista Española de Derecho 
Militar, 12 (1961), pp. 9-59. Véanse también de Ladero Quesada, Miguel Ángel: «La organización militar de la Corona 
de Castilla en la Baja Edad Media», Castillos medievales del Reino de León, León, Hullera Vasco-Leonesa, 1989, p. 13, y 
«Formación y funcionamiento de las huestes reales en Castilla durante el siglo xv», La organización militar en los siglos 
xv y xvi. Actas de las II Jornadas Nacionales de Historia Militar, Málaga, Cátedra «General Castaños», 1993, p. 164. Así 
como de García Fitz, Francisco: «La organización militar en Castilla y León (siglos xi al xiii)», Conquistar y defender. 
Los recursos militares en la Edad Media Hispánica, en Revista de Historia Militar, año XLV, n.º extraordinario, (2001), p. 
66, y del mismo «La composición de los ejércitos medievales», La guerra en la Edad Media: XVII Semana de Estudios 
Medievales, Nájera, del 31 de julio al 4 de agosto de 2006, Blas Casado Quintanilla y José Ignacio de la Peña Duarte 
(ed.), Nájera, Instituto de Estudios Riojanos, 2007b, pp. 85-146.

66.   Por ejemplo, las que en nombre de Enrique III hace su hermano, el infante don Fernando, en las Cortes de 
Toledo. García de Santa María, Álvar: Le parti inedite della «Crónica de Juan II» di Álvar García de Santa María, Edizione 
critica, introduzione e note a cura di Donatella Ferro, Venezia, Consiglio Nazionale delle Richerche [Gruppo Studi 
d’Ispanistica], 1972, pp. 10-11 y del mismo autor Crónica..., p. 12.

67.   Se trataba de evitar la desproporción entre los combatientes que se estimaban y la realidad pues, en ciertos 
casos como el de Sevilla, esta desproporción llevó a examinar las nóminas de francos en previsión de nuevas campañas. 
Pérez de Guzmán, Fernán: op. cit., p. 302.

68.   Bernal Estévez, Ángel: «Las armas como concepto fiscal y de diferenciación social en la Baja Edad Media 
(Aplicación al caso de Ciudad Rodrigo)», Gladius. Etudes sur les armes anciennes, l´armament, l´art militaire et la vie 
culturelle en Orient et Occident. Primer Simposio Nacional sobre «Las armas en la Historia» (marzo 1983), Cáceres, 1988, p. 29.

69.   Real Biblioteca de El Escorial. Mss. castellanos, Z II. 7, fols. 3b-8b, publicado por Martínez Marina, Francisco: 
Teoría de las Cortes o grandes juntas nacionales de los reinos de Castilla y León, ed. de José Manuel Pérez Prendes, vol. III, 
Madrid, 1979, n.º XXIV, pp. 1292-1299, y por Dios, Salustiano de: «Ordenanzas del Consejo Real de Castilla (1385-1490)», 



396

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que asumió esa función en nombre del monarca y en el suyo propio fue el infante 
don Fernando70. La elección de las tropas que el concejo tenía que enviar no era 
sencilla. Los escogidos tendrían que someterse a una inspección que determina-
ba si eran idóneos o no. La preparación de las tropas no implicaba, que sepamos, 
adiestramiento militar, ni individual ni colectivo. Creemos que bajo ese concepto 
se alude a su disposición inmediata para partir con las armas y bestias necesarias71. 
Aunque no servían con las armas, los concejos también tenían que seguir el mismo 
proceso de repartir, señalar y tener preparadas las gentes de oficios como carpin-
teros, hacheros, aserradores, pedreros o herreros necesarios en los reales72. Sin 
embargo, al contrario que con los combatientes, no hay ningún testimonio que 
indique lo que pueda considerarse como una inspección previa. Los llamamientos 
de la monarquía a las ciudades, villas y lugares para la provisión de tropas especi-
ficaban el lugar de reunión, el número con el que debían contribuir, el momento 
y forma de pago, 73 así como las provisiones74 que tenían que llevar esas tropas.

Respecto a Paredes de Nava su principal aportación a la campaña contra 
Antequera en 1410 fue la de combatientes: ballesteros y lanceros, hasta ciento 
sesenta divididos en dos turnos y por un tiempo de dos meses. El primer turno lo 
integraron treinta ballesteros y sesenta lanceros75 y el segundo, sin que se especifique 
el número de ballesteros o lanceros, setenta en total76, aunque nos inclinemos por 
veinticinco ballesteros y cuarenta y cinco lanceros. Los primeros noventa son los 
que escogió Diego Rodríguez Zapata y los setenta últimos el concejo de Paredes 
sería el encargado de hacerlo77. Ambos contingentes irían bajo el pendón de 
Paredes, como se puede deducir de un pago que el concejo manda hacer, al final 

Historia. Instituciones. Documentos, 7 (1980), n.º V, pp. 281-286, y por el mismo en Dios, Salustiano de: Fuentes para el 
estudio del Consejo Real de Castilla, Salamanca, Diputación de Salamanca, 1986, n.º V, pp. 21-27.

70.   Por ejemplo, en Archivo Municipal de Écija, (AMÉ)., leg. IV, n.º 22, publicado por Sanz Fuentes, María Josefa: 
op. cit., vol. III, n.º 422, pp. 1461-1463, o en Archivo Municipal de Jerez de la Frontera (AMJF)., Actas Capitulares (1410 
abril 12), fols. 66 duplicado-67r, publicado por González Sánchez, Santiago: Las aportaciones de Jerez de la Frontera 
a la campaña de Antequera. Colección documental de las Actas Capitulares, Sevilla, Publidisa, 2011, n.º 44, pp. 80-82.

71.   Aunque se refiere a la segunda mitad del siglo xiii y a la primera del xiv creemos perfectamente válidas para la 
época de este estudio las afirmaciones que hace al respecto García Fitz, Francisco: «La didáctica militar en la literatura 
castellana (segunda mitad del siglo xiii y primera del xiv)», Anuario de Estudios Medievales, 19 (1989), pp. 274-277, que 
señala la inexistencia de indicios de instrucción colectiva, de prácticas de movimientos tácticos de todo un conjunto 
de combatientes. Lo que sí que habría existido fue una instrucción militar individual, la del caballero, que comprendería 
actividades como: aprender a cabalgar, el manejo de armas ofensivas y defensivas, la práctica de la caza y lecturas y 
narraciones de hechos de armas y de cantares de gesta, además de poner en práctica consejos y costumbres para que 
se adaptasen a las condiciones de la guerra.

72.   AMÉ., leg. IV, n.º 153, publicado por Sanz Fuentes, María Josefa: op. cit., vol. III, n.º 431, pp. 1480-1481. AMJF., 
Actas Capitulares (1410 marzo 18), fols. 41v-42r y 42r, publicados por González Sánchez, Santiago: Las aportaciones 
de Jerez..., n.º 17, pp. 48-49 y n.º 18, p. 50, respectivamente.

73.   AMJF., Actas Capitulares (1410 abril 12), fols. 66 duplicado-67r, publicado por González Sánchez, Santiago: 
Las aportaciones de Jerez..., n.º 44, pp. 80-82.

74.   AMJF., Actas Capitulares (1410 abril 16), fol. 72v, publicado por González Sánchez, Santiago: Las aportaciones 
de Jerez..., n.º 54, pp. 91-92, y por Abellán Pérez, Juan: Diplomatario del Reino de Granada..., n.º 28, pp. 130-131.

75.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 8v.
76.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, ff. 31v, 37r y 39r.
77.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 31v.



397ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

de la campaña, al hijo de «Pero Bueno por el pendón que traxo que le mandaron 
dar los omnes bonos quinse mrs que traya de Antiquera fasta aquí el pendón»78.

Esta ayuda de Paredes de Nava comportaba un reto de organización logística 
importante. En primer lugar el de escoger y encuadrar a los combatientes y, tan 
relevante como esto, el reparto, la recaudación y la distribución del dinero necesario 
para satisfacer los pagos, todo lo cual implicaba a un elevado número de personas.

El infante escogió para la primera tarea a Diego Rodríguez Zapata, un hombre 
de su casa que lo había servido durante la campaña de 1407 y de total confianza79. 
La primera noticia que tenemos de Rodríguez Zapata80 en Paredes de Nava es del 
año 1409, momento en que llegó a la citada población enviado por el regente cas-
tellano y señor de la villa para conocer cuántos moradores había en ella81, después 
consta su presencia a finales de octubre del mismo año, cuando hizo alardes y 
escogió a ciertos hombres para que sirviesen en la guerra contra los granadinos 
cuando se les llamase82. Es probable que Rodríguez Zapata estuviese en Paredes 
para el fin ya expuesto en alguna ocasión más, pero la documentación disponible 
no lo aclara y cuando el concejo requirió su presencia «… porque estouiese aquí 
fasta que fuesen ydos los lançeros et vallesteros que él auía manferido»83. Lo que sí 
es cierto es que Diego Rodríguez Zapata también escogió a los peones de Saldaña 
y de su tierra destinados a combatir a los granadinos84.

Conocemos los nombres de la práctica totalidad de los combatientes y las 
aportaciones de cada uno de los barrios de Paredes, de acuerdo con dos documentos 
de carácter fiscal. Uno de los cuales se refiere a las «retenencias», retenciones que 
se les hicieron del pago del fumazgo y el otro a las que se les aplicaron por el pecho 
de 141085. De acuerdo con ello se ha elaborado el siguiente gráfico que representa 
el número de total de combatientes por cada barrio y dentro de ellos el número 
que tuvo retenciones en el fumazgo y en el pecho.

Como se observa en el siguiente diagrama, los barrios en los que se escogió más 
gente para combatir y, por consiguiente, a los que se les retuvieron más cantidades 
fueron los de Calleluenga, Gallegos y Mediano, treinta y cinco, veintisiete y veinte, 

78.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 6v.
79.   Se le encargó, junto con otros caballeros y escuderos hijosdalgo de la casa del infante don Fernando, «… llevar 

toda la pólvora, é de las carretas é bueyes que han de llevar, que son menester ochenta hombres, é que lleven mas cinco 
carretas vacías, porque si alguna se quebrare no se detenga la pólvora», desde Zahara (actual Zahara de la Sierra) a Setenil 
durante la campaña militar de 1407. Pérez de Guzmán, Fernán: op. cit., p. 292. Casi en los mismos términos, aunque 
sin recoger el segundo apellido de nuestro personaje, García de Santa María, Álvar: Crónica..., p. 145. Cañas Gálvez, 
Francisco de Paula: «La Casa del Infante Fernando de Castilla: corte, poder y representación político-institucional en 
el ocaso del Medievo (1385-1408)», Boletín de la Real Academia de la Historia, CCXIII/ I (2016), p. 42.

80.   Es posible que fuese vecino de Urueña, como se deduce por una misiva del concejo de Paredes a su mujer. 
AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 25r.

81.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 9v.
82.   AMPdN., CP., 238/11, carp. 10, f. 14v.
83.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 25r.
84.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 23r.
85.   Véase el Apéndice Documental, n.º 1 y n.º 2.



398

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

respectivamente. Y los que aportaron menos combatientes fueron los de Renedo 
con trece y la Fuente con once86.

Estas exenciones temporales del pago de impuestos a un número tan elevado de 
vecinos de Paredes, los ciento sesenta que acompañaron al infante don Fernando, 
tuvieron un impacto fiscal sobre las debilitadas arcas municipales, provocando una 
disminución en el número de hogares en 1410, siendo inferior a 1409 y a 141187.

Por otro lado, la reacción de los habitantes de Paredes de Nava ante la posibi-
lidad de ser encuadrados en un ejército que tenía que combatir lejos de su tierra 
y contra los musulmanes no despertaría mucho entusiasmo entre la población, a 
pesar de las obligaciones vasalláticas que tenían respecto a su señor. En tal sentido 
conocemos varios casos de combatientes que se ausentaron, casi con toda certeza 
después de ser escogidos. Así se nos informa que García González Berruguete, 
procurador del concejo de Paredes, a instancia de éste escogió como lanceros 
«… a Juan de Villacorta et Alfón Gonçáles Berruguete mi fijo para que fuesen a la 
guerra la primera ves en logar de Juan Chamorro et Juan de Monçón por quan-
to estos fueron nombrados para yr allá et non podieron ser auidos»88. Entre los 
primeros combatientes, se debieron de marchar de la villa de Paredes de Nava el 
hijo de Bartolomé Pajares, Juan de San Felices y Juan Díez. Del primero ignora-
mos las circunstancias de su ausencia, de cada uno de los otros dos conocemos 
«… que non era en la tierra», así como que el hijo de Bartolomé Pajares y Juan 
de San Felices eran lanceros y que todos ellos fueron sustituidos89. Los lanceros 

86.   Esencialmente coincidiría con el número de hogares por barrios según los repartimientos de los fumazgos 
que conocemos por Martín Cea, Juan Carlos: op. cit., p. 35.

87.   Ibidem, pp. 36 y 52. Véase también Fuente Pérez, María Jesús: «Fuegos fiscales...», p. 93.
88.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 9r.
89.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 9r.



399ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

Juan Díez y Juan de San Felices fueron penalizados por el concejo y obligados a 
devolverle cada uno de ellos doscientos cincuenta maravedíes90. También se dio 
la circunstancia de que una pendencia, no sabemos de qué tipo, desaconsejó la 
inclusión de algún combatiente, como ocurrió con Alfón Tonquetano, al que 
el concejo mandó quitar los doscientos veinticinco maravedíes que «... le auía 
mandado pagar porque non fuese al real por quanto él et otro fijo de Sanguillo 
estodieron en contienda»91.

Abundando en esa aversión a empuñar las armas de parte de la población joven 
y masculina de Paredes de Nava, también encontramos lo que la documentación 
denomina «carta de composición», por la que alguien escogido para ir a la guerra 
contrataba a otro para que ocupase su lugar. Acuerdos de este tipo fueron los que 
hicieron «Gómes pregonero con Garçía Gonçáles de yr a la guerra en logar de Pero 
Todidor»92 y Alfón Gutiérrez con el citado García González Berruguete para ir 
en lugar de Juan Fernández de San Felices93. Es fácil suponer una diferenciación, 
al menos económica, entre el combatiente elegido en el alarde y el que acabaría 
ocupando su puesto94.

4.2. EL REPARTO Y LA RECAUDACIÓN DE DINERO

El reparto y la recaudación del dinero necesario para pagar los sueldos de los 
ballesteros y lanceros que la villa de Paredes de Nava envió a la campaña militar 
de 1410 se hizo en distintos momentos y a lo largo de varios meses de ese mismo 
año. Se recurrió a la imposición de tributos extraordinarios como un fumazgo95 
y un pecho por los ocho barrios de la población, un fumazgo por cada cabeza de 
animal, así como a la parte correspondiente de las trece monedas que el rey había 
mandado recaudar. También se acude a un préstamo, al pago del pecho de unas 
heredades, a la venta de la carne y del cuero de unos toros que se habían comprado 

90.  AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 3r.
91.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 31v.
92.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 37r.
93.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 37v.
94.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Baja Edad Media», Historia Militar de España, Dirigida por Hugo O´Donnell, 

Edad Media, Tomo II, Miguel Ángel Ladero Quesada (Coordinador), Madrid, Ministerio de Defensa-Laberinto, 2010, p. 249.
95.   Tal como tomamos de Fuente Pérez, María Jesús: «Sobre pechos y pecheros de un concejo medieval. Paredes 

de Nava», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 5 (1992), p. 48, el término fumazgo tendría dos acepciones. 
La primera es que era el impuesto que se pagaba al señor por tener un hogar o por encender el fuego en él; la segunda, 
más compleja, es la de unidad de tributación. Por lo que aquí respecta, y al menos en el caso en que se impone con ese 
nombre a la posesión de una bestia mayor o menor, todo parece indicar que estaría más relacionado con la segunda, 
y referida a diferentes derechos señoriales. Las cifras medias que cada contribuyente paredeño pagó de fumazgo no 
son muy importantes, porque la mayor parte de ellos no contaba con bienes encabezados en una cantidad elevada. 
Solo cuatro vecinos, de una lista de veintiocho que habían combatido a los granadinos en 1410, estaban por encima de 
10 maravedíes, eran: Juan Nabo con 12 mrs. y medio, Juan García de Cuenca con 17 mrs. y 6 dineros, Juan de Fontecha 
con 16 mrs y dos dineros y Pero Quadrado con 14 mrs y 5 dineros. Véanse al respecto AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, ff. 
32r-v, del Apéndice Documental, n.º 2.



400

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

para unos festejos, a las mesas de los carniceros y a las rentas de la carnicería y de 
la monedilla. No obstante lo anterior, parece que en algún momento se recurrió 
a la alcabala para hacer frente a determinados gastos96, y además los habitantes 
de Paredes tuvieron que soportar el cobro de la Cruzada, una forma de apoyo 
ideológico y económico de la Iglesia a la empresa guerrera97, durante dos días98.

Desde un punto de vista cuantitativo y porcentual el fumazgo (n.º 1) que se 
recogió en los barrios de San Juan, Calleluenga, Ardagón y Gallegos, 8 170 mrs.99 
representa el 4,68 por ciento; el fumazgo (n.º 2) recogido para enviar a los últi-
mos ballesteros y lanceros en los barrios de Mediano, San Miguel, La Fuente y 
Renedo, 7 514 mrs.100 supone el 4,28 por ciento; el fumazgo (n.º 3) que se impuso 
por cada cabeza de animal, diferenciando entre bestias mayores y menores, se 
elevó a 5 231 mrs.101 un 2,98 por ciento; un pecho en los ocho barrios a razón de 
cuatro maravedíes y medio se distribuyó de forma equitativa, a razón de 7 000 
maravedíes por barrio y aportó la cantidad de 56 000 mrs.102 un 31,92 por ciento; 
el préstamo del bachiller Ferrand García de 12 000 mrs.103 un 6,84 por ciento; el 
pecho de unas heredades de Juan García de Paredes por importe de 1 000 mrs.104 
un 0,57 por ciento; lo derivado de las mesas de los carniceros, venta de carne y 
cuero de los toros, renta de la carnicería y de la monedilla, etc., 8 434 mrs.105 un 
4,80 por ciento, y la cantidad y porcentaje más elevado correspondió a las trece 
monedas del rey, que procuraron 77 056 mrs.106 un 43 por ciento. Así pues, el total 
recaudado se elevó a 175 405 maravedíes107.

96.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 38r.
97.   Goñi Gaztambide, José: Historia de la bula de cruzada en España, Vitoria, Victoriensia: Publicaciones del Seminario 

de Vitoria, 1958. Una definición sobre este ingreso, su cronología, evolución y cuantía puede verse en Ladero Quesada, 
Miguel Ángel: La Hacienda Real de Castilla en el siglo xv, La Laguna, Universidad de La Laguna, 1973, pp. 227-233. Nieto 
Soria, José Manuel: op. cit., pp. 322-323, destaca que la idea de cruzada estaba en decadencia desde un punto de vista 
ideológico, no así desde el financiero.

98.   Sabemos que estuvieron en la villa dos días, sábado y domingo, y que fueron doce personas, a las que el concejo 
dio de comer y en las que se gastó 112 mrs. y 21 dineros. AMPdN., CP., 238/9, carp. 11, ff. 23r-v.

99.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 2v.
100.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 21v.
101.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 21r.
102.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 21r.
103.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 8v.
104.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 3r.
105.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 21v.
106.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 2v. Fuente Pérez, María Jesús: «Las cargas reales de un concejo de señorío. 

La villa de Paredes de Nava en la Baja Edad Media», Historia. Instituciones. Documentos, 27 (2000), p. 61, destaca la 
capacidad del señor para disponer de esos derechos reales. Un ejemplo reconociendo esto mismo en AMPdN., CP., 
238/13, carp. 12, f. 9r. «Item una carta de pago quel conçejo dio a Diego Alfón Maço de conosçimiento cónmo auía tomado 
de las monedas e pedido del rrey para el sueldo de los vallesteros que enbiamos al rreal (de) Antiquera la postremera 
ves XXVIII mil CC mrs». Véanse también las consideraciones que hace al respecto Ortego Rico, Pablo: «Guerra y paz 
como fundamentos legitimadores de la exacción fiscal: siglos xiii-xv», A. Arranz Guzmán, M. P. Rábade Obradó & 
Ó. Villarroel González, (coords.), Guerra y paz en la Edad Media, Madrid, Silex, 2013, pp. 67-107.

107.   Por poner un ejemplo cercano, aunque desconocemos su procedencia, el concejo de Villalón de Campos 
tenía que recaudar antes de finales de 1409 la cantidad de 85 500 mrs. a los que hay que añadir los impuestos que las 
Cortes votaron, como tomamos de Martínez Sopena, Pascual: op. cit., p. 485.



401ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

Si tenemos en cuenta los sueldos de las tropas, a razón de 8 maravedíes diarios 
el ballestero y 6 maravedíes diarios el lancero, ascienden a 480 maravedíes para 
los primeros y para los lanceros a 360 maravedíes, por los dos meses de servicio, es 
decir, una diferencia de 120 maravedíes. El sueldo diario de las tropas de Paredes 
era similar al de las procedentes de otras poblaciones del reino108 y se ajustaba a lo 
dispuesto por el monarca en 1410109. Aplicando estas cantidades nos sale que los 
treinta ballesteros y los sesenta lanceros primeros supusieron un gasto de 14 400 
y de 21 600 maravedíes, respectivamente, en total 36 000 maravedíes. Cantidad 
a la que hay que añadir 200 maravedíes por persona para los gastos de desplaza-
miento, es decir, 18 000 mrs. En total, estos primeros combatientes le costaron 
al concejo de Paredes de Nava 54 000 maravedíes.

El sueldo diario de las tropas enviadas la segunda y última vez era idéntico 
al de las primeras. Sin embargo, nos encontramos con el problema de que la 
documentación manejada no especifica con claridad el número de ballesteros y 
de lanceros que fueron a la guerra, solo un testimonio recoge un pago a treinta y 
cuatro lanceros110, lo que no volvemos a ver refrendado por ninguna otra afirmación 
y tampoco se pone en relación con el número de ballesteros, en total setenta 
combatientes. Sin embargo, y teniendo en cuenta un documento donde se recoge 

108.   Véase González Sánchez, Santiago: Los recursos militares..., pp. 64-65. En el caso de los combatientes de 
Villalón de Campos, los cincuenta y ocho que fueron regresaron y recibieron 23 880 mrs, por un mes, como tomamos de 
Martínez Sopena, Pascual: op. cit., p. 488. De acuerdo con las cifras que hemos aportado de 8 mrs. diarios el ballestero 
y 6 mrs. el lancero, el sueldo de los veinticinco ballesteros importó 6 000 mrs. y el de los lanceros 5 940 mrs. Cifras a 
las que habría que añadir los 200 mrs. a cada uno para el desplazamiento. Lo que arroja la cifra de 23 540 y un desfase 
de 340 mrs. que ignoramos a qué puede deberse.

109.   Orden por la que el monarca mandaba dar cada día ocho maravedíes a los ballesteros y seis a los lanceros. 
AMJF., Actas Capitulares (1410 marzo 24), f. 50r, regesto en González Sánchez, Santiago: Las aportaciones de Jerez..., 
n.º 27, p. 60. También está recogido en la publicación anterior.

110.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 9r.



402

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

la cantidad total del pago de un mes a estos segundos combatientes, 14 100 
maravedíes, las cifras debieron de ser veinticinco ballesteros y cuarenta y cinco 
lanceros111. Cifras que desde el punto de vista porcentual casi coinciden, varían 
poco, con los números de los combatientes del primer envío, que representaban un 
tercio del total para los ballesteros y que en este segundo caso serían un poco más 
elevadas, un treinta y cinco por ciento, mientras que los lanceros eran el sesenta 
y cuatro por ciento. Así pues, y teniendo en cuenta esas cifras, el sueldo de los 
veinticinco ballesteros se elevó a 12 000 maravedíes –a razón de 480 mrs.– y el de 
los cuarenta y cinco lanceros a 16 200 maravedíes –a razón de 360 mrs.–, en total 
28 200. Y como en el caso anterior a esta última cantidad hay que sumarle los 200 
maravedíes por combatiente para ayuda de desplazamiento, 14 000 maravedíes. 
Por lo que el desembolso de Paredes en estos setenta combatientes habría sido 
de 42 200 maravedíes. Cantidad a la que hay que añadir el sueldo de otro mes 
que don Fernando ordenó enviar «… con los setenta vallesteros et lançeros que 
fueron la postremera ves con un (sic) buen omne… demás de otros dos meses que 
les fueron pagados aquí en la dicha villa por mandado del dicho sennor infant». 
Sueldo que se elevaría hasta los 14 100 maravedíes.

Por lo tanto, los cinco meses de sueldo que se pagaron a las tropas, dos a los 
primeros combatientes importaron 36 000 maravedíes y los tres a los setenta úl-
timos 42 300 maravedíes. En total 78 300 maravedíes por este concepto. Mientras 
que los gastos que el concejo de Paredes pagó por el desplazamiento se elevaron a 
32 000 maravedíes. Porcentualmente los 78 300 maravedíes de sueldo representa-
ban el 70,98 por ciento de los gastos y los 32 000 maravedíes por desplazamiento 
suponían el 29,01 por ciento.

Así pues, el gasto total del concejo en los sueldos y desplazamientos de los 
ballesteros y lanceros enviados a la campaña de 1410 se elevó hasta los 110 300 
maravedíes. La cuestión que se plantea es ¿en qué se emplearon los 65 105 maravedíes 
restantes del total recaudado de 175 405? Parece fuera de toda duda de que parte 
de ese dinero, que podemos considerar sobrante y del que tampoco se dispuso en 
el momento preciso para hacer frente a los gastos, se debió de utilizar para pagar 
ciertos desembolsos como serían acompañar a los combatientes durante unas 
jornadas112, o hasta el real sobre Antequera, como ocurrió con el bachiller Ferrand 
Martínez113, o en previsión de un alargamiento de la campaña114. En cualquier caso, 

111.   A la misma conclusión llega Martín Cea, Juan Carlos: op. cit., pp. 51-52, aunque no señala el documento del 
que procede su afirmación.

112.   El caso de Toribio Fernández Valiente, que fue hasta Medina del Campo con los setenta ballesteros y lanceros 
últimos. AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 2v.

113.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 27r.
114.   «Item que enbió el dicho sennor infant mandar por otra su alualá al conçejo que enbiasen a Antiquera con 

los setenta vallesteros et lançeros que fueron la postremera ves con un (sic) buen omne de recabdo sueldo de un mes 
para los dichos setenta vallesteros et lançeros demás de otros dos meses que les fueron pagados aquí en la dicha villa 
por mandado del dicho sennor infant…». AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 9r.



403ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

la diferencia es tan elevada y la carencia de apuntes contables total, que ignoramos 
qué se hizo con certeza con toda esa moneda.

Aunque el encargado de recaudar el dinero necesario para satisfacer los sueldos 
fuera el concejo de Paredes115 y en alguna ocasión algún regidor como García 
González Serrano o el procurador Juan Fernández Bueno realice algún pago116, 
se intentará centralizar en personas del entorno de don Fernando como Ferrand 
Martínez, su recaudador del sueldo, en el tesorero Juan García o en su defecto 
en su «hacedor» Juan García de Paredes117, en Alfonso García, vecino de Sahagún 
y arrendador del infante en Saldaña y su tierra118, en Alfonso García de Castro 
recaudador del infante119, incluso en Diego Rodríguez Zapata120. Y al mismo 
tiempo que lo anterior se intenta reunir el dinero en ciertos lugares, como Medina 
del Campo, donde el infante mandó llevar 18 000 maravedíes «... para pagar el 
sueldo a los lanceros y ballesteros que estaban en la guerra»121, o transportarlo 
hasta Antequera, como ocurrió cuando el concejo envió a los setenta ballesteros 
y lanceros últimos:

… el dicho sennor infant mandó leuar sueldo de vn mes en pos ellos e quelos leuase vn omne 
bueno el qual fue el dicho Alfón Gonçáles et leuó los dichos mrs que montaron en el dicho mes 
et los dio a Diego Alfón Maço por mandado del dicho sennor infant et traxo su carta de pago122.

A pesar de las prevenciones que se tomaron también ocurrió que algún ser-
vidor deshonesto se resistió a entregar ciertas cantidades del dinero que había 
recibido. Nos referimos a Alfonso García de Castro, recaudador del infante don 
Fernando, que fue requerido en varias ocasiones en Sahagún, localidad donde 
estaba avecindado, «… sobre los veynte et quatro mill et dosientos mrs que auía 
de dar a los lançeros e vallesteros desta villa et otrosy que los leuase a su costa do 
quier quel dicho sennor infant estouiese»123. La negativa de este García de Castro 
a entregar a los encargados del concejo de Paredes la mitad de los 24 200 mara-
vedíes tras concederle un plazo de veinte días124, obligó al infante a ordenar que 
«… sy Alfón Garçía de Castro non diese luego los veynte e quatro mill e dosientos 

115.   Sobre el papel de los concejos en la financiación de la guerra, en concreto, en el proceso de recaudación, es 
interesante, aunque sea muy anterior a nuestra época de estudio, el apartado correspondiente de la obra de Arias 
Guillén, Fernando: Guerra y fortalecimiento del poder regio en Castilla. El reinado de Alfonso XI (1312-1350), Madrid, 
CSIC-Ministerio de Defensa, 2012, pp. 269-320, en especial.

116.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 9r. Los nombres completos de estos oficiales del concejo de Paredes de Nava 
los tomamos de Martín Cea, Juan Carlos: op. cit., p. 277.

117.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 9r.
118.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 22v.
119.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, ff. 23v y 25r.
120.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 22v.
121.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, ff. 8v y 9r. Conocemos que el concejo de Paredes de Nava envió a un vecino 

«… porque fue leuar a Villalón una carta del conçejo para el conçejo de Villalón a saber sy ello leuauan los mrs quel 
sennor infant mandó tomar de las monedas a Medina». AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 26v.

122.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 29v.
123.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 25r. También en ff. 26v, 30r y 31r.
124.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 26v.



404

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

mrs quel prendiesen el cuerpo para los alcalles de la villa de Sant Fagund et le 
enbiasen bien preso a su costa do quier quel dicho sennor infant estouiese»125. La 
documentación consultada no vuelve a mencionar el asunto, por lo que es posible 
que se resolviese de forma favorable para los intereses del concejo de Paredes.

El caso citado sería indicativo de cómo se distribuyó el dinero entre los comba-
tientes paredeños. En tal sentido, nos han llegado pagos muy diversos en número 
de combatientes y en cantidad de dinero. Ejemplos de ello y de los varios que se 
podrían presentar son los siguientes.

Item que pagó el dicho Garçía Gonçáles en los nouenta vallesteros et lançeros primeros que fue-
ron a la guerra primeramente demás de otros díes et nueue vallesteros que pagó Juan Ferrándes 
Bueno procurador et demás de otros dos vallesteros que pagó Diego Rrodrígues Çapata et para 
complimiento de los treynta vallesteros pagó Garçía Gonçáles los nueue vallesteros a rrasón de 
ocho mrs cada vallestero cada día en dos meses que monta cada uno quatroçientos et ochenta 
mrs et más quel conçejo les dio et mandó dar a cada uno de ayuda para partir de aquí de más del 
dicho sueldo a cada uno dosientos mrs asy que pagué a cada uno seiçientos et ochenta mrs que 
montó a los dichos nueue vallesteros por los dichos dos meses seys mill e çiento e veynte mrs.

Item que pagué más yo el dicho Garçía Gonçáles a çinco lançeros que fueron a la dicha guerra 
primeramente demás de los çinquanta et tres lançeros que pagó Juan Ferrándes mi compannero 
e demás de otros dos lançeros que pagó Diego Rrodrígues Capata que son a complimiento de 
sesenta lançeros que fueron a la dicha guerra a los quales dichos çinco lançeros pagué sueldo 
de dos meses a rrasón de seys mrs cada día por dos meses que montó a cada uno tresientos 
et setenta mrs et más que les dy a cada uno dosientos mrs que les mandó dar el conçejo para 
ayuda de partyr de aquí demás del dicho sueldo que montó en todos estos dichos lançeros dos 
mill et ochoçientos mrs.126

Item pagué yo más el dicho Garçía Gonçáles a dies e nueue vallesteros que fueron a la dicha 
guerra la postrimera yda demás de otros seys que pagó Juan Ferrándes mi compannero que les 
dy de sueldo a ocho mrs cada día a cada uno de dos meses, que montó a cada uno quatroçientos 
et ochenta mrs más que les mandó dar el conçejo a cada uno dosientos mrs para ayuda de partyr 
de aquí, que montó en todo arrasón de seysçientos et [çinquenta tachado] XX mrs a cada uno, 
dose mill e noueçientos e ueynte mrs.

Item que pagué más a treynta et quatro lançeros que fueron la segund ves a la dicha guerra a 
rrasón de a seys mrs cada día a cada uno sueldo de dos meses, que montó a cada uno tresientos 
e sesenta mrs más, quel conçejo mandó dar a cada uno de ayuda para partir de aquí dosientos 
mrs a cada uno, que montó a cada uno quinientos et sesenta mrs, asy que montó en los dichos 
treynta e quatro lançeros dies e nueue mill e quarenta mrs.127

De cualquier manera, todo indicaría que cuando los ballesteros y lanceros 
salían de Paredes de Nava iban al corriente de pago.

Item cartas de pago que dieron los lançeros e vallesteros primeros que fueron a la guerra la 
primera ves de cónmo era pagados de sueldo de dos meses quel infant les mandó pagar que 
son quatro cartas.

125.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 27r.
126.   Ambos casos en AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 8v.
127.   Los dos ejemplos en AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 9r.



405ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

Item cartas (sic) de pago que dieron los lançeros e vallesteros postrymeros que fueron a la guerra 
del sueldo de dos meses128.

Sin embargo, testimonios de 1411 demuestran que en fecha 27 de abril de ese año 
el concejo de Paredes debía a los ballesteros y lanceros de la villa cierta cantidad, 
que no se especifica y ellos al concejo de los pechos129. Y el viernes 8 de mayo del 
mismo año el concejo mandó dar a un número indeterminado de ballesteros y 
lanceros la cantidad de ciento cinquenta y cuatro maravedíes que les adeudaba130. 
A esta situación se había llegado porque el concejo de Paredes de Nava, asegu-
rándose la inversión que hacía en estos combatientes, les había retenido ciertas 
cantidades en concepto de fumazgo, por ejemplo a los ballesteros y lanceros que 
fueron a la guerra la primera vez, diez maravedíes por cabeza, como conocemos 
por treinta y nueve casos de los barrios de Calleluenga, Ardagón y Gallegos131 y 
por treinta y dos de los barrios de Mediano, San Miguel, la Fuente y Renedo132, 
en total setecientos diez maravedíes. También retuvo el pecho, a razón de cuatro 
maravedíes y medio por cabeza, a los que estaban en el real, de los que nos han 
llegado ochenta nombres de combatientes de los barrios de San Juan, la Fuente, 
Renedo, Mediano, San Miguel, Calleluenga, Ardagón y Gallegos, que se elevaron 
a 2 009 maravedíes y cuatro dineros y medio133. La devolución de la cantidad que 
le correspondía a cada uno estaría detrás de los «debates» que mantenían los ba-
llesteros y lanceros que fueron a la guerra, de una sentencia y compromiso dada 
por Diego Alfón entre el concejo y los ballesteros y lanceros primeros y últimos, 
y de una carta de pago que dieron ambos de que «eran pagados de todo segund 
lo mandó Diego Alfón por sentençia»134.

4.3. LA MILICIA CONCEJIL PAREDEÑA

Numerosas ciudades y villas de Castilla contribuyeron con tropas de a caballo 
y de a pie en las campañas contra los granadinos durante la minoría de Juan II, 
especialmente las de Andalucía, además de Sevilla y los lugares de su Tierra: 
Utrera, Alcalá de Guadaíra, Lebrija, Alcalá del Río, Salteras y Castilleja del Campo, 
y Córdoba, valga citar a Jaén, Úbeda, Baeza, Jerez, Arcos, Olvera, Espera, Bornos, 
Morón, Alcalá de los Gazules, Écija, Carmona, Villanueva del Camino, etc. Fuera 
de Andalucía tenemos constancia de que en alguna de estas campañas estuvieron 

128.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 37r.
129.   AMPdN., CP., 238/13, carp. 12, f. 25r.
130.   AMPdN., CP., 238/13, carp. 12, f. 25v. Ese día 8 de mayo Juan García, yerno de Juan de Guayo, percibió treinta 

y seis maravedíes. Más ejemplos en los ff. 26r y v.
131.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 10r.
132.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, ff. 34r-v.
133.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, ff. 31v-34r.
134.   AMPdN., CP., 238/13, carp. 12, f. 46r.



406

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

tropas procedentes de Sahagún, Burgos, Cuenca, Murcia y su reino, la villa de 
Alcántara, Tordesillas, Palencia, Villalón de Campos, Guadalajara, Piedrahíta, Alba 
de Tormes, Plasencia, Galicia, o el caso que nos ocupa de Paredes de Nava. Los 
concejos organizaban sus milicias a partir de sus competencias militares y de la 
obligación que tenían los pecheros de prestar un servicio militar135.

Al ser nuestra fuente, las Cuentas de Propios, esencialmente de carácter fiscal, 
no nos informa de los momentos en que estas tropas partieron de Paredes de 
Nava, lo máximo que podemos conocer es que «… fueron en seruiçio del rey y del 
infant a la guerra de los moros», que los procuradores tomaron testimonio del 
día que partieron los ballesteros y lanceros de la villa para la guerra136, o que los 
alcaldes y regidores de Paredes de Nava se reunieron con los ballesteros y lanceros 
elegidos el «Lunes de las ochauas de Pascua»137, es decir, antes de partir. Esta última 
información puede ser interesante habida cuenta de que el lunes de las ochavas 
de Pascua –debe referirse a la Resurrección– sería el 31 de marzo de 1410, pues la 
Pascua había sido el día 23 de ese mes. En ese sentido conocemos que el concejo 
pagó a cuatro individuos que fueron a la guerra, en marzo de 1410, la cantidad de 
2 000 maravedíes138. ¿Quiere eso decir que formaban parte del primer contingente 
que se envió? Si es así, pues no lo sabemos con certeza, llama la atención la ausencia 
de referencias a un posible encuadramiento y acompañamiento de algún hombre 
bueno del concejo durante los primeros días, como ocurre en otro caso139. Por 
lo que los citados testimonios avalarían la hipótesis de que las tropas paredeñas 
estuvieron en la campaña militar de 1410 desde su comienzo.

Sobre el itinerario seguido por estas tropas hasta el real de Antequera podemos 
hacernos una ligera idea a partir de la costa que hizo el bachiller Ferrand Martínez. 
El concejo de Paredes de Nava envió al citado bachiller con los noventa ballesteros y 
lanceros primeros, con el propósito de que informara al infante-regente de algunas 
cuestiones que afectaban al concejo de Paredes y de la negativa de Alfonso García 

135.   Sobre las milicias concejiles existe una amplia bibliografía baste señalar: Tenorio Cerero, Nicolás: op. cit., pp. 
1-44; Groizard y Coronado, Carlos: «Las milicias locales en la Edad Media. La compañía de ballesteros de Calahorra», 
Boletín de la Real Academia de la Historia, LV (1909), pp. 359-362; Sánchez Saus, Rafael: op. cit., pp. 393-418; Agudelo 
Herrero, Joaquín & Jiménez Aguilar, María Dolores: «Las milicias del concejo de Sevilla en el contexto del ejército 
medieval», La organización militar en los siglos xv y xvi. Actas de las II Jornadas Nacionales de Historia Militar, Málaga, 
Cátedra «General Castaños», 1993, pp. 243-248; González Jiménez, Manuel: «Las milicias concejiles andaluzas (siglos 
xiii-xv)», La organización militar en los siglos xv y xvi. Actas de las II Jornadas Nacionales de Historia Militar, Málaga, Cátedra 
«General Castaños», 1993, pp. 227-241; Parreño Casado, Manuel: «Las milicias de Sevilla», La organización militar en los 
siglos xv y xvi. Actas de las II Jornadas Nacionales de Historia Militar, Málaga, Cátedra «General Castaños», 1993, pp. 248-
252; Contreras Gay, José: «La importancia histórica de las Milicias Concejiles en la guerra fronteriza y su influencia en la 
Edad Moderna», Estudios de Frontera. Alcalá la Real y el Arcipreste de Hita, (Francisco Toro Ceballos y José Rodríguez 
Molina, coords.), Jaén, Diputación Provincial de Jaén, 1996, pp. 121-134; Sánchez Saus, Rafael & Martín Gutiérrez, 
Emilio, «Ordenanzas jerezanas del siglo xv sobre la milicia concejil y la frontera de Granada», Historia. Instituciones. 
Documentos, 28 (2001), pp. pp. 377-390, y Bello León, Juan Manuel: «Las milicias concejiles castellanas a finales de la 
Edad Media. Un estado de la cuestión y algunos datos para contribuir a su estudio», Medievalismo, 19 (2009), pp. 287-331.

136.   Esta última afirmación procede de AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 38v.
137.   AMPdN., CP., 238/13, carp. 12, f. 12r.
138.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 3v.
139.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 8v.



407ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

de Castro140 de pagar a los combatientes paredeños, escogidos por Rodríguez 
Zapata, la cantidad de 24 200 maravedíes. De acuerdo con los gastos de ese viaje 
algunas escalas de ese trayecto fueron Paredes de Nava, Santa María de Guadalupe, 
Córdoba y el real sobre Antequera, lugares donde Ferrand Martínez se detuvo 
a herrar a las cabalgaduras141. Por su parte, de los combatientes que fueron la 
segunda vez solo conocemos que una de sus paradas fue Medina del Campo, ya 
que el concejo de Paredes de Nava, en cumplimiento de la orden del infante don 
Fernando, dispuso que Toribio Fernández Valiente un «… buen omne que saliese 
con ellos dos jornadas porque los acaudillase»142. La duración de ese viaje, que casi 
con toda seguridad se haría por el mismo trayecto que el que hicieron las tropas 
enviadas en primer lugar, podemos estimarla en aproximadamente diecinueve 
días o quizás en algo menos143.

Las preguntas que surgen de lo que acabamos de exponer son ¿si los dos meses 
por los que fueron encuadrados los ballesteros y lanceros que fueron a la guerra la 
primera vez contaron desde inicios del mes de abril de 1410? ¿si los setenta comba-
tientes que el concejo de Paredes reclutó para enviar la segunda vez eran el relevo 
de los anteriores? y ¿cómo fueron encuadrados? La primera pregunta es difícil de 
contestar, pero quizá la respuesta la encontremos en que el concejo de Paredes 
«… les dio et mandó dar a cada uno de ayuda para partir de aquí de más del dicho 
sueldo a cada uno dosientos mrs»144, y en que el primer contingente de ballesteros 
y lanceros de Paredes llegaría ya asentado el real sobre Antequera, si tenemos en 
cuenta los gastos del viaje del bachiller Ferrand Martínez que acompañó a esas 
tropas145. Por ello, es posible pensar en que una cosa era el desplazamiento y otra 
la llegada al real y el inicio de las acciones de armas, momentos estos últimos a 
partir de los cuales comenzarían a contar los dos meses por los que iban a servir. 
Así pues, no sería descabellado suponer que las primeras tropas de Paredes de Nava 
llegaran al real sobre Antequera, en el mejor de los casos, en la última semana del 
mes de abril de 1410 o a comienzos del mes de mayo, por lo que deberían servir 
hasta finales del mes de junio o la totalidad de este.

La segunda cuestión planteada, la del relevo146, es insoluble de momento, 
como en tantos otros casos, por el mutismo de las fuentes. No obstante, si se 
recurre a ejemplos de otras poblaciones, como Villalón de Campos147 o Jerez 

140.   Era recaudador del infante, como conocemos por AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 30r.
141.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 27r.
142.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 30v.
143.   No basamos para ello en que cuando Alfonso González Serrano fue a Antequera, por mandado del concejo de 

Paredes para llevar el sueldo de un mes para los últimos combatientes paredeños, estuvo treinta y nueve días en «yda 
et venida». Hay que tener en cuenta que iba con una acémila y cargada de dinero. AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 29v.

144.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 8v.
145.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 27r.
146.   Martín Cea, Juan Carlos: op. cit., p. 51, da por hecho de que los segundos combatientes eran el relevo de los 

primeros, pero no aporta ningún documento que demuestre tal afirmación.
147.   Martínez Sopena, Pascual: op. cit., p. 486, se hace eco del descontento de los combatientes de Villalón, 

por la prolongación de la campaña, por las repercusiones que su ausencia tendría sobre sus tierras y bienes, por lo que 



408

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de la Frontera148, es muy probable que los setenta combatientes que Paredes de 
Nava envió la segunda vez relevasen a los ballesteros y lanceros primeros, entre 
otras razones por el elevado gasto que para la hacienda concejil hubiera supuesto 
mantener una tropa tan considerable, al margen del desgaste físico y psíquico 
para los combatientes.

El encuadramiento de las tropas paredeñas plantea serios problemas. El primero, 
y quizá más importante, es el de conocer quién les mandaría en el real, pues el 
señor de la villa era a la vez el jefe del ejército castellano y, además, su señorío se 
extendía por otras poblaciones que también aportaron tropas para la campaña 
de Antequera149. Descartado el mando directo de don Fernando sobre esas tropas, 
entre otras razones por sus ocupaciones, nos quedarían los distintos miembros del 
estamento nobiliario. Creo que habría que descartar a los de la más alta nobleza, sin 
duda, por tener bajo su mando su propia mesnada señorial y en la que también se 
integraban las «lanzas» por las que el noble en cuestión percibía 1 500 maravedíes 
anuales de la Hacienda real. Además, seguro que esa posible heterogeneidad hubiera 
provocado dudas sobre el trato, sobre la preeminencia de alguno de ellos sobre 
otro, etc. Así pues, y aunque no sea más que una mera hipótesis a la espera de 
confirmación, es posible suponer que las tropas de Paredes de Nava, al contrario 
que otras procedentes de concejos de realengo como Sevilla, dirigidas por su 
alcalde mayor por ejemplo, estuvieran al mando de alguno de los hombres de la 
Casa de don Fernando, ¿quizá de Diego Rodríguez Zapata que les había escogido, 
que contaba con la confianza del infante-corregente y que tenía experiencia en la 
lucha contra los granadinos, al menos y según nos consta desde 1407?

Otra cuestión difícil de responder es si las tropas de Paredes quedaron agru-
padas por decenas o por veintenas, como también ocurrió durante el cerco a An-
tequera, por el momento carecemos de datos para ofrecer una respuesta creíble.

4.4.  LAS DESERCIONES

Sobre el comportamiento de los combatientes paredeños en el asedio a Antequera 
no sabemos nada ni por las crónicas reales ni por la documentación manejada, 
lo que sería indicio, por otra parte, de que su intervención no se diferenció de 
la de otras tropas de a pie, como la mayoría de las milicias concejiles150, tanto de 

le pidieron al infante volver. Don Fernando habría ordenado a las villas de su señorío preparar el relevo y pagarles dos 
meses de sueldo, antes de partir y un tercero cuando llegaran al real. El 23 de septiembre de 1410 un nuevo contingente 
de ballesteros y lanceros partió de Villalón de Campos, ignorándose si esta tropa pasó de Medina del Campo, donde 
les habría llegado la nueva de la conquista de Antequera, como tomamos del citado autor.

148.   González Sánchez, Santiago: Las aportaciones de Jerez..., n.º 67, p. 107, n.º 84, pp. 120-121, n.º 86, p. 122 y 
n.º 90, pp. 126-127.

149.   Como sería el caso de Peñafiel, según Pazos y Vela-Hidalgo, José de: Peñafiel. Memoria histórica, Salamanca, 
1880, p. 169, que no proporciona ninguna referencia documental o de otro tipo.

150.   Una puesta al día de la bibliografía sobre esta cuestión es la de Bello León, Juan Manuel: op. cit., pp. 287-331.



409ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

realengo como de señorío151. La razón puede estar, en algún caso, en las misiones 
que a este tipo de tropas se les encomiendan y que, en ocasiones, tienen más que 
ver con labores de limpieza del real152, con el transporte de pertrechos153 o con la 
vigilancia154, que no son tan honrosas como los combates. En alguno de estos, 
como el que se dirigió contra la huerta de Málaga155 o el que se dio a Antequera, 
no se especifica la procedencia de estas tropas156.

No obstante lo anterior, y al igual que ocurrió con las tropas de otras poblaciones, 
algunos combatientes de Paredes abandonaron de forma repentina el real castellano, 
sin tener licencia para ello, convirtiéndose en prófugos. La documentación de 
Paredes de Nava menciona por una parte la existencia de once157 y por otra de 
diez158 de estos desertores159, sin especificar si se encuadraban dentro del primer 
envío, del segundo o pertenecían a ambos. De ser en este último caso, y teniendo 
en cuenta el número total de combatientes que Paredes envió -ciento sesenta-, el 
número total de desertores osciló entre poco más del seis y casi el siete por ciento. 
Conocemos el nombre y apellidos de cinco de estos combatientes fugados, tres 
de los cuales eran ballesteros y los otros dos lanceros. A su regreso a la villa sin 
licencia el concejo les requirió lo que les habían dado para la partida, que eran 
doscientos maravedíes a cada uno, y lo que en la documentación aparecen como 
los derechos del sueldo que pagó a Diego Rodríguez Zapata por cada uno de ellos, 
que oscila entre los veintiocho maravedíes y dos dineros para los ballesteros y 
veinte maravedíes y cuatro dineros para los lanceros.

Item de Martín de la Vieja lançero quele dio el conçejo para la yda que partió de aquí para la 
guerra dosientos mrs. Item más de los derechos quel conçejo pagó por él a Diego Rodrígues 
Çapata que montó dosientos e veynte mrs e quatro dineros. Asy que monta todos los mrs que 
deue el dicho Martín de la Vieja (CCXX mrs y IIII d).

Item de Alfón yerno del sellero vallestero quele dio el conçejo para la partida de que fue a la guerra 
y dosientos mrs. Item más de los derechos quel conçejo pagó por él a Diego Rodrígues Çapata 
que son veynte e ocho mrs e dos dineros. Asy es todo lo que deue el dicho Alfón dosientos e 
veynte e ocho e dos dineros. (CCXXVIII mrs y II d)160.

151.   Véase al respecto el apartado del mismo título del libro de González Sánchez, Santiago: Los recursos 
militares..., pp. 144-151.

152.   Pérez de Guzmán, Fernán: op. cit., p. 325; García de Santa María, Álvar: Crónica..., p. 337.
153.   García de Santa María, Álvar: Crónica..., p. 299.
154.   Sánchez Saus, Rafael & Ocaña Erdozain, Alberto: «Armamento y fortificación. (Siglos xi a xv)», Historia 

Militar de España, Dirigida por Hugo O´Donnell, Edad Media, Tomo II, Miguel Ángel Ladero Quesada (Coordinador), 
Madrid, Ministerio de Defensa-Laberinto, 2010, p. 398.

155.   García de Santa María, Álvar: Crónica..., pp. 326-327.
156.   «… vallesteros e lançeros de los conçegiles». García de Santa María, Álvar: Crónica..., p. 382. Tal como 

tomamos de Sánchez Saus, Rafael & Ocaña Erdozain, Alberto: op. cit., p. 391, «Los peones siempre fueron la masa 
imprescindible de los ejércitos medievales en operaciones de asedio y razzias, además de auxiliar de la caballería en 
batallas campales y «cabalgadas», pero no solían ser el elemento decisivo en las operaciones, además de que en su 
mayor parte solían carecer de preparación militar específica y de armamento eficaz más alla de ciertos límites».

157.   «… honse omnes que se venieron del real syn mandado del infant». AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 1v.
158.   «… los X omnes que se venieron de la guerra syn mandado del infant». AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 39v.
159.   Sobre el problema de las deserciones véase Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Baja Edad Media», pp. 285-286.
160.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 1v.



410

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

¿Es posible que la mención de Diego Rodríguez Zapata en la documentación 
indique que estos cinco prófugos pertenecerían al primer grupo que se envió a com-
batir a los musulmanes? Quizá, ya que este personaje fue el que los eligió en 1409.

No obstante lo anterior, es decir, la devolución de lo cobrado en concepto de 
desplazamiento y los derechos del sueldo, serían una parte mínima de la pena a la 
que se debieron de enfrentar. El mayor castigo, aunque no se especifica a quiénes 
se impuso, fue su prisión y el embargo y posterior venta de sus bienes.

Item que mandó en concejo a Tomas Valiente merino que prenda los cuerpos e enbargue los 
bienes de los X omnes que se venieron de la guerra sin mandado del infant. Item de otra carta 
de poder quel conçejo dio a los procuradores para vender los bienes destos X omnes por lo que 
deuían al conçejo e que el conçejo se obligaua de lo faser sano a los compradores161.

La condición, cantidad, calidad y valor de dichos bienes no nos ha llegado, al 
igual que el destino definitivo que tuvieron.

Tampoco se nos informa del momento en que esos combatientes de Paredes 
abandonaron el real castellano sobre Antequera y cuál pudo ser la razón. Quizá se 
aprovecharon de la circunstancia de «… que muchos de los concegiles de Córdova 
é Sevilla é Xerez y Carmona, é de todos los más lugares de Andalucía eran idos a 
sus casas»162. Abandono que podría fecharse entre finales de junio y principios o 
mediados de julio de 1410163, cuando aún el cerco a Antequera no se había estrechado 
y todavía no se disponía de las máquinas de asedio y que, grosso modo, coincidiría, 
para los primeros combatientes paredeños, con los dos meses de sueldo que se les 
habían librado. Las razones habría que buscarlas en la indisciplina, en la falta de 
alimentos o en la importancia que pudieron tener para ellos –la mayoría de los 
ballesteros y lanceros de Paredes eran pecheros– la recogida del cereal que habían 
sembrado en sus tierras o que tenían que recolectar sus familias y que tenía lugar 
por esas fechas, la añoranza de sus familias, etc.

Por otro lado, la documentación consultada también es parca a la hora de 
cuantificar el posible número de combatientes heridos o muertos. Aunque no sea 
más que una hipótesis no deja de llamar la atención que cuando Juan Fernández 
Bueno, procurador del concejo el año 1410, libre ciertas cantidades que se debían 
a los ballesteros y lanceros que habían luchado contra los granadinos, se mencio-
ne en varios casos el nombre del combatiente y se entregue el dinero a su mujer, 
hijo o yerno. Esto sería bastante evidente con Diego Corbo y con Juan Luengo.

161.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 39v. Otra orden de embargar los bienes de Juan Fernández Desa y de Juan 
Díez porque no quisieron ir a la guerra en AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 37r.

162.   Pérez de Guzmán, Fernán: op. cit., p. 327.
163.   Creemos acertada esta cronología entre otras razones por el testimonio fechado el 18 de julio de 1410, 

procedente de Collantes de Terán Delorme, Francisco: op. cit., n.º 84-I, p. 331. Donde se recoge lo siguiente: «Fe 
del escribano del concejo Alfonso López, al mayordomo Suer Vázquez de Moscoso, haciéndole saber que el rey había 
mandado a esta ciudad que diese diez hombres de a caballo al corregidor, doctor Fortún Velázquez de Cuéllar, para que 
estuviesen con él, guardando los caminos para que la gente no abandonase el real sobre Antequera, y, en cumplimiento 
de ello, Sevilla mandó repartir estos diez hombres, para lo cual envió una carta a Utrera, Alcalá de Guadaira y Lebrija y 
otra a Alcalá del Río, Salteras y Castilleja (del Campo), para que enviasen dichos hombres al corregidor».



411ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

Martes XIX días del mes de mayo este día dy a la muger de Diego Corbo çiento et treyngta et ocho 
mrs et nueue dineros. Item a la muger de Juan Luengo çiento et çinquenta mrs et dos cornados 
por alualá de Alfón Ferrándes escriuanno de los mrs que el conçejo les mandaron dar a los lançeros 
e ballesteros asy montan en este alualá çiento e ochenta, IX mrs II dineros. (IX mrs y II d)164.

En otros casos es más difícil probar que la entrega de dinero a otra persona 
que no era el que se había enfrentado a los granadinos se debería a una ausencia 
temporal, a una enfermedad o lesión o a su muerte en combate, además de posibles 
divergencias, omisiones de nombres o errores de transcripción de los combatientes.

4.5. LAS NOTICIAS DE LA GUERRA Y SU   
ALCANCE EN PAREDES DE NAVA165

La memoria histórica del cerco y posterior toma de Antequera, al margen de 
las crónicas o relatos de letrados166 o caballeros167 presentes, se iniciaría con los 
testimonios de los combatientes que regresaban a sus lugares de origen. Relatos 
que al transmitirse de forma oral entre una población esencialmente iletrada no 
han llegado hasta hoy, no obstante conocer que existieron. Al margen del mayor 
o menor control sobre la información que se tenía de lo que ocurría en el cerco, el 
resultado de la campaña de 1410, al contrario que la de 1407, fue un triunfo para las 
armas castellanas, por lo que las burlas al regente no tuvieron razón de ser168, y en 
algunas poblaciones como Sevilla, y quizá Valladolid, fue recibido como un caudillo 
vencedor. La victoria fue muy celebrada en los reinos de Castilla y la noticia, en 
un claro ejemplo de propaganda, se difundió por Navarra y Aragón, por Francia, 
en la corte papal o en Portugal. Los festejos organizados para celebrar la victoria 
castellana se engloban en lo que se ha denominado fiestas políticas, siendo algunos 
de sus elementos las celebraciones religiosas, la música con cantores, ministriles 

164.   AMPdN., CP., 238/13, carp. 12, f. 25v. En el apunte anterior al citado se señala que «… mandó dar el conçejo 
a los vallesteros et lançeros que fueron a la guerra este anno pasado».

165.   Incluimos este apartado en un artículo cuya temática principal es otra justificándose por el hecho de que 
siendo una documentación esencialmente contable sus apuntes nos permiten entrever ciertas prácticas, en este caso 
festivas, de la sociedad castellana bajomedieval. Además, no constan más gastos del concejo de Paredes relativos a 
la toma de Antequera.

166.   Como el relato del doctor Fernández de Cascales. Cascales, Francisco de: Discursos históricos de la ciudad 
de Murcia y de su Reino, Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, 19804.

167.   Caso de Ghillebert de Lannoy. Lannoy, Guillebert de: Voyages et ambassades de Mesire Guillebert de Lannoy, 
chevalier de la Toison d´or, Seigneur de Santes, Willerval, Tronchiennes, Beaumont et Wahégnies 1399-1450, Mons, Société 
de Bibliophiles de Mons, 1840.

168.   Me refiero a lo que ocurrió en Carmona tras la campaña de 1407, cuando las tropas castellanas fueron 
escarnecidas por los habitantes de la citada población tras levantar el cerco a Setenil. Véanse Pérez de Guzmán, Fernán: 
op. cit., p. 300; García de Santa María, Álvar: Crónica, pp. 188-189. Según Sánchez Saus, Rafael: Linajes sevillanos 
medievales, Sevilla, Ediciones Guadalquivir, 1991, p. 46, en la actitud de Carmona hay que tener en cuenta el temor de la 
población a nuevos excesos de los soldados, la lucha por el poder entre los regentes y sus parciales. Además, Carmona 
había sido el principal núcleo de resistencia petrista. A esto hay que añadir que el infante era en aquellos momentos el 
jefe de la casa de Trastámara, lo que justificaría «El inconfundible clima de burla y alegría revanchista que los vencidos 
en contienda civil reservan para acoger los tropiezos del enemigo político triunfante».



412

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

y los bailes, así como las corridas de toros169; la intención era difundirlo y contar 
con la participación de los diferentes estamentos sociales.

A lo largo de los prácticamente cinco meses que duró el asedio y conquista de 
Antequera la vida local giraría alrededor de la campaña militar170 y las noticias que 
en Paredes de Nava se tuvieron sobre la evolución del cerco a la villa musulmana 
debieron de ser bastante escasas, entre otras razones por la excesiva distancia 
que separa a las dos poblaciones. El conocimiento directo de lo que ocurría en 
Antequera llegaría de la mano y con la vuelta de los primeros combatientes y de 
los que habían desertado. Es posible que, en ambos casos, su relato cuente con 
una mayor dosis de objetividad que el que pudieron dar diferentes enviados del 
concejo de Paredes que alcanzaron la citada villa granadina, como ocurrió con el 
bachiller Fernando Martínez171 o con Alfonso González Serrano172, que no tomaron 
parte en las acciones de armas.

Noticias indirectas también debieron de tener y, sin duda, serían más interesadas 
como las que pudieron dar «… a Alfón Sarmiento quel conçejo le mandó yr a 
Valladolid a saber alguna cosa que conplía al conçejo e non falló y al conde don 
Fadrique que ouo de yr fasta Mojados e sopo en commo se yua para la guerra de 
los moros»173; el mensajero que llegó a la villa para comunicar la victoria castellana 
y que, aunque no se cita cuál fue, todo indicaría que se trató de la batalla de la 
Boca del Asno, en los comienzos del asedio a Antequera y a principios del mes de 
mayo de 1410174 o el mensaje que portó Fernando de Cuéllar, escudero del obispo 
de León, don Alfonso de Argüello, «… de cómo era entrada Antequera», al que 
se le recompensa con doscientos maravedíes por parte del concejo de Paredes de 
Nava175. También hay noticia de que «… Juan de Paredinos escudero de don Alfón 
que traxo las aluises al conçejo de cómmo el infant auía vençido los moros, quel 
mandó dar el conçejo çient mrs restó los otros tresientos mrs»176.

Las noticias de las victorias sobre los musulmanes se acogieron con júbilo, se 
festejaron de diversas maneras, como en otras partes del reino177 y comportaron 
nuevos dispendios para las arcas municipales de Paredes de Nava. El más importante, 
desde un punto de vista cuantitativo, fue el gasto en toros178. Por uno de ellos «… 

169.   Véase Ladero Quesada, Miguel Ángel: Las fiestas en la cultura medieval, Barcelona, Ed. Debate, 2004.
170.   Al igual que en otras villas de señorío cercanas. Martín Cea, Juan Carlos: op. cit., pp. 51-52; Martínez Sopena, 

Pascual: op. cit., p. 487.
171.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 27r.
172.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 29v.
173.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 25v.
174.   «Item pagué más al mensajero que traxo las nuevas del infant de la batalla de los quatroçientos mrs quel 

conçejo le mandó dar dy yo los çiento enel mes de mayo e dióle Juan Fernández Bueno los tresientos mrs». AMPdN., 
CP., 238/12, carp. 11, f. 4r.

175.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 8r.
176.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 25v.
177.   Véase, por ejemplo, el testimonio que publica Jardin, Jean-Pierre: «Le règne de Jean II vu depuis Murcie», 

Mélanges de la Casa de Velázquez, XXX/ 1 (1994), p. 221, que toma de BN., Mss. 10448, ff. 271r-278r. «Et por todos los 
rreynos de Castilla e de León fizieron muj grandes alegrjas desque sopieron que la villa de Antiquera hera ganada».

178.   Sobre las corridas y cacerías de animales véase el apartado del mismo título en la obra de Ladero Quesada, 



413ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

quel conçejo mandó mercar para faser alegrías por quanto nuestro sennor el 
infant auíe vençido alos moros» el concejo pagó trescientos cinco maravedíes, 
más quince de alcabala, en total trescientos veinte179. En el otro toro el concejo se 
gastó quinientos cincuenta maravedíes180. A estos desembolsos hay que añadir los 
diez maravedíes que se pagaron a un vecino de Becerril «… porque dexó dormir 
las vacas con el toro de don Ferrando porque non fesiese mal»; los veintitrés que 
comportó cercar «… el corro do corrieron los toros» y los cuarenta que importó el 
trabajo de dos carniceros por matar, desollar y pesar a «… los toros que se corrieron 
para las alegrías del infant por cada uno toro veynte mrs, que son cuarenta mrs»181. 
De acuerdo con lo expuesto, todo hace suponer que aunque se compraron dos 
toros, por parte del concejo, uno de ellos podía proceder de Villalón, si se atiende 
al topónimo del vendedor, Juan Pariente de Villalón, teniendo en cuenta también 
que en su traslado a Paredes habría hecho parada en Becerril de Campos antes 
de recalar en la citada población. En cualquier caso, todo parece indicar que el 
concejo paredeño se pudo resarcir, al menos en parte, con la venta de la carne 
y de los cueros de los toros, que supusieron doscientos cuatro y ciento sesenta 
maravedíes, respectivamente182.

Otro gasto, vinculado con la victoria del infante don Fernando sobre los 
granadinos, que el concejo de Paredes de Nava costeó, fue el pago que hizo a 
«… Iohn Garçía Camesso porque fiso las danças de las espadas de las alegrías de 
nuestro señor el infant quando vençió los moros»183. Sin embargo, ignoramos el 
importe de ese pago porque no se desglosa y está incluido en un abono sobre el 
consumo de vino de los miembros del concejo. No obstante, y según conocemos 
por un encargo semejante al mismo Juan García por parte del concejo de Paredes, 
con ocasión de la elección de don Fernando como rey de Aragón, en 1412, «… 
porque guisó la dança et la fiso su ser et ordenada», recibió diez maravedíes184. 
En relación con esta última celebración de 1410, y de acuerdo con lo afirmado 
para 1412, todo indicaría que esa danza pudo ser colectiva y pública, que los 

Miguel Ángel: Las fiestas..., pp. 140-145. En Villalón de Campos también se corrieron toros para festejar el hecho de 
armas, véase Martínez Sopena, Pascual: op. cit., p. 487.

179.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 25v.
180.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 26v.
181.   Los tres ejemplos en AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 26r. García-Baquero González, Antonio et alii: Sevilla 

y la fiesta de los toros, Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla, 1980, p. 17, destacan el carácter votivo de la fiesta. Martínez 
Carrillo, María de los Llanos: «Elitismo y participación popular en las fiestas medievales», Miscelánea Medieval Murciana, 
XVIII (1993-1994), p. 100, pone de manifiesto que en el siglo xv correr o agarrochar los toros era un «... festejo cívico ligado 
a las grandes celebraciones familiares de la Monarquía o algunas empresas políticas importantes». Además, destaca 
el protagonismo de la élite pues toro, caballo y armas eran los instrumentos de exhibición de la habilidad del hombre. 
Véase también el apartado ̔ Sobre el correr toros̕ en el artículo de Rodrigo Estevan, María Luz: «Juegos y festejos en 
la ciudad bajomedieval: sobre el correr toros en la Daroca del siglo xv», Aragón en la Edad Media, 10-11 (1993), pp. 749-752.

182.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 21v.
183.   AMPdN., CP., 238/12, carp. 11, f. 26r.
184.   AMPdN., CP., 239/1, carp. 13, f. 25r. Las celebraciones de Paredes de Nava con ocasión de la elección del infante 

don Fernando como rey de Aragón fueron esencialmente las mismas que las que se han detallado por su victoria sobre 
los musulmanes: el correr toros y la danza de las espadas. Incluso los gastos por algún concepto, como los dos toros 
que el concejo compró en 1412 importaron 850 mrs. y los dos que se adquirieron en 1410 costaron 870 mrs.



414

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

danzantes serían hombres que «… llevados por ese guía, suelen permanecer 
alineados, obligándose a ejecutar el mismo movimiento, dibujando y construyendo 
mudanzas o figuras en filas, hileras, puentes o arcos, en cadena, en círculo, coro 
o corro, en zig-zag, culebra o serpiente, en espiral o caracol»185.

Así pues, y en estas celebraciones, el concejo de Paredes se habría gastado 
novecientos cuarenta y tres maravedíes en todo lo que nos ha llegado del correr los 
toros y tan solo diez de la puesta en escena de la danza. Teniendo en cuenta que el 
concejo vendió la carne y el cuero de los toros y que por ello percibió trescientos 
sesenta y cuatro maravedíes, el gasto total de las celebraciones solo sería de 
quinientos setenta y nueve maravedíes. Cantidad muy escasa en comparación con 
el desembolso que supusieron las dos campañas de la guerra contra los granadinos 
para el concejo de Paredes de Nava a comienzos del siglo xv.

185.   De los numerosos ejemplos de danzas de espadas existentes en la geografía española, desde el País Vasco con 
la espata-dantza, pasando por Iruecha en Soria, Redondela en Pontevedra, Todolella en Castellón, Obejo en Córdoba o 
las que tienen lugar en la provincia de Huelva, véase García Gallardo, Francisco José & Aredondo Pérez, Herminia: 
«Danzas de espadas y toques de tamboril en la Sierra y el Andévalo onubenses», Iván Iglesias, Pedro Roxo, Susana 
Moreno (Coords.), Músicas e Saberes em Trânsito. Actas del XI Congreso de la SIBE, Lisboa (28-31 de octubre de 2010), 
Lisboa, 2012. Disponible en la red en www.sibetrans.com.



415ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

CONCLUSIONES

La nueva fase bélica que enfrenta a castellanos y granadinos tras algo más 
de cincuenta años de inactividad, supuso un reto logístico, económico-fiscal, 
tecnológico y político, del que la monarquía saldrá reforzada. Las campañas de 
1407 y de 1410 dirigidas por el regente del reino, el infante don Fernando, señor 
de Paredes de Nava, implicaron a todo el reino, siendo la población de ciudades 
y villas la afectada en mayor medida. Las evidencias que se han presentado en las 
páginas anteriores nos llevan a afirmar que el concejo de Paredes de Nava, como 
otros tantos de Castilla de realengo o de señorío, contribuyó de diferentes formas 
a las campañas militares castellanas contra el reino nazarí de Granada durante 
la minoría de Juan II. En tal sentido, se conocían pocos datos y muy dispersos 
de las aportaciones de Paredes de Nava y aquí creemos haber reunido un buen 
número que demuestran la importancia de las obligaciones de carácter señorial, 
la estrecha relación existente entre guerra y ciudad y entre guerra y fiscalidad 
–por las continuas exigencias contributivas para tal fin– o la mentalidad de 
algunos combatientes no profesionales, por poner unos ejemplos. Estos puntos 
relevantes han quedado resueltos, otros también destacables, pero de carácter 
menor, como el itinerario seguido por los combatientes paredeños hasta llegar 
a Antequera, quedan sin solucionar. Como tampoco se han podido hacer una 
comparación exhaustiva con las aportaciones de otros concejos o determinar qué 
efectos tuvieron estas contribuciones en la economía y en la sociedad paredeñas 
del momento, entre otras redistribuir los recursos a nivel local, bien por falta de 
documentación, bien por las carencias que presenta o porque son impuestos y 
momentos diferentes, sobre todo.

El caso de Paredes de Nava, dejando al margen a las poblaciones de Andalucía, es 
bastante relevante puesto que prácticamente es la única al Norte de Despeñaperros 
que conserva una documentación tan extensa y prolija referida a las citadas 
campañas, en las que tomó parte de diferentes maneras. Así, Paredes colaboró 
en la campaña militar de 1407 por medio de la logística y las finanzas. Desde un 
punto de vista estrictamente económico, esta campaña militar supuso para las 
arcas municipales como mínimo un desembolso de 170 025 maravedíes y como 
máximo 230 025. Si tomamos como referencia esta última cifra los habitantes de 
Paredes de Nava aportaron el 0,51 por ciento del total del reino aprobado por las 
Cortes de Castilla.

Los preparativos para la campaña militar de 1410 comenzaron en Paredes de 
Nava al menos en 1409. Ese año se hicieron dos alardes por orden del infante 
para conocer la población que podía movilizar. Don Fernando volvió a demandar 
de nuevo una elevada cantidad de dinero, nada menos que 100 000 maravedíes, 
«… para la guerra de los moros». Su visita a la villa durante el verano de 1409, sin 
duda, facilitaría la percepción de tan importante cantidad y reduciría los recelos 
que despertaba ser escogido para combatir.



416

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La principal aportación de Paredes de Nava a la campaña contra Antequera 
en 1410 fue la de ciento sesenta ballesteros y lanceros divididos en dos turnos y 
por un tiempo de dos meses. El pago a estos combatientes se hizo con la imposi-
ción de tributos extraordinarios, tanto por la Hacienda regia como por las arcas 
municipales. La mayor parte, un 57 por ciento de lo recaudado correspondió a 
los impuestos municipales y el resto, un 43 por ciento, a los de carácter general 
comunes a todo el reino. El sueldo lo integraban dos partidas, el dinero diario co-
mo combatiente, que representaba el 70,98 por ciento y la cantidad satisfecha por 
el desplazamiento, que suponía el 29,01 por ciento. Por lo que el gasto total para 
el concejo se elevó hasta los 110 300 maravedíes, aunque se recaudó mucho más.

Por otro lado, la documentación estudiada deja bastante claro que la elección 
de combatientes no despertó mucho entusiasmo entre la población masculina 
de Paredes de Nava, de ahí las ausencias y las sustituciones, así como contratos 
posteriores. Además, y como era bastante normal entre gente que no se dedicaba 
al oficio de las armas, se dieron varios casos de lanceros y ballesteros paredeños 
que abandonaron el real castellano sin licencia. Esto motivó que a su llegada a 
Paredes se enfrentaran con la devolución de lo cobrado, con su prisión y con el 
embargo y posterior venta de sus bienes.

Las noticias sobre la evolución del cerco a Antequera que se tuvieron en 
Paredes de Nava debieron de ser bastante escasas. Muy pocas de primera mano y 
más indirectas y a través de terceros, como mensajeros. No obstante, las victorias 
sobre los granadinos se festejaron con toros y con danzas de espadas.



417ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

APÉNDICE DOCUMENTAL

1
1410, s/f. Paredes de Nava
Cantidades que el concejo de Paredes de Nava mandó retener a los ballesteros 

y lanceros que fueron en el primer turno a la campaña de 1410.

A-AMPdN., Cuentas de Propios, 238/12, Carp. 11, ff. 9v-10r y ff. 34r-v

Item que me retouieron los vallesteros e lançeros que fueron a la guerra la 
primera uegada que les mandó el conçejo retener a cada uno su fumazgo que 
son estos que aquí dirá:

Primeramente el barrio de San Juan el yerno de Juan de Castro cojedor ocho 
fumadgos que son a los detraer por nombre quien son.// fol. 10r Del barrio de 
Calleluenga Alfón Manço et Alfón García fijo de Martín García [Fuel] et Martín 
fijo de Juan Ferrándes de Alua et Diego de Nogal et Alfón [Conquetano] et Ferrand 
Gato et Juan Luengo et Juan de Cuéllar et Alfón Díes fijo de Martín Díes et Pero 
García yerno de Juan [Arias tachado] Yuanes et Juan yerno de Pero Boto et Juan 
fijo de Alfón Ferrándes converso et Pedro fijo de Juan Sanguinello et Juan Gormás 
et Pedro fijo de Toribio Sanguinello et Juan Chamorro que son todos díes e seys 
en monta çiento e sesenta mrs. (CLX)

Item del barrio de Ardagón cojedor Pero del Espada Aparisçio yerno de Martín 
Otero e el nieto de Garrido et Diego el yerno de Sauanillo et Juan Ximión et 
Françisco Franco et Juan de Respenda et Tomás de Posa et Diego Rramos que 
son ocho en que monta a díes mrs ochenta mrs. (LXXX)

Del barrio de Gallegos cojedor García Gil retoviéronle estas personas que se 
disen Ferrand Cano et Diego yerno de Diego Aparisçio et Juan de la Cal Nueua et 
Alfón de Mieses et Alfón Péres Alario et Diego Corbo et Juan Tomás et Pero García 
de Villamende et Alfón García yerno de Gonçalo García et Toribio de los Laços et 
Juan Merino et Pero Soria et Juan Colomo et el yerno de Diego Ferrándes Galeano 
et Ferrand Villarrey que son quinse monta çiento e çinquenta mrs. (CL)// fol. 34r 
Las rretenençias que dieron los cojedores de los barrios de los fumadgos de los 
que estauan en el rreal de los moros en el dicho anno de mill et quatroçientos et 
díes annos que los non cogieron son estos que aquí dirá en esta guisa cada barrio 
sobre sy.

Del barrio de Mediano:
Primeramente de Juan de Ayuela de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Pero Quadrado de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Juan de Fontecha de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Juan Pelas fijo de Alfón Pelas de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Pero Sennor de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Diego de Autiello de su fumadgo díes mrs. (X)



418

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Item de Alfón de Ribas de su fumadgo díes mrs. (X)
Item del barrio de Sant Miguel son estos que aquí dirá:
Primeramente Juan Martínes yerno de Antón Mannero de dos fumadgos 

veynte mrs. (XX)
Item de Françisco fijo de Gutierre Martínes de su fumadgo díes mrs. (X)
Item del yerno de Juan de Aguilar de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Pero Bermúdes de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Juan [¿?] de Pino de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Juan Colomo de su fumadgo díes mrs. (X)
Item del fijo de Vagaroso de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Pero Martínes vallestero de su fumadgo díes mrs. (X)// f. 34v Item de 

Tomás Andrés de su fumadgo díes mrs. (X)
Item del yerno de Canmero de su fumadgo díes mrs. (X)
Los del barrio de la Fuente son estos que aquí dirá:
Primeramente de Juan de Caloca de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Pero yerno de Pero Péres clérigo de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Juan de Cuenca de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Juan de Sagentes de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Pero Monte de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Ferrand Cantarino de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Alfón Constanço de su fumadgo díes mrs. (X)
Los del barrio de Renedo son estos que aquí dirá en esta guisa:
Primeramente de Diego Lobete de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Ferrand Loçano de su fumadgo díes mrs. (X)
Item del yerno de Diego Lucas de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de García Calcanar de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Rrodrigo Alfón soguero de su fumadgo díes mrs. (X)
Item de Pedro yerno de [¿?] de su fumadgo díes mrs. (X)
Asy monta en estos quatro barrios en las retenençias destos dichos fumadgos 

que me retouieron amí Juan Ferrándes Bueno de los que estauan en el real segund 
que desuso se contiene e está escripto por menudo cada barrio sobre sy que montó 
en estos fumadgos destos dichos quatro barrios tresientos et díes mrs. (CCCX)

1410, s/f. Paredes de Nava
Retenencias que dieron a Juan Fernández Bueno los cogedores del pecho de 

los combatientes que estaban en el real sobre Antequera en 1410.

A-AMPdN., Cuentas de Propios, 238/12, Carp. 11, ff. 31v-34r

Las rretenençias que me dieron a mi Juan Ferrándes Bueno los cogedores del 
pecho de a quatro mrs et medio el mrs de cabeça de los que estauan en el real 



419ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

quel conçejo les mandó retener en este dicho anno de mill et quatroçientos et 
díes annos son estas en esta quisa que adelant dirá.

Primeramente del barrio de Sant de Sant Juan de que fue cojedor Alfón García 
Laso retenencias que dio son estas en esta guisa.// f. 32r Primeramente de Pedro 
fijo de Pero de las Eras de cabeça nueue mrs et tres dineros que son quarenta et 
un mrs et ocho dineros medio. (XLI y VIII1/2)

Item de Juan Nabo de cabeça dose mrs medio que son çinquenta e dos mrs e 
dos dineros medio. (LII y II1/2)

Item de Alfón Delgado el Moço de cabeça quatro mrs un dinero medio que 
son veynte e un mrs e dos dineros medio. (XXI y II1/2)

Item de Juan fijo de Alfón Ferrándes de Villotilla de cabeça tres mrs un dinero 
medio que son catorse mrs et dos dineros. (XIIII y II)

Item de Ferrando fijo de Rrodrigo Alfón de cabeça quatro mrs VI dineros que 
son veynte et tres mrs et quatro dineros. (XXIII y IIII)

Item de Alfón Binejo de cabeça çinco mrs medio e dos dineros que son veynte 
et tres mrs et quatro dineros. (XXIII y IIII)

Item de Juan de Monçón de cabeça dos mrs medio et quatro dineros medio 
que son onse mrs et medio dinero. (XI y ½)

Item de Alfón Monçón de lo qual copo de su padre de cabeça dos mrs et seys 
dineros que son onse mrs et siete dineros. (XI y VII)

Item de Alfón Çapatero de cabeça dos mrs medio e seys dineros que son onse 
mrs e siete dineros. (XI y VII)

Las rretenencias del barrio de la Fuente de los del real son estas que aquí dirá 
en esta guisa:

Primeramente de Juan García de Cuenca de cabeça díes et siete mrs et seys 
dineros que son (borrado) sesenta et nuueve mrs e dos dineros. (LXIX y II)

Item de Juan de Sagentes de cabeça un dinero mesio que son siete dineros 
medio. (VII d1/2)

Item de Juan de Caloca seys dineros de cabeça que son dos mrs e siete dineros. 
(II y VII)

Item de Pero Briuejo de cabeça seys mrs medio que son veynte et siete mrs. 
(XXVII)

Las rretenencias del barrio de Renedo de los que fueron al rreal son estas en 
esta guisa:

Primeramente de Diego Lobete de cabeça quatro mrs e ocho dineros medio 
que son veynte et un mrs e çinco dineros. (XXI y V)

Item de Ferrand Loçano de cabeça quatro mrs seys dineros medio que son 
veynte et un mrs. (XXI)

Item del yerno de Diego Lucas de cabeça nueue mrs et quatro dineros et medio 
que son quarenta et dos mrs et un cornado. (XLII y I cor)



420

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Item de García de Calcanar de cabeça dos mrs medio et quatro dineros medio 
que son onse mrs. (XI)// f. 32v Item de Pero García yerno de [¿?] de cabeça un mrs 
e çinco dineros medio que son seys mrs e ocho dineros medio. (VI y VIII1/2)

Item de Rodrigo Alfón soguero de cabeça ocho mrs et dos dineros que son 
treynta et siete mrs. (XXXVII)

Item de Juan de Caloca de cabeça tres mrs et siete dineros que son díes et seys 
mrs et quatro dineros. (XVI y IIII)

Las rretencias del barrio de Mediano de los que fueron al real son estas que 
aquí dirá en esta guisa:

Primeramente de Juan de Fontecha de cabeça díes et seys mrs et dos dineros 
medio que son setenta et tres mrs e un dinero. (LXXIII y I)

Item de Juan de Ayuela de cabeça siete mrs et tres dineros que son treynta et 
dos mrs et ocho dineros medio. (XXXII y VIII1/2)

Item de Alfón fijo de Alfón García costaron de cabeça un mrs et çinco dineros 
que son seys mrs et siete dineros medio. (VI y VII1/2)

Item de Alfón de Ribas de cabeça díes mrs e siete dineros medio que son 
quarenta et ochio mrs et dos cornados. (IIL y II)

Item de García de Calcanar de cabeça un mrs que son quatro mrs V dineros. 
(IIII y V)

Item de Juan de Caloca de cabeça V dineros que son dos mrs siete dineros 
medio. (II y VII1/2)

Item de Pero Quadrado de cabeça catorse mrs et çinco dineros medio que son 
sesenta et seys mrs et çinco dineros. (LXVI y V)

Item de Diego de Autiello de cabeça un mrs et quatro dineros medio que son 
seys mrs et tres dineros. (VI y III)

Item de Martín fijo de Juan Péres de cabeça un mrs que son quatro mrs çinco 
dineros. (IIII y V)

Item de Juan de Pelas fijo de Alfón Pelas de cabeça ocho mrs et nueue dineros 
que son quarenta mrs medio dinero. (XL y ½)

Item de Pedro yerno de Pero Martínes de Tramaya de cabeça dos mrs et un 
dinero medio que son díes mrs et siete dineros. (X y VII)

Item de Pero Sennor de cabeça nueue mrs que son quarenta mrs et çinco 
dineros. (XL y V)

Item de Juan García de Cuenca un mrs e un dinero que son çinco mrs et medio 
dinero. (V y ½)// f. 33r Las rretenencias del barrio de Sant Miguel de los vallesteros 
et lançeros que fueron a la guerra de los moros este dicho anno son estas que dirá 
en esta guisa:

Primeramente de Pero Martínes vallestero de cabeça tres mrs IIII dineros que 
son quinse mrs et tres dineros. (XV y III)

Item de Juan Martínes yerno de Antón Mannero de cabeça tres mrs e tres 
dineros que son catorse mrs e ocho dineros medio. (XIIII y VIII1/2)



421ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

Item de Juan Sánches de Pinno de cabeça tres mrs IIII dineros medio que son 
quinse mrs e çinco dineros medio. (XV y V1/2)

Item de Tomás Andrés de cabeça dos mrs e un dinero que son nueue mrs quatro 
dineros medio. (IX y IIII1/2)

Item de Juan Colomo de cabeça dos dineros que son nueve dineros. (IX d)
Item de Ferrando fijo de Gutierre Martínes de cabeça dos mrs e quatro dineros 

que son díes mrs et ocho dineros. (X y VIII)
Las rretencias del barrio de Calleluenga de los que fueron al rreal este dicho 

anno son estas que aquí dirá en esta guisa:
Primeramente de Tomás Andrés de cebeça quatro mrs e çinco dineros medio 

que son veynte mrs et çinco dineros. (XX y V)
Item de Alfón Maço de cabeça tres mrs J dinero medio que son catorse mrs e 

dos dineros. (XIIII y II)
Item de Françisco Gato de cabeça siete mrs dos dineros medio que son treynta 

e dos mrs çinco dineros. (XXXII y V)
Item de Pero García yerno de Juan Yannes de cabeça díes e seys mrs J dinero 

medio que son setenta e dos mrs çinco dineros. (LXXII y V)
Item de Juan yerno de Juan Péres de cabeça un mrs quatro dineros medio que 

son seys mrs e çinco dineros. (VI y V)
Item de Juan de Sagentes de cabeça seys mrs çinco dineros que son veynte 

nueue mrs dos dineros. (IXXX y II)
Item de Alfón Díes fijo de Martín Díes de cabeça trese mrs IIII dineros que son 

sesenta mrs e tres dineros. (LX y III)
Item de Françisco fijo de Antón Franco de cabeça tres mrs çinco dineros que 

son quinse mrs siete dineros. (XV y VII)
Item de García Fuel de cabeça tres mrs çinco dineros medio que son quinse 

mrs nueue dineros medio. (XV y IX1/2)
Item de D. de Nogal de cabeça ocho mrs nueue dineros que son quarenta mrs 

medio dinero. (LX y ½)
Item de García Fidalgo de cabeça díes mrs que son quarenta et çinco mrs. (XLV)
Item de Diego Lobete de cabeça nueue mrs que son quarenta e çinco dinero. 

(XLV d)
Item de Juan Ximón de cabeça seys mrs medio dinero que son veynte et siete 

mrs dos dineros. (XXVII y II)
Item de Juan Chamorro de cabeça siete mrs quatro dineros que son treynta 

e tres mrs tres dineros. (XXXIII y III)// f. 33v Item de Pero García fijo de Alfón 
Ferrándes lançero de cabeça onse mrs siete dineros que son çinquenta e dos mrs 
e dos dineros. (LII y II)

Item de Pedro criado de Pero Moro de cabeça çinco mrs çinco dineros que son 
beynte quatro mrs siete dineros. (XXIIII y VII)

Item de Diego Corbo siete dineros de cabeça que son tres mrs un dinero 
medio. (III y I1/2)



422

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Item de Pero Echador fijo de Juan Echador de cabeça un dinero que son quatro 
dineros medio. (IIII d 1/2)

Item de Garrido nieto de Pero Garrido de cabeça un mrs dos dineros que son 
çinco mrs quatro dineros. (V y IIII)

Las rretenencias del barrio de Ardagón de los que fueron al rreal este dicho 
anno son estas que aquí dirá en esta guisa:

Primeramente de Juan Ximón de cabeça nueue mrs tres dineros medio que 
son quarenta dos mrs. (XLII)

Item de Toribio de Posa de cabeça un mrs siete dineros que son ocho mrs un 
dinero medio. (VII y I1/2)

Item del yerno de Martín Otero de cabeça dose mrs un dinero que son çin-
quenta quatro mrs quatro dineros medio. (LIIII y IIII1/2)

Item de Juan de Respenda de cabeça nueue mrs ocho dineros medio que son 
quarenta quatro mrs e un dinero. (XLIIII y I)

Item de Françisco nieto de Antón Franco de cabeça dos mrs çinco dineros 
medio que son dose mrs. (XII)

Item de Garrido yerno de Martín Díes de cabeça ocho mrs que son treynta et 
ocho mrs. (XXXVIII)

Item que ouo de pagar más este Pero Garrido de lo de Diego Arral treynta tres 
mrs. (XXXIII)

Item de Diego yerno de Rauanilla de cabeça ocho dineros que son tres mrs 
seys dineros. (III y VI)

Item del yerno de Antón Manneto de cabeça un mrs çinco dineros que son 
seys mrs siete dineros medio. (VI y VII1/2)

Item de Juan Luengo de cabeça un mrs çinco dineros que son seys mrs siete 
dineros medio. (VI y VII1/2)

Las rretenencias del barrio de Gallegos de los que fueron al real este dicho 
anno son estas que aquí dirá en esta guisa:

Primeramente de Ferrand Cano de cabeça ocho dineros medio que son tres 
mrs siete dineros. (III y VII)

Item de Diego yerno de Aparisçio de cabeça siete mrs tres dineros que son 
treynta dos mrs ocho dineros medio. (XXXII y VIII1/2)

Item de Juan Martínes de la Cal Nueva de cabeça ocho mrs nueue dineros que 
son quarenta mrs medio dinero. (XL y ½)

Item de Alfón de Mieres de cabeça çinco mrs tres dineros que son veynte tres 
mrs ocho dineros medio. (XXIII y VIII1/2)

Item de Alfón Péres Alario de cabeça quinse mrs nueue dineros que son setenta 
un mrs medio dinero. (LXXI y ½)

Item de Pero García yerno de Galeano de cabeça un mrs medio dinero que son 
quatro mrs siete dineros. (IIII y VII)

Item de Diego Corbo de cabeça quatro mrs nueue dineros medio que son 
veynte dos mrs et çinco dineros. (XXII y V)



423ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

Item de Juan Colomo de cabeça un mrs çinco dineros que son siete mrs siete 
dineros medio. (VII y VII1/2)

Item de Juan Tomás de cabeça seys mrs quatro dineros medio que son veynte 
e siete mrs et dos dineros medio. (XXVII y II1/2)

Item de Pero García de Villamende de cabeça onse mrs seys dineros que son 
çinquenta et dos e dos dineros. (LII y II)

Item del yerno de Gonçalo García de cabeça dos dineros medio que son un mrs 
un dinero medio. (I y I1/2)// f. 34r Item de Toribio de los Laços de cabeça dos mrs 
quatro dineros medio que son onse mrs et dos dineros medio. (XI y II1/2)

Asy montan estas sobredichas rretenençias de los dichos vallesteros et lançeros 
que estodieron en la dicha guerra el dicho anno de mill et quatroçientos et díes 
annos que non pagaron pecho segund de suso se contiene et está escripto por 
menudo que montó en el pecho que asy sotouieron los dichos vallesteros et lançeros 
el dicho anno dos mill et nueue mrs et quatro dineros medio. (MMIX y IIII1/2)



424

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Abellán Pérez, Juan: Diplomatario del Reino de Granada. Documentos de Juan II de Castilla 
(1407-1454) del Archivo Municipal de Jerez de la Frontera, en Monumenta Regni Granatensis 
Historica. Diplomata, Granada, Editorial Universidad de Granada, 2011.

Abellán Pérez, Juan: «La presencia de Jerez de la Frontera en la conquista de Antequera», 
Estudios sobre Patrimonio, Cultura y Ciencias Medievales, 15 (2013), pp. 19-36.

Abellán Pérez, Juan: «Jerez y la frontera occidental castellano-granadina en vísperas de 
la conquista de Antequera», Estudios de Frontera 9. Economía, derecho y sociedad en la 
frontera. Homenaje a Emilio Molina López, Francisco Toro Ceballos y José Rodríguez 
Molina (Coordinadores), Alcalá la Real, Diputación Provincial de Jaén, 2014, pp. 43-54.

Agudelo Herrero, Joaquín & Jiménez Aguilar, María Dolores: «Las milicias del concejo 
de Sevilla en el contexto del ejército medieval», La organización militar en los siglos xv 
y xvi. Actas de las II Jornadas Nacionales de Historia Militar, Málaga, Cátedra «General 
Castaños», 1993, pp. 243-248.

Arias Guillén, Fernando: Guerra y fortalecimiento del poder regio en Castilla. El reinado de 
Alfonso XI (1312-1350), Madrid, CSIC-Ministerio de Defensa, 2012.

Bello León, Juan Manuel: «Las milicias concejiles castellanas a finales de la Edad Media. 
Un estado de la cuestión y algunos datos para contribuir a su estudio», Medievalismo, 
19 (2009), pp. 287-331.

Bernal Estévez, Ángel: «Las armas como concepto fiscal y de diferenciación social en la 
Baja Edad Media (Aplicación al caso de Ciudad Rodrigo)», Gladius. Etudes sur les armes 
anciennes, l´armament, l´art militaire et la vie culturelle en Orient et Occident. Primer 
Simposio Nacional sobre «Las armas en la Historia» (marzo 1983), Cáceres, 1988, pp. 21-30.

Cañas Gálvez, Francisco de Paula: «La Casa del Infante Fernando de Castilla: corte, poder 
y representación político-institucional en el ocaso del Medievo (1385-1408)», Boletín de 
la Real Academia de la Historia, CCXIII/ I (2016), pp. 9-108.

Cascales, Francisco de: Discursos históricos de la ciudad de Murcia y de su Reino, Murcia, 
Academia Alfonso X el Sabio, 19804.

Collantes de Terán Delorme, Francisco: Archivo Municipal de Sevilla. Inventario de 
los papeles del Mayordomazgo del siglo xv (1401-1416), vol. I, Sevilla, Ayuntamiento de 
Sevilla, 1972.

Contreras Gay, José: «La importancia histórica de las Milicias Concejiles en la guerra 
fronteriza y su influencia en la Edad Moderna», Estudios de Frontera. Alcalá la Real y el 
Arcipreste de Hita, (Francisco Toro Ceballos y José Rodríguez Molina, coords.), Jaén, 
Diputación Provincial de Jaén, 1996, pp. 121-134.

Dios, Salustiano de: «Ordenanzas del Consejo Real de Castilla (1385-1490)», Historia. 
Instituciones. Documentos, 7 (1980), pp. 269-320.

Dios, Salustiano de: Fuentes para el estudio del Consejo Real de Castilla, Salamanca, Diputación 
de Salamanca, 1986.

Franco Silva, Alfonso: «El proceso de señorialización de las tierras de palentinas en la 
Baja Edad Media. El caso del Condado de Saldaña», Señores y señoríos (siglos xiv-xv), 
Jaén, Universidad de Jaén, 1997, pp. 195-215.

Fuente Pérez, María Jesús: «Sobre pechos y pecheros de un concejo medieval. Paredes de 
Nava», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 5 (1992), pp. 39-64.

Fuente Pérez, María Jesús: «Fuegos fiscales y fuegos reales. Paredes de Nava en el siglo 
xv», En la España Medieval, 16 (1993), pp. 83-95.



425ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

Fuente Pérez, María Jesús: «Los inicios de la contabilidad municipal en Castilla. Paredes de 
Nava (1386-1396)», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 11 (1998), pp. 61-84.

Fuente Pérez, María Jesús: «Las cargas reales de un concejo de señorío. La villa de Paredes 
de Nava en la Baja Edad Media», Historia. Instituciones. Documentos, 27 (2000), pp. 55-74.

García de Santa María, Álvar: Le parti inedite della «Crónica de Juan II» di Álvar García de 
Santa María, Edizione critica, introduzione e note a cura di Donatella Ferro, Venezia, 
Consiglio Nazionale delle Richerche [Gruppo Studi d’Ispanistica], 1972.

García de Santa María, Álvar: Crónica de Juan II de Castilla, Edición de Juan de Mata 
Carriazo y Arroquia, Madrid, Real Academia de la Historia, 1982.

García Gallardo, Francisco José & Aredondo Pérez, Herminia: «Danzas de espadas y 
toques de tamboril en la Sierra y el Andévalo onubenses», Iván Iglesias, Pedro Roxo, 
Susana Moreno (Coords.), Músicas e Saberes em Trânsito. Actas del XI Congreso de la 
SIBE, Lisboa (28-31 de octubre de 2010), Lisboa, 2012. Disponible en la red en www.
sibetrans.com.

García-Baquero González, Antonio, Romero de Solís, Antonio & Vázquez Parlade, 
Ignacio: Sevilla y la fiesta de los toros, Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla, 1980.

García Fitz, Francisco: «La didáctica militar en la literatura castellana (segunda mitad 
del siglo xiii y primera del xiv)», Anuario de Estudios Medievales, 19 (1989), pp. 271-283.

García Fitz, Francisco: «La organización militar en Castilla y León (siglos xi al xiii)», 
Conquistar y defender. Los recursos militares en la Edad Media Hispánica, en Revista de 
Historia Militar, año XLV, n.º extraordinario, (2001), pp. 61-118.

García Fitz, Francisco: «‘Las guerras de cada día’ En la Castilla del siglo xiv», Edad Media. 
Revista de Historia, 8 (2007a), pp. 145-181.

García Fitz, Francisco: «La composición de los ejércitos medievales», La guerra en la Edad 
Media: XVII Semana de Estudios Medievales, Nájera, del 31 de julio al 4 de agosto de 2006, 
Blas Casado Quintanilla y José Ignacio de la Peña Duarte (ed.), Nájera, Instituto de 
Estudios Riojanos, 2007b, pp. 85-146.

González Jiménez, Manuel: «Las milicias concejiles andaluzas (siglos xiii-xv)», La 
organización militar en los siglos xv y xvi. Actas de las II Jornadas Nacionales de Historia 
Militar, Málaga, Cátedra «General Castaños», 1993, pp. 227-241.

González Sánchez, Santiago: Las aportaciones de Jerez de la Frontera a la campaña de 
Antequera. Colección documental de las Actas Capitulares, Sevilla, Publidisa, 2011.

González Sánchez, Santiago: Fernando I, regente de Castilla y rey de Aragón (1407-1416), 
Gijón, Ed. Trea, 2012.

González Sánchez, Santiago: «Los obispos castellanos en los inicios del siglo xv (1407-
1420)», Estudios sobre Patrimonio, Cultura y Ciencias Medievales, 15 (2013), pp. 187-214.

González Sánchez, Santiago: Los recursos militares de la monarquía castellana a comienzos 
del siglo xv. Las campañas militares del infante don Fernando: Setenil y Antequera (1407-
1410), Madrid, Comité Español de Ciencias Históricas-Dykinson, 2016.

Goñi Gaztambide, José: Historia de la bula de cruzada en España, Vitoria, Victoriensia: 
Publicaciones del Seminario de Vitoria, 1958.

Groizard y Coronado, Carlos: «Las milicias locales en la Edad Media. La compañía de 
ballesteros de Calahorra», Boletín de la Real Academia de la Historia, LV (1909), pp. 359-362.

Guadalupe Beraza, María Luisa: Diezmos de la sede toledana y rentas de la mesa arzobispal 
(Siglo xv), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1972.

Jardin, Jean-Pierre: «Le règne de Jean II vu depuis Murcie», Mélanges de la Casa de Velázquez, 
XXX/ 1 (1994), pp. 207-225.



426

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Ladero Quesada, Miguel Ángel: La Hacienda Real de Castilla en el siglo xv, La Laguna, 
Universidad de La Laguna, 1973.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «La organización militar de la Corona de Castilla en la 
Baja Edad Media», Castillos medievales del Reino de León, León, Hullera Vasco-Leonesa, 
1989, pp. 11-34.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Fiscalidad regia y génesis del Estado en la Corona de 
Castilla (1252-1504)», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 4 (1991), pp. 
95-135.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Formación y funcionamiento de las huestes reales en 
Castilla durante el siglo xv», La organización militar en los siglos xv y xvi. Actas de las 
II Jornadas Nacionales de Historia Militar, Málaga, Cátedra «General Castaños», 1993, 
pp. 161-172.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: Las fiestas en la cultura medieval, Barcelona, Ed. Debate, 
2004.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Baja Edad Media», Historia Militar de España, Dirigida por 
Hugo O´Donnell, Edad Media, Tomo II, Miguel Ángel Ladero Quesada (Coordinador), 
Madrid, Ministerio de Defensa-Laberinto, 2010, pp. 217-378.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: Fiscalidad y poder real en Castilla (1252-1369), Madrid, Real 
Academia de la Historia, 2011.

Lannoy, Guillebert de: Voyages et ambassades de Mesire Guillebert de Lannoy, chevalier de 
la Toison d´or, Seigneur de Santes, Willerval, Tronchiennes, Beaumont et Wahégnies 1399-
1450, Mons, Société de Bibliophiles de Mons, 1840.

López de Ayala, Pero: Crónicas. Crónica del rey don Juan. Primero de Castilla y de León, 
Edición, prólogo y notas de José Luis Martín, Barcelona, Ed. Planeta, 1991.

Martín Cea, Juan Carlos: El mundo rural castellano a fines de la Edad Media. El ejemplo de 
Paredes de Nava en el siglo xv, Valladolid, Junta de Castilla y León, 1991.

Martínez Carrillo, María de los Llanos: «Elitismo y participación popular en las fiestas 
medievales», Miscelánea Medieval Murciana, XVIII (1993-1994), pp. 95-108.

Martínez Marina, Francisco: Teoría de las Cortes o grandes juntas nacionales de los reinos 
de Castilla y León, ed. de José Manuel Pérez Prendes, vol. III, Madrid, 1979 (1.ª ed. 
Madrid, 1820).

Martínez Sopena, Pascual: «La conquête d´Antequera (1410). Réflexions sur la perception de 
la guerre dans la Castille du bas Moyen Âge», Diane de Chamboduc de Saint Pulgent, 
Marie Dejoux (ed.), La Fabrique des sociétés médiévales méditerranéennes. Les Moyen Âge 
de François Menant, Paris, Éditions de la Sorbonne, 2018, pp. 497-488.

Menjot, Denis: «El peso de la guerra en la economía murciana: el ejemplo de la campaña 
de 1407-1408 contra Granada», Fiscalidad y sociedad. Los murcianos y el impuesto en la 
Baja Edad Media, Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, 1986, pp. 139-180.

Mitre Fernández, Emilio: «Un apunte sobre Don Fernando de Antequera y el señorío de 
Paredes de Nava», Estudios en homenaje a don Claudio Sánchez-Albornoz en sus 90 años. 
Anexos de Cuadernos de Historia de España, vol. IV (1986), pp. 283-288.

Mitre Fernández, Emilio: «Implantación señorial y resistencia al régimen señorial en 
tierras de Palencia en la época Trastámara», Actas del I Congreso de Historia de Palencia. 
Tomo II. Fuentes documentales y Edad Media, Palencia, Diputación Provincial de Palencia, 
1987, pp. 309-324.

Montes Romero-Camacho, Isabel: «Una nueva estrategia para una vieja guerra. La 
preparación en Sevilla de la campaña de Antequera (1410)», Historia. Instituciones. 
Documentos, 36 (2009), pp. 269-312.



427ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares﻿

Moxó y Ortiz de Villajos, Salvador de: «El Derecho militar en la España cristiana Me-
dieval», Revista Española de Derecho Militar, 12 (1961), pp. 9-59.

Muñoz Gómez, Víctor: «La adquisición de dominios señoriales en la Castilla bajomedieval. 
Fernando de Antequera y Paredes de Nava (1380-1408)», Actas del III Simposio Internacional 
de Jóvenes Medievalistas Lorca 2006, Juan Francisco Jiménez Alcázar, Juan Leonardo 
Soler Milla y Jorge Ortuño Molina (Eds. científicos), Murcia, Universidad de Murcia-
Ayto. Lorca-Real Academia Alfonso X el Sabio-Fundación Cajamurcia-Lorcatur-SEEM, 
2008, pp. 121-132.

Muñoz Gómez, Víctor: «Bandos urbanos y pacificación señorial en la Castilla bajomedieval: 
Paredes de Nava y Fernando de Antequera (1400-1416)», Anuario de Estudios Medievales, 
39/ 2 (2009), pp. 667-701.

Muñoz Gómez, Víctor: «El concejo de Peñafiel. Gobierno y sociedad en una villa vallisoletana 
en la Edad Media», Miscelánea Medieval Murciana, XXXIV (2010), pp. 71-81.

Muñoz Gómez, Víctor: El poder señorial de Fernando «el de Antequera» y los de su Casa. 
Señorío, redes clientelares y sociedad feudal en Castilla durante la Baja Edad Media, Madrid, 
CSIC, 2018.

Nieto Soria, José Manuel: Iglesia y génesis del Estado Moderno en Castilla (1369-1480), 
Madrid, Universidad Complutense, 1993.

Ortego Rico, Pablo: «Guerra y paz como fundamentos legitimadores de la exacción fiscal: 
siglos xiii-xv», A. Arranz Guzmán, M. P. Rábade Obradó & Ó. Villarroel González, 
(coords.), Guerra y paz en la Edad Media, Madrid, Silex, 2013, pp. 67-107.

Ortego Rico, Pablo: «Pedido» regio y repartimientos en Castilla: una aproximación a 
partir del ejemplo del Arzobispado de Toledo (1399-1476)», Baetica, 36-37 (2014-2015), 
pp. 119-156.

Parreño Casado, Manuel: «Las milicias de Sevilla», La organización militar en los siglos xv 
y xvi. Actas de las II Jornadas Nacionales de Historia Militar, Málaga, Cátedra «General 
Castaños», 1993, pp. 248-252.

Pazos y Vela-Hidalgo, José de: Peñafiel. Memoria histórica, Salamanca, 1880. Hay Copia 
digital. Valladolid, Junta de Castilla y León. Consejería de Cultura y Turismo, 2009-2010.

Peral, Santiago, Robles, José A, Carlón, Concepción y Ausín, Margarita: «Las Cuentas de 
Propios del Archivo de Paredes de Nava y su ordenación», Publicaciones de la Institución 
Tello Téllez de Meneses, 64 (1993), pp. 611-619.

Pérez de Guzmán, Fernán: Crónica del serenísimo príncipe don Juan, segundo rey deste nombre 
en Castilla y León, escrita por el noble y muy prudente caballero Fernán Pérez de Guzmán, 
Señor de Batres, del su Consejo, Biblioteca de Autores Españoles, Ordenada por don 
Cayetano Rosell, LXVIII/ II, Madrid, 1953.

Reglero de la Fuente, Carlos: «El poblamiento del Noreste de la cuenca del Duero en el 
siglo xv», Hispania, LV/ 190 (1995), pp. 425-493.

Rodrigo Estevan, María Luz: «Juegos y festejos en la ciudad bajomedieval: sobre el correr 
toros en la Daroca del siglo xv», Aragón en la Edad Media, 10-11 (1993), pp. 749-752.

Rodríguez Molina, José Luis: «El diezmo eclesiástico en el valle del Guadalquivir, su 
utilidad para el estudio de la Historia Económica», Actas del I Congreso de Historia de 
Andalucía, vol. I, Córdoba, Publicaciones del Monte de Piedad y Caja de Ahorros de 
Córdoba, 1978, pp. 429-434.

Romero Romero, Francisco José: Sevilla y los pedidos de Cortes en el siglo xv, Sevilla, 
Ayuntamiento de Sevilla ICAS, 1997.



428

Santiago González Sánchez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 383–428  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Sánchez Saus, Rafael: «Las milicias concejiles y su actuación exterior: Sevilla y la guerra 
de Granada (1430-1439)», En la España Medieval. La ciudad hispánica durante los siglos 
xiii al xvi (III) (1987), pp. 393-418.

Sánchez Saus, Rafael: Linajes sevillanos medievales, Sevilla, Ediciones Guadalquivir, 1991.
Sánchez Saus, Rafael & Martín Gutiérrez, Emilio, «Ordenanzas jerezanas del siglo xv 

sobre la milicia concejil y la frontera de Granada», Historia. Instituciones. Documentos, 
28 (2001), pp. 377-390.

Sánchez Saus, Rafael & Ocaña Erdozain, Alberto: «Armamento y fortificación. (Siglos xi 
a xv)», Historia Militar de España, Dirigida por Hugo O´Donnell, Edad Media, Tomo 
II, Miguel Ángel Ladero Quesada (Coordinador), Madrid, Ministerio de Defensa-
Laberinto, 2010, pp. 379-412.

Sanz Fuentes, María Josefa: Colección diplomática del concejo de Écija (1263-1474), vols. III 
y IV, Sevilla, 1976.

Tenorio Cerero, Nicolás: «Las milicias de Sevilla», Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 3ª 
época, XVII (1907), pp. 222-263. Publicado con el título Las milicias de Sevilla, en Tres obras 
sobre la Sevilla del siglo xiv, Introducción y selección de textos de Deborah Kirschberg 
& Francisco García Fitz, Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla ICAS, 2009, pp. 1-44.

Teresa León, Tomás: «De nuestros archivos. Archivo Municipal de Paredes de Nava», 
Publicaciones de la Institución Tello Téllez de Meneses, 8 (1952), pp. 5-26.

Torres Fontes, Juan: «La caballería de alarde murciana en el siglo xv», Anuario de Historia 
del Derecho Español, XXXVIII (1968), pp. 31-86.

Triano Milán, José Manuel: La llamada del rey y el auxilio del reino. Del pedido regio a las 
contribuciones de la Santa Hermandad (1406-1498), Sevilla, Universidad de Sevilla, 2018.

Vilaplana Gisbert, María Victoria J.: Documentos de la minoría de Juan II. La Regencia de 
Don Fernando de Antequera, CODOM, vol. XV, Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, 1993.

Villaplana, María Asunción: «Un ajuste de cuentas del alcabalero mayor de Sevilla Pedro 
Ortiz (1420)», Historia. Instituciones. Documentos, I (1974), pp. 417-501.

Villarroel González, Óscar: Las relaciones monarquía-Iglesia en época de Juan II de Castilla 
(1406-1454), vol. I, Madrid, Universidad Complutense, 2007.



429ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

UNA MÁQUINA PARA LA 
INDUSTRIA MEDIEVAL. LOS 
BATANES DEL SUR VALENCIANO: 
INTEGRACIÓN Y NEGOCIO. NUEVAS 
APORTACIONES (1490-1502)

A MACHINE FOR MEDIEVAL INDUSTRY. 
THE FULLING MILLS OF THE VALENCIAN 
SOUTH: INTEGRATION AND BUSINESS. 
NEW CONTRIBUTIONS (1490-1502)

Antoni Llibrer Escrig1

Recepción: 2020/09/06 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/09/25 · 
Aceptación: 2020/09/28

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28198

Resumen2

El artículo tiene como objetivo el estudio de la región batanera de las comarcas 
del sur valenciano a través de nuevas aportaciones documentales. A lo largo del 
siglo XV y principios del siglo XVI, en las comarcas de la Vall d’Albaida, el Comtat 
y Alcoià el número de batanes hidráulicos aumentó hasta los 38 molinos en 
funcionamiento. El artículo muestra las causas de esta concentración, explica 
las características técnicas que aportan los documentos, y la adaptación de los 
batanes al conjunto de la red molinar de la zona. El trabajo concluye explicando 
los sectores sociales y económicos (artesanos empresarios) que organizaron y 
protagonizaron este desarrollo técnico e industrial, aportando ejemplos directos 
de las fuentes mediante análisis prosopográficos.

Palabras clave
Molino batán; industria textil; artesanos-empresarios; reino de Valencia; siglo XV.

1.   Universitat de València. C.e.: j.antonio.llibrer@uv.es
2.   Este trabajo ha surgido en el marco del proyecto Entreprises rurales en Méditerranée occidentale, XIIIe-XVe siècles 

(ERMO), 2014-2017, organizado por la Casa Velázquez de Madrid, y coordinado por la prof. Catherine Verna (Université 
Paris 8).

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28198


430

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract
This aim of this article is to study the fulling-mill area in the southern districts of 
Valencia, through new discoveries in archival research. Throughout the fifteenth 
and early sixteenth centuries, in the districts of Vall d’Albaida, Comtat and 
Alcoià, the number of the water-powered fulling mills increased to 38 operative 
machines. This article shows the causes of this concentration, explains the 
technical characteristics provided by the documents, and the adaptation of the 
fulling mills to the mill network of the region. It concludes by explaining the social 
and economic sectors (comprised of entrepreneurial artisans) that organized and 
managed this technical and industrial development with direct examples of the 
sources by way of a prosopographic analysis.

Keywords 
Fulling Mill; Textile Industry; Entrepreneurial Artisans; Kingdom of Valencia; 
Fifteenth Century.



431ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

1.	PLANTEAMIENTO

Ninguna otra máquina, como el batán, activó, de forma tan trascendente, 
el sector industrial clave del mundo medieval y moderno. Sin embargo, el 
desconocimiento que tenemos de estos ingenios no va acorde a su importancia 
histórica y económica. Si bien han sido muy numerosos –y lo siguen siendo− los 
trabajos publicados sobre los molinos de cereal, la desproporción respecto al 
interés que han despertado los «otros» molinos es manifiesta, hasta el punto que 
el concepto «molino» parece referir, por regla general, al artefacto harinero, y 
así se deduce de la lectura de una amplia bibliografía3. Es cierto que la presencia 
en el paisaje medieval de los casales con las mazas para el enfurtido de paños 
no era tan frecuente como la de los que contenían las grandes muelas de 
piedra, ni tampoco su uso social era tan intenso, ni remitía a una necesidad 
básica como la elaboración de las harinas panificables. Todo ello contribuye, 
también, a la mayor dificultad para localizar en las fuentes estas instalaciones, 
que pierden visibilidad a favor de la molienda de cereal que, desde muy pronto, 
fue organizada, reglamentada y fiscalizada desde el poder feudal. El abatanado 
de los paños mediante el uso de estos artefactos quedaba restringido a ciertas 
áreas muy concretas de desarrollo manufacturero textil4.

Pero también es cierto que la presencia de un batán hidráulico manifestaba 
importantes aspectos económicos: indicaba la opción por unas actividades 
industriales de importante valor añadido, por una actividad textil pañera con 
cierto nivel de calidad destinada al mercado, y, sobre todo, el golpeo de las 
mazas sobre los paños para enfurtirlos tras el tejido representaba la articulación 
y consolidación de sectores sociales que tenían la capacidad de construir o 
mantener estas instalaciones, y que no sólo tenían su origen en la clase feudal, 
sino también en dinámicos grupos de artesanos emprendedores o mercaderes 
que desarrollaban interesantes estrategias precapitalistas de negocio a partir 
de estas máquinas5.

El objetivo de este artículo es aportar luz sobre la expansión de estos ingenios 
y sus implicaciones socioeconómicas en ciertas áreas del país valenciano, a 
través de fuentes documentales que nos permiten conocer de forma directa 
las características y la gestión de estas instalaciones6. Pero el interés de tales 

3.   Y así lo recuerdan Martínez, María: «Construcción y tipos de molinos hidraúlicos (s. XIII-XV)», Mayurqa, 22 (1989), 
pp. 401-413, y Hernández, Ricardo: La industria textil en Palencia durante los siglos XVI y XVII. Valladolid, Universidad 
de Valladolid, 2007, pp. 76-77.

4.   Malanima, Paolo: I piedi di legno. Una macchina alle origini dell’industria medioevale. Milán, Franco Angeli, 1988.
5.   Sicard, Germain, Aux origines des sociétés anonymes. Les moulins de Toulouse au Moyen Age, Armand Colin, 

París, 1953; Munro, John: «Industrial energy from water-mills in the European economy, 5th to 18th Centuries: the 
limitations of power», Economia e energia, secc. XIII-XVIII. Atti della Settimana di Studi, Prato, Cavaciocchi, Simoneta 
(ed.), Florecnia, Le Monnier, 2002, pp. 223-269.

6.   Adelantamos dato de alguna de estas referencias en Llibrer, Antoni: Industria textil y crecimiento regional: la 
Vall d’Albaida y el Comtat durante el siglo XV. Universitat de València, 2014, pp. 73-94. 



432

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

documentos no reside tanto en su excepcionalidad, −aunque, como decíamos, 
no es fácil localizar ni rastrear los contratos asociados a estos molinos−, sino 
en su contextualización, en la medida que hemos podido enmarcar su uso y su 
función económica en el conjunto del área batanera de las comarcas del sur 
valenciano, y además, hemos podido conocer a sus protagonistas –arrendatarios, 
arrendadores, o compradores y vendedores− gracias a los análisis prosopográficos 
que, desde hace más de una década, estamos llevando a cabo en las villas de las 
comarcas del sur valenciano.

A su vez, tampoco las máquinas son entes aislados; los batanes citados en 
los documentos que ofrecemos en el apéndice no son artefactos solitarios que 
nos han aparecido de forma casual en la documentación, sino que forman par-
te de un auténtico distrito batanero asociado al desarrollo textil pañero que se 
articuló en las comarcas meridionales de l’Alcoià, el Comtat y la Vall d’Albaida 
a lo largo de todo el siglo XV y la primera mitad del XVI, alrededor de villas 
como Cocentaina, Alcoi, Ontinyent, Bocairent, Albaida, Planes o Penàguila, y 
que lógicamente nos permiten explicar el origen, la función y la trascendencia 
económica de tales instalaciones.

En realidad, a pesar de la importancia y significado de estas máquinas, no 
ha habido en el medievalismo peninsular una auténtica tradición historiográ-
fica que se ocupara, de forma central, de los batanes. Es cierto que contamos 
con algunos trabajos de carácter microhistórico, de estudios locales de algún 
casal de batán en villas o áreas periurbanas, que son importantes en la medida 
que comienzan a descubrir el paisaje bajomedieval que formaban estos otros 
molinos, y que aportan información sobre formas de uso, explotación, posible 
registro arqueológico, etc7. Sin embargo, faltan estudios más amplios desde el 
punto de vista regional, que cubran áreas extensas de infraestructura molinar, 
que tiendan a la fijación de un mínimo inventario de batanes en ciertas cuencas 
fluviales, de la misma forma que se ha realizado sobre los molinos harineros, o, 
al menos, en coordinación con el interés despertado, desde hace décadas, por 
las reconstrucciones de las cadenas de molinos de cereal.

7.   Puede encontrarse esta variada bibliografía local en Martínez, María: «Desarrollo historiográfico de la molinería 
hidráulica en la España medieval: perspectivas y resultados», en Galetti, Paola & Racine, Pierre (coords.) I mulini 
nell’Europa medievale. Bolonia, Clueb, 2003, pp. 104-139; y en Córdoba, Ricardo: «Los batanes hidráulicos de la cuenca 
del Guadalquivir a fines de la Edad Media. Explotación y equipamiento técnico», Anuario de Estudios Medievales, 41/2 
(2011), pp. 593-622.



433ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

Los trabajos de Ricardo Córdoba de la Llave8, María Martínez9, Margalida 
Bernat10, Antonio Mira11 y Joaquín Aparici12 suponen, sin duda, un sólido inicio 
del interés metodológico por estas instalaciones, y tanto desde el punto de vis-
ta técnico (con la necesaria reconstrucción de los elementos que configuran la 
máquina), como del económico y social. Sus trabajos de reconstrucción ofrecen 
ya este interés por un acercamiento «regional» a los batanes que supere los 
datos solitarios ofrecidos, en ocasiones por la arbitrariedad documental; un 
acercamiento regional que permita contextualizar los ingenios y descubrir su 
función económica en relación al crecimiento de las actividades manufactureras 
en determinados periodos y regiones. Desde este planteamiento metodológico 
pretendemos aportar nuevas informaciones sobre la red de batanes hidráulicos 
del sur valenciano.

2.	LA REGIÓN BATANERA DE LAS COMARCAS 
DEL SUR Y SU RAÍZ INDUSTRIAL

Desde el último cuarto del siglo XIV, la conjunción de diversos factores permitió 
el desarrollo de una importante área pañera industrial en el conjunto de las 
actuales comarcas de la Vall d’Albaida, el Comtat i l’Alcoià, y, que, entre otros 
elementos clave, supuso el funcionamiento de hasta 38 batanes hidráulicos a 
principios del siglo XVI. Estas tres comarcas configuran en realidad un espacio 
geográfico homogéneo rodeado por diversas sierras, y cruzado por dos ríos que 
salvan importantes desniveles, y cuyo aprovechamiento hidráulico fue muy 

8.   Junto al trabajo anterior, Córdoba, Ricardo: «Aceñas, tahonas y almazaras. Técnicas industriales y procesos 
productivos del sector agroalimentario en la Córdoba del siglo XV», Hispania, 48/170 (1988), pp. 827-874; Idem: 
«Aportaciones de la documentación gráfica y escrita al estudio arqueológico de las instalaciones industriales de época 
medieval y moderna», en García, Alberto (ed.): Arqueología de la producción en época medieval. Granada, Alhulia, 2013, 
pp. 43-70.

9.   Martínez, María: «Construcción y tipos de molinos...; Idem: «Desarrollo historiográfico...; Idem: «Construcción 
y tipos de molinos hidráulicos en Murcia (ss. XIII-XV)», Actas del V Congreso de la Sociedad Española de Historia de las 
Ciencias y de las Técnicas, Murcia, 1989, Valera & López, Carlos (coords.), Murcia, vol. I, 1991, pp. 385-400.

10.   Bernat, Margalida: «Molins drapers a ciutat de Mallorca: entre interessos polítics i econòmics», Estudis Baleàrics, 
58-59 (1987), pp. 127-150; Idem: Els «III Mesters de la Llana». Paraires, teixidors de llana i tintorers a Ciutat de Mallorca (s. 
XIV-XVII), Palma de Mallorca, IEB, 1995; Idem: «Los batanes de Ciutat de Mallorca (siglos XIII-XVII)», en VII Congreso 
Internacional de Molinología, Zamora, Universidad de Salamanca, 2010, pp. 406-415.

11.   Debemos destacar su trabajo, Mira, Antonio: «La organización de la red molinar en la Vall d’Albaida y l’Alcoià a 
finales de la Edad Media. Infraestructura industrial, desarrollo económico y fiscalidad», en Glick, Thomas, Guinot, Enric 
& Martínez, Pablo (eds.): Els molins hidràulics valencians. Tecnologia, història i context social. Valencia, Diputació, 2000, 
pp. 229-271; y también Idem: Entre la renta y el impuesto. Fiscalidad, finanzas y crecimiento económico en las villas reales del 
sur valenciano (siglos XIV-XVI). València, PUV, 2005. Glick ya descubrió la importancia e integración de los batanes en la 
red molinar valenciana, Glick, Thomas: Regadío y sociedad en la Valencia medieval. Valencia, Del Cenia al Segura, 1988.

12.   Aparici Martí, Joaquín, El Alto Palancia como polo de desarrollo económico. El sector de la manufactura 
textil, Ajuntament de Sogorb, 2001; Idem: «Paños, tintes y batanes: mapa de la producción textil medieval en la zona 
septentrional del Reino de Valencia», Boletín de la Sociedad Castellonense de Cultura, 86 (2010), pp. 185-212; Idem: 
«Capilaridad de la manufactura textil en la Plana de Castelló. El caso de Onda en el siglo XV», Anuario de Estudios 
Medievales, 40-1 (2010), pp. 181-199.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=523568
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=523568


434

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

temprano (disponemos de noticias ya a inicios del siglo XIII). No obstante, será 
en el último cuarto de la centuria siguiente cuando se implementen diversos 
factores que propicien la configuración, observable a lo largo de todo el siglo 
XV y principios del XVI, de un auténtico distrito manufacturero. El crecimiento 
de una actividad ganadera ovina, a la que se dedicaban centenares y centenares 
de familias de las alquerías y aljamas de estas sierras del interior, que facilitaron 
un activo comercio de lanas; la presencia secular en las comunidades y en las 
familias campesinas de una manufactura rural de base (que facilitaba el trabajo 
de la lana) para el consumo doméstico, pero que permitía la adquisición de un 
saber técnico y de un instrumental básico para el trabajo de las fibras, y para el 
aprovechamiento de la mano de obra intrafamiliar; el crecimiento demográfico 
a lo largo de todo el siglo XV, ya ampliamente demostrado, en todo el conjunto 
del sur del reino, no hizo sino articular importantes mercados interiores que 
demandaban bienes de consumo de calidades medias-altas, y cuyo destino eran 
comunidades campesinas pero también ciudades y villas como Alacant, Vila Joiosa, 
Elx, Xàtiva, Gandia, Oliva, Dénia o Pego; se fue configurando así una demanda de 
textiles con ciertos parámetros de calidad estándar, y que exigían el cardado, el 
tundido, el tintado y el abatanado de los paños; una mejora de los rendimientos 
agrícolas en estas comarcas del sur, también estudiada y analizada ya, permitió a las 
familias campesinas liberar activos, y trasvasar mano de obra hacia el sector de una 
industria textil en crecimiento, formando ya empresas artesanales especializadas, 
que sobrepasaban el estrato inicial de la manufactura para el autoconsumo, y que 
producían para el mercado; la configuración de un grupo artesanal emprendedor 
(formado esencialmente por pelaires y pañeros más activos, con empresas más 
diversificadas, y que controlaban los procesos de acabado del paño) permitió 
aportar el capital necesario para las inversiones de mayor riesgo, como las que 
suponían el acceso a las tintorerías, a las almazaras, a los tiradores o a los batanes; 
pero a su vez, este grupo emprendedor generó un considerable crecimiento de la 
actividad poniendo en marcha el ciclo de producción del paño distribuyendo lana 
a pequeños productores y activando sistemas de trabajo por encargo –cercanos 
al putting-out-system o verlagssystem− que multiplicaron el número de talleres y 
trabajadores del sector13; finalmente, como otro de los factores cuya combinación 
generó este distrito industrial textil, la particular hidrografía de la zona, formada 
por cursos cortos pero muy nerviosos, alimentados además de una pluviometría 
superior a la media, permitió su aprovechamiento molinar, con más de un centenar 
de aparatos (de todo tipo de molinos) en las primeras décadas del siglo XVI, y 

13.   En diversos trabajos hemos explicado con detalle este conjunto de factores que permitieron la configuración 
de este distrito pañero, Llibrer, Antoni: Los orígenes de la industria de la lana en la baja Edad Media. El Comtat en el 
siglo XV. Valencia, Generalitat, 2007; Idem: «La configuració d’un districte industrial a la baixa Edad Mitjana. Les viles 
draperes de la Vall d’Albaida, l’Alcoià i el Comtat», Recerques: Història, Economia, Cultura, 64 (2013), pp. 5-31; Idem: 
Industria textil..., pp. 47-101.



435ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

configuró, sin duda, una de las mayores concentraciones de estos artefactos en 
toda la Corona de Aragón.

Desde, al menos, la segunda mitad del siglo XIII, conocemos un interesante 
aprovechamiento molinar de esta área del sur. En esa cronología se conocen en uso 
cuatro molinos harineros en término de Ontinyent, uno en Bocairent, tres en Alcoi 
y cinco en el ámbito de la villa de Cocentaina14. La evolución en la construcción 
de nuevos molinos harineros no dejará de aumentar a lo largo del siglo XIV, pero 
será durante la centuria siguiente cuando se llevará a cabo la instalación del gran 
número de batanes que formarán esta área molinar industrial, sin duda a la par 
que se consolidaba la manufactura pañera de la zona. 

La red hidrográfica de la región venía configurada por tres áreas que generaron 
diferentes espacios de ubicación de batanes. Una al norte (vid. Figura 1), drenada 
por el riu d’Albaida, que, desde su nacimiento en la sierra de Benicadell, atraviesa 
toda esta área septentrional junto a las villas de Ontinyent, Agullent y Albaida 
mientras continúa hacia el norte; en estos dos últimos núcleos será su afluente 
más importante, el Clariano, el que se convertirá en un auténtico espacio de 
explotación molinar, esencialmente batanero, pero también de otros tipos de 
ingenios15. A mediados del siglo XV, funcionaban ya en esta primera zona ocho 
batanes, pero en el periodo de máximo aprovechamiento, a principios del siglo XVI, 
hasta veinte batanes estarán en activo16. La segunda área corresponde al espacio 
central de la región, atravesado y drenado por el Serpis, también llamado riu d’Alcoi 
o Molinar, según tramos; nacido cerca de la villa de Alcoi, entre las sierras de la 
Font Roja y la Carrasqueta, desde su inicio debe salvar importantes desniveles de 
cota, y a su paso por Cocentaina, sólo 10 km después, aumenta su potencia con 
las aportaciones de los ríos Frainos y Agres, antes de circular, cerca de Planes, y a 
través del valle de Orxa, hacia la costa, a la comarca de la Safor, donde desemboca 
cerca de Gandía; a lo largo de la primera mitad del siglo XV, en este segundo sector 
molinar se habían instalado cinco molinos pañeros, pero hasta quince batanes 
funcionarán aquí de forma simultánea en las primeras décadas del Quinientos, y 
son conocidas las desviaciones que se realizaban en determinados puntos de su 
cauce para optimizar su uso industrial17. La tercera zona remite al sector suroeste 

14.   Sobre esta primera instalación de molinos harineros conocida en la zona, Selma, Sergi: «Notes sobre la formació 
d’uns primers monopolis feudals a la Vall d’Albaida», Alba, 7 (1992), pp. 35-38; Torró, Josep: (1992) La formación d’un espai 
feudal. Alcoi, 1245-1304. Valencia, IVEI, 1992, pp. 72-96; Mira, Antonio: «La organización..., p. 230; Ferragud, Carmel: El 
naixement d’una vila rural valenciana. Cocentaina, 1245-1304. Valencia, PUV, 2003, pp. 57-59 y 154-158.

15.   Sobre el aprovechamiento molinar de esta zona al norte, Torró, Josep: «El molí d’aigua de Descals», Almaig. 
Estudis i Documents, 6 (1990), pp. 8-15; Pínter, Silvia. (1993) «El molí fariner d’Agullent», Almaig. Estudis i Documents, 
IX, pp. 56-62; Mira, Antonio: «La organización..., p. 240-245.

16.   Mira, Antonio: «La organización..., p. 240-245; Idem: Entre la renta y el impuesto..., pp. 53-72.
17.   Vidal, Vicente: Arquitectura e Industria. Un ensayo tipológico de los edificios fabriles del Alcoià. Valencia, Generalitat, 

1988; Sebastià, Rafael: «El cauce del río Molinar: vestigio de las primeras fases de la industrialización (Alcoy, Alicante)», 
Investigaciones geográficas, 24 (2000), pp. 146-160; Ferrer, Pere et alii: Molins i moliners: molins hidràulics fariners al 
Comtat, Cocentaina, CEC, 2007. Llibrer, Antoni: «La gestió dels batans i el desenvolupament de la indústria tèxtil al 
segle XV. El cas de l’àrea Alcoi-Cocentaina», Estudis d’Història Agrària, 23 (2012), pp. 231-248.



436

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de la región pañera, cercana al término meridional de la villa de Bocairent, de 
Banyeres y, de forma más alejada, a las villas de Biar y Villena, espacio drenado 
por el primer tramo del Vinalopó; un batán se ubicó aquí durante el primer tercio 
del siglo XV, pero a principios del Quinientos funcionaron tres molinos de paños.

Los datos de crecimiento en la infraestructura molinar son claros, y afectan no 
sólo a los artefactos de golpeo de textiles, también a los harineros, e incluso a los 
molinos de aceite, o a los llamados «molins esmoladors» (para afilar instrumentos o 
herramientas cortantes): en ese periodo de máxima expansión molinar de la región, 
que serán las primeras décadas del siglo XVI, se documentan, al menos, 23 harineros 
en la zona norte; 17 en el sector de Alcoi-Cocentaina; y 14 en el área suroeste de 
Biar18. Una suma de todos los ingenios documentados en el conjunto de la región 
(contabilizando algunos cuya función no ha podido ser identificada) nos da una cifra 
de 110 molinos (54 harineros, 38 batanes, 11 molinos de aceite, 3 molinos de afilado 
y 4 molinos más con función no especificada)19. No parece haberse articulado en 

18.   Sobre la documentación y localización de tales molinos, Mira, Antonio: «La organización..., p. 240-245; Ferrer, 
Pere et alii: Molins i moliners..., pp. 119-352; Llibrer, Antoni: Industria textil..., pp. 79-85.

19.   Referencias y cálculos en Llibrer, Antoni: «La gestió dels batans..., pp. 233-240; e Idem: Industria textil..., 
pp. 79-85. Algunos sencillos detalles comparativos pueden confirmar la importancia de la concentración batanera de 
esta zona: en el área de la huerta de Valencia funcionaban, en 1527, ocho batanes (Vid. Glick, Thomas & Martínez, 
Luis: «La molineria hidràulica valenciana: qüestions obertes», en Glick, Thomas, Guinot, Enric & Martínez, Pablo 
(eds.): Els molins hidràulics..., p. 85); en la cuenca del Guadalquivir, entre 1460-1500 funcionaban 20 batanes, número 
similar al de Segovia en la misma cronología (Vid. Córdoba, Ricardo: «Los batanes hidráulicos..., p. 602); en las dos 
primeras décadas del siglo XVI, la industria textil palentina enfurtía sus paños en ocho batanes que sumaban un 

Figura 1. Distribución de los molinos pañeros en las comarcas del sur (1500-1520). Fuente: 
Llibrer, Antoni: Industria textil y crecimiento regional: la Vall d’Albaida y el Comtat durante el siglo XV. 
Universitat de València, 2014, p. 78



437ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

toda la Corona de Aragón una iniciativa tecnológica parecida en un espacio tan 
ajustado. A su vez, hay un dato altamente significativo en cuanto al sentido molinar 
de esta zona y a su función económica, por el detalle clave que en algunas villas es 
superior el número de batanes que el de molinos de cereal: en término de Ontinyent 
funcionaban 17 harineros y 18 batanes; en Alcoi, un harinero y 8 pañeros.

Aunque no siempre se ha podido establecer la localización exacta de algunos de 
estos batanes (en ocasiones conocemos sólo las partidas rurales donde se ubicaban), la 
observación y el análisis del conjunto de artefactos de un mismo sector o una misma 
partida, parecen indicarnos que era frecuente la sucesión casi ininterrumpida de estas 
máquinas (en ocasiones junto a los molinos harineros), configurando un sistema de 
aprovechamiento hídrico complementario y consecutivo, que permitía la máxima 
eficiencia mediante el paso y la circulación del agua de uno a otro aparato gracias a 
los constantes y, en ocasiones, pronunciados desniveles, en muchos casos de origen 
antrópico20. El funcionamiento de este sistema hasta el siglo XVIII e incluso el XIX 
no sólo nos permite acercarnos a su diseño y organización bajomedieval (vid. Figura 
2), además nos confirma el rendimiento, y la utilidad de tal sistema secular21. Pero la 
clave de esta estructura de aprovechamiento es la necesidad de un complejo nivel 
de organización, y también de un elevado nivel de capitalización, y no sólo para la 
construcción de los artefactos, también para su gestión y mantenimiento. A su vez, y 
esto lo demuestra la documentación, no sólo el poder feudal ejercía una parte de estas 
funciones, también un conjunto de artesanos y pañeros emprendedores eran los que, 
como veremos, llevaban el peso de la organización, la gestión y el mantenimiento 
de esta concentración industrial asociada al desarrollo de la producción textil.

3.	LOS BATANES DEL SUR: INTEGRACIÓN SISTÉMICA

Desde el punto de vista técnico, la limitada información que nos aportan las 
fuentes nos indican que la mayoría de los batanes tendían a ubicarse sobre los propios 
cauces, para tomar así, de forma directa, la energía necesaria a su funcionamiento. 
En ocasiones se construían presas o azudes, situadas estratégicamente, para 
generar acumulaciones o desniveles que mejoraran la fuerza de la corriente, y 
cuya asociación podía generar el aprovechamiento encadenado en varios molinos 

total de doce pilas (Hernández, Ricardo: La industria textil..., pp. 76-77); el cronista ilustrado Tomás Ricord afirma en su 
«Noticia de la varias y diferentes producciones del reino de Valencia, como también de sus fábricas y artefactos, según 
en el estado que tenían en el año 1791», que en el reino había ese año 71 batanes en los que trabajaban 109 operarios; 
tales artefactos se distribuían en pocos centros textiles: Valencia, Bunyol, Segorbe, Onil, Alcoi, Ontinyent, Bocairent, 
Castalla, Alzira y Morella (ed. facsímil Librería París-Valencia, 1990, p. 79). 

20.   Este sistema de molinos «en cadena» no era infrecuente en el paisaje medieval, lo encontramos también en 
el área batanera del Guadalquivir, vid. Córdoba, Ricardo: «Los batanes hidráulicos..., p. 590-600; en la zona italiana 
de Calci se dio un ejemplo modélico, vid. Panduri, Tiziana: «Como Acqua de mola». Mulini ad Acqua nel territorio de 
Calci in età medievale. Pisa, Università, 2001.

21.   Vidal, Vicente: op. cit., pp. 70-86.



438

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

consecutivos22. Todo parece indicar que estamos ante un sistema planificado e 
integrado de aprovechamiento de la mejor de las opciones para el rendimiento 
de la tecnología del batán; no parece que los ingenios se fueran construyendo de 
forma anárquica o separada, o se fueran acumulando de forma aislada, sino que se 
integraban en un sistema hídrico denso desde hacía siglos, y compartiendo recursos 
y espacio con infinidad de molinos de cereal23. No obstante, parece evidente, según 
las cronologías en que se han documentado, que los batanes llegaron después, y se 
incorporaron posteriormente a los distintos sistemas de aprovechamiento hídrico24. 
Hasta finales del siglo XIV no tenemos noticia del primer batán en esta zona: en 
1378 la documentación de Real Cancellería nos da referencia de un molino pañero 
en el río de Alcoi, en el término de esa villa; a partir de 1412, ya se documentan 
cinco batanes en Ontinyent, y uno en Biar; pocos años después, en 1416, aparece 
uno más en Bocairent; la primera referencia a un molino pañero en Cocentaina es 
de 1424. A partir de estas fechas iniciales del siglo XV, la construcción de batanes 
no dejará de aumentar hasta las elevadas cifras, ya citadas, de las primeras décadas 
del Quinientos25. Una acumulación desordenada de batanes, construidos sin una 

22.   Numerosas noticias parecen confirmar este punto tan complejo. Los detalles de ubicación que nos muestran 
los documentos refieren siempre al propio río o torrente: quoddam casale molendinum draper meum... confrontatur cum 
rivo (Documento 1 del Apéndice); quoddam molendinum mei pilater, situm et positum in termino ville Cocentayne, ad latus 
rivi de Alcoy (Documento 4). Pero en un caso se cita también acequia propia: quoddam casale molendinos farineri et 
pilater, sitos in rivo dicte ville,... cum suis roda, pila et cum aqua et cequia (Documento 3). Antonio Mira localiza referencias 
similares en molinos de Ontinyent, Bocairent o Biar: molí del riu; molí del pont del riu; molí del pou de l’Olla; molí del riuet 
de Fraynos; molí del Vinalopó; también documenta los azudes y desniveles que eran aprovechados para su ubicación: 
en la partida del Llombo, de Ontinyent, se construyó l’assut dels molins drapers; otro artefacto se situaba en lo barranc 
de l’Albellar; también cita el molí d’amunt, o el molí d’enmig, o el molí de baix; asimismo aparece la partida Dels molins 
del barranc; o dos molinos claramente consecutivos: el molí damunt la bassa major, y el molí davall la bassa major; las 
referencias en Mira, Antonio: «La organización..., p. 240-250. También en la misma huerta de Valencia se documentan 
saltos de agua y azudes de parada asociados a los batanes, Glick, Thomas: Regadío y sociedad..., pp. 108-129. En el área 
del Guadalquivir, los batanes se localizaban por las «paradas» (la Parada de Pajares; Parada de San Julián; Parada de 
Casillas; Parada de Cucarrón, etc.), especie de pasillos artificiales que permitían mayor velocidad del agua para hacer 
más efectivo el movimiento de las ruedas, Córdoba, Ricardo: «Los batanes hidráulicos..., pp. 602-610.

23.   La documentación muestra, con la concreción de las partidas de ubicación, cómo los batanes comparten espacio 
con otros molinos: en las partidas contestanas de Els molins de senyor, de Miralbo, o del Pas de Xàtiva en término de Planes, 
convivían, en efecto, batanes y harineros; lo mismo ocurría en el riu d’Alcoi; también en el Castellar o la Penya Blanca, 
en término de Ontinyent; en la séquia de Beneixama en Biar. También se ha observado tal convivencia tecnológica en 
la huerta de Valencia: a mediados del siglo XV, los molinos pañeros d’en Ferrada y el de Francesc Compte compartían 
espacio, en la acequia de Mislata, con, al menos, seis harineros; en 1426, en la acequia de Rascanya, se recomienda la 
construcción de molí o molins així fariners com drapers, com encara arrocers (referencias en Glick, Thomas: Regadío y 
sociedad..., pp. 118-129). Algún autor habla de la dificultad de asociar o combinar los batanes, el riego y los molinos de 
cereal, dado que los primeros consumían mayor cantidad de agua, y además la contaminaban por las sustancias que se 
utilizaban en las pilas, de esta forma los batanes tendían a ubicarse de forma separada al resto de artefactos molinares, 
vid. Bernat, Margalida: «Molins drapers..., pp. 127-150; sin embargo, en esta zona batanera del país valenciano, como 
también documenta Córdoba para la del Guadalquivir, la convivencia entre distintos tipos de molinos y los regantes 
parece la tónica general.

24.   En el siglo XV, se tenía conciencia clara de la posterior llegada de los batanes al sistema molinar. En un pleito 
generado en la huerta de Valencia, precisamente por el uso compartido de los recursos hídricos entre propietarios de 
un batán y diversos harineros, se afirma que estos últimos són molins molt antics de temps de moros e se mostren en cascú 
de aquella edificis morischs, los que·s per qualsevol vehent aquells, seran haguts per edificis morsichs; mientras el molino 
pañero es descrito como nou, construït ab tres canals nauts o piles per obrar (detalles del pleito en Glick, Thomas: 
Regadío y sociedad..., pp. 121-129).

25.   Mira, Antonio: «La organización..., pp. 235-240; Llibrer, Antoni: «La gestió dels batans..., pp. 233-245. Evolución 
cronológica similar se observa en otras áreas del reino, aunque con menor presencia final: en Alzira se documenta un 



439ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

mínima planificación sistémica, hubiera hecho muy difícil, no sólo la construcción de 
azudes o saltos de agua, también la misma convivencia de las distintas instalaciones 
que pretendían aprovechar la misma fuente energética26. Y aquí surge, por un lado, 
la presencia del poder feudal, que atiende a la construcción de los casales, pero sobre 
todo, surge la importante acción gestora de los pañeros y artesanos, del capital 
industrial que protagonizó socialmente esta magna iniciativa técnico-industrial, 
y que, desde los propios casales y molinos que gestionaban (que eran la mayoría, y 
tanto batanes como harineros), podían establecer una organización adecuada de 
todo el amplio sistema.

molino harinero y batán en 1377; otro casal que comparte las dos funciones es localizado en 1399 junto a otro idéntico 
en 1407 (Martínez Araque, Iván: En els orígens de la indústria rural. L’artesanat a Alzira i la Ribera en els segles XIII-XV. 
Valencia, PUV, 2012, pp. 82-84); en Castelló se documentan censos por un molí draper desde 1480 (Viciano, Pau: Els 
cofres del rei. Rendes i gestors de la batllia de Castelló (1366-1500). Valencia, Afers, 2000, pp. 57-58 y 164), y en 1493 se 
reforma un molino harinero para convertirlo en pañero, aunque en Almassora, a 4 km de Castelló, hay noticia de un 
batán ya en 1396 (en un mismo caserón se albergaban dos molinos harineros y el batán que estuvo en activo, al menos, 
hasta 1480, y donde se enfurtían los paños elaborados en la villa de Castelló); en Onda, hay noticias de un batán en 
1470; en Segorbe, los dos batanes (situados prope rivuum dicte civitatis Sugurbi) se documentan en funcionamiento 
entre 1440 y, al menos uno ellos hasta,1515; en Jérica funcionó un batán entre 1378 y 1490 (en 1407 su propietario, un 
pelaire local, pide a la villa la construcción de un azud para mejorar la captación de agua para su molino); todas las 
referencias de las comarcas de Castelló en Aparici, Joaquín: «Paños, tintes y batanes..., pp. 185-212; Idem: «Capilaridad 
de la manufactura..., pp. 181-199. En Llíria, a 25 km al interior de Valencia, funcionaba un batán en 1388, situado cerca 
del azud de la acequia Mayor, y que está documentado a lo largo de todo el siglo XV (Llibrer, Antoni: El finestral gòtic. 
L’església i el poble de Llíria als segles medievals. Valencia, Ajuntament de Llíria, 2003, pp. 144-146).

26.   Pensemos que la construcción de un batán sin una mínima planificación o valoración previa de todo el conjunto 
de una misma zona hídrica podría generar importantes problemas y conflictos para todos los miembros del sistema, 
tanto molinos como regantes. Así lo testifica Glick en los numerosos pleitos documentados precisamente porque los 
propietarios decidían cambiar, de manera arbitraria, la forma de molienda o la tecnología y función de sus molinos, lo 
que contribuía a alterar el equilibrio hídrico general (produciendo retrocesos, disminuciones, remansos o desbordes de 
agua que podían hasta destruir canalizaciones). Entre los numerosos conflictos localizados, el autor ofrece el generado en 
1446 por el batán d’en Ferrada, en el brazo de Algirós de la acequia de Mestalla, que producía constantes acumulaciones 
y remansos de agua porque su propietario decidió que funcionara con sólo una de las dos ruedas con las que debía ser 
accionado el batán, vid. Glick, Thomas: Regadío y sociedad..., pp. 106-131.

Figura 2. Reconstrucción de los batanes y espacios fabriles de un sector de El Molinar, Alcoi 
(s. XVIII-XIX). Sistema de aprovechamiento consecutivo. Fuente: Vidal, Vicente: Arquitectura e 
Industria. Un ensayo tipológico de los edificios fabriles del Alcoià. Valencia, Generalitat, 1988, p. 86



440

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La convivencia de distintos tipos de molinos se confirma porque en ocasiones 
los casales podían llegar a compartir los dos tipos de máquinas; y no resulta 
infrecuente la transformación de un molino para cambiar su función. En el 
documento 3 del apéndice exponemos el arrendamiento llevado a cabo entre dos 
pelaires contestanos, de cierto casal con un molino de harina y un batán (quoddam 
casale molendinos fariner et pilater), situado en el río de Alcoi. Los tres batanes de 
Alzira, ya citados, compartían espacio con las muelas de cereal27. Por otro lado, el 
molino del Pas de Xàtiva, en Ontinyent, documentado como harinero desde 1412, 
amplío su funcionalidad incluyendo un batán a partir de 1476; el batán de Santa 
Bàrbara, en la misma villa, documentado desde 1413, se transformó en molino 
afilador en 1511; en Bocairent, el molí del Riu fue harinero hasta 1516 en que se 
transformó en batán28.

Tal vez la elección del modelo de batán utilizado, con predominio de una o dos 
mazas, que exigían instalaciones más modestas, está en relación a esta planifica-
ción o a esta adecuación a un sistema de regadío ya muy densificado. Cuando la 
documentación aporta la información adecuada, observamos que las instalaciones 
para el abatanado se montaban, de forma general, con una o dos mazas. Dos de 
los molinos pañeros de Ontinyent son descritos con dos pilas o mazas, igual que 
dos de los situados en el cauce del Molinar, en término de Alcoi; sin embargo, tres 
de los ubicados en Cocentaina tenían únicamente una maza29.

Instalaciones de batanes con mayor número de mazas (tres, cuatro o más30) 
hubieran supuesto posiblemente problemas de adaptación al sistema y, sobre 
todo, problemas constantes de convivencia con el resto de usuarios (regantes 

27.   Martínez Araque, Iván: op. cit. pp. 82-84.
28.   Iradiel recuerda cómo la rentabilidad de los batanes en un contexto de crecimiento industrial, activaba la 

transformación de molinos de harineros en pañeros, Iradiel, Paulino, Evolución de la industria textil castellana en los 
siglos XIII-XVI. Factores de desarrollo, organización y costes de la producción manufacturera en Cuenca. Salamanca, Univ. 
Salamanca, 1974, pp. 45-50.

29.   Las descripciones documentales, aunque muy concisas, dejan claros tales detalles técnicos: del molí damunt 
d’Ontinyent de dice que en lo qual ha dos maces (1412); el batán de la Penya Blanca, en la misma villa en 1508, y otros 
dos en Alcoi en 1523 y 1530, son descritos como molí draper ab dos piles (Mira, Antonio: «La organización..., pp. 246-
248). En Cocentina, en cambio, los casos conocidos son descritos con maza única: del batán del Documento 2 en el 
apéndice, cuya mitad es arrendada entre pelaires, se dice que in toto est una pila; sobre otras referencias a molinos 
pañeros contestanos, Llibrer, Antoni: «La gestió dels batans..., pp. 233-245. No disponemos de esta información 
técnica en relación a otros batanes documentados en otras áreas valencianas, dado que en su mayor parte nos llegan a 
través de lacónicas referencias documentales indirectas. Conocemos que la mayoría de molinos pañeros en el término 
de Palencia contaban también con maza única; así como todos los batanes, alrededor de cincuenta en el siglo XIV y 
de cuarenta en el XV, que enfurtían los paños de la industria florentina, Hoshino, Hidetoshi: «Note sulle gualchiere 
degli Albizzi nel basso medioevo», en Idem: Industria tessile e commercio internazionale nella Firenza del tardo Medioevo. 
Florencia, 2001, pp. 61-62.

30.   En ámbito valenciano no son ajenos los molinos con hasta seis pilas o mazas, aunque eran preferentemente 
para el triturado del arroz: en 1357 el molí Blanch, molendinum de arroç, situado en la acequia valenciana de Rascanya, 
contaba con seis mazas (ab se sis maces, e ab son arbre e ab sa roda, e ab se sis piles, tot en timó); idéntico número tenía 
otro molino arrocero cercano, vid. Glick, Thomas & Martínez, Luis: «La molineria hidràulica..., pp. 82-83. No olvidemos 
que el molino arrocero podía transformarse en pañero, y a la inversa, sin excesivos cambios técnicos; así lo autorizó 
Alfonso XI en 1335 a los vecinos de Murcia ante la escasa demanda de abatanado de paños, Iradiel, Paulino, Evolución 
de la industria textil..., p. 47.



441ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

y otros molinos), por las mayores necesidades energéticas31. Pensemos que en 
pocos kilómetros se concentraban decenas y decenas de molinos, y si la ubicación 
y organización no hubiera sido la adecuada, su supervivencia hubiera sido muy 
limitada. El diseño de los batanes con rueda vertical podría facilitar a su vez ese 
uso complementario y sistémico de los recursos. Aunque los documentos apenas 
aportan prácticamente dato directo alguno que nos permita confirmar tal diseño, 
todo apunta a que nos encontramos ante batanes con impulsión mediante 
rueda vertical. En las comarcas del sur valenciano, beneficiadas por la agreste 
orografía que recorrían sus torrentes y ríos nerviosos, con constantes meandros, 
y con importantes desniveles que, además, podían intensificarse artificialmente, 
las ruedas verticales eran, sin duda, la mejor opción técnica. La mejor opción 
para optimizar el espacio natural, pero complementada con la acción antrópica 
(mediante el trazado de azudes, la construcción de muros, el incremento de los 
niveles de cota de los saltos, etc.), y además beneficiada por una pluviometría 
superior a la media valenciana.

En otros ámbitos peninsulares los batanes se accionaban de idéntica forma, 
hasta el punto que el concepto de «aceña» se identificó y se asoció, desde muy 
pronto, con la misma instalación del molino pañero. La Partida III de la compilación 
normativa castellana identifica «aceña» con la función de pisar paños, es decir, con 
el batán asociado a una rueda motriz vertical32. A su vez, sabemos que en tiempos 
de la repoblación valenciana esta tecnología era conocida en ámbito catalán, y que 
llegó pronto a los espacios hidráulicos valencianos como demuestran numerosos 
indicios documentales, hasta el punto de poder concluir que la mayoría de los 
molinos valencianos no harineros eran accionados por ruedas verticales33. Estas 
ruedas suponían prestaciones de tres a cinco veces superiores a la rueda horizontal 
y, en zonas donde pudieran asociarse a grandes saltos y desniveles, como en estas 
comarcas del sur, podían incluso incorporarse las de alimentación o impulsión 
superior, aún más eficientes si cabe34. Las descripciones documentales de nuestros 
molinos del sur asociados a los mismos cursos, construidos sobre estos, sin otros 
canales propios, parece indicarnos que estamos ante ruedas verticales de impulsión 

31.   Aún así los conflictos no fueron algo ajeno al uso y funcionamiento de los batanes. Aquí está el origen del 
citado pleito que generó el molino pañero d’en Ferrada, en la huerta de Valencia, en 1446, que necesitaba ser accionado 
con dos ruedas porque posiblemente estaba formado por un mayor número de mazas, tal vez cuatro o cinco, y, así, los 
técnicos que visualizaron el batán indicaron que el dit molí draper no pot obrar ab una roda, com aquell no puixa obrar 
sino ab molta aygua; y en otra ocasión afirmaron que lo molí draper no pot obrar ab una roda anant, per ço com volent-
ho fer, per lo regolf que fa, llança l’aygua de la cèquia en la cèquia d’en Bonveí appellada, referencias en Glick, Thomas: 
Regadío y sociedad..., pp. 112-129. 

32.   Martínez, María: «Construcción y tipos de molinos..., pp. 409-413; Iradiel, Paulino, Evolución de la industria 
textil..., pp. 45-50. 

33.   Así lo afirman Glick, Thomas & Martínez, Luis: «La molineria hidràulica..., p. 82.
34.   Las ruedas verticales suponen dos tipos: las de alimentación o impulsión inferior y superior. En estas últimas 

el rendimiento era mayor aunque su puesta en marcha exigía construir presas, juegos de azudes, cauces elevados, etc. 
Reynolds, Terry: «Raíces medievales de la revolución industrial», Investigación y Ciencia, 96 (1984), pp. 98-102; Munro, 
John: «Industrial energy..., pp. 240-263.



442

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

inferior, y así lo confirman las reconstrucciones que se han realizado en la zona 
sobre batanes en funcionamiento durante los siglos XVIII-XIX35. No obstante, 
algunas citas documentales a desniveles y saltos de agua pronunciados podrían 
referir al otro tipo de rueda vertical36. 

Independientemente de una u otra opción, que no siempre podemos deter-
minar, lo que sí resulta evidente es que estamos, en estas comarcas del sur, ante 
una concentración de esfuerzos tecnológicos, organizativos y de inversión sin 
precedentes en todo el reino; y que implicó tanto a los poderes feudales como a 
los artesanos emprendedores cuyo objetivo era el desarrollo de una producción 
textil de calidad. Pero además, entre ambos grupos, la iniciativa molinar descrita 
exigía el concurso, la actividad, de muchos otros trabajadores en estos batanes: 
molineros o pilaters profesionales, con un profundo saber técnico, que conocían 
bien la máquina y sus partes, y que podían dar solución a cualquier problema 
técnico; también operarios auxiliares que manejaban los extensos paños, que los 
movían en sus pilas, que preparaban y aplicaban los productos desengrasantes, que 
ayudaban a su traslado, etc. Eran aquellos 109 «operarios» que, según el cronista 
Tomàs Ricord trabajaban en 1791 en los 71 batanes valencianos.

4.	LOS BATANES DE COCENTAINA:  
EJEMPLOS DE PROPIEDAD Y CONTRATACIÓN

Mientras los batanes ubicados en Ontinyent, Bocairent, Biar, Penàguila o Alcoi 
formaban parte del patrimonio de la Corona, los cuatro ingenios documentados 
activos en Cocentina durante el siglo XV, estaban bajo jurisdicción del conde de 
Cocentaina. Estas diferencias de soberanía no suponían, sin embargo, alteraciones en 
el sistema de explotación, que en ambos casos se basaban en contratos enfitéuticos 
a cambio de censos fijos en metálico, modalidad que se fue convirtiendo en la 
forma básica de gestión de estos monopolios y regalías en buena parte del reino37. 
Es verdad que tales censos diferían enormemente de un molino a otro, y no pueden 
establecerse parámetros fijos de valor económico, dado que son numerosos los 
criterios que podían condicionar el canon anual a pagar (ubicación del aparato, 
estado de su maquinaria y antigüedad, número de mazas, posibles inmuebles o 
espacios asociados, tiradores, etc.). En la segunda mitad del siglo XV, por fijar una 
cronología que nos permita comparar, en toda nuestra región batanera algunos 
artefactos pagaban anualmente 3 sueldos de censo mientras otros llegaban a los 25 

35.   Vidal, Vicente: op. cit., pp. 70-86 y Figura 2.
36.   Glick duda del tipo de rueda vertical que montaba el molino pañero d’en Ferrada, antes citado, en la huerta de 

Valencia, ya que los descritos canales de desagüe por los testigos, «indicarían un molino de rueda de impulsión alta», 
Glick, Thomas: Regadío y sociedad..., p.129.

37.   Viciano, Pau: Els cofres del rei..., pp. 27-43.



443ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

sueldos (computando todos los molinos y sus censos documentados, la media sería 
de 6 sueldos y 4 dineros)38; pero los batanes del conde de Cocentaina satisfacían 
censos mucho más elevados, de 120 y 140 sueldos anuales (vid. documentos 1 y 
2 del apéndice). Más allá de las posibles diferencias técnicas o estructurales que 
pudieran determinar estas amplias disparidades, es evidente que tales cifras 
traslucen el intento, por parte de la autoridad condal, de aprovechar al máximo el 
inmenso desarrollo de la industria pañera de la villa, de sus centenares de talleres, 
y de la capacidad económica de su poderoso sector emprendedor local de pelaires 
y mercaderes de paños que serán los protagonistas de la contratación y gestión 
de estas instalaciones de alto precio.

Pero, a pesar de estos elevados censos, el interés de los empresarios textiles 
contestanos no cesaba, al contrario, convertía los batanes en espacios de confluencia 
de la estrategia y el negocio del capital industrial. Los documentos del apéndice 
muestran precisamente cómo estos molinos de propiedad condal acaban en 
manos de esta elite artesanal mediante la compra de su dominio útil, lo que 
suponía importante inversión económica a largo plazo dado que, junto al pago 
inmediato de la adquisición, se debía realizar también el del censo anual. Las 
cifras suponían desembolsos de entre 300 y 700 sueldos, según los ejemplos 
documentados39. En 1496 Onofre Navarro (localizado entre 1479-1498), uno de 
los pelaires emprendedores de Cocentaina que conocemos bien por sus múltiples 
negocios (compra paños crudos que después tinta mediante asociaciones con 
tintoreros; vende de vino y cereales; arrienda un molino harinero del conde por 
dos años, y censo de 1.000 sueldos40) compra el dominio útil de la mitad de un 
batán en Cocentaina de una sola pila o maza −medietatem mei molendini draper, 
... in toto est una pila−, a Joan Figuerola (1479-1502), otro activo pelaire de la villa, 
distribuidor de lana y también vendedor de paños, que sabemos que adquirió el 
dominio útil de este batán al conde nueve años antes por un precio total de 600 
sueldos que es justo la cantidad por la que ahora vende la mitad de la instalación 
a su vecino pelaire41. La estrategia, y la rentabilidad del negocio, es total, pero lo 
más interesante no es el beneficio o la amortización que Figuerola consigue en 
menos de diez años, sino el amplio valor de mercado que un batán tenía en estos 
momentos de intenso desarrollo de la actividad textil, y que permite deducir 

38.   Mira documenta los más bien limitados ingresos que todos estos batanes suponían para las arcas de la corona, 
Mira, Antonio: «La organización..., pp. 251-271; también Viciano, Ibídem.

39.   Censos elevados se pagaban también en Alzira. En 1385, uno de sus batanes pagaba anualmente 100 sueldos 
de censo a la corona; en 1407 otro de ellos tenía un censo de 300 sueldos también al patrimonio real (aunque incluía 
un molino harinero), Martínez Araque, Iván: En els orígens de la indústria rural..., pp. 81-88. 

40.   Hijo y hermano de pelaires, sabemos que era propietario de, al menos, de cinco parcelas y dos casas en Cocentaina, 
sobre los detalles proposográficos remitimos al volumen II de nuestra tesis doctoral, Llibrer, Antoni: Industria textil y 
crecimiento regional. La Vall d’Albaida y el Comtat en el siglo XV (tesis doctoral), Uniersitat de València, vol. II, pp. 213-215.

41.   Archivo de Protocolos del Patriarca de Valencia (APPV), nº 23.812, notario Guillem Peris (1487 enero 16). Gracias 
al seguimiento prosopográfico conocimos este rentable negocio y otros más de este pelaire, hermano de tintorero e 
hijo del pelaire Bernat Figuerola, propietario de carnicería y almazara en Cocentiana; Joan es, a su vez, propietario de 
dos parcelas y una heredad, Ibidem, pp. 132-137. 



444

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

una muy elevada revalorización del batán en poco tiempo. De hecho, el valor 
técnico, estratégico y empresarial del batán es tal, que el propio Figuerola, en 
el contrato de venta, se reserva la opción de romper el acuerdo y recuperar de 
nuevo la totalidad del molino (vid. documento). No olvidemos que el vendedor 
no se desprende del inmueble, en realidad seguirá utilizando el batán, en otra 
interesante estrategia artesanal mancomunada de gestión: los dos utilizarán el 
molino, en días o periodos alternos (detalle no especificado en el documento), y 
pagarán a medias los 120 sueldos anuales de censo enfitéutico al conde. Pero en 
esa cláusula final el vendedor parece indicar que, ante una posible necesidad de 
abatanado de paños en su empresa, se reserva el derecho de recuperar la propiedad 
total de la instalación para su uso exclusivo, devolviendo los 600 o 400 sueldos 
antes pagados por Navarro42.

Parecido contrato encontramos en el documento 1. Se trata de nuevo de una 
venta del dominio directo de otro molino batán, situado en Planes, en la mis-
ma comarca del Comtat, a 10 km de la capital, realizada en 1493. El precio de la 
transacción aquí es menor al anterior −126 sueldos− pero su censo enfitéutico anual 
es algo mayor −140 sueldos. Sabemos que el hoy vendedor, el pelaire Bartomeu 
Oltra, accedió al molino trece años antes (en marzo de 1480) mediante contrato 
enfitéutico con el señor de Planes, y con censo idéntico al que ahora aparece en 
la venta43. El precio más ajustado puede estar en relación a la ubicación del batán, 
alejado de la villa pañera de Cocentaina (localidad del comprador) o a su distinta 
titularidad. De sus protagonistas destaca el vendedor, Bartomeu Oltra (1469-1493), 
inicialmente vecino de Planes pero posteriormente habitante en Cocentaina, que 
es documentado comprando lana y cuero en grandes cantidades, también cereales 
y aceite (en su familia conocemos la propiedad de una almazara), y que además, 
en 1481, arrienda el molino harinero de Planes por un año y 800 sueldos44.

La inversión que exigía un molino, fuera harinero, pañero o de otra tipología, 
no debe cuantificarse únicamente por su censo o por el precio de una transacción; 
se deben tener en cuenta también numerosos gastos asociados a su uso, a su 
mantenimiento técnico cotidiano, incluso a mayores desembolsos relacionados 
con los inmuebles. Todo ello hacía interesante la asociación de capitales para la 
contratación y el acceso a estas instalaciones. Ya hemos visto el caso anterior de la 
venta de la mitad de un batán, y el documento 3 nos muestra otro ejemplo de esta 
complementariedad. En este caso vemos cómo el propio conde de Cocentaina, 
Joan Roís de Corella, realiza en 1502 un arrendamiento a corto plazo de otro de sus 
molinos: un casal que incluye el aparato para la molienda y el batán (quoddam casale 

42.   En el contrato se especifica que el comprador pagará inicialmente 400 sueldos, y los 200 restantes en un 
plazo de dos años. Así Navarro reconoce, en nueva escrituración al final del documento, que adeuda a Figuerola los 
200 sueldos pero se compromete a pagarle anualmente un interés de 20 dineros por libra.

43.   APPV, nº 23.805, notario Guillem Peris (1480, marzo 7).
44.   Llibrer, Antoni: Industria textil..., vol II, pp. 218-220.



445ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

molendinos fariner et pilater). Por dos años de uso de ambos molinos el conde exige 
un censo anual de 1.320 sueldos. La rentabilidad de la doble instalación parece clara, 
pero exige una inversión al alcance de pocos arrendatarios. De ahí que sean dos 
pelaires los que, de forma mancomunada, accedan a tal contrato. Sus prosopografías 
confirman que estamos, en efecto, ante destacados empresarios del textil: uno es 
el ya conocido Onofre Navarro, el otro, Pasqual Sempere45. Pero ambos destacan 
por su curricula inversor en la molinería comarcal: en 1486 Sempere tomó en 
arrendamiento un molino harinero del conde por un año y 500 sueldos; y nuestros 
dos protagonistas –Navarro y Sempere−, también de forma conjunta, arrendaron 
al mismo conde otro molino harinero (de dos muelas) también por un año, y 800 
sueldos. Trece años después encontramos asociados a ambos pelaires para acceder 
al batán que necesitan sus negocios de producción y acabado de paños; no es casual 
que los testigos presentes en el momento se materializa el acuerdo sean también 
destacados operadores del textil: el mercader valenciano Gaspar Rull (que ahora 
se encuentra en Cocentaina) y el pañero local Miquel Castelló.

La contrastada rentabilidad de los batanes, y sus posibilidades de negocio, 
permitían estos contratos a corto plazo, de entre uno y dos años, lo que facilitaba 
la movilidad de estos ingenios entre los pelaires. Así se observa también en otro 
de estos acuerdos localizados. El último documento que ofrecemos lo protagoniza 
la viuda del ya citado pelaire Joan Figuerola, que, en 1502, cede en arriendo un 
batán al pelaire vecino Ginés Porta. El contrato supone una duración específica de 
un año y diez meses, y por un censo de 370 sueldos/año. Las elevadas cantidades 
llevan a Porta a establecer cuatro plazos de pago que concluirán en diciembre de 
1504. Pero la cuestión clave aquí es si estamos ante el mismo batán cuya mitad del 
dominio útil Joan Figuerola vendió a Onofre Navarro en 1496 (aunque todos los 
indicios documentales nos indican que no). Por un lado, en este nuevo contrato 
nada se dice sobre su posible titularidad por parte del conde o de otro detentador 
del dominio directo; nada se indica tampoco de censo enfitéutico alguno; por 
otro lado, las descripciones físicas de los batanes son diferentes (el primero está 
en la partida dels molins de senyor, junto al camino real de Penáguila; y el segundo 
en la partida del río de Alcoi). Todo parece indicar que nos encontramos ante un 
nuevo batán de propiedad alodial, del que ahora la viuda del pelaire obtendrá 
rendimiento mediante contratos de arrendamiento a corto plazo y elevado precio. 
De nuevo vemos el batán como objeto de rédito elevado, un auténtico elemento 
de lucrativos negocios. Y no se nos debe pasar por alto que un mismo pelaire 
–Joan Figuerola− pudo acceder a dos batanes, y en un periodo de tiempo muy 
corto (sólo seis años antes es localizado en el documento anterior), lo que nos 
indica la capacidad económica e inversora de su empresa textil. El arrendatario 

45.   Propietario de una heredad, dos parcelas y un taller en Cocentaina, y activo «mercader» de cereales, Ibidem, 
pp. 279-281.



446

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que tendrá este último batán durante los casi dos años del contrato, Ginés Porta, 
pertenece a una familia con larga tradición local en la pelairía, y de la que hemos 
documentado hasta cinco profesionales de este sector en la segunda mitad del 
siglo XV. De Ginés conocemos la propiedad de cuatro parcelas de tierra y dos 
casas en Cocentaina, pero un dato revelador es que aparece como testigo en una 
transacción (de compra de cereal) del tundidor vecino Miquel Ferrer, y que ahora, 
en este arrendamiento del batán, aparece a su vez como testigo de Ginés (el otro 
testigo es el tendero local Vicent Alçamora)46. Tales detalles permiten intuir una 
posible relación laboral entre pelaire y tundidor, lógica en este caso dado el interés 
de ambos oficios en el molino pañero, una máquina, una instalación fundamental 
asociada el desarrollo industrial y a sus estrategias económicas.

5.	EL NEGOCIO DEL BATÁN. A MODO DE CONCLUSIÓN

El batán se convierte en espacio de convergencia e interés de distintos 
profesionales, tanto de la producción como de la comercialización; pero también 
del propio poder feudal que sabe cómo rentabilizar estas instalaciones estratégicas 
en periodos de crecimiento y alta demanda de una producción textil de calidad. Sólo 
la conjunción de estos intereses y estos parámetros permite entender el aumento 
de tales máquinas en un espacio tan limitado y concreto del reino como son las 
comarcas del sur. La puesta en marcha de casi cuarenta batanes en las primeras 
décadas del siglo XVI no nace únicamente del interés de la clase feudal, sino de la 
acción conjunta de diversos sectores artesanales y mercantiles que demandan tal 
tecnología para su rendimiento industrial, en el mismo periodo que se articulaban 
los mercados interiores que, a través de una compleja capilaridad, ponían en 
contacto ciudades, villas y alquerías de toda esta región meridional del país, cuyos 
consumidores ya no demandaban paños crudos sino abatanados, cardados y tintados.

Ese amplio número de batanes del sur nos dice mucho más, nos habla de un 
importante desarrollo de la producción pañera. Como recuerda Iradiel, los batanes 
sólo eran rentables si había abundancia de paños, si su funcionamiento era regular 
y cotidiano47. A su vez, la instalación del batán no sólo venía configurada por su 
máquina, incluía, como nos indica la documentación, el casal, formado por uno o 
varios inmuebles para almacenaje de las arcillas y otros productos necesarios en 
las pilas, incluso con algún espacio para el secado y estirado de los paños una vez 
realizado el golpeo y tratamiento. Y para todo ello hacía falta una mínima mano de 
obra, con cierto nivel de especialización y conocimiento tanto de la maquinaria como 

46.   De Miquel Ferrer (1500-1506) sabemos que es hijo de Bernat y hermano de Pere, ambos tundidores, y miembros 
de la saga contestana de tundidores Ferrer, de la que hemos documentado cinco profesionales (de 1470 a 1506), que 
trabajaban para diversos pelaires empresarios de la villa, entre ellos, los Figuerola, Ibidem, pp. 124-127.

47.   Iradiel, Paulino, Evolución de la industria textil..., pp. 46-47.



447ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

del proceso de abatanado y sus productos. El batán movilizaba, pues, tecnología, 
mano de obra e iniciativa económica.

Podemos así entender cómo únicamente los pelaires más activos y con empresas 
más solventes accedían a estas instalaciones, que se asociaban a las familias de 
la elite local. Y hablamos de pelaires porque eran aquí, como hemos visto, los 
protagonistas de esta tecnología molinar. De forma individual o asociada, eran los 
que disponían del capital necesario para afrontar sus inversiones; inversiones que 
exigía, en ocasiones, la misma clase feudal, pero que también sabían aprovechar 
y gestionar estos artesanos emprendedores. Todo esto daba lugar a la puesta 
en marcha de mecanismos de explotación y contratación mediante las formas 
más rentables de arrendamiento a muy corto plazo, que exigían importantes 
inversiones. Por eso, como hemos analizado en otros trabajos, sin el concurso del 
capital industrial, proveniente directamente de los mismos pelaires, esta iniciativa 
manufacturera no se hubiera concretado con esta intensidad. Recordemos que este 
mismo sector de la pelairía, que ahora financiaba los batanes, era el mismo que, 
mediante formas similares de ingeniería contractual, gestionaba las tintorerías y el 
mismo proceso de tintado de los paños, pero también las almazaras, los tiradores y, 
como hemos visto, muchos de los molinos harineros, numerosas parcelas y hasta 
heredades o alquerías48. También para el acceso a estas instalaciones encontramos 
arrendamientos, subarrendamientos, ventas del dominio útil, etc.

La inversión molinar era, sin duda, una vía de acción y de actividad de estas 
empresas textiles que la vieron como necesidad pero también como oportunidad 
de negocio en un contexto muy determinado de crecimiento manufacturero. Es 
verdad que tanto el poder feudal como la elite emprendedora de las comunidades 
artesanales  supieron aprovechar las condiciones geográficas favorables en estas 
comarcas del sur, pero la construcción y el mantenimiento de una densa red de 
batanes descansaba esencialmente en una producción y una demanda en aumento 
a lo largo de todo el siglo XV. Un producción pañera que sobrepasaba la elaboración 
doméstica para el consumo interno, y que trabajaba sus paños −tejiéndolos con 
lanas de calidad, abatanándolos con las máquinas, cardándolos a la percha y 
tintándolos de los más diversos colores− con un nivel de especialización laboral y 
técnica dignos de cualquier ciudad bajomedieval. Y es que, como afirman diversos 
autores, ningún indicador reflejaba mejor el nivel cuantitativo y cualitativo de la 
industria textil medieval que el uso y la expansión del batán49.

48.   Sobre este sector emprendedor de la pelairía, Llibrer, Antoni: «La formación de compañías para el tintado 
de paños. El caso de Cocentaina en el siglo XV», Anuario de Estudios Medievales, 41/1 (2011), pp. 59-72; Idem: «Artesanos 
emprendedores en la industria textil. Del taller al mercado: el caso del pelaire contestano Bernat Martí (1469-1482)», 
En la España Medieval, 37 (2014), pp. 295-317; Idem: «Llana, ramat i oli. Empreses en època medieval: nivell d’inversió i 
costos a la draperia (el Comtat al segle XV)», Saitabi, 65 (2015), pp. 63-79; Idem: «Empreses i empresaris en àmbit rural. 
Sectors i sistemes de gestió. Exemples del País Valencià (segles XV)», en Iradiel, Paulino et alii: Identidades urbanas 
Corona de Aragón-Italia (siglos XIV-XV), Univ. de Zaragoza, 2016, pp. 61-74.

49.   Iradiel, Paulino, Evolución de la industria textil..., pp. 46-47; Malanima, Paolo: I piedi di legno..., pp. 10-16.



448

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Aparici, Joaquín: El Alto Palancia como polo de desarrollo económico. El sector de la manufactura 
textil, Ajuntament de Sogorb, 2001.

Aparici, Joaquín: «Paños, tintes y batanes: mapa de la producción textil medieval en la zona 
septentrional del Reino de Valencia», Boletín de la Sociedad Castellonense de Cultura, 
86 (2010), pp. 185-212.

Aparici, Joaquín: «Capilaridad de la manufactura textil en la Plana de Castelló. El caso de 
Onda en el siglo XV», Anuario de Estudios Medievales, 40-1 (2010), pp. 181-199

Bernat, Margalida: «Molins drapers a ciutat de Mallorca: entre interessos polítics i 
econòmics», Estudis Baleàrics, 58-59 (1987), pp. 127-150.

Bernat, Margalida: Els «III Mesters de la Llana». Paraires, teixidors de llana i tintorers a Ciutat 
de Mallorca (s. XIV-XVII), Palma de Mallorca, IEB, 1995; 

Bernat, Margalida: «Los batanes de Ciutat de Mallorca (siglos XIII-XVII)», en VII Congreso 
Internacional de Molinología, Zamora, Universidad de Salamanca, 2010, pp. 406-415.

Córdoba, Ricardo: «Aceñas, tahonas y almazaras. Técnicas industriales y procesos 
productivos del sector agroalimentario en la Córdoba del siglo XV», Hispania, 48/170 
(1988), pp. 827-874.

Córdoba, Ricardo: «Los batanes hidráulicos de la cuenca del Guadalquivir a fines de la 
Edad Media. Explotación y equipamiento técnico», Anuario de Estudios Medievales, 41/2 
(2011), pp. 593-622.

Córdoba, Ricardo: «Aportaciones de la documentación gráfica y escrita al estudio 
arqueológico de las instalaciones industriales de época medieval y moderna», en 
García, Alberto (ed.): Arqueología de la producción en época medieval. Granada, Alhulia, 
2013, pp. 43-70.

Ferragud, Carmel: El naixement d’una vila rural valenciana. Cocentaina, 1245-1304. Valencia, 
PUV, 2003.

Ferrer, Pere et alii: Molins i moliners: molins hidràulics fariners al Comtat, Cocentaina, 
CEC, 2007.

Glick, Thomas: Regadío y sociedad en la Valencia medieval. Valencia, Del Cenia al Segura, 1988.
Glick, Thomas & Martínez, Luis: «La molineria hidràulica valenciana: qüestions obertes», 

en Glick, Thomas, Guinot, Enric & Martínez, Pablo (eds.): Els molins hidràulics 
valencians. Tecnologia, història i context social. Valencia, Diputació, 2000, pp. 29-99.

Hernández, Ricardo: La industria textil en Palencia durante los siglos XVI y XVII. Valladolid, 
Universidad de Valladolid, 2007.

Hoshino, Hidetoshi: Industria tessile e commercio internazionale nella Firenza del tardo 
Medioevo. Florencia, 2001.

Iradiel, Paulino, Evolución de la industria textil castellana en los siglos XIII-XVI. Factores de 
desarrollo, organización y costes de la producción manufacturera en Cuenca. Salamanca, 
Univ. Salamanca, 1974.

Llibrer, Antoni: El finestral gòtic. L’església i el poble de Llíria als segles medievals. Valencia, 
Ajuntament de Llíria, 2003.

Llibrer, Antoni: Los orígenes de la industria de la lana en la baja Edad Media. El Comtat en 
el siglo XV. Valencia, Generalitat, 2007.

Llibrer, Antoni: «La formación de compañías para el tintado de paños. El caso de Cocentaina 
en el siglo XV», Anuario de Estudios Medievales, 41/1 (2011), pp.59-72.



449ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

Llibrer, Antoni: «La gestió dels batans i el desenvolupament de la indústria tèxtil al segle 
XV. El cas de l’àrea Alcoi-Cocentaina», Estudis d’Història Agrària, 23 (2012), pp. 231-248. 

Llibrer, Antoni: «La configuració d’un districte industrial a la baixa Edad Mitjana. Les 
viles draperes de la Vall d’Albaida, l’Alcoià i el Comtat», Recerques: Història, Economia, 
Cultura, 64 (2013), pp. 5-31. 

Llibrer, Antoni: Industria textil y crecimiento regional: la Vall d’Albaida y el Comtat durante 
el siglo XV. Universitat de València, 2014.

Llibrer, Antoni: «Artesanos emprendedores en la industria textil. Del taller al mercado: 
el caso del pelaire contestano Bernat Martí (1469-1482)», En la España Medieval, 37 
(2014), pp. 295-317.

Llibrer, Antoni: «Llana, ramat i oli. Empreses en època medieval: nivell d’inversió i costos 
a la draperia (el Comtat al segle XV)», Saitabi, 65 (2015), pp. 63-79.

Llibrer, Antoni: «Empreses i empresaris en àmbit rural. Sectors i sistemes de gestió. 
Exemples del País Valencià (segles XV)», en Iradiel, Paulino et alii: Identidades urbanas 
Corona de Aragón-Italia (siglos XIV-XV), Univ. de Zaragoza, 2016, pp. 61-74.

Malanima, Paolo: I piedi di legno. Una macchina alle origini dell’industria medioevale. Milán, 
Franco Angeli, 1988.

Martínez, María: «Construcción y tipos de molinos hidraúlicos (s. XIII-XV)», Mayurqa, 
22 (1989), pp. 401-413.

Martínez, María: «Construcción y tipos de molinos hidráulicos en Murcia (ss. XIII-XV)», 
Actas del V Congreso de la Sociedad Española de Historia de las Ciencias y de las Técnicas, 
Murcia, 1989, Valera & López, Carlos (coords.), Murcia, vol. I, 1991, pp. 385-400

Martínez, María: «Desarrollo historiográfico de la molinería hidráulica en la España 
medieval: perspectivas y resultados», en Galetti, Paola & Racine, Pierre (coords.) I 
mulini nell’Europa medievale. Bolonia, Clueb, 2003, pp. 104-139.

Martínez Araque, Iván: En els orígens de la indústria rural. L’artesanat a Alzira i la Ribera 
en els segles XIII-XV. Valencia, PUV, 2012.

Mira, Antonio: «La organización de la red molinar en la Vall d’Albaida y l’Alcoià a finales 
de la Edad Media. Infraestructura industrial, desarrollo económico y fiscalidad», en 
Glick, Thomas, Guinot, Enric & Martínez, Pablo (eds.): Els molins hidràulics valencians. 
Tecnologia, història i context social. Valencia, Diputació, 2000, pp. 229-271.

Mira, Antonio: Entre la renta y el impuesto. Fiscalidad, finanzas y crecimiento económico en 
las villas reales del sur valenciano (siglos XIV-XVI).València, PUV, 2005.

Munro, John: «Industrial energy from water-mills in the European economy, 5th to 
18th Centuries: the limitations of power», Economia e energia, secc. XIII-XVIII. Atti 
della Settimana di Studi, Prato, Cavaciocchi, Simoneta (ed.), Florecnia, Le Monnier, 
2002, pp. 223-269.

Panduri, Tiziana: «Como Acqua de mola». Mulini ad Acqua nel territorio de Calci in età 
medievale. Pisa, Università, 2001.

Pínter, Silvia. (1993) «El molí fariner d’Agullent», Almaig. Estudis i Documents, IX, pp. 56-62.
Reynolds, Terry: «Raíces medievales de la revolución industrial», Investigación y Ciencia, 

96 (1984), pp. 98-102.
Sebastià, Rafael: «El cauce del río Molinar: vestigio de las primeras fases de la industrialización 

(Alcoy, Alicante)», Investigaciones geográficas, 24 (2000), pp. 146-160.
Selma, Sergi: «Notes sobre la formació d’uns primers monopolis feudals a la Vall d’Albaida», 

Alba, 7 (1992), pp. 35-38.
Sicard, Germain, Aux origines des sociétés anonymes. Les moulins de Toulouse au Moyen Age, 

Armand Colin, París, 1953.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=523568


450

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Torró, Josep: «El molí d’aigua de Descals», Almaig. Estudis i Documents, 6 (1990), pp. 8-15.
Torró, Josep: (1992) La formación d’un espai feudal. Alcoi, 1245-1304. Valencia, IVEI, 1992.
Viciano, Pau: Els cofres del rei. Rendes i gestors de la batllia de Castelló (1366-1500). Valencia, 

Afers, 2000.
Vidal, Vicente: Arquitectura e Industria. Un ensayo tipológico de los edificios fabriles del Alcoià. 

Valencia, Generalitat, 1988.



451ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

APÉNDICE DOCUMENTAL

Documento 1
1493, enero 16. Planes (condado de Cocentaina).

Bartomeu Oltra, pelaire vecino de Planes, vende a Gabriel Gilabert, pelaire 
vecino de Cocentaina, un molino batán, con todos sus instrumentos, situado en 
Planes. Sobre dicho molino hay un censo de 140 sueldos anuales.

APPV, nº 23.816, notario Guillem Peris, s/f.

Die mercuri intitulata XVI januarii, anno predicto LXXXXIIIº.
Ego Bartholoemus Oltra, panniparator, vicinus ville de Planes, de certa scientia 

et consulte, cum hoc presenti publico instrumento, vendo vobis Gabrieli Gilabert, 
panniparator vicino ville Cocentayne, presenti, et vestris, quoddam casale molendinum 
draper [En margen derecho: cum omnibus suis aparatis et pertrets ad oppus dicti 
molendini] meum, situm et positum in termino ville de Planes, in partita vulgo dicta 
Al Pas de Xàtiva, prout confrontatur cum rivo et cum terris de Planes, quod tenetur 
facere anno quolibet domino dicte ville de Planes, centum quadraginta solidos regalium 
Valencie de censu, cum faticha et sine laudimio, anno quolibet solvendorum in die prima 
mensis januarii. Iamdictum itaque molendinum cum sua roda et omnibus aparatis 
ad oppus lavorandi dicit molendini, prout ego teneo et posideo, cum ingressibus et 
egressibus, parietibus, fenestris, rodis et alia necessaria qua ibi sunt, cum omnibus suis 
iuribus, etc. De quibus, et quibus, etc. Instituhens, etc. Ad habendum, etc. Exceptis, etc. 
Nisi, etc. Salvo semper dicto domino suo censu. Sich vobis prefato Gabrieli Gilabert 
presenti et vestris, precio Centum Viginti Sex solidorum regalium Valencie, quas, etc. 
Unde, etc. Et teneor de firma et legale, etc. Obligo, etc.

Actum in villa de Planes, etc. Et vos teneamini dictum molendinum tenere melioratum 
et non pignoratum, etc.

Testes huius rei sunt Joannes Vidal et Bartholomeus Thomas, agricole vicini ville 
de Planes.

Documento 2

1496, febrero 24. Cocentaina.

Joan Figuerola, pelaire vecino de Cocentaina, vende a Onofre Navarro, también 
pelaire de dicha villa, la mitad de un molino pañero, con una pila, por un precio 
de 600 sueldos. Dicho molino tiene como carga un censo de 120 sueldos anuales.



452

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

APPV, nº 23.819, Notario Guillem Peris, s/f.

Die mercuri intitulata XXIIII febroarii, anno LXXXXVIº.
Ego, Joannes Figuerola, panniparator vicinus ville Cocentayne, de certa scientia 

et consulte, cum hoc presenti publico instrumento, vendo vobis Onofrio Navarro, 
panniparatori eiusdem ville vicino, presenti et vestris, medietatem mei molendini draper, 
situm et positum in termino ville Cocentayne, in partita vulgo dicta dels Molins del 
senyor de dita vila, prout confrontatur cum camino regali ville de Penaguila et cum alia 
medietate michi remanenti. In quoquidem molendino in toto est una pila, et totum dictum 
molendinum facit anno quolibet de censu centum viginti solidos censuales, rendales, 
perpetuales cum laudimio et faticha, anno quolibet solvendos dominacioni dicte ville in 
mense aprilis, de quoquidem censu vos teneamini anno quolibet in dicto mense solvere 
prefato domino dicte ville sexaginta solidos ratione dicte medietatis molendini. Iamdictam 
itaque medietatem dicti molendini draper prout superius confrontatur, limittatur et 
terminatur cum introhitibus, exitibus, parietibus, fundamentis a celo in abissum et cum 
suis roda, pila et aparatibus necessariis cum aqua et cequia et cum omnibus aliis, etc. De 
quibus, et quibus, etc. Instituhens, ad habendum, etc. Exceptis nisi, salvo dicto nomino, 
etc. Sich vobis prefato Onofrio Navarro, presenti, et vestris vendo precio Treginta libras 
ragalium Valencie, quas, etc. Unde renuncio, etc. dans, etc. promittens, etc. Et teneor de 
firma et legali, etc. fiat executoria, etc. itaque si forte, etc. Obligo, etc. retineo penes me 
quod quandocumque voluero restituhendo vobis dictas XXX libras vos michi teneamini 
restituere dictam medietatem molendini sine aliqua tuicione nisi dum tatxat pro factis 
vestris propiis et dictas XXX libras possum restituhere XX libras in una vice et de alias 
decem libras respondere [sigue texto ilegible al margen derecho].

Actum Cocentayne, etc. Fiat apoca viginti librarum realiter numerando. Et quia rei 
veritas. Testes huius rei sunt honorabili Miquael Castello, mercator, et Petrus Despi, 
carnifex, vicini ville Cocentayne.

Signum nostri Joane Fajardo et de Corella, comitisse Cocentayne, consortis et 
procuratricis generalis multum spectabilis Joannis Roiç de Corella, comitis Cocentayne, 
qui receptis viginti unius solidos laudimio dominacioni predicte ville de Cocentayna, 
pertinenti ratione dicte vendicionis facta gracia de residuis. Igitur eandem vendicionem 
dicto emptori absenti et suis die XXV supra dictorum mensis et anni in domo alcaceris 
predicte ville existente; laudavit, concessit et firmavit iure tum dicte dominacioni et suis 
in rem successoribus semper salvo.

Testes huius rei sunt magnificus Joannes […], miles, et Garcia Roiç de Mora, habitatores 
Cocentayne. 

Dictis die et anno.
Ego, Onofrius Navarro, panniparator vicinus ville Cocentayne, de certa scientia 

et consulte, confiteor et in veritate recognosco me debere vobis Joanni Figuerola, 
panniparatori eiusdem ville vicino, presenti, et vestris, decem libras monete regalium 
Valencie, et sunt ex resta illarum Treginta librarum dicte monete, pro cuius seu quorum 
precio a vobis emi quoddam medietatem molendini draper vestri, situm et positum in 



453ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano﻿

camino dicte ville, cum afrontacionibus et limittationibus, in instrumento vendicionis 
per notarium infrascriptum recepto, contestis et declaratis. Et quia, etc. Et per pactum 
specialem inter vos et mee, dictas decem libras, vobis aut cui volueritis, dare et solvere 
promitto hinc ad tempus duorum annorum primo venturorum, sub pena decem 
solidorum. Rato, etc. Et interim ratione logerii promitto vobis et vestris respondere 
interesse ad rationem viginti denariorum pro qualibet libra, anno quolibet in primo 
die cuiuslibet mensis januarii incipiendo prima die mensis januarii primo venturi, et ex 
inde annis singulis in dicto die sub pena V solidorum. Rato, etc. Et tamdiu donech dictas 
decem libras fuerunt solute, omnibus dilacionibus, etc. Ad quorum, etc. Fiat executoria 
largomodo cum submissione et renunciacione proprii fori et judicii, etc. Obligo, etc.

Actum Cocentayne. Testes huius rei sunt Miquael Castello, mercator, et Petrus Despi, 
carnifex, vicini ville Cocentayne.

Documento 3

1502, enero 1. Cocentaina.

Onofre Navarro y Pasqual Sempere, pelaires vecinos de Cocentaina, toman 
en arrendamiento un casal con un molino harinero y otro pañero, propiedad 
del conde, Joan Roís de Corella, por un período de dos años, y un precio de 1.320 
sueldos cada año.

APPV, nº 23.823, Notario Guillem Peris, s/f.

Die prima mensis januarii, anno predicto Mº Dº Secundo.
Ego, Joannes Rioç de Corella, habitator ville Cocentayne, scienter et gratis, arrendo 

ac per viam arrendamenti trado vobis, Onofrio Navarro et Pasquasio Sempere, vicinis 
ville Cocentayne, presentibus, etc., quoddam casale molendinos fariner et pilater, sitos 
in rivo dicte ville, ad tempus duorum annorum, de die presenti in antea computandos, 
pro precio Sexaginta sex librarum regalium Valencie, pro quolibet anno, licet anno 
quolibet sexaginta sex libras solvendas in tribus equis solucionibus: prima, die prima 
madii; secunda, die prima septembris; et tercia, ultima dia decembris primo venturos. 
Et ita per totum dictum tempus duorum annorum, dictum arrendamentum promitto 
facere, habere et tenere, obligo, etc. Et dicti Onofrius Navarro et Pasquasius Sempere, 
suscipientes et acceptantes predictum arrendamentum per dictum tempus duorum 
annorum et pro dicto precio, promitt[imus], simul et insolum vobis et vestris dictas LXVI 
libras vobis aut cui volueritis anno quolibet solvere in dictis terciis ut suppra, sub pena, 
pro qualibet solucione, decem solidorum. Rato pacto, etc. Ad quorum omnium, etc. Fiat 
executoria largomodo cum submissione et renunciacione propii fori et judicii variacione, 
etc. Obligamus, etc., renunciamus beneficiis dividendorum accionum novarum, etc.

Actum Cocentayne, etc. Testes huius rei sunt magnificus Gaspar Rull, mercator 
habitator Cocentayne, et honorabilis Michael Castelló, draperius vicinus ville predicte.



454

Antoni Llibrer Escrig﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 429–454  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Documento 4

1502, abril 21. Cocentaina.

Yolans, viuda de Joan Figuerola, pelaire de Cocentaina, arrienda a Ginés Porta, 
también pelaire de dicha villa, un molino pañero, situado en Cocentaina, por un 
período de ocho meses y un año, y un precio de 370 sueldos por año.

APPV, nº 23.823, Notario Guillem Peris, s/f.

Dictis die et anno.
Ego, Yolans, uxor que fui honorabilis Joannis Figuerola, panniparatoris, vicina ville 

Cocentayne, de certa scientia, cum hoc presenti publico instrumento, arrendo ac per 
viam arrendamenti trado vobis, Genesio Porta, panniparatori, eiusdem ville vicino, 
presenti, et vestris, quoddam molendinum mei pilater, situm et positum in termino 
ville Cocentayne, [tachado: in] ad latus rivi de Alcoy, ad tempus decem mensium et 
unum annum, incipiendis decem mensis die prima marcii proxime preteriti, et finient 
in ultima die decembris de anno Mº Dº tercio; et dictum annum incipiet die prima 
mensis januarii de dicto anno Dº tercio, et finiet per totum mensem decembris primo 
venturo de anno a Nativitate Domini Mº Dº quarto. Pro precio quolibet anno Octodecim 
librarum decem solidorum regalium Valencie, computandos decem menses ad dictam 
rationem de octodecim libras decem solidos. Et ita promitto dictum arrendamentum, 
per totum tempus, facere, habere, tenere, etc. Et teneor, etc. Obligo, etc. Et ego, predictus 
Genesius Porta, suscipiens et acceptans dictum arrendamentum per dictum tempus 
et properio de super enarrato, promitto vobis aut cui volueritis, dictum precium anno 
quolibet solvere hoc modo: per totum mensem augusti primo venturo, decem libras, 
et per totum mensem decembris, extantem quantitatem ad complementum dictorum 
decem mensium; et dictum annum promitto solvere novem libras, quinque solidos, in 
festo Sancti Joannis mensis junii postea subsequenti de anno Mº Dº tercio; et ultima 
solucione per totum mensem decembris de anno Mº Dº quarto, sub pena XX solidorum 
pro quolibet solucione. Rato, etc. Ad quorum, etc. Fiat executoria cum submissione et 
renunciacione propii fori et variacione judicii. Obligo, etc. Renuncio, etc. Quodquidem 
arrendamentum facio iuxta formam usitatam et solitam arrendari, et cum pacto quod 
si infra dictum tempus in dicta ville sequerenti mors pestilencie, quod Deus avertat, 
possum relexare dictum molendinum solvendo prorata temporis, vobis et vestris.

Actum in villa Cocentayne die quo suppra. Testes huius rei sunt Michael Ferrer, 
pannitonsor, et Vicencius Alçamora, tenderius, vicini ville Cocentayne.



455ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

COMUNICACIÓN ESCRITA 
Y ORAL DE LA ORDENANZA 
MUNICIPAL (SIGLOS XV-XVI)

WRITTEN AND ORAL COMMUNICATION 
OF MUNICIPAL REGULATIONS 
(FIFTEENTH-SIXTEENTH CENTURIES) 

José Miguel López Villalba1

Recepción: 2021/02/07 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2021/03/02 · 
Aceptación: 2021/03/15

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.29839

Resumen
En la evolución de los concejos bajomedievales y modernos castellanos tuvieron 
una extraordinaria transcendencia las ordenanzas municipales. La gestión de dichos 
cabildos locales no se puede entender sin la aplicación de las disposiciones que, 
dictadas por los señores de las poblaciones o por los propios cabildos, sirvieron 
para lograr una sosegada convivencia política y la consiguiente prosperidad 
económica. El estudio diplomático de las normas ha estado relegado por los análisis 
históricos. A través del presente trabajo se intentarán fijar los tipos documentales 
utilizados en la exposición de las ordenanzas, que manifestaron, entre otras 
formas documentales, la categoría de original, copia certificada y copia simple. 
Igualmente se estudiarán los métodos de transmisión oral de dichas reglas en 
una sociedad iletrada.

Palabras clave
Diplomática; Corona de Castilla; Baja Edad Media; Edad Moderna; ordenanzas 
municipales; concejos.

Abstract
Municipal ordinances played an extraordinary role in the evolution of late medieval 
and early modern Castilian town councils. The management of these local 
councils cannot be understood without the application of provisions dictated by 

1.   UNED. C.e.: jlopez@geo.uned.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.29839


456

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

the lords of the towns or by the councils themselves serving to achieve peaceful 
political coexistence and hence economic prosperity. The diplomatic study of the 
documents containing these norms have been neglected in historical analysis. 
This study will advance a typology of the documents used in the presentation 
of the ordinances. This includes, among various documentary forms, the 
category of original, certified copy and simple copy. Likewise, the methods of 
oral transmission of these rules in an illiterate society will also be assessed. 

Keywords
Diplomatics; Crown of Castile; Late Middle Ages; Early Modern Age; Municipal 
Ordinances; Councils. 



457ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

I.	 INTRODUCCIÓN  

La comprensión del amplio proceso político, económico y social que sufrieron 
los concejos bajomedievales castellanos manifestó, principalmente desde las 
décadas finales del pasado siglo, un interés que ha propiciado una producción 
de obra científica que se ha diversificado en las numerosas vías de análisis que se 
esbozaban. Analizar el poder regio sobre las poblaciones, revisar el control señorial 
y las oligarquías locales, conocer los oficios y gremios, estudiar la economía y el 
abastecimiento, fueron, entre otras materias, un objetivo claro para ahondar en 
la comprensión del mundo urbano2. 

Habida cuenta que dentro de los espacios políticos de las villas y ciudades 
castellanas se exteriorizaron diversos sistemas que, diseñados conforme a los dictados 
de los señores de las poblaciones, corona o nobleza, acabaron siendo interpretados 
por sus destinatarios, los habitantes de las poblaciones3. Tal vez sea esta una de las 
perspectivas de estudio más interesantes que se puede plantear. Es decir, conocer 
las interrelaciones políticas de los diversos grupos sociales que los habitaron porque 
nadie más interesado en su administración que los propios gobernados. 

El conocimiento de la gestión del concejo bajomedieval, que indirectamente 
subyace en la oportunidad de estas ideas, ostentó una complejidad elevada que, 
equívocamente, podría dar a entender una escasa capacidad de reacción del propio 
concejo ante los problemas cotidianos. Los gobiernos locales intentaron encauzar, 
por medio de una creación continuada de disposiciones, la solución a los incon-
venientes planteados por su régimen, sobre todo los problemas derivados de la 
fiscalidad4. Las cuestiones planteadas en el devenir de su tarea se debían normalizar 

2.   A modo de leve ejemplo, y sin ánimo de concretar las diversas orientaciones existentes en el conocimiento del 
sistema concejil, se han seleccionado algunas obras: Gerbert, Marie Claude: La noblesse dans le royaume de Castille. 
Étude sur ses structures sociales en estrémadure (1454-1516). Paris, Editions de la Sorbonne, 1979; Luis López, Carmelo: 
La comunidad de villa y tierra de Piedrahita en el tránsito de la Edad Media. Ávila, Institución Gran Duque de Alba, 1987; 
Monsalvo Antón, José María: «El reclutamiento del personal concejil. La designación de corregidores, alcaldes y 
alguaciles en un concejo del siglo XV», Studia Histórica. Historia Medieval, 5 (1987), pp. 173-196; Diago Hernando, 
Máximo: Soria en la Edad Media. Espacio rural y economía agraria. Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1993; Val 
Valdivieso, María Isabel del: «Ascenso social y lucha en el poder de las ciudades castellanas del siglo XV», En la España 
medieval, 17 (1994), pp. 157-184; Asenjo González. María: «Las ciudades medievales castellanas. Balance y perspectiva 
de su desarrollo historiográfico (1990-2004)», En la España medieval, 28 (2005), pp. 415-453; Plaza de Agustín, Javier: 
«La usurpación de tierras comunales y baldíos de Guadalajara», Espacio, Tiempo, Forma, Serie III Historia Medieval, 28 
(2015), pp. 459-485; López-Guadalupe Pallarés, Miguel José: «Proceso de señorialización en concejos de realengo 
en la Extremadura castellano-leonesa. Un estado de la cuestión», Espacio, Tiempo, Forma, Serie III Historia Medieval, 
31 (2018), pp. 431-454. 

3.   Diago Hernando, Máximo: «Intervencionismo de la alta nobleza en la vida política de las ciudades castellanas 
a fines de la Edad Media: los mariscales de Castilla en Soria», Edad Media, Manifestaciones del impacto urbano en la Baja 
Edad Media. (coord.) María Asenjo González, 15 (2014), pp. 245-255; Bonachía Hernando, José Antonio y Martín Cea, 
Juan Carlos: «Oligarquías y poderes concejiles en la Castilla bajomedieval: balance y perspectivas», Revista d´historia 
medieval, 9 (1998), p. 21.

4.   Un buen ejemplo de estudio de la fiscalidad municipal en: Sánchez Benito, José María y Guerrero Navarrete, 
Yolanda: «Fiscalidad municipal y políticas regias: el caso de Burgos y Cuenca», en Menjot, Dennis y Sánchez Martínez, 
Manuel (coords.) Fiscalidad de estado y Fiscalidad municipal en los reinos hispánicos medievales. Madrid, Collection de la 
Casa de Velázquez, 2006, pp. 91-112. 



458

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

con cierta prontitud. En la exigencia estaba el secreto para lograr que la convi-
vencia cívica junto a la prosperidad del concejo y sus habitantes se desarrollase 
con la mayor desenvoltura, siempre, claro está, desde la perspectiva del propio 
sistema que generaba la norma. En el suceder diario no importaba demasiado de 
quien era la titularidad de la población, bien de la corona o de los señores privados, 
eclesiásticos o civiles, porque el mayor cúmulo de los procedimientos expertos 
que engrasaban la máquina burócrata concejil surgían de la oficina municipal, 
donde el notario escribía al dictado las soluciones que le aportaban los grupos 
locales más influyentes de la población5. 

La llegada del siglo XIV escenificó una situación que envolvía a los nuevos actores 
urbanos. Sus actuaciones se habían multiplicado debido a una aglomeración de 
problemas diferenciados que necesitaban soluciones particularizadas. Alfonso XI 
convocó en 1348 la trascendental reunión de Alcalá de Henares, donde se generó el 
ordenamiento de su nombre que propugnaba un nuevo sistema de gobierno para los 
concejos6. Será a partir de su promulgación, que indudablemente representa el final 
de una época, cuando se aplique un nuevo esfuerzo por consolidar la uniformidad 
del confuso y desigual mundo de villas y ciudades, amparada presuntamente en 
transformar variadas formas de manifestación del derecho local a través de la 
presunta coherencia proveniente de un ordenamiento jurídico superior7. Todo ello 
se había de lograr a través de un nutrido grupo de funcionarios que se encargarían 
de mantener en orden los variados aspectos que se reglarían8. El concejo requería 
participar en la coyuntura estratégica y para ello debía poseer mecanismos de 
desempeño administrativo, entre ellos una oficina que permitiese el mantenimiento 
práctico de sus funcionarios y una gestión ejemplar de la localidad9. 

5.   En los últimos años se ha elevado el interés hacía la oficina municipal y su producción, destacando las jornadas 
llevadas a cabo en Zaragoza en junio de 2014 y publicadas al año siguiente: XII Jornadas de la Sociedad Española de Ciencias 
y Técnicas Historiográficas, Lugares de escritura: la ciudad (Zaragoza, 16 y 17 de junio de 2014), Pueyo Colomina, Pilar 
(ed.)  Zaragoza, Institución Fernando el Católico (CSIC), 2015. 

6.   Un monarca legislador que, según Ana Arranz, recorrió el camino de las reformas municipales o del apoyo a 
la caballería junto con otras actividades jurídicas e intelectuales, tal vez empañadas por sus éxitos militares, como la 
batalla del Salado. Arranz Guzmán, Ana: «El ordenamiento de Medina del Campo de 1328», Espacio tiempo y forma, 
serie III, Historia Medieval, 28 (2015), p. 45-46.

7.   Madero Eguía, Marta: «Formas de la justicia en la obra jurídica de Alfonso X el Sabio», Hispania. Revista española 
de historia, Volumen 56, 193 (1996), pp. 447-466. 

8.   Ruiz de la Peña Solar, Ignacio: «Tránsito del concejo abierto al regimiento en el municipio leonés», Archivos 
Leoneses. Revista de estudios y documentación de los reinos hispano-occidental, 45-46 (1969), pp. 301-316.

9.   La complejidad que fue adquiriendo el mantenimiento de un sistema concejil con tendencias a la autonomía 
necesitaba, en palabras del profesor López Villalba, de una serie de concesiones debidamente consensuadas con la 
autoridad regia entre las que destacaba el funcionamiento de una oficina municipal que gestionase tanto documental 
como legislativamente todos los asuntos de permitiesen un correcto desempeño de sus funciones y que lo hiciese por 
medio de funcionarios debidamente preparados. Además de otras cuestiones igualmente importantes, tales como el 
aprovisionamiento de la población, su propia milicia, respaldar un sistema de policía rural y urbana para el sostenimiento 
de una convivencia conveniente, sostener el concejo por medio de un sistema de impuestos y caloñas, entre otras 
cuestiones, siempre sin alejarse de las ponderaciones dictadas por el gobierno central o señorial dueño de la población. 
López Villalba, José Miguel: «Evolución política-diplomática de la potestad normativa en los concejos medievales. ¿Del 
Derecho foral-consuetudinario al individualismo legislativo?», en Calleja Puerta, Miguel y Dominguez-Guerrero, 
María Luisa (eds.), Escritura notariado y espacio urbano en la Corona de Castilla y Portugal (siglos XII-XVII). Gijón, Editorial 
Trea, 2018, pp. 188-189.



459ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

En este momento se suscitan algunas preguntas: ¿Qué diplomas mantuvieron la 
base jurídica como fortaleza del sistema para la actividad ciudadana en los reinos 
hispánicos medievales? ¿Cómo se presentaron diplomáticamente estas pautas? A la 
primera cuestión se ha de contestar que fue principalmente la ordenanza municipal, 
que resultó una de las fuentes diplomáticas con mayor interés para el estudio de 
los concejos, como modelo de gestión de la administración urbana. Por otro lado, 
en estas páginas se pretende un acercamiento a una posible respuesta a la segunda 
pregunta que, habida cuenta de la complejidad de variantes que presentan dichas 
normas para su trámite y conservación, sin duda alguna necesitará de sucesivas 
aproximaciones. Las ordenanzas municipales han sido convenientemente ensayadas 
a través de numerosos estudios de caso. Sin embargo, su expresión diplomática es 
una cuestión poco visitada y resultará la principal aportación de este trabajo de 
cara al mejor conocimiento de la Diplomática Municipal, donde existen puntos 
que hasta ahora han sido insuficientemente estudiados. Así pues, en este trabajo 
se analizarán diferentes modelos de manifestación de las citadas ordenanzas que 
resultaron usuales desde el siglo XIV hasta comienzos del siglo XVII, tomando 
varios ejemplos de los procedimientos comunicativos con sus administrados10. 
Un enfoque tal vez privativo, pero necesario, en la aproximación a una actuación 
municipal tan incesante como favorecedora en el desarrollo del reino de Castilla 
en la baja edad media a través de un mejor conocimiento de su Derecho local11. 

II.	LA ORDENANZA MUNICIPAL:  
FUENTE HISTÓRICA Y COLUMNA FUNDAMENTAL 
DEL DERECHO LOCAL CASTELLANO 

Las poblaciones castellanas habían conocido diversas formas de gestión a través 
de los documentos fundacionales. Un largo camino desde las arcaicas costumbres 
a los diferentes privilegios en forma de Fueros que arribaron lentamente a la 
particularización legisladora por medio de un Derecho cuya mejor garantía residía 
en la adaptación al medio12. Consecuentemente no hubo analogía entre las mismas 

10.   Por otro lado, no hay que olvidar que, si bien las ordenanzas locales fueron la columna vertebral del funcionamiento 
del concejo, existen cuantiosos instrumentos formulados por los gobiernos locales que, aun siendo normativa municipal, no 
alcanzaron la categoría de ordenanzas. Porras Arboledas, Pedro Andrés: «Las ordenanzas municipales. Sus orígenes, 
contenidos y posibilidades de investigación», Vasconia, Cuadernos de historia-geografía, 36 (2009), pp. 19-35.

11.   Boquera Oliver, José María: «Los límites del poder de ordenanza», Revista de Estudios de la Vida Local, 169 
(1968), pp. 497-517.

12.   El derecho consuetudinario es de aplicación natural en todas las sociedades primitivas, por ello, y tal como 
opina Lalinde Abadía, la importancia no le sobreviene por su existencia sino por el lugar en que se sitúe en la jerarquía 
de las fuentes para la creación del Derecho. Lalinde Abadía, Jesús: «La creación del derecho entre los españoles», 
Anuario de Historia del Derecho Español, 36 (1966), p. 319. Igualmente son indispensables: Iglesias Ferreiros, Aquilino: 
«Derecho municipal, Derecho señorial, Derecho regio», Historia, Instituciones, Documentos, 4 (1977), p. 136. González 
Jiménez; Manuel: «La creación del derecho local y territorial andaluz. De Alfonso X a los Reyes Católicos» Initium. 
Revista Catalana d´Història del Dret, 9 (2004), pp. 127-221.



460

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

porque la ordenanza municipal es intrínsecamente contraria a la uniformidad, ya 
que cada población demandaba sus propias soluciones. Además, no existió intención 
por parte de los cabildos municipales en aceptar dócilmente un derecho ordinario 
proveniente de la Corona. Así pues, las normas debían surgir del propio concejo 
y, por muchos obstáculos que se sucediesen a través de los oficiales delegados o 
el Consejo real, siempre conseguirían encontrar algunos resquicios por donde 
se filtrasen determinados beneficios, que en otras circunstancias hubieran sido 
imposibles de negociar. 

Es necesario hacer presente que la norma municipal bajomedieval fue un 
fenómeno que manifestaba una gran vitalidad en su interpretación, imposición 
o casaciones en materias usuales, y, como no podía ser de otra forma, fue motivo 
de inevitables encontronazos con códigos de naturaleza regia o nobiliaria. Lo 
verdaderamente significativo fue la posesión de la facultad de ordenanza que 
fortalecía, tanto la producción de la misma como la consecuente administración de 
sus dictados socio-políticos de cara a un permanente control del cabildo municipal13. 

Las definiciones de ordenanza municipal se han multiplicado quedando algunas 
como referencias ineludibles, entre ellas las de Esteban Corral o Ramón Carrilero14. Sin 
intención de crear una enunciación inédita que pudiera perturbar las tradicionales 
exposiciones sobre el derecho local, se puede añadir que las ordenanzas municipales 
se ocuparon positivamente de algunas ramas del Derecho, sobre todo de aquellas 
que amparaban la función administrativa que debía organizar las actividades 
sobre policía rural y urbana, como transcendentales fundamentos para la vida 
municipal15. Asimismo, se ocuparon de las ferias y mercados, junto con toda la 
relación de abastos y vida económica, y del mismo modo, no dejaron fuera de 
las relaciones normativas las fiestas religiosas o el ocio gentil. Pero su límite se 
definía claramente cuando se trataba de reglamentar aquellos asuntos que hacían 
referencia a los complejos propósitos del derecho privado, sin olvidar aquellos 
otros contenidos que tratan de las variantes propias del derecho público. 

13.   La posesión de la imposición de la norma debe ser un ejercicio ineludible para el estudio pormenorizado de 
los ejemplos. Losa Contreras, Carmen: «El ejercicio de la potestad de la ordenanza en el concejo bajomedieval: 
notas sobre el caso madrileño» en Alvarado Planas, Javier: El municipio medieval, nuevas perspectivas, Madrid, Sanz y 
Torres-Sicania University Press, 2009, pp. 333-382. 

14.   Esteban Corral las define como toda norma general, cualquiera que sea su autor, cuyo ámbito territorial se 
circunscribe al municipio, que se dicta para él y que regula aspectos de la vida económica social, vecinal, de organización y 
funcionamiento del concejo, su actividad y competencia, una definición que manifiesta una precisión en los términos que 
coinciden en la confección de las mismas. Corral García, Esteban: Ordenanzas de los concejos castellanos: formación, 
contenido y manifestaciones (s. xiii-xviii). Burgos, 1988, p. 37. Por su parte el profesor Carrilero Martínez, mantiene en una 
definición muy similar basada en la necesidad de una serie de postulados esenciales para la creación de cualquier norma que 
se pueda reconocer como ordenanza municipal, en primer lugar, la existencia de un ámbito territorial, reducido al municipio 
y su alfoz; una temática que recoja todos los aspectos más significativos de la vida municipal y, por último, una voluntad de 
pervivencia. Carrilero Martínez, Ramón: «Diplomática municipal. Las ordenanzas. Teoría y práctica», Anales del Centro 
de la UNED de Albacete, 9 (1989), p. 75. 

15.   Porras Arboledas, Pedro Andrés, «Las ordenanzas municipales. Algunas propuestas para su estudio y un 
ejemplo», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 7, (1994), pp.49-64.



461ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

La Corona no disponía del tiempo efectivo para confeccionar las ordenanzas 
locales de todos los lugares poblados del reino, y, por otro lado, no conocía las 
exigencias políticas y sociales de los mismos. Resolver este negocio entrañaba 
una dificultad que la administración regia solventaba por medio de una cierta 
delegación legislativa en la figura del corregidor, su oficial mayor, quien, a su vez, 
debería apoyarse en los regidores y otros oficiales principales. Evidentemente, 
todos ellos eran representantes oficiosos de los poderes fácticos del lugar que 
aprovechaban la situación para maniobrar sobre lo legislado. Como es natural, 
los grupos socioeconómicos urbanos que pretendieran seguir manteniendo un 
control medianamente efectivo sobre el diseño de su futuro, no podían dejar 
ciertos aspectos en las manos de un extraño. De tal suerte se puede observar 
por la documentación conservada que, en más de una ocasión, el manejo de las 
gestiones del corregidor pudo ser la pauta común.

 Como ejemplo significativo se puede apuntar la instrucción de las ordenanzas de 
Córdoba de 1435. El corregidor Garci Sánchez de Alvarado, en la presentación oficial 
de las reglas al colectivo de oficiales, advertía que las hizo porque encontró algunas 
que no estaban aprobadas por el cabildo de la ciudad, para continuar afirmando que 
la ausencia de normas firmes había causado disensiones entre los oficiales. Finaliza 
su justificación diciendo textualmente: «por lo qual me dispuse a reçibir algunas 
ynformaçiones de cómo e de qué manera mejor yo pudiese faser las dichas hordenanças». 

Aunque esto fuese un reflejo instantáneo sobre la substanciación de los hechos 
y entendiendo en todo momento que su actuación era resultante del encargo 
regio, resulta factible deducir que hubo algún desliz entre lo relatado y la realidad. 
El citado oficial insistía en que las «fizo e acabó», pero igualmente nos dice que 
hubo «plenos e cumplidos cabildos» donde se aprobaron. Se encuentra en la lectura 
un principio de presunción que permite al lector establecer una actuación por 
apartados. En primer lugar, el corregidor pidió consejo a no sabemos cuántas 
personas, ni de qué condición social. Con posterioridad y una vez redactadas las 
normas se aprobaron en cabildos abiertos, por lo que se deduce que pudieron 
acudir los vecinos y manifestar sus opiniones. Por lo tanto, se puede exponer 
que hubo más intervenciones esenciales que la propia y singular del corregidor 
en función de su cargo16. 

De este modo, el intento de imposición de nuevas medidas por parte de las 
instituciones superiores se enfrenta a la necesidad de una regulación exclusiva 
que los propios municipios desean ejercer. Con lo cual, no resultaron inusuales 
los conflictos generados por esta dicotomía, puesto que las pautas emanadas de 
las diferentes instituciones originan desencuentros legales al intentar prevalecer 
unas sobre otras, derivando muchas veces en auténticos reveses en la aplicación 

16.   González Jiménez, Manuel: «Ordenanzas del concejo de Córdoba (1435)», Historia, Instituciones, Documentos, 
2 (1975), p. 193-196.



462

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

acostumbrada de la norma17. Gracias a este tipo de indagación se comprobará 
que poblaciones conceptualmente distantes, apartadas en el espacio, en el pe-
ríodo histórico, en la titularidad política y en su proyecto de sistema concejil, 
decidieron aplicar procedimientos similares de presentación y conservación de 
sus normas de gobierno.

III.	 LA ORDENANZA MUNICIPAL COMO TIPO 
DIPLOMÁTICO: PRESENTACIÓN EN SOCIEDAD

Los conjuntos de normas conocidas como ordenanzas municipales medievales 
no acostumbran a localizarse exentos como tales tipologías documentales. Por otro 
lado, ni tan siquiera aparecen registradas en el mundo de la Diplomática municipal 
como documentos con estructura definida, sino que generalmente se relacionan 
junto a otros diplomas que les sirven de soporte. En este momento resulta 
conveniente no dejar de lado la idea que define la ordenanza como un contenido 
y no como un continente. Las disposiciones reglamentarias no determinaban, en 
ningún caso, qué aspectos formales habían de tener los citados corpus. De este 
modo se pueden encontrar los diferentes estadios que componen la tradición 
documental desde originales hasta copias simples, dentro de extendidos y variados 
procedimientos administrativos18. 

En definitiva, fue tal la cantidad de normas municipales que regulaban la 
cotidianeidad de la existencia ciudadana medieval que se generó un universo 
preceptivo en el cual la posibilidad de un eficaz entendimiento diplomático, 
quedaba dispersa por la generosidad con que se originaban dichas ordenanzas. 
Sin entrar profundamente en cuestiones que pueden resultar más vinculadas a 
la confección de cuadros de clasificación sobre tipología documental concejil, 
las ordenanzas se deben situar en el subgrupo de los diplomas que contienen 
las disposiciones correspondientes al régimen interior del cabildo municipal19. 

17.  Respectos a estos nombres opinan Ladero Quesada y Galán Parra que no representan los mismos contenidos, pues, 
ordenamiento, sería definidor de las legislaciones más solemnes, es decir de las emitidas por la Corona sobre la organización y 
el funcionamiento de los concejos, mientras que el término ordenanzas quedaría para delimitar la reglamentación de segundo 
orden, emanada directamente por el concejo. Dentro de lo respetable, se entiende que no se debe establecer división por 
el contenido, puesto que muchas ordenanzas dimanadas de los concejos están llenas de normas para la organización y el 
funcionamiento de los mismos. Ladero Quesada, Miguel Ángel y Galán Parra, Isabel: «Las ordenanzas locales en 
la Corona de castilla como fuente histórica y tema de investigación (siglos XIII al XVIII)», Anales de la Universidad de 
Alicante: Historia Medieval, 1 (1982), p. 222.

18.   El conocimiento del grado de ingenuidad documental es imprescindible para establecer la certeza de lo 
contenido, por medio del análisis histórico, junto con el nivel de perfección diplomática. Guyotjeannin, Olivier, Pycke, 
Jacques, Tock, Benoît-Michel: «Tradiction I: l´acte dans tous ses états», Diplomatique Medieval. Turnhout, Brepols 
Publishers, 2006, pp. 271-328.  

19.   Pino Rebolledo, en uno de sus trabajos primigenios y más consolidados sobre la diplomática municipal arbitró un 
cuadro de clasificación en el que situaba las ordenanzas en el grupo de los diplomas propios de la función que sostiene 
el sistema concejil. Otros autores manifestaron su conformidad con aquel cuadro, como sucedió con María Josefa Sanz 
Fuentes. Esta última autora ha considerado recientemente la conveniencia de perfilar sus proposiciones por medio de 



463ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

Desde siempre se ha considerado que las ordenanzas eran un tipo documental que 
presentaba un arduo envoltorio que hacía complicado diseccionar la complejidad 
burócrata que las respaldaba. Tal vez por ello, la mayoría de los trabajos sobre 
ordenanzas se centran en análisis histórico de los capítulos que las componen 
realizando un análisis de su contenido político, social o económico, obviando su 
estudio diplomático o limitándolo a escasas páginas20. 

Se presentará a continuación una propuesta de la fijación de la norma por medio 
de diferentes tipologías y modos de custodia documental que se estructurarán 
por medio de su proveniencia concejil, señorial o regia, los tres grandes espacios 
de poder en la época estudiada21 

III.1. TIPOLOGÍA DIPLOMÁTICA DE LA ORDENANZA 
PROVENIENTE DE LA OFICINA MUNICIPAL

III.1.1. Cartas, cuadernos y compilaciones de ordenanzas

Existe un extenso muestrario de tipos documentales que sirvieron durante la 
baja edad media castellana para transmitir y conservar las ordenanzas municipales, 
bien por medio de su presentación para obtener la conformidad de uso o para 
perpetuarla en la memoria de los concejos. Efectivamente, suele resultar singular 
encontrar documentos que respondan a un elevado nivel de pureza diplomática, 
es decir que estén lo más cerca posible de la categoría de original. En cualquier 
caso, se procuraba regularmente un mejor uso y rendimiento de las mismas en 
ulteriores utilidades por medio de su preservación por medio de los documentos 
intitulados como cartas, cuadernos y compilaciones de ordenanzas. 

La «carta de ordenanzas» aparece bien estructurada en algunos ejemplos, 
como el encontrado en la composición de las normas locales de Mazuela, villa de 
la provincia de Burgos. Mazuela pertenecía al señorío burgalés desde 1332, gracias 
a un privilegio de Alfonso XI. Una anexión que resultó muy interesante ya que 

nuevas propuestas y adjudicando una nueva adscripción de tipo comunicativo a las ordenanzas. Sanz Fuentes, María 
José: «De Diplomática concejil castellana en la Edad Media. Una nueva propuesta de clasificación documental», en 
Cherubini, Paolo e Nicolaj, Giovanna (eds.), Sit liber quem servulus est operatus. Studi in onore di Alessandro Pratesi per 
il suo 90º compleanno, Città del Vaticano, 2012, pp. 535-548.  

20.   Resulta profundamente sorprendente que durante muchos años apenas hubiese algunos levísimos intentos sobre 
esta materia, destacando positivamente las intervenciones de los profesores Ramón Carrilero y Ángel Riesco. La primera 
ostenta la cualidad de ser pionera y proponer ciertas soluciones que resultan de utilidad. Carrilero Martínez, Ramón: 
op. cit., p. 75. En cuanto a la segunda, es un trabajo sobre ordenanzas reales cuyo estudio se encaminó hacía un mejor 
conocimiento de las estructuras propias de las cancillerías solemnes sin que, desafortunadamente, sirviese de modelo 
en posteriores intervenciones en las escribanías municipales. Riesco Terrero, Ángel: «Análisis jurídico-diplomático 
de las Ordenanzas reales de Bujía de 1531», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III. Historia Medieval, 5 (1992), pp. 51-70. 

21.   Menéndez Pidal de Navascués, Faustino: «Símbolos de identidad de los protagonistas de la acción política: 
reyes, señores, concejos» en Iglesia Duarte, José Ignacio de la, y Martín Rodríguez, José Luis (coords.) Los espacios de 
poder en la España medieval: XII Semana de Estudios Medievales, Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 2002, pp. 371-407.



464

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

acompañaba una merindad significativa, el castillo junto con los términos y aldeas, 
además de la autoridad jurisdiccional. En dicha villa se redactaron durante el año 
1469, cuarenta y nueve artículos que presentaban una gran variedad reglamentaria 
sobre los consabidos procesos de abastecimiento, administración de la justicia, 
imposición de penas a numerosos delitos, control de medidas y precios, y otras 
cuestiones comunes. 

Reunidas en un códice del año 1610, se conserva en el mismo una versión que 
adolece de las firmas validadoras, pero que presenta la peculiaridad de comenzar 
por medio de la expresión notificatica «Sepan quantos esta carta de hordenanças 
vieren como nos el conçejo y honbres buenos de la villa de Maçuela de Can de Munno, 
lugar ques de la muy noble çibdad de Burgos»22.  En dicha fórmula se especifica 
claramente el tipo documental que la soporta, la carta de ordenanzas, que presenta 
la tradicional estructura. Comienza por una notificación que incluye la intitulación 
genérica y singularizada de los miembros del concejo y vecinos asistentes a la 
reunión de cabildo. Tras la transcripción completa del conjunto normativo, 
finaliza con una cláusula de compromiso por parte de los miembros del concejo, 
de guardar y mantener todos los contenidos de las normas, que se hizo por medio 
de un juramento a Dios, Santa María y a la señal de la Cruz. A continuación, se 
instruye un singular proceso de aprobación por parte de los dos alcaldes y el 
regidor de la villa de Mazuela en dos actos diferenciados, asistiendo a las casas de 
dichos funcionarios, los días 25 y 27 de enero de 1469. En las diferentes moradas se 
llevó a cabo idéntico procedimiento, se leyó el contenido de la normalización y a 
continuación fue aprobado. Posteriormente se abre el escatocolo que desarrolla la 
validación de los escribanos por medio de las actuaciones notariales consabidas23.

El ejemplo siguiente, que se intitula como instrumento público de ordenanzas, 
se puede denominar del mismo modo como «carta de ordenanzas», y procede 
de la villa de Santa María del Olmo24. Dicho diploma comienza por medio de 
una notificación general con su fórmula más conocida: «Sepan quantos esta carta 
vieren …», con posterioridad se procede a la intitulación que da comienzo con: 
«como nos…», después se acude a justificar el sentido de las normas por medio 
de un preámbulo: «dezimos que por quanto es serviçio de Dios e bien e paz e buena 
governaçión de los pueblos tener leyes y ordenanças por donde se rijan e goviernen…»25. 
Inmediatamente comienza el desarrollo de las reglas que alcanzaron el número 
de treinta y siete. Por medio de su redacción se conoce que solicitaron al justicia y 
regidores de la villa de Sepúlveda, de la que dependían, que las revisasen y si eran 

22.   Archivo Municipal de Burgos, Fondo Histórico. Signatura. HI 3610.
23.   Idem, f. 6r.
24.   Sáez Sánchez, Emilio: «Ordenanzas del concejo de Santa María de Olmo, Zarzosa, Corral de Yuso y Villarejo 

de la Serna (1516)», Anuario de Historia del Derecho Español, 21-22 (1951-1952), p. 1143. 
25.   Ibid., p. 1143.



465ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

encontradas conforme a derecho las aprobasen. El resto del formulario de validación 
aparece completado con una data, que justifica su redacción el dos de abril de 1516. 

El concejo de Sepúlveda no se hizo esperar ante la situación que se le demandaba. 
En este caso se ha de entender que todo estaría preparado políticamente para 
escenificar la aprobación de las normas dos días más tarde. En el desarrollo de 
la secuencia se hace referencia a un elevado número de asistentes reunidos en la 
capilla de Santa Lucía, bajo la orientación de Pedro Díaz, teniente del corregidor, en 
la que estaban presentes algunos procuradores y ochaveros de algunas localidades 
del entorno político de Sepúlveda. En ese momento apareció Diego Ladrón, 
vecino de Villarejo de la Serna, como representante de los cuatro lugares que 
iban a instaurar las ordenanzas, y les hizo presentación de las mismas a la vez 
que les pidió que las revisasen y confirmasen. El acta finaliza con la comisión de 
dos regidores para que se encarguen de darle firmeza jurídica con la obligación 
de proporcionar la respuesta en ocho días. 

Toda la premura se difuminó porque la contestación llegó ocho meses más tarde, 
exactamente el día 12 de diciembre, cuando en un cabildo reunido en la citada 
capilla de Santa Lucía, se presentaron los regidores comisionados en abril y dijeron 
que habían estudiado las ordenanzas y que las consideraban aptas y provechosas, 
por lo cual las aprobaban. Las dos últimas actuaciones están representadas por 
medio de actas de cabildo, mientras que las susodichas ordenanzas están acogidas 
en una carta de ordenanzas26.

A continuación, se tratará de lo relativo a los llamados «cuadernos de 
ordenanzas». El siguiente ejemplo es referente al concejo de la ciudad de Salamanca 
y se construye a través de unas normativas municipales claramente antigremiales, 
emanadas contra los oficios de curtidores y zapateros, que aparecen en las normas 
como cofradía, «estatuymos e ordenamos que non aya cofradías algunas en los ofiçios 
de cortidores, nin de çapateros, nin de costureros, …»27. En realidad, y atendiendo a los 
documentos conservados, se revelan como auténticos facinerosos en su actuación 
por medio de monopolios, por lo cual son perseguidos El cabildo compuso unas 
normas para vigilar los precios, la producción y el control monopolístico de unos 
profesionales del cuero que habían hecho de su labor un auténtico contubernio. 

Estas normativas comienzan por la intitulación del concejo reflejada de modo 
general y detallada con la presencia del corregidor, regidores y sexmeros. Acabada la 

26.   Ibid., p. 1150.
27.   Vicens Vives consideró en su día que no podía utilizarse en la Castilla bajomedieval la expresión gremios, 

porque correspondería a asociaciones de oficios que no se dieron organizadamente en esos años, por lo tanto y dado 
el nombre de cofradía se trataría de una asociación de carácter religioso que habría derivado en cierta medida como 
solución asistencial. Vivens Vives, Jaime: Historia Económica de España. Barcelona, Editorial Vicens Vives, 1975, p. 239. 
Por su parte, el profesor Ángel Vaca ha analizado esta organización salmantina llegando a la conclusión de que no tiene 
nada que ver con medidas de previsión social o socorros mutuos, sino más bien con una organización que pretendía 
mantener un control monopolístico de la situación, Vaca Lorenzo, Ángel, Cuenca, Juana, Sánchez, María del Carmen 
y Maas, Epifanio: «Una ordenanza medieval del concejo salmantino sobre el gremio de «cortidores e zapateros» de la 
ciudad y su entorno económico y social», Revista Provincial de Estudios, 11-12 (enero-junio 1984), p. 74.



466

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

fórmula de iniciación el concejo toma la palabra por medio de «Nos el concejo, vimos 
e fuemos çertificados de las carezas puestas en la dicha çibdat en todos los calçados, botas 
e borçeguis, et otros calçados de onbres e de mujeres, altos e baxos, mayores de estado, 
medianos e menores». Esta y otras justificaciones llevaron al corregidor a investigar 
con profundidad y llegar a la conclusión de que se encontraban con auténticos 
delincuentes que debían ser condenados a penas de cárcel, pero la necesidad que 
había de su concurso laboral les llevó a promulgar una cierta amnistía a la vez que 
se creaban estas normas a las que indispensablemente se deberían atener y cumplir 
bajo las penas precisas que se determinasen. 

Bajo la fórmula explicita de «cuaderno de ordenanzas» acoge la relación de treinta 
y tres capítulos y acaba con un protocolo final que se valida por medio de una data 
una crónica, el 29 de agosto de 1437, y una data tópica, con dos niveles, el primero 
más amplio, la ciudad de Salamanca, y a continuación, el lugar de la reunión, «el 
sobrado de las casas del cabillo de la dicha çibdat». Luis González de Temiño, escribano 
mayor de los hechos del concejo, aparece como responsable que obedece las órdenes 
del corregidor que, junto con los regidores y sexmeros, habían participado en la 
composición de las mismas a la vez que las habían aprobado y mandado pregonar 
en la plaza pública. A continuación, se detallan los nombres de los testigos y, en 
último lugar, se especifica una salvedad de errores junto a la imposición del signo 
y la firma del escribano28.

Para finalizar el apartado de la custodia de las normas se desarrollará un modelo 
particular de acumulación de normativas locales, la «compilación de ordenanzas». La 
abundancia de aspectos a tratar en la vida común de una ciudad y las correspondientes 
soluciones concebidas para resolver dichos inconvenientes daba como resultado 
un caudal de normas comunes o extraordinarias que acababan perpetuadas bajo 
la seguridad de distintos soportes físicos y diplomáticos. En estas circunstancias 
se podían inutilizar algunas de estas legislaciones, creando en el futuro múltiples 
apuros para enfrentarse a problemas concretos debido al desconocimiento del 
contenido de las pautas añejas. La solución más sencilla pasaba por recuperar todas 
las que se pudiesen encontrar y generar una «compilación de ordenanzas» que se 
podía trasladar a un libro o cuaderno donde se recapitulasen todas las ordenanzas. 
En dicho compendio se podían consultar con mayor premura y seguridad porque 
en el momento de reunirlas, se aprovechaba para desechar aquellas que estuviesen 
derogadas o anticuadas y no tuviesen utilidad alguna. 

Se tratará a continuación un prototipo de compilación es la que realizaron en 
la villa señorial de Castillo de Garcimuñoz en el año 1497, por mandato del regidor 
Pedro Quincoces, que encargó la composición escrituraria al escribano Alonso 
Rodríguez de Quintana29. Ciertamente estamos ante un modelo de compendio 

28.   Vaca Lorenzo, Ángel: op. cit, p. 96.
29.   Abellán Pérez, Juan y García Guzmán, María del Mar: Ordenanzas del Castillo de GarciMuñoz (1497). Cádiz, 

Servicio de publicaciones. Universidad de Cádiz, 1985.



467ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

que puede resultar ejemplar y por ello no se valora la procedencia del ordenante. 
Aunque se desconoce la fecha concreta del inicio del trabajo, si se puede aseverar 
que el 28 de agosto del año 1498 se presentaron las ordenanzas apropiadamente 
ordenadas en forma de libro en la sala de juntas de la villa. El cabildo en pleno fue 
el encargado de revisar el contenido y el continente. Una vez constatadas ambas 
veracidades diplomáticas las aprobaron dándoles nueva fuerza como normas en uso 
que podían solventar todas aquellas irregularidades a las que hiciesen referencia. 
Para que la compilación presentada fuese efectiva, y las normas contenidas tuviesen 
suficiente vigor en caso de compromiso, se ordenó al escribano del secreto que 
pusiese su signo de ese año30.

El escribano Juan de Tevar realizó la copia en limpio del conjunto de las ordenanzas 
donde, por medio de un extenso y aclaratorio preámbulo, glosó la trascendencia de 
la tenencia y aplicación de las normas, «Porque el oficio de la justiçia e governaçión 
e rregimiento de los pueblos están alta virtud e maravilloso exerçiçio que por sabios 
e prundentes que sean aquellos que este cargo tienen e oficio exerçen por si solos no 
podrían rregir e governar e sostener los pueblos en paz e sosiego e justiçia…». Estas líneas 
son el comienzo de toda una declaración de intenciones sobre el abuso y la falta 
de consenso, y la necesidad de hacer lo que sea provechoso para el bien público. 
Continúa con la relación de hechos y personas intervinientes en la contingencia 
recopiladora, advirtiendo que se ha hecho «porque las dichas ordenanças estavan en 
muchos e diversos libros e capítulos donde con mucha dificultad los juezes se hallavan, 
que fuesen todas puestas y escritas en un libro por títulos, cada una donde conviene, para 
que más fácilmente se pudiese ver y hallar»31. Más adelante en esta extensa justificación 
sostiene que al ser recopiladas y expuestas, para conocimiento colectivo, nadie se 
podrá quejar ni imputar la culpa a los oficiales, sino a su propia desobediencia y 
error. Finaliza el dictamen exponiendo que el libro comenzará por el nombre de 
Dios eterno, por cuya poderosa mano nos dice: «serán juzgados en el otro siglo los 
que en este su lugar teniendo a otros juzgan». 

El libro está dividido en treinta y ocho capítulos, que son numerados como 
títulos, y en los que se recoge las cuestiones principales de la vida municipal de la 
villa. Esta compilación se presenta físicamente ante los interesados en forma de libro 
y diplomáticamente se resuelve por medio de varias intervenciones notariales, un 
acta detallada con fecha y nombres de intervinientes, que incluye un preámbulo 
justificador de los hechos recogidos y una carta de aprobación de la citada ordenación 
de ordenanzas intitulada por Diego López Pacheco y dirigida al concejo de la villa 
de Castillo de Garcimuñoz, que incluye el traslado de la compilación por capítulos

30.   Los escribanos del secreto aparecen referenciados hacia mediados del siglo XIV en la documentación del concejo 
de Madrid. Fue un cargo que quedaba a disposición de los regidores que eran los encargados de nombrarlo. Cayetano 
Martín, Carmen: «Los escribanos del concejo de Madrid (siglo XVII): Oficios, beneficios, política y documentos», V 
Jornadas científicas sobre la documentación de Castilla e Indias en el siglo XVII, Santiago Fernández, Javier de y Francisco 
Olmos, José María de (eds.), Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 2006, pp. 65- 91.

31.   Abellán Pérez, Juan y García Guzmán, María del Mar: op. cit., p. 8-9.



468

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

III.1.2. Carta de remembranza

A lo largo de esta aproximación a los tipos diplomáticos que sustentaron 
las ordenanzas y sirvieron de presentación y conservación de las mismas se 
ha encontrado una tipología poco conocida, la autocalificada como «carta de 
remembranza», que como su nombre evoca se hacía como recordatorio de 
actuaciones significativas y que resulta enormemente singular. 

El modelo presentado perpetúa un asunto protagonizado por el gremio de 
zapateros de Burgos a mediados del siglo XIII. Dichos artesanos habían redactado 
unas ordenanzas para la conveniente organización de su gremio que posiblemente 
se encuentren entre las más antiguas de las conocidas en Castilla, lo cual imprime 
al documento un gran interés histórico y diplomático. Estas normas son en su 
origen, de carácter absolutamente gremial y recibieron, como era preceptivo, el 
visto bueno del concejo de Burgos que, sin intuir la clara expansión productiva que 
alcanzaría la ciudad durante los siglos XV y XVI, vivía por entonces los primeros 
brotes de crecimiento comercial32. El citado gremio de zapateros necesitaba una 
cierta garantía sobre las actividades comerciales que mantenían, de modo que 
redactaron unas ordenanzas que fueron presentadas al concejo de la ciudad. El 
cabildo local las validó el 26 de septiembre de 1259, resultando una fecha temprana 
para iniciativas de este tenor33.

Pasados algunos años, el concejo decidió despacharlas a la chancillería real para 
que fuesen revisadas y aprobadas por el rey don Alfonso X aduciendo que desde su 
legalización por el concejo habían sido muy utilizadas y su soporte está deteriorado. 
Al mismo tiempo manifestaban que el sello con el que se autorizaron era el añejo 
que poseía el concejo y, por lo tanto, el que se utilizaba en los años de creación de 
aquellas muestras. Consiguientemente, los hombres buenos consideraron que era 
el momento para trasladarlas a un soporte más actualizado y sellarlas con el nuevo 
sello concejil en aras de conseguir una nueva aprobación real de las mismas34. 

Enviadas y vistas por la corte se decidió por la cancillería palaciega que se apro-
baran tal como se presentaron y en el mismo pergamino se añadió un beneplácito 
regio que contaba con una intitulación completa junto a una exposición en la 
que reconoce la necesidad de la solicitud y, además, se deja claro que la carta ha 
sido enviada por el gremio de zapateros que solicitaban que el rey las aprobara 
y en señal de ello pusiera su sello en dicho soporte. Finalmente, por medio de la 

32.   Casado Alonso, Hilario: «La edad dorada del comercio burgalés (siglos XV-XVI)», en Peña Pérez, Javier y 
Payo Hernán, René Jesús (coords.), Historia del comercio en Burgos, Burgos, Federación de empresarios del comercio 
de Burgos, 2005, p. 115.

33.   Díez de la Lastra y Díaz Güemis, Gonzalo: «Las primeras ordenanzas de los zapateros burgaleses», Anuario 
de Historia del Derecho Español, Tomo VI (1929), p. 442.

34.   Menéndez Pidal de Navascués, Faustino: «Símbolos de identidad de los protagonistas de la acción política: 
reyes, señores, concejos» en Iglesia Duarte, José Ignacio de la, y Martín Rodríguez, José Luis (coords.) Los espacios 
de poder en la España medieval: XII Semana de Estudios Medievales (coord.), Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 
2002, pp. 401-402. 



469ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

disposición se les otorga el valor para ser usadas, tal como se reproducen en la 
carta. A la vez coloca su sello de cera pendiente que da refrendo y conformidad 
a lo sigilado y, finalmente, queda datada el 26 de mayo de 127035. Políticamente 
se suscita la duda de que hubiese algún negocio intrínseco que hiciese que todos 
los zapateros, o algún sector poderoso en particular, recurriesen sutilmente a la 
intervención real por medio de esta carta que de ese modo quedaría sancionada 
por la autoridad más alta del reino.

III.1.3. La fe. Documento certificador

Un tipo de documento municipal de uso reglamentario es el llamado «fe». 
Este diploma es propio del concejo y a través del mismo se realizan variadas 
certificaciones del escribano local, que pone como garantía la fe administrativa que 
posee como notario y funcionario de la escribanía. Es un instrumento que suele 
redactarse para recoger algunos hechos determinados, generalmente de origen 
municipal, y que se autocalifica por medio de la expresión que ratifica el escribano 
para certificar lo contenido en el diploma. La fe, como documento administrativo, 
es propia de escribanos concejiles que deben transmitir documentos de carácter 
jurídico o legislativo y que por su importancia necesitan ser transferidos bajo 
esta representación. Por ello, cuando una ordenanza necesita esta apariencia 
para constituirse está utilizando algo más que una práctica documental, es todo 
un símbolo de la certificación notarial y en estos casos se esgrime por medio de 
esta forma documental. La fe puede tener diversas representaciones, pero la que 
ocupa esta muestra se ha consignado a la legitimación de las ordenanzas de una 
villa que necesitaba un duplicado de las mismas, pero no una copia simple, sino 
algo más elevado en el nivel de la presentación y de la futura conservación. Por 
ello, y sin necesidad de convocar una reunión de cabildo para certificar un traslado 
acta, el escribano opta por realizar la reproducción con el amparo de un diploma 
garantizado por su legitimación notarial. 

A modo de paradigma, este tipo diplomático siempre comienza con la intitulación 
del autor, que se presenta con su nombre y apellidos, y el cargo que ostenta, después 
siempre referirá en primera persona que sacó copia del original que existe en el 
archivo o en las arcas del concejo. Cualquiera que sea la motivación para hacerlo 
se explicita a continuación literalmente, para finalizar dicho documento de copia 
por la data tópica y crónica, suscribiendo a continuación el autor con su signo 
notarial, como notario concejil.

Como ejemplo de su utilización se ha elegido un caso en los términos comunes 
de la sierra de Cazorla. En dicho territorio se arrastraban una serie de conflictos, 

35.   Díez de la Lastra y Díaz Güemis, Gonzalo: op. cit. p. 443.



470

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

puesto que era una comarca extremadamente convulsa debido a la importancia 
que tenían las dehesas que compartían algunas localidades como Cazorla y 
la Iruela36. Estos campos se utilizaban para la cría de ganado a la vez para el 
mantenimiento de la caza y, precisamente, en el aprovechamiento común residía 
el motivo de enfrentamiento. Unos inconvenientes que se venían manifestando 
desde finales del siglo XIV y habían sido motivo de algunas intervenciones por 
parte de Pedro de Luna, adelantado de Cazorla, a comienzos del siglo XV37. Con el 
paso del tiempo la villa de Cazorla fue ganando en solidez y prestigio político, lo 
que llevó a que La Iruela perdiese el nivel de preeminencia que mantenía, siendo 
motivo de algunos desencuentros que se prolongarían hasta bien entrado el siglo 
XVI. En dicho siglo, los conflictos aumentaron debido a que entró en litigio el 
problema de la deforestación, por un lado, y la apropiación de tierras de diferente 
propiedad que eran labradas sin licencia, por otro. La cuestión se complicó y la 
villa de Cazorla se vio obligada a consignar una serie de normativas estrictas 
sobre la utilización del terreno en la sierra. Llegados a mediados de siglo, en 1552, 
se recogieron algunas de estas ordenanzas de elevado carácter proteccionista a 
través de este tipo documental.  

La representación diplomática de este proceso comienza, al modo general, con 
el detalle de nombre y apellidos. Francisco de Cazorla, escribano de sus majestades 
y del número en la villa de Cazorla, que manifiesta que he sido el autor documental, 
«doy fee a los señores que la presente vyeren que el conçejo, justicia y rregimiento de esta 
villa de Caçorla en su archivo tiene las hordenanças que de yuso se harán mención». 
Posteriormente refiere que ha copiado las ordenanzas de un original que existe 
en el archivo del concejo por medio de una transcripción ordenada, comenzando 
cada una de ellas por el íncipit: «otrosy» o «ítem», para finalizar dicho documento 
de copia por la data completa, Cazorla, 22 de septiembre de 1552, y suscribiendo 
con el signo notarial como manifestación de su actuación como escribano de sus 
majestades y del número de la población.

III.1.4. Traslado-acta y copia simple

Los originales no presentan complejidad en su estudio, pero no se puede decir lo 
mismo de las copias, ya que no todos los traslados tienen la misma fuerza jurídica 
y por ello, se deberá separar las llamadas simples, de las autorizadas. Estas últimas 
siempre presentan alguna fórmula por la cual se acredita su verosimilitud como fiel 
traslado del original. Dichos traslados cuando acogen en su contenido el acta de 
su expedición son denominados «traslados acta». Por su parte, las copias simples 

36.   García Guzmán, María del Mar: El adelantamiento de Cazorla en la Baja Edad Media. Un señorío eclesiástico 
en la frontera castellana. Cádiz, Universidad de Cádiz, 1985, p. 60-61.

37.   Polaino Ortega, Lorenzo: Estudios históricos sobre el adelantamiento de Cazorla. Jaén, 1967, pp. 301-302.



471ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

presentan algunos problemas de autenticidad diplomática y se pueden definir igual-
mente como traslados simples.

Lo habitual fue que se copiaran con ausencia de solemnidad y fuera de todo 
protocolo jurídico, excepto los ineludibles datos de la datación topográfica y 
cronológica del hecho, junto con las consabidas firmas finales del notario y de 
algunos testigos. Este es el caso de Ezcaray, cuando el 12 de junio de 1501, se sacó 
un traslado de unas ordenanzas originales que habían sido otorgadas, el 22 de 
diciembre de 1465 por Pedro Manrique y Ladrón de Guevara, señores del valle 
de Ezcaray 38. La copia de los treinta y un capítulos se sacó en la actual villa de 
Santurde de Rioja, vecina y dependiente de Ezcaray, por lo que se debe suponer 
que necesitaban un ejemplar de las ordenanzas y de ese modo podrían evitar 
desplazamientos sistemáticos cada vez que hubiese que adoptar alguna resolución 
sobre los aspectos contenidos en las mismas. Dicha copia no muestra más aparato 
reglamentario que la presencia de tres testigos, vecinos de la dicha Santurde, junto 
con los ineludibles procedimientos de la firma y signo del notario, lo cual eleva 
su categoría diplomática39. 

La reproducción de las normalizaciones concejiles por copia o traslado simple 
se puede ejemplificar igualmente por medio de las ordenanzas de La Alberca y sus 
términos, proclamadas el 17 de septiembre de 1515. En dicho patrón de conservación 
se observa que está copiada en un volumen en el que, a modo de registro, se fueron 
acumulando una serie de copias, tal como se justifica en el artículo que aporta 
la transcripción completa40. En la introducción de dicho trabajo se detallan las 
diferentes fechas de su contenido. En la ausencia de alguna fórmula diplomática 
que eleve la condición de la copia por encima de la redacción meramente escueta, 
se comienzan a duplicar ordenadas por números romanos, junto con un resumen 
de lo implícito en sus líneas que se sitúa a modo de cabecera. Es de destacar el 
elevado número de capítulos de dicho articulado que se eleva hasta ciento ochenta 
y tres, junto a la ausencia significativa de cualquier tipo de validación particular, 
lo que lleva a la conclusión de que dicha validez les venía por el libro registro 
donde estaban copiadas41.

El «traslado-acta» requería de un acto importante en el que se constataba ante 
quien se presentaba el mismo, la autoridad judicial, es decir, el alcalde, y quien lo 
leía en público y posteriormente lo trasladaba, que no era otro que el escribano 
público. La lectura se realizaba en forma detallada, de modo que se destacasen los 
caracteres externos del documento haciendo especial hincapié en los elementos 
validadores del mismo y especialmente en los sigilográficos. No cabe duda que el 

38.   Longas Bartibas, Pedro: «Ordenanzas municipales de Ezcaray», Anuario de Historia del Derecho Español, 31 
(1961), pp. 465-472. 

39.   Ibid., p. 471.
40.   Berrogain, Grabielle: «Ordenanzas de La Alberca y sus términos Las Hurdes y las Batuecas», Anuario de 

Historia del Derecho español, 7 (1930), pp. 381-441.
41.   Ibid., p. 441.



472

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

alcalde, como sancionador y autorizante de la copia, no debía incurrir en el error 
de permitir una nueva versión que pudiese estar basada en un documento falso. La 
actuación del escribano que realiza el traslado es la de garantizar la autenticidad 
de lo trasladado por medio de su signo y rúbrica. Es decir, dejar constancia del 
paralelismo ente la copia y el original presentado. En ningún caso resolvía sobre la 
autenticidad del presunto original que quedaba en manos de la autoridad judicial.

Como modelo de traslado-acta se puede citar el hallado en las ordenanzas de 
Becerril de Carpio de 1533. Entre las múltiples circunstancias que puede generar 
la necesidad de copiar el contenido de las normas está el cambio de titularidad 
de la población, tal como sucedió con la villa de Becerril del Carpio, en la actual 
provincia de Palencia, que siendo propiedad de las monjas del Monasterio de San 
Andrés del Arroyo, fue vendida en junio de 1510 a Bernardino Fernández de Velas-
co, duque de Frías y condestable del reino42. Dos décadas después de la venta se 
consideró que se debía hacer una copia actualizada de las ordenanzas que regían 
en dicha villa, porque todavía se conservaban en activo las antiguas realizadas 
por la abadesa de San Andrés. Por ello, en una reunión de concejo efectuada el 
16 de febrero de 1533, el escribano las leyó a los presentes, y una vez leídas fueron 
preguntados los asistentes si deseaban que permaneciese en su vigencia, ante 
la respuesta afirmativa se procedió a rogar a los alcaldes de la villa que le diesen 
confirmación y aprobación por medio de su autoridad y decreto judicial43. Con-
firmadas por dichos alcaldes, se sacó una copia de las mismas, que ha llegado a 
nuestros días en forma de traslado-acta, pues, tal como se conserva, está arropada 
por fuerza diplomática del acta de la citada reunión concejil. 

III.1.5. Actas de sesiones 

El acercamiento a una mejor comprensión de la forma en que se presentaron 
algunas de estas normas se debe comenzar a través de un acercamiento a las 
prescripciones que, de modo individual, corregían algún aspecto determinado 
y que, debido a sus características singulares, no era provechoso que esperase 
a una formalización general de normas ejecutivas. La urgencia en la aplicación 
de la norma era una necesidad que puede servir de indicativo para encontrar la 
justificación de algunas presentaciones menos solemnes. Así pues, la expresión 
natural que sostenía la fijación documental de estas individualidades pasaba 
por las actas de concejo. 

42.   García Luján, José Antonio y Córdoba Deorador, Alicia: «Ordenanzas de la Villa de Becerril de Carpio de 
1533», Actas del I Congreso de Historia de Palencia, Tomo III Edad Moderna y Edad Contemporánea, Faustino Narganes 
Quijano (ed.). Palencia, Diputación Provincial de Palencia, 1987, p. 263. 

43.    García Luján, José Antonio y Córdoba Deorador, Alicia: op. cit. p. 269. 



473ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

El «acta» es el reflejo de una reunión donde se alternaban una serie de 
actuaciones y acuerdos que acontecían en un momento concreto y que necesitaban 
concretarse a través de la escritura del escribano de concejo, que como persona 
autorizada debía certificar su veracidad. Siguiendo esta estructura, el acta como 
tipo diplomático responde a una disposición básica donde se encuentra el protocolo 
inicial, cuerpo o centro y protocolo final44. Las ordenanzas, que de modo unitario 
se aprobaban en ayuntamiento, solían reflejarse en el acta del día correspondiente 
a su presentación en reunión de cabildo como un asiento más. En primer lugar, 
figuraba un brevete donde se especificaba una concisa indicación de lo reglamentado 
y como cuerpo del asiento aparecía la norma por extenso, porque el asiento no 
presenta ritmo clausular, sino contenido. Así lo vemos en la ciudad de Guadalajara 
donde figuran varios ejemplos reflejados en los libros de acuerdos que se han 
conservado para el siglo XV. El 5 de mayo de 1454, se muestra un acuerdo que versa 
sobre la normalización de los libramientos que podían realizar los regidores45. El 
18 de enero de 1485, se refleja una noticia indirecta que resulta muy interesante, 
ya que testimonia la excepcional existencia de un libro de ordenanzas del vino, 
«añadieron e declararon çiertas ordenanças del vino e está asentado en las ordenanças 
viejas e nuevas en quaderno de las ordenanças del vino»46. Años después, el 23 de 
septiembre de 1500, se dejó constancia de las prohibiciones para introducir 
productos vitivinícolas cuyo origen estuviese fuera de la ciudad y su término47. 
Por último, un mes más tarde, varios oficiales ordenaron una instrucción por la 
que se prohibía a vecinos, moradores y ajenos a la ciudad que no cortasen leña 
en los montes de la Alcarria, ni en las zonas agrarias, conocidas como el Campo, 
excepto ramas de robles y de encinas. Un temprano ejemplo del cuidado que se 
tuvo de los recursos naturales por parte de algunos cabildos bajomedievales48. La 
fuerza legal que aportaba el asiento por escrito del contenido de la norma servía 
para certificar la aprobación de la ordenanza y su inmediata puesta en servicio 
para no prolongar las desobediencias contra los que se dictaba. Este sistema de 
fijación de normas individuales resultaba una fórmula relativamente usual, pero 
no aporta la imagen de corpus preceptivo que sería el motivo de este trabajo. 

Así pues, a partir de aquí se analizarán algunas de las posibilidades diplomáticas 
que permiten vehicular las ordenanzas de concejo cuando son presentadas en 
conjunto. En primer lugar, se fijará la procedencia del autor de la norma. Esta puede 
venir de un modo directo del propietario de la localidad, que puede ser el rey o un 
señor, noble o eclesiástico. Igualmente podía ser realizada individualmente por 

44.   López Villalba, José Miguel: Las actas de sesiones del concejo medieval de Guadalajara. Madrid, UNED, 1997.
45.   Ibid., pp. 90-91.
46.   Una noticia que demuestra la enorme importancia de la ordenanza como sistema de control y regulación 

sobre cualquier tipo de actividad, de modo que llegó a tener sus propios libros de normas individualizados por asuntos, 
López Villalba, José Miguel: Ibid., p. 203.

47.   Ibid., pp. 346-347
48.   Ibid., pp. 352-353.



474

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

el corregidor, o bien por algún regidor, aunque lo más habitual es que se hiciese 
por un grupo de funcionarios locales a las órdenes de dicho oficial delegado de la 
monarquía, y en casos extraordinarios por la colectividad ciudadana a instancia 
propia. Igualmente, se podían llevar a cabo por miembros de los diversos colectivos 
eclesiásticos. De igual modo, se señalarán, dentro de los grupos de procedencia, 
las variedades tipológicas que pueden vehicular las normas.

III.2. LA PRESENTACIÓN DE LA NORMA 
EN LAS POBLACIONES DE TITULARIDAD 
NOBILIARIA O ECLESIÁSTICA 

En las villas y ciudades donde se regían por una titularidad señorial los con-
cejos aceptaban sin reparos las normalizaciones provenientes de la cancillería 
del propietario de las mismas49. Los autores de las regulaciones acostumbraban 
a pertenecer a los grupos privilegiados que aprovechaban para transformar cual-
quier norma en un instrumento de ayuda a la autónoma gobernación del señor. 
Las poblaciones que pertenecían a nobles civiles organizaron su desarrollo por 
medio de variados modelos reguladores, pero todos ellos ejecutados por orden 
del propio señor. 

En la villa de Herrera de Pisuerga, señorío del conde de Haro, se presentaron 
en 1525 una serie de normas, por medio de una carta de ordenanzas original que 
exterioriza una elevada fidelidad diplomática50. Está desplegada en un cuaderno 
de papel que muestra en su primera página una invocación, que da paso a una 
dirección completa dirigida a los miembros del concejo de Herrera y que concluye, 
dentro de la nómina de destinatarios, con una curiosa e infrecuente expresión, 
«parientes y espeçiales amigos». Como justificación de los hechos documentados se 
explica la descomposición de las actitudes de los vecinos y el deseo de arreglarlas 
a través de las normas que se detallarán en la carta. En el mismo documento que 
se autocalifica como provisión se asiste a la redacción completa de un complejo y 
extenso grupo de cuarenta y dos ordenanzas, que están asistidas con unas entradas 
que suelen resultar comunes en los corolarios de normas, y que se muestran a través 
de los conocidos íncipit: otrosy e ytem. Las normas inciden en las irregularidades 
producidas por los oficiales del concejo y las necesidades que se conjeturaban para 
resolver estos asuntos. Así se encuentran variadas medidas que pretenden regular 

49.   El profesor Sosa Wagner ha mantenido con firmeza que el señorío era el modelo claro de la sujeción personal 
de las personas sometidas al mismo y que las ciudades significaron una posibilidad de crecimiento dentro de una serie 
de libertades obtenidas en el momento de su repoblamiento o nueva creación. Sosa Wagner, Francisco: Manual de 
Derecho Local. Madrid, Editorial Tecnos, 1987, p. 23.

50.   García Luján, José Antonio y Moreno Ollero, Antonio: «Ordenanzas de la Villa de Herrera de Pisuerga 
(1525)», Actas del I Congreso de Historia de Palencia, Tomo III Edad Moderna y Edad Contemporánea, Faustino Narganes 
Quijano (ed.). Palencia, Diputación Provincial de Palencia, 1987, pp. 251-262



475ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

la actividad de los escribanos o alcaldes, entre otras cuestiones desgobernadas. Tal 
vez el problema mayor que sufría la villa acerca de sus actividades administrativas y 
judiciales era la elevada cantidad de abogados que estaban asentados en la misma. 
Esta situación propiciaba una competencia entre ellos para lograr clientes que, 
en ocasiones, les llevaba a provocar los pleitos entre los vecinos por medio de 
promesas, «ellos mismos los ynçitan y traen a que mueben pleitos por sus intereses que 
les puede benir dellos». Efectivamente, en los pleitos se encontraba la ganancia de los 
profesionales del derecho que los retorcían por medio de sucesivas reclamaciones 
para eternizar los litigios y obtener beneficios de los mismos51.

La carta de normas presentada es diplomáticamente hablando de una gran 
sencillez, apenas encontramos la complejidad de otras similares en los apartados 
clausulares. Sin embargo, exhibe una gran efectividad documental, porque con 
apenas los elementos esenciales en la formulación fundamentada consigue dar 
una imagen clara y concisa de transmisión de las ordenanzas que tienen que ser 
implantadas. De este modo el ritmo clausular se compone de una notificación 
que inserta la dirección de la carta. A continuación, aparece el contenido de las 
reglas, que son parte de la disposición, con sus correspondientes castigos por 
inobservancia de lo dispuesto que se amparan en una pena pecuniaria. Finaliza 
el cuerpo documental reseñando que el incumplimiento de las normas se castiga 
con una pena general. El protocolo final se compone de una datación cumplida 
y la firma corroborativa, auténtica y rubricada, del conde de Haro.

En el ejemplo referente a la villa de Cartaya se observa cómo se presentaron 
las ordenanzas de 1542 por medio de una «carta de confirmación», validada 
por Francisco de Zúñiga Guzmán y Sotomayor, Duque de Bejar, junto con su 
esposa Teresa de Zúñiga.

Comienza por una exposición en la que narra que se ha informado acerca de las 
malas costumbres que se mantenían en las heredades de la villa. A continuación, 
expone su deseo de que dichas irregularidades se corrijan lo antes posible y por ello 
mandó congregarse a las personas entendidas en las cuestiones a resolver, junto con 
los justicias y oficiales del concejo para intentar solucionar los hechos indebidos. 
Como producto de las reuniones se redactaron una serie de veintiocho normas que 
fueron enviadas al duque y letrados de su cancillería. Una vez revisadas se decidió 
que las debían confirmar por medio de una disposición desarrollada por extenso, 
«confirmamos, aprobamos e avemos por buenos todos los capítulos y ordenanzas suso 
incorporados». A continuación, se desarrolla un mandato de cumplimiento de 
todo lo contenido en dichos capítulos. Con posterioridad se añaden dos nuevas 
órdenes, por la primera se ordena que se haga pregonar públicamente un día de 
domingo o de fiesta, cuando haya mucha gente. La segunda resolución consiste 
en que se guarde en el archivo del concejo el original de la carta de confirmación 

51.   García Luján, José Antonio y Moreno Ollero, Antonio:  op. cit., p. 256.



476

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

con toda la autoridad que requiere para posteriores revisiones o puntualizaciones. 
Es interesante observar la utilización administrativa del traslado, «hazed poner las 
dichas hordenanças originalmente en el archivo de las escrituras del conçejo … dexando 
un traslado dellas con la avtoridad que se requiere por donde os podays regir»52.

Para finalizar con los ejemplos de las estructuras documentales provenientes 
de los señores nobiliarios de las villas y ciudades se ha elegido unas ordenanzas 
establecidas en la ciudad de Lerma a finales del siglo XVI que presentan unas 
peculiaridades significativas53. Diplomáticamente corresponde a un «acta» cuyo 
asunto certificado es una «carta de ordenanzas», exenta de otros soportes. Arranca 
el documento, que presenta el grado de original, por medio de un brevete que se 
señala el objetivo de la expedición del diploma, la presentación de las Ordenanzas 
de la Villa de Lerma. Continúa con una extensa invocación en la que hacen notar 
que buscan la inspiración de la nómina sacra para que gracias a su amparo el 
concejo y vecinos de la villa puedan hacer adecuadamente las normas que servirán 
para regir y gobernar la villa. 

El acta empieza con la data tópica, la villa de Lerma, en las casas del concejo, 
junto con la crónica, el 22 de mayo de 1594, con el nombre de los escribanos que 
han de certificar el evento. Especifica que es una reunión habitual, «a canpana 
tañida según lo tienen de uso y de costumbre de se juntar». Los presentes son los dos 
alcaldes ordinarios, cinco regidores el procurador general de la villa y noventa y 
siete vecinos y moradores de la misma. Resulta especialmente remarcable en esta 
muestra es la afirmación clara sobre la autoría de las normas atribuida al grupo 
porque aparece una fórmula de obediencia de las ordenanzas «rato grato judicatum 
solvendo», por medio de la cual forjan un expreso compromiso de los propios y 
rentas del concejo, junto con los bienes y personas de todos los presentes. Al 
hacerlo todos de común acuerdo están certificando su autoría y su responsabilidad 
jurídica ante el resto de los vecinos, por medio de una fórmula común en la que 
destaca la pretensión de una larga permanencia y efectividad, «para que por ellas 
se rrixan e goviernen … en todo el tiempo del mundo».

A continuación, se produce la relación por extenso de las ochenta normas que 
componen el conjunto. En ellas se tratan los compromisos que deben respetar los 
integrantes de la oficialidad municipal, así como las obligaciones de los vecinos, 
junto con la agricultura, ganadería y abastecimiento. Documentalmente se destacan 
una serie de fórmulas jurídicas, comenzando por la que solicita a los condes, como 
señores de la villa, que las confirmen y aprueben para que puedan tener los efectos 
que necesitan, igualmente para que las cumplan los vecinos y moradores, como 

52.   Quintanilla Raso, María Concepción: «La reglamentación de una villa de señorío en el tránsito de la Edad 
Media a la moderna. Ordenanzas de Cartaya (Huelva) (Fines siglo XV-Primera mitad s. XVII)», Historia, Instituciones, 
Documentos, 13 (1986), p. 258.

53.   Cervera Vera, Luis, La villa de Lerma en el siglo XVI y sus ordenanzas de 1594. Burgos, Publicaciones de la 
Institución Fernán González, 1976, pp. 89-105. 



477ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

si fueran producto de una sentencia de juez competente junto con las consabidas 
renuncias a todas las leyes, fueros y derechos. Finaliza con las firmas de los testigos, 
uno de los cuales, Andrés García, lo firmó por los que no sabían escribir.

Estas ordenanzas fueron presentadas ante Catalina de la Cerda y su hijo Cristóbal 
de Rojas para que las firmaran gracias al poder que tenían de Francisco de Rojas y 
Sandoval, marqués de Denia54. Una vez que los letrados de la cancillería nobiliaria 
las revisaron, fueron aprobadas el 18 de agosto de 159455. Apenas tres días más 
tarde el concejo reunió un ayuntamiento público en el que se leyó y notificó todo 
el contenido a los vecinos de la villa que acudieron al mismo y que afirmaron de 
común acuerdo que lo consentían56.

Del mismo modo había localidades que pertenecían a señores eclesiásticos de 
variada procedencia. Por ello se pueden encontrar las realizadas por orden del 
propio señor, generalmente un obispo, y las llevadas a cabo por un colectivo, más 
propias en la gestión de la dependencia villana de un monasterio, y por último 
aquellas que provienen de los comendadores de las Ordenes Militares. 

La repoblación del reino de Murcia se llevó a cabo por medio de una 
reconstrucción económica, social y política que se basó en los recursos naturales 
abundantes y en el asentamiento de las extensas zonas que se habían abandonado. 
La zona de Calasparra fue la pionera en este proceso irreversible y lo hizo a través 
de sus propietarios, la Orden de San Juan de Jerusalén que abanderó un proceso 
extenso de repoblación que dio lugar a una política constructiva, sobre todo en el 
fomento de la agricultura57. La llamada ordenanza y repartimiento de Calasparra 
fue una instrucción que se acompañaba de una ordenanza conteniendo una 
completa estructura en la cual la Orden se reservaba ostensiblemente el mundo 
de la justicia, además de un cúmulo de derechos económicos, basados en los 
impuestos, junto a variadas prerrogativas que le permitió aumentar su capacidad 
económica y financiera.

Al inicio de 1412, el prior y cabildo de la orden acordaron delegar a Gonzalo de 
Saavedra, comendador de la Orden, para hiciese efectivas las citadas instrucciones 
para la citada repoblación. Se hace notar desde las primeras líneas que los dictados no 
se compusieron impositivamente, sino a través del dialogo que llevó a concertarlos 
a través del consenso que obligaba por igual a los nuevos vecinos que al citado 
comendador de la orden58. El «cuaderno de ordenanzas», tal como ha llegado a 
nuestros días, es una sucesión de heterogéneos diplomas que adquieren significado 

54.  Ibid., p. 107. 
55.  Ibid., p. 108.
56.  Ibid., p. 109.
57.  Serra Ruiz, Rafael: «Ordenanza y repartimiento de Calasparra (1412-1414)», Anuario de Historia del Derecho 

Español, 39 (1969), pp. 729-761.
58.   Una situación que, según señala Rafael Serra: «pudo ser pura fórmula y tener un alcance plenamente simbólico», 

pero que cualquier caso revela una situación de acercamiento a la equivalencia participativa en la situación reglamentaria 
de las partes. Serra Ruiz, Rafael: op. cit, p. 749.



478

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

al efectuarse su concatenación. Comienza dicha sucesión de acontecimientos por 
medio de un traslado que se autocalifica y como tal, manifiesta que está sacado de 
una carta de privilegio de Ruy Gómez de Cervantes, prior de la Orden de San Juan. 
En su redacción se detalla que se hizo en pergamino, se selló con contraste pendiente 
en trenza de hilo de colores y que contenía unas ordenanzas vehiculadas por medio 
de una carta. El citado diploma igualmente manifiesta su categoría documental, 
«carta de privilegio», y va narrando los acontecimientos que se sucedieron en el 
capítulo general de la orden que se hizo en Calasparra, el 6 de septiembre de 1414 
junto con los religiosos, comendadores, frailes y caballeros de dicha orden en todos 
los lugares del reino, que muestran el alto nivel de gestión que le fue concedido 
por el concejo de dicha villa. Se encuentra con posterioridad el repartimiento, que 
hicieron los representantes de la orden, al que se une la carta de ordenanzas que 
resultan de obligatoria aplicación a los beneficiarios de repartimiento y a todos 
aquellos que en adelante lleguen a dicha tierra con el fin de repoblarla. 

Aceptados unos y otros conceptos con las consabidas promesas «por nos et 
nuestros subçesores …  nunca yr ni venir contra ello nin contra parte dello», se refrenda 
un consentimiento formal de lo concertado y se cierra la carta de privilegio por 
medio de la disposición que contiene un solo mandato, que se otorgue dicha 
carta con su sello pendiente, acto que se realizó en San Cebrián con fecha 20 de 
septiembre de 1414. No falta, la relación de testigos y el signo del notario que impone 
en testimonio de verdad. Se cierra el círculo escriturario con la certificación notarial 
del traslado que contiene todas las anteriores manifestaciones documentales y 
que se llevó a cabo en la villa de Alcázar de San Juan, el 17 de septiembre de 1509. 

III.3. LA CORONA ESCRIBE:  
REALES PROVISIONES Y PRAGMÁTICAS

Se ha dejado para el final la presentación de las exposiciones documentales con 
un origen más solemne. Son producto de la inserción de ordenanzas municipales 
dentro de la documentación real. Es decir, son las provenientes de una intervención 
manifiesta de la Corona dentro del complejo universo de la aprobación de las 
normalizaciones municipales, a través de la interposición directa o de su figura 
verificadora, el Consejo real. 

Las pretéritas disposiciones de Juan I de 1385, por las que se configuraba el 
Consejo de Castilla59, ya recogía la posibilidad regia de tramitar los asuntos no 
judiciales por dos métodos, los que habrían de ser conocidos con el tiempo como 
«vía de consejo o gobierno y vía de cámara». La reserva generalizada de todos 

59.   Para el Consejo de Castilla resultan indispensables: Gan Jiménez, Pedro: El Consejo de Castilla. Granada, 1970; 
Torres Sanz, D.: La administración central castellana en la Baja Edad Media. Valladolid, 1982; Dios, S. de.: El Consejo de 
Castilla. Madrid, 1989; y Fuentes para el estudio del Consejo de Castilla. Madrid, 1986. 



479ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

los asuntos tocantes a la concesión de gracias y mercedes por parte del monarca 
señalaba una forma inequívoca de hacer gobierno. Dicha reserva llevaba consigo 
la toma de decisiones final, de tal suerte que el Consejo debía acudir al rey a la 
consulta y quedaba apartado de la resolución. Todo el desarrollo se haría de esta 
forma de un modo más rápido, pues la rapidez administrativa se veía incentivada 
por la ausencia de lastre tramitador.

El inicio de los expedientes de cámara podía deberse a una petición de parte o 
ser comenzado de oficio. Muchos eran los asuntos comenzados por la necesidad de 
un particular o institución de resolver ciertos negocios, y por lo tanto presentaban 
su petición bien personalmente o bien por medio de un procurador en la mayoría 
de los casos60. Por otro lado, aquellos asuntos que se iniciaban de oficio, es decir, 
sin el concurso de un solicitante, lo hacían por medio de una orden especial del 
rey o por un procedimiento de «trámite», como sucedía en los nombramientos de 
oficios concejiles o los llamamientos a Cortes entre una infinidad de posibilidades61.

Tras un proceso lento y complejo, cuyos orígenes, tal como se viene insistiendo, 
se remontan al siglo XIII, la Administración logró constituir, ya en el siglo XVI un 
procedimiento de despacho o tramitación de los asuntos inspirado en el proceso 
judicial. Pero más ágil y que resolvía sin sentencia, hablamos del «expediente 
administrativo», que fue el procedimiento de gestión usual entre la burocracia 
absolutista. En la época existían dos variantes de expediente, las anteriormente citadas 
vía de Consejo y vía de Cámara, dependiendo su se recurría obligatoriamente a la 
consulta con el rey y de si se convocaba en audiencia a las partes. No se ha de entrar 
en cuestiones jurídicas, puesto que ahora lo que interesa es la tipología documental.

El procedimiento podía iniciarse, en términos jurídicos, de dos formas: «de oficio» 
y «a pedimento de parte». El segundo era el que se utilizaba ordinariamente para 
la aprobación de las ordenanzas municipales. Diplomáticamente, el procedimiento 
para iniciar un expediente era mucho más complejo y podía hacerse mediante 
tres documentos diferentes, «la petición, el memorial y la carta». Dichos diplomas 
tenían similares efectos jurídicos a través de una función peticionaria expresa 
o de sugerencia para que se tomase determinada decisión, pero no todos eran 
peticiones propiamente dichas diplomáticamente hablando. 

La petición fue la más usual y se reconoce claramente dentro del régimen 
de solicitud de aprobación de las ordenanzas municipales. Junto a la petición 
propiamente dicha aparecía un «memorial» o documento justificativo de la solicitud 

60.   Sobre el uso de la petición dentro del sistema administrativo: García Miraz, María del Mar et alii.: «Una 
aportación al estudio tipológico de la documentación judicial del Antigua Régimen: los pedimentos». En Pedro López 
Gómez, Consuelo Tacón Sanjuás, Blanca Picabea Elexpuru, María Del Mar García Miraz. Actas de las Primeras Jornadas 
sobre Metodología para la Identificación y Valoración de Fondos Documentales de las Administraciones Públicas, (Madrid, 
20, 21 y 22 de marzo de 1991), 1992, pp. 139-149. Real Díaz, Juan José: Estudio diplomático del documento indiano. Sevilla, 
1970, pp. 58-65.

61.   Lorenzo Cadarso, Pedro Luis: Estudio diplomático de la evolución del expediente administrativo en la Edad 
Moderna. Cáceres, Universidad de Extremadura, 2009, pp. 13-21.



480

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

y, cuando había lugar, una «carta de intercessio». No faltaban casos en que fue el 
propio intercesor quien presentó formalmente la solicitud. La fórmula «por fulano 
nos fue pedido y nos tuvímoslo por bien» es característica de este tipo de iniciación. 
En otras ocasiones, no será el origen del procedimiento una petición propiamente 
dicha, sino que habrá mediado algún documento de tipo informativo. La cláusula 
«nos hemos sido informados de cómo...», aparecerá como fórmula de enlace entre la 
notificación y la exposición por medio de Reales Cédulas y Provisiones que daban 
cuenta del resultado final. 

En una segunda fase se llevaba a cabo la instrucción del procedimiento. Cada 
expediente quedaba registrado en los correspondientes libros de asientos. Con 
una periodicidad predeterminada los oidores se reunían a consulta, para lo que 
normalmente se determinaba un día a la semana llamado de consulta ordinaria, 
donde se resolvían los asuntos y se formulaba el dictamen o parecer, a la vez que 
se remitía dicho dictamen al rey para que decidiese sobre él de manera definitiva 
por medio de una nota. 

Cuando el asunto era resuelto directamente por los consejeros u oidores, lo 
más usual en Audiencias y Consejos, se recurría a un tipo más elaborado de nota, 
expedido incluso en folio aparte, que algún autor ha llamado Decreto del Consejo, 
y que no es sino un acta validada por el escribano de la resolución tomada y con un 
formulario inspirado en el auto judicial, en el que se mezclan los dos formularios 
existentes en la época para dicho documento. Este documento, sin embargo, sólo 
servía para comunicar la resolución al escribano de Cámara, puesto que luego se 
recurría a la Real Cédula o a la Provisión para despachar la resolución al interesa-
do, en este caso a los gobiernos locales. A partir de la segunda mitad del siglo XVI 
se empezó a utilizar la Real Orden, y desde el reinado de Felipe III, el documento 
más empleado para estas comunicaciones fue el Real Decreto.

Para el periodo recogido en estas páginas, la Provisión Real fue el documento 
donde se reflejaban las ordenanzas municipales cuando volvían del Consejo real 
con sus correspondientes revisiones. Una vez revisadas por el concejo podían 
ser aceptadas las revisiones o emplear el tiempo en nuevas consultas, con sus 
correspondientes cartas de ida y vuelta. Finalmente, el municipio de destino 
aceptaba lo presupuestado y eran copiadas por el escribano del concejo por 
medio de un traslado acta. Se acostumbraba a reflejarlas en algún códice donde 
estuviesen ya reproducidos los anteriores ordenamientos de la población. Esta 
práctica les permitía revisarlas todas juntas cada vez que hubiese necesidad sin 
deteriorar en exceso los documentos originales. La consecuencia negativa de este 
procedimiento es que apenas se conocen originales de las cartas reales, habiendo 
llegado hasta hoy en las variantes documentales producto de las sucesivas copias 
a que han sido sometidas. 

Comenzando el análisis diplomático de los tipos documentales se puede observar 
que no todos los procesos en los que intervino la Corte tuvieron la misma fortuna. 
Un patrón demostrativo se encuentra en lo acaecido a comienzos del siglo XV 



481ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

se encuentra en las complejas contingencias a raíz del ordenamiento que otorgó 
el infante don Fernando de Antequera a la ciudad de Toledo, durante su estancia 
en dicha ciudad en la primavera de 1411. El desgobierno motivado por las luchas 
de poder, característico del comportamiento social de dicha ciudad, debía ser tan 
elevado en aquellos momentos que aprovechando la estancia del regente se redactaron 
una serie de ordenanzas para mejorar este contexto. En la redacción de las normas 
se acusaba de dicho desorden a las multitudinarias reuniones de concejo, sin que 
hubiese un poder claro entre ellos a la hora de debatir o de hacer las votaciones. 

Don Fernando redactó una serie de sesenta y una normas, casi todas 
concernientes al régimen interior y administrativo del concejo, que fueron 
respaldadas por una Real provisión que insertaba todas las pautas, que al uso de 
la época se auto calificaron como cuaderno de ordenanzas. Dicha provisión que 
fue confirmada por don Juan II, presenta, como se puede observar una cláusula 
penal por la que se conmina a su cumplimiento bajo la perdida de la merced regia 
por incumplimiento de las mismas, y la validación con sello pendiente. Además, 
se ordena que siguiendo las instrucciones contenidas en la redacción de la norma 
sesenta y una del cuaderno, se saquen varios traslados del ordenamiento. La primera 
copia de la que se tiene conocimiento se hizo en Toledo, el día 9 de marzo de 141162. 

Infelizmente, todos los esfuerzos encaminados para resolver las cuestiones de 
orden no tuvieron el resultado esperado y desde el primer momento los grupos 
privilegiados de Toledo, principalmente los jurados, se sintieron agraviados en 
sus intereses e interpusieron ante el monarca numerosos pleitos. Juan II les 
concedió en marzo de 1422 un privilegio con los mismos cánones que Alfonso XI 
había determinado un siglo atrás para la ciudad de Sevilla. Para finalizar todos 
los despropósitos imaginables, el propio Juan II concedió a los jurados nuevas 
prerrogativas a través de un nuevo privilegio63.  

Durante el siglo XVI encontramos variadas muestras que se basaban en un modelo 
de transmisión similar a las cartas solemnes procedencia regia que se utilizaban 
para todos los ordenamientos que llegaban a los cabildos municipales, bien a 
instancia propia de la Corona o por haberse solicitado su revisión y aprobación. 

Se comenzará por unas ordenanzas de la ciudad de Segovia que versan sobre 
el control de los sembrados, viñas, prados, montes y ríos que fueron aprobadas en 
1514, a través de una real provisión otorgada por la reina Juana I. Es un diploma 
muy destacable, especialmente por la intitulación en solitario que realiza la reina 

62.   Sáez Sánchez, Emilio: «Ordenamiento dado a Toledo por el infante don Fernando de Antequera, tutor de 
Juan II, en 1411», Anuario de Historia del Derecho Español, 15 (1944), p. 502. 

63.   Dicho privilegio que fue publicado por extenso por el profesor Emilio Sáez no ha estado exento de polémicas. 
El transcriptor mantiene por medio de una nota que nada tienen que ver las ordenanzas divulgadas por él con un 
privilegio de Juan II de 10 de marzo de 1422, que publicado por Millares Carlo y analizado por Martín Gamero, los cuales 
defienden la adjudicación de estos hechos a su descubrimiento diplomático. En palabras de Sáez el documento que 
él publica es anterior a 1422, por lo cual descarta la posibilidad histórica que plantean los otros investigadores. Sáez 
Sánchez, Emilio: op. cit. pp. 550-551.



482

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

propietaria y a la que acompaña la expresión de dominio con una fórmula en 
extenso de todas sus propiedades. En dicho apartado figura como archiduquesa de 
Austria, duquesa de Borgoña y de Brabante, entre otros múltiples merecimientos64. 

La estructura que presentan estas ordenanzas, debidamente aisladas de la 
ordenación clausular del traslado que las acoge, es la tradicional cuando se 
recurre a la aprobación regia. De modo que, tras la intitulación, y en este caso 
sin salutación, se entra en una aclaratoria y extensa exposición donde a través 
de fórmulas clásicas la autora del documento va explicando los antecedentes de 
los hechos y la noticia que tuvo de los mismos por medio de los miembros del 
concejo de Segovia, «me fue fecha rrelaçión por vuestra petición». Asimismo, se 
da razón de la existencia de unas ordenanzas antiguas que presentaban ciertas 
contradicciones y penas fuera de regla, y una vez actualizadas fueron enviadas a 
la corte con el objetivo declarado de que doña Juana las aprobase, «lo qual bisto 
por los del mi consejo fue acordado que debía confirmar las dichas hordenanças». A 
continuación, la normativa referenciada se inserta palabra por palabra. Finalizada 
la relación capitular se especifica que los miembros del concejo las habían debatido 
largamente y una vez acordada la redacción definitiva se había hecho partícipe de 
sus acuerdos a los vecinos de Segovia por medio de un pregón. Este episodio se 
había celebrado el 19 de agosto del mismo año de 1514 en la plaza pública de San 
Miguel, actuando como testigos referenciales los cambiadores de la ciudad. Para 
finalizar, se expresa en el traslado que la confirmación se hizo el 8 de octubre de 
dicho año por don Fernando de Aragón, que ostentaba la regencia de Castilla, 
junto con Lope Conchillos, secretario de la reina. 

La ciudad de Antequera es otro ejemplo de ordenanzas que se han preservado 
bajo una forma documental solemne. Esa población de conquista tardía no poseía la 
tradición normativa asociada a las villas y ciudades de la meseta. Así se normalizaron 
en variadas ocasiones llegando a componer una agrupación de normas a finales del 
siglo XV que dejaron de tener validez en la segunda década del siglo XVI, lo cual 
favoreció una desorganización que se agravó en casi todos los aspectos regulables. 
Finalmente, determinaron la creación de unas ordenanzas que fueron aprobados 
por Carlos V y su madre, Juana I, y que curiosamente perduraron hasta comienzos 
del siglo XX65. La forma diplomática que acoge estas disposiciones presenta un 
elevado protocolo. Así, la real provisión que luce una intitulación completa de 
ambos monarcas con todas sus posesiones. A continuación, y sin salutación, 
comienza la exposición de motivos que explica cómo la ciudad de Antequera, 
debido al desorden y la mala gobernación, había llegado a la necesidad de hacer 
unas normas renovadas para mejorar el bien público, por lo cual se copian los 
cánones que se pretende legalizar. 

64.   Riaza-Martínez Osorio, Román: «Ordenanzas de ciudad y de tierra Segovia», Anuario de Historia del Derecho 
Español, Tomo XII, (1935), p. 490.

65.   Alijo Hidalgo, Francisco: Ordenanzas de Antequera de 1531. Málaga, Universidad de Málaga,1979, p. 11.



483ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

Las ordenanzas propiamente dichas comienzan mediante una invocación breve 
que cobija el trabajo de los miembros del concejo. Las normas presentadas están 
agrupadas por conjuntos y donde destacan sobremanera las actividades dedicadas 
al funcionamiento de los gremios, en toda su ramificación. En la redacción de la 
última ordenanza, los miembros del concejo redactores de las mismas, desarrollan 
una justificación de la necesidad perentoria del cambio de las normas «porque 
los tienpos se mudan e vaían e ansí se deben de mudar e variar las hordenanças del 
rrequerimiento e governaçión del pueblo conforme a los tienpos». En la redacción 
de la petición no se culpa únicamente a la obsolescencia de las leyes, sino al mal 
comportamiento que tenían los que debían aplicarlas, por acciones injustas o por 
desconocimiento, por ello ante el enorme desgobierno habían decidido hacer 
unas nuevas legislaciones debido a la perversa aplicación de las anteriores, que 
causaban graves perjuicios a los vecinos de la villa a través de actitudes sesgadas. 
Finaliza con un escatocolo clásico que expone la data y la firma y signo de Juan de 
Ugarte, notario público. Una vez recibido en el consejo real y convenientemente 
estudiadas decidieron aprobarlas con una serie de excepciones, que consistían 
más en la revisión de algunos aspectos que en su anulación. La datación de la 
real provisión se dató el 10 de julio de 1531 y se validó conforme a derecho, con 
las firmas de los consejeros y el refrendo del secretario.

En la ciudad de Baza se han conservado unas ordenanzas sustentadas a través 
de una Real Provisión de confirmación de las mismas intitulada por Carlos V y su 
madre la reina Juana en Madrid, el seis de abril de 1533. La solemnidad repite los 
modelos anteriores durante el desarrollo del cuerpo documental, tanto clausular 
como estructuralmente, al igual que sucede en el protocolo final, donde no faltan 
las firmas y rúbricas de los consejeros reales, ni la firma del escribano de cámara, 
que nos recuerda por medio del refrendo del secretario que, «lo fize escrevir por su 
mandado con acuerdo de los del su consejo» y, por último, coloca el sello de placa 
como fórmula final de validación66.

En ocasiones, los ordenamientos regios se encuentran trasladados en diplomas 
que, en principio no presentan complejidad clausular. La cuestión se enmaraña 
por los sucesivos intercambios epistolares entre los habitantes de la población, 
representados por los poderes fácticos, y el señor de la misma. A modo de justifi-
cación de lo planteado se seguirá, como modelo máximo, la intensa comunicación 
existente entre la Corona y la ciudad de Plasencia durante dos décadas, bajo la 
pretensión de una definitiva regulación de la caza y la pesca en dicha ciudad. Este 
asunto, en apariencia banal, originó una cadencia documental de ida y vuelta que 
dio comienzo el 20 de abril de 1552 y finalizó el 16 de abril de 1572.

66.   García Campos, Miguel Rafael: «El libro de las ordenanzas municipales de Baza de 1533: estudio introductorio 
y transcripción», Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada, 31 (2019), pp. 197-259. 



484

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El origen de este asunto, tan conflictivo como dilatado en el tiempo, merece 
unas cumplidas líneas que expliquen su complejidad y duración. Todo había 
comenzado el 11 de marzo del citado año de 1552 cuando el emperador Carlos V 
y su madre doña Juana, emitieron unas pragmáticas por medio de las cuales se 
pretendía regularizar las tradicionales actividades de caza y pesca de un modo 
agrupado, de modo que tuviesen efectividad en todo el reino67. El contenido de 
dichas disposiciones destaca principalmente por la vigilancia que se dedica al 
cuidado del medio ambiente. La normativa regia establecía una serie de vedas que 
pretendían a medio plazo promover el estímulo en la conservación de las especies.

La caza y la pesca siempre fueron actividades unidas a la civilización, de 
modo que el ser humano las practicó con enorme libertad desde los albores de 
su existencia en tanto que actividades connaturales a su desarrollo. Estas tareas 
gozaron invariablemente de una situación jurídica etérea, porque nunca concurrió 
un concepto de propiedad generalizado por parte de los poderes centrales. Por otro 
lado, estuvo escasamente regulado por los gobiernos locales que no llegaban más 
allá de solventar algunos aspectos singulares como los ataques de lobos, la caza 
con cuerdas o la prohibición de ciertos artefactos y trucos para la pesca en los ríos. 
Por todo ello, muchas personas ejercitaban desenvueltamente dichas actividades 
como medio de subsistencia, capturando variadas especies animales que habían 
de servir para abastecer los mercados cercanos, a la par que alimentaban a sus 
familias. Claramente era una actividad que aprovechaba los recursos naturales 
proporcionando beneficios tanto a sus habitantes singular o colectivamente, como 
al concejo como institución. 

La publicación de las pragmáticas de 1552, supuso una reconvención para la 
mayoría de los concejos, pero sobre todo generó un gran sobresalto entre los 
cazadores y pescadores profesionales que manifestaron una inmensa inquietud 
ante sus cabildos concejiles. Una buena parte de los concejos del reino apelaron 
a sus intereses particulares y con inusitada urgencia comenzaron a defenderlos, 
lo que a nivel de todo el territorio resultó un tumulto de normalizaciones tan 
amplias en los contenidos, como divergentes en los resultados68. 

67.    Las premáticas y Ordenanzas que sus Magestades ordenaron en este año de mil y quinientos y çinquenta y dos de 
la orden que se ha de tener de aquí adelante en la caça y pesca. Fondo Antiguo de la Universidad de Salamanca. Reales 
Pragmáticas del emperador don Carlos y la reina Juana sobre los modos utilizar en la caza y la pesca. Archivo Municipal 
de Murcia, CAM 781, nº 1, 9 páginas.

68.   En los meses siguientes a la promulgación de las pragmáticas de Caza y Pesca de 1552 se movilizaron muchos 
municipios por la segura pérdida de ciertos beneficios. Así en dicho año fueron abundantes los concejos que, en medio 
de una gran preocupación, decidieron redactar unas ordenanzas relativas a las actividades de la caza y la pesca con la 
pretensión de que fuesen aprobadas y resultasen convenientes a las mercedes que, sobre esta cuestión, venían disfrutando. 
Dichas normas fueron enviadas con urgencia al Consejo real para comenzar los trámites que les procurasen unas normas 
definitivas más adecuadas a sus peculiaridades. Por ejemplo, así sucedió con Azpeitia que se acogió con tanta rapidez a 
las nuevas disposiciones que, el 20 de julio de 1552, ya había recibido la real provisión de confirmación de las normas que 
habían enviado al rey. Están recogidas por Ayerbe Iríbar, María Rosa: «Ordenanzas de Azpeitia», en Derecho Municipal 
Guipuzcoano: ordenanzas, reglamentos y autos de buen gobierno (1310-1950). Tomo 6, Guipuzkoa. San Sebastián, Textos 
Jurídicos de Vasconia, Diputación Foral de Guipuzkoa, 2019, pp. 966-971. De modo similar se actuó en la cercana villa de 
Oñate, como se puede observar en la breve noticia aportada por Zumalde, Ignacio: «Ordenanzas de Caza y Pesca de 



485ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

Como prototipo en el contenido normativo, pero principalmente en su resolución 
diplomática, resulta interesante seguir la evolución que sufrió en la ciudad de 
Plasencia por medio de los ejemplos que se pueden encontrar plasmados en las páginas 
de unos libros copiadores que se confeccionaron en 1601. Dichos códices fueron 
realizados a modo de recopilación de numerosos estatutos que, en una completa 
yuxtaposición de las ordenanzas reales y municipales medievales y modernas, 
pretendían conservar la memoria de dicha ciudad. La noticia obtenida a través del 
análisis de los estatutos conservados, junto con las conclusiones emanadas de otros 
trabajos sobre dicha ciudad, no hace presumir que en las tierras de la zona placentina 
hubiese escasez material para el desarrollo de los oficios de la caza, al contrario, había 
un crecido límite de permisividad en su desenvolvimiento. La misma idea subyace 
en los estudios sobre la pesca, por tener un término bañado por los ríos Jerte, Tajo 
y Tiétar, los tres con un presumible caudal sostenible. Todo ello garantizaba un 
abastecimiento que, a ciencia cierta, aseguraría un elevado consumo de pescado, 
conocido sustento cotidiano de las clases menos privilegiadas que, debido a sus 
circunstancias económicas, mantenían una dieta escasamente carnívora69.

La pragmática real de 1552 tuvo un marcado carácter protector. En sus normas 
se buscaba la perpetuación del sistema cinegético a través de la observancia de una 
serie de vedas que, a medio plazo, conseguirían un sostenimiento de las especies 
cinegéticas sin temer por su extinción. El concejo placentino intentó aliviar estas 
disposiciones que se le antojaron excesivamente duras y agresoras de sus costumbres 
tradicionales. Indudablemente, las normas regias, debido al carácter extensivo de las 
mismas, mantenían unos objetivos abiertos a todas las situaciones con resultado un 
tanto indiscriminado y, por lo tanto, no habían tenido en cuenta las características 
terrestres y fluviales de la ciudad y tierra de Plasencia. 

El sistema concejil inició una comunicación diplomática para negociar con 
la Corona unos criterios más permisivos que permitiesen garantizar la elevada 
actividad montaraz que acostumbraban mantener. Había nacido en ese momento 
una situación espinosa que pretendía lograr un equilibrio entre la fuerza impositiva 
del gobierno central y los intereses del concejo. El poder local tenía la intención 
de mantener estas profesiones liberadas de obstáculos, para seguir utilizando la 
pesca como utilidad y fuente de sustento, lo cual obligaba a los oficiales concejiles 
a crear una tensión epistolar con la cancillería regia que buscará el alivio en la 
fortaleza reglamentaria70. 

La profusa comunicación dio comienzo el 20 de abril de 1552, es decir apenas un 
mes después de la promulgación de la susodicha pragmática. Al igual como ocurrió 

Oñate del año 1552», Crónica de Historia Natural, (1954), pp. 135-136. Igualmente, pero en un trabajo de mayor profundidad 
se reconoce la premura en la aprobación de las normas para la villa de Baza. Cadiñanos Bardeci, Inocencio: «Caza y 
pesca en Baza. Ordenanzas del año 1552», Centro de Estudios Históricos de Granada, 30 (2018), pp. 129-136.

69.   Clemente Ramos, Julián y Rodríguez Grajera, Alfonso: «Plasencia y su tierra en el tránsito de la Edad Media 
a la Edad Moderna. Un estudio de sus ordenanzas (1469-1593)», Revista de Estudios extremeños, 63/2 (2007), pp. 747-748.

70.   Ibid., p. 749.



486

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

en muchos lugares, el cabildo local redactó una carta de concejo que resultaba el 
traslado del acta de la reunión del cabildo en las casas del consistorio. En la misma 
se refería la concurrencia de Juan Ponce de León, corregidor de la ciudad, junto 
con los regidores y algunos cazadores y pescadores, vecinos de la población, que 
asesoraron a los oficiales susodichos para lograr que se redactasen unas normas 
que se adaptasen a la actividad usual71. La respuesta a través de una provisión real, 
firmada por don Carlos y su madre doña Juana, llegó a los dos meses, y en ella se 
insertaban las ordenanzas locales descritas sin cambiar ninguno de los aspectos, «que 
así las guarden e cunplan e contra ello non vayan». Es un momento significativo en el 
proceso, ya que el Consejo real acepta la primigenia propuesta concejil, reconociendo 
que la particularidad reglamentaria local tiene cabida en el gran espacio ocupado 
por la norma del gobierno central.

Con todo, no debieron quedar muy contentos los miembros del concejo de 
Plasencia porque, ellos mismos en la redacción de su carta, habían creado algunas 
confusiones sobre la pesca en el rio Jerte junto con otras cuestiones cinegéticas, 
lo cual suponía para los vecinos de la villa muchos inconvenientes. A través del 
procurador general Ruy Sánchez de Céspedes comunicaron a la cancillería real su 
disconformidad en términos angustiados. De modo que el rey, el 3 de febrero de 
1553, les hizo llegar otra real provisión con la respuesta a tan afectada misiva. El rey 
les pedía que se reuniesen en cabildo y redactasen unas ordenanzas que «convengan 
al bien e pro común de los vecinos de la tierra de la dicha ciudad», y que después la 
envíen al Consejo real para su aprobación72. 

Al mes siguiente, el concejo se puso de nuevo en contacto con dicho consejo 
regio por medio de una propuesta de seis ordenanzas referentes a la caza. Con esta 
petición que se ajustaba a sus intereses futuros, a fuerza de mantener los antiguos, 
parecía que el provecho quedaba aparentemente zanjado cuando, el 25 de marzo de 
dicho año 1553, el rey las aprobaba por medio de una nueva provisión real73. 

La cuestión de la pesca no recorría el camino de modo tan liviano y parecía 
atrancarse. Carlos V promulgó de nuevo unas normas ante una inédita queja de los 
placentinos que reclamaban sobre algunas normativas que se habían dictado para 
el rio Jerte, pero que, sin embargo, no lo hacían para los otros dos ríos que cruzaban 
sus tierras, el Tajo y el Tiétar. El día 4 de octubre la Corona les dio respuesta positiva 
aceptando nuevamente las propuestas del concejo e incluyendo las normalizaciones 
precisas para los otros cursos de agua74. 

En el mismo sentido, el 3 de noviembre de 1553, se recibió una nueva provisión 
de los reyes que insertaba la noticia que les había referido Ruy Sánchez de Céspedes, 

71.   Lora Serrano, Gloria: Ordenanzas municipales de la ciudad de Plasencia, Sevilla, Servicios de publicaciones de 
la Universidad de Sevilla, 2005, p. 287.

72.   Ibid., p. 292-293.
73.   Ibid., p. 294.
74.   Ibid., p. 290.



487ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

procurador general del reino, sobre unos nuevos perjuicios a los que eran sometidos 
los vecinos de Plasencia. En este caso, se hacía notar que, en los periodos en que 
no se les permitía ningún tipo de caza, los únicos que salían beneficiados eran los 
caballeros y vecinos de los lugares comarcanos de titularidad señorial, ya que no 
estaban sujetos a las pragmáticas que se dictaban por la Corona y podían cazar a 
su antojo. Desde la cancillería se redactó una nueva real provisión que, al igual 
que la expedida para la pesca, les conminaba a que se juntasen en ayuntamiento 
para redactar unas normativas que mejorasen la situación, y que al igual que en lo 
dictaminado para la pesca se enviasen al Consejo real para su aprobación75.  

Para asistir al final de esta prolongada representación teatral debemos cambiar 
de década y de monarca, pero no de escenario, porque el gobierno local de Plasencia 
insistía en lograr la aprobación de unas ordenanzas adecuadas a la problemática 
particular que mantenía la ciudad. En consecuencia, después de muchos intentos 
se cerraba un largo proceso de veinte años. El concejo volvió a reunirse con la 
intención de redactar unas ordenanzas que suponían definitivas y que fueron 
enviadas al rey. Sorprende ver en la exposición justificativa cómo los oficiales 
redactores insisten en los mismos postulados que mantenían desde el principio, 
la sobreabundancia de conejos y perdices, aunque reconocen la necesidad de 
mostrarse conformes con excepciones para el tiempo de capturas, y en la lista de 
enseres que deberían consentirse para apresar de las piezas. Respecto a la pesca, 
se manifiestan dispuestos a trabajar únicamente con los tamaños de redes que 
estuviesen permitidas a nivel general, a la ve que señalaban algunos lugares de la 
comarca donde poder usarlas con libertad.

La carta regia dispone varios mandatos, entre ellos destacan la advertencia que 
se hace al corregidor, siguiendo la composición habitual «que las guarden e cunplan 
e executen como en ellas se contiene», aunque hay que sobreentender que por encima 
de cualquier norma local siempre estuvieron, y mucho más en la Edad Moderna, 
las normas emanadas con carácter extensivo por el gobierno central, «guardéis las 
leyes e premáticas de nuestros reinos que sobre ello disponen». Finaliza la disposición 
real con una orden de pregón, que se debe hacer del modo habitual, con pregonero 
oficial y ante escribano, «porque venga a noticia de todos e ninguno de ellos pueda 
demostrar ignorancia». Tras este paso obligatorio, se encuentra el protocolo final y 
las correspondientes validaciones de los oficiales y cancilleres de la cámara regia.

Una vez que el concejo vio aprobadas unas normas cercanas a sus provechos, el 
procurador general de los lugares propició el 16 de abril de 1572 una reunión que fue 
presidida por el corregidor de la ciudad, Pedro Riquelme de Villavicencio, y por el 
licenciado Villanueva de Santacruz, alcalde mayor. La reunión tenía un brevísimo 

75.   Ibid., p. 291-292.



488

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

orden del día, el punto primero y único era la lectura y aprobación de las ordenanzas 
insertas en la Real provisión76. 

Es de destacar el ritual de acatamiento de las ordenanzas aceptadas como 
reflejo de la escenografía de los actos de la monarquía hispánica moderna. Los 
citados oficiales púbicos tomaron la provisión real en sus manos y la besaron. A 
continuación, la pusieron sobre su cabeza, como procedimiento de obediencia a 
lo contenido y de reverencia al autor del documento portador de las mismas, el 
rey.  Por último, mandaron que se pregonase ese mismo día, hecho que se realizó 
en la plaza púbica siguiendo el procedimiento acostumbrado. Pedro de Nogal, 
pregonero del concejo, las divulgó en alta voz, mientras que el escribano lo certificó 
por el sistema acostumbrado de citación nominal de testigos, junto a la inserción 
de su rúbrica y signo notarial77. Es revelador que, siendo en todo momento un 
proceso necesariamente resolutivo hacia los intereses de la ciudad, se alargara 
por medio de posibles ardides del Consejo real que generaron una cuantiosa 
producción documental, a la vez que una significativa pérdida de tiempo para el 
asentamiento definitivo de la norma.

Para finalizar con la ejemplificación de la expresión diplomática de las ordenanzas 
tramitadas desde la cancillería real se puede ver un trámite prototipo, por medio 
de la Provisión real con la que Felipe II confirmó las ordenanzas enviadas desde 
la villa de Riaza. Dicho documento redactado en Madrid el 10 de febrero de 1572 
versaba sobre la guarda y conservación de montes y dehesas boyales junto con 
los ejidos concejiles78. Al finalizar se desarrollaba el corpus normativo compuesto 
por cuarenta capítulos. 

El rey Felipe II utiliza en primera persona verbos como confirmar, aprobar 
y mandar, transformándose de este modo imperativo en el autor documental, 
hecho que se repetirá en todas las provisiones reales que se habían de convertir 
indefectiblemente en el vehículo de retorno de aquellas ordenanzas municipales 
enviadas al Consejo real para su visado79. Así pues, confirma el contenido 
previamente redactado y pactado por los miembros del gobierno local con los 
diferentes grupos de poder urbano. A la vez las aprueba, y con ello les manifiesta 
la exigencia de que sean guardadas, cumplidas y ejecutadas en todo su contenido. 
La manera de conseguirlo es a través de un mandato al alcalde mayor de la ciudad, 
o en su defecto a los alcaldes ordinarios que serán los encargados de guardarlas y 
hacerlas cumplir sin desproporciones ni menoscabos con lo dispuesto y aprobado 
en el texto. La pena para los incumplidores, aparte de la singular punición que 
acompañaba cada pauta, se compone de la pérdida de la merced regia, que 

76.   Ibid., p. 313.
77.   Ibid., p. 314.
78.  Ubieto Arteta, Antonio: Colección Diplomática de Riaza (1258-1457), Segovia, Publicaciones Históricas de la 

Diputación de Segovia, 1959, pp. 191-209. 
79.   Lorenzo Cadarso, Pedro Luis: El documento real en la época de los Austrias (1517-1700), Cáceres, Universidad 

de Extremadura, 2001.



489ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

para aquellos momentos podía resultar un anacronismo medieval, y una multa 
pecuniaria de diez mil maravedís para la cámara real, que fue la marcada con 
asiduidad durante el siglo XVI80.

Todo lo visto por medio de los modelos presentados nos lleva a presentir una 
igualdad clausular en todas las ordenanzas que eran visadas por el Consejo real. 
Una vez corregidas o aprobadas se devolvían a los concejos, con la máxima so-
lemnidad posible, vehiculadas por medio de las citadas provisiones reales, que 
resulto el modelo genérico de promulgación de disposiciones y comunicación 
de las mismas para las localidades de propiedad regia. 

IV.	LA COMUNICACIÓN ORAL DE LA NORMA

El pregón nunca fue en sí mismo un objetivo reglamentario ni documental, sino 
un modo de comunicación general de las resoluciones administrativas municipales, 
es decir, una forma de trasladar información y lograr su conocimiento por medio 
de un aviso81. Así pues, no resulta un documento, sino un acto sistematizado que 
se exterioriza en la finalización de un proceso en el que participan modelos docu-
mentales que actuarán como diplomas vehiculares y entre los que sobresalen las 
ordenanzas municipales. Los pregones cuando quedan reflejados por escrito suelen 
atestiguarse con brevedad y generalmente apenas ocupan unas líneas. En contadas 
ocasiones pueden presentar una estructura más compleja que suele comenzar por 
la datación completa, narración de lo pregonado y filiación de testigos.

Se podría cuestionar, si de todas las ordenanzas que se transmitieron al público 
conocimiento se programó una notificación oral callejera. En este caso se estaría 
debatiendo una duda de compleja aseveración, porque entre las múltiples normas 
que se aprobaron por los concejos castellanos bajomedievales es natural que existiera 
un cierto porcentaje que no conoció este sistema de publicidad documental. Por 
otro lado, se debe tener en cuenta que hubo poblaciones de variados arquetipos 
en las cuales las oficinas locales se diferenciarían en extremo. Resulta entendible 
que en los pequeños lugares no tenía sentido la existencia de un modelo de 
administración completa que cubriese todas las potenciales dificultades a las que 
se enfrentaba una población con mayor número de habitantes y que por tanto 
necesitaría de una complejidad mayor82. En el primero de los supuestos, y ante una 
cuestión como la que ocupa estás páginas, apenas se respetarían los trámites de 

80.   Alonso Romero, María Paz: «Aproximación al estudio de las penas pecuniarias en Castilla (siglos XIII-XVIII)», 
Anuario de Historia del Derecho Español, 55 (1985), pp. 57-64.

81.   López Villalba, José Miguel: «Estudio diplomático de los testimonios de pregón de Guadalajara (1454-1500)», 
Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 8 (1995), pp. 135-143.

82.   En este momento resulta indispensable volver a revisar las páginas del excelente trabajo: Lugares de escritura: 
la ciudad, XII Jornadas de la Sociedad Española de Ciencias y Técnicas Historiográficas, Pilar Pueyo Colomina (ed.) 
(Zaragoza, 16 y 17 de junio de 2014), Zaragoza, Institución Fernando el Católico (CSIC), 2015.



490

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

difusión universal. Dicha ausencia estaría justificada en la escasez de habitantes que 
necesitaban conocer lo pautado en una población de menor entidad. Al contrario, 
en las villas y ciudades de cuantioso vecindario se requeriría algún procedimiento 
que garantizase, de modo general, la extensión de cualquier noticia proveniente 
del señor o del ayuntamiento. En este caso no habría solución más perentoria y 
efectiva que el comunicado oral por medio de un edicto para resolver la primera 
fase de acercamiento a las nuevas referencias.  

De este modo habitual se dieron a conocer las ordenanzas de los derechos 
que habían de tener los alcaldes, oficiales y funcionarios del concejo medieval de 
Guadalajara a mediados del siglo XV. Tras una reunión de concejo celebrada en 
la iglesia de San Gil, donde se habían reunido a campana repicada el día de San 
Miguel de 1463 siguiendo una costumbre inveterada de juntarse dicho día todos 
los años, se leyeron unas ordenanzas que habían mandado redactar al regidor 
Gonzalo Ruiz de Villena y al contador Ferrán Ximénez de Toledo. Una vez leídas 
y aprobadas por el cabildo, la primera disposición que se dictaminó sobre ellas fue 
su notificación a los ciudadanos por medio de una serie de bandos: «e las mandaron 
pregonar públicamente por la dicha çiudad». Como se ha visto, esta actividad estaba 
claramente justificada «porque vengan a notiçia de todos»83. 

Por el contrario, en otros corpus documentales, dicha necesidad publicitaria se 
detalla al final del documento, tras las enmiendas y salvedades de errores, como 
sucede en las ordenanzas que el conde de Haro mandó dar en 1525 a su villa de 
Herrera de Pisuerga, «porque esta mi probisión venga a notiçia de todos mando que 
se pregone públicamente por las plaças y lugares acostunbrados»84. 

En similares condiciones se ordenaba que fueran pregonados los reglamentos 
de Cartaya el 15 de abril de 1542, «hagáis pregonar públicamente… las dichas 
ordenanças … en día de domingo o fiesta quando aya mayor ayuntamiento de 
gente», o cuando se volvieron a pregonar el 9 de junio de dicho año, «en la plaça 
pública desta villa el domingo venidero quando más gente aya porque venga en noticia 
de todos según y cómo sus señorías yllustrísimas mandan» 85. 

La oportunidad de conseguir la agrupación de cierto gentío en días de mercado 
o en concentraciones de días festivos en la plaza mayor, evitaba el deambular 
a través de plazas, fuentes y entradas a la población que, por otra parte, no 
garantizaba en modo alguno que todos los vecinos conociesen la noticia de primera 
voz. La comunicación de las ordenanzas, al contrario que la transmitida por las 

83.   López Villalba, José Miguel: «Estudio y transcripción de las ordenanzas de derechos de los oficios del Concejo 
de Guadalajara de 1463», en Alvarado Planas, Javier (coord.) Espacios y Fueros en Castilla-La Mancha (siglos XI-XV): 
una perspectiva metodológica, Madrid, editorial Polifemo, 1995, pp. 323-350. 

84.   García Luján José Antonio y Moreno Ollero Antonio: op. cit., p. 262.
85.   Ante la eventualidad de pregonar cualquier tipo de normativas resultaba preceptivo que se hiciese delante 

de algunos testigos. Aunque habitualmente solo se citaba a dos o tres de ellos por ser personas más relevantes o por 
estar vinculadas al quehacer administrativo de la población. Por otro lado, siempre tenía que estar presente el escribano 
municipal que, en forma de testimonio o fe, debía dejar constancia de su presencia de dicho acto. Quintanilla Raso, 
María Concepción: op. cit., p. 217. 



491ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

inscripciones epigráficas de los conventos, no está solo destinada a personas con 
capacidades eruditas, sino a una masa de iletrados que generalmente son los 
primeros destinatarios de su contenido y que, al desconocimiento de la letra, 
llevan unida la prevención86. 

La justificación que se repite constantemente al ordenar que se pregone 
alguna ordenanza municipal es poco más o menos la misma. Se pude tomar como 
modelo la que ordenó el rey don Carlos V, el 25 de marzo de 1553 para la ciudad 
de Plasencia, «mandamos que esta nuestra carta e ordenanças se apregone por las 
plaças e mercados y otros lugares acostumbrados de la dicha çibdad de Plasençia e de 
sus conçejos por pregonero ante escrivano público»87

Lo mismo sucedía en las poblaciones de titularidad nobiliaria, tal como se 
observa en la villa de Hita, propiedad del duque del Infantado, en el acta que 
se levantó sobre el ayuntamiento realizado el 26 de febrero de 1588, para que se 
impusiesen unas normas sobre conservación de montes, dehesas y vedados88. Casi 
un mes más tarde, el domingo día 20 de marzo, existió un primer pregón a «altas 
e inteligibles vozes de Asenxo, campanero e pregonero público de la dicha villa», del 
que se dejó constancia por medio de testigos89. Mas no debió tener mucho éxito 
de comunicación, porque a pesar de hacerlo en la plaza púbica hubo que repetirlo. 
Se desconoce la fecha del nuevo intento, ya que no se detalla en dicho documento 
pero si se deja constancia de que era jueves, día de mercado, y, dice textualmente 
que se leyó de verbo ad verbum ante testigos y, en esta ocasión, con más fortuna 
porque se realizó ante «gran número de jente vezinos desta dicha villa e su tierra»90. 

Se puede conocer la referencia acerca del momento en que se pregona la no-
ticia de las nuevas normas y sus contenidos. Sin embargo, no suele hacerse un 
traslado expreso del contenido del mismo. De suerte que, cuando se localiza al-
gún bando de ordenanzas en los archivos municipales, estos se presentan como 
crónica final dentro de un documento que testimonia las normas a divulgar, de 
modo que sería ilógico que se copiasen de nuevo. A pesar de su falta de contenido, 

86.   Los siglos medievales conocieron multitud de inscripciones monásticas que recordaban oraciones, obituarios 
o preceptos de obligado cumplimiento a los moradores de los monasterios. La escritura se pudo generalizar en dichos 
lugares, porque todos sus habitantes eran poseedores de la capacidad en el uso de la lectura y de la escritura y podían 
disfrutar de dichas referencias por medio de la práctica. Como ejemplos de grupos sociales mayormente alfabetizados 
que no precisaban del aviso oral, podemos revisar los trabajos de: Santiago Fernández, Javier de: «Oraciones por la 
salvación del alma. El obituario de piedra del monasterio de Sant Pau del Camp en Barcelona», Anuario de Estudios 
Medievales, 462 (julio-diciembre 2016), pp. 939-973. Martín López, María Encarnación: «Las inscripciones medievales 
del claustro de la catedral de Roda de Isábena (Huesca). Aproximación a su taller lapidario», Espacio, Tiempo y Forma, 
Serie III, Historia Medieval, 33 (2020), pp. 333-364.

87.   Lora Serrano, Gloria: op. cit., p. 296.
88.   Estas ordenanzas que conocieron una primera edición, a manos de Manuel Criado del Val para apéndice de 

su obra Historia de Hita y su arcipreste. Vida y muerte de una villa mozárabe, que vio la luz en 1976, fueron revisadas hace 
dos décadas por Luis Miguel de la Cruz, que hizo una transcripción siguiendo las normas de la Comisión Internacional 
de Diplomática. Cruz Herranz, Luis Miguel de la: «La vida local en las ordenanzas municipales: Hita (siglos XV y XVI)», 
En la España medieval, 21 (1998), pp. 339-431.

89.   Cruz Herranz, Luis Miguel de la: op. cit., p. 431.
90.   Cruz Herranz, Luis Miguel de la: op. cit., p. 422.



492

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

este tipo de pregones se pueden colocar en el grupo de los enunciativos, es decir, 
con aquellos que sirven para anunciar algunos hechos provenientes del sistema 
concejil para el general conocimiento de los vecinos91. La actuación del cabildo 
local debía dar vigencia a la norma divulgada. Por ello, la ratificación diplomática 
la adquieren al estar manifestados sin transición dentro del desarrollo de un acta 
de sesiones del ayuntamiento, con lo cual resultan anexos al asunto tratado y por 
lo tanto adquieren validez jurídica. Únicamente los pregones que figuran en las 
actas de sesiones pueden llegar a manifestar un completa estructura diplomática, 
quedando para el resto, con la cualidad de las comunicaciones simples, una noti-
cia de actuación que adquirirá validez en tanto que se presente en el discurso del 
acto jurídico que requirió su presencia. En los edictos encontrados en las actas, si 
aparece un escatocolo donde se hace referencia a los nombres y apellidos de los 
testigos validadores, junto con la certificación de la vecindad presente en el lugar 
del pregón. En estos casos la noticia de lo acontecido se hace a modo de fe notarial.

La ordenanza debe transferirse por lo tanto a través de la palabra procurando 
buscar la mayor cantidad de destinatarios oyentes que serán los siguientes 
transmisores de la norma. Indiscutiblemente la comunicación de carácter verbal 
a un colectivo mayoritariamente desconocedor de la lectura predominó durante 
los siglos medievales, por el contrario, durante la edad moderna será la publicación 
escrita la que presenciará un avance imparable, debido a la extensión de la imprenta 
y el mayor conocimiento de la lectura. 

V.	CONCLUSIONES

En los siglos finales de la Edad Media castellana se fomentó el crecimiento 
de un universo legislador destinado al mejor funcionamiento del colectivo de 
villas y ciudades del reino. Un método que la Corona cimentó con la llegada de la 
Edad Moderna. Pero cada localidad tenía intereses diferentes en la gestión de sus 
heterogéneos grupos de actividades regladas y aspiraban a adaptar los contenidos 
de lo general a lo particular. Las ordenanzas dictadas por la cancillería regia con 
carácter universal no siempre satisfacían a los cabildos locales que veían socavadas 
las ventajas fundamentadas por el antiguo sistema de privilegio. 

Llegado el siglo XVI se creó la obligatoriedad de la aprobación real de todas las 
normativas locales a través de su revisión por el Consejo real. Comenzó entonces 
un enfrentamiento epistolar entre las poblaciones y el citado Consejo real donde 
se puede observar algunos triunfos en la formación de ciertos grupos de ordena-
mientos locales, logrados siempre desde la dispersión general a la concreción local.  

91.   Fernando Pino en su completa obra sobre las tipologías documentales producto de las escribanías municipales 
estableció la existencia de dos tipos de pregón municipal, enunciativos y exhortativos. Pino Rebolledo, Fernando: 
Tipología de los documentos municipales. Siglos XII-XVII, Valladolid, Universidad de Valladolid, 1991, p. 177. 



493ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

El sistema de redacción, revisión y fijación de la norma se fundamentaba 
principalmente en dos modelos basados en un metódico intercambio de misivas. El 
primero comenzaba por la llegada de una nueva ordenanza real impuesta desde el 
gobierno central e inmediatamente, tras una reunión del capítulo local, se redactaba 
un corolario de quejas y reclamaciones por medio de las cuales intentaban alterar 
las pautas regias en su propio beneficio. Desde las poblaciones se acostumbraba 
a enviar una epístola con insólitas proposiciones que disturbaban el compás del 
sistema administrativo real y se alargaba el proceso, manteniendo mientras tanto 
el viejo modo de gobernarse. Por el segundo procedimiento se invertía el sistema 
de comunicación, porque era el concejo local el que enviaba al Consejo real una 
serie de normas redactadas, en la esperanza de su aprobación completa o parcial. 
Normalmente eran devueltas con algunas objeciones, generalmente las más 
fiscalizadas eran las referentes a las penas pecuniarias, que llegaban a reducirse en 
elevadas cantidades. Esta situación fue creando un sistema vacilante en el que la 
premura en la imposición de la norma se ralentiza, cuando no se frena, lo que motivo 
en muchas ocasiones se generasen retrasos incluso de décadas, como sucedió en 
Plasencia, episodio señalado en este trabajo. Durante dichas dilaciones se creaba 
un limbo legislativo en el que permanecía la localidad de turno, gobernándose 
durante largos espacios temporales por ordenanzas completamente obsoletas. Lo 
cual en muchos casos resultaba beneficioso para los vecinos, porque las reformas 
procedentes de la Corona no siempre se ajustaban a sus necesidades. 

Ambos sistemas eran un pulso manifiesto entre ambos vértices que se revelaban 
diplomáticamente por medio de documentos de complejas fórmulas diplomáticas. 
La Corona se manifestaba en todo momento a través de diplomas solemnes, 
como la real provisión, mientras que los cabildos municipales exteriorizaban 
sus intenciones por medio de la tipología «cartas de concejo», que resultaba 
el documento más relevante entre los usados por las escribanías locales en sus 
diferentes relaciones epistolares92. 

El procedimiento de la creación y fijación de las ordenanzas municipales era 
largo y complejo y se puede distinguir al menos cinco partes. La primera residía 
en la necesidad que tuviese la población o sus gobernados para reglamentar 
algún aspecto concreto que precisase de soluciones puntuales para su mejor 
funcionamiento. En cualquier caso, una vez fijada la insuficiencia y el nivel de 
dificultad que manifestaba se procedía a redactar una o varias normas específicas 
para corregirlo. En este proceso de creación de la pauta se precisa la intervención 
de algunos oficiales del concejo, junto con vecinos versados en los temas a tratar 
que puedan aportar las oportunas soluciones. Una vez finalizada la elaboración 
de la medida se debe aprobar por el cabildo municipal, como representante de los 
grupos privilegiados, e incluso, se puede abrir el ayuntamiento a los vecinos para 

92.   Blasco Díaz, José Luís: Ordenanza Municipal y Ley. Madrid, Marcial Pons, 2001.



494

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

obtener su anuencia y lograr un consenso normativo que facilite su establecimiento. 
La norma deberá en cualquier caso logar el beneplácito del señor de la villa, sea 
regio o nobiliario. Así pues, una vez logrado el asentimiento de la norma o corpus 
documental presentado, solo quedaban dos cosas primordiales que pueden 
resumirse en un solo propósito, la fijación de la norma. En primer lugar, habría 
que asentarla por escrito y conservarla adecuadamente para que no hubiese 
problemas, ante la presunta ausencia de memoria en las sucesivas consultas que 
sobre ella se hiciesen, no se ha de olvidar que es un documento que se muestra. 
Igualmente, debían comunicarla oralmente a los administrados por dos sistemas, 
bien por medio de un cabildo donde se daría cuenta de lo realizado a los presentes 
o generalizando su notificación por medio de un bando. Respecto a la ejecución 
de dicha alocución, aunque en muchas ocasiones no quedaba fijada por escrito, se 
puede afirmar que se realizaban con toda seguridad, al menos en las localidades 
con mayor número de vecinos.

El estudio diplomático de las ordenanzas se manifiesta como una realidad necesaria 
que se esconde en la miscelánea de diplomas que las exterioriza. Es decir, que su 
dificultad de análisis se debe principalmente a la multiplicidad de soluciones que 
experimentaron para resolver sus compromisos. Un universo documental que les 
condujo a desplegar múltiples opciones, desde las singulares a las más generalistas, 
que hacen de esta tipología un reto tan trabajoso como comprometido de abordar. 
Cuando se hace un estudio comparativo sistemático de sus corpus documentales, el 
corpus de las ordenanzas municipales exterioriza una disposición reiterada, análoga, 
de sus cláusulas, al contrario de lo que sucede con otras formas documentales que 
tienen su origen en las mismas oficinas municipales. Al contrario, en el momento de 
su fijación y manipulación por escrito se amparan en heterogéneas representaciones 
que las hacen tan desiguales, como los contenidos que acogen en los capítulos 
donde se pretende regular la vida cotidiana del sistema concejil. Por ello suelen 
encontrarse vehiculadas en otros documentos que las insertan o al menos las 
trasladan, generando un memorándum diplomático de los más variados orígenes, 
que precisará de misceláneos análisis. 

Para finalizar se puede afirmar que la ordenanza es, de todos los documentos 
emanados del concejo y su oficialidad, el instrumento que mayor número de 
procedimientos necesita antes de su visado y aprobación definitiva, superando 
incluso la carta de términos, conocida igualmente por apeo o amojonamiento, 
que precisa de una extensa movilización de personas y actos previos antes de su 
definitiva puesta por escrito93. 

Los cabildos concejiles representaban un espacio de jurisdicción fragmentado, 
aunque suficientemente definido. Los gobiernos locales se encontraban cercados 

93.   López Villalba, José Miguel: «La carta de términos: documento constitutivo medieval», Espacio, Tiempo y 
Forma, Serie III, Historia Medieval, 17 (2004), pp. 325-338.



495ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

por poderes de mayor fortaleza y transitaban entre la pretensión de ejercer una 
suerte de arbitraje entre las decisiones formales de los señores, apoyados en 
algunos oficiales como el corregidor y los regidores, y los intereses de los grupos 
privilegiados que manipulaban el concejo94. La solución estaba en la redacción 
de la norma, porque cuanto mayor fuese el porcentaje afecto a los rendimientos 
de los legisladores municipales, tanto más significativo sería el control que se 
podría ejercer sobre las funciones del concejo. La capacidad normativa del concejo 
se manifiesta como capacidad resolutiva, lo cual, aun estando debidamente 
sometida a la autoridad superior resalta la trascendental importancia que sugiere 
el dictado de la ordenanza, que resulta el soporte más reconocido en el derecho 
local castellano durante la baja edad media en su camino hacia la construcción 
del mundo urbano en la Edad Moderna95. 

94.   Luchía, Corina: «Regir el concejo servir al señor: los regidores del concejo de Piedrahita en el siglo XV», En 
la España medieval, 42 (2019), p. 14-15.

95.   Bernardo Ares, José Manuel de: «Las ordenanzas municipales y la formación del Estado moderno», En la España 
medieval, 10 (1987), pp. 15-38. Igualmente es de lectura obligatoria la publicación: La Administración municipal en la Edad 
Moderna. Actas de la V reunión científica de la Asociación Española de Historia Moderna. Volumen II. Bernardo Ares, José 
Manuel de y González Beltrán, José Manuel (eds.), Cádiz, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Cádiz, 1999.



496

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Abellán Pérez, Juan y García Guzmán, María del Mar: Ordenanzas del Castillo de GarciMuñoz 
(1497). Cádiz, Servicio de publicaciones. Universidad de Cádiz, 1985.

Alijo Hidalgo, Francisco: Ordenanzas de Antequera de 1531. Málaga, Universidad de 
Málaga,1979.

Alonso Romero, María Paz: «Aproximación al estudio de las penas pecuniarias en Castilla 
(siglos XIII-XVIII)», Anuario de Historia del Derecho Español, 55 (1985), pp.9-94.

Arranz Guzmán, Ana: «El ordenamiento de Medina del Campo de 1328», Espacio tiempo 
y forma, Serie III, Historia Medieval, 28 (2015), pp. 41-85. DOI: https://doi.org/10.5944/
etfiii.28.2015

Asenjo González, María: «Las ciudades medievales castellanas. Balance y perspectiva de 
su desarrollo historiográfico (1990-2004)», En la España medieval, 28 (2005), pp. 415-453. 

Ayerbe Iríbar, María Rosa: «Ordenanzas de Azpeitia», en Derecho Municipal Guipuzcoano: 
ordenanzas, reglamentos y autos de buen gobierno (1310-1950). Tomo 6, Guipuzkoa. San 
Sebastián, Textos Jurídicos de Vasconia, Diputación Foral de Guipuzkoa, 2019, pp. 966-971. 

Bernardo Ares, José Manuel de: «Las ordenanzas municipales y la formación del Estado 
moderno», En la España medieval, 10 (1987), pp. 15-38.  

Bernardo Ares, José Manuel de y González Beltrán, José Manuel (eds.), La Administración 
municipal en la Edad Moderna. Actas de la V reunión científica de la Asociación Española 
de Historia Moderna. Volumen II., Cádiz, Servicio de Publicaciones de la Universidad 
de Cádiz, 1999.

Berrogain, Grabielle: «Ordenanzas de La Alberca y sus términos Las Hurdes y las Batuecas», 
Anuario de Historia del Derecho español, 7 (1930), pp. 381-441.

Blasco Díaz, José Luís: Ordenanza Municipal y Ley. Madrid, Marcial Pons, 2001.
Bonachía Hernando, José Antonio y Martín Cea, Juan Carlos: «Oligarquías y poderes 

concejiles en la Castilla bajomedieval: balance y perspectivas», Revista d´historia medieval, 
9 (1998), pp. 17-40.

Boquera Oliver, José María: «Los límites del poder de ordenanza», Revista de Estudios de 
la Vida Local, 169 (1968), pp. 497-517.

Cadiñanos Bardeci, Inocencio: «Caza y pesca en Baza. Ordenanzas del año 1552», Centro 
de Estudios Históricos de Granada, 30 (2018), pp. 129-136.

Carrilero Martínez, Ramón: «Diplomática municipal. Las ordenanzas. Teoría y práctica», 
Anales del Centro de la UNED de Albacete, 9 (1989), pp. 71-90. 

Casado Alonso, Hilario: «La edad dorada del comercio burgalés (siglos XV-XVI)», en 
Peña Pérez, Javier y Payo Hernán, René Jesús (coords.), Historia del comercio en Burgos, 
Burgos, Federación de empresarios del comercio de Burgos, pp. 113-134. 

Cayetano Martín, Carmen: «Los escribanos del concejo de Madrid (siglo XVII): Oficios, 
beneficios, política y documentos», V Jornadas científicas sobre la documentación de 
Castilla e Indias en el siglo XVII, Santiago Fernández, Javier de y Francisco Olmos, 
José María de (eds.), Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 2006, pp. 65- 91.

Cervera Vera, Luis, La villa de Lerma en el siglo XVI y sus ordenanzas de 1594. Burgos, 
Publicaciones de la Institución Fernán González, 1976, pp. 89-105. 

Clemente Ramos, Julián y Rodríguez Grajera, Alfonso: «Plasencia y su tierra en el tránsito 
de la Edad Media a la Edad Moderna. Un estudio de sus ordenanzas (1469-1593)», Revista 
de Estudios extremeños, 63/2 (2007), pp. 725-788.

https://doi.org/10.5944/etfiii.28.2015
https://doi.org/10.5944/etfiii.28.2015


497ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

Corral García, Esteban: Ordenanzas de los concejos castellanos: formación, contenido y 
manifestaciones (s. xiii-xviii). Burgos, 1988.

Cruz Herranz, Luis Miguel de la: «La vida local en las ordenanzas municipales: Hita 
(siglos XV y XVI)», En la España medieval, 21 (1998), pp. 339-431.

Diago Hernando, Máximo: Soria en la Edad Media. Espacio rural y economía agraria. 
Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1993.

Diago Hernando, Máximo: «Intervencionismo de la alta nobleza en la vida política de 
las ciudades castellanas a fines de la Edad Media: los mariscales de Castilla en Soria»; 
Edad Media, Ejemplar sobre Manifestaciones del impacto urbano en la Baja Edad Media. 
(coord.) María Asenjo González, 15 (2014), pp. 245-255. 

Díez de la Lastra y Díaz Güemis, Gonzalo: «Las primeras ordenanzas de los zapateros 
burgaleses», Anuario de Historia del Derecho Español, Tomo VI (1929), pp. 441-443.

Dios, Salvador de: El Consejo de Castilla. Madrid, 1989. 
Dios, Salvador de: Fuentes para el estudio del Consejo de Castilla. Madrid, 1986.
Gan Jiménez, Pedro: El Consejo de Castilla. Granada, 1970
García Campos, Miguel Rafael: «El libro de las ordenanzas municipales de Baza de 1533: 

estudio introductorio y transcripción», Revista del Centro de Estudios Históricos de 
Granada, 31 (2019), pp. 197-259. https://www.cehgr.es/revista/index.php/cehgr/article/view/273 

García Guzmán, María del Mar: El adelantamiento de Cazorla en la Baja Edad Media. Un 
señorío eclesiástico en la frontera castellana. Cádiz, Universidad de Cádiz, 1985, p. 60-61.

García Luján, José Antonio y Córdoba Deorador, Alicia: «Ordenanzas de la Villa de 
Becerril de Carpio de 1533», Actas del I Congreso de Historia de Palencia, Tomo III Edad 
Moderna y Edad Contemporánea, Faustino Narganes Quijano (ed.). Palencia, Diputación 
Provincial de Palencia, 1987, pp. 263-270.

García Luján, José Antonio y Moreno Ollero, Antonio: «Ordenanzas de la Villa de 
Herrera de Pisuerga (1525)», Actas del I Congreso de Historia de Palencia, Tomo III Edad 
Moderna y Edad Contemporánea, Faustino Narganes Quijano (ed.). Palencia, Diputación 
Provincial de Palencia, 1987, pp. 251-262.

García Miraz, María del Mar et alii.: «Una aportación al estudio tipológico de la documentación 
judicial del Antigua Régimen: los pedimentos». En Pedro López Gómez, Consuelo Tacón 
Sanjuás, Blanca Picabea Elexpuru, María Del Mar García Miraz. Actas de las Primeras 
Jornadas sobre Metodología para la Identificación y Valoración de Fondos Documentales de 
las Administraciones Públicas, (Madrid, 20, 21 y 22 de marzo de 1991), 1992, pp. 139-149. 

Gerbert, Marie Claude: La noblesse dans le royaume de Castille. Étude sur ses structures 
sociales en estrémadure (1454-1516). Paris, Editions de la Sorbonne, 1979. 

González Jiménez, Manuel: «Ordenanzas del concejo de Córdoba (1435)», Historia, 
Instituciones, Documentos, 2 (1975), pp. 189-316.

González Jiménez; Manuel: «La creación del derecho local y territorial andaluz. De Alfonso 
X a los Reyes Católicos» Initium. Revista Catalana d´Història del Dret, 9 (2004), pp. 127-221.

Guyotjeannin, Olivier, PYCKE, Jacques, Tock, Benoît-Michel: «Tradiction I: l´acte dans 
tous ses états», Diplomatique Medieval. Turnhout, Brepols Publishers, 2006, pp. 271-328.  

Iglesias Ferreiros, Aquilino: «Derecho municipal, Derecho señorial, Derecho regio», 
Historia, Instituciones, Documentos, 4 (1977), pp. 115-197.

Ladero Quesada, Miguel Ángel y Galán Parra, Isabel: «Las ordenanzas locales en la 
Corona de Castilla como fuente histórica y tema de investigación (siglos XIII al XVIII)», 
Anales de la Universidad de Alicante: Historia Medieval, 1 (1982), pp. 221-244.

Lalinde Abadía, Jesús: «La creación del derecho entre los españoles», Anuario de Historia 
del Derecho Español, 36 (1966), pp. 302-377.

https://www.cehgr.es/revista/index.php/cehgr/article/view/273


498

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Longas Bartibas, Pedro: «Ordenanzas municipales de Ezcaray», Anuario de Historia del 
Derecho Español, 31 (1961), pp. 465-472. 

López Villalba, José Miguel: «Estudio diplomático de los testimonios de pregón de 
Guadalajara (1454-1500)», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 8 (1995), 
pp. 135-143.

López Villalba, José Miguel: «Estudio y transcripción de las ordenanzas de derechos de 
los oficios del Concejo de Guadalajara de 1463», en Alvarado Planas, Javier (coord.) 
Espacios y Fueros en Castilla-La Mancha (siglos XI-XV): una perspectiva metodológica, 
Madrid, editorial Polifemo, 1995, pp. 323-350. 

López Villalba, José Miguel: Las actas de sesiones del concejo medieval de Guadalajara. 
Madrid, UNED, 1997.

López Villalba, José Miguel: «La carta de términos: documento constitutivo medieval», 
Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 17 (2004), pp. 325-338.  DOI: https://
doi.org/10.5944/etfiii.17.2004.3719

López Villalba, José Miguel: «Evolución política-diplomática de la potestad normativa 
en los concejos medievales. ¿Del Derecho foral-consuetudinario al individualismo 
legislativo?», en Calleja Puerta, Miguel y Dominguez-Guerrero, María Luisa (eds.), 
Escritura notariado y espacio urbano en la Corona de Castilla y Portugal (siglos XII-XVII). 
Gijón, Editorial Trea, 2018, pp. 188-189.

López-Guadalupe Pallarés, Miguel José: «Proceso de señorialización en concejos de 
realengo en la Extremadura castellano-leonesa. Un estado de la cuestión», Espacio, 
Tiempo, Forma, Serie III Historia Medieval, 31 (2018), pp. 431-454. 

Lora Serrano, Gloria: Ordenanzas municipales de la ciudad de Plasencia, Sevilla, Servicios 
de publicaciones de la Universidad de Sevilla, 2005.

Lorenzo Cadarso, Pedro Luis: El documento real en la época de los Austrias (1517-1700), 
Cáceres, Universidad de Extremadura, 2001.

Lorenzo Cadarso, Pedro Luis: Estudio diplomático de la evolución del expediente administrativo 
en la Edad Moderna. Cáceres, Universidad de Extremadura, 2009. 

Losa Contreras, Carmen: «El ejercicio de la potestad de la ordenanza en el concejo 
bajomedieval: notas sobre el caso madrileño» en Alvarado Planas, Javier (coord.) El 
municipio medieval, nuevas perspectivas, Madrid, Sanz y Torres-Sicania University Press, 
2009, pp. 333-382. 

Luchía, Corina: «Regir el concejo servir al señor: los regidores del concejo de Piedrahita 
en el siglo XV», En la España medieval, 42 (2019), pp. 9-33. DOI: https://doi.org/10.5209/
ELEM.64078

Luis López, Carmelo: La comunidad de villa y tierra de Piedrahita en el tránsito de la Edad 
Media. Ávila, Institución Gran Duque de Alba, 1987. 

Madero Eguía, Marta: «Formas de la justicia en la obra jurídica de Alfonso X el Sabio», 
Hispania. Revista española de historia, Volumen 56, 193 (1996), pp. 447-466. 

Martín López, María Encarnación: «Las inscripciones medievales del claustro de la catedral 
de Roda de Isábena (Huesca). Aproximación a su taller lapidario», Espacio, Tiempo y 
Forma, Serie III, Historia Medieval, 33 (2020), pp. 333-364. DOI: https://doi.org/10.5944/
etfiii.33.2020.26349

Menéndez Pidal De Navascués, Faustino: «Símbolos de identidad de los protagonistas 
de la acción política: reyes, señores, concejos» en Iglesia Duarte, José Ignacio de la, y 
Martín Rodríguez, José Luis (coords.) Los espacios de poder en la España medieval: XII 
Semana de Estudios Medievales, Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 2002, pp. 371-407. 

https://doi.org/10.5944/etfiii.17.2004.3719
https://doi.org/10.5944/etfiii.17.2004.3719
https://doi.org/10.5209/ELEM.64078
https://doi.org/10.5209/ELEM.64078
https://doi.org/10.5944/etfiii.33.2020.26349
https://doi.org/10.5944/etfiii.33.2020.26349


499ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)﻿

Monsalvo Antón, José María: «El reclutamiento del personal concejil. La designación de 
corregidores, alcaldes y alguaciles en un concejo del siglo XV», Studia Histórica. Historia 
Medieval, 5 (1987), pp. 173-196.

Monsalvo Antón, José María: El sistema político concejil. El ejemplo del señorío medieval 
de Alba de Tormes y su concejo de Villa y Tierra. Salamanca, Ediciones de la Universidad 
de Salamanca, 1988.

Pino Rebolledo, Fernando: Tipología de los documentos municipales. Siglos XII-XVII, 
Valladolid, Universidad de Valladolid, 1991.

Plaza de Agustín, Javier: «La usurpación de tierras comunales y baldíos de Guadalajara», 
Espacio, Tiempo, Forma, Serie III Historia Medieval, 28 (2015), pp. 459-485;

Polaino Ortega, Lorenzo: Estudios históricos sobre el adelantamiento de Cazorla. Jaén, 
1967, pp. 301-302.

Porras Arboledas, Pedro Andrés, «Las ordenanzas municipales. Algunas propuestas 
para su estudio y un ejemplo», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 
7 (1994), pp.49-64.

Porras Arboledas, Pedro Andrés: «Las ordenanzas municipales. Sus orígenes, contenidos 
y posibilidades de investigación», Vasconia, Cuadernos de historia-geografía, 36 (2009), 
pp. 19-35.

Pueyo Colomina, Pilar (ed.)  XII Jornadas de la Sociedad Española de Ciencias y Técnicas 
Historiográficas, Lugares de escritura: la ciudad. (Zaragoza, 16 y 17 de junio de 2014). 
Zaragoza, Institución Fernando el Católico (CSIC), 2015. https://ifc.dpz.es/publicaciones/
ebooks/id/3534 

Quintanilla Raso, María Concepción: «La reglamentación de una villa de señorío en el 
tránsito de la Edad Media a la moderna. Ordenanzas de Cartaya (Huelva) (Fines siglo 
XV-Primera mitad s. XVII)», Historia, Instituciones, Documentos, 13 (1986), pp. 189-259.

Real Díaz, Juan José: Estudio diplomático del documento indiano. Sevilla, 1970.
Riaza-Martínez Osorio, Román: «Ordenanzas de ciudad y de tierra Segovia», Anuario 

de Historia del Derecho Español, Tomo XII (1935), pp. 468-495.
Riesco Terrero, Ángel: «Análisis jurídico-diplomático de las Ordenanzas reales de Bujía 

de 1531», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III. Historia Medieval, 5 (1992), pp. 51-70.
Ruiz de la Peña Solar, Ignacio: «Tránsito del concejo abierto al regimiento en el municipio 

leonés», Archivos Leoneses. Revista de estudios y documentación de los reinos hispano-
occidental, 45-46 (1969), pp. 301-316.

Sánchez Benito, José María y Guerrero Navarrete, Yolanda: «Fiscalidad municipal y 
políticas regias: el caso de Burgos y Cuenca», en Menjot, Dennis y Sánchez Martínez, 
Manuel (coords.): Fiscalidad de estado y Fiscalidad municipal en los reinos hispánicos 
medievales. Madrid, Collection de la Casa de Velázquez, 2006, pp. 91-112. 

Sáez Sánchez, Emilio: «Ordenamiento dado a Toledo por el infante don Fernando de 
Antequera, tutor de Juan II, en 1411», Anuario de Historia del Derecho Español, 15 (1944), 
pp. 499-556. 

Sáez Sánchez, Emilio: «Ordenanzas del concejo de Santa María de Olmo, Zarzosa, Corral 
de Yuso y Villarejo de la Serna (1516)», Anuario de Historia del Derecho Español, 21-22 
(1951-1952), pp. 1142-1150.

Santiago Fernández, Javier de: «Oraciones por la salvación del alma. El obituario de piedra 
del monasterio de Sant Pau del Camp en Barcelona», Anuario de Estudios Medievales, 
462 (julio-diciembre 2016), pp. 939-973. DOI: https://doi.org/10.3989/aem.2016.v46.i1

Sanz Fuentes, María José: «De Diplomática concejil castellana en la Edad Media. Una 
nueva propuesta de clasificación documental», en Cherubini, Paolo e Nicolaj, Giovanna 

https://ifc.dpz.es/publicaciones/ebooks/id/3534
https://ifc.dpz.es/publicaciones/ebooks/id/3534
https://doi.org/10.3989/aem.2016.v46.i1


500

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 455–500  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

(eds.), Sit liber quem servulus est operatus. Studi in onore di Alessandro Pratesi per il suo 90º 
compleanno, Città del Vaticano, 2012, pp. 535-548.  

Serra Ruiz, Rafael: «Ordenanza y repartimiento de Calasparra (1412-1414)», Anuario de 
Historia del Derecho Español, 39 (1969), pp. 729-761.

Sosa Wagner, Francisco: Manual de Derecho Local. Madrid, Editorial Tecnos, 1987. 
Torres Sanz, David: La administración central castellana en la Baja Edad Media. Valladolid, 1982.
Ubieto Arteta, Antonio, Colección Diplomática de Riaza (1258-1457), Segovia, Publicaciones 

Históricas de la Diputación de Segovia, 1959, pp. 191-209. 
Vaca Lorenzo, Ángel, Cuenca, Juana, Sánchez, María del Carmen y Maas, Epifanio: 

«Una ordenanza medieval del concejo salmantino sobre el gremio de ‘cortidores e 
zapateros» de la ciudad y su entorno económico y social’, Revista Provincial de Estudios, 
11-12, (enero-junio 1984), pp. 55-96.

Val Valdivieso, María Isabel del: «Ascenso social y lucha en el poder de las ciudades 
castellanas del siglo XV», En la España medieval, 17 (1994), pp. 157-184.

Vivens Vives, Jaime: Historia Económica de España. Barcelona, Editorial Vicens Vives, 1975. 
Zumalde, Ignacio: «Ordenanzas de Caza y Pesca de Oñate del año 1552», Crónica de Historia 

Natural, (1954), pp. 135-136. 



501ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL APROVECHAMIENTO DE LOS 
RECURSOS NATURALES:  
LA GRANA EN ANDALUCÍA 
OCCIDENTAL DURANTE EL SIGLO XV1

THE USE OF NATURAL RESOURCES: 
GRANA PIGMENTIN WESTERN ANDALUSIA 
DURING THE FIFTEENTH CENTURY

Emilio Martín Gutiérrez2

Recepción: 2020/11/26 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2021/02/05 ·   
Aceptación: 2021/02/23

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30044

Resumen 
En este artículo se estudia el aprovechamiento de la grana en Andalucía Occidental 
durante el siglo XV. El valor de la grana, que sirve para obtener el preciado color 
rojo para teñir lanas y sedas, permite reflexionar sobre la conexión existente 
entre los ecosistemas donde se recogía este recurso natural, los campesinos, la 
gobernanza de las ciudades y pueblos y el interés del mercado.

Palabras clave 
Recursos naturales; grana; Andalucía Occidental; siglo XV.

Abstract 
This article studies the use of what was known as grana (carmine dye from cochineal 
insects) in Western Andalusia during the fifteenth century. Through the value 
of grana which was used to obtain the precious red pigment for dyeing wool and 
silk, we will reflect on the connection between the ecosystem where this natural 

1.   Agradezco a la profesora Maria Ginatempo de la Universidad de Siena la lectura atenta del borrador de este 
artículo y sus oportunos comentarios. También quisiera valorar de forma positiva las sugerencias de los evaluadores de 
este artículo: en la redacción final del texto he intentado dar respuestas a sus preguntas e indicaciones.

2.   Área de Historia Medieval. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Cádiz. Avda. Gómez Ulla s/n, 11003. 
Cádiz. C.e.: emilio.martin@uca.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30044
mailto:emilio.martin@uca.es


502

Emilio Martín Gutiérrez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

resource was collected, the peasants, the governance of cities and towns, as well 
as the role of the market.

Keywords 
Natural Resources; Grana; Western Andalusia; Fifteenth Century.



503ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía﻿

1.	INTRODUCCIÓN

Durante el siglo XV el progresivo fortalecimiento del poder –entendido en 
cualquiera de sus manifestaciones– dejó sentir su efecto sobre los bienes comunales. 
Estos, en palabras de Riccardo Rao, comenzaron a ser considerados «meno incolti 
destinati alla sussistenza e sempre più beni fiscalizzati, gestiti indirettamente in 
rapporto con le esigenze delle finanze delle comunità che ne erano titolari»3. A mayor 
abundamiento y en opinión de Maria Ginatempo, los recursos naturales fueron:

via via alienate a privati o al contrario statualizzate e trasformate in pingui entrate per l’erario 
(e magari poi dallo stato rimesse a disposizione degli investimenti e profitti privati), comunque 
sottratte all’uso libero e alle regolamentazioni degli uomini del territorio cui pertenevano4. 

Entre los recursos naturales a los que alude la citada medievalista italiana, se 
encontraban –y el dato está conectado con el núcleo de este artículo– «certe piante 
tintorie» como ocurría en la localidad de Fucecchio en la actual provincia de Florencia5.

Al igual que en otras comarcas europeas y peninsulares, durante el siglo XV se 
fue afianzando un complejo proceso hacendístico y un incremento del sistema 
impositivo en la corona de Castilla: con ritmos diversos, hubo una presión sobre 
los bienes comunales que afectó al funcionamiento de las comunidades rurales y 
también urbanas6. De hecho, abordar el tema de la fiscalidad implica reflexionar, en 
última instancia, sobre el poder, con «profundas implicaciones, no sólo económicas 
(financieras, fiscales y monetarias) o institucionales, sino también políticas, sociales, 
ideológicas e incluso culturales»7.

3.   Rao, Riccardo, «Ripensando la trasformazione dei commons nei secoli XV-XVI: gestione indiretta, servizio 
pubblico, usurpazioni e pratiche locali nella pianura vercellese», I beni comuni di Vercelli fra Quattro e Cinquecento, 
2018. Versión digital localizada en la página personal del autor en academia.edu: https://www.academia.
edu/35540209/I_beni_comuni_a_Vercelli_fra_Quattro_e_Cinquecento

4.   Ginatempo, Maria: «Processi di impoverimento nelle champagne e nei centri minori d’Italia centrosettentrionale 
nel tardo medioevo», El texto, aún en prensa, fue presentado en el congreso Economías de la pobreza en la Edad Media 
(2), L’appauvrissement. Economies de la pauvreté au Moyen Age organizado por la Casa de Velázquez de Madrid y 
la Ecole française de Rome y coordinado por Feller, Laurent y Benito i Monclús, Pere. Agradezco a la autora que me 
permitiese consultar el artículo.

5.   Según Alberto Malvolti desde los años sesenta del siglo XIV hay información relativa «alle gabelle gravanti 
sulla raccolta di canne palustri lungi la Gusciana o di erbe nelle Cerbaise»; en concreto, «due erbe tintorie presenti 
nelle Cerbaie: la serretta (serratula tinctoria, usata per tingere di giallo la lana) e la quirica, pure utilizzata per la tintura 
dei panni». No parece que estas actividades estuviesen sujetas «a gabella negli anni precedenti», Malvolti, Alberto: 
«I proventi dell’incolto. Note sull’amministrazione delle risorse naturali del comune di Fucecchio nel Tardo Medioevo», 
en Malvolti, Alberto & Pinto, Giuliano (a cura di): Incolti, fiumi, paludi. Utilizzazione delle risorse naturali nella Toscana 
medievale e moderna, Firenze, Leo S. Olschki Editore, 2003, 247-272, p. 267.

6.   González Arce, José Damián: El negocio fiscal en la Sevilla del siglo XV. El almojarifazgo mayor y las compañías 
de arrendatarios, Sevilla, Diputación, 2017. Idem: «La composición de los almojarifazgos señoriales del reino de Sevilla, 
siglos XIII-XV», Historia. Instituciones. Documentos, 41, (2014), pp. 243-273. Idem, «La fiscalidad agraria en el señorío de 
Villena en la Baja Edad Media», en Vallejo Pousada, Rafael (ed.): Los tributos de la tierra. Fiscalidad y agricultura en 
España (siglos XII-XX), Universidad, Córdoba-Santiago de Compostela-Vigo-Valencia, 2008, 103-135, p. 129. Triano Milán, 
José Manuel: «El arzobispado de Sevilla y el obispado de Cádiz. Imagen de un gran partido fiscal en la recaudación del 
pedido regio», Historia. Instituciones. Documentos, 40, (2013), 361-395, pp. 362-364.

7.   Furió, Antoni: «Fiscalidad y agricultura en la Edad Media», en Vallejo Pousada, Rafael (ed.): Los tributos de la 

https://www.academia.edu/35540209/I_beni_comuni_a_Vercelli_fra_Quattro_e_Cinquecento
https://www.academia.edu/35540209/I_beni_comuni_a_Vercelli_fra_Quattro_e_Cinquecento


504

Emilio Martín Gutiérrez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aunque no entra entre los objetivos de este trabajo plantear un estado de la 
cuestión, sí me gustaría resaltar las reflexiones de David E. Vassberg, José Luis 
Martín, José María Monsalvo, María Antonia Carmona, Esther Pascua, Chris 
Wickham o Riccardo Rao a la hora de analizar esta problemática con especial 
mención al aprovechamiento de los recursos naturales8. Este debate no está, ni 
mucho menos, cerrado. Sirva esta apretadísima síntesis, a modo de introducción, 
para presentar un caso de estudio centrado en el aprovechamiento de la grana en 
Andalucía Occidental durante el siglo XV.

2.	LA PROTECCIÓN DE LOS RECURSOS NATURALES

En las sociedades europeas occidentales la idea de paisaje, con un marcado 
sesgo cultural, se fue construyendo en torno a un discurso ideológico asentado 
en palabras y/o en imágenes9. El impacto antrópico sobre el medio fue sentido 
como una preocupación y en la documentación son frecuentes las alusiones a 
problemas ambientales que cubren un amplio espectro: desde la contaminación 
del agua hasta la pérdida o deterioro de masas forestales. Esta información 
nutre el contenido de una narrativa centrada en el estudio de la interacción de 
la sociedad con el medio ambiente10. 

tierra. Fiscalidad y agricultura en España (Siglos XII-XX), Córdoba, Santiago de Compostela-Vigo-Valencia, Universidad, 
2008, 17-57, p. 17.

8.   Vassberg, David E.: Tierra y sociedad en Castilla. Señores, poderosos y campesinos en la España del siglo XVI, Barcelona, 
Crítica, 1986. Martín Martín, José Luis: «Evolución de los bienes comunales en el siglo XV», Studia Historica. Historia 
Medieval, 8 (1990), pp. 7-46. Monsalvo Antón, José María: «Paisaje agrario, régimen de aprovechamientos y cambios 
de propiedad en la Tierra de Ávila durante el siglo XV. La creación del término redondo de Zapardiel de Serrezuela», en 
Monsalvo Antón, José María: Comunalismo concejil abulense. Paisajes agrarios, conflictos y percepciones del espacio rural en 
la Tierra de Ávila y otros concejos medievales, Madrid, Diputación de Ávila, 2010, 19-112, p. 60. Carmona Ruiz, María Antonia: 
«Los bienes comunales y su papel en la economía rural de Carmona», en González Jiménez, Manuel (dir.): Carmona. 
7000 años de Historia Rural. Actas del VII Congreso de Historia de Carmona, Carmona, Universidad y Ayuntamiento, 2011, 
285-306. Pascua Echegaray, Esther: Señores del paisaje. Ganadería y recursos naturales en Aragón, siglos XIII-XVII, Valencia, 
Universidad, 2012, pp. 63-70. Wickham, Chris: «Espacio y sociedad en los conflictos campesinos en la Alta Edad Media», 
en Rodríguez, Ana (ed.): El lugar del campesino. En torno a la obra de Reyna Pastor, Valencia, Universidad-CSIC, 2007, 
33-60. Rao, Riccardo: Comunia. Le risorse collettive nel Piemonte comunale, Milano, Il Filarete, 2008, pp. 16-39.

9.   Tosco, Carlo: El paisaje como historia, Cádiz: Universidad, 2020. La construcción de un discurso urbano-céntrico 
ha tenido un amplio predicamento en la narrativa. Aun a riesgo de resultar extremadamente esquemático, esta lectura 
ha valorado de forma positiva la creación de paisajes agrarios y ha dejado en una posición marginal los espacios incultos 
-bosques, montañas, humedales, estuarios -a pesar de que el aprovechamiento de sus recursos naturales fuese habitual 
en las comarcas mediterráneas: Martín Gutiérrez, Emilio: «Sistemas socio-ecológicos. El aprovechamiento de las 
marismas en la región del Golfo de Cádiz durante el siglo XV», en Arias-García, Jonatan, García-Contreras Ruiz, 
Guillermo, Malpica Cuello, Antonio (a cura di): Los humedales de Andalucía como sistemas socio-ecológicos. Aproximaciones 
multidisciplinares, Granada, Alhulia, 2019, pp. 61-119. Idem: «El paisaje desde dentro y desde fuera. Algunas reflexiones 
sobre los ecosistemas de la Riparia desde las fuentes escritas del siglo XV en Andalucía Occidental», Heredium. Collana 
della Scuola di Specializzazione in Beni Architettonici e del Paesaggio del Politecnico di Torino, En prensa.

10.   Horden, Peregrine & Purcell, Nicholas: The corrupting sea. A study of Mediterranean history, Oxford, Blackwell 
Publishing, 2000. Hoffmann, Richard C: An Environmental History of Medieval Europe, Cambridge, University Press, 
2015. Mouthon, Fabrice: Le sourire de Prométhée. L’homme et la nature au Moyen Âge, Paris, La Découverte, 2017, p. 
5-6. Hermon, Ella & Watelet, Anne 2012. (a cura di), Riparia, un patrimoine culturel. La gestion intégrée des bords de 
l’eau. Actes de l’atelier Savoirs et pratiques de gestion intégrée des bords de l’eau, Oxford, BAR, 2012. Martín Gutiérrez, 
Emilio: «Sistemas socio-ecológicos…», pp. 61-119.



505ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía﻿

En relación con los bosques, los investigadores han subrayado las medidas 
adoptadas encaminadas a su protección11. Entre los recursos naturales susceptibles 
de ser salvaguardados estaba la grana –kermes vermilio: la excrecencia depositada 
por el quermés, esto es, un insecto parecido al pulgón– sobre montes con 
coscoja «en años de muchas lluvias, humedad y nieblas» según la descripción del 
botánico andalusí Abūl Hayr al’Išbīlī en el siglo XI12. Aunque tendió a mezclarse 
con demasiada frecuencia en las fuentes narrativas, hay que distinguir entre la 
grana y la cochinilla: si la primera se localizaba en robles, encinas y coscojas, la 
segunda –fundamental en la vida económica y cultural del antiguo México e 
introducida en Europa a partir 1523– se recogía en los cactus del género Opuntia 
denominados Nopal o Chumbera13. Así pues, ambos recursos naturales pertenecen 
a ecosistemas diferentes.

La grana quedó fosilizada en la toponimia menor: por ejemplo, y sin pretender 
exponer un listado exhaustivo, en la «Cabeza de la Grana» en Vejer de la Frontera, 
en la homónima «Cabeza de la Grana» –probablemente, el actual Cabo de Gracia– 
en la Sierra de la Plata en El Estrecho de Gibraltar14 o en «Chiclana de la Grana» 
como el cronista Agustín de Horozco denominaba a esta localidad gaditana15. Ahora 
bien, a la hora de interpretar esta microtoponimia hay que tomar precauciones 
para no incurrir en errores como me ha sucedido en alguna ocasión16.

Como decía con anterioridad, la protección de estos ecosistemas tenía como 
objetivo salvaguardar los recursos naturales –entre los que se encontraba la 
grana– valiosos para la sociedad del siglo XV. Presentaré, de forma sucinta, esta 

11.   Segura Graiño, Cristina: «Las Ordenanzas de Morón de la Frontera. ¿Preocupación ecológica en la Edad 
Media?», en Córdoba de la Llave, Ricardo, Pino García, José Luis & Cabrera Sánchez, Margarita (coord.): Estudios 
en homenaje al profesor Emilio Cabrera, Córdoba, Universidad, 2015, pp. 585-592. Rey Castelao, Ofelia: «Montes, bosques 
y zonas comunales: aprovechamientos agrícola-ganaderos, forestales y cinegéticos», en Aranda Pérez, Francisco José 
(ed.): El mundo rural en la Espala Moderna. Actas de la VII Reunión Científica de la Fundación Española de Historia Moderna, 
Cuenca, Universidad de Castilla-La Mancha, 2004, 907-964. Martín Gutiérrez, Emilio: Paisajes, ganadería y medio 
ambiente en las comarcas gaditanas. Siglos XIII al XVI, Cádiz, Universidad, 2014, pp. 143-147.

12.   Abūl Hayr al’Išbīlī: Libro base del médico para el conocimiento de la botánica por todo experto, Madrid, CSIC, 
2007, pp. 627. Bustamante Costa, Joaquín: «Invertebrados terrestres mencionados en la ʻUmdat al-ṭabīb de Abū 
l-Jayr al-Išbīlī» en García Sánchez, Expiración (ed.): Ciencias de la naturaleza en al-Andalus. Textos y estudios, Granada, 
CSIC Escuela de Estudios Árabes, 2014, 181-210, p. 194. Gil Palomo, Carlos, Juáres Castillo, José Manuel: Sobre las 
plantas silvestres de Cástaras. Usos y costumbres tradicionales en un lugar de la Alpujarra, Jaén, Ediciones RaRo, 2005, p. 46.

13.   Serrano Montes, José Luis, Olmedo Cobo, José Antonio, Gómez Zotano, José & Martínez Ibarra, Emilio: 
«Dactylopius opuntiae vs. Opuntia Picus-indica en España. Análisis espacio-temporal y repercusiones paisajísticas a través 
de los medios de comunicación on-line», Anales de Geografía de la Universidad Complutense, 38, 1, (2018), 195-217, p. 197.

14.   Archivo Histórico Provincial de Cádiz (HPC), Protocolos Notariales (PN), Vejer de la Frontera, Año 1543, s/f. 
Pascual Barea, Joaquín: «El paisaje histórico de los términos de Tarifa y Algeciras según la toponimia del Libro de 
la Montería en el siglo XIV», en Martín Gutiérrez, Emilio: El paisaje rural en Andalucía Occidental durante los siglos 
bajomedievales. Actas de las I Jornadas Internacionales sobre paisajes rurales en época medieval. Cádiz, 1 y 2 de abril de 2009, 
Cádiz, Universidad, 2011, 107-145, pp. 131.

15.   Horozco, Agustín de: Historia de Cádiz, Cádiz, Universidad, 2001, pp. 171.
16.   Así, el topónimo «Valdelagrana» designa el antiguo Coto de la Isleta en El Puerto de Santa María. En 1882 el 

conde de Valdelagrana don Francisco Losada de las Rivas contrajo matrimonio con doña María del Carmen Fernández 
propietaria de este espacio por herencia de su padre el duque de Medinaceli. El título «Valdelagrana» aludía a una 
finca de caza en la Sierra de Andújar. Pérez Fernández, Enrique: El Coto de la Isleta y Valdelagrana-El Puerto de Santa 
María. Geohistoria de un espacio entre el mar y las marismas, Cádiz, El Boletín, 2017, p. 97.



506

Emilio Martín Gutiérrez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

problemática atendiendo a dos ámbitos interconectados entre sí: las ordenanzas 
de montes y la emisión de licencias concejiles junto con la conflictividad entre 
localidades limítrofes.

2.1. LAS ORDENANZAS DE MONTES

Los paisajes de la grana –ecosistemas integrados por robles, encinas y coscojas– 
están documentados en varias comarcas peninsulares. A modo de ejemplo, 
presentaré tres casos que, manteniendo como denominador común la protección 
del bosque, muestran algunas interesantes particularidades. El primero se centra 
en la vertiente meridional del Tajo extremeño en los términos de Alcántara o en 
los de Cáceres donde había «mucha coscoja de la que se saca mucha grana». Las 
prácticas llevadas a cabo por los campesinos intentaron ser reguladas mediante 
una Provisión Real de los Reyes Católicos:

Muchas personas cortan la dicha coscoja para fornos e para otras cosas. E que asy mismo al 
tiempo que la dicha grana se coje, las personas que la cojen cortan la rama e otros cojen la dicha 
grana syn sazón […] Nos fue suplicado […] que las coscojas no se saquen ni corten de rayz e que 
asy mismo la dicha grana no se coja syn sazón17.

El segundo ejemplo, toma como referencia el articulado de las ordenanzas 
de Jorquera, en la margen izquierda del Júcar, en el señorío de Villena. El texto, 
aprobado en 1578, se centra en la protección de las huertas, viñas, sembrados y 
bosques de la localidad. Los «Caballeros de la Sierra» fueron los encargados de 
vigilar el término y, en este caso concreto, tuvieron como misión identificar los 
lugares en los que había grana y de protegerlos:

Otrosí que los dichos cavalleros sean tenidos de guardar y guarden la grana doquiera que la 
oviere en los términos de la dicha villa de Jorquera en el tiempo que fuere de guardar y que el 
dicho conçejo les dé ayuda si menester fuere para la guardar. E que los dichos cavalleros sean 
thenidos de notificar e hazer saber al dicho conçejo los lugares donde estuviere la dicha grana 
so cargo de los juramentos que hechos tienen y de aquí adelante hizieren. Y si no lo hizieren 
saber al dicho conçejo, que incurran en pena de mil marauedíes18

Finalmente, en las ordenanzas municipales del ducado de Medina Sidonia se 
ordenaba la protección del arbolado frente al campesino, el ganado y el fuego:

Otrosí, mando que ninguna persona corte los montes de la grana por el pie ni por la rama no 
seyendo tiempo de cogella ni metan en los dichos montes cabras en el tiempo que criaren la 
dicha grana so pena de seiscientos maravedís al que la cortare, e otros tantos por hato de cabras.

17.   Clemente Ramos, Julián: «El medio natural en la vertiente meridional del Tajo extremeño», Anuario de Estudios 
Medievales, 30, 1 (2000), 319-386, pp. 328-329 y 359.

18.   Moreno Ollero, Antonio: «Ordenación del territorio de Jorquera a través de sus ordenanzas (1578)», en 
Congreso de Historia del Señorío de Villena. Albacete 23-26 octubre 1986, Albacete, Instituto de Estudios Albacetenses-
Diputación, 1987, 261-267, p. 262.



507ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía﻿

Otrosí, mando que los montes de la grana los aceren en los lugares do los suelen acerar de 
costumbre, porque los fuegos no los enpesca, e qualquier que echare fuego a sabiendas pague 
cinco mill maravedís de pena, e denle cien azotes, e si de otra manera lo echare, pague los 
dichos cinco mill maravedís de pena, la tercia parte para el acusador e las dos para las obras19.

Como acabo de señalar, en cada uno de estos ejemplos –se podrían añadir 
otros– hay una preocupación evidente por defender un ecosistema y los recursos 
naturales susceptibles de ser explotados. Pero no se trata solo de textos legales, ya 
que esta sensibilidad afloraba también en las crónicas: así Pedro de Medina, autor 
de la «Crónica de los Duques de Medina Sidonia», a la hora de describir la villa de 
Chiclana, valoraba la grana como un recurso muy valioso y denunciaba que desde 
hacía treinta años no se recogía ya que «se quemaron los montes en que nacía»20.

2.2. LA EMISIÓN DE LICENCIAS CONCEJILES Y  
LA CONFLICTIVIDAD ENTRE LOCALIDADES LIMÍTROFES

Un aspecto interesante a tener en cuenta es el relativo a la emisión de licencias 
por parte de las autoridades concejiles con el objeto de controlar el acceso y los 
recursos de estos ecosistemas21. 

Reunido el concejo jerezano el 14 de abril de 1455, un grupo de campesinos –de 
los que no sabemos ni sus nombres ni su número– denunció que el mayordomo 
Juan Melgarejo les impedía coger la grana y les quitaba las que ya hubiesen 
recogido. Esta medida agravaba una situación ya de por sí complicada debido a 
que tenían que competir con los que, desde localidades cercanas, acudían con el 
mismo propósito. El concejo decidió mantener la prohibición hasta finales del 
mes de abril, conceder licencias a los jerezanos a partir del 1 de mayo e impedir 
la llegada de otros colectivos foráneos22. Si en Olvera la capacidad para emitir 
licencias recayó en el arrendador de la grana23, en las localidades del señorío de 
los duques de Medina Sidonia esta misión fue desempeñada «por la persona que 
yo [se refiere, al duque] pusiere en cada lugar»24. Estos ejemplos muestran una 
problemática sobre la que, quizás, sería necesario reflexionar: me refiero a que 

19.   Galán Parra, Isabel: «Las Ordenanzas de 1504 para Huelva y el Condado de Niebla», Huelva en su Historia, 
3, (1990), 107-174, pp. 155-156.

20.   Medina, Pedro de: Crónica de los duques de Medina Sidonia, Madrid, 1861, pp. 274-275. Galán Parra, Isabel: 
«El linaje y los estados señoriales de los duques de Medina Sidonia a comienzos del siglo XVI», En la España Medieval, 
11 (1988), 45-78, p. 73. Bohórquez Jiménez, Domingo: El ducado de Medina Sidonia en la Edad Moderna: Chiclana de la 
Frontera. Demografía, economía, sociedad e instituciones (1504-1810), 2 vols., Cádiz, Diputación, 1999, vol. I, pp. 306-307.

21.   Aunque no tengo espacio para desarrollar esta cuestión, sí me gustaría indicar que las licencias para cortar 
madera son un claro ejemplo.

22.   Archivo Municipal de Jerez de la Frontera (AMJF), Actas Capitulares (AC), Año 1455, fol. 37r. Carmona Ruiz, 
María Antonia & Martín Gutiérrez, Emilio (eds.): Recopilación de las Ordenanzas, Cádiz, Universidad, 2010, p. 168.

23.   Rojas Gabriel, Manuel: Olvera en la Baja Edad Media. Siglos XIV y XV, Cádiz, Diputación, 1988, p. 213.
24.   Galán Parra, Isabel, «Las Ordenanzas de 1504…», pp. 155-156.



508

Emilio Martín Gutiérrez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

la emisión de licencias y la elaboración de listados implicaba el reconocimiento 
de las personas25.

Las autoridades concejiles también recabaron información en torno a la 
capacidad para recolectar grana en cada temporada. Así, el 26 de abril de 1460 
el duque Juan Alonso Pérez de Guzmán ordenaba al alcaide de Medina Sidonia 
Bartolomé Basurto que prohibiese su recogida ya que no había mucha y prefería 
«que [la poca que hubiese] quede[se] para cabrahigo»: esto es, la higuera silvestre, 
con lo que se buscaba ayudar a dispersar la grana. Esta misma orden debía ejecutarse 
en Vejer y Chiclana26.

También se ha conservado información sobre los años en los que no hubo grana. 
Aunque carezco de pruebas documentales, sospecho que esta contingencia tuvo 
un impacto no sólo en la economía señorial sino también en la del campesinado. 
En la primavera de 1535 las autoridades concejiles de Rota enviaron veedores al 
término para que:

viesen si avía grana en ellos que se pudiesen cojer. Los quales fueron a ver los dichos montes y 
dieron fe ante mi [el regidor de la villa] que no avía grana en ellos ninguna. Yo el dicho escriuano 
doy fe e testimonio que en el dicho año de quinientos e treinta e çinco no se cojó ninguna 
grana por los vecinos de la dicha villa ni otras personas porque no hobo como dicho es y del 
pedimiento del señor alcaide Diego Sanches de Cartagena recabdador de su señoría doy la 
presente firmada de su nombre27.

Los conflictos entre localidades limítrofes fueron innumerables: en Écija o 
en Carmona se prohibía a las «personas de las çibdades e villas de la comarca» 
que entrasen en su término a recoger la grana «so pena de perder las bestias e 
herramientas y aparejos que ansí touiere»28. El 20 de abril de 1435 el concejo de Rota 
impedía a los vecinos y moradores de Jerez que acudiesen a los «montes de Rota 
a coger grana». La prohibición se acompañaba con penas de prisión y multas que 
alcanzaban los 2.000 maravedíes29. En 1454 los vecinos de Rota denunciaban a los de 
Sanlúcar no sólo porque habían «talado el alcornocal del dicho monte [llevándose 
la] madera e leña verde», extrayendo piedras, cogiendo grana o plantando viñas, 

25.   En opinión de Etienne Hubert para conocer a todos y a cada uno, para disciplinar el comportamiento de 
los individuos, para controlar a las personas, era imprescindible saber quién era cada uno, cómo encontrarlo y dónde 
localizarlo. No era solo un conjunto de problemas prácticos que no tenían una solución sencilla, sino que «identificare 
la persona, registrarla, diventava una necessità di governo, di questo governo delle liste, per usare l’espressione felice di 
Giuliano Milani». Hubert, Etienne: «Il progetto di una società evidente. Riconoscere le persone e le cose nello spazio 
politico (XII-XIII secolo)», en Chiffoleau, Jacques, Hubert, Etienne & Mucciarelli, Roberta (a cura di): La necessità 
del segreto. Indagini sullo spazio politico nell’Italia medievale ed oltre, Roma, Viella, 2018, 239-265, p. 247.

26.   Rodríguez Liáñez, Laureano & Anasagasti Valderrama, Ana María: Medina Sidonia en la Baja Edad Media. 
Historia, Instituciones y Documentos, Cádiz, Ayuntamiento de Medina Sidonia, 1994, pp. 455-456.

27.   Archivo Histórico Nacional (AHN), Sección Nobleza, Osuna, Caja1633, Documento 18. «Testimonio de que en 
el año 1535 no se recogió grana en los montes de la villa de Rota (Cádiz) por no tener frutos».

28.   González Jiménez, Manuel: op. cit., 2, p.70. Martín Ojeda, Marina (ed.): Ordenanzas del concejo de Écija, 
Écija, Ayuntamiento, 1990, p. 314.

29.   Jerez respondía prohibiendo la entrada de los roteños a coger grana, esparto, a cazar o a trasladar sus ganados. 
AMJF, AC, Año 1435, fols. 40v-41r.



509ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía﻿

sino también porque se habían aprovechado de los recursos de la costa30. El 22 de 
abril de 1500 se denunciaba en el cabildo jerezano que los alcaldes y el alguacil de 
Puerto Real estaban deteniendo a los campesinos jerezanos que cogían grana31. 

Aunque solo he querido incluir algunos casos andaluces, estos conflictos también 
ocurrieron en otras regiones peninsulares: por ejemplo, en 1316 los concejos de 
Chinchilla y Almansa llegaron a un acuerdo para evitar los problemas motivados por 
el aprovechamiento de los recursos naturales entre los que se encontraban la grana32.

3.	EL TRABAJO EN TORNO A LA GRANA

Leo en la «Crónica de los Duques de Medina Sidonia» de Pedro de Medina el 
siguiente párrafo:

Estaba en Chiclana un hacedor que recibía esta grana y pagaba a tantos maravedíes por libra 
de la que traían cogida según había la grana aquel año: que, si había mucha, cogíase más y 
pagábase lo ordinario a veinte maravedíes o a medio real por cada libra; y, si había poca, porque 
se tardaba más en coger, pagábase a treinta maravedíes y a real. Salían de la villa por los campos 
a coger grana los hombres, mujeres y muchachos, casi todo el pueblo. Y estaban en el campo 
toda la semana a coger la dicha grana. Y la que se cogía, traíanla a la Casa donde se recibía y allí 
se pesaban las libras que cada uno traía. Y se daba lo que de suso es dicho por cada libra por el 
trabajo de cogerla: que la grana no se pagaba, que era del duque porque nacía en su tierra. Y 
después de la grana cogida, se curaba y se sacaba el polvo y se vendía a mercaderes que la venían 
a comprar de muchas partes y se daba por ella mucho precio33.

Este texto alude a las fases relacionadas con el trabajo en torno a la grana: 
la recolección, su transformación en un producto y su inclusión en el mercado.

3.1. LA RECOLECCIÓN DE LA GRANA

La recolección de la grana se realizaba en primavera como ya fue descrita por 
el botánico andalusí Abūl Hayr al’Išbīlī34. Los trabajos se llevaban a cabo entre 
mayo y junio, los meses en que «se desacotaba la grana»35. Resulta complicado 
presentar un cuadro homogéneo de los campesinos que recolectaban la grana. 

30.   AHN, Osuna, Caja 183, Documento 14-18, Año 1450, «Documentación relativa al deslinde y amojonamiento de 
los términos divisorios y jurisdiccionales de la villa de Rota (Cádiz) con la de Sanlúcar de Barrameda (Cádiz)», fols. 19-20.

31.   AMJF, AC, Año 1500, fol. 224r. Aunque la villa había sido fundada en el término jerezano en 1483, Jerez consiguió 
recuperar su jurisdicción en 1488. Martín Gutiérrez, Emilio: La identidad rural de Jerez de la Frontera. Territorio y 
poblamiento durante la Baja Edad Media, Cádiz, Universidad, 2003, pp. 162-166. 

32.   A la misma solución llegaron los concejos de Caudete y Almansa en 1341. González Arce, José Damián: «La 
fiscalidad agraria…», op. cit., p. 129.

33.   Medina, Pedro de: op. cit., pp. 274-275.
34.   Abūl Hayr al’Išbīlī: op. cit, p. 627.
35.   González Jiménez, Manuel: op. cit., p. 69. González Gómez, Antonio: Transcripción del libro de las Ordenanzas 

antiguas de Lepe, Lepe, Ayuntamiento, 2001, p. 37. Galán Parra, Isabel, «Las Ordenanzas de 1504…», pp. 155-156. AMJF, 
AC, Año 1503 fols. 338r-338v; Año 1513, fol. 254v.



510

Emilio Martín Gutiérrez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

En principio, parto de la siguiente hipótesis: estos trabajos eran un complemento 
para la economía familiar de los grupos más desfavorecidos de la sociedad. Esta 
es al menos la lectura que se desprende del texto del cronista gaditano Agustín de 
Horozco a finales del siglo XVI: valoraba de forma positiva la fortuna de Chiclana 
ya que la cosecha de grana «era utilísima y dada como del cielo con particular 
providencia para socorro y granjería de la gente pobre que la coge»36. Dejando a 
un lado esta interpretación paternalista –la obtención de un producto depende, 
realmente, del trabajo de las personas– parece evidente que «esa gente pobre» 
–o de «poca hacienda», como veremos en el siguiente documento– buscaba 
alternativas que mejorasen su situación económica. El aprovechamiento de los 
recursos naturales de los espacios comunales tuvo un papel determinante en el 
equilibrio del sistema social37.

En la documentación de finales del siglo XV he localizado algunos datos sobre la 
formación de cuadrillas de campesinos: una práctica que bien podría retrotraerse 
a épocas anteriores38. En algunas ocasiones, estas personas se trasladaron de una 
localidad a otra para recoger la grana. Así ocurría en el término de Aspe en la 
actual provincia de Alicante: en 1434, en un pleito entre esta localidad y Orihuela, 
los vecinos de esta última manifestaron que en los años anteriores fue frecuente 
«la concentración de cerca de trescientas personas procedentes de Orihuela que 
acudían a dicho territorio a recolectar grana, coger madera, hacer carbón vegetal y 
cazar conejos y perdices». En ningún momento, según la declaración de los testigos, 
fueron molestados y realizaron estos trabajos sin protección39. En la segunda mitad 
del siglo XV el conde de Ureña atendía a la petición del duque de Medina Sidonia 
para que un grupo de campesinos se dirigiese desde Morón a Chiclana:

Se an buscado y fallado –y creo que buenos– para aquello que vuestra señoría manda. Porque son 
buenos hombres del campo y de poca hasyenda para que estén allá sospirando por ella. Mande 
vuestra señoría enviar carta si an de llevar para Chiclana porque allá sepan porqué van y a lo que 
van; y también los libramientos que vuestra señoría dise que mandaría enviar en sabiendo sus 
nombres. Los quales son estos que van en esta memoria40.

36.   Horozco, Agustín de: op. cit, p. 171.
37.   Martín Gutiérrez, Emilio: “Jerez de la Frontera a la luz de la Información o Probanza de 1505: interacción 

sociedad – medio ambiente”, Norba. Revista de Historia, 25-26, (2012-2013), 227-246.
38.   En los «Milagros de Santo Domingo de Silos» se recreaban escenas de campesinos trabajando en los campos 

y bosques. En 1283 una cuadrilla de campesinos -Salvador de Sevilla, Pascual Pérez, Ibáñez Domingo y su hijo Antón 
-se dirigió a coger grana al bosque de Atrera, en las cercanías de Arcos. Allí fueron capturados y llevados a Ronda. 
González Jiménez, Manuel & Molina Molina, Ángel Luis. (eds.): Los milagros romanzados, Murcia, Academia Alfonso 
X el Sabio, 2008, pp. 156-157.

39.   Barrio Barrio, Juan Antonio: «El campesinado en la Frontera Meridional del Reino de Valencia. Del hambre 
de tierras y el autoabastecimiento a la búsqueda del beneficio y la especulación, siglos XIII-XV», en Furió, Antoni & 
García-Oliver, Ferran (Coord.): Pautes de consum i nivells de vida al món rural medieval. Ciclo de conferencias celebra-
das en la Universidad de Valencia entre el 18 y el 20 de septiembre de 2008. Texto recuperado en https://www.uv.es/
consum/barrio.pdf [último acceso 17 de septiembre de 2020]

40.   AHN, Sección Nobleza, Osuna, Caja 35, Documento 123. «Carta de Pedro Casas al conde de Ureña comunicándole 
el envío a Chiclana de los hombres de Morón [de la Frontera] (Sevilla) que le había pedido para guardar la grana [sic]. 
Segunda mitad del siglo XV».

https://www.uv.es/consum/barrio.pdf
https://www.uv.es/consum/barrio.pdf


511ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía﻿

Estos movimientos podrían equipararse, siguiendo la catalogación efectuada 
por Mercedes Borrero, al de los campesinos que efectuaban una migración de corto 
radio, vinculada a trabajos estacionales41.

Ahora bien, sin negar esta imagen, la realidad, como siempre sucede, fue, y es, 
compleja y contradictoria. Lo intentaré explicar a través del siguiente ejemplo. El 
20 de mayo de 1513 Francisco Vela, Benito Sánchez Vaquero, Pedro Vela y García 
Guzmán, en representación de otros vecinos, acudieron al cabildo jerezano. En los 
días y semanas anteriores habían ido a recoger grana en el término de Jerez42. De 
estos cuatro individuos, he localizado información sobre los tres primeros. Francisco 
Vela fue un ganadero que con 53 vacas participó en el sorteo de «echos» de 1519; 
Benito Sánchez recibió tierras en los repartos de «echos» en Torrecera en 1496; Pedro 
Vela obtuvo tierras en los repartos de «echos» en Guadalcabar en 150043. Estas tres 
personas no debían formar parte de esa «gente pobre» o de «poca hacienda» ya que 
sus perfiles ganaderos apuntan hacia otra realidad socio-económica. Es muy probable 
que estas personas hubiesen contratado a cuadrillas de campesinos desfavorecidos 
para que se encargasen de recoger la grana. Ahora bien, este ejemplo refuerza aún 
más si cabe la imagen de complementariedad entre los espacios cultivados e incultos, 
máxime si se tiene en cuenta que hablamos de una ciudad. 

Es complicado valorar la inversión económica en lo tocante a los trabajos de 
recolección de la grana. En 1513 los gastos de su recogida en Chiclana y en la Torre 
de Guzmán en Conil, arrojaron las cifras de 41 896 maravedíes y 9 680 maravedíes, 
respectivamente. Es probable que la diferencia entre ambas cantidades estribe en 
que en la primera partida estuviesen incluidos el valor del recurso y los costes de 
recaudación, mientras que en la segunda sólo se anotasen los gastos derivados 
de su recolección44. En Chiclana, si la cosecha había sido buena, se pagaba a 
razón de 20 maravedíes o medio real la libra y si, en cambio, había sido mala a 30 
maravedíes y a real la libra45.

En relación con las técnicas llevadas a cabo en la recolección, se podría pensar, 
en principio, que el campesinado aportaba su propio instrumental. Al menos esto 
es lo que se desprende de una ordenanza de Carmona en la que se promulgaban 
los castigos para aquellos que acudiesen desde otras localidades a recoger la grana: 
una multa de 600 maravedíes y la pérdida de «las bestias e herramientas y aparejos 

41.   Borrero Fernández, Mercedes: La organización del trabajo. De la explotación de la tierra a las relaciones 
laborales en el campo andaluz (Siglos XIII-XVI), Sevilla, Universidad, 2003, pp. 236-238.

42.   AMJF, AC, Año 1513, fol. 272r-272v.
43.   Martín Gutiérrez, Emilio: Paisajes, ganadería y medio ambiente en las comarcas gaditanas. Siglos XIII al XVI, 

Cádiz-Extremadura, Universidad, 2014, pp. 99 136-137 y 164.
44.   Archivo Ducal Medina Sidonia (ADMS), Legajo 2430, Año 1513, «Libro mayor de cuentas y gastos de la Casa 

de Medina Sidonia». Ladero Quesada, Miguel Ángel: La casa ducal de Medina Sidonia en Sevilla y su reino. 1282-1521, 
Madrid, Dykinson, 2015, p. 343. Agradezco al profesor Ángel Galán los comentarios realizados sobre estas cifras.

45.   Medina, Pedro de: op. cit., pp. 274-275.



512

Emilio Martín Gutiérrez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que ansí toviere»46. En Écija también se contemplaba la pérdida de la «herramienta 
que llevare» a los que acudiesen «a hazer leña o zenisa o carbón o a coxer grana»47. 

Sin embargo, en las ordenanzas de la localidad de Chinchilla –en la actual provincia 
de Albacete, e incluida en aquel momento en el marquesado de Villena– se detallaban 
los perjuicios ocasionados por la forma empleada en la recolección «a capucho y 
sacudida con garrote». La normativa, fechada en 1496, aporta detalles precisos:

Los dichos señores ordenaron e mandaron que agora e de aquí adelante, nyngunos vecinos ny 
barrannos non sean osados de coger la grana en los términos desta çibdad saluo a pulgar; es 
a saber: segada la mata o en la mysma mata. E que ninguno lieue belix ny espuerta aforrados 
para sacodir la grana nin pueda sacodir con garrote nin con otro palo alguno nin con punnal nyn 
cuchillo nin en otra forma alguna directe nin indirecte nin en capa nyn en manto nin en sáuana 
nyn en otra manera alguna saluo a pulgar según dicho es, so pena quel que lo contrario fisiere 
e belix o espuerta y ouyere y le fuese fallado que cayga e incurra en pena de mil maravedís a 
cada uno que de otra manera la cogiere o belix o espuerta se le fallare, la meytad para el que los 
tomare e la otra meytad pora el conçejo desta çibdad e más la grana e poluo perdida e todo el 
aparejo con que asy la cogiere48. 

De una forma más sucinta, esta misma orientación se encuentra en las Ordenanzas 
de la localidad onubense de Cartaya del año 1509: se prohibía que se cortase las ramas 
y matas de grana con herramientas y se ordenaba que fuesen recolectadas a mano:

Et otrosy, que ninguno sea osado a cortar las matas de la dicha grana al tiempo que se cogere 
salvo que la coja a pulgar so pena el que fuere hallado o le fuere provado por testigos que cortó 
alguna mata de las susodichas, pagará en pena seysçietos marauedies para mi cámara y demás 
aya perdido la dicha grana o la grana que asy cogiere49.

3.2. EL PROCESO DE TRANSFORMACIÓN Y LA 
INCLUSIÓN DE LA GRANA EN EL MERCADO

Una vez recogida la grana, se iniciaba el proceso de transformación. No es 
mucha la información que he localizado sobre esta fase. El característico color 
rojo de la grana, utilizado para teñir lanas y sedas, se conseguía «sometiendo a 
tostación el cuerpo del insecto». Los granos resultantes se trituraban y mezclaban 
con agua. Al cabo de unos días –alrededor de diez– el agua se colaba «y el 
granulado resultante era desecado para ser utilizado como tinte»50. Para lograr 

46.   González Jiménez, Manuel: op. cit., p. 70.
47.   Martín Ojeda, Marina: op. cit., p. 314.
48.   Sánchez Ferrer, José: «La grana un producto de la economía del marquesado de Villena», en Congreso de 

Historia del Señorío de Villena. Albacete 23-26 octubre 1986, Albacete, Instituto de Estudios Albacetenses-Diputación, 
1987, 361-370, p. 367.

49.   Quintanilla Raso, María Concepción: «La reglamentación de una villa de señorío en el tránsito de la Edad 
Media a la Moderna. Ordenanzas de Cartaya (Huelva) (Fines siglo XV-Primera mitad siglo XVI)», Historia. Instituciones. 
Documentos, 13 (1986), 189-259, pp. 212 y 225-226.

50.   Córdoba de la Llave, Ricardo: «Las técnicas preindustriales», en García Ballester, Luis (ed.): Historia de 
la ciencia y de la técnica en la corona de Castilla, 4 vols., Valladolid, Junta de Castilla y León, 2002, vol. 2, 223-434, p. 290.



513ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía﻿

este fin, la grana era transportada a un almacén: quizás una «casa» o cualquier 
otra instalación. En un documento fechado en 1253 se aludía a las «casas fechas en 
el corral do solían vender la grana en tiempos de moros» en Sevilla51. Junto a esta 
mención, he localizado referencias documentales a estas instalaciones en Rota, 
Chipiona52 y en Chiclana donde había una «casa» en la que se pesaba la grana53. 

El valor económico y cultural de la tela roja y de los diferentes tintes han sido 
analizados, de forma pormenorizada, por Amy Butler54. La presencia de la grana en el 
comercio fue la respuesta dada a la creciente demanda para la confección de paños. 
En Sevilla, importante centro mercantil y comercial, el negocio de la grana estuvo 
presente en el mercado. Enrique Otte puso el acento en su notable cotización: a 
principios del siglo XVI, el precio de la arroba oscilaba entre los 2 500 y los 3 500 
maravedíes55. Un caso interesante es el relativo al transporte de mercancías entre 
Sevilla y Córdoba a través del Guadalquivir llevado a cabo por los «barqueros de 
Córdoba», grupo integrado por cuarenta individuos a finales del siglo XV. Si entre los 
materiales transportados desde Sevilla a Córdoba se encontraba el hierro vizcaíno, 
entre los productos que descendían el río estaba el trigo, la lana, las pieles y la grana56.

El 20 de abril de 1534, ante el alcalde y recaudador del duque de Arcos Diego 
Hernández de Cartagena y del escribano López Díaz, se iniciaba la puja para obtener 
la renta de la grana en Rota y Chipiona. En las condiciones de la puja Pedro Díaz, 
vecino de Rota, exigió una instalación apropiada sin tener que pagar nada a cambio 
y manifestó que «lo que se diere al pueblo lo pague en tiempo y lo del señor non lo 
pague hasta en fin de agosto e antes si antes vendiere la grana» 57. Finalmente, fue 
el regidor de Rota Juan de Herrera quien finalmente la obtuvo58.

Con anterioridad he aludido a la presencia en el cabildo jerezano –el viernes 
20 de mayo de 1513– de Francisco Vela, Benito Sánchez Vaquero, Pedro Vela y 
García Guzmán. Una vez recogida la grana, la vendieron en Jerez y en El Puerto de 
Santa María «donde más les dan por ella» y donde «nunca jamás dan de alcauala 
ni diesmo de vna honza por libra». Y aunque así venía ocurriendo durante los 
últimos cincuenta años, denunciaban que el arrendador de la grana Rodrigo de 
Jerez les dificultaba este tipo de operaciones mercantiles. Solicitaban, por tanto, 

51.   El dato fue editado por Antonio Ballesteros en 1913: Otte Sander, Enrique: Sevilla y sus mercaderes, Sevilla, 
Fundación El Monte, 1996, pp. 45 y 61.

52.   AHN, Sección Osuna, Caja 1609, Documento 1-87 271, «Documentación relativa al arrendamiento y cobro de 
rentas de las villas de Rota y Chipiona». fols. 1-3.

53.   Medina, Pedro de: op. cit., pp. 274-275.
54.   Butler Greenfield, Amy: Un rojo perfecto. Imperio, espionaje y la búsqueda del color del deseo, Valencia, 

Universidad, 2010, p. 52.
55.   Otte Sander, Enrique: op. cit., p. 45.
56.   Córdoba de la Llave, Ricardo: «Comunicaciones, transportes y albergues en el Reino de Córdoba a fines de 

la Edad Media», Historia. Instituciones. Documentos, 22, (1995), 87-118, p. 103.
57.   AHN, Sección Osuna, Caja 1609, Documento 1-87 271, «Documentación relativa al arrendamiento y cobro de 

rentas de las villas de Rota y Chipiona». fols. 1-3.
58.   En la puja también participaron Hernando Ortiz y Pedro López de Toledo, vecinos de El Puerto, Pedro Díaz, 

vecino de Rota, Pedro Suazo y Pedro López, sin datos de su vecindad. AHN, Sección Osuna, Caja 1609, Documento 
1-87 271, «Documentación relativa al arrendamiento y cobro de rentas de las villas de Rota y Chipiona». fols. 1-3.



514

Emilio Martín Gutiérrez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

la protección de las autoridades concejiles jerezanas proclives a mantener «la 
costumbre que en esto se ha tenido hasta agora»59.

Aunque sea con brevedad, quisiera dar una pincelada centrada en el comercio 
exterior. La presencia de la grana en el comercio atlántico y mediterráneo –bien 
estudiada, entre otros, por Eduardo Aznar y José Enrique López de Coca– fue de 
la mano de su demanda para la confección de paños60. Desde Sevilla, Sanlúcar 
de Barrameda o la Bahía de Cádiz se exportaba la grana recogida en las tierras 
andaluzas o la que venía de Canarias o Berbería61. Al igual que con cualquier otra 
mercancía, su comercio se regía por los mecanismos impuestos por el mercado.

Desde el siglo XIV está atestiguado el interés de los mercaderes vénetos por 
la adquisición de la grana andaluza. En la documentación italiana el territorio 
hispalense aparece «como uno de los grandes centros mercantiles y financieros 
de la península Ibérica en el contexto europeo occidental». En la «Pratica 
della mercatura» de Francesco Balducci Pegolotti, escrito entre 1310 y 1340, se 
incluye una copia –al parecer, inexacta– de una ordenanza de Pisa de 1323 en la 
que se aludía al «comino di Spagna, sapone di Spagna, riso di Spagna y grana di 
Spagna». También en la «Pratica della mercatura», texto compilado a finales 
del siglo XIV por Simone di Giovanni Acciaiuoli, se reiteraba la importancia de 
este producto62.

4.	CONSIDERACIONES FINALES

La narrativa en torno a los bienes comunales –y no me refiero, exclusivamente, 
a la historiografía medieval, aunque esta época haya estado presente en las 
reflexiones– se viene articulando en torno a dos posiciones antagónicas: de 
un lado, aquellos que defienden que el aprovechamiento comunitario de los 
recursos naturales condujo a situaciones irresolubles; de otro, los que sostienen 
que las instituciones colectivas favorecieron la eficacia en el uso común de los 
recursos naturales63. Aunque, en aras de la brevedad, he dibujado un marco 
teórico excesivamente simplificado, el debate se ha ido enriqueciendo con la 

59.   AMJF, AC, Año 1513, fols. 272r-272v.
60.   En aras a la brevedad y por citar dos artículos, vénase: Aznar Vallejo, Eduardo: «Andalucía y el Atlántico 

Norte a fines de la Edad Media», Historia. Instituciones. Documentos, 30, (2003) 103-120, pp. 103-120. López de Coca 
Castañer, José Enrique: «Mercaderes genoveses en Málaga (1487-1516): los hermanos Centurion e Ytalian», Historia. 
Instituciones. Documentos, 7, (1980), 95- 123, pp. 100 y 103-105.

61.   Desde Sanlúcar de Barrameda se exportaba la grana que había sido recogida en Chiclana. Franco Silva, 
Alfonso & Moreno Ollero, Antonio: «Datos sobre el comercio del puerto de Sanlúcar de Barrameda en el primer 
tercio del siglo XVI», en Actas del II Coloquio de Historia Medieval Andaluza. Hacienda y comercio. Sevilla, 8-10 de abril, 
1981, Sevilla, Diputación, 1982, 283-296, p. 295.

62.   González Arévalo, Raúl: «Comercio exterior del Reino de Sevilla a través de los Manuales de Mercadería 
italianos bajomedievales», Historia. Instituciones. Documentos, 38 (2011), 219-253, pp. 222, 229 y 235.

63.   Hardin, Garret: «La tragedia de los comunes», Gaceta Ecológica, 37, (1995). Publicado originalmente en Sciencie, 
162 (1968), pp. 1243-1248. Ostrom, Elinor: El gobierno de los bienes comunes, México, FCE, 2011.



515ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía﻿

aportación de los investigadores64. Y de la misma manera que sucede con otras 
temáticas, hay una relación estrecha entre las preocupaciones actuales y la agenda 
del historiador: un buen ejemplo es el estudio de Tine de Moor no sólo por su 
planteamiento teórico sino también por el caso de estudio localizado en Flandes65. 

En la documentación consultada aflora con claridad la preocupación y el interés 
por defender los ecosistemas donde proliferaba la grana como se observa en el 
articulado de las ordenanzas citadas y se desprende de las licencias otorgadas 
por los concejos. 

Al igual que en otras comarcas europeas, en Andalucía Occidental el 
aprovechamiento de los comunales abarcaba una amplísima gama de actividades: 
desde la ganadería hasta el aprovisionamiento de leña o madera; desde la 
obtención del carbón hasta la apicultura, pasando por la recolección de frutos66. 
La creciente presión sobre estos espacios dejó sentir sus efectos en unos colectivos 
ya de por sí empobrecidos –o, simplemente, desprotegidos– a causa de las crisis 
de subsistencia que jalonaron el siglo XV y los primeros decenios del XVI67. 
Frente a esta realidad, fueron frecuentes las interpelaciones que abogaban 
por el mantenimiento de ciertos hábitos asentados en la tradición: en 1510 y 
en el suroeste de la campiña cordobesa la grana debería ser recogida «como 
antiguamente se acostumbra faser»68. Un amplio espectro de la sociedad europea, 
como sostiene Guy Bois, se fue encontrando fuera del sistema y con mayores 
dificultades para acceder a los recursos naturales: hombres y mujeres que 
formaron parte de las bolsas de excluidos en el Occidente bajomedieval69. Las 
investigaciones de Mercedes Borrero han arrojado mucha luz sobre la intensidad 

64.   Harvey, David: Città ribelli. I movimenti urbani dalla Comune di Parigi a Occupy Wall Street, Milano, Il Saggiatore, 
2013, pp. 89-111. Settis, Salvatore: Azione popolare, Cittadini per il bene comune, Torino, Einaudi, 2014, pp. 84-91. Laval, 
Christian & Dardot, Pierre: Común. Ensayo sobre la revolución en el siglo XXI, Barcelona, Gedisa, 2015, pp. 109-213. 

65.   De Moor, Tine: «La función del común. La trayectoria de un comunal en Flandes durante los siglos XVIII y 
XIX», en Gongost, Rosa & Lana, José Miguel (eds.): Campos cerrados, debates abiertos. Análisis histórico y propiedad de 
la tierra en Europa (siglos XVI-XIX), Navarra, Universidad, 2007, 111-139.

66.   Cabrera Muñoz, Emilio: «El bosque, el monte y su aprovechamiento en la España del sur durante la Baja 
Edad Media», en Pérez-Embid, Javier (ed.): Andalucía Medieval. Actas I Jornadas de Historia Rural y Medio Ambiente 
(Almonte, 23-25 mayo 2000), Huelva, Universidad, 2002, 249-272. Carmona Ruiz, María Antonia: «La transformación de 
los paisajes rurales en el valle del Guadalquivir tras la conquista cristiana (siglo XIII)», en Torró, Josep & Guinot, Enric 
(eds.): Trigo y ovejas. El impacto de las conquistas en los paisajes andalusíes (Siglos XI-XVI), Valencia, Universidad, 2018, 
93-117, pp. 108-112. Idem: «Ganadería y frontera: los aprovechamientos pastoriles entre los reinos de Sevilla y Granada. 
Siglos XIII al XV», En la España Medieval, 32, (2009), 249-272. 

Martín Gutiérrez, Emilio: «En los bosques andaluces. Los carboneros a finales de la Edad Media», en Arizaga 
Bolumburu, Beatriz et al. (ed.): Mundos medievales. Espacios, sociedades y poder. Homenaje al profesor José Ángel García 
de Cortázar, 2 vols., Santander, Universidad, 2012, vol. II, pp. 1561-1572.

67.   Menant, François: «Crisis de subsistencia y crisis agrarias en la Edad Media: algunas reflexiones previas», en 
Oliva Herrer, Hipólito Rafael & Benito i Monclús, Pere (eds.): Crisis de subsistencia y crisis agrarias en la Edad Media, 
Sevilla, Universidad, 2007, 17-60, pp. 17 y 21-22.

68.   López Rider, Javier: Santaella y el suroeste de la campiña cordobesa, Córdoba, 2017, Tesis Doctoral Inédita, vol. 
II, p. 820. Agradezco al autor su permiso para consultar el trabajo.

69.   Bois, Guy: La Gran Depresión Medieval. Los precedentes de una crisis sistémica, Valencia, Universidad, 2001, 
pp. 119-128.



516

Emilio Martín Gutiérrez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de este proceso que condujo, de manera inexorable, a un endeudamiento masivo 
del campesinado andaluz70. 

La recogida de la grana, al igual que ocurría con otros recursos naturales, 
ayudó a las familias campesinas más desfavorecidas; una actividad que se 
complementaba con la puesta en explotación de sus pequeñas parcelas de tierras. 
En este estudio he abordado la problemática en torno a la transformación de 
un aprovechamiento libre a otro, sujeto a una normativa concejil. Esta política 
dificultó y/o impidió el acceso a estos ecosistemas como se venía haciendo con 
anterioridad. En este sentido, la cita del cronista Pedro de Medina incluida en 
este trabajo es explícita: «que la grana no se pagaba, que era del duque porque 
nacía en su tierra». Esta afirmación resume de forma gráfica la presión que se 
venía ejerciendo sobre los bienes comunales. Esta dinámica –como decía al 
principio de la mano de Maria Ginatempo– propició que estos recursos fuesen 
«alienate a privati», que su aprovechamiento estuviese controlado y regulado 
por las ordenanzas municipales o que su fiscalización propiciase «pingui entrate 
per l’erario». Y aunque no quisiera repetir lo ya expuesto en el cuerpo de este 
artículo, sí me gustaría señalar un caso significativo en lo tocante a los procesos 
de privatización. Me refiero al «donadío cerrado» del jerezano Pedro Camacho 
de Villavicencio, «el Rico». La propiedad –con una superficie de 2 580 hectáreas 
y ubicada entre los caminos de Rota y Sanlúcar de Barrameda– fue valorada 
en torno a los doce millones de maravedíes e incluía «casas y choças y pilas y 
arboledas y los palmares y carrascales y tierras de pasto y de labor, con sus aguas 
y posos y con los montes y leña y con la grana y caça»71.

En definitiva, el estudio del aprovechamiento de la grana sirve, como si fuese 
un hilo conductor, para establecer la conexión entre ecosistemas, ciudades/
pueblos, campesinos y mercado. Los miembros de las oligarquías urbanas, 
los titulares de los señoríos y los comerciantes participaron de forma activa 
en la transformación de este recurso en un producto y buscaron controlar su 
comercialización. Por ejemplo, el miércoles 11 de agosto de 1490 el genovés 
Juan de Sastres, estante en Jerez, emitía una carta de poder para que el genovés 
Bernardo, vecino de Chiclana, recaudase las cantidades que le adeudaban del 
diezmo de los ganados, miel, cera y grana de la villa de El Puerto de Santa María72. 
Las deudas generadas por las rentas de las alcabalas en Jerez y Utrera fechadas 
en 1490 permiten identificar a algunas de las personas involucradas en este 
proceso. Este fue el caso de Horacio de Argumedo quien adeudaba al recaudador 

70.   Borrero Fernández, Mercedes: «Andalucía ante las crisis agrarias. La incidencia decisiva del factor 
endeudamiento a fines de la Edad Media» en Benito i Monclús, Pere (ed.): Crisis alimentarias en la Edad Media. 
Modelos, explicaciones y representaciones, Lleida, Milenio, 2013, pp. 231-250.

71.   Ruiz Pilares, Enrique: «El mayorazgo del veinticuatro Pedro Camacho de Villavicencio el Rico (1507). El 
patrimonio del caballero jerezano más acaudalado de su tiempo», En la España Medieval, 35, (2012), 317-347, p. 344.

72.   AMJF, PN., Año 1490, fol. 254r.



517ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía﻿

Gonzalo de Valencia 3 316 maravedíes por las rentas de la miel, cera y grana73. 
Las actividades del mercader y calcetero jerezano Diego de Lepe apuntan en 
esta misma línea interpretativa: en 1530 fue arrendador de las rentas de la miel, 
cera y grana en compañía de Pedro de Carmona, Melchor de Sevilla, Antón de 
Marrache y el genovés Francisco Catano74. 

73.   AMJF, PN., Año 1490, fol. 152r-152v.
74.   Martín Gutiérrez, Emilio: «El memorial de bienes y deudas de Diego de Lepe (1517): a propósito del sistema 

crediticio en Jerez de la Frontera», Historia. Instituciones. Documentos, 44, (2017), 179-209, p. 183.



518

Emilio Martín Gutiérrez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Abūl Hayr al’Išbīlī: Libro base del médico para el conocimiento de la botánica por todo 
experto, Madrid, CSIC, 2007.

Aznar Vallejo, Eduardo: «Andalucía y el Atlántico Norte a fines de la Edad Media», 
Historia. Instituciones. Documentos, 30, (2003), pp. 103-120.

Barrio Barrio, Juan Antonio: «El campesinado en la Frontera Meridional del Reino de 
Valencia. Del hambre de tierras y el autoabastecimiento a la búsqueda del beneficio y 
la especulación, siglos XIII-XV», en Furió, Antoni & García-Oliver, Ferran (Coord.): 
Pautes de consum i nivells de vida al món rural medieval. Ciclo de conferencias celebradas 
en la Universidad de Valencia entre el 18 y el 20 de septiembre de 2008. Texto recuperado 
en https://www.uv.es/consum/barrio.pdf

Bohórquez Jiménez, Domingo: El ducado de Medina Sidonia en la Edad Moderna: Chiclana 
de la Frontera. Demografía, economía, sociedad e instituciones (1504-1810), 2 vols., Cádiz, 
Diputación, 1999.

Bois, Guy: La Gran Depresión Medieval. Los precedentes de una crisis sistémica, Valencia, 
Universidad, 2001.

Borrero Fernández, Mercedes: «Andalucía ante las crisis agrarias. La incidencia decisiva 
del factor endeudamiento a fines de la Edad Media» en Benito i Monclús, Pere (ed.): 
Crisis alimentarias en la Edad Media. Modelos, explicaciones y representaciones, Lleida, 
Milenio, 2013, pp. 231-250.

Borrero Fernández, Mercedes: La organización del trabajo. De la explotación de la tierra a 
las relaciones laborales en el campo andaluz (Siglos XIII-XVI), Sevilla, Universidad, 2003.

Bustamante Costa, Joaquín: «Invertebrados terrestres mencionados en la ̒ Umdat al-ṭabīb 
de Abū l-Jayr al-Išbīlī» en García Sánchez, Expiración (ed.): Ciencias de la naturaleza en 
al-Andalus. Textos y estudios, Granada, CSIC Escuela de Estudios Árabes, 2014, pp. 181-210.

Butler Greenfield, Amy: Un rojo perfecto. Imperio, espionaje y la búsqueda del color del 
deseo, Valencia, Universidad, 2010.

Cabrera Muñoz, Emilio: «El bosque, el monte y su aprovechamiento en la España del 
sur durante la Baja Edad Media», en Pérez-Embid, Javier (ed.): Andalucía Medieval. 
Actas I Jornadas de Historia Rural y Medio Ambiente (Almonte, 23-25 mayo 2000), Huelva, 
Universidad, 2002, pp. 249-272.

Carmona Ruiz, María Antonia: «La transformación de los paisajes rurales en el valle del 
Guadalquivir tras la conquista cristiana (siglo XIII)», en Torró, Josep & Guinot, Enric 
(eds.): Trigo y ovejas. El impacto de las conquistas en los paisajes andalusíes (Siglos XI-XVI), 
Valencia, Universidad, 2018, pp. 93-117.

Carmona Ruiz, María Antonia: «Los bienes comunales y su papel en la economía rural de 
Carmona», en González Jiménez, Manuel (dir.): Carmona. 7000 años de Historia Rural. 
Actas del VII Congreso de Historia de Carmona, Carmona, Universidad y Ayuntamiento, 
2011, 285-306.

Carmona Ruiz, María Antonia: «Ganadería y frontera: los aprovechamientos pastoriles 
entre los reinos de Sevilla y Granada. Siglos XIII al XV», En la España Medieval, 32, 
(2009), pp. 249-272.

Carmona Ruiz, María Antonia & Martín Gutiérrez, Emilio (eds.): Recopilación de las 
Ordenanzas del Concejo de Xerez de la Frontera. Siglos XV-XVI. Estudio y edición. Cádiz, 
Universidad, 2010.

https://www.uv.es/consum/barrio.pdf


519ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía﻿

Clemente Ramos, Julián: «El medio natural en la vertiente meridional del Tajo extremeño», 
Anuario de Estudios Medievales, 30, 1 (2000), pp. 319-386.

Córdoba de la Llave, Ricardo: «Las técnicas preindustriales», en García Ballester, Luis 
(ed.): Historia de la ciencia y de la técnica en la corona de Castilla, 4 vols., Valladolid, Junta 
de Castilla y León, 2002, vol. 2, pp. 223-434.

Córdoba de la Llave, Ricardo: «Comunicaciones, transportes y albergues en el Reino de 
Córdoba a fines de la Edad Media», Historia. Instituciones. Documentos, 22, (1995), 87-118.

De Moor, Tine: «La función del común. La trayectoria de un comunal en Flandes durante 
los siglos XVIII y XIX», en Gongost, Rosa & Lana, José Miguel (eds.): Campos cerrados, 
debates abiertos. Análisis histórico y propiedad de la tierra en Europa (siglos XVI-XIX), 
Navarra, Universidad, 2007, 111-139.

Franco Silva, Alfonso & Moreno Ollero, Antonio: «Datos sobre el comercio del puerto 
de Sanlúcar de Barrameda en el primer tercio del siglo XVI», en Actas del II Coloquio 
de Historia Medieval Andaluza. Hacienda y comercio. Sevilla, 8-10 de abril, 1981, Sevilla, 
Diputación, 1982, pp. 283-296.

Furió, Antoni: «Fiscalidad y agricultura en la Edad Media», en Vallejo Pousada, Rafael 
(ed.): Los tributos de la tierra. Fiscalidad y agricultura en España (Siglos XII-XX), Córdoba, 
Santiago de Compostela-Vigo-Valencia, Universidad, 2008, pp. 17-57.

Galán Parra, Isabel: «Las Ordenanzas de 1504 para Huelva y el Condado de Niebla», 
Huelva en su Historia, 3, (1990), pp. 107-174.

Galán Parra, Isabel: “El linaje y los estados señoriales de los duques de Medina Sidonia a 
comienzos del siglo XVI”, En la España Medieval, 11 (1988), pp. 45-78.

Gil Palomo, Carlos, Juáres Castillo, José Manuel: Sobre las plantas silvestres de Cástaras. 
Usos y costumbres tradicionales en un lugar de la Alpujarra, Jaén, Ediciones RaRo, 2005.

Ginatempo, Maria: «Processi di impoverimento nelle campagne e nei centri minori d’Italia 
centrosettentrionale nel tardo medioevo», en Feller, Laurent y Benito i Monclús, 
Pere (a cura di): Économies de la Pauvreté au Moyen Age, Casa de Velázquez de Madrid 
y la Ecole française de Rome, En prensa.

González Arce, José Damián: El negocio fiscal en la Sevilla del siglo XV. El almojarifazgo 
mayor y las compañías de arrendatarios, Sevilla, Diputación, 2017.

González Arce, José Damián: «La composición de los almojarifazgos señoriales del reino 
de Sevilla, siglos XIII-XV», Historia. Instituciones. Documentos, 41, (2014), 243-273.

González Arce, José Damián: «La fiscalidad agraria en el señorío de Villena en la Baja 
Edad Media», en Vallejo Pousada, Rafael (ed.): Los tributos de la tierra. Fiscalidad y 
agricultura en España (siglos XII-XX), Universidad, Córdoba-Santiago de Compostela-
Vigo-Valencia, 2008, pp. 103-135.

González Arévalo, Raúl: «Comercio exterior del Reino de Sevilla a través de los Manuales 
de Mercadería italianos bajomedievales», Historia. Instituciones. Documentos, 38 (2011), 
pp. 219-253.

González Gómez, Antonio: Transcripción del libro de las Ordenanzas antiguas de Lepe, 
Lepe, Ayuntamiento, 2001.

González Jiménez, Manuel (ed.): Ordenanzas del concejo de Carmona, Sevilla, Diputación, 
1972.

González Jiménez, Manuel & García Fernández, Manuel (eds.): Actas Capitulares de 
Morón de la Frontera (1402-1426), Sevilla, Diputación, 1992.



520

Emilio Martín Gutiérrez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

González Jiménez, Manuel & Molina Molina, Ángel Luis. (eds.): Los milagros romanzados, 
Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, 2008.

Hardin, Garret: «La tragedia de los comunes», Gaceta Ecológica, 37, (1995).
Harvey, David: Città ribelli. I movimenti urbani dalla Comune di Parigi a Occupy Wall Street, 

Milano, Il Saggiatore, 2013.
Hermon, Ella & Watelet, Anne 2012. (a cura di), Riparia, un patrimoine culturel. La gestion 

intégrée des bords de l’eau. Actes de l’atelier Savoirs et pratiques de gestion intégrée des bords 
de l’eau, Oxford, BAR, 2012.

Hoffmann, Richard C.: An Environmental History of Medieval Europe, Cambridge, University, 
2015.

Horden, Peregrine & Purcell, Nicholas: The corrupting sea. A study of Mediterranean history, 
Oxford, Blackwell Publishing, 2000.

Horozco, Agustín de: Historia de Cádiz, Cádiz, Universidad, 2001.
Hubert, Etienne: «Il progetto di una società evidente. Riconoscere le persone e le cose 

nello spazio politico (XII-XIII secolo)», en Chiffoleau, Jacques, Hubert, Etienne & 
Mucciarelli, Roberta (a cura di): La necessità del segreto. Indagini sullo spazio politico 
nell’Italia medievale ed oltre, Roma, Viella, 2018, pp. 239-265.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: La casa ducal de Medina Sidonia en Sevilla y su reino. 1282-
1521, Madrid, Dykinson, 2015.

Laval, Christian & Dardot, Pierre: Común. Ensayo sobre la revolución en el siglo XXI, 
Barcelona, Gedisa, 2015.

López de Coca Castañer, José Enrique: «Mercaderes genoveses en Málaga (1487-1516): los 
hermanos Centurion e Ytalian», Historia. Instituciones. Documentos, 7, (1980), 95- 123.

López Rider, Javier: Santaella y el suroeste de la campiña cordobesa, Córdoba, 2017, Tesis 
Doctoral Inédita.

Malvolti, Alberto: «I proventi dell’incolto. Note sull’amministrazione delle risorse naturali 
del comune di Fucecchio nel Tardo Medioevo», en Malvolti, Alberto & Pinto, Giuliano 
(a cura di): Incolti, fiumi, paludi. Utilizzazione delle risorse naturali nella Toscana medievale 
e moderna, Firenze, Leo S. Olschki Editore, 2003, pp. 247-272.

Martín Gutiérrez, Emilio: «Sistemas socio-ecológicos. El aprovechamiento de las marismas 
en la región del Golfo de Cádiz durante el siglo XV», en Arias-García, Jonatan, García-
Contreras Ruiz, Guillermo, Malpica Cuello, Antonio (a cura di): Los humedales de 
Andalucía como sistemas socio-ecológicos. Aproximaciones multidisciplinares, Granada, 
Alhulia, 2019, pp. 61-119.

Martín Gutiérrez, Emilio: «El memorial de bienes y deudas de Diego de Lepe (1517): 
a propósito del sistema crediticio en Jerez de la Frontera», Historia. Instituciones. 
Documentos, 44, (2017), pp. 179-209.

Martín Gutiérrez, Emilio: Paisajes, ganadería y medio ambiente en las comarcas gaditanas. 
Siglos XIII al XVI, Cádiz-Extremadura, Universidad, 2014.

Martín Gutiérrez, Emilio: “Jerez de la Frontera a la luz de la Información o Probanza de 
1505: interacción sociedad – medio ambiente”, Norba. Revista de Historia, 25-26, (2012-
2013), pp. 227-246.

Martín Gutiérrez, Emilio: «En los bosques andaluces. Los carboneros a finales de la 
Edad Media», en Arizaga Bolumburu, Beatriz et al. (ed.): Mundos medievales. Espacios, 
sociedades y poder. Homenaje al profesor José Ángel García de Cortázar, 2 vols., Santander, 
Universidad, 2012, vol. II, pp. 1561-1572.



521ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía﻿

Martín Gutiérrez, Emilio: La identidad rural de Jerez de la Frontera. Territorio y poblamiento 
durante la Baja Edad Media, Cádiz, Universidad, 2003.

Martín Gutiérrez, Emilio: «El paisaje desde dentro y desde fuera. Algunas reflexiones 
sobre los ecosistemas de la Riparia desde las fuentes escritas del siglo XV en Andalucía 
Occidental», Heredium. Collana della Scuola di Specializzazione in Beni Architettonici e 
del Paesaggio del Politecnico di Torino, En prensa.

Martín Martín, José Luis: «Evolución de los bienes comunales en el siglo XV», Studia 
Historica. Historia Medieval, 8 (1990), pp. 7-46.

Martín Ojeda, Marina (ed.): Ordenanzas del concejo de Écija, Écija, Ayuntamiento, 1990.
Medina, Pedro de: Crónica de los duques de Medina Sidonia, Madrid, 1861.
Menant, François: «Crisis de subsistencia y crisis agrarias en la Edad Media: algunas 

reflexiones previas», en Oliva Herrer, Hipólito Rafael & Benito i Monclús, Pere (eds.), 
Crisis de subsistencia y crisis agrarias en la Edad Media, Sevilla, Universidad, 2007, pp. 17-60.

Monsalvo Antón, José María: «Paisaje agrario, régimen de aprovechamientos y cambios 
de propiedad en la Tierra de Ávila durante el siglo XV. La creación del término redondo 
de Zapardiel de Serrezuela», en Monsalvo Antón, José María: Comunalismo concejil 
abulense. Paisajes agrarios, conflictos y percepciones del espacio rural en la Tierra de Ávila 
y otros concejos medievales, Madrid, Diputación de Ávila, 2010, 19-112.

Moreno Ollero, Antonio: «Ordenación del territorio de Jorquera a través de sus ordenanzas 
(1578)», en Congreso de Historia del Señorío de Villena. Albacete 23-26 octubre 1986, Albacete, 
Instituto de Estudios Albacetenses-Diputación, 1987, pp. 261-267.

Mouthon, Fabrice: Le sourire de Prométhée. L’homme et la nature au Moyen Âge, Paris, La 
Découverte, 2017.

Ostrom, Elinor: El gobierno de los bienes comunes, México, FCE, 2011.
Otte Sander, Enrique: Sevilla y sus mercaderes, Sevilla, Fundación El Monte, 1996.
Pascua Echegaray, Esther: Señores del paisaje. Ganadería y recursos naturales en Aragón, 

siglos XIII-XVII, Valencia, Universidad, 2012.
Pascual Barea, Joaquín: «El paisaje histórico de los términos de Tarifa y Algeciras según 

la toponimia del Libro de la Montería en el siglo XIV», en Martín Gutiérrez, Emilio: 
El paisaje rural en Andalucía Occidental durante los siglos bajomedievales. Actas de las I 
Jornadas Internacionales sobre paisajes rurales en época medieval. Cádiz, 1 y 2 de abril de 
2009, Cádiz, Universidad, 2011, 107-145.

Pérez Fernández, Enrique: El Coto de la Isleta y Valdelagrana-El Puerto de Santa María. 
Geohistoria de un espacio entre el mar y las marismas, Cádiz, El Boletín, 2017.

Quintanilla Raso, María Concepción: «La reglamentación de una villa de señorío en el 
tránsito de la Edad Media a la Moderna. Ordenanzas de Cartaya (Huelva) (Fines siglo 
XV-Primera mitad siglo XVI)», Historia. Instituciones. Documentos, 13 (1986), pp. 189-259.

Rao, Riccardo, «Ripensando la trasformazione dei commons nei secoli XV-XVI: 
gestione indiretta, servizio pubblico, usurpazioni e pratiche locali nella pianura 
vercellese», I beni comuni di Vercelli fra Quattro e Cinquecento, 2018. Versión digital 
localizada en la página personal del autor en academia.edu: https://www.academia.
edu/35540209/I_beni_comuni_a_Vercelli_fra_Quattro_e_Cinquecento

Rao, Riccardo: Comunia. Le risorse collettive nel Piemonte comunale, Milano, Il Filarete, 2008.
Rey Castelao, Ofelia: «Montes, bosques y zonas comunales: aprovechamientos agrícola-

ganaderos, forestales y cinegéticos», en Aranda Pérez, Francisco José (ed.): El mundo 
rural en la Espala Moderna. Actas de la VII Reunión Científica de la Fundación Española 
de Historia Moderna, Cuenca, Universidad de Castilla-La Mancha, 2004, pp. 907-964.

https://www.academia.edu/35540209/I_beni_comuni_a_Vercelli_fra_Quattro_e_Cinquecento
https://www.academia.edu/35540209/I_beni_comuni_a_Vercelli_fra_Quattro_e_Cinquecento


522

Emilio Martín Gutiérrez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 501–522  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Rodríguez Liáñez, Laureano & Anasagasti Valderrama, Ana María: Medina Sidonia 
en la Baja Edad Media. Historia, Instituciones y Documentos, Cádiz, Ayuntamiento de 
Medina Sidonia, 1994.

Rojas Gabriel, Manuel: Olvera en la Baja Edad Media. Siglos XIV y XV, Cádiz, Diputación, 1988.
Ruiz Pilares, Enrique: «El mayorazgo del veinticuatro Pedro Camacho de Villavicencio 

el Rico (1507). El patrimonio del caballero jerezano más acaudalado de su tiempo», En 
la España Medieval, 35, (2012), pp. 317-347.

Sánchez Ferrer, José: «La grana un producto de la economía del marquesado de Villena», 
en Congreso de Historia del Señorío de Villena. Albacete 23-26 octubre 1986, Albacete, 
Instituto de Estudios Albacetenses-Diputación, 1987, pp. 361-370.

Segura Graiño, Cristina: «Las Ordenanzas de Morón de la Frontera. ¿Preocupación 
ecológica en la Edad Media?», en Córdoba de la Llave, Ricardo, Pino García, José 
Luis & Cabrera Sánchez, Margarita (coord.): Estudios en homenaje al profesor Emilio 
Cabrera, Córdoba, Universidad, 2015, pp. 585-592.

Serrano Montes, José Luis, Olmedo Cobo, José Antonio, Gómez Zotano, José & Martínez 
Ibarra, Emilio: «Dactylopius opuntiae vs. Opuntia Picus-indica en España. Análisis 
espacio-temporal y repercusiones paisajísticas a través de los medios de comunicación 
on-line», Anales de Geografía de la Universidad Complutense, 38, 1, (2018), 195-217.

Settis, Salvatore: Azione popolare, Cittadini per il bene comune, Torino, Einaudi, 2014.
Tosco, Carlo: El paisaje como historia, Cádiz, Universidad, 2020.
Triano Milán, José Manuel: «El arzobispado de Sevilla y el obispado de Cádiz. Imagen 

de un gran partido fiscal en la recaudación del pedido regio», Historia. Instituciones. 
Documentos, 40, (2013), 361-395.

Vassberg, David E.: Tierra y sociedad en Castilla. Señores, poderosos y campesinos en la España 
del siglo XVI, Barcelona, Crítica, 1986.

Wickham, Chris: «Espacio y sociedad en los conflictos campesinos en la Alta Edad Media», 
en Rodríguez, Ana (ed.): El lugar del campesino. En torno a la obra de Reyna Pastor, 
Valencia, Universidad-CSIC, 2007, pp. 33-60.



ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA
SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

VOLUMEN II

8

AÑO 2021
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

34





UNIVERSIDAD NACIONAL DE EDUCACIÓN A DISTANCIA

ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA 34

AÑO 2021
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

VOLUMEN II

http://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021



La revista Espacio, Tiempo y Forma (siglas recomendadas: ETF),  
de la Facultad de Geografía e Historia de la UNED, que inició su publicación el año 1988,  
está organizada de la siguiente forma:

SERIE I	 — Prehistoria y Arqueología 
SERIE II	 — Historia Antigua 
SERIE III	 — Historia Medieval 
SERIE IV	 — Historia Moderna 
SERIE V	 — Historia Contemporánea 
SERIE VI	 — Geografía 
SERIE VII	 — Historia del Arte

Excepcionalmente, algunos volúmenes del año 1988 atienden a la siguiente numeración:

N.º 1	 — Historia Contemporánea 
N.º 2	 — Historia del Arte 
N.º 3	 — Geografía 
N.º 4	 — Historia Moderna

ETF no se solidariza necesariamente con las opiniones expresadas por los autores.

Universidad Nacional de Educación a Distancia 
Madrid, 2021

SERIE III - Historia medieval N.º 34, 2021

ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362

Depósito legal M-21037-1988

URL: ETF III · HIstoria Medieval · http://revistas.uned.es/index.php/ETFIII

Diseño y composición 
Carmen Chincoa Gallardo · http://www.laurisilva.net/cch

Impreso en España · Printed in Spain

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional.

http://revistas.uned.es/index.php/ETFIII
http://www.laurisilva.net/cch
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es


525ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Espacio, Tiempo y Forma. Serie 
III. Historia Medieval es la revista 
científica fundada en 1988 que publica 
el Departamento de Historia Medieval 
y Ciencias y Técnicas Historiográficas 
de la Facultad de Geografía e Historia 
de la UNED. Está dedicada al estudio 
de la Historia Medieval y acoge trabajos 
inéditos de investigación, en especial 
artículos que constituyan una aportación 
novedosa, que enriquezcan el campo 
de estudio que abordan y que ofrezcan 
una perspectiva de análisis crítico. Va 
dirigida preferentemente a la comunidad 
científica y universitaria, tanto nacional 
como internacional, así como a todos los 
profesionales de la Historia Medieval en 
general. Su periodicidad es anual y se 
somete al sistema de revisión por pares 
ciegos. La revista facilita el acceso sin 
restricciones a todo su contenido desde 
el momento de su publicación en edición 
electrónica. Espacio, Tiempo y Forma. 
Serie III. Historia Medieval se publica 
en formato electrónico y en papel.

Espacio, Tiempo y Forma. Serie III. 
Historia Medieval (Space, Time and Form. 
Series III. Medieval History) is a peer-
reviewed academic journal founded in 
1988 and published by the Department of 
Medieval History and Historiographical 
Sciences and Techniques at the Faculty 
of Geography and History, UNED. It 
is devoted to the study of Medieval 
History and is addressed to the 
Spanish and international scholarly 
community, as well as to professionals 
in the field of  Medieval History. 
The journal welcomes previously 
unpublished articles, particularly works 
that provide an innovative approach, 
contribute to its field of research and 
offer a critical analysis. It is published 
annually. The journal provides complete 
open access to its content available 
online upon publication. Espacio, 
Tiempo y Forma. Serie III. Historia 
Medieval is published online and in 
print and is indexed in the databases 
and directories enumerated below.

Espacio, Tiempo y Forma. Serie III. Historia  Medieval está registrada e indexada 
en Repertorios Bibliográficos y Bases de Datos nacionales e internacionales, como 
recomiendan los criterios de la Comisión Nacional Evaluadora de la Actividad 
Investigadora: LATINDEX, DICE, ISOC (CINDOC), RESH, INRECH, Dialnet, 
e-spacio UNED, CIRC 2.0 (2016), MIAR, FRANCIS, PIO, Ulrich’s, SUDOC, ZDB, 
ERIH (ESF), REDIB, Repertorio de Medievalismo Hispánico, Directory of Open 
Access Journals (DOAJ), Emerging Sources Citation Index (ESCI), SCOPUS. La 
revista ha obtenido el Sello de Calidad de la FECYT (2018).

EQUIPO EDITORIAL
Edita: Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, 
Universidad Nacional de Educación a Distancia
Director del Consejo de Redacción: Enrique Cantera Montenegro (UNED)
Editores: Enrique Cantera Montenegro (UNED), Carlos Barquero Goñi (UNED)



526

﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Consejo de Redacción
Cristina Álvarez Millán
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

Ana Arranz Guzmán
Universidad Complutense de Madrid

Carlos de Ayala Martínez 
Universidad Autónoma de Madrid

Carlos Barquero Goñi
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

Enrique Cantera Montenegro
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

Ana Echevarría Arsuaga
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

José María de Francisco Olmos
Universidad Complutense de Madrid 

María Jesús Fuente Pérez
Universidad Carlos III de Madrid 

Manuel Fernando Ladero Quesada
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

Paulina López Pita
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

José Miguel López Villalba
Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED

José María Monsalvo Antón
Universidad de Salamanca

Isabel Montes Romero-Camacho
Universidad de Sevilla

Gonzalo Viñuales Ferreiro
Universidad Rey Juan Carlos

Comité Científico
Vicente Ángel Álvarez Palenzuela
Universidad Autónoma de Madrid

Daniel Baloup
Université de Toulouse-Le Mirail

Vicente García Lobo
Universidad de León

María Estela González de Fauve
Universidad de Buenos Aires · Fundación para la Historia de España

César González Mínguez
Universidad del País Vasco



527ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿﻿

Nikolas Jaspert
Ruhr-Universität Bochum, Alemania

Directora de ETF Series I–VII
Yayo Aznar Almazán 
Decana Facultad de Geografía e Historia, UNED

Secretario de ETF Series I–VII
Julio Fernández Portela
Departamento de Geografía, UNED

Gestora plataforma OJS
Carmen Chincoa Gallardo

Comité Editorial de ETF Series I–VII
Carlos Barquero Goñi, Departamento de Historia Medieval y Ciencias y Técnicas 
Historiográficas, UNED; Enrique Cantera Montenegro, Departamento de Historia 
Medieval y Ciencias y Técnicas Historiográficas, UNED; Pilar Díez del Corral 
Corredoira, Departamento de Historia del Arte, UNED; Carmen Guiral Pelegrín, 
Departamento de Prehistoria y Arqueología (Arqueología), UNED;  Patricia Hevia 
Gómez, Departamento de Prehistoria y Arqueología (Arqueología), UNED; Luiza 
Iordache Cârstea, Departamento de Historia Contemporánea, UNED; M.ª Luisa 
de Lázaro Torres, Departamento de Geografía, UNED; David Martín Marcos, 
Departamento de Historia Moderna, UNED; José Antonio Martínez Torres, 
Departamento de Historia Moderna, UNED; Íñigo García Martínez de Lagrán, 
Departamento de Prehistoria y Arqueología (Prehistoria), UNED; Álvaro Molina 
Martín, Departamento de Historia del Arte, UNED; Francisco Javier Muñoz Ibáñez, 
Departamento de Prehistoria y Arqueología (Prehistoria), UNED; Rocío Negrete 
Peña, Departamento de Historia Contemporánea, UNED; Miguel Ángel Novillo 
López, Departamento de Historia Antigua, UNED.

Correspondencia
Revista Espacio, Tiempo y Forma
Facultad de Geografía e Historia, UNED
c/ Senda del Rey, 7
28040 Madrid
e-mail: revista-etf@geo.uned.es

mailto:revista-etf@geo.uned.es




529ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

SUMARIO · SUMMARY

Volumen i

13	 Artículos · Articles

15	 Patricia A. Argüelles Álvarez
Peligros, inseguridades y problemas del viajero visigodo
Danger, Lack of Safety and Problems for the Visigothic Traveller

37	 Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José M. Melchor
Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana
Four Ceramic Pieces with Arabic Inscriptions in the Archeological Museum 
of Borriana

65	 Carlos Barquero Goñi
Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los siglos XII y XIII
The Organization of the Order of Saint John in Castile during the Twelfth 
and Thirteenth Centuries

113	 Francisco de Paula Cañas Gálvez
Una infanta de Navarra en la corte de Castilla: escenarios políticos en torno 
a la configuración y evolución del Hostal y la casa de Blanca de Trastámara, 
Princesa de Asturias (1424-†1464)
A Princess of Navarre in the Court of Castile: Political Scenarios in the 
Configuration and Evolution of the Hostal and Royal Household of 
Blanca of Trastámara, Princess of Asturias (1424-†1464)

165     David Caramazana Malia
Las promociones artísticas de Alonso de Ejea, arzobispo y administrador 
perpetuo de la Archidiócesis de Sevilla y patriarca de Constantinopla 
(1403-1417)
The Artistic Patronage of Alonso de Ejea, Archbishop and Perpetual 
Administrator of the Archdiocese of  Seville and Patriarch of Constantinople 
(1403-1417)



530

﻿SUMARIO · Summary

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

203	 Pedro Castillo Maldonado
Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos visigóticos y el delito 
de lesa majestad
Episcopal Privileges: The Inviolability of Visigothic Bishops and the Crime 
of Lèse-Majesté

227	 Máximo Diago Hernando
Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma, y el ascenso de un 
linaje de exiliados portugueses en la Castilla de los siglos XV y XVI 
Alonso de Fonseca, Bishop of Ávila, Cuenca and Osma, and the Promotion 
in Castile of an Exiled Noble Family from Portugal during the Fifteenth and 
Sixteenth Centuries

263	 Antonio Pio di Cosmo
Santa Brigida ed il Monte Gargano: un paesaggio dell’anima. La descrizione 
dell’ambiente come stratagemma d’ammaestramento morale
Saint Brigid and Mount Gargano: A Landscape of the Soul. The Description 
of the Environment as a Device for Moral Instruction
Santa Brígida y el Monte Gargano: un paisaje del alma. La descripción del 
medio ambiente como estrategia de entrenamiento moral

293	 Ferran Esquilache
La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo. La verdadera naturaleza 
de un sistema de medición de caudales de origen andalusí
The Valencian Water ‘Fila’ and other Systems of Gauging Liquid Capacity. 
The Actual Nature of a Measurement System of Water Flow of Andalusí 
Origin

323	 Alejandro Esteban Álvarez
Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531: la ṭāʻa nazarí de 
Órgiva (Alpujarra)
Habices of the Kingdom of Granada Ascertained in 1528 and 1531: The 
Nasrid ṭāʻa of Órgiva (Alpujarra)

359	 Javier Gómez Gómez e Iñaki Martín Viso
Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el siglo XI 
en el noroeste de la Península Ibérica
Rationes and Decimas: Some Evidences on the Management of Eleventh 
Century Sernas in Northwestern Iberia



531ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿SUMARIO · Summary

383	 Santiago González Sánchez
Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares del Infante Don 
Fernando, señor de la villa y regente de Castilla, contra el Reino Nazarí de 
Granada en 1407 y en 1410
The Contribution of Paredes de Nava to the Military Campaigns of the 
Infante Fernando, Lord of the Town and Regent of Castile, against the 
Nasrid Kingdom of Granada in 1407 and 1410

429	 Antoni Llibrer Escrig
Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur valenciano: 
integración y negocio. Nuevas aportaciones (1490-1502)
A Machine for Medieval Industry. The Fulling Mills of the Valencian South: 
Integration and Business. New contributions (1490-1502)

455	 José Miguel López Villalba
Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal (siglos XV-XVI)
Written and Oral Communication of Municipal Regulations (Fifteenth-
Sixteenth Centuries)

501	 Emilio Martín Gutiérrez
El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en Andalucía 
occidental durante el siglo XV
The Use of Natural Resources: Grana Pigmentin Western Andalusia during 
the Fifteenth Century

Volumen ii

537	 Vera-Cruz Miranda Menacho
Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)
A Crown Prince’s Finances: Charles of Aragon and Navarre (1421-1461)

569	 Raúl Morales Muñoz
Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval: el 
Defensorium Trium Conclusionum de Alfonso de Madrigal 
Towards a Reappraisal of Late-Medieval Hispanic Conciliarism: Alfonso 
de Madrigal’s Defensorium Trium Conclusionum



532

﻿SUMARIO · Summary

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

605	 David Nogales Rincón
Enrique III de Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas: un proyecto 
regio para la búsqueda de mineros y tesoros a inicios del cuatrocientos 
Enrique III of Castile (1390-1406) and the Inquiry into Sources of Revenue: 
A Royal Project for the Quest of Mines And Treasures at the Turn of the 
Fifteenth Century

647	 Gonzalo Oliva Manso
Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa 
(1282-1312)
The Seisén and the Novén. Times of Stability for the Castile-Leonese 
Currency (1282-1312)

685	 Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso
Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo 
(Cantabria)
A Newly Found Medieval Inscription in the Church of San Miguel de 
Aguayo (Cantabria)

713	 Rodrigo Pousa Diéguez
Configuración institucional de una villa costera: Muros en el tránsito de la 
Edad Media a la Edad Moderna
The Institutional Development of a Coastal Village: Muros between the 
Middle Ages and the Early Modern Times

745	 Juan A. Prieto Sayagués
Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas en la 
Castilla bajomedieval. Causas, dinámicas, privilegios y donaciones
Female Professions among the Nobility and the Urban Oligarchy in Late 
Medieval Castile. Causes, Dynamics, Privileges and Donations

815	 María del Pilar Rábade Obradó
El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos
Fear of the Inquisition in Castile under the Catholic Monarchs

845	 Carlos Manuel Reglero de la Fuente
EL abad contra el rey (y los regidores): conflicto de jurisdicciones y ejercicio 
del poder en Sahagún (1398-1417)
The Abbot versus The King (and the Town Councillors): Conflict between 
Jurisdictions and the Use of Power in Sahagún (1398-1417)



533ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿SUMARIO · Summary

881	 Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña
Eusebius and Alcuin on Constantine and Charlemagne as Wise Rulers: 
Sapiential Rulership in Late Antiquity and the Early Middle Ages
Constantino y Carlomagno como gobernantes sabios en la obra de Eusebio 
de Cesarea y Alcuino de York: la realeza sapiencial en la Antigüedad Tardía 
y la Alta Edad Media

915	 Antonio Sánchez González
El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón 
The Archives of the Marshals of Castile and the Marquises of Malagón

949	 Estudios y comentarios

951	 Serafín Olcoz Yanguas
Apostilla al estudio Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana 
del siglo XII: el caso de Soria (ETF, 33, 2020) 
Notes on the Article The Influence of Aristocratic Networks on the Christian 
Expansion of the Twelfth Century. The Case of Soria (ETF, 33, 2020)

967	 Libros · Books

969	 Castrillo Casado, Janire, Las mujeres vascas durante la Baja Edad Media  
(María Jesús Fuente)

973	 Crónica del rey Juan II de Castilla. Minoría y primeros años de reinado (1406-
1420). Garcia, Michel (edición y estudio) (Víctor Muñoz Gómez)

981	 Da Silva, Marcelo Cândido, História Medieval (Diego Carlo Améndolla 
Spínola)

987	 Galende Díaz, Juan Carlos y Ávila Seoane, Nicolás, El rodado regio 
hispánico. Fernando III de León y Castilla (1230-1252) (Mauricio Herrero 
Jiménez)

989	 García Izquierdo, Iván, Frontera, fuero y concejos. El valle del Riaza en la 
Edad Media (siglos VIII-XII) (Carlos Barquero Goñi)

993	 García Izquierdo, Iván y Peterson, David (coords.), Camino y Señorío. 
Obra selecta de Luis Martínez García (Enrique Cantera Montenegro)



534

﻿SUMARIO · Summary

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

995	 González Paz, Carlos Andrés, O Bispado de Mondoñedo na Idade Media. 
Territorio, comunidade e poder (Enrique Cantera Montenegro) 

997	 López Martínez, Amalia, Minutarios notariales de Estevo Pérez (Ourense, 
siglo XIV) (José Miguel López Villalba)

999	 Miranda García, Fermín y López de Guereño Sanz, María Teresa 
(eds.), La muerte de los príncipes en la Edad Media. Balance y perspectivas 
historiográficas (Ana Echevarría Arsuaga)

1003	 Motis Dolader, Miguel Ángel, Vivencias, emociones y perfiles femeninos. 
Judeoconversas e Inquisición en Aragón en el siglo XV (Ana Echevarría 
Arsuaga)

1007	 Solórzano Telechea, Jesús Ángel y Martín Pérez, Fernando (coords.), 
Rutas de comunicación marítima y terrestre en los reinos hispánicos durante 
la Baja Edad Media. Movilidad, conectividad y gobernanza (Enrique José 
Ruiz Pilares)

1013	 Torre, Sandra de la – Etxeberria, Ekaitz – Díaz de Durana, José Ramón 
(coords.), Valer más en la tierra. Poder, violencia y linaje en el País Vasco 
bajomedieval (Enrique Cantera Montenegro)

1015	 Trillo San José, Carmen, La Vega de Granada a partir de documentación 
árabe romanceada inédita (1457-1494). Estudio, edición e índices (Inmaculada 
González Sopeña)

1019	 Val Valdivieso, M.ª Isabel – Villanueva Zubizarreta, Olatz (Coords.), Pero 
Ansúrez. El conde, su época y su memoria (Enrique Cantera Montenegro)

1021	 Villanueva Morte, Concepción y Fernández de Córdova Miralles, 
Álvaro, El embajador Claver. Diplomacia y conflicto en las «Guerras de Italia»   
(1495-1504) (Enrique Cantera Montenegro)

1023	 Normas de publicación · Authors Guidelines



535ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ARTÍCULOS · ARTICLES 
 
VOLUMEN II





537ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS FINANZAS DE UN HEREDERO: 
CARLOS DE ARAGÓN Y 
NAVARRA (1421-1461)

A CROWN PRINCE’S FINANCES: CHARLES 
OF ARAGON AND NAVARRE (1421-1461)

Vera-Cruz Miranda Menacho1

Recepción: 2020/04/23 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/06/13 · 
Aceptación: 2020/10/07

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.27339

Resumen
El propósito de este estudio es entender el funcionamiento de las finanzas, la 
gestión del patrimonio y los recursos de un príncipe heredero, Carlos de Aragón 
y de Navarra (1421-1461). Las particulares circunstancias políticas y personales 
marcaron inevitablemente su situación económica, los diversos escenarios y 
contextos de su trayecto vital le exigieron adoptar mecanismos financieros con 
el fin de obtener ingresos y recursos que permitieran su mantenimiento y el de 
su corte, desde la petición de préstamos, la petición de donativos y préstamos a 
las instituciones, los créditos y los empeños.

Palabras clave
Carlos de Aragón; Príncipe de Viana; finanzas; Corona de Aragón; Navarra. 

Abstract 
The aim of this study is to understand how finances, management of the estate 
and resources worked in the case of the Crown Prince Charles of Aragon and 
Navarre (1421-1461). The specific political and personal circumstances of the Prince 
inevitably influenced his economy. The places he frequented and the important 
decisions in his life obliged him to adopt financial mechanisms with the purpose 
of accumulating income and resources which would pay for his maintenance and 
that of his court by way of requests for donations and loans from institutions, as 
well as private credit and pawning as security for a sum of money. 

1.   Universidad Rey Juan Carlos. C.e.: veracruz.miranda@urjc.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.27339


538

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Keywords 
Charles of Aragon; Prince of Viana; Finances; Crown of Aragon; Navarre. 



539ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

LAS FINANZAS y la hacienda del reino de Navarra han sido objeto de estudio 
a lo largo de las últimas décadas. Principalmente, y ciñéndonos al periodo que nos 
interesa, la extensión documental de los registros de Comptos de los reinados de 
Carlos III y Blanca de Navarra ha permitido una exhaustividad y una reconstrucción 
del entramado económico bajo el que se sustentaba la Corona navarra2. Si bien, 
y teniendo en cuenta que la visión de conjunto de las finanzas regias siempre se 
observa desde la perspectiva del monarca y la relación gastos e ingresos de su Casa 
como andamiaje del reino, puede resultar enriquecedor ofrecer una perspectiva 
diferente, a través de la figura del príncipe heredero y los mecanismos financieros 
puestos en marcha para el sustento de su persona.

Por ello, el propósito de este estudio es entender el funcionamiento de las 
finanzas, la gestión del patrimonio y los recursos desde las cuentas de un príncipe 
heredero del reino de Navarra y de los reinos de la Corona de Aragón: Carlos de 
Aragón (1421-1461). Los aspectos económicos sobre el príncipe de Viana apenas 
ocupan espacio en los estudios sobre su figura. Algunos datos de tipo cotidiano, en 
un margen temporal concreto, no ofrecen una visión general sobre sus finanzas ni 
sobre los recursos económicos que manejaba el heredero3. Asimismo, las particulares 
circunstancias, tanto personales como políticas de este personaje, marcaron 
inevitablemente su situación económica, los diversos escenarios y contextos de 
su trayecto vital le exigieron adoptar mecanismos financieros que se adaptaran 
a las circunstancias con el fin de obtener ingresos y recursos que permitieran su 
mantenimiento y el de su corte. Por tanto, se hace imprescindible una visión de 
conjunto con respecto a sus finanzas, cuya peculiaridad puede ofrecer una visión 
desde otra perspectiva y más amplia de las cuentas regias del reino navarro. 

Las diferentes etapas en la vida del príncipe permiten dividir el estado de sus 
finanzas en función del escenario político del momento. Por esta razón, debemos 
tener en cuenta la etapa que permaneció en el reino de Navarra, en calidad de 
gobernador general del reino en ausencia de sus padres a partir de 1439; la guerra 
civil contra su padre, Juan de Navarra, y las represalias económicas que de ella se 
derivaron a partir de 1451; y, por último, su huida de Navarra, en 1457, y su estancia 
en reinos mediterráneos como el de Nápoles, Sicilia, Mallorca y el Principado 

2.   Juan Carrasco Pérez ha estudiado diversos aspectos de la fiscalidad del reino de Navarra: «Moneda y fiscalidad 
en el reinado de Blanca de Navarra: del monedaje a las «acuñaciones de guerra» (1428-1432), Príncipe de Viana, 230 
(2003), pp. 557-58; «Consolidación fiscal y balances financieros en la Navarra de los últimos Evreux», Estados y mercados 
financieros en el occidente cristiano (siglos XIII-XVI), Semana de Estudios Medievales de Estella (2015), pp. 351-472. Igual 
que Ramírez Vaquero, E., «Hacienda y poder real en Navarra en la Baja Edad Media», Príncipe de Viana, 216 (1999), 
pp. 87-118; «Patrimonio de la Corona e ingresos fiscales en Navarra en el siglo XV» en Huarte de San Juan. Geografía 
e Historia, 2 (1995), pp. 73-98; «Estado sobre las investigaciones de la hacienda navarra», Medievalismo: Boletín de la 
Sociedad Española de Estudios Medievales, 12 (2002), pp. 163-196. Asimismo, remito a Ladero Quesada, M. A., «Estructuras 
políticas y fiscales en la Baja Edad Media», Edad Media. Revista de Historia, 2 (1999), pp. 113-115; La hacienda real en 
Castilla en el siglo XV, La Laguna, 1973. 

3.   Gual Camarena, M., «Notas y documentos sobre el Príncipe de Viana», De Hispania, LXXXII (1961), pp. 189-231. 



540

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de Cataluña en búsqueda constante de recursos económicos para mantenerse. 
Diversos escenarios y diversas gestiones financieras. 

1.	EL SUSTENTO DE UN HEREDERO EN NAVARRA

Las finanzas reales se conforman, principalmente, de los ingresos procedentes 
de las rentas del patrimonio perteneciente a la Corona. A través de ellas se pretende 
atender a los gastos cotidianos del reino que eran los derivados, en su mayoría, del 
mantenimiento de la corte regia o del Hostal de la monarquía navarra.  

Carlos de Aragón y Navarra nació a finales de mayo de 1421. En un primer momento 
no disponía de un patrimonio propio hasta que en el año 1423 su abuelo, Carlos III, 
creó un título destinado únicamente a los herederos del trono de Navarra, como 
existía en otros reinos europeos. El principado de Viana fue el título, cuyas rentas 
debían sostener la figura del heredero del reino. Este principado incluía las villas y 
aldeas de Viana, Laguardia, San Vicente de Sonsierra, Bernedo, Aguilar, Genevilla, 
La Población de Marañón, San Pedro, Cabredo y la comarca del Alto Ega, además de 
las fortalezas de Marañón, Toro, Fitero, Ferrera y Buradón, junto a las donaciones 
anteriores de su abuelo como Corella, Cintrúenigo, Peralta y Cadreita, sin poderse 
enajenar el patrimonio4.  

Estas rentas patrimoniales servían, principalmente, para mantener el Hostal y 
los gastos que de él se derivaban, es decir, los gastos ordinarios, los de la corte y todo 
lo que implicaba su mantenimiento, pero se quedaban en insuficientes debido al 
desequilibrio entre gastos e ingresos. El príncipe contó con Hostal propio a partir 
del mes de marzo de 14265, cuando rondaba los cinco años de edad, un hostal que 
irá aumentando su estructura a lo largo de los años6. 

En el año 1439, con razón de su matrimonio con Inés de Clèves, una dama de 
la Casa de Borgoña, su padre, Juan II de Navarra, le otorgó el ducado de Gandía 
junto con la posesión del castillo de Bairén, la villa de Gandía y otros lugares7. Este 
aumento de patrimonio sirvió también para el mantenimiento del Hostal de la prin-
cesa de Viana, formado unos meses después de su boda, concretamente en febrero 
de 14408. Los gastos de la princesa eran para el «plat», los gajes de sus servidores y 
otros gastos puntuales que estaban relacionados, principalmente, con el lujo a la 

4.   Carrasco Pérez, J., «El principado de Viana», Príncipe de Viana, 53 (1992), p. 197 y 210. 
5.   Archivo General de Navarra (en adelante AGN), CO_PS_1º S. Leg. 39, nº8. 
6.   En relación a la organización del Hostal del príncipe de Viana remito a Miranda Menacho, V.; «La Corte del 

príncipe de Viana: organización del Hostal navarro y de la Casa de la Corona de Aragón», en Cañas Gálvez, F., y Nieto 
Soria, J. M.: Casa y Corte: ámbitos de poder en los reinos hispánicos durante la Baja Edad Media (1230-1516). La Ergástula, 
2019, pp. 147-167. Sobre sus gastos y los banquetes, Serrano Larráyoz, Fernando, «Banquetes de los príncipes de 
Viana a mediados del siglo XV», Príncipe de Viana, 215 (1998), pp. 689-718. Ibiricu Díaz, M.ª J., «El Hostal del príncipe 
Carlos de Viana (1451)», Príncipe de Viana, 185 (1988), pp. 593-639.

7.   AHN, Sección Nobleza, osuna, CP. 65, D. 17-18. 
8.   AGN, CO_PS. 1ª S, Leg. 43, nº 1.



541ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

que estaba acostumbrada en la corte borgoñona9. A estas rentas patrimoniales, se 
le debía añadir la asignación por ejercer el cargo de gobernador general de Navarra 
a partir de septiembre de 1440, en ausencia de los reyes, sus padres, que se habían 
dirigido a Castilla a casar a la infanta Blanca con el príncipe de Asturias10, aunque 
desconocemos dicha cantidad. 

El elevado gasto de las cortes reales no podía solamente sostenerse con las rentas 
patrimoniales. Esto obligaba a activar otros mecanismos para conseguir recursos que, 
en muchos casos, dependían en buena medida directamente de las arcas del rey y de 
su generosidad. Y en otros, de la respuesta otorgada por las diversas instituciones a 
las peticiones de ayuda y auxilio. 

En relación con la generosidad regia, el príncipe recibió 2 000 florines de la reina 
Blanca, su madre, «en concepto de dono y gracia especial» para sus necesidades en el 
año 144011. Asimismo, recurrió con peticiones de ayuda a las instituciones del reino. 
Se trataba de otra vía de obtención de ingresos excepcionales. Los Tres Estados, 
como representantes del reino, eran los encargados de conceder, o no, los cuarteles 
solicitados por los reyes o el príncipe heredero, como en este caso. En los años 1442, 
1443 y 1444, el príncipe recibió una serie de ingresos extraordinarios procedentes de 
los cuarteles pagados por diversas villas, lugares, así como monasterios, conventos 
e iglesias de Navarra, otorgados en las Cortes de Tudela, para hacer frente a sus 
propias necesidades, así como para el gasto de su gente de armas asentada en Olite 
y en Pamplona. Al mismo tiempo, también fueron otorgados diversos cuarteles 
al rey de Navarra, más concretamente para sufragar la dote de su hija, la infanta 
Leonor, ante su próximo matrimonio con el conde de Foix12. En ese tiempo, y según 
reconocía el príncipe de Viana, el pago se había demorado por la pobreza en la que 
se encontraba el reino13. Unos años más tarde, en 1458, constan varios cuarteles de 
ingresos extraordinarios destinados a su sostenimiento14. 

El mecanismo financiero del príncipe de Viana seguía los mismos parámetros que 
la hacienda regia, ingresos procedentes de sus rentas, de los impuestos ordinarios y 
ayudas extraordinarias de los cuarteles como respuesta a las peticiones de ayudas 
puntuales. Y se definía por un constante desequilibrio entre ingresos y gastos, lo 
que obligaba a pedir subsidios extraordinarios con relativa frecuencia. 

9.   Sobre parte de los gastos suntuarios de Inés de Clèves, princesa de Viana, Narbona Cárceles, M., «Agnès 
de Clèves, princesse de Viane (1439-1448) et l’influence de la Bourgogne à la cour de Navarre», La cour de Bourgogne 
et l’Europe, pp. 649-668. 

10.   Idoate, F., Catálogo del Archivo General de Navarra. Catálogo de la sección de Comptos. Documentos, Pamplona, 
Diputación Foral de Navarra, 1968, 44, doc. 856. Desdevises du Dezert, G., Don Carlos de Aragón, Príncipe de Viana. 
Estudio sobre la España del norte en el siglo XV. Pamplona, Gobierno de Navarra, 1999, p. 177. Lacarra, J. M., Historia del 
reino de Navarra en la Edad Media, Pamplona, Caja de Ahorros de Navarra, 1976, p. 251.

11.   Idoate, F., Catálogo..., 44, doc. 747 (1440, junio, 19) y 861 (1440, septiembre, 4), en esta ocasión le concede 
2 000 florines. 

12.   AGN. CO_REG 1ª S N. 454. 
13.   Idoate, F., Catálogo..., 45, doc. 514 (1442).
14.   AGN. CO_REG. 1ª S N. 475. 



542

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

2.	EN TIEMPOS DE GUERRA

Esta dinámica económica se mantuvo constante hasta el inicio de la guerra 
civil en Navarra, en el año 1451, momento en el que la situación financiera cambió 
radicalmente, tanto para las arcas reales, las del heredero como la situación general 
del reino. La guerra enfrentó a dos bandos, el del príncipe de Viana y el del rey de 
Navarra, y duró una década. Por tanto, a partir de ese momento, la economía se 
resintió de manera notable, pues las partidas iban, principalmente, destinadas a los 
gastos derivados del mantenimiento de la guerra. La defensa del territorio suponía 
un alto coste. Todo ello trajo consecuencias, que pasamos a referenciar brevemente15.

En una de las primeras batallas, en Aibar, en octubre de 1451, el príncipe salió 
derrotado contra las tropas reales. La consecuencia, además de su prisión durante 
dos años, fue la confiscación de sus rentas por parte del rey, su padre, las del prin-
cipado de Viana y las del ducado de Gandía, que no fueron recuperadas hasta el 26 
de enero del año 1460, cuando el príncipe y el rey firmaron una tregua, la llamada 
Concordia de Barcelona16. En consecuencia, el príncipe pasó una década sin poder 
recibir sus ingresos patrimoniales con lo que ello, a nivel financiero, implicaba. No 
obstante, al mismo tiempo, las rentas del reino de Navarra se repartieron a partes 
iguales entre el rey y el príncipe. Evidentemente, como consecuencia de la escasez 
documental en este periodo lo desconocemos, pero seguramente el cobro debió de 
ser complicado por la situación. 

En ese contexto de conflicto entre los navarros, tanto el rey de Navarra como el 
príncipe de Viana, dedicaron sus esfuerzos a pagar y mantener a la gente de armas 
de sus fortalezas. Esto suponía la adaptación financiera a la coyuntura del momento 
y la necesidad de enfocar buena parte de los gastos y, por extensión, de la economía 
hacia el conflicto y todo lo que este hecho representaba.

El príncipe, en ese tiempo y como medio de propaganda y legitimación política, 
acuñó moneda propia para demostrar su potestad y marcar su posición17. Pero, a pesar 
de ello, la situación de sus arcas era mala y no tenía capacidad para sufragar los gastos 
de la guerra. En 1454 pidió un anticipo a la reina de Aragón, María, porque no podía 
pagar la reparación de los muros y la judería de la villa de Monreal, que alcanzaba 
un valor de 40 000 florines, así como el pago de la guardia y de la gente de armas 
de aquella fortaleza que habían estado bajo su influencia y, por tanto, recaía en él18.

En tiempos de guerra, la fidelidad a cada uno de los bandos siempre debía ser 
gratificada, reconocida y justificada. Por eso, a partir del año 1453, cuando el prín-
cipe fue liberado por su padre, se dedicó a conceder rentas a perpetuidad a todos 

15.   Sobre las cuestiones derivadas de la guerra véase Miranda Menacho, V., El príncipe de Viana en la Corona de 
Aragón (1457-1461), (tesis doctoral inédita), Universitat de Barcelona, 2012, pp. 126-135.

16.   Archivo de la Corona de Aragón (en adelante ACA), Varia 394, fol. 87 v (1460, enero, 5). 
17.   Francisco Olmos, J. M. de, «La moneda de los príncipes herederos en la Europa Occidental en la Baja Edad 

Media (s. XIV-XV), Documenta & Instrumenta, 2 (2004), pp. 144-145. 
18.   ACA, Cancillería (en adelante C), reg. 3214, fols. 140 v- 141 v (1454, marzo, 30) y fols. 91 r – 92 r (1454, enero, 30).



543ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

aquellos que le habían ayudado durante su cautividad: Juan Martínez de Uriz, señor 
del palacio de Artieda y maestre del Hostal del príncipe, se benefició de las rentas del 
Valle de Arce, del concejo de Navascués, de Aspurz y los despoblados de Artesano 
y Egúrzanos19; Juan Pérez de Torralba, consejero del príncipe y vicecanciller, de las 
rentas del valle de Améscoa, de una parte de las rentas de Otiñano, valles de Arana 
y Lana, Legaria, Asarta, Acedo, Villamera, Labraza y Aguilar20; Carlos de Cortes, su 
caballerizo la donación del palacio de Úcar y todas las posesiones de Valdizarbe 
confiscadas a Felipe de Navarra, mariscal del reino21; la entrega de la imposición, la 
diezma, los cuarteles de la abadía de Monreal y los bienes de los rebeldes de Unciti, 
Elorz, Ibargoiti y Monreal que no estuvieran asignados al Hostal del príncipe a Ramón 
Cerdán y a su hijo Pedro por los bienes que habían perdido durante la guerra22; y a 
Juan de Beaumont, canciller del reino, le entregó la diezma del lugar de Barbatáin 
durante el año 1455 por los gastos y gajes de sus servicios23.

Asimismo, tanto Juan de Navarra como su hijo Carlos se encargaron de redimir 
tributos a aquellas personas, villas y lugares que les habían sido fieles. El príncipe 
eximió a Juan de Mújica, portero real, por haber sido apresado mientras estaba a 
su servicio24; perdonó los impuestos al concejo de Aranoa25, a la villa de Urroz26, al 
lugar de Tajonar, al de Aranguren y al de Zuazu por no haber podido sembrar a 
causa de la guerra27; eximió del pago de cuarteles a Juan de Aniz, vecino de Ubani, 
por ser hidalgo y mantener armas y caballo a su servicio28; y concedió el beneficio 
de la sozmerinía del valle de Ezcabarte, Olave y Anué a Juan de Armendáriz por los 
servicios prestados29.

Por tanto, en este periodo de guerra, la financiación del reino, así como de las 
arcas del heredero, se modificó a causa de la excepcionalidad del momento. 

3.	ECONOMÍA DE VIAJE

A partir del año 1457, se establece otro mecanismo financiero y de obtención de 
ingresos en las arcas del heredero. Ese año, el príncipe decidió abandonar el reino 
de Navarra al que nunca más regresó. Viajó hasta la corte de su tío el rey Alfonso 

19.   Idoate, F. Catálogo..., 47, doc. 508 (1453, julio, 12). Ramírez Vaquero, E., Solidaridades nobiliarias y conflictos 
políticos en Navarra 1387-1464. Pamplona, Gobierno de Navarra, 1990 p. 248.

20.   Idoate, F. Catálogo..., 47, doc. 510 (1453, agosto, 17). Ramírez Vaquero, E., Solidaridades..., p. 248. Desdevises 
Du Dezert, G., Don Carlos..., p. 274. 

21.   Idoate, F. Catálogo..., 47, doc. 793 (1455, mayo, 18).
22.   Ibidem, doc. 801 (1455, julio, 24).
23.   Ibidem, doc. 802 (1455, julio, 24).
24.   Ibidem, doc. 621 (1454, febrero, 28).
25.   Ibidem, doc. 633 (1454, marzo, 20).
26.   Ibidem, doc. 632 (1451, marzo, 20). 
27.   Ibidem, doc. 726 (1454, octubre, 15). 
28.   Ibidem, doc. 836 (1456, enero, 8).
29.   Ibidem, doc. 872 (1456, abril, 8).



544

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de Aragón, establecida en el reino de Nápoles, con el propósito de conseguir su 
mediación en la guerra navarra. Al morir el rey de Aragón, salió rápidamente hacia 
el reino de Sicilia, donde permaneció otro año, de allí pasó a Mallorca y luego al 
principado de Cataluña, donde acabó sus días30. Sin rentas patrimoniales, lejos del 
reino, con un elevado gasto derivado de las contingencias del viaje, las necesidades 
de su sostenimiento cotidiano y el de su corte, el pago de los gajes a sus oficiales, 
así como su gusto por los gastos suntuarios, le obligaron a buscar nuevas vías de 
financiación31. La estructura financiera que le sostenía en el reino de Navarra no 
podía implementarse en esos años de corte itinerante, por tanto, estamos ante 
otros mecanismos de subsistencia del heredero. 

En esta etapa, las arcas del príncipe lograron ingresar dinero a través de 
diversas vías: asignaciones del rey de Aragón, donativos de los parlamentos, de las 
instituciones locales, de los préstamos o de la pignoración de bienes. Estas formas 
de conseguir recursos no aseguraban la obtención de liquidez, pues las demoras 
en el pago solían ser habituales, ya por mala gestión como por corrupción, lo que 
generaba una serie de quejas, peticiones y reclamaciones que fueron aumentando 
con el paso del tiempo. 

No obstante, en ese tiempo debemos tener presente que, tras la muerte del 
rey Alfonso de Aragón, el príncipe pasaba a ser también heredero legítimo de los 
reinos de la Corona de Aragón. Así pues, las peticiones económicas procedían 
del heredero, aunque no hubiera sido reconocido oficialmente primogénito de 
los reinos por las Cortes. 

3.1. VISTA NOSTRA GRAN NECESSITAT: 
ASIGNACIONES Y DONATIVOS

El príncipe atravesaba una pésima situación financiera, acrecentada por un 
viaje largo y costoso, pues ya no podía percibir los ingresos ordinarios generados 
por las rentas, cuarteles e imposiciones procedentes del reino de Navarra. Desde 
el momento de su partida, debía sostenerse con el dinero de sus arcas y, una vez 
terminado, conseguir más ingresos por los medios a su alcance.

Una de las formas de obtención de dinero fue a través de las asignaciones 
concedidas por los reyes para costear sus necesidades cotidianas. En el año 1458, 

30.   El príncipe pasó en el reino de Sicilia desde julio de 1458 hasta agosto de 1459; en Mallorca desde agosto 
hasta el 16 de marzo de 1460 y posteriormente llegó a Barcelona. Sobre el contexto histórico de este momento, véase 
Miranda Menacho, V., El príncipe...

31.   La corte conllevaba la mayor partida de gastos de un heredero, ya que la ceremonia y el lujo, que formaban 
parte de ella, suponía un elevado gasto. Para hacernos una idea de la vida de la corte y sus gastos remito a las obras 
Ladero Quesada, M. A., «La Casa Real en la Baja Edad Media» Historia, Instituciones. Documentos, 25 (1998), pp. 327-350; 
«El tesoro de Enrique IV en el Alcázar de Segovia» Historia, Instituciones. Documentos 31 (2004), pp. 307-352; así como 
las obras de Cañas Gálvez, F. «La cámara de Juan II: vida privada, ceremonia y lujo en la corte de Castilla a mediados 
del siglo XV”, Evolución y estructura de la Casa Real de Castilla, Vol. I. Madrid, 2010. 



545ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

mientras el príncipe se encontraba en la corte napolitana de su tío, el rey Alfonso 
de Aragón, éste le concedió una asignación anual para su sostenimiento, pues era 
conocedor de la mala situación financiera de su sobrino. La cantidad asignada 
fueron 12 000 ducados que serían pagados mensualmente32. Al poco tiempo 
murió el rey Alfonso, pero su sucesor, el rey Ferrante, fue el encargado de pagar 
la cantidad asignada al príncipe de Viana, incluso después de partir el príncipe 
del reino de Nápoles33.

Al año siguiente, en 1459, cuando el príncipe se encontraba en el reino de Mallorca, 
donde permaneció un año, su padre, entonces ya rey de Aragón, Juan II, pidió al 
procurador real de la isla, Francesc Burgués, una asignación mensual de 200 florines 
de sus arcas para el príncipe, encarregam e manam que de qualsevol pecunies de nostra 
cort li doneu per a la despesa de son plat 34. Un acto de generosidad, acompañado de 
otro menos noble, puesto que el rey advirtió de que se enfadaría si alguien, por otros 
medios, diese al príncipe más dinero del asignado35. 

Y, dos años después, en 1460, estando el príncipe ya en Barcelona, recibió otra 
asignación de su padre. Esta vez fueron 165 000 sueldos36, pagados en cuatro 
pagas trimestrales de 6 500 sueldos cada una37 a contar desde primero de abril. Sin 
embargo, la concesión de una asignación no significaba el cobro puntual ni íntegro 
de la misma, pues el retraso en el pago era bastante habitual resultado, en muchas 
ocasiones, de la intermediación ya que no solían ser entregas directas. Esto ocurrió 
con esta asignación, pues la primera tercia fue pagada a finales de julio, en lugar 
de abril38; la segunda, también se demoró, a principios de septiembre todavía no 
había cobrado y en esta ocasión le urgía el dinero para subir en peregrinación al 
santuario de Montserrat. Por ello, reclamó a su padre, Juan II, este pago, alegando 
que no podía ni partir de Barcelona ni socorrer a los de su casa39, lo que obligó al 
rey a enviar al lugarteniente del tesorero, Andreu Català, un mandato para que 
acelerase el pago40. A pesar de esta exigencia, a finales de septiembre no había 

32.   Equivalían a 24 000 libras barcelonesas, para establecer la equivalencia entre ducados y libras seguimos los 
datos de este documento en el que un ducado son dos libras, ACA, C, Varia 395, fol. 107 r. 

33.   Ryder, A., Alfonso el Magnánimo, Rey de Aragón, Nápoles y Sicilia (1396-1458). Valencia, Edicions Alfons el 
Magnànim, 1992.

34.   Los 200 florines eran 2 600 libras barcelonesas. Urgell Hernández, R. «Algunas notas y documentos 
sobre el príncipe Carlos de Viana y Mallorca», Mayurqa, 21 (1985-1987), p. 172. Cantidad que, en moneda mallorquina, 
equivalía a 173 libras y 15 sueldos. El príncipe recibió, en total, por los siete meses que permaneció en la isla, 1 216 libras 
y 5 sueldos mallorquines. 

35.   ACA, C, reg. 3423, fol. 78 r – v (1459, agosto, 29). 
36.   Equivalentes a 8 250 libras barcelonesas. 
37.   El príncipe debía recibir 6 500 sueldos barceloneses o 500 florines de oro. En este caso, la equivalencia 

monetaria sería: un florín por 13 sueldos barceloneses, debido a la devaluación monetaria sufrida como consecuencia 
de la crisis económica. 

38.   ACA, C, reg. 3418, fol. 40 r – v (1460, julio, 28).
39.   ACA, C, reg. 3410, fol. 18 v (1460, septiembre, 1).
40.  ACA, C, reg. 3418, fol. 52 r – v (1460, septiembre, 2).



546

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

recibido el dinero. El rey tuvo que insistir nuevamente41 y, además, exigió el pago 
anticipado de la última tercia del año42.

Por otra parte, un modo muy habitual de financiación extraordinaria era la 
procedente de las Cortes de cada uno de los reinos, previa petición por parte de 
los monarcas a través de la manifestación de unas necesidades puntuales. Esto 
suponía un proceso de negociación y diálogo entre los procuradores y, en este 
caso, el príncipe heredero para conseguir una ayuda económica extraordinaria, 
especialmente intenso si se trataba de las cortes de un reino extranjero43. Esta 
modalidad debemos interpretarla siempre en el espacio de las relaciones de co-
laboración y conflicto que presidieron este tipo de peticiones y que ponían en 
evidencia las capacidades de gestión de la gracia y las estrategias del poder en el 
ámbito más local. Pero debemos tener en cuenta que la aprobación de una colecta 
para un donativo real era una forma de manifestar la lealtad a la corona, en este 
caso a través de la figura del primogénito. 

Durante la estancia del príncipe en el reino de Sicilia, el parlamento reunido en 
Castrogiovanni decidió concederle un donativo de 25 000 florines44, per la despesa 
de casa nostra. Esta decisión fue tomada mientras el príncipe se encontraba en 
Mesina, por lo que se acordó que no se le otorgaría hasta que no llegara a Palermo. 
Normalmente estos donativos se entregaban por cada mes que pasara, ya fuera 
el rey o el príncipe, en la ciudad con su corte. Esto parece que era la intención 
desde Palermo45. No obstante, y a pesar de los meses que estuvo en esa ciudad, 
desde el 28 de marzo hasta el primer día de agosto de 1459, se retrasó el pago. El 
príncipe ya estaba preparando su viaje al reino de Mallorca, hacia donde partió 
a principios de agosto, y todavía no había recibido el donativo, dinero necesario 
para el viaje, así que Bernat de Requesens tuvo que adelantar 18 000 florines46. 
Un año después, en abril de 1460, la colecta del donativo siciliano todavía no 
había llegado, pues era més forçada que voluntaria. En este caso, la demora estaba 
relacionada con los oficiales encargados de recolectar las rentas en Sicilia que se 
las quedaban en concepto de salario. El rey, conocedor de estos abusos, ordenó 
a Juan de Moncayo, virrey de Sicilia, que eligiera a personas fiables para recoger 

41.   ACA, C, reg. 3418, fol. 63 r – v (1460, septiembre, 24).
42.   ACA, C, reg. 3418, fol. 74 v (1460, octubre, 31).
43.   En relación con la participación de las cortes y los municipios en las finanzas reales remito a Sánchez Martínez, 

M., Pagar al rey en la Corona de Aragón durante el siglo XIV (estudios sobre fiscalidad y finanzas reales y urbanas). CSIC, 
2003; del mismo autor, y en relación a la fiscalidad municipal, Fiscalidad de Estado y fiscalidad municipal en los reinos 
hispánicos medievales, Casa Velazquez, 2006; «Algunas consideraciones sobre el crédito en la Cataluña medieval», 
Quaderns d’Història, 13 (2007), pp.9-26. Furió, A., «Deuda pública e intereses privados. Fiscalidad y finanzas en la Corona 
de Aragón», Edad Media: revista de historia, 2 (1999), pp. 35-80. Ortí Gost, P., Renda i fiscalitat a una ciutat medieval: 
Barcelona, segles XII-XIV, CSIC, 2000. Y en el reino de Castilla, Ladero Quesada, M. A., «Fiscalidad regia y génesis del 
Estado en la Corona de Castilla (1252-1504), Espacio, tiempo y forma. Serie III, Historia Medieval, 4 (1991), 95-136. 

44.   Los 25 000 florines equivalen a 13 750 libras barcelonesas. 
45.   Vicens Vives, J., Fernando el Católico. Príncipe de Aragón, rey de Sicilia (1458-1478), Madrid, CSIC, 1952.
46.   Los 18 000 florines equivalen a 9 900 libras barcelonesas. Vicens Vives, J., Fernando..., p. 83-84. ACA, C, Varia 

393, fol. 6 r (1458, diciembre, 26). 



547ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

la colecta47. A consecuencia de este retraso, el príncipe pidió a su hermanastro, el 
arzobispo de Zaragoza, 3 000 florines para cubrir sus necesidades48.

El reino de Mallorca también se sumó a la concesión de un donativo al 
primogénito. El Gran Consell, después de las pertinentes deliberaciones ante 
la petición del príncipe, concluyó, el 18 de octubre, que lo dit senyor príncep sia 
subvingut e que li sia fet donatiu. No obstante, esta decisión provocó ciertas quejas 
por parte de los consejeros de la Parte Foránea, quienes ya le había concedido 
un donativo, del que desconocemos la cantidad. Por esta causa, pidieron que su 
parte fuera descontada, aunque finalmente accedieron a colaborar después de 
haber mantenido una entrevista con el príncipe. La cantidad determinada, en un 
primer momento, fueron 1 200 libras mallorquinas, de las cuales la ciudad iba a 
pagar 800 y el resto la Parte Foránea. Como esta cantidad le parecía insuficiente, 
Carlos decidió enviar a su consejero, Juan de Cardona ante el Gran Consejo para 
solicitar un incremento. Finalmente, doblaron la cantidad del donativo, 2 400 libras 
(procedente del impuesto de la talla de los cereales), alegando que se entregaba, 
no per necessitat del dit regne, més principalment per fer servir al molt alt senyor rey, 
del qual lo dit senyor príncep és fill e primogènit49. Pese a todo, algunos ciudadanos 
presentaron sus quejas ante los jurados de la Universidad de Mallorca, ya que 
consideraban que este donativo iba en perjuicio de las franquezas e inmunidades50. 

La financiación extraordinaria no solamente procedía de las cortes reales, 
sino que también las ciudades colaboraban respondiendo a las necesidades 
extraordinarias de la monarquía con donativos e incluso préstamos, además de 
la recaudación habitual de impuestos, lo que, en la mayoría de los casos, suponía 
un incremento de la deuda municipal. Se trataba, igualmente, de un proceso de 
negociación entre las mismas autoridades locales y el príncipe, una oportunidad 
de demostración de lealtad a la corona. 

En el caso municipal, el príncipe iniciaba la petición a través del envío de una carta, 
acompañada de algún miembro de su corte con la misión de explicar las urgentes 
necesidades económicas del primogénito y conseguir el objetivo pretendido. En una 
ocasión, aunque el mal estado del documento impide ver el destino, el enviado fue 
el secretario, Jaume Martí, para explicar el estado de necessitat e pobressa en la qual 
per nostres infortunis de tant de temps som constituhïts y para exponer que si may nos 
enteneu complaure per la tanta nostra necessitat, metreu-ho en promptíssima execució51. 

47.   ACA, C, reg. 3482, fols. 24 v – 25 r (1460, mayo, 22).
48.   Los 3 000 florines equivalentes a 1 550 libras barcelonesas. ACA, C, Varia 394, fols. 128 r – 129 r (1460, abril, 20). 

Este memorial es más extenso, pero la mala conservación del papel impide la lectura completa.
49.   Urgell Hernández, R. «Algunas notas..., doc. 4. ARM, AGC 7, fol. 149 r –v (1459, noviembre, 15). 
50.   Urgell Hernández, R. «Algunas notas..., pp. 169-171 y doc. 5. ARM (Archivo Reino de Mallorca), AGC (Actas 

del Gran i General Consell) 7, fols. 136 r; fol. 138 r (1459, octubre, 19); fol. 144 r –v (1459, octubre, 30). 
51.   ACA, C, Varia 395, fol. 11 r – v (1460, noviembre, 23) y Cartas reales de Juan II, caja 1, doc. 7 (1460, septiembre, 

16). Documento citado en Torró, J., «Els darrers anys de Joanot Martorell», Congrés Internacional. 520 Aniversari Tirant lo 
Blanch (1490-2010), Valencia, 2010 Desdevises expone que el príncipe envió esta circular a cuarenta y cuatro municipios 
de Cataluña para pedir algún subsidio, Don Carlos..., p. 332. 



548

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

En respuesta a estas peticiones, el príncipe consiguió varios donativos: la villa de 
Perpiñán, después de varias deliberaciones del consejo general, concedió otorgar 500 
florines52 de manos de Francesc Castelló y Joan Cahors, administradores de la tabla 
de la universidad53; y la de Gerona aprobó un donativo de 100 florines54; mientras 
que los cónsules, jurados y prohombres de la universidad de la villa de Vic prestaron 
200 florines al secretario de Carlos, Jaume Martí55. 

En estos préstamos, que tanto las ciudades como las villas concedieron 
al príncipe, observamos la presencia de una tipología variada de fórmulas de 
«colaboración».  Desde donativos graciosos, que se hacían sin la necesidad 
de devolución pecuniaria, hasta préstamos (como el de la villa de Vic, que el 
príncipe promete restituir la deuda), entendiendo que la decisión procedería de 
las negociaciones de cada consejo municipal. 

El mismo procedimiento fue el empleado para conseguir un donativo de la 
ciudad de Barcelona. El primogénito envió cartas al Consejo de los Treinta y dos, al 
Consejo de Ciento, a los cónsules del mar y a los ciudadanos Bertrán Torró, Miquel 
Desplà y Joan Benet de Mitjavila, pidiendo la asignación de algún donativo para 
remediar deutes e crèdits que·ns premen. Y también envió personalmente a Arnau 
Maçana, de su tesorería, para explicar la mala situación económica por la que 
atravesaba56. Al mismo tiempo, Juan II a los consejeros su alegría ante cualquier 
subvención o donativo otorgado por esta ciudad a su hijo57. 

El príncipe también dirigió peticiones al reino de Valencia. Al poco de llegar 
a Barcelona, escribió al lugarteniente del maestre racional de Valencia, Guillem 
Caer, para que satisficiese su necesidad, les occorrents necessitats e la poqua manera 
que de present tenim de soplir aquelles en la sostentació de nostre stat nos stre[nen] 
recorrer a les persones en qui havem fe special, enviando a Hugo de Cardona58. Y un 
mes más tarde, a Miquel Dalmau, doctor, y Joanot Martorell, trinchante, para 
entrevistarse con el baile general del reino de Valencia, Berenguer Mercader59. Al 
recibir el dinero, el príncipe escribió una carta al baile del reino, fechada el 12 de 
noviembre de 1460, mediante la que agradecía las 320 libras asignadas y añadía 
que le serían restituidas en cuanto pudiera60.

52.   Los 500 florines equivalen a 275 libras barcelonesas. 
53.   ACA, C, Varia 395, fols. 120 v – 121 r (1460, septiembre, 16) y Varia 396, fol. 149 r (1460, septiembre, 14). 
54.   Los 100 florines equivalentes a 55 libras barcelonesas. Batlle Prats, L, «Epistolario gerundense, Epistolario 

gerundense del príncipe de Viana», Homenaje a Jaime Vicens Vives, vol. I, Barcelona, Universidad de Barcelona, 1965, 
pp. 352 y 358.

55.   Los 200 florines equivalen a 110 libras barcelonesas. ACA, C, Varia 395, fol. 125 v (1461, abril, 1).
56.   ACA, C, Varia 395, fol. 11 v – 12r (1460, noviembre, 26).
57.   ACA, C, reg. 3410, fol. 76 v (1460, noviembre, 27).
58.   ACA, C, Varia 394, fol. 129 r (1460, abril, 5). 
59.   ACA, C, Varia 394, fol. 131 v-132 r (1460, mayo, 8); fol. 134 r-v (1460, mayo, 24). Desdevises du Dezert, G., Don 

Carlos..., p. 332.
60.   ACA, C, Varia 395, fol. 11 r (1460 noviembre, 12).



549ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

3.2. REMEDIAR DEUTES E CRÈDITS 

La acumulación de deuda procedía, por un lado, de los diversos préstamos a 
corto plazo a través de los que obtenía liquidez, y, por el otro, de la incapacidad 
de pagar los gastos de tipo cotidiano que generaban sus aficiones y manutención. 
De tal suerte que sus acreedores iban desde prestamistas, en sentido estricto del 
término, hasta un amplio conjunto de comerciantes que ayudaron económicamente 
al príncipe y que nos habla del dinamismo social y económico de las relaciones 
políticas de su tiempo. Estas dos constantes provocaron un fuerte endeudamiento 
en la economía del heredero, derivado de las deudas y los créditos contraídos 
que iba aumentando de manera constante y progresiva, haciendo casi imposible 
sufragar todas ellas61.

3.2.1 Préstamos

La petición de préstamos se incrementó en los últimos años. Se trataba de 
empréstitos a corto plazo, solicitados por el príncipe, cuyo plazo de devolución 
era de entre tres y seis meses. Se extendían albaranes de reconocimiento de 
deuda junto con la promesa de la restitución en una determinada fecha. Estas 
promesas, en realidad, no aseguraban el cobro de la deuda por parte de los 
acreedores, pero la avalaba. 

Durante su estancia en Sicilia, el príncipe reconoció varias deudas, a los pocos 
meses de llegar a la isla, todas ellas las prometía devolver en el mes de marzo 
de 1459, a través de su contador Pedro Duzmón. Asimismo, solicitó préstamos 
personales, de los que la cantidad más elevada fueron 2 000 ducados prestados por 
Nicolau Julià, de los que había abonado 90 ducados y el resto lo pretendía pagar 
con el donativo del parlamento siciliano.  Los demás préstamos se elevaban a 3 519 
ducados, además de las 40 onzas de 200 florines del mercader Galceran Oliver y 10 
onzas de Joan de lo Giudice, noble de Mesina. Algunos de los prestamistas debieron 
ofrecer su dinero a cambio, sin duda, de la obtención de algún tipo de beneficio. 
No obstante, únicamente podemos constatar que Galceran Oliver, mercader, fue 
nombrado caballerizo del príncipe. En este caso pensamos que la devolución del 
préstamo se pretendía realizar a través del salario correspondiente al cargo, siempre 
y cuando lo recibiera. 

En la isla de Mallorca, los acreedores, casi una veintena, eran en su mayoría 
conocidos mercaderes mallorquines, cuyas fortunas eran de las más elevadas de 
la isla. Entre ellos destacan los hermanos Pardo (Pau, Pere, Francesc y Lluís), per-
tenecientes a una de las principales familias de mercaderes de la isla62. Pau Pardo 

61.   Sobre deudas véase Sánchez Martínez, M., La deuda pública en la Cataluña medieval. CSIC, 2009. 
62.   Sobre el linaje Pardo, Vaquer Benassar, O., «Immigrants a Mallorca a la segona meitat del segle XV», Butlletí 

de la Societat Arqueológica Lul·liana, 55 (1999), pp. 353-362, hace alusión a un tal Pau Pardo, mercader de Valencia, cuyo 



550

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

prestó en total 1 160 libras mallorquinas, entre agosto de 1459 y marzo de 1460. 
Lluís y Francesc Pardo prestaron 55 libras mallorquinas cada uno. Y Pere Pardo, 
caballero de Mallorca, 300 libras mallorquinas a devolver en febrero de 146063. 
Como había sucedido en Sicilia, algunos prestamistas se beneficiaron de algunos 
nombramientos en compensación por su fidelidad y servicio al príncipe. Entre ellos 
cabe destacar Pere Pardo, nombrado mayordomo, su hermano Francesc, caballeri-
zo, Brandà Amat, velero, Juan de Leet, aposentador, y Nicolau Meroles, confesor. 

Otro de los prestamistas fue Arnau de Mur, doctor en decretos, protonotario 
apostólico, arcediano y canónigo de la catedral de Mallorca, quien concedió en 
préstamo al príncipe un total de 485 libras mallorquinas. Claramunda Bertrán, 
mujer de Joan Bertrán, mercader de Mallorca, prestó 275 libras a devolver en el 
mes de febrero. El gobernador de Mallorca y Francesc Burguès, caballero y procu-
rador en el reino de Mallorca, prestaron cada uno 220 libras. Francisco Barbastro, 
procurador en la corte romana, prestó 400 ducados y Tomás Tomás, caballero de 
la ciudad de Mallorca64, 110 libras. 

El resto de acreedores prestaron cantidades de dinero menos elevadas como 
Antoni de Veri65 (quien también le vendió paños de seda), Jaume Companyia, Joan 
Conilleres66 y mosén Guimerà que prestaron 55 libras cada uno. Joan Bartomeu67 
y Pere Safortesa, 27 libras y 10 sueldos cada uno. Galceran Giner, caballero, y 
Vidal Castellano, alias Blanes, lugarteniente y gobernador general en el reino de 
Mallorca, 100 y 400 libras respectivamente. 

La mayor parte de acreedores, como hemos ido viendo a lo largo de este capítulo, 
pertenecían a reconocidas familias de mercaderes. Los prestamistas eran personas 
que disponían de grandes patrimonios, ya fuera por su procedencia social o por 
sus actividades económicas. Algunos mercaderes procedían de Aragón, como Luis 
de Santángel o los hermanos Felipe y Martín de la Cavallería; otros de Barcelona 
como Pere Viastrosa, y otros de Florencia, como Filippo Pierozzi68. Además de 
reconocidos mercaderes, se encontraban personas de familias nobles y distinguidas 

hijo se llamaba Pere Pardo, caballero, y otro Pau Pardo, mercader de Mallorca. El linaje de los Pardo provenía del reino 
de Valencia y posteriormente se estableció en Mallorca. Además de estos datos, P. Cateura añade que los Pardo eran 
conversos de Mallorca, aunque con una rama familiar asentada en Valencia, y era una de las mayores fortunas de la isla. 
Cateura Benàsser, P., «Valencia y Mallorca en el siglo XV», Mayurqa, 26 (2000), pp. 181-193. pp. 188-189.

63.   Sobre los linajes mallorquines véase la obra de, Vaquer Benassar, O., L’Origen dels mallorquins. Palma de 
Mallorca, El Tall, 2008.

64.   Tomás Tomás poseía una galera en la isla de Mallorca, Cateura Benàsser, P., «Valencia..., p. 187.
65.   Antoni de Veri había formado una Compañía comercial con el conocido mercader Joan Bartomeu y otros 

mercaderes en Palermo (Sicilia). Sastre Moll, J., «La actividad comercial del mercader mallorquín Johan Barthomeu 
a mediados del siglo XV», Mayurqa, 31 (2006), p. 270. 

66.   Joan Conilleres pertenecía a una de las cinco mayores fortunas de mercaderes conversos de la isla de Mallorca 
hacia 1459. Cateura Benàsser, P., «Valencia..., p. 191. 

67.   Joan Bartomeu fue un conocido mercader mallorquín que formó una Compañía comercial con otros mercaderes 
entre ellos se encontraba, como hemos hecho alusión, Antoni de Veri. La vida de Joan Bartomeu se puede ampliar con 
el artículo de Sastre Moll, J., La actividad...

68.   Filippo Pierozzi fue un mercader florentino que trabajó en Cataluña desde 1450 hasta 1462. Para conocer 
más sobre este mercader es necesaria la obra de Soldani, M. E., Uomini d’affari e mercanti toscani nella Barcellona del 
Quattrocento. CSIC, Barcelona, 2010¸pp. 428 – 433.



551ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

como el jurista y humanista Joan Ramon Ferrer; personajes de importantes familias 
de ciudadanos de Barcelona como Bernat Sapila, camarlengo del príncipe, Bernat 
Fiveller, caballero, o Berenguer d’Oms, camarlengo del príncipe, cuyo hermano, 
Carles d’Oms, era procurador real en los condados de Rosellón y de la Cerdaña; o los 
de la familia Oliver, Galceran y Bernat, ciudadanos y mercaderes; o el baile general 
del reino de Valencia, Berenguer Mercader. Otra curiosidad que cabe destacar es 
que algunos de estos prestamistas formaban parte de la corte literaria del príncipe 
de Viana como Guillem Ramon de Vilarrasa o Joan Ramon Ferrer.

En dos ocasiones, los acreedores dieron el dinero a servidores del príncipe, 
probablemente con el fin de pagar el salario debido por estar al servicio de Carlos 
o alguna otra deuda. En una de ellas, Pau Sureda, caballero de la ciudad de 
Mallorca69, pagó 100 libras a Guillem Ramon de Vilarrasa, camarero del príncipe70, 
y 500 libras a Pere Ramon Safortesa, junto con el interés debido. Asimismo, 
Nicolau Meroles, de la orden de los frailes predicadores, pagó 25 florines a Joan 
de Santjoan, copero del príncipe.

En otra situación, se fija la devolución del pago a plazos. Esto es lo que encontramos 
en un documento dirigido a mosén Arnau Escarit, en el que el príncipe reconocía 
deberle 14 400 sueldos, los cuales prometía pagar en dos pagos, cada uno de 7 200 
sueldos. El primero a realizar durante los primeros doce meses, y el segundo, en los 
doce siguientes. Esta deuda era en concepto de la compra realizada por el consejero 
y vicecanciller del príncipe, Pedro de Sada, de la torre, casa, huerto y viña que 
mosén Escarit tenía cerca de la cruz del camino de Santa María de Jesús, aunque el 
documento no especifica el lugar concreto71. 

Los prestamistas también eran personas que formaban parte del servicio del 
príncipe, como Juan de Esparza que había prestado 400 doblas de oro por cosas 
complideras a nuestro servicio e en special por quitar ciertas joyas nuestras empenyadas72; 
así que rogó al maestro de la ceca de Pamplona, Pascual de Esparza, que le pagase 
enseguida que recibiera alguna suma de dinero. Asimismo, antes de dirigirse a 
tierras de Mallorca, el príncipe tomó dinero de Pedro de Solchaga, su camarero y 
guardarropa, a cambio de una casa de labrador, con sus pertenencias y todos sus 
derechos, situada en el lugar de Solchaga, en el reino de Navarra. No obstante, el 
traspaso sufrió ciertas irregularidades y la mujer de Solchaga tuvo que reclamar la 
casa. Para solucionar este asunto, el príncipe mandó a los maestres de cuentas de 
Navarra que hicieran entrega de la casa73. 

En ese punto, si recopilamos las cantidades obtenidas, el príncipe debía unas 
20 000 libras en préstamos de los dos últimos años de vida. Por tanto, estamos 

69.   Sobre Pau Sureda encontramos la noticia de que disponía de una galera en propiedad, en Cateura Benàsser, 
P., «Valencia..., p. 187.

70.   Guillem Ramon de Vilarrasa, además de caballero del príncipe de Viana, era uno de los poetas de su corte.  
71.   ACA, C, Varia 395, fol. 132 r –v (1461, agosto, 20).
72.   ACA, C, Varia 394, fol. 11 v (1459, septiembre, 14). 
73.   ACA, C, Varia 393, fols. 22 v- 23r (1459, noviembre, 22).



552

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ante unas cifras que, aunque no deben ser extrapolables a otras etapas, sí que 
permitirían afirmar la existencia de una red de acreedores alrededor del príncipe 
que, en este caso, podían ser puntuales como consecuencia de la itinerancia, pero 
que, al mismo tiempo, demostrarían su cercanía a la Corte y su papel relevante 
en el sostenimiento de ella. 

Tabla 1: Prestamistas

Acreedor Deuda / concepto Cantidad74 
Joan Merola, ciudadano de Mesina75 1 200 libras

Pedro Porto, ciudadano de Mesina76 1 200 libras

Andrea de Stayi, caballero77 1 200 libras

Pedro […], de Mesina78 1 200 libras

Francesco Zaco, banquero de Mesina79 200 libras80

Cola de Brunyo81 300 libras

Federico Spatafora82 360 libras

Eiximén, doctor en leyes 300 libras

Joan de Benet, caballero de Mesina83 300 libras

X84 72 libras

Ídem85 260 libras

Ídem86 366 libras

Ídem 87 1 500 libras

Fernando de88 Alquiler de ropa 144 libras

Angassa, mercader89 360 libras

Julián Savila, residente en Nápoles90 180 libras

Antonio Gaez91 300 libras

74.   En esta tabla convertimos la moneda a libras utilizando la equivalencia de un ducado, 2 libras, según consta 
en la documentación. ACA, C, Varia 395, fol. 107 r. Y por cada onza, 6 ducados. 

75.   ACA, C, Varia 393, fol. 5r.
76.   ACA, C, Varia 393. fol. 5r.
77.   ACA, C, Varia 393. fol. 5r.
78.   ACA, C, Varia 393. fol. 9 v.
79.   ACA, C, Varia 393. fol. 5 v
80.   En el documento original 100 ducados que hemos transformado en libras, utilizando la equivalencia de 1 ducados, 

2 libras, según la documentación. 
81.   ACA, C, Varia 393. fol. 7 r
82.   ACA, C, Varia 393. fol. 7 r
83.   ACA, C, Varia 393. fol.7 r
84.   No se leen bien los nombres de estos documentos, con lo que únicamente anotamos la cantidad debida. 

ACA, C, Varia 393. Fol. 13v
85.   ACA, C, Varia 393. fol. 13v
86.   ACA, C, Varia 393. fol. 13v
87.   ACA, C, Varia 393. fol. 13v
88.   No se lee bien el apellido. ACA, C, Varia 393, fol. 16 r.
89.   ACA, C, Varia 393, fol. 36 v. 
90.   ACA, C, Varia 393, fol. 13 r
91.   ACA, C, Varia 393, fol. 36 v



553ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

Joan de lo Giudice, noble de Mesina92 (A pagar por Jaume Miocet, 
contador del príncipe)

120 libras

Nicolau Julià93 4 000 libras94

Francisco Navarro, procurador en Cerdeña95 Provisión y suministro de 
ciertas naves.

177 libras 
y 13 1/2 
sueldos

Galceran Oliver, mercader96 480 libras

Francisco de Riso de Nápoles97 Alquiler de unas camas y 
ropa en Nápoles

200 libras y 
228 libras

Francisco Barbastro, procurador en la corte romana98 800 libras

Joan Bartomeu99 27 libras y 10 
sueldos

Claramunda Bertran, mujer de Joan Bertran, mercader 
de Mallorca100 275 libras

Francesc Burguès, caballero, procurador real en 
Mallorca101 220 libras

Vidal Castellano, alias de Blanes, lugarteniente y 
gobernador general del reino de Mallorca102 400 libras

Joan Conilleres103 55 libras

Jaume Companyia104 55 libras

Galceran Giner, caballero105 100 libras

Mosén Guimerà106 55 libras

Nicolau Meroles, de la orden de predicadores107 (Pago a Joan de Santjoan, 
copero del príncipe)

13 libras y 12 
sueldos

Arnau de Mur, doctor en decretos, protonotario 
apostólico, arcediano y canónigo de la catedral de 
Mallorca108

330 libras

Ídem 100 libras

Ídem 55 libras

Gobernador109 220 libras

92.   ACA, C, Varia 393, fol. 8 v. 
93.   ACA, C, Varia 393, fol. 13 v. 
94.   El príncipe pretendía pagar primero 90 ducados de la deuda y luego el resto de la asignación. 
95.   ACA, C, Varia 393, fol. 17 v-18 r
96.   ACA, C, Varia 393, fol. 17 v.
97.   ACA, C, Varia 393, fol. 13 v. 
98.   ACA, C, Varia 393, fol. 22 r (1459, octubre. Mallorca). 
99.   ACA, C, Varia 393, fol. 18 v (1459, agosto, 29. Mallorca).
100.  ACA, C, Varia 393, fol. 18 v (1459, agosto, 29. Mallorca). DESDEVISES, G. Don Carlos..., p. 469.
101.   ACA, C, Varia 393, fol. 18 v (1459, agosto, 29. Mallorca). Idem. 
102.   ACA, C, Varia 393, fol. 25 v (1459, diciembre, 3. Mallorca).
103.   ACA, C, Varia 393, fol. 18 v (1459, agosto, 29. Mallorca).
104.   ACA, C, Varia 27, fol. 95 r (1459, septiembre. Mallorca). 
105.   ACA, C, Varia 393, fol. 25 v (1459, diciembre, 3. Mallorca). 
106.   ACA, C, Varia 27, fol. 96 r (1459, septiembre. Mallorca).
107.   ACA, C, Varia 395, fol. 94 r (1460, marzo, 26. Mallorca). DESDEVISES,G. Don Carlos..., p. 469.
108.   ACA, C, Varia 393, fol. 20 r (1459, septiembre, 17. Mallorca) y 25 v (1459, diciembre, 3. Mallorca); Varia 27, fol. 

95 r (1459, septiembre. Mallorca). DESDEVISES,G. Don Carlos..., p. 469.
109.   En el documento no se lee nada más. ACA, C, Varia 27, fol. 95 r (1459, septiembre. Mallorca). 



554

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Tomás Tomás, caballero de la ciudad de Mallorca110 110 libras

Pau Pardo, ciudadano de Mallorca111 110 libras

Ídem 110 libras

Ídem 500 libras

Pau Pardo y Joan de Canbua112 110 libras

Ídem 165 libras

Lluís Pardo113	 55 libras

Francesc Pardo114 55 libras

Pere Pardo, caballero de la ciudad de Mallorca115 300 libras

Pere Safortesa116 27 libras y 10 
sueldos

Pau Sureda, caballero de la ciudad de Mallorca117 Pago a Guillem Ramon de 
Vilarrasa, camarero mayor

100 libras

Ídem 
Pago a Pere Ramon 
Safortesa, junto con el 
interés y censo debido

500 libras

Antoni Veri, mercader de Mallorca118 55 libras

TOTAL
19.549 libras 
y 5 1/2 
sueldos

3.2.2. Promesas de pago

Por otro lado, nos encontramos con una deuda generada por los gastos 
cotidianos del príncipe, cuya falta de liquidez impedía el pago al momento. Se 
trataba de la necesidades del día a día, de los gastos que implicaba el sustento de 
la corte, la alimentación, el vestido, los salarios y los diversos gastos de los viajes. 

En estos casos, el príncipe también emitía albaranes de reconocimiento de 
deuda, acompañado de un juramento de pago en una determinada fecha. En 
otros, prometía el pago sin especificar ninguna fecha: vos prometem en nostra 
bona fe real e juram a nostres senyor Déu e als seus sants quatre Evangelis per 
nostres mans corporalment tocats que lo dit cambi al temps pagaren  e compliren119 
o en otro caso, prometemos en nuestra buena fe real a vos Paulo de Jassa, suso 
dicho, e  juramus a Dios e a sus Sanctos Quatro Evangelios porque  nuestra manos 

110.   ACA, C, Varia 395, fol. 91 r (1460, febrero, 23. Mallorca). DESDEVISES,G. Don Carlos..., p. 469.
111.   ACA, C, Varia 393, fol. 18 v (1459, agosto, 29. Mallorca) y fol. 19 v (1459, septiembre, 13. Mallorca); Varia 395, fol. 

92 v (1460, marzo, 21. Mallorca). DESDEVISES,G. Don Carlos..., p. 469.
112.   ACA, C, Varia 27, fol. 96 r (1459, septiembre. Mallorca). 
113.   ACA, C, Varia 393, fol. 18 v (1459, agosto, 29. Mallorca).
114.   ACA, C, Varia 393, fol. 18 v (1459, agosto, 29. Mallorca).
115.   ACA, C, Varia 393, fol. 22 v (1459, octubre, 31. Mallorca).
116.   ACA, C, Varia 393, fol. 18 v (1459, agosto, 29). 
117.   ACA, C, Varia 395, fol. 91 v (1460, marzo, 14) y 92 r (1460, marzo, 8). DESDEVISES,G. Don Carlos..., p. 469.
118.   ACA, C, Varia 393, fol. 18 v (1459, agosto, 29). Idem. 
119.   ACA, C, Varia 395, fol. 121 r-v (1460, septiembre, 18).



555ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

corporalmente tocados que d’aquí al día  de la Natividad de Nuestro Senyor Dios, 
primer venidera, del anyo  M CCCC LXI a sola simple vuestra requesta a vos o  a 
quien vos queries, pagaremos e íntegramente  satisfaremos120.

En los gastos derivados del día a día, durante su estancia en la ciudad par-
tenopea, el príncipe había dejado una deuda por el alquiler de diversas telas de 
lana y cañamazo, así como por varios colchones para dormir la gente de su casa, 
según constaba en diversas pólizas de 15 de noviembre de 1457 y de 7 de febrero 
de 1458. Ya en Sicilia, en agosto de 1459, confesó tener esta deuda con Francisco 
de Riso, a quien le prometía el pago íntegro de las cantidades debidas121. 

En Mallorca, el príncipe debía el pago de compra de tela adamascada y de 
color negro, paños de seda de diversos colores, paja, cebada y trigo, carne, tres 
botas de vino, cera y pan. Además, por otros gastos como una cadena de plata 
por la que debía 40 ducados a Antoni Cerdan, platero de Mallorca, o por el 
transporte de sus veinte halcones malteses que se los había dejado en Sicilia, 
recibidos finalmente el 20 de enero, por la cantidad de 176 sueldos y 10 dineros 
barceloneses122. En Barcelona, las deudas eran en concepto de ciertas telas para 
la confección de ropa, un cortinaje con brotes para su habitación, una pieza de 
cobre, un arma y una cubierta de caballo, además de otros gastos necesarios no 
especificados. Asimismo, pagó a Antoni Jaume, su especiero, 50 ducados, de los 
350 que le debía por mercancías y ropa123. 

A estas necesidades cotidianas, se añadían los gastos derivados de los viajes del 
príncipe, por las galeras y naves para pasar de un reino a otro del Mediterráneo. Por 
tanto, estos desplazamientos suponían un gasto extraordinario al que debía hacer 
frente, pues debía pagar las naves, la tripulación, los sueldos y el avituallamiento 
de la tripulación. Evidentemente, las finanzas del príncipe no podían soportar 
esta carga. Previendo esta situación, Juan de Moncayo, gobernador de Aragón, 
prometió a las galeras que, por lo menos hasta su llegada a Mallorca, recibirían 
de sou e de pa, un sueldo razonable de 200 ducados, además de pan y otras 
vituallas de primera necesidad, en especial la nave de un tal Gonzalo y la de 
Juan de Cardona124. Al llegar el príncipe y todas sus naves a Mallorca, a mediados 
de agosto de 1459, esta promesa no se había cumplido, de manera que el 10 de 
septiembre, el príncipe escribió a Lope Ximénez de Urrea, virrey de Sicilia, y a 
fray Bernat de Rocabertí, consejero del rey Juan II, explicándoles lo sucedido. 
Nos consta que a finales del mes de octubre seguía sin cumplirse el pago125.

120.   ACA, C, Varia 395, fol. 110 v (1460, agosto, 21).
121.   ACA, C, Varia 393, fols. 12 v-13 r (1459, junio, 16) y fol. 39 r (1459, junio, 25)
122.   Gual Camarena, M., Notas..., pp. 189-231, (doc. 2). 
123.   ACA, C, Varia 392, fols. 44 v – 46 v (1458, noviembre, 12).
124.   ACA, C, Varia 394, fol. 9 r – v (1459, septiembre, 10). 
125.   Concretamente el día 25 de octubre, fecha en la que el príncipe volvió a insistir a sus embajadores (ACA, C, 

Varia 394, fols. 26 v- 27 r. 1459, octubre, 25).



556

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La corte, tanto en su dimensión personal como espacial, suponía un gasto 
diario y, sin ninguna duda, elevado; sin embargo, se convertía en habitual 
deber dinero a los oficiales y servidores, ya fuera por razón de los salarios o por 
cualquier otra asignación concedida por el príncipe. Durante la estancia en 
Barcelona, el príncipe recibió abundantes reclamaciones de servidores suyos, 
cuyos esfuerzos en tiempos de la guerra en Navarra todavía no habían sido 
recompensados. Éste fue el caso de Miguel de Agorreta, que había vigilado las 
villas de Leiza y Areso, junto con otras personas, y debía recibir 700 libras de 
moneda de Navarra, de las que sólo cobró 100; ante esto, el príncipe le prometió 
pagar la cantidad restante lo más rápidamente posible126. Pascual de Esparza, 
guarda de la moneda de Pamplona, reclamó el pago del salario debido por haber 
estado al servicio del príncipe desde el 17 de julio de 1455 hasta el 9 de abril de 
1460, cantidad que ascendía a 507 libras, 17 sueldos y 7 dineros barceloneses que 
el príncipe prometió pagarle cuanto antes127. Ramón de Sant presentó una queja 
por los 65 florines debidos, en compensación por un caballo muerto en tiempos 
de la guerra, al príncipe de Viana, quien ordenó al tesorero de la catedral de 
Pamplona, Juan de Liédena, que pagara cuanto antes128. Asimismo, el príncipe 
debía a Pere Grau, ciudadano de Barcelona, 12 500 sueldos jaqueses por una 
deuda que el príncipe tenía con Alfonso de Samper por valor de 18 000 sueldos 
jaqueses, de los cuales, 17 500 sueldos eran por haber custodiado las fortalezas 
de Rada, Mélida y Santacara (como consta en un documento del 22 de agosto 
de 1455) y los 500 restantes los había prestado a Juan de Cardona por ciertos 
gastos durante su estancia en Zaragoza. Para asegurarse esta cantidad, Alfonso 
había tomado en prenda una joya del príncipe, que debía dar a Pere Grau una 
vez saldada su deuda. Finalmente, el príncipe prometió pagar a este último todo 
el dinero debido y así poder recuperar su pertenencia129.

En cuanto a los gastos de tipo ordinario consta una cifra de casi 3 000 libras 
debidas a diversos comerciantes y mercaderes de los lugares en donde se asen-
taba el príncipe. Estas cantidades probablemente no corresponderían con una 
realidad absoluta, pero sí ponen de manifiesto una falta de liquidez económica 
en las transacciones cotidianas en las que el príncipe iba dejando deudas allá 
por donde pasaba. 

126.   ACA, C, Varia 395, fols. 112 r –v (1460, agosto, 23). En 1456 recibió 100 libras de manos de Juan de Beaumont, 
Ramírez Vaquero, E., Solidaridades..., pp. 241, 251 y 283. 

127.   ACA, C, Varia 395, fols. 105 r –v (1460, agosto, 8) y fols. 111 v- 112 r (1460, agosto, 23). Pascual de Esparza 
fue embajador del príncipe ante el rey de Navarra y nombrado oidor de Comptos en 1453, Ramírez Vaquero, E., 
Solidaridades..., pp. 245 y 249.

128.   ACA, C, Varia 395, fols. 122 r (1460, septiembre, 26).
129.   Un florín equivalía a 12’5 sueldos jaqueses según consta en el documento, ACA, C, Varia 395, fols. 109 r-110 

r (1460, agosto, 20).



557ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

Tabla 2: Deudas de gastos ordinarios

Vendedor Concepto Total

Antoni de Veri, mercader de Mallorca130 Paños de seda de diversos colores  
136 libras, 17 sueldos 
y 6 dineros

Francesc Burguès, procurador real en 
Mallorca, por haber pagado a131:

Pere Seguí, carnicero 
------------------------------------------

Pere Mora, mercader    
------------------------------------------

Andreu Boronat    
-----------------------------------------------

Gabriel de la Serna, panadero

Carne = 67 libras, 7 sueldos

3 botas de vino =36 libras, 3 sueldos

Cera = 60 libras

Pan  =80 libras 

250 libras

Bernat Espia, del reino de Mallorca132 100 cuarteras de trigo (16 s. / cuar-
tera) para las galeras recibidas  

80 libras

Joan Fontcuberta, del reino de 
Mallorca133

300 cuarteras de cebada (12 s. / 
cuartera) para la caballeriza 

180 libras

Antoni Oliver, clavero134 400 cuarteras de paja 
(9 s. / cuartera)

25 libras

Francesc Prats, trapero y ciudadano de 
Mallorca135 Paños - 682 libras

Lluís Sardà, mercader de Mallorca136

20 canas de tela (10 damasquinas y 
10 de color negro) 140 libras

Antoni Cerdan, platero de Mallorca137 Una cadena 80 libras
Berenguer Aguilar, mercader de 
Barcelona138 Compra de ciertas ropas 500 libras

Joan Argentona139 200 libras
Francesc Bernat, mercader140 55 libras
Jaume Carmau y Jaume de Metells, 
mercaderes141 

71 libras y 10 sueldos

130.   ACA, C, Varia 395, fol. 93 r (1460, marzo, 24..
131.   ACA, C, Varia 395, fol. 93 v – 94 r (1460, marzo, 25). 
132.   ACA, C, Varia 393, fol. 24 v (1459, septiembre, 15..
133.   ACA, C, Varia 323, fol. 24 r (1459, noviembre, 28); Varia 27, fol. 96 r (1459, noviembre, 28). DESDEVISES,G. 

Don Carlos..., p. 469.
134.   ACA, C, Varia 393, fol. 24 r (1459, noviembre, 15).
135.   ACA, C, Varia 395, fols. 92 v – 93 r (1460, marzo, 22). G. Desdevises, Don Carlos, p. 469.
136.   ACA, C, Varia 393, fol. 22 r (1459, octubre, 29).
137.   ACA, C, Varia 393, fol. 26 r (1459, diciembre, 3). 
138.   ACA, C, Varia 395, fol. 130 v (1461).
139.   ACA, C, Varia 395, fol. 128 r (1461, abril, 24).
140.   ACA, C, Varia 395, fol. 125 r (1461, marzo, 5). 
141.   ACA, C, Varia 395, fol. 125 r (1461, marzo, 24). Jaume Carmau, mercader de Barcelona, aparece citado en A. 

García, M.T. Ferrer, Assegurances, pp. 319, 585, 587 y 663. 



558

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Joan Estella, mercader y ciudadano de 
Barcelona142 Piezas de cobre 15 libras y 2 sueldos

Pere Font, trapero143 Cortinaje con brotes para el dormi-
torio del príncipe

95 libras

Joan Font, trapero144 Cortinaje de brotes para el dormito-
rio del príncipe

85 libras

Gabriel Muro145 55 libras

Francisco Torres146

Venta de un arma, llamada vulgar-
mente de sustra, y por una cubierta 
de caballo pintada

16 libras y 10 sueldos 
de las 22 libras

Pedro Saclosa, mercader147 Pieza de brocado adamascado 32 libras y 10 sueldos
Bernat Sapila, ciudadano de Barcelona148 33 libras
Baile general de Cataluña149

Cónsules, jurados y prohombres de la 
universidad de Vic150 

Por sus necesidades 110 libras  

TOTAL
2 842 libras, 9 
sueldos, 10 dineros.

3.2.3. ¿Se satisfacían las deudas?

Cuestión esta habitual cuando de gastos regios se trata durante la Baja Edad 
Media y la Alta Edad Moderna. Lo que debemos plantearnos es si, ante un nivel 
tan alto de endeudamiento se llegaron a solventar todas, pues al final esto gene-
raba un circuito de débito y crédito que iba aumentando con el paso del tiempo. 
Los documentos de reconocimiento de deudas no llevaban implícito su pago, 
pues las arcas del príncipe no podían hacer frente a estos gastos; de hecho, tras 
su muerte, los albaceas recibieron un abundante número de reclamaciones de 
deudas contraídas incluso hacía más de veinte años, la mayor parte relativas al 
salario de los funcionarios de la corte. 

Por tanto, de esto se desprende que el pago de la deuda no era habitual, a pesar 
de las constantes promesas de pago, muy presto sea pagado e satisfecho151. Así, en 
algunas ocasiones, el pago fue realizado por terceros a los que el príncipe pedía 
ayuda para sufragar parte de sus deudas. 

142.   ACA, C, Varia 395, fol. 132 r (1461, agosto, 15).
143.   ACA, C, Varia 395, fol. 131 r (1461, julio, 22).
144.   ACA, C, Varia 395, fol. 131 r (1461, julio, 22).
145.   ACA, C, Varia 395, fols. 129 v – 130 r (1461, mayo, 5).
146.   ACA, C, Varia 395, fol. 130 r (1461, mayo, 17).
147.   ACA, C, Varia 395, fol. 130 v (1461, julio, 22).
148.   ACA, C, Varia 395, fol. 126 r (1461, abril, 15).
149.   ACA, C, Varia 395, fol. 129 v (1461, mayo, 4). El documento se encuentra en tal mal estado que no es posible 

leer el concepto de la deuda ni la cantidad, pero consideramos interesante reflejar que uno de los acreedores era el 
baile general. 

150.   ACA, C, Varia 395, fol. 125 v (1461, abril, 1. Barcelona).
151.   ACA, C, Varia 395, fols. 122 r (1460, septiembre, 26). 



559ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

No obstante, constatamos el pago de algunas deudas por parte del príncipe 
y el sostenimiento de las necesidades de sus servidores. Por ejemplo, el príncipe 
pagó 60 florines, debidos desde 1458 al alcalde mayor de Navarra, Juan García 
de Lizasoáin, y pagados en octubre de 1460 a través del cambradineros del 
príncipe, Juan de Santesteban152; 1 300 sueldos barceloneses a Joan Alissen, hoste 
de correus de Barcelona, el 29 de abril de 1460, Carlos firmó un albarán mediante 
el que pagaba la deuda a Joan Alissen; o los 1 300 sueldos barceloneses a Brandà, 
mercader de Barcelona, de los 2 000 sueldos barceloneses, por los préstamos de 
estas cantidades realizados anteriormente153.

Por otra parte, el príncipe debía encargarse de los gastos relativos a su corte 
y, por tanto, de las necesidades de sus oficiales. Entre esas remuneraciones que 
obtenían los servidores estaban los drets de vestir, destinadas a la compra de 
indumentaria para los oficiales y domésticos de la corte154. En relación con estos 
gastos, el príncipe expidió un mandamiento a su tesorero, Juan de Monreal, para que 
diese a Luis de Arbizu, escudero de panadería, tela para vestir a su mujer, aunque 
como no cumplía esta orden, exigió que se la entregara, si nos deseáys servir155. En 
otra ocasión, pidió al maestro de la ceca de Pamplona, Pascual de Esparza, que 
entregara a la infanta Blanca cuatro piezas de tela para confeccionarse vestidos, 
el dinero debería de proceder del drecho de senyoriatge o pora otra vía156. Asimismo, 
entre las partidas extraordinarias destinadas a la corte aparecen los gastos en 
ayuda a los casamientos de sus servidores, como los 300 florines navarros dados 
a Miguel de Agorreta para su enlace, así como por la compensación por todos los 
servicios realizados157; el ofrecimiento del príncipe de parte de sus bienes para el 
matrimonio de la hija del procurador fiscal de Navarra con su vicecanciller, Pedro 
de Sada, así como el préstamo para la celebración de un dosel brocado, algunas 
telas de raso, tapices y otros ornamentos, unas pertenencias que quiso recuperar 
después de la boda para lo que escribió al procurador que lo entregara todo a su 
camarero mayor Carlos de Echauz158.

En esa responsabilidad hacia su corte, el príncipe, en algunos momentos, se 
encargó de las deudas dejadas por sus servidores como en el caso de Navarra, rey 
de armas, quien al morir había dejado una deuda de 30 ducados venecianos a 
Joan Gros, que fue saldada por el príncipe a través de su secretario per satisfacció 

152.   ACA, C, Varia 395, fol. 122 v (1460, octubre, 12); fol. 122 v (1460, octubre, 10).
153.   ACA, C, reg. 3418, fol. 111 r –v (1461, marzo, 3). Esta cantidad tuvo que ser pagada por Juan II a través del 

maestre racional en el año 1461. 
154.   Los «drets de vestir» que encontramos en los gastos anuales para la compra de indumentaria de domésticos 

y cortesanos en la Corona de Aragón, A. Beauchamp, A., Saiz Serrano, J., «En ració de cort: la corte del rey de Aragón 
desde las fuentes y actividad del escrivà de ració (siglos XIV-XV)», Mélanges de la Casa Velazquez, 45 (2015), pp. 51-68. 

155.   ACA, C, Varia 393, fol. 24 v (1459, noviembre, 28).
156.   ACA, C, Varia 393, fol. 25 r (1459, diciembre, 3). 
157.   ACA, C, Varia 395, fol. 118 r –v (1460, septiembre, 29).
158.   ACA, C, Varia 395, fols. 10 v-11r (1460, noviembre, 12).



560

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de la ànima del difunto159. Pero también se encargó de una deuda dejada por el 
difunto rey Alfonso de Aragón a uno de sus servidores, llamado Sebastián Pérez, 
quien había prestado servicio al monarca en la construcción de una nave llamada 
Castellamar. No obstante, el príncipe tuvo que solicitar ayuda al nuevo rey de 
Nápoles, Ferrante, y al conservador patrimonial de Sicilia, Guillem Pujades160. 

Pero, la mala situación financiera obligó a que muchas deudas fueran solventadas 
por un tercero. En varias ocasiones, el príncipe se dirigió al rey de Nápoles para 
que, con la asignación mensual, pagara las deudas pendientes; en el caso de los 300 
ducados destinados a un tal Joan161 y a una mujer llamada Joanella, aunque fue el 
conde de Concentaina quien pagó la mitad; los 200 ducados que debía a Guillem 
de Cervelló162; el pago de una pieza de brocado encargada a Juan de Miravall163; la 
mitad de la  deuda a Francisco de Riso por el alquiler de una ropa de cama, cantidad 
que alcanzaba los 228 ducados164; y los 2 717 ducados prestados por Galceran de 
Santángel165. Asimismo, en julio de 1460, ordenó al gobernador de la isla de Sicilia, 
Jaume Aragall, y al veguer de Cagliari, Jaume Caça, el pago, sin demora, de las 
230 libras debidas a Francesc Oliver, mercader166; y algo parecido sucedió con el 
procurador real en los condados de Rosellón y Cerdaña, y consejero del rey, Carles 
d’Oms, a quien exigió que, de cualquier dinero de moneda barcelonesa llegado a 
sus manos, pagara 200 florines a mosén Jordi Batlle, caballero, quien se los había 
prestado sin interés167. 

En otras ocasiones fue el mismo Juan II quien tuvo que pagar parte de los 
salarios de la corte del príncipe. Eso fue en los años 1460 y 1461. Los acemileros, 
Pere Usque y Juan de Santesteban, recibieron 4 florines cada uno por las quitaciones 
de un mes, en diciembre de 1460; Pedro de Vergara, sobreacemilero, 24 florines 
por tres meses y, más tarde, 50 sueldos jaqueses por los gastos del mes de enero 
de 1461168; Juan de Armendáriz, escudero de cocina, 21 florines de salario; Galceran 
Castellar, trompeta, 24 florines; Miguel de Aisis, acemilero, 8 florines. Asimismo, 
recibieron 18 florines en concepto de quitación: Tomás de Tafalla, frutero; Joan 
Guixen, portero; Joan Coxí, cocinero; Juan de Sesma y Miguel de Arbizu, ujier 
de armas; Gutiérrez de la Cierva, panadero; Juan Ochoa, portero de la cocina; 
Martinico, ayudante de cocina; Miguel Ruiz, barbero; mientras que Joan de 
Roa, portero, y Micheto, pollero, recibieron 12 florines cada uno. Antonio de 

159.   ACA, C, Varia 393, fol. 12 r (1459, abril, 11). 
160.   ACA, C, Varia 392, fol. 53 v (1458, noviembre, 23).
161.   ACA, C, Varia 392, fol. 93 v (1458, diciembre, 12).
162.   ACA, C, Varia 393, fol. 8 r (1459, enero, 4). 
163.   ACA, C, Varia 392, fols. 89 v – 91 v (1458, diciembre), documento citado en Torró Torrent, J., Documents 

de Joanot Martorell acompanyant el príncep de Viana de Sicília a Barcelona, versión electrónica en Espai Narpan http://
www.narpan.net., 2002.

164.   ACA, C, Varia 395, fols. 107 r –v (1460, agosto, 15).
165.   ACA, C, Varia 396, fol. 77 r (1461, septiembre, 20). 
166.   ACA, C, Varia 395, fols. 103 v – 104 v (1460, julio, 30).
167.   ACA, C, Varia 395, fol. 131 v (1461, agosto, 15).
168.   Gual Camarena, M., Notas..., p. 224, doc. 40 (1461, enero, 19).

http://www.narpan.net
http://www.narpan.net


561ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

Leontino, tenorista, percibió 360 sueldos barceloneses169. Luis Sorrenco y Martín 
de Barasuán, halconeros del príncipe, recibieron 42 y 34 florines, respectivamente, 
en concepto del salario de tres meses170. El rey de Aragón, además, se encargó de 
ayudar económicamente a todos aquellos servidores del príncipe que decidieron 
regresar al reino de Navarra, a sus casas171. 

Juan II también se encargó de la mayor parte de gratificaciones concedidas a los 
servidores de su hijo172. Estas donaciones fueron realizadas por Juan II, como a Joan 
Romeu y Andreu de Lanuza, tamboriles del príncipe, con 66 sueldos barceloneses; 
Pere de Pasaro y Jordi de Pavía, trompeteros del príncipe de Viana, 110 sueldos 
barceloneses173; Pedro de Sada, vicecanciller del príncipe, recibió un donativo 
gracioso de 20 florines174; Pedro Sánchez de Santamaría y Gonzalo de Dicastillo, 
mozos de espuelas del príncipe, recibieron 40 sueldos jaqueses de manos del rey175; 
la misma cantidad otorgó a Francisco de Erill, caballerizo del príncipe, como ayuda 
de su quitación176; y los mozos de espuelas, Cardicas, Micheto, Gonzalo y Pedro 
Sánchez, recibieron 80 sueldos jaqueses, por las estrenas177.

No solamente de la corte del príncipe, el rey acudió en ayuda del mismo 
príncipe abonando gastos de tipo ordinario como la vestimenta para la hija del 
príncipe, Ana, y diversos objetos para el príncipe como ropa, camisas, pañuelos, 
toallas, un calentador de hierro y una caja para su ropa, así como vestidos para 
sus servidores178.

3.3. EMPEÑO DE BIENES 

Otra de las prácticas habituales en las cortes regias para conseguir liquidez al 
instante era a través del empeño de bienes, principalmente joyas y objetos de valor179. 
En muchas ocasiones, los objetos de empeñaban y desempeñaban sucesivamente 
en función de las necesidades económicas del momento, sin tener en cuenta la 

169.   Ibidem, pp. 214- 217, doc. 22 y 23 (1460, diciembre, 31), y doc. 49 (1461, febrero, 26).
170.   Ibidem, p. 218, doc. 25 y 26 (1460, diciembre, 31).
171.   En el documento no aparecen los nombres de quienes fueron beneficiados por Juan II. Gual Camarena, M., 

Notas..., p. 210, doc. 11 (1460, diciembre, 8).
172.   Ibidem.
173.   Ibidem, p. 207, doc. 3 y 4 (1460, mayo, 18).
174.   Ibidem, p. 211, doc. 12 (1460, diciembre, 16).
175.   Ibidem, p. 211, doc. 14 (1460, diciembre, 18).
176.   Ibidem, p. 212, doc. 16 (1460, diciembre, 25).
177.   Ibidem, p. 219, doc. 28 (1461, enero, 1).
178.   Ibidem, doc. 9 (1460, noviembre, 30), doc. 10 (1460, diciembre, 3), doc. 17 y 18 (1460, diciembre, 29), doc. 29 

(1461, enero, 5), doc. 32 (1461, enero, 8), doc. 38 (1461, enero, 18), doc. 39 (1461, enero, 18).
179.   Sobre los empeños realizados por el rey Alfonso el Magnánimo en Nápoles véase el artículo de Conde y 

Delgado de Molina, R., «Orfebrería impignorada por Alfonso el Magnánimo en Nápoles en 1421», Aragón en la Edad 
Media, 16 (2000), pp. 185-196.



562

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

importancia del objeto en sí, pues se encuentran ejemplos de la pignoración de 
las coronas reales, las utilizadas para la coronación180.

El príncipe acudió a este recurso en muchas ocasiones a lo largo de su vida. La 
primera noticia es de 1451, cuando el príncipe se dirigió a tierras castellanas, poco 
después del comienzo de la guerra. En Castilla empeñó algunos bienes y joyas 
para conseguir dinero en efectivo y costear su estancia y el viaje. Al cabo de unos 
años, envió a Castilla, en 1459, a Manuel Bou con el cometido de recuperar estos 
bienes empeñados por un valor de 1 963 florines y 35 maravedíes181. 	

En Castilla había más objetos empeñados del príncipe, ese mismo año de 
1459, envió a la ciudad de Burgos a Juan de Santángel, mercader de Zaragoza, y a 
Juan de Forment para recuperar una vajilla de plata, trece piezas de oro y algunas 
monedas182. Pero la misión parecía demorarse porque a mediados de marzo de 
1461 todavía no se habían recuperado estos objetos; de modo que el príncipe 
mandó a Juan Pérez de Irurita para insistir a los embajadores que rescataran las 
joyas y que aprovecharan para pagar a Manuel Bou los 100 florines debidos183, así 
como al prior y los cónsules de los mercaderes de la ciudad de Burgos para que 
devolvieran la vajilla al recibir el dinero184. 

También en Burgos, la condesa de Treviño tenía en su poder un collar y unas 
joyas del príncipe por valor de mil doblas. Con la finalidad de recuperarlas, el 
príncipe envió a su tesorero de Navarra, Juan de Monreal185. Y en manos de 
unos mercaderes castellanos tenía empeñados doce paños, unos de raso y otros 
guarnecidos de plata dorada186.

Durante los viajes, se repetía el empeño de joyas, pues las necesidades económicas 
del momento obligaban a buscare un recurso rápido de obtención de dinero. En 
el trayecto hacia Nápoles, en 1457, a su paso por tierras francesas, en Aviñón, dejó 
en prenda ciertas perlas y joyas para poder pagar los gastos del viaje. Al cabo de 
dos años, mientras el príncipe se encontraba en Mallorca, en 1459, envió a Carles 
d’Oms, procurador real en los condados del Rosellón y la Cerdaña, con la misión 

180.   Juan II de Aragón quiso coronarse con la corona de su difunto padre, el rey Fernando, que estaba empeñada 
en manos de fray Joan Escarigas , comendador de la Espluga de Francolí. Miranda Menacho, V., El príncipe de Viana 
y su tiempo. Sílex Universidad, p. 62, ACA, C, reg. 2579, f. 60 v (1429, abril, 9). 

181.   Parte de la deuda constaba en una carta debitoria firmada a favor de Álvaro García de Santamaría, el día 
8 de diciembre de 1451, por la cantidad de 1 173 florines y 85 maravedíes, y la otra parte en otro debitorio a favor de 
Pedro Martínez de Mazuelos, el día 26 del mismo diciembre, por 789 florines y 45 maravedíes (según consta en el 
documento, un florín equivale a 95 maravedís). Las joyas empeñadas eran tres: la primera se llamaba fora de berça, era 
un balaje (rubí de color morado) agujereado, con una esmeralda y cuatro perlas engastadas en oro, todo esmaltado en 
blanco; la segunda tenía forma de rosa con dos diamantes, una perla gruesa y un rubí engastado, todo en oro; y por 
último, otra joya pequeña en forma de rosa con cuatro diamantes, cuatro rubís y cuatro perlas orientales de buena talla. 
Finalmente, el príncipe recuperó estas piezas, sin embargo, se quedó en deuda con Manuel Bou, a quien juró pagar la 
cantidad debida en un plazo de seis meses a partir de la fecha de la carta, con fecha de agosto de 1460. ACA, C, Varia 
395, fols. 105 v – 107 r (1460, agosto, 9).

182.   ACA, C, Varia 395, fols. 5 r –6r (1460 octubre 15); fol. 122 r (1460, octubre, 12); fol. 8 r (1460, octubre, 31).
183.   ACA, C, Varia 395, fol. 16 r –v (1461, marzo, 18). Los 100 florines equivalen a 55 libras barcelonesas.
184.   ACA, C, Varia 396, fols. 6 v – 8 v (1461, abril, 30).
185.   ACA, C, Varia 394, fol. 11 r (1459, septiembre, 14). 
186.   ACA, C, Varia 394, fols. 12 v – 13 r (1459, septiembre, 14). Desdevises, G. Don Carlos..., p. 311.



563ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

de llevar a Barcelona un collar empeñado en Francia por 500 ducados187. Al mismo 
tiempo, y con el mismo fin, envió a su trinchante Joanot Martorell hacia tierras 
francesas188. No obstante, y siguiendo con la habitual falta de dinero, el príncipe 
pidió dinero a algunos mercaderes de Barcelona como Pere Amat, Bernat Oliver 
y Lluís Gisbert para pagar el rescate de estos bienes189. 

Durante la estancia en Sicilia, el príncipe empeñó gran parte de sus bienes 
en poder de Juan de Mur, quien manifestó su intención de vendérselos, así que, 
antes de que esto sucediera, el príncipe tuvo que solicitar al rey de Nápoles para 
que los rescatara del dinero de su asignación190. Y en 1460, mientras el príncipe 
estaba en Montserrat, recuperó 420 marcos de plata empeñados en poder de Juan 
de Santángel, mercader de Zaragoza, por los que pagó 3 200 florines191. 

En Barcelona, el príncipe empeñó bienes y joyas, la mayor parte eran objetos 
litúrgicos (cálices, patenas, portapaces y varias cruces), algunas imágenes de san-
tos (santa Catalina, san Pedro, san Pablo y santa María Magdalena), una imagen 
de la Santísima Trinidad y otra de Nuestro Señor, también copas, una corona, un 
collar, un diamante y una pieza de brocado. La mayor parte de los objetos pasaron 
a la familia Ros, en concreto Filipa, mujer de Miquel Ros, y Jaume y Ramon Ros, 
por un valor de 1 964 libras barcelonesas. Otros se los quedó la abadesa de San 
Pedro de las Puellas. Un diamante y una cadena de oro fueron a parar a manos de 
madona Roig del Borne, así como una corona pasó a poder de la mujer de Bernat 
Bret. Si sumamos todas las cantidades obtenidas por los objetos empeñados en 
Barcelona, ésta se eleva a 12 227 libras barcelonesas. 

Tabla 3: Empeño de bienes

Empeños Beneficiario Valor

Una nave de oro asentada sobre un cordero (18 marcos y 
7 onzas).

Una imagen de la Trinidad de oro, guarnecida de perlas y 
piedras finas (11 marcos y 2 onzas) sobre un pie de plata 
(9 marcos).

Filipa, mujer de Miquel Ros192 1 150 
libras

Una imagen de Santa Catalina de oro con una corona de 
oro y piedras (9 marcos y 3 onzas), colocada sobre un pie 
de plata (7 marcos y 7 onzas). 

Una copa de oro con su tapadera (3 marcos y 3 ½  onzas).

Ramon Ros193 484 libras

187.   Los 500 ducados equivalen a 1 000 libras barcelonesas. 
188.   ACA, C, Varia 392, fol. 96 r –v (s.d.). Este documento está citado en Torró Torrent, J., Documents....
189.   ACA, C, Varia 393, fol. 69 v (1459, septiembre, 13); Varia 394, fol. 13 v. (1459, septiembre, 14).
190.   ACA, C, Varia 393, fols. 56 v – 57 r (1459, julio, 15).
191.   ACA, C, Varia 395, fol. 118 r (1460, septiembre, 26). Los 3 200 florines equivalen a 1 760 libras barcelonesas. 
192.   ACA, C, reg. 3421, fol. 64 r (s.d.).
193.   ACA, C, reg. 3421, fol. 64 r (s.d.).



564

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una copa de oro esmaltada y guarnecida de perlas y 
piedras menudas (5 marcos y 5 onzas).

Un cáliz y una patena de oro (4 marcos, 1 onza y 3 
cuartos).

Jaume Ros194 330 libras195

Una copa de oro esmaltada en diversos colores y 
guarnecida de perlas y piedras (9 marcos, ½  onza y 4 
argensos).

Guillem Romeu196 330 libras

Una cruz de oro guarnecida de perlas y piedras, con el pie 
de plata (4 marcos y 1 onza) y (13 marcos y 5 onzas).

Antònia, mujer de Guillem 
Moncofa197 239 libras

Una imagen de Nuestro Señor y la otra de la Magdalena, 
guarnecidas de perlas y piedras (5 marcos y 1 onza), y el 
pie de plata (8 ½  marcos).

Guillem Pere Comes198 300 
libras199

Una imagen de San Pablo de oro con perlas y piedras  
(11 marcos y 5 ½ onzas), el pie de 9 marcos de plata. 

Un cáliz con su patena de oro esmaltado  
(3 marcos y 6 onzas).

Un portapaz de oro, guarnecido de perlas y piedras  
(1 marco, 4 onzas y 3 cuartos).

Abadesa de San Pedro de las 
Puellas200 739 libras

Una corona de oro guarnecida de perlas y piedras grandes 
y pequeñas (7 marcos, 4 onzas y 4 argensos de peso).

La mujer de Bernat Bret201 2 200 
libras

Un collar del príncipe. Mesa de Barcelona202 5 960 
libras

Un diamante comprado en Sicilia por 2.100 ducados 
venecianos.

Una cadena de oro.

Madona Roig del Borne203

Una pieza de brocado del arzobispo. Joan Ferrer204 495 libras

Una imagen de San Pedro de plata y una diadema. Maçana205

La herencia de Juan de Liria, ciertas perlas y una nave de 
plata206.

TOTAL
12 227 
libras

194.   ACA, C, reg. 3421, fol. 64 v (s.d.).
195.   Estos objetos fueron recuperados pagando 330 libras y las pensiones de cuatro años y unos días, que eran 63 

libras y 10 sueldos. En total, 393 libras y 10 sueldos.
196.   ACA, C, reg. 3421, fol. 64 r (s.d.).
197.   ACA, C, reg. 3421, fol. 64 r (s.d.).
198.   ACA, C, reg. 3421, fol. 64 r (s.d.).
199.   Las imágenes fueron recuperadas pagando 300 libras y las pensiones de cuatro años y unos días, que sumaban 

56 libras, 16 sueldos y 6 dineros. En total, 356 libras, 16 sueldos y 6 dineros
200.   ACA, C, reg. 3421, fol. 64 v (s.d.).
201.   ACA, C, reg. 3421, fol. 64 v (s.d.).
202.   ACA, C, reg. 3421, fol. 64 v (s.d.).
203.   ACA, C, reg. 3421, fol. 75 v (s.d.). 
204.   ACA, C, reg. 3421, fol. 75 v (s.d.). 
205.   ACA, C, reg. 3421, fol. 75 v (s.d.).
206.   ACA, C, reg. 3421, fol. 75 v (s.d.).



565ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

********************************

A modo de conclusión y más allá de las consideraciones estrictamente formales 
que podemos rastrear en la documentación y las tablas que acompañan este trabajo, 
constatamos que la Casa del príncipe de Viana presenta una ausencia de financiación 
constante y ordenada que permita una estructura económica más o menos estable 
para un príncipe heredero. Esta falta de seguridad está ciertamente condicionada por 
la situación política y el contexto de guerra civil en Navarra, que obligó a las arcas 
regias a ajustarse a un momento bélico, pero también por la adaptación, durante 
los últimos años de su vida, de una corte itinerante por los reinos mediterráneos. 
Estas dos circunstancias exigían un reajuste de las prácticas financieras habituales 
en un heredero, pero también condicionadas por las desavenencias con su padre, 
Juan II, y las represalias que éste puso en marcha. 

Esa inestabilidad económica estaba marcada por una acumulación de deuda, 
que acabó formando parte de una cotidianeidad financiera en las arcas del príncipe. 
Esa necesidad permanente de liquidez económica obligó a adaptar la búsqueda 
continuada de recursos económicos a las circunstancias, generando una nutrida red 
de acreedores y prestamistas alrededor de la figura del heredero, que conseguían 
mantener parte de la estructura económica de su Casa. Esto creaba una suerte 
de relación de oportunidad y recompensa entre aquellos que habían colaborado 
en el sostenimiento de la figura del heredero a través de nombramientos reales, 
pero también la obligación, por parte del príncipe, de satisfacción de la deuda, 
creando una mayor presión en sus arcas. 

A pesar de la compleja situación financiera, el gasto suntuario de un miembro 
de la familia real significaba una inversión que connotaba elementos propios de la 
cultura política de su tiempo, al relacionar status, gusto con necesidades objetivas. 
Los gastos del príncipe fueron en todo caso, reconocimiento a situaciones de facto 
que iban en consonancia con su condición, a los que fue incapaz de renunciar. 

Por tanto, el estudio de las finanzas del príncipe de Viana permite observar 
la repercusión económica derivada de la inestabilidad política del momento y 
también de su propia situación personal. La deuda en las arcas regias y el empeño 
de los bienes reales no suponían una característica original de don Carlos, pero 
sí que debemos destacar que su situación económica procedía, en gran medida, 
de sus propias circunstancias. 



566

Vera-Cruz Miranda Menacho﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Beauchamp, Alexandra, Saiz Serrano, Jorge, «En ració de cort: la corte del rey de Aragón 
desde las fuentes y actividad del escrivà de ració (siglos XIV-XV)», Mélanges de la Casa 
Velazquez, 45 (2015), pp. 51-68. 

Batlle Prats, Lluís, «Epistolario gerundense, Epistolario gerundense del príncipe de Viana», 
Homenaje a Jaime Vicens Vives, vol. I, Barcelona, Universidad de Barcelona, 1965, pp. 351-364. 

Cañas Gálvez, Francisco de Paula, «La cámara de Juan II: vida privada, ceremonia y lujo 
en la corte de Castilla a mediados del siglo XV”, Evolución y estructura de la Casa Real 
de Castilla, Vol. I. Madrid, 2010, pp. 81-196.

Carrasco Pérez, Juan, «Consolidación fiscal y balances financieros en la Navarra de los 
últimos Evreux», Estados y mercados financieros en el occidente cristiano (siglos XIII-XVI), 
Semana de Estudios Medievales de Estella (2015), pp. 351-472. 

Carrasco Pérez, Juan, «Moneda y fiscalidad en el reinado de Blanca de Navarra: del monedaje 
a las «acuñaciones de guerra» (1428-1432), Príncipe de Viana, 230 (2003), pp. 557-586. 

Carrasco Pérez, Juan, «El principado de Viana», Príncipe de Viana, 53 (1992), pp. 191-214.
Cateura Benàsser, Pau, «Valencia y Mallorca en el siglo XV», Mayurqa, 26 (2000), pp. 181-193.
Conde y Delgado de Molina, Rafael, «Orfebrería impignorada por Alfonso el Magnánimo 

en Nápoles en 1421», Aragón en la Edad Media, 16 (2000), pp. 185-196.
Desdevises du Dezert, Georges, Don Carlos de Aragón, Príncipe de Viana. Estudio sobre la 

España del norte en el siglo XV. Pamplona, Gobierno de Navarra, 1999.  
Francisco Olmos, José María de, «La moneda de los príncipes herederos en la Europa 

Occidental en la Baja Edad Media (s. XIV-XV), Documenta & Instrumenta, 2 (2004), pp. 
121-152. 

Furió, Antonio, «Deuda pública e intereses privados. Fiscalidad y finanzas en la Corona 
de Aragón», Edad Media: revista de historia, 2 (1999), pp. 35-80. 

Gual Camarena, Miguel, «Notas y documentos sobre el Príncipe de Viana», De Hispania, 
LXXXII (1961), pp. 189-231

Ibiricu Díaz, M.ª José, «El Hostal del príncipe Carlos de Viana (1451)», Príncipe de Viana, 
185 (1988), pp. 593-639.

Idoate, Florencio, Catálogo del Archivo General de Navarra. Catálogo de la sección de Comptos. 
Documentos, Pamplona, Diputación Foral de Navarra, 1968.

Lacarra, José María, Historia del reino de Navarra en la Edad Media, Pamplona, Caja de 
Ahorros de Navarra, 1976.

Ladero Quesada, Miguel Ángel, «El tesoro de Enrique IV en el Alcázar de Segovia» Historia, 
Instituciones. Documentos 31 (2004), pp. 307-352.

Ladero Quesada, Miguel Ángel, «Estructuras políticas y fiscales en la Baja Edad Media», 
Edad Media. Revista de Historia, 2 (1999), pp. 169-194.  

Ladero Quesada, Miguel Ángel, La hacienda real en Castilla en el siglo XV, La Laguna, 1973. 
Ladero Quesada, Miguel Ángel, «La Casa Real en la Baja Edad Media» Historia, Instituciones. 

Documentos, 25 (1998), pp. 327-350. 
Ladero Quesada, Miguel Ángel, «Fiscalidad regia y génesis del Estado en la Corona de 

Castilla (1252-1504), Espacio, tiempo y forma. Serie III, Historia Medieval, 4 (1991), pp. 95-136. 
Miranda Menacho, Vera-Cruz; «La Corte del príncipe de Viana: organización del Hostal 

navarro y de la Casa de la Corona de Aragón», Cañas Gálvez, Francisco de Paula, y 
Nieto Soria, José Manuel: Casa y Corte: ámbitos de poder en los reinos hispánicos durante 
la Baja Edad Media (1230-1516). La Ergástula, 2019, pp. 147-167. 



567ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 537–568  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra (1421-1461)﻿

Miranda Menacho, Vera-Cruz, El príncipe de Viana y su tiempo. Sílex Universidad, 2017.
Miranda Menacho, Vera-Cruz, El príncipe de Viana en la Corona de Aragón (1457-1461), 

(tesis doctoral inédita), Universitat de Barcelona, 2012.
Narbona Cárceles, María, «Agnès de Clèves, princesse de Viane (1439-1448) et l’influence 

de la Bourgogne à la cour de Navarre», La cour de Bourgogne et l’Europe, pp. 649-668. 
Ortí Gost, Pere, Renda i fiscalitat a una ciutat medieval: Barcelona, segles XII-XIV, CSIC, 2000. 
Ramírez Vaquero, Eloísa «Estado sobre las investigaciones de la hacienda navarra», 

Medievalismo: Boletín de la Sociedad Española de Estudios Medievales, 12 (2002), pp. 163-196. 
Ramírez Vaquero, Eloísa, «Hacienda y poder real en Navarra en la Baja Edad Media», 

Príncipe de Viana, 216 (1999), pp. 87-118. 
Ramírez Vaquero, Eloísa, «Patrimonio de la Corona e ingresos fiscales en Navarra en el 

siglo XV» en Huarte de San Juan. Geografía e Historia, 2 (1995), pp. 73-98.
Ramírez Vaquero, Eloísa, Solidaridades nobiliarias y conflictos políticos en Navarra 1387-

1464. Pamplona, Gobierno de Navarra, 1990.
Ryder, Alan, Alfonso el Magnánimo, Rey de Aragón, Nápoles y Sicilia (1396-1458). Valencia, 

Edicions Alfons el Magnànim, 1992.
Sánchez Martínez, Manuel, La deuda pública en la Cataluña medieval. CSIC, 2009.
Sánchez Martínez, Manuel, Fiscalidad de Estado y fiscalidad municipal en los reinos 

hispánicos medievales, Casa Velazquez, 2006; «Algunas consideraciones sobre el crédito 
en la Cataluña medieval», Quaderns d’Història, 13 (2007), pp. 9-26. 

Sánchez Martínez, Manuel, Pagar al rey en la Corona de Aragón durante el siglo XIV (estudios 
sobre fiscalidad y finanzas reales y urbanas). CSIC, 2003.

Sastre Moll, Jaume, «La actividad comercial del mercader mallorquín Johan Barthomeu 
a mediados del siglo XV», Mayurqa, 31 (2006), pp. 251-274. 

Serrano Larráyoz, Fernando, «Banquetes de los príncipes de Viana a mediados del siglo 
XV», Príncipe de Viana, 215 (1998), pp. 689-718. 

Soldani, Maria Elisa, Uomini d’affari e mercanti toscani nella Barcellona del Quattrocento. 
CSIC, Barcelona, 2010.

Torró, Jaume, «Els darrers anys de Joanot Martorell», Congrés Internacional. 520 Aniversari 
Tirant lo Blanch (1490-2010), Valencia, 2010, pp. 573-584.

Torró Torrent, Jaume, Documents de Joanot Martorell acompanyant el príncep de Viana de 
Sicília a Barcelona, versión electrónica en Espai Narpan http://www.narpan.net., 2002.

Urgell Hernández, Ricard, «Algunas notas y documentos sobre el príncipe Carlos de 
Viana y Mallorca», Mayurqa, 21 (1985-1987), pp. 167-179.

Vaquer Benassar, Onofre, «Immigrants a Mallorca a la segona meitat del segle XV», Butlletí 
de la Societat Arqueológica Lul·liana, 55 (1999), pp. 353-362.

Vaquer Benassar, Onofre, L’Origen dels mallorquins. Palma de Mallorca, El Tall, 2008.
Vicens Vives, Jaume, Fernando el Católico. Príncipe de Aragón, rey de Sicilia (1458-1478), 

Madrid, CSIC, 1952.

http://www.narpan.net




569ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

HACIA UNA REVALORIZACIÓN 
DEL CONCILIARISMO HISPANO 
BAJOMEDIEVAL: EL DEFENSORIUM 
TRIUM CONCLUSIONUM DE 
ALFONSO DE MADRIGAL

TOWARDS A REAPPRAISAL OF LATE-
MEDIEVAL HISPANIC CONCILIARISM: 
ALFONSO DE MADRIGAL’S DEFENSORIUM 
TRIUM CONCLUSIONUM

Raúl Morales Muñoz1

Recepción: 2020/12/30 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2021/02/23 · 
Aceptación: 2021/02/27

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.29785

Resumen
Este trabajo busca poner de manifiesto la existencia y, sobre todo, la relevancia 
de los autores hispanos que se decantaron por las teorías conciliaristas durante 
la crisis que sacudió a la Iglesia en la Baja Edad Media. Estos autores hispanos 
conciliaristas, aunque no son muy numerosos, gozan de una gran originalidad y 
sus doctrinas poseen un elevado interés eclesiológico. Ejemplificaremos nuestras 
afirmaciones mediante el Defensorium Trium Conclusionum, obra de Alfonso de 
Madrigal el Tostado en la que este expone su pensamiento conciliarista, pensamiento 
que está formulado con una claridad, un rigor metodológico y una fidelidad a la 
propia idea conciliarista ausentes en muchos de los autores europeos, incluso en 
aquellos que habitualmente son considerados firmes defensores del conciliarismo.

Palabras clave
Conciliarismo; Concilio General; Iglesia infalible; Baja Edad Media; Alfonso de 
Madrigal; Defensorium trium conclusionum.

1.   Escuela Internacional de Doctorado (UNED), Programa en Historia e Historia del Arte y Territorio.  
              C.e.: rmoralesmunoz@yahoo.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.29785


570

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract
This article underscores the existence and especially the relevance of Hispanic 
authors who sided with conciliarist theories during the crisis that shook the Church 
in the Late Middle Ages. Despite their small number, these Hispanic conciliarist 
authors were exceedingly original and their doctrines were of exceptional interest 
in ecclesiological terms. This claim will be demonstrated through the Defensorium 
trium conclusionum, a work by Alfonso de Madrigal, known as el Tostado, in which 
he expounds his conciliarist thought. He formulates this concept with great clarity, 
methodological rigour and loyalty to the inherent conciliarist idea, absent in so 
many of the other European authors, including those who are usually considered 
advocates of conciliarism.

Keywords
Conciliarism; General Council; Infallible Church; Late Middle Ages: Alfonso de 
Madrigal; Defensorium trium conclusionum.



571ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

PLANTEAMIENTO INTRODUCTORIO

Al hacer referencia al conciliarismo bajomedieval, ha sido habitual aludir a 
figuras de la talla de Marsilio de Padua para el caso italiano, de Guillermo de 
Ockam para el caso británico o de Juan de Gerson en lo que concierne al caso 
francés, además de a otros nombres quizá menos conocidos pero no por ello 
menos importantes2. Estos «conciliaristas» han acaparado el espacio que en las 
publicaciones se dedica a esta corriente ideológica que tanta importancia tuvo 
en las postrimerías del Medievo, algo que en principio resulta apropiado, pues, 
al fin y al cabo, es de justicia reconocer que los autores señalados defienden la 
idea de que el Concilio debía ser una institución eminente dentro de la Iglesia y 
que debía desempeñar en ella un papel fundamental en la toma de decisiones.

Por el contrario, si nos centramos en el ámbito hispano, el conciliarismo 
bajomedieval pierde consistencia, de tal manera que, aunque no se pueda dejar de 
citar su presencia en los reinos hispanos, no ha sido inusual minimizar su relevancia, 
restándole interés y otorgándole un carácter marginal. Por esta razón, la idea que 
ha prevalecido en la historiografía es la de que los teólogos hispanos fueron, en 
general, firmes defensores de la autoridad pontificia en el gobierno de la Iglesia, 
frente a la del Concilio. Es así que, aunque algún autor hubiera manifestado ciertas 
inclinaciones conciliaristas, el conciliarismo habría sido una doctrina extraña 
en los reinos hispanos, combatida por el grueso de los teólogos defensores del 
poder pontificio e, incluso, atemperada por la evolución ideológica de los propios 
autores conciliaristas, que probablemente se vieron influidos por el devenir del 
conciliarismo y su fracaso final frente al Pontificado. Con relación a esto último, 
parece razonable pensar que los derroteros que siguió el conciliarismo a partir 
del Concilio de Basilea (1431-1445), con una radicalización extrema de sus ideas, 
restaron apoyos a su causa e hicieron decantarse a muchas mentes dubitativas 
hacia la causa papal, lo que redundó en beneficio de un Pontificado cuyo poder 
saldría reforzado a corto y medio plazo, hasta la Reforma luterana del siglo XVI3.  

2.   La lista de autores conciliaristas es larga. Aunque con diferencias ideológicas entre ellos, a veces importantes, 
se podrían incluir en esta corriente también a Juan de París, a Pierre D´Ailly, a Juan de Ragusa y a muchos otros. Véase 
Orella Unzué, José Luis: Partidos políticos en el Primer Renacimiento (1300-1450). Madrid, Fundación Universitaria 
Española, 1976. Esta obra tiene como eje el pensamiento de distintos teóricos bajomedievales en relación al gobierno 
eclesial; además, al emanar de un autor español, no descuida a los ideólogos conciliaristas hispanos, generalmente 
omitidos en los estudios realizados por investigadores de otros países europeos. 

3.   Algunos teólogos, ante el carácter radical que adquiere la doctrina conciliarista a raíz del Concilio de Basilea, 
optaron por la moderación ideológica o incluso por la defensa del poder pontificio, con objeto de lograr cierta contención 
frente a los «excesos» que se estaban derivando de una corriente conciliarista llevada hasta sus últimas consecuencias. 
Ocurre, entre otros, con el autor luso Andrés de Escobar (véase Orella Unzué, José Luis: op. cit., pp. 417-420). También 
se puede mencionar aquí al propio Juan de Segovia, considerado un autor conciliarista, pero que, sin embargo, pasó de 
ser un furibundo defensor del Concilio a sostener un conciliarismo mucho más mitigado, a pesar del protagonismo que 
tuvo en el Concilio de Basilea (véase Orella Unzué, José Luis: op. cit., pp. 412-417 y 479-481, así como también Goñi 
Gaztambide, José: «El conciliarismo en España», Scripta Theologica, 10.3 (1978), pp. 898-904).



572

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

De este modo, aun cuando al hablar del conciliarismo hispánico se indique, 
como no podía ser de otra forma, que Alfonso de Madrigal y Juan de Segovia 
fueron personalidades que, dentro de la intelectualidad hispana, mostraron unas 
claras actitudes proconciliaristas, se dará por concluido el asunto con una simple 
alusión hacia ellos, sin profundizar en la cuestión o, a lo sumo, ofreciendo unas 
indicaciones superficiales acerca de sus teorías4. Y muy poco más se dice sobre 
el conciliarismo hispano; la simple alusión a estos dos autores o, en el mejor 
de los casos, una brevísima exposición de sus argumentos en pro del Concilio 
como institución fundamental en el gobierno eclesial, agota el tratamiento del 
conciliarismo en los reinos hispánicos. Si a esto sumamos la frecuente afirmación 
de que el número de los autores hispanos que apostaron por la autoridad del 
Papado en el gobierno de la Iglesia fue muy superior al de los que se decantaron 
por la del Concilio, resulta fácil concluir que la ideología conciliarista hispana 
habría sido algo residual, prácticamente inexistente.

Uno de los objetivos de este trabajo es señalar el conciliarismo como una 
tendencia ideológica relevante en el marco de los reinos hispánicos, ciertamente 
que no tanto por lo que se refiere al número de autores como, sobre todo, por 
la calidad de las teorías, para cuyo buen conocimiento es obligado ir más allá 
de una mera constatación de su existencia. En nuestro trabajo otorgaremos 
el protagonismo principal del conciliarismo hispano al ya referido Alfonso de 
Madrigal, no solo para señalar la presencia de una corriente conciliarista hispana, 
algo que ya ha sido hecho, sino también, y dando un paso más, para concretar 
las ideas conciliaristas de este autor que pueden extraerse de su Defensorium 
trium conclusionum (en adelante el Defensorium). El análisis de esta obra permite 
comprobar que Alfonso de Madrigal es un teólogo propiamente conciliarista y que, 
además, según veremos en su momento, nos presenta un conciliarismo «puro», sin 
connotaciones filoimperiales o antipapales añadidas. Del mismo modo, la teoría 
conciliarista de su Defensorium es expuesta de una forma tan metódica y con una 
claridad que difícilmente encuentra parangón en otros autores conciliaristas. 
Por ello, no parece inadecuado considerar a Alfonso de Madrigal no un autor 

4.   La constatación del conciliarismo de ambos autores se encuentra, por ejemplo, en la monumental Historia de 
España dirigida por Ramón Menéndez Pidal, donde se desarrollan sus ideas sucintamente, porque el carácter genérico 
de la obra impide darles un tratamiento mayor. Véase Fernández Conde, Francisco Javier: «Teología polémica y 
sistemática en una época de controversias», en Menéndez Pidal, Ramón (dir.): Historia de España. Tomo XVI. La época 
del gótico en la cultura española. Madrid, Espasa-Calpe, 1994, pp. 485-488, donde se deja sentado el carácter conciliarista 
de Juan de Segovia y de Alfonso de Madrigal, «aunque su labor científica supere, con mucho, la producción de carácter 
eclesiológico» (ibidem, p. 486), palabras estas últimas que resaltan la erudición polímata, no solo teológica, que les 
caracteriza. El principal problema del conciliarismo hispano parece que reside en la falta de monografías sobre el tema, 
dado que su tratamiento en obras de carácter general no suple la carencia de trabajos que versen específicamente 
sobre él. Por otro lado, hay que aclarar que, además de Alfonso de Madrigal y de Juan de Segovia, existen otros autores 
hispanos que también tuvieron inclinaciones conciliaristas. Es el caso del arzobispo Pedro Tenorio, que vivió antes 
que estos últimos autores y que fue un partidario de la teoría conciliarista que después se orientó hacia posturas más 
oligárquico-pontificias. Sobre este autor, véase Orella Unzué, José Luis: op. cit., pp. 340 y 341, así como también Álvarez 
Palenzuela, Vicente Ángel: «Don Pedro Tenorio, promotor de la reforma católica», Toletana, 30 (2014), pp. 67-145.



573ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

conciliarista más, sino un verdadero paradigma del conciliarismo bajomedieval 
hispano, e incluso del europeo.

Resulta paradójico que, aunque se haya citado con frecuencia –si bien no con 
insistencia– el conciliarismo de Alfonso de Madrigal y se haya adscrito al autor a 
esta corriente doctrinal, hasta ahora no se haya querido profundizar en el tema5. Y 
decimos «querido» dado que se posee material suficiente para proceder al análisis 
de su teoría eclesiológica conciliarista. Este material está ahí, en su Defensorium, 
si bien el hecho de estar escrito en lengua latina puede limitar la accesibilidad a 
él, lo que constituye una de las razones por las cuales nosotros hemos procedido 
a traducir su texto íntegro al castellano, algo que hasta ahora no se había llevado a 
cabo6. No obstante, una vez resuelto el problema de la accesibilidad lingüística de 
la obra, es necesario profundizar en las diversas cuestiones que en ella se abordan 
y, de manera específica, en el tema del conciliarismo, que por más que no sea el 
único asunto que presenta el escrito, sí constituye uno de los de mayor relevancia. 
Y a ello vamos a dedicar de forma específica este trabajo.

EL CONCILIARISMO: PRECISIONES CONCEPTUALES 
Y EVOLUCIÓN HASTA LA BAJA EDAD MEDIA

No conviene acercarse al conciliarismo, sea hispánico o europeo, sin que 
previamente se especifique con claridad qué se entiende con ese vocablo. José 
Goñi Gaztambide lo hace, sin sutilezas ni enrevesamientos innecesarios, indicando 
que el conciliarismo o teoría conciliar puede definirse como «la doctrina que 
considera el Concilio como la instancia suprema de la Iglesia, por encima del Papa»7. 
Dentro del conciliarismo, distingue este autor entre un conciliarismo moderado 
y un conciliarismo revolucionario. El primero defendería que se debe recurrir al 
Concilio solo en circunstancias extraordinarias, tales como que el Papa incurriera 
en herejía o la aparición de un cisma que hiciera difícil determinar quién era el 
verdadero Pontífice, mientras que el conciliarismo revolucionario consideraría 

5.   Los autores que han trabajado sobre Alfonso de Madrigal han señalado su talante conciliarista, si bien casi 
ninguno incide en demasía sobre esta faceta suya. Únicamente se analizan someramente sus ideas conciliaristas, junto 
a las de otros autores hispanos, en las historias del pensamiento medieval o en las historias eclesiológicas del Medievo, 
por supuesto en aquellas escritas por especialistas españoles y referidas a España, pues en Europa nuestro autor resulta 
prácticamente desconocido. Véanse, entre otros, Avilés Fernández, Miguel: «La teología española en el siglo XV», en 
VV.AA.: Historia de la teología española. Vol. I. Desde sus orígenes hasta fines del siglo XVI. Madrid, Fundación Universitaria 
Española, 1983, pp. 495-577, como también Vázquez Janeiro, Isaac: «Teología en el siglo XV», en Rodríguez-San 
Pedro Bezares, Luis Enrique (coord.): Historia de la Universidad de Salamanca. Univ. de Salamanca, 2006, pp. 171-201.

6.   Pese a todo algunos especialistas, por lo general buenos conocedores de la lengua latina, pudieron ya antes 
acceder al escrito original. De hecho hay quienes, al hablar de Alfonso de Madrigal, han demostrado tener un conocimiento 
notable de sus ideas conciliaristas. Véanse Orella Unzué, José Luis: op. cit., pp. 420-424 o Goñi Gaztambide, José: op. 
cit., pp. 905-909. Nosotros, por nuestra parte, estamos ultimando una tesis doctoral que versa sobre el Defensorium, 
por lo que hemos considerado oportuno traducirlo íntegramente al castellano.

7.   Goñi Gaztambide, José: op. cit., p. 893.



574

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que el Concilio constituía un órgano permanente de deliberación de la Iglesia, 
independientemente de las circunstancias, favorables o no, que esta atravesara8. 

Parece obligado señalar que, sin negar la importancia del conciliarismo 
moderado, es el conciliarismo calificado como «revolucionario» el que representa 
más genuinamente la idea conciliarista, no solo porque, bien sopesado, plantea 
un Concilio como institución directriz de la Iglesia en toda situación, cotidiana 
o excepcional, sino sobre todo porque, si nos decantamos por una concepción 
del Concilio restringido a actuar solo en situaciones anómalas, pocos autores 
escaparían a ser calificados de conciliaristas, dado que hasta el más acérrimo 
defensor del poder pontificio reconoce que, en casos extremos de cisma en la 
Iglesia o de herejía manifiesta por parte de un papa, el Concilio constituye el 
referente para poner fin al drama que en esos momentos viviría la Cristiandad9.

En cualquier caso, el Concilio era para los conciliaristas, del signo que fueran, 
un órgano imprescindible en la Iglesia. En este sentido, es indudable que tan 
antigua como la propia Iglesia es la existencia en su seno de la Asamblea Conciliar, 
en tanto que lugar en el que se tomaban determinaciones sobre distintos asuntos 
que le afectaban. Recordemos el llamado «Concilio de Jerusalén» o «Concilio de 
los Apóstoles», que de las dos formas se denomina, celebrado en torno al año 50 
d. C. y en el que se decidieron cuestiones tales como la conveniencia o no de la 
observancia de la Ley Mosaica entre los cristianos, o la relación que estos podían 
mantener con los gentiles. Este Concilio era utilizado como prueba en su favor 
por parte de los autores que daban preeminencia a la institución conciliar por 
encima de la institución pontificia, pues en el Concilio de Jerusalén las decisiones 
adoptadas afectaron también a los propios Apóstoles, incluyendo a Pedro, quienes 
las acataron, por lo que, con mayor razón, las determinaciones de una Asamblea 
Conciliar deberían ser de obligado cumplimiento para los Romanos Pontífices, 
por cuanto eran los sucesores de Pedro10.

8.   Ibidem, pp. 893 y 894. Igualmente, Orella Unzué distingue, utilizando otra terminología, estos dos tipos de 
conciliarismos entre las corrientes eclesiales del final del Medievo, calificando de conciliarismo democrático y de 
conciliarismo «de sentencia media» lo que Goñi Gaztambide denomina conciliarismo revolucionario y conciliarismo 
moderado, respectivamente (véase Orella Unzué, José Luis: op. cit.).

9.    Son escasos los autores que no sostienen la necesidad de acudir al Concilio en casos de extraordinaria gravedad. 
Orella Unzué deja constancia de que, hasta los partidarios a ultranza del Papado, que forman lo que denomina «corriente 
hierocrática» de la Iglesia, apelan al Concilio en casos de cisma o de herejía por parte del Pontífice Romano (véase Orella 
Unzué, José Luis: op. cit.). Incluso un adalid de la teocracia pontificia, el cardenal Torquemada, justifica la necesidad 
de acudir al Concilio en esas ocasiones (Ibidem, p. 449). Por su parte, y al margen de la defensa de una actuación del 
Concilio limitada a situaciones especialmente críticas, en el conciliarismo moderado o mitigado también se incluyen 
quienes sostienen la necesidad de un poder eclesial compartido, que reside en las manos de dos instancias supremas, 
el Concilio y el Papa, iguales en autoridad e independientes en sus actuaciones. Este es el sentido que buena parte de 
los autores otorgan a la concepción conciliarista moderada. Ambas interpretaciones se oponen a conceder al Papado 
la preeminencia absoluta en la Iglesia respecto al Concilio.

10.   Alfonso de Madrigal magnifica los concilios en su conjunto, así como el Concilio de los Apóstoles en particular, 
en el capítulo XXXVIII del Defensorium, donde recalca la gran veneración que se tenía en la Antigüedad por los Concilios, 
constituyendo esta idea un pilar de su teoría de la supremacía conciliar en la Iglesia.



575ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

Tras el Concilio de Jerusalén, en los primeros siglos de la era cristiana siguió 
haciéndose uso con frecuencia de la Asamblea Conciliar11. Por eso, parece fuera 
de toda duda que la idea «conciliarista» estaba en la mente de buena parte de la 
jerarquía eclesial y de los propios pontífices, que aceptaban las decisiones de los 
Concilios12, aun cuando no se formulase todavía una ideología conciliarista expresa. 
Fruto de este «conciliarismo» son los dos Concilios reunidos en Nicea (celebrados 
en los años 325 y 787 d.C. respectivamente), el Concilio de Éfeso (del año 431), el 
Concilio de Calcedonia (del año 451) y los cuatro Concilios Constantinopolitanos 
(de los años 381, 553, 680-81 y 869-70 respectivamente). Con el tiempo, no obstante, 
y al compás del incremento del poder de los papas romanos, el Concilio fue 
perdiendo atribuciones y sus sesiones se vieron fuertemente mediatizadas por 
un Papado que asumió el mando de la Cristiandad medieval, lo que no impide 
que, en ocasiones, se recurriera a conocer el parecer de la Asamblea Conciliar si 
los papas lo creían oportuno. De cualquier modo el conciliarismo, como idea que 
defendía el Concilio como órgano superior de gobierno de la Iglesia, experimentó 
un franco retroceso.

A pesar de ello, el periodo de la Plena Edad Media, etapa que la historiografía 
extiende del siglo XI al XIII, fue testigo de numerosos concilios generales, aun 
cuando asistamos entonces a la plenitudo potestatis de los papas, por la cual estos 
ejercieron un auténtico dominium mundi. En esta época plenomedieval se reunieron 
distintos concilios, como los cuatro Lateranenses (años 1123-1124, 1139, 1179 y 
1215 respectivamente), los dos de Lyon (años 1245 y 1274 respectivamente) y el de 
Vienne (1311-1312); este último, reunido a principios del XIV, puede parangonarse 
con los anteriores, si bien en él ya se entrevé a la monarquía francesa como la que 
impone su criterio en la asamblea, a costa de un Papado cada vez más debilitado.

Pero seamos prudentes en la valoración de este «conciliarismo» plenomedieval. 
No hay que perder de vista que todas las reuniones conciliares que se celebraron 
entonces estuvieron controladas por los papas, que fueron quienes decidieron, 
con un amplio margen de libertad, su convocatoria y los puntos a tratar en ellas, 
excepción hecha del citado Concilio de Vienne, muy condicionado por el rey francés 
Felipe IV. Además, y por más que los temas que se abordaron en ellos fueron muy 
variados, ninguno tuvo relación directa con la cuestión de quién debía ostentar 
el poder supremo en la Iglesia, de manera que nunca se planteó el hecho de que 
la Asamblea Conciliar, cuya legitimación se consideraba que emanaba del Papa 
concreto que la convocaba en cada caso, se colocara por encima de él y se invirtiera 
la situación, dando lugar a que el poder del Papa viniera otorgado por la Asamblea 

11.   Nos referimos a los Concilios Generales o Ecuménicos y no a los concilios provinciales o diocesanos, que los 
hubo en gran número, aunque ningún autor los tiene en cuenta al plantearse dónde debe residir el gobierno supremo 
de la Iglesia, dado su carácter regional y que sus deliberaciones afectaban a un sector minoritario de los cristianos. 

12.   Recuérdense las palabras del papa San Gregorio, que también se recogen en el Defensorium, referidas a que 
«veneraba lo establecido por los cuatro Sagrados Concilios Generales tanto como lo establecido por los cuatro libros 
del Santo Evangelio» (capítulo XXXVIII de la segunda parte del Defensorium).



576

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Conciliar. En todo momento el Papa mantuvo la primacía sobre el Concilio; tal 
es así que jamás se puso en riesgo, ni siquiera en duda, la preeminencia papal. No 
cabe hablar, pues, de conciliarismo en esta etapa, al menos no como antes lo hemos 
definido siguiendo a Goñi Gaztambide. Hubo «conciliarismo» en el sentido de 
que se convocaron concilios y de que se abordaron allí asuntos variados y de gran 
relevancia para la Iglesia, pero sin que eso implique que la Asamblea Conciliar 
pretendiera tomar las riendas de la Cristiandad, no ya en un plano superior al 
Papado, sino ni tan siquiera en igualdad de condiciones con él. 

EL CONCILIARISMO DURANTE LA BAJA EDAD MEDIA

Esta situación experimenta una transformación notoria durante la Baja Edad 
Media, que es cuando asistimos a la aparición de la genuina idea conciliarista, 
caracterizada por la consideración del Concilio como órgano de gobierno de la 
Iglesia junto con -o incluso sobre- el Papado, rebelándose además los partidarios 
de esta idea conciliarista contra un pontificado que ha asumido un gran poder 
y que con frecuencia está haciendo un mal uso de él mediante sus actitudes 
despóticas y opulentas. Ya el Concilio de Vienne (1311-1312) mostró que el Papado 
podía dejar de tener bajo su control a los concilios, aunque en este caso concreto 
fuera a cambio de caer la asamblea conciliar bajo el despotismo monárquico, 
a la sazón francés. Pero podemos decir que no quedó ahí la cosa, en virtud de 
los acontecimientos que tuvieron lugar en los concilios reunidos después del 
de Vienne. Estos concilios enlazan con los de la Antigüedad, que eran fuente 
de legislación y lugar de resolución de dudas en materia de fe y que no estaban 
supeditados a los pontífices, teniendo un amplio margen de autonomía13. Es ahora, 
por tanto, cuando el Concilio cobra plena personalidad, llegando a eclipsar a la 
figura pontificia. Por este motivo, y pese a que el conciliarismo no es, en sentido 
estricto, una creación de la Baja Edad Media, no cabe duda de que fue entonces 
cuando alcanzó su más alta expresión; fue entonces cuando la idea conciliarista, 
que atacó directamente el poder pontificio y lo hizo tambalearse, generó una gran 
polémica en los círculos intelectuales y eclesiales, hasta el punto de que la mayoría 
de los autores se creyeron obligados a pronunciarse al respecto, reflexionando 
sobre el tema y decantándose por una postura, fuera o no conciliarista, dándose 
con frecuencia el caso de aquellos que cambiaron su posición más de una vez, lo 
que evidencia su desorientación ante una realidad nueva para todos14. Tampoco 

13.   Los concilios de la Antigüedad ni siquiera fueron convocados por los papas, sino por los emperadores de 
Oriente, en cuyos territorios se celebraron. Para una aproximación genérica a los concilios ecuménicos, véase Jedin, 
Hubert: Breve historia de los concilios. Barcelona, Herder, 2011.

14.   Es el caso de autores como el ya citado Andrés de Escobar, que comenzó siendo conciliarista y terminó cons-
tituyendo uno de los más firmes defensores del pontificado (véase nota 3). Idéntica trayectoria muestra el hispano Juan 
Alonso de Mella (véase Orella Unzué, José Luis: op. cit., pp. 462 y 463).



577ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

fue inusual la presencia de teóricos que, siguiendo a Orella Unzué, podrían ser 
denominados «de sentencia media», es decir, defensores de un conciliarismo 
moderado; sostenían estos que tanto el Concilio como el Papa poseían la máxima 
potestad en la Iglesia, ejerciendo sus funciones en coordinación y armonía, y 
rechazando que uno de ellos se posicionara sobre el otro en lo que a poder se refiere, 
por más que el Concilio se alzara sobre el Pontífice en caso de cisma o de herejía15.

Estas tesis conciliaristas bajomedievales tuvieron su origen, según el citado Goñi 
Gaztambide, en los canonistas de los siglos XII y XIII, alcanzaron su forma más 
acabada en la obra de autores del siglo XIV como Marsilio de Padua y Guillermo 
de Ockham, y llegaron a su culminación como elemento combativo durante el 
período de las grandes asambleas conciliares que se desarrollaron en la primera 
mitad del siglo XV16. El conflicto entre las autoridades pontificia y conciliar 
se resolvió con la victoria final para el Papa, desde luego a corto plazo, habida 
cuenta de que un siglo más tarde gran parte de la Cristiandad europea abrazó la 
Reforma Protestante, considerándose a veces a la polémica conciliarista, por su 
desestabilización definitiva de las concepciones de gobierno imperantes en la Iglesia, 
un claro antecedente de la Reforma y la que en cierto sentido la hizo aflorar17. 

La pujanza del conciliarismo europeo bajomedieval puede ser interpretada de 
dos formas. En primer lugar, como reacción contra una Iglesia que vive sumida en 
una profunda crisis y que, como consecuencia de ello, está protagonizando unos 
hechos inéditos, primero con el traslado de la sede pontificia desde la Ciudad Eterna 
a Aviñón y después, más grave aún, con el surgimiento de una triple cabeza en el 
gobierno de la Iglesia, en lo que se conoce como «Gran Cisma de Occidente». Pero 
el conciliarismo bajomedieval puede considerarse también, simplemente, como una 
forma de gobierno y de gestión alternativa a la hierocracia pontificia que presidió 
la Plena Edad Media, con independencia de la coyuntura, gloriosa o decadente, 
que atraviese la Iglesia. Estaríamos ante los dos tipos de conciliarismo que Goñi 
Gaztambide denomina «conciliarismo moderado» y «conciliarismo revolucionario»18. 
En el caso primero la solución del Cisma de Occidente daría por acabada la experiencia 
conciliarista, por cuanto la acción del Concilio sería innecesaria una vez finalizada la 
problemática que la generó; pero en el caso segundo el conciliarismo se asentaría 
definitivamente en la Iglesia como algo inherente a ella19. 

15.   Ibidem. Lo que Orella Unzué califica como «corriente de sentencia media» recuerda a lo que Goñi Gaztambide 
denomina «conciliarismo moderado», aunque este último autor inserta en la corriente moderada a quienes defienden 
la superioridad conciliar sobre el poder papal en casos extremos, mientras que el primero lo hace con aquellos que 
postulan un cogobierno permanente entre el Concilio y el Papa. En la práctica, sin embargo, ambas concepciones no 
están tan alejadas, pues en cada una de ellas los dos poderes se contrapesan de alguna manera. Véanse notas 8 y 9.

16.   Goñi Gaztambide, josé: op. cit., p. 894.
17.   Menéndez Pelayo recoge la idea, defendida por el abate Marchena, de que Alfonso de Madrigal unía «a una 

portentosa erudición eclesiástica y profana una libertad de pensamiento en materias religiosas, precursora de la re-
forma, por Lutero y Calvino más tarde y con más fruto llevada a cabo» (Menéndez Pelayo, Marcelino: Historia de los 
heterodoxos españoles. Vol. I. Madrid, BAC, 1978, p. 562.).

18.   Véase Goñi Gaztambide, José: op. cit., pp. 893 y 894.
19.   Como obra de conjunto acerca de la historia de la Iglesia en la Baja Edad Media puede consultarse el trabajo 



578

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

No obstante, ambas explicaciones no son excluyentes, por lo que tampoco 
ambos tipos de conciliarismo tienen por qué serlo, pues pudiera ocurrir que en 
el periodo bajomedieval la apelación al Concilio surgiese ante la existencia de 
varios papas simultáneos, ninguno de los cuales poseyera una legitimidad aceptada 
por todos, si bien, una vez establecido el Concilio como órgano de decisión de 
la Iglesia, se percibiese su utilidad y se recurriese al Concilio permanentemente 
y en pro del gobierno de la Iglesia, para afrontar los problemas que aparecían 
cotidianamente en la institución eclesiástica. Desde luego, parece que en esta 
línea lo entendieron los conciliaristas «radicales» que asistieron al Concilio de 
Basilea (1431-1445), pues este Concilio fue convocado para continuar la tradición 
recogida en el decreto Frequens aprobado en el Concilio de Constanza (1414-1418), 
siguiendo en un primer momento las consignas pontificias de Eugenio IV, hasta 
que el Papa decidió disolverlo, tras lo cual los conciliaristas radicales optaron 
por declarar nula la disolución y actuar al margen del Pontífice. Por lo tanto, la 
asamblea conciliar, reunida en el caso del Concilio de Constanza para tratar de 
estabilizar definitivamente la Iglesia, convulsionada por el recuerdo del reciente 
cisma, se convirtió en el Concilio de Basilea en un órgano de gobierno permanente 
para abordar hasta las cuestiones más nimias, lo que generó un conflicto con 
un Pontificado que, a la larga, salió triunfante, a la par que la radicalidad de las 
medidas adoptadas por un Concilio de Basilea ya sin la presencia del Papa y sin 
estar legitimado por él, constituyó el principio del fin de la idea conciliarista20.

De todo lo que acaeció en los concilios posteriores al Cisma de Occidente, lo más 
relevante para nosotros es que en ellos se generó una intensa reflexión conciliar 
nunca vista antes, pues en las asambleas habidas después del Cisma, ya sea en el 
Concilio de Constanza o en el de Basilea, el «Concilio reflexionó sobre el Concilio», 
de manera que en ellas, aparte de otros asuntos menores, las grandes cuestiones 
debatidas versaron en torno al propio Concilio: sus poderes, su grado de legitimidad, 
la persona o institución que debía convocarlo, su relación con el Papado, etc. 

Siendo la Baja Edad Media la época dorada del conciliarismo, en la que 
transcurrieron las vidas de sus principales ideólogos y en la que estos desarrollaron 
su labor, es natural que, al tratar las ideas conciliaristas, la historiografía haya 
orientado sus trabajos, sin descuidar su componente abstracto de índole 
teórica y doctrinal, al análisis de la concreción de estas ideas durante el periodo 
bajomedieval. Son muchos los estudios al respecto, aun cuando la mayoría de 
ellos procede de autores extranjeros y, aparte de que no están traducidos al 

clásico de Francis Rapp (véase Rapp, Francis: La Iglesia y la vida religiosa en Occidente a fines de la Edad Media. Barcelona, 
Labor, 1973), que, además de analizar los acontecimientos concretos de índole religiosa y eclesial que tuvieron lugar 
en el Bajo Medievo, también examina el campo de las creencias y la religiosidad, tanto de la élite como de las masas. 
Centrado en el Cisma de Occidente, aunque sin descuidar sus antecedentes (la etapa aviñonesa de los papas) y sus 
consecuentes (el período conciliar posterior), podemos reseñar el estudio general que publicó hace unos años el profesor 
Vicente A. Álvarez Palenzuela (véase Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: El Cisma de Occidente. Madrid, Rialp, 1982).

20.   Véase nota 3.



579ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

castellano, aplican sus conceptos y modelos a ámbitos europeos y no hispánicos, 
por lo que solo indirectamente pueden sernos útiles para el caso hispano21. De 
igual modo, los principales autores conciliaristas europeos, entre los que ocupan 
un lugar destacado Marsilio de Padua y Guillermo de Ockham, han sido objeto de 
múltiples e interesantes trabajos, en su mayor parte de estudiosos de más allá de 
nuestras fronteras, aunque en este caso también han atraído el interés de algunos 
investigadores españoles, quienes, además, han traducido al castellano algunas 
de sus obras más relevantes, acercándolas al público hispano. Hablamos de Luis 
Martín Gómez, de Bernardo Bayona Aznar y de Pedro Roche Arnás en lo relativo a 
Marsilio de Padua, y de Pedro Rodríguez Santidrián, de Juan Carlos Utrera García 
y de Pedro Mariño Gómez en lo que se refiere a Guillermo de Ockham. Gracias 
a su labor disponemos de interesantes estudios sobre los grandes conciliaristas 
europeos y, lo que quizá sea más importante, de fuentes textuales de los mismos 
vertidas al castellano, lo que facilita el conocimiento directo de su pensamiento 
a partir de sus escritos22.

EL CONCILIARISMO BAJOMEDIEVAL 
EN LOS REINOS HISPÁNICOS

A juzgar por el escaso desarrollo que ha conocido la producción historiográfica 
en torno al conciliarismo hispano, pareciera que esta doctrina no llegó a alcanzar 
en los reinos ibéricos una importancia similar a la que tuvo en otros territorios 
europeos, lo que podría ser el resultado de algunas vagas ideas extendidas con 

21.   Entre los estudios de autores europeos acerca de la idea conciliarista pueden verse los siguientes: Valois, 
Noel: Le Pape et le Concile (1418-1450). París, Picard Alphonse et fils eds., 1909; Ullmann, Walter: Medieval Papalism: 
The Political Theories of the Medieval Canonists. Londres, Methuen, 1949; Tierney, Brian: Foundations of the Conciliar 
Theory. The Contribution of the Medieval Canonists from Gratian to the Great Schism. Cambridge University Press, 1955; 
Broose, Olivier de la: Le pape et le concile. La comparaison de leurs pouvoirs à la veille de la Reforme. París, Editions 
du Cerf, 1965; Fink, Karl August: «Die konziliare Idee im späten Mittelalter», Vorträge und Forschungen, 9 (1965), pp. 
119-134; Oackley, Francis: Council over Pope? Towards a provisional ecclesiology. Nueva York, Herder and Herder, 1969; 
Schneider, hans: Der Konziliarismus als Problem der neueren katholischen Theologie. Berlín, De Gruyter, 1976; Black, 
Antony: Council and Comune. The conciliar mouvement and the fifteenth century heritage. Londres, Burns Oates, 1979; 
Alberigo, Giuseppe: Chiesa conciliare. Identità e significato del conciliarismo. Brescia, Paideia, 1981; Sieben, Hermann 
Josef: Traktate und Theorien zum konzil. Fráncfort del Meno, Knecht, 1983; Kreuzer, Georg: «Die konziliare Idee», en 
Pipers Handbuch der politischen Ideen, t. 2. Munich, 1993, pp. 447-495 y Landi, Aldo: Le radici del conciliarismo. Una storia 
della canonistica medievale alla luce dello sviluppo del primato del papa. Turín, Claudiana, 2001.

22.   En lo que atañe a los escritos de Marsilio de Padua, véanse Marsilio de Padua: Sobre el poder del Imperio y 
del Papa. El defensor menor. La transferencia del Imperio (ed. de Bernardo Bayona y Pedro Roche). Madrid, Biblioteca 
Nueva, 2005 y Marsilio de Padua: El defensor de la paz (ed. de Luis Martín Gómez). Madrid, Tecnos, 2009; esta última 
constituye la gran obra de teoría política y eclesiología del autor de Padua. Para los escritos de Guillermo de Ockham, 
véanse Guillermo de Ockham: Guillermo de Ockham. Obra política (I). Ocho cuestiones sobre la potestad del Papa. 
Si el Príncipe puede para ayuda propia, a saber, de guerra, recibir bienes eclesiásticos aun contra la voluntad del Papa. 
Consulta sobre la causa matrimonial (ed. de Pedro Mariño Gómez). Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1992; 
Guillermo de Ockham: Sobre el poder de los emperadores y los papas (ed. de Juan Carlos Utrera García). Barcelona, 
Marcial Pons, 2007 y Guillermo de Ockham: Sobre el gobierno tiránico del papa (ed. de Pedro Rodríguez Santidrián). 
Madrid, Tecnos, 2008. Estas ediciones ofrecen unas amplias referencias bibliográficas sobre el autor en cuestión, algunas 
de ellas debidas a los propios editores.



580

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

demasiada frecuencia en torno a esta cuestión, y que hacen referencia a la tardía 
asimilación y al escaso eco de las ideas conciliaristas entre los teólogos hispanos y 
al tímido carácter que les confirieron los pocos autores que comulgaron con ellas. 
De ahí cabría deducir el fracaso del conciliarismo en los territorios hispánicos.

Pero nada de eso es cierto, y este trabajo pretende contribuir a desmentir 
esas ideas. El olvido historiográfico que ha sufrido el conciliarismo bajomedieval 
hispano es aún más significativo si tenemos en cuenta la notoria implicación de 
los reinos hispánicos en el Cisma de Occidente, como notoria fue igualmente 
la participación de los teólogos hispanos en los concilios posteriores al Cisma, 
cuestiones que son bien conocidas gracias a la labor de algunos especialistas que 
se han ocupado de su estudio23. Además, el tema todavía no está agotado y, como 
dice Álvarez Palenzuela, «no será difícil hallar en el más inesperado lugar algún 
documento directa o indirectamente interesante»24.

23.   Podemos encontrar referencias sobre el papel desempeñado por los reinos hispanos en la génesis y desarrollo 
del Cisma de Occidente, así como sobre la participación de sus teólogos en los concilios posteriores al Cisma, en el libro 
de Orella Unzué (véase Orella Unzué, José Luis: op. cit.). No son muchos los estudios monográficos de que disponemos 
acerca de la participación de los reinos hispanos en su conjunto en los concilios bajomedievales. Una excepción la 
constituye el de Goñi Gaztambide, que, con el título de Presencia de España en los concilios generales del siglo XV, analiza 
cada asamblea conciliar en particular (Pisa, Constanza, Pavía-Siena, Basilea, Ferrara-Florencia y Lateranense V) y, dentro 
de cada una, valora la posición de cada reino hispano en ella (Castilla, Aragón y Navarra). Véase Goñi Gaztambide, José: 
«Presencia de España en los concilios generales del siglo XV», en García-Villoslada, Ricardo (dir.): Historia de la Iglesia 
en España. Volumen III. 1º. La Iglesia en la España de los siglos XV y XVI. Madrid, BAC, 1980, pp. 25-114. Pero lo habitual es 
que los estudios realizados se hayan centrado en un reino y/o en un concilio concreto. Véanse, entre otros, Marqués 
de Caldas de Montbuy: Los embajadores de los estados españoles en el Concilio de Constanza. Barcelona, Horta, 1948; 
Suárez Fernández, Luis: Castilla, el Cisma y la crisis conciliar (1378-1440). Madrid, CSIC, 1960; Goñi Gaztambide, José: 
«Los obispos de Pamplona del siglo XV y los navarros en los concilios de Constanza y Basilea», Estudios de Edad Media 
de la Corona de Aragón, 7 (1962), pp. 381-423; Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: Extinción del Cisma de Occidente: la 
legación del cardenal Pedro de Foix en Aragón. Univ. Autónoma de Madrid, 1977; Goñi Gaztambide, José: «Los españoles 
en el Concilio de Constanza. Notas biográficas», en Fliche, Augustin y Martin, victor (dirs.): Historia de la Iglesia. 
Vol. XV. El Gran Cisma de Occidente. Valencia, EDICEP, 1977, pp. 369-489 y Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: La 
situación europea en época del Concilio de Basilea: informe de la delegación del reino de Castilla. León, Centro de Estudios 
e Investigación San Isidoro, 1992. Por su parte, la Historia de España dirigida por Menéndez Pidal dedica sendos capítulos 
a cada uno de los dos grandes reinos: Castilla y Aragón. Para el caso castellano tenemos la colaboración de Luis 
Suárez Fernández (véase Suárez Fernández, Luis: «El retorno a la unidad de la Iglesia», en Menéndez Pidal, Ramón 
(dir.): Historia de España. Tomo XV. Los Trastámara de Castilla y Aragón en el Siglo XV. Madrid, Espasa-Calpe, 1993, pp. 
51-67) y para Aragón, la de Ángel Canellas López (véase Canellas López, Ángel: «La Iglesia Católica en Aragón», en 
Menéndez Pidal, Ramón (dir.): Historia de España. Tomo XVI. Los Trastámara..., pp. 565-583). Para otros trabajos con 
un enfoque geográfico parcial, véanse Nieto Soria, José Manuel: Iglesia y génesis del Estado Moderno en Castilla (1369-
1480). Madrid, Ed. Complutense, 1994, así como Villarroel González, Óscar: El rey y el papa. Política y diplomacia en 
los albores del Renacimiento (el Siglo XV en Castilla). Madrid, Sílex, 2009. Cabe recordar, por otro lado, el papel insigne 
que desempeñó la universidad salmantina y los teólogos formados en sus aulas en la crisis conciliar. Por esta causa, 
en los trabajos que tratan la historia de la Universidad de Salamanca no ha sido raro dedicar atención al problema 
conciliar. Véanse, por ejemplo, Beltrán de Heredia, Vicente: «Castilla en el Concilio de Constanza. Representación de 
las Universidades de Valladolid y Salamanca», en Cartulario de la Universidad de Salamanca (1218-1600). Vol. I. Univ. de 
Salamanca, 1970, pp. 250-285; Vázquez Janeiro, Isaac: op. cit., y Pena González, Miguel Anxo: «Proyecto salmantino 
de Universidad pontificia e integración de la Teología en el Siglo XV», en Rodríguez-San Pedro Bezares, Luis Enrique 
y Polo Rodríguez, Juan Luis (eds.): Salamanca y su universidad en el primer Renacimiento: Siglo XV. Miscelánea Alfonso 
IX, 2010. Univ. de Salamanca, 2011, pp. 121-160.

24.   Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: El Cisma…, p. 9. La afirmación de este autor está referida a la cuestión 
del Cisma de Occidente en su conjunto, no quedando limitada a la implicación de los reinos hispanos en él, pero es 
obvio que incluye esta última. De otro lado, el tiempo transcurrido desde que fue proferida hasta hoy no le resta 
valor, habida cuenta de que gran parte de las publicaciones sobre la relación entre los reinos hispánicos, el Cisma de 
Occidente y los concilios posteriores al Cisma que se han citado en la nota precedente son anteriores a la fecha de 



581ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

Teniendo presente lo que se ha señalado más arriba, cabe decir que el 
conciliarismo hispano no ha sido estudiado… porque se ha negado su existencia. 
Esta negación ha sido su sentencia de muerte. Por eso, en las Historias de la 
Iglesia en España, igual que en las Historias de la teología hispánica, se alude a la 
problemática conciliar bajomedieval y a su reflejo en los territorios hispanos, pero 
sin profundizar en ello, como si no tuviera envergadura ni consistencia, como si 
se quisiera soslayar un tema incómodo o irrelevante. La indicación de que Juan 
de Segovia o Alfonso de Madrigal profesaron ideas conciliaristas es habitual, mas 
adentrarse en sus teorías concretas constituye una excepción que solo algunos 
autores nos brindan, algo que, sin ser la causa única pero sí la principal, pudiera 
venir determinado por cuanto las obras conciliaristas de estos autores no han sido 
editadas modernamente ni traducidas al castellano, por lo que muchas veces su 
contenido resulta bastante desconocido25.

En nuestra opinión, el mejor estudio monográfico sobre el conciliarismo hispano, 
y casi el único que aborda directa y globalmente la cuestión, sin restringirse a ningún 
autor concreto, se debe a José Goñi Gaztambide. En él, su autor sostiene que el 
conciliarismo apenas estuvo representado en los reinos hispánicos, salvando los 
casos de Juan de Segovia y de Alfonso de Madrigal; aunque señala que hubo algunas 
otras figuras con ciertos atisbos conciliaristas, considera que su conciliarismo fue 
fugaz, débil y que, a la postre, terminó siendo consumido por el papismo, por 
lo que no podrían ser encuadradas plenamente en esa corriente. De este modo, 
tan solo los dos autores citados podrían ser encuadrados propiamente dentro 
del conciliarismo26. Por su parte, en la Historia de España dirigida por Menéndez 
Pidal, Fernández Conde expone la trayectoria ideológica de los teólogos hispanos 
bajomedievales, incluidos los portugueses, especificando de nuevo que solo las 
dos consabidas figuras son conciliaristas27.

José Luis Orella Unzué, del que también se ha hecho mención en varias ocasio-
nes, se ha interesado por el pensamiento eclesial europeo en la Baja Edad Media, sin 
omitir el caso hispano, en un estudio ya clásico titulado Partidos políticos eclesiales 
en el Primer Renacimiento28, en el que revisa las corrientes ideológicas eclesiales, o 
«partidos políticos» según la denominación dada por el autor a dichas corrientes 
ideológicas. Pero, sin ánimo de subestimar una obra única en su género, el largo 

redacción del libro de Álvarez Palenzuela, con lo cual podemos afirmar que en los últimos decenios no ha aumentado 
de modo considerable el tratamiento de este tema. 

25.   Alfonso de Madrigal recurre al Defensorium para exponer sus ideas en relación con la cuestión conciliar. Ya se 
ha puesto de relieve que el gran inconveniente de esta obra es que hasta ahora no había sido traducida al castellano, y 
que confiamos en que nuestra traducción contribuya a solventar en alguna medida este problema.  

26.   Y aun así se dice que no fueron siempre convencidos conciliaristas, al menos Juan de Segovia, pues comenzó 
siendo un firme defensor de las tesis hierocráticas. Véase Goñi Gaztambide, José: «El conciliarismo…, p. 898.

27.   Véase Fernández Conde, Francisco Javier: op. cit., pp. 478-489.
28.   Orella Unzué, José Luis: op. cit. La obra tiene segunda parte, con el título de Partidos políticos en el Segundo 

Renacimiento (1450-1530) (véase Orella Unzué, José Luis: Partidos políticos en el Segundo Renacimiento (1450-1530). 
Madrid, Fundación Universitaria Española, 2012).



582

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

tiempo transcurrido desde su aparición invita a actualizarla con los resultados de 
las más recientes aportaciones; del mismo modo, y debido a su carácter general, 
probablemente debería ser completada con estudios monográficos sobre autores 
concretos y, por supuesto, sobre obras determinadas. No obstante Orella Unzué, a 
pesar de no pretender pormenorizar el pensamiento de cada autor, va más allá de 
la simple enumeración de cada teórico conciliarista, exponiendo sus teorías en sus 
aspectos fundamentales; además, y debido a que incorpora una gran cantidad de 
textos, con el fin de justificar y ejemplificar las afirmaciones que se van realizan-
do, el trabajo de este autor constituye una completa y acertada introducción a las 
distintas corrientes de pensamiento eclesial en el atardecer del Medievo. A través 
de sus páginas podemos constatar algo de gran interés; y es cómo el conciliarismo 
admite muchos matices, pues en verdad no hay dos teólogos que sostengan una 
teoría conciliarista idéntica, ni siquiera en el caso de que deban ser encasillados 
en una misma tendencia conciliarista.

Orella Unzué distingue tres tipos básicos de corrientes doctrinales que recorren 
el Bajo Medievo en lo que al poder eclesial se refiere: las «hierocráticas», que otorgan 
un poder pleno al Pontífice Romano; las de «sentencia media», que postulan la 
necesidad de un gobierno mixto entre el Concilio y el Pontificado, respetándose 
ambos mutuamente sus funciones y sin querer invadir las competencias de la 
otra parte29; y, finalmente, las del «conciliarismo extremo o democrático», que 
reivindican el poder total para la Asamblea Conciliar, dejando al Papa como una 
figura poco más que decorativa en la Iglesia Universal, que carecería de poder e 
incluso de la primacía sobre el resto de obispos del orbe. Aun así, insistimos, cada 
tendencia admite tantas variantes como autores se alinean con ella.

EL CONCILIARISMO Y ALFONSO DE MADRIGAL

Volvamos a la definición de conciliarismo propuesta por Goñi Gaztambide que 
se ha expuesto más arriba. Según ella, el conciliarismo consiste en una teoría que 
defiende que el Concilio supone el máximo órgano de gobierno de la Iglesia, quedando 
supeditados a él otras autoridades eclesiales, incluyendo al Papa. Esta superioridad 
del Concilio sobre el Papa puede ser ocasional o permanente, dando como resultado 
un conciliarismo moderado o un conciliarismo extremo, como ya se señaló.

Pues bien, si aplicamos esta definición a los distintos autores reconocidos como 
conciliaristas, constataremos que pocos caben en ella, si es que alguno lo hace, 
salvo que los adscribamos forzadamente a un conciliarismo entendido de manera 
distorsionada y, en el fondo, errónea. Centrémonos, por ejemplo, en los que se 

29.   La corriente denominada «de sentencia media» puede ser equiparada a un conciliarismo moderado. Véase nota 15.



583ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

consideran las dos grandes lumbreras del conciliarismo europeo, esto es, Marsilio 
de Padua y Guillermo de Ockham.

Es incuestionable que Marsilio de Padua no encaja en la definición propuesta por 
Goñi Gaztambide, al menos si se considera esta definición en sentido riguroso. Y no 
encaja porque este autor se halla completamente bajo la influencia de un conflicto 
político y religioso que le toca vivir y en el cual cobra un papel protagonista. Nos 
referimos a la disputa por el poder supremo de la Cristiandad que se estableció entre 
el pontífice Juan XXII y el emperador Luis de Baviera. Ante su posicionamiento 
en favor del emperador, que es su protector, Marsilio de Padua busca ampliar el 
poder imperial tanto como disminuir del poder pontificio. Solo en este contexto 
se entiende su obra más conocida, el Defensor Pacis. En este escrito parece que el 
poder omnímodo debe recaer en la figura del Emperador, a la vez que rebaja hasta 
extremos inauditos la potestad eclesial, que queda denigrada en grado sumo, dado 
que se mantiene que las directrices de la Iglesia no poseen un carácter prescriptivo 
ni coactivo, además de negar el primado papal, por lo que el Romano Pontífice 
aparece, en el mejor de los casos, como un primum inter pares respecto al resto de 
clérigos. Estas ideas están, como vemos, demasiado condicionadas por la situación 
personal del autor, quien tiene siempre presentes tanto a aquellos con los que milita 
como a aquellos a los que se enfrenta, lo que dificulta que profese un conciliarismo 
desinteresado. Es cierto que Marsilio de Padua defiende al Concilio como órgano de 
gobierno de la Iglesia, pero lo hace someramente y apenas dedica a esta cuestión unas 
pocas líneas del Defensor Pacis, sin olvidar que en la obra se explicita que el Concilio 
debe ser convocado, presidido y tutelado por el Emperador; al mismo tiempo, quita 
al Papa todo protagonismo en el Concilio, poniendo en duda hasta la necesidad de 
su presencia en él. Está claro que nos hallamos ante un conciliarismo mediatizado 
por (y supeditado a) otros intereses del autor de índole particular. El Defensor Pacis 
rezuma imperialismo por doquier. Por lo menos, así lo vemos nosotros30. 

Guillermo de Ockham, el otro gran «conciliarista», se ajusta mejor a lo que 
entendemos por autores que profesan esta ideología, es decir, autores que ensalzan 
al Concilio como órgano de gobierno sublime dentro la Iglesia, mas no lo hace 
completamente. Hay que tener presente que Ockham vivió los mismos avatares 
político-religiosos que Marsilio de Padua, siendo incluso los dos compañeros 
de destierro en la corte de Luis de Baviera, donde fueron acogidos ambos. Por 
eso no resulta extraño que también en las obras del Doctor Invincibilis resuene 
un indudable sentimiento antipontificio y que muestren un manifiesto talante 
proimperial. De otra parte, el hecho de que la principal obra en la que Ockham 
trata estos temas de gobierno eclesial, el Dialogus, no esté traducida al castellano, 
puede incidir en una escasa familiarización con el genuino pensamiento eclesial 

30.   Posteriormente, al comparar la doctrina eclesial de Marsilio de Padua con la de Alfonso de Madrigal, expondremos 
algunos textos del Defensor Pacis. 



584

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ockhamista, que conocemos fundamentalmente por obras suyas de naturaleza 
política, condicionadas totalmente por los conflictos que el autor mantuvo con 
el Papa31. A pesar de todo, parece que Ockham otorga al Concilio un papel menos 
dependiente del Emperador. No obstante, desde el momento en el que sostiene 
que el Concilio es falible, estando sujeto a errores, y que además no representa 
adecuadamente a la Iglesia Universal, Ockham ya no es un conciliarista pleno, 
aunque ensalce a la institución conciliar más intensamente que Marsilio, pues no 
la subordina a nadie, excepto al conjunto de fieles distribuidos por el orbe, que 
para Ockham constituye la verdadera Iglesia Universal en la que no tiene cabida 
el error32. El problema de esta concepción de la Iglesia Universal es evidente, pues 
no se puede negar la dificultad que presenta el realizar afirmaciones o el tomar 
decisiones por parte del «conjunto de fieles» que conforman el pueblo cristiano33, a 
la vez que un Concilio falible no resulta ser la institución más idónea para asumir el 
timón de la Cristiandad. A causa de este «conciliarismo» tan peculiar, hay quienes 
mantienen que «en nuestros días ya no se considera a Ockham como el padre del 
conciliarismo»34. Y parece que están en lo cierto, pues poco amor paternal puede 
emanar de quien no cree que su prole sea lo más excelso y perfecto, por lo que 
nos vemos abocados a concluir que Ockham «no pudo servir de guía a quienes 
transferían al Concilio la infalibilidad del Papa»35. Además, Ockham puede ser 
conciliarista al resaltar la importancia del Concilio en la Iglesia, pero si para este 
autor el Concilio es falible, ¿quién o quiénes deben adoptar las grandes decisiones 
en la Cristiandad? ¿Ese conjunto de fieles cuya reunión conjunta es inviable? La 
pregunta queda irresoluta.

Si en el marco de la consabida definición conciliarista de Goñi Gaztambide 
pasamos a considerar exclusivamente lo que él denomina conciliarismo «moderado», 
hay que conceder que en sus filas cabría un alto número de los autores que 
participaron en la polémica conciliar de finales de la Edad Media, incluso muchos 
de los defensores de la teocracia pontificia, pues hasta Juan de Torquemada, el 

31.   En la nota 22 se recogen las ediciones castellanas de las obras políticas de Ockham.
32.  Ockham otorga falibilidad al Concilio porque, en su concepción eclesial, el Concilio no deja de constituir 

un grupo de personas, por lo que si todas ellas están en error la asamblea en su conjunto lo estará igualmente. Esto 
viene determinado porque el teólogo inglés considera que el Concilio es simplemente la suma de las personas que 
lo integran. Así, únicamente predica la infalibilidad de la Iglesia Universal, que es la que, según él y por expresarlo de 
algún modo, está formada por «todos y cada uno» de los fieles, siendo así que, aunque el «cada uno» cometa error, 
el «todos» no lo hace, al recibir el conjunto la inspiración directa del Espíritu Santo, inspiración que no se otorga a sus 
componentes por separado. Alfonso de Madrigal, por el contrario, atribuye al Concilio lo que Ockham solo atribuye a 
la Iglesia Universal, a saber, que es algo más que la suma de los individuos que lo conforman, por lo que, aunque todos 
sus miembros yerren, el conjunto puede no hacerlo.

33.   Veremos que Alfonso de Madrigal resuelve el problema considerando que el Concilio General, aunque no es la 
Iglesia Universal propiamente dicha, sí constituye una representación adecuada de la misma y, por lo tanto, es infalible, 
como ella. En virtud de su carácter representativo, y puesto que el Concilio se puede reunir cuando lo desee, puede 
tomar decisiones infalibles en nombre de la Iglesia Universal.

34.   Rapp, Francis: op. cit., p. 295.
35.   Idem.



585ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

gran opositor de Alfonso de Madrigal36 y fiel baluarte de la teocracia pontificia, 
apela al Concilio en situaciones extremas37. Hay pocos autores que no sostengan 
que, ante una circunstancia extraordinaria por su gravedad, el Concilio puede 
asumir el mando de la Iglesia Universal, siquiera sea para resolver el problema 
que el Papado no es capaz de solventar. Por otro lado el conciliarismo moderado, 
entendido como equilibrio entre los poderes del Papa y los del Concilio, no puede 
ser totalmente conciliarismo, pues lo mismo que es conciliarismo es papismo, al 
postular un poder en igualdad de condiciones del Papa y del Concilio.

Podemos concluir, pues, que es a las corrientes conciliaristas radicales o 
extremas a las que mejor se puede calificar como conciliaristas o, cuando menos, 
a las que mejor puede considerarse como tales, aunque sus presupuestos sean 
maximalistas. Y ya hemos visto que hay dudas de peso sobre que tanto Marsilio de 
Padua como Guillermo de Ockham puedan ser considerados, en sentido estricto, 
autores genuinamente conciliaristas.

En función de lo expuesto, procederemos seguidamente a aplicar el concepto 
de conciliarismo a Alfonso de Madrigal y a Juan de Segovia, lo que nos permitirá 
comprobar si, aun concediendo un protagonismo exclusivo dentro de esta corriente 
ideológica en los reinos hispanos a estas dos figuras, exclusividad que no deja de 
ser cuestionable, es posible hablar de un conciliarismo hispano. 

Lo cierto es que si se focaliza la atención en Alfonso de Madrigal, quien constituye 
el objeto de atención principal de este trabajo, su doctrina conciliarista está 
formulada de forma directa y sistemática, algo que se echa en falta en la mayoría 
de los autores europeos, quienes al desarrollar sus teorías con frecuencia se pierden 
en digresiones, llegando en ocasiones a conclusiones alejadas de la tesis de que 
la Asamblea Conciliar debe ser el supremo órgano de gobierno de la Iglesia, 
afirmación que conforma la esencia del conciliarismo. Esto sin atender a que estos 
autores casi siempre terminan otorgando la plena potestad del gobierno eclesial 
al Emperador, al monarca o a otras instancias que no son el Concilio General. Por 
eso decíamos hace un momento que Marsilio de Padua, al atribuir la potestad 
suprema eclesial al Emperador y, bajo él, a los diversos poderes civiles del Estado, 
no es un conciliarista estricto. Ockam, por su parte, reconoce al Concilio un papel 
básico en la Cristiandad, con lo cual sí se acerca más al conciliarismo, a pesar 
de que considera que el Concilio puede errar en sus determinaciones, por lo 
que termina concluyendo que el Concilio no puede ser garante de la verdad en 
la Iglesia38. Estos dos autores, más que conciliaristas en el sentido estricto del 

36.   Hablamos de opositor de Alfonso de Madrigal por cuanto que fue uno de los que lideraron la condena de las 
tesis de nuestro autor que dio origen, por parte de este último, a la composición del Defensorium.

37.   Véase Orella Unzué, José Luis: Partidos políticos en el Primer…, p. 449. No obstante, diremos, en aras de la 
verdad, que los teólogos hierocráticos no deben engrosar las filas del conciliarismo, ni siquiera del moderado, pues en 
este grupo se incluyen los partidarios del poder conciliar en situaciones que van más allá de momentos excepcionales, 
aunque, a diferencia de los conciliaristas radicales, otorguen al Papa algunas facultades en el gobierno eclesial.

38.   Véase Rapp, Francis: op. cit., pp. 293-296.



586

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

término, serían autores antipapales plenos, puesto que ambos tienen en común 
su profunda oposición a la teocracia pontificia.

Eso no ocurre en el Defensorium, una obra en la que, de manera clara y 
deductiva, se llega a la afirmación de que nada ni nadie distinto del Concilio 
constituye el órgano supremo de gobierno de la Iglesia, Concilio que, en ningún 
caso, está supeditado al Papa ni, menos aún, al Emperador y que, además y 
sobre todo, es infalible. No confundamos, por ejemplo, la laicización de la 
vida religiosa de Marsilio de Padua con el conciliarismo «puro» de Alfonso de 
Madrigal. Ambos restan poder al Papa, pero el primero lo transfiere a poderes 
exteriores a la Iglesia (reyes, emperadores, corporaciones diversas…), mientras 
que el segundo lo conserva dentro de la Iglesia, en el Concilio General.  

Alfonso de Madrigal no está influenciado por elementos, eclesiales o seculares, 
a los que quiera fortalecer y para los que trabaje. Alfonso de Madrigal no se halla 
vinculado al Imperio, ni por procedencia territorial ni por intereses personales. 
Tampoco estuvo enemistado con el Pontificado, representado en su tiempo por 
Eugenio IV, pontífice con el que mantuvo buenas relaciones, aunque sin tener 
en ningún momento necesidad de justificarle ni encumbrarle. Por último, no se 
vio directamente involucrado en los entresijos políticos de los reinos hispánicos, 
razón por la cual no tuvo que enfrentarse ni defender a sus reyes. En definitiva, 
no se trata de que Alfonso de Madrigal sea un autor antipapal y que por eso se 
incline hacia el conciliarismo, que es lo que ocurre, por ejemplo con el autor 
de Padua, sino que es conciliarista por convicción y por eso niega la suprema-
cía papal en la Iglesia. En el caso de Alfonso de Madrigal, el conciliarismo es la 
causa, siendo la consecuencia la rebaja del poder papal, no al revés.

Para contextualizar adecuadamente la postura ideológica de nuestro autor, 
dedicaremos unas breves líneas a resumir su trayectoria vital. En primer lugar, 
habría que significar que Alfonso de Madrigal el Tostado39 es un autor castellano 
poco conocido, incluso dentro de nuestras fronteras40. Su vida está llena de 

39.   No está claro el motivo por el que Alfonso de Madrigal es conocido como el Tostado. Se ha hablado de que 
es su apellido, con lo que sería legítimo, y obligado, referirse a él de esta manera. En ocasiones, por el contrario, se 
ha aludido a su presunta tez morena como justificación del término. Nuria Belloso hace referencia a este problema 
en su edición del De optima politia, dando la impresión de que se decanta por la segunda opción (véase Alfonso de 
Madrigal: El gobierno ideal (ed. de Nuria Belloso Martín). Pamplona, EUNSA, 2003, p. 13). Por nuestra parte, creemos 
que sería más razonable pensar en el apellido, pues la mayoría de los especialistas, entre los que destaca Cándido María 
Ajo, afirma que fue hijo de Alonso Tostado (véase Ajo González, Cándido María: Historia de Ávila y de toda su tierra, 
de sus hombres y de sus instituciones, por toda su geografía provincial y diocesana. Tomo XII. El Siglo XV: primer Siglo de 
Oro abulense. Ávila, Institución «Alonso de Madrigal», 1962, p. 58). Por otro lado, tampoco es infrecuente referirse a él 
como el Abulense, por haber ostentado la dignidad episcopal en la ciudad de Ávila durante los últimos años de su vida. 
Nosotros nos referimos a él simplemente como «Alfonso de Madrigal».

40.   Quienes se han ocupado sobre su figura no dejan de reseñar este hecho. Ocurre con Emiliano Fernández 
Vallina quien, refiriéndose a este asunto, afirma que «…el tratar de la vida y obras de Alfonso Fernández de Madrigal 
entraña una gran dificultad por dos razones principales: a) por la enorme extensión de la obra de nuestro autor; b) 
por el cúmulo de datos sin organizar sistemáticamente que presentan los estudios parciales dedicados hasta ahora al 
abulense» (Fernández Vallina, Emiliano: «Introducción al Tostado: de su vida y de su obra», Cuadernos salmantinos de 
filosofía, 15 (1988), p. 153). También Joaquín Carreras y Artau se expresa en términos parecidos, al decir que es «un gran 
escritor español de otros tiempos, demasiado olvidado en los nuestros, acerca del cual carecemos de una monografía 



587ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

puntos confusos y su obra apenas se ha estudiado41. Nacido en la villa de Madrigal 
de las Altas Torres en fecha incierta, pero en torno al año 1400, se educó en el 
colegio franciscano de Arévalo, completando sus estudios en la Universidad 
de Salamanca, de la que fue profesor y donde recibió el hábito religioso. Fue a 
Roma, probablemente a realizar alguna gestión para la corte castellana, lo que 
aprovechó para exponer públicamente en Siena veintiuna proposiciones, tres de 
la cuales fueron condenadas por una comisión nombrada por el papa Eugenio 
IV para analizarlas. Y fue precisamente para la defensa de las tesis condenadas 
para lo que redactó el Defensorium trium conclusionum. A su vuelta a España, 
estuvo unos meses en el monasterio de Scala Dei de Tarragona y luego, parece 
que a requerimiento del rey Juan II, volvió a Castilla, siendo nombrado consejero 
suyo. En 1454 fue designado obispo de Ávila, cargo que desempeñó hasta su 
muerte, acaecida en el año 145542.

A continuación procederemos a exponer la teoría conciliar de Alfonso de 
Madrigal que se desprende de su Defensorium.

LA TEORÍA CONCILIARISTA RECOGIDA EN EL 
DEFENSORIUM TRIUM CONCLUSIONUM43 

Hay que advertir, como cuestión previa, que no es correcto identificar 
completamente al Defensorium con la teoría conciliarista de Alfonso de Madrigal, 
no solo porque hay constancia de otras obras del autor en las que se abordan 
sus ideas conciliaristas, sino también porque en el Defensorium se tratan otros 
muchos temas y el conciliarismo no es la razón de ser de la obra ni su asunto 
principal44. No obstante, el tratamiento extenso que recibe la cuestión conciliar en 

definitiva y hasta escasean las noticias y las publicaciones» (Carreras y Artau, Joaquín: «Las repeticiones salmantinas 
de Alfonso de Madrigal», Revista de Filosofía, 5 (1943), p. 235). Otras citas análogas se podrían añadir al respecto.

41.   A pesar del peculiar estilo que adopta, con un uso frecuente de términos excesivamente coloquiales, pero muy 
elocuentes, y con la inclusión de numerosas opiniones personales expresadas de forma abierta, debemos a Cándido Ajo 
el estudio más completo sobre la vida y obra de Alfonso de Madrigal, en tanto que contiene detalladas informaciones 
sobre su trayectoria vital, a la vez que se ocupa del análisis de sus obras y de la valoración que ha recibido por parte de 
autores posteriores. Véase Ajo González, Cándido María: op. cit.

42.   No existe unanimidad sobre la participación de Alfonso de Madrigal en las asambleas conciliares del momento, 
concretamente en el Concilio de Basilea. Algunos autores afirman su presencia en él, caso de los hermanos Carreras y 
Artau (véase Carreras y Artau, Tomás y Joaquín: Historia de la filosofía española. Filosofía cristiana de los Siglos XIII al 
XV. Tomo II. Madrid, Asociación española para el progreso de las ciencias, 1943, p. 542), mientras que otros manifiestan 
la imposibilidad de efectuar ninguna aseveración al respecto (Goñi Gaztambide, José: «El conciliarismo…», p. 905). 
Sería de gran utilidad conocer con certeza este punto, para que, en caso de confirmar su asistencia, pudiéramos valorar 
mejor la influencia que dicho episodio pudo tener en su pensamiento conciliarista.

43.   Hemos preferido insertar en un apartado específico un resumen de los capítulos del Defensorium que tratan el 
tema del conciliarismo con la intención de que se tenga un conocimiento lo más pormenorizado posible del contenido 
de una obra que en un futuro próximo daremos a conocer al público en lengua castellana. Por ello, el análisis de las 
ideas conciliaristas que ahora sintetizamos lo llevaremos a cabo en el epígrafe siguiente.

44.   El Defensorium Trium Conclusionum tiene como objeto defender tres ideas del autor que fueron condenadas 
por un grupo de cardenales en Siena y que se refieren al hecho de que la Iglesia no puede absolver a los fieles de pena 



588

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

sus páginas, a pesar de que con ello se alejaba notablemente del objetivo principal 
del escrito, nos invita a pensar que el conciliarismo tenía en el pensamiento de 
Alfonso de Madrigal una importancia no desdeñable, que se vería acrecentada 
en el momento de redactar el Defensorium, en los años 1443 y 1444, en plena 
polémica conciliarista entre Eugenio IV y el Concilio de Basilea. Si a ello sumamos 
el hecho de que se ha perdido el resto de tratados conciliaristas del autor, podemos 
considerar el binomio «conciliarismo de Alfonso de Madrigal - Defensorium» 
como una realidad o algo que, al menos, nos permite conocer su pensamiento 
eclesial. Respecto a los escritos perdidos, si bien nos serían de gran utilidad 
para profundizar en su pensamiento conciliarista, la sola constatación de su 
existencia, con independencia de su contenido, confirma la relevancia que las 
ideas conciliaristas tuvieron en Alfonso de Madrigal45.

Por lo que respecta al conciliarismo expresado a través del Defensorium, hay 
que señalar que las tesis conciliaristas de Alfonso de Madrigal se desarrollan en 
la segunda parte de la obra, extendiéndose a lo largo de trece capítulos, desde 
el LXVIII hasta el LXXX, aunque ya desde el capítulo XXI se está tratando la 
cuestión de la autoridad dentro de la Iglesia, cuestión que desembocará en la 
teoría conciliarista. 

Aun a riesgo de una gran simplificación, y prescindiendo de muchos matices, 
pero a fin de que sirva como una primera aproximación a la doctrina conciliarista 
que aparece formulada en el Defensorium, cabe decir que el conciliarismo de 
esta obra podría expresarse silogísticamente del siguiente modo, siendo 1) y 2) 
las premisas y 3) la conclusión:

1.  La Iglesia Universal no puede errar, pues, de lo contrario, los cristianos no 
tendrían ningún referente indiscutible para determinar cuáles son las verdades 
de la fe que deben creer ni cuáles son las prácticas adecuadas que deben cumplir.

2.  Todas las personas, incluidos los prelados, pueden errar. Esto se hace 
extensible al Papado, de forma que la historia muestra ejemplos manifiestos de 
errores cometidos por los pontífices.

3.  Por lo tanto, la Iglesia Universal, en la que no se concibe error, no se 
corresponde con nadie en particular, ni siquiera con el Papado, sino tan solo 
con el Concilio General, pues, aunque la Iglesia Universal consiste realmente 
en la totalidad de los cristianos dispersos por el orbe, como no resulta posible 
que esa totalidad se reúna para decidir algo, el Concilio General, que constituye 
una adecuada representación suya, es de quien se debe predicar la infalibilidad. 

ni de culpa por los pecados, a que Cristo murió en el año trigesimotercero de su vida y a que Cristo murió el día 3 de 
abril y no, como a veces se ha mantenido, el 25 de marzo.

45.   Las obras a las que nos referimos llevan títulos tan sugestivos como De Conciliis Generalibus, De potestate 
Papae o De reformatione Ecclesiae.



589ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

Pero esto, insistimos, es una esquematización simple, por más que nos 
proporcione en pocas palabras la esencia del razonamiento de Alfonso de Madrigal 
que conduce a su conciliarismo. En realidad, la doctrina conciliarista que se 
desarrolla en el Defensorium es mucho más compleja que el argumento expuesto. 
Vamos a tratarla con más detalle.

Para ello, hay que partir de la base de que la temática conciliarista se introduce 
en la obra cuando se está abordando la cuestión de la fecha en que acaeció la muerte 
de Cristo; no hay que perder de vista que el Defensorium se redacta para defender 
algunas ideas del autor de otra índole, con lo que el conciliarismo constituye, en 
principio, un tema colateral al escrito46. 

A este respecto, hay que decir que el autor indica (cap. XXI) que la fecha del 25 
de marzo como momento de la muerte de Cristo ha sido establecida por la Iglesia y 
que en las determinaciones de la Iglesia no cabe error, ya que la Iglesia posee el don 
de la infalibilidad. No en vano, se debe creer en la «Santa Iglesia Católica», según 
reza uno de los artículos de fe incluidos en el Símbolo de los Apóstoles. Tampoco 
hay que perder de vista que sin la garantía de veracidad que nos proporcionan las 
determinaciones de la Iglesia no tendríamos seguridad alguna en los asuntos de 
fe. Otorgamos credibilidad a los artículos de fe precisamente porque la Iglesia, 
infalible, nos asegura que esos artículos de fe son verídicos. Por su parte (cap. 
XXII), en la Iglesia no se concibe error, no solo en los asuntos concernientes a la 
fe, sino tampoco en las directrices que emanan de ella y que se refieren a los actos 
que debemos realizar u omitir. Incluso es la Iglesia la que otorga fe a los libros 
de la Sagrada Escritura (cap. XXIII). Es así que en un principio hubo múltiples 
evangelios, hasta que la Iglesia determinó cuáles eran los canónicos, los cuatro 
actuales (cap. XXIV). Por ello, la Iglesia otorga autoridad a los libros sagrados y no 
al revés (cap. XXV). También la Iglesia confiere autoridad a las palabras de Cristo 
y los Apóstoles, ciertamente no otorgándosela, pues las palabras de Cristo y los 
Apóstoles tienen una autoridad innata, pero sí poniendo de relieve su veracidad, 
al informarnos de que son ciertas (cap. XXVI). Por otro lado, como se ha dicho, las 
determinaciones de la Iglesia se refieren a aquello que se ha de creer (o desmentir) 
o se ha de hacer (o evitar). En lo relativo a la fe nunca puede cambiar lo establecido 
con anterioridad, pues los artículos dogmáticos tienen carácter eterno (caps. XXVII 
y XXVIII)47. No obstante, sí puede modificar las leyes relativas a actos, pues sabido 
es que las costumbres cambian con el tiempo y que las que resultan adecuadas en 
una época no lo son en otra (cap. XXIX)48. 

46.   Véase nota 44.
47.   Es en el capítulo XXVII cuando se lanza la afirmación de que «…una vez que la Iglesia ha determinado en un 

momento dado que algo debe ser objeto de fe, no puede en otro Concilio determinarse lo contrario». Nótese cómo, 
de manera sutil, se introduce en el discurso el término «Concilio» y es equiparado a la Iglesia, incluso antes de que 
se afirme explícitamente que el Concilio es quien constituye la representación adecuada de la Iglesia, algo que tiene 
lugar en el capítulo XXXVIII.

48.   De nuevo se alude al Concilio como órgano de gobierno de la Iglesia: «…puede un Concilio establecer leyes que 



590

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

A continuación, se llega a un punto culminante en la disertación, al plantearse 
directamente la cuestión de qué es lo que se entiende por Iglesia infalible. Se arguye 
que con ese término podríamos referirnos a los prelados de la Iglesia. Sin embargo, 
este sentido parece inapropiado, porque cualquier prelado puede errar, también el 
Papa. Además, el término «Iglesia», procedente del griego ekklesia, denota multitud, 
por lo que no debe ser aplicado a ninguna persona individual (cap. XXX). Podría 
entonces referirse a una iglesia concreta, en tanto que iglesia local o regional, si bien 
tampoco es acertado entender así la Iglesia infalible, porque las iglesias regionales o 
locales a menudo han errado (cap. XXXI). Así, parece obligado suponer que la Iglesia 
que no conoce error es la Iglesia Universal (caps. XXXII a XXXV). 

Tras ello se explica que la Iglesia Universal se entiende como Iglesia dispersa 
o como Iglesia congregada, probándose ambos sentidos con citas de la Sagrada 
Escritura. La Iglesia, sostiene el autor, es «la comunidad de todos los cristianos 
dispersos a lo largo de todo el orbe que participan de la fe de Cristo y en los 
sacramentos» (Iglesia dispersa) e igualmente es «la multitud congregada» (Iglesia 
congregada) (cap. XXXVI). Pero se argumenta que la Iglesia dispersa no puede 
errar, puesto que nunca se puede dar la situación de que todos y cada uno de 
los cristianos estén en error, y, lo que es más importante, se dice que la Iglesia 
dispersa no concibe el error… sencillamente porque nunca se reúne la totalidad 
de los cristianos para decidir nada. Aplicamos la infalibilidad a aquello que puede 
errar y es obvio que no puede errar la totalidad de los cristianos, al no reunirse 
nunca para decidir nada. Por esta razón, la Iglesia Universal infalible es la Iglesia 
congregada en el Concilio General. He aquí la afirmación conciliarista de Alfonso 
de Madrigal, perfectamente engarzada y derivada de los presupuestos previos que 
se van desenrollando en su exposición. La infalibilidad se predica del Concilio 
General, el cual, no pudiéndose hacer equivaler con la Iglesia Universal, que son 
todos los fieles, sí constituye una representación adecuada de ella. El Concilio 
General (o Ecuménico, por utilizar la terminología moderna) sí se reúne a 
veces y toma determinaciones, siendo de él de quien se puede sostener que no 
yerra. El autor continúa haciendo un repaso por la historia conciliar, dejando 
constancia de que en el pasado las grandes decisiones las tomaban los Concilios 
y de que todos sentían gran veneración por los Concilios y sus determinaciones. 
Eso ocurrió, por ejemplo, con el Concilio de los Apóstoles (cª 50 d.C.), o con el 
Concilio Niceno (325 d.C.), Concilio este último en el que se definió el dogma 
de la consubstancialidad (caps. XXXVII y XXXVIII).

Ahora se pasa a explicar por qué Cristo no dejó un modo claro para resolver las 
dudas que se suscitasen en materia de fe y de culto, como sí aconteció con Dios 
respecto a los judíos, tanto en vida de Moisés (cap. XXXIX) como después de él. En 
concreto, después de Moisés proporcionó medios como el recurso a los profetas, 

se opongan a las dictadas por otro y ambos actúan correctamente» (capítulo XXIX de la segunda parte del Defensorium).



591ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

a los sacerdotes, a los sueños y a las suertes (caps. XL a XLII), que, no obstante, 
dejaron de utilizarse antes de la venida de Cristo (cap. XLIII). 

La razón de esta diferencia entre la Antigua Ley y la Nueva Ley estriba en que 
los judíos eran un pueblo rudo e incrédulo, presa fácil de la idolatría, por lo que 
convenía que tuviesen múltiples y detallados procedimientos para solventar sus 
dudas y que, además, estuviesen ocupados en ritos y sacrificios, para evitar caer 
en esa idolatría, mientras que los cristianos, mucho más perfectos, no necesitan 
esos procedimientos de consulta, como tampoco sacrificios ni ritos innecesarios 
(caps. XLIV a LII). 

En la Ley Nueva es la Iglesia quien determina las cuestiones prácticas y de fe, 
actuando como si estuviera Cristo entre nosotros (cap. LIII). La Iglesia está inspirada 
por el Espíritu Santo, el cual le presta auxilio para que no yerre en sus determinaciones 
(cap. LIV). En la iglesia primitiva hubo profetas con el fin de que el paso a la Nueva 
Ley no adoptara un carácter radical, pero pronto desaparecieron (cap. LV), pues la 
Nueva Ley es tan perfecta que no precisa disposiciones y medios complementarios 
para su interpretación (caps. LVI y LVII). 

En otro orden de cosas, se dice que el legislador humano no debe prohibir 
todos los vicios morales, pues esto no es de su incumbencia (cap. LVIII), si bien 
puede dictar disposiciones sobre cuestiones religiosas, siempre que lo haga con 
intencionalidad política, por ejemplo, para obtener el beneplácito divino hacia su 
comunidad, de la que el legislador humano es guardián (cap. LIX). En cualquier 
caso, y por regla general, eso cae fuera de sus competencias específicas (cap. LX). 
Tampoco los prelados deben castigar, en principio, a los infractores de la ley 
evangélica (cap. LXI). Luego se delimitan los poderes que existen en la Iglesia, que 
son dos, el de ordenación y el de jurisdicción (cap. LXII), este último dividido en 
el foro de la conciencia y el foro contencioso (caps. LXIII y LXIV), concluyéndose 
que el sacerdote, y solo en virtud del foro de la conciencia, es a quien corresponde 
ejecutar la ley evangélica y sancionar a sus infractores (cap. LXV). Se indica que esta 
ley evangélica cuenta con ejecutores en este mundo, los sacerdotes, a la vez que 
en la vida venidera, si bien aquí con carácter complementario, para realizar lo que 
no se llevó a cabo en la vida terrenal (cap. LXVI). Se insiste en que la jurisdicción 
del foro de la conciencia es la más excelsa de todas las jurisdicciones (cap. LXVII).

Ahora se llega a la teoría conciliarista propiamente dicha, sosteniéndose que el 
Concilio General es la asamblea más eminente de todas y que solo él representa 
de forma adecuada a la Iglesia Universal, además de que recibe la inspiración del 
Espíritu Santo, por lo que no puede errar en la fe (cap. LXVIII). Tampoco el Concilio 
General puede errar en las prácticas, aunque estas sí las pueda cambiar al compás 
de la evolución de los tiempos. A este respecto, se indica que Cristo instituyó al 
Concilio General como tribunal supremo, por encima del Papa, si bien se afirma 
que este pueda modificar las costumbres y prácticas (no los dogmas de fe), como 
cabeza de la Iglesia que es, a condición de que no vulnere ninguna disposición 
conciliar, pues entonces sus disposiciones carecerían de validez (cap. LXIX).



592

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

A continuación, se extraen cuatro conclusiones, sobre la base de la cita bíblica 
«Si tu hermano ha pecado contra ti, corrígele a solas. Si no te escucha, díselo a la 
Iglesia. Y si no escucha a la Iglesia, sea para ti como gentil y publicano» (Mt. 18: 
15-17): primera, que esas palabras de la Escritura se refieren al Concilio General; 
segunda, que el Concilio General fue instituido por Cristo como tribunal supremo 
de la Iglesia, por encima del cual no existe ninguna otra instancia de apelación; 
tercera, que el Concilio General tiene una posición superior al Papa, pudiendo 
incluso deliberar sobre las funciones de este; y, cuarta, que el Concilio General 
ocupa un lugar superior al Papa no solo en la determinación de los asuntos de fe, 
sino también en lo relativo a los actos que se deben llevar a cabo por los fieles. El 
fundamento de estas interpretaciones reside en que Cristo dirigió esas palabras 
a Pedro, quien, siendo considerado el primer Papa, fue remitido a la Iglesia, de lo 
que se deriva que esta Iglesia, que ya se ha dicho que toma la forma de Concilio 
General, debe ocupar una posición superior a Pedro en lo que a jurisdicción se 
refiere, y también superior a los papas, los cuales, al fin y al cabo, son los sucesores 
de Pedro; a la par, se defiende también que por encima de la Iglesia no existe 
tribunal al que recurrir, pues, en caso contrario, Cristo hubiera remitido a Pedro 
a ese tribunal (caps. LXX a LXXV).

Por lo tanto, el Concilio General, que no puede errar, es el tribunal supremo al 
que se debe acudir para resolver cualquier duda, tanto en materia de fe como de 
actos, mientras que sus disposiciones se deben tomar como si las hubiera dictado 
Dios y, con más razón, como si las hubiesen dictado los profetas o los sacerdotes 
o se hubiesen transmitido a través de sueños o suertes, que eran los medios que 
había en el Antiguo Testamento para conocer la voluntad divina (cap. LXXVI). 

Volviendo a la fecha de la muerte de Cristo, que es lo que motivó toda esta reflexión 
sobre el concepto de Iglesia y sobre el Concilio, se enfatiza que esa fecha no ha sido 
explicitada nunca, puesto que en ningún Concilio General, que es de quien emanan 
las verdades de la Iglesia, se abordó el tema, algo que puede apreciarse fácilmente si 
se consultan las actas y cánones de los Concilios que han tenido lugar en el pasado 
(caps. LXXVII a LXXIX). No obstante, y aunque la fecha hubiese sido establecida 
en alguno de ellos, no habría por qué darle crédito, pues, por más que se dijo que 
el Concilio General no comete error en asuntos de fe ni de actos, puede hacerlo en 
cuestiones complementarias a la fe y que sean de poca importancia, como ocurre 
con la determinación del momento exacto de la muerte de Cristo (cap. LXXX).

ANÁLISIS DE LA TEORÍA CONCILIARISTA RECOGIDA 
EN EL DEFENSORIUM TRIUM CONCLUSIONUM 

Hemos esquematizado antes la teoría conciliarista recogida en el Defensorium 
y hasta la hemos presentado en forma silogística. Ahora, una vez que se ha 



593ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

resumido dicha teoría en el apartado anterior, podemos sintetizar sus principales 
proposiciones, que serían las siguientes:

	ˆ La Iglesia no puede errar.
	ˆ La Iglesia que no yerra no puede corresponderse con un prelado, ni con el Papa, 

ni siquiera con un concilio regional, puesto que todos estos yerran o, al menos, 
lo pueden hacer, algo evidente si rastreamos la historia. En definitiva, la Iglesia 
infalible no puede ser ninguna persona concreta (sacerdote, obispo, Papa…) ni 
ninguna institución acotada en el espacio (iglesia local, concilio regional…).

	ˆ La Iglesia infalible tiene que ser la Iglesia Universal, que es el conjunto de 
fieles distribuidos a lo largo y ancho del mundo.

	ˆ Resulta inviable que el conjunto de fieles pueda reunirse nunca para decidir 
nada, por lo que quien se reúne es el Concilio General, el cual, sin constituir 
la Iglesia Universal propiamente dicha, no deja de ser una representación 
adecuada suya, por lo que es del Concilio General del que se predica la 
infalibilidad. Es así que, cuando hablamos de Iglesia Universal infalible, nos 
referimos al Concilio General.

	ˆ En el Antiguo Testamento se detallan los variados procedimientos que 
existieron entre los judíos para resolver sus dudas, tales como el recurso a 
profetas, sacerdotes, sueños y suertes, y se detallan igualmente las múltiples 
ocupaciones que Dios les impuso, todo ello para evitar que los hebreos, 
pueblo imperfecto sobremanera, cayera en la idolatría.

	ˆ En el Nuevo Testamento no se recoge nada de eso, pues al pueblo cristiano, 
mucho más perfecto que el hebreo, le basta la palabra de Cristo y la de su 
Iglesia, a la que Cristo prometió ayuda eterna. Es en virtud de esta promesa por 
lo que la Iglesia Universal, bajo la forma de Concilio General, no puede errar.

	ˆ De los textos bíblicos se extrae la superioridad del Concilio en la Iglesia como 
órgano y tribunal supremo, colocándose en una posición de preeminencia 
respecto del Papa.

Analicemos ahora estas ideas que se recogen concatenadamente en el Defensorium.
Se parte de la base de que la Iglesia no puede errar. Alfonso de Madrigal utiliza 

esta premisa como punto de arranque de su discurso. La afirmación de que la Iglesia 
es infalible constituye un axioma que proporciona un pilar firme al que aferrarse 
para el posterior desarrollo argumentativo. Con el fin de asentar más todavía esa 
convicción, además de señalar que si no se tuviese este pilar no se podría asegurar 
nada ni en materia de fe ni de actos, se resalta también la circunstancia de que 
Pedro y los Apóstoles se sometían a las decisiones de la Iglesia, sin olvidar que de no 
contar con esa certeza hasta los libros sagrados serían dudosos. La Iglesia aparece, 
pues, como la roca firme a la que aferrarse de la que se habla en el Evangelio.

La argumentación del autor se apoya, así pues, en la infalibilidad de la Iglesia. 
Ahí reside su fundamento, pero también su debilidad, pues si el sostén de la 



594

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

infalibilidad eclesial falla, el resto de las ideas que llevan al conciliarismo caerán 
igualmente con él. No obstante, prácticamente todos los autores defienden la 
infalibilidad de la Iglesia, aunque unos la personifiquen en el Papa, otros en la 
Asamblea Conciliar y otros en el conjunto de los fieles que comparten la fe en 
Jesucristo. Por esta razón, al insistir en el carácter infalible de la Iglesia, Alfonso 
de Madrigal sigue una línea constante en todos los teólogos, aunque el otorgar 
ese carácter al Concilio General, como él hace, ya no sea común a todos.

El problema surge cuando nuestro autor quiere delimitar esa Iglesia infalible y 
determinar quién la constituye o representa. Para ello, Alfonso de Madrigal descarta 
los candidatos que, en su opinión, no se ajustan a su propósito, siendo el caso 
de las personas concretas, incluyendo a los prelados o al mismo Papa49, quienes 
yerran a menudo, aduciéndose ejemplos específicos de estos errores. En el fondo, 
subyace la idea de que cualquier ser humano, con independencia de la condición 
que adquiera durante su vida, puede errar50. Tampoco los sínodos diocesanos 
poseen la verdad, por cuanto eran asambleas de composición restringida y estaban 
referidos a un determinado ámbito geográfico. Ante ello, y por eliminación, se 
concluye que la Iglesia infalible es la Iglesia Universal. 

Avanzando más, hay que especificar quién o quiénes conforman esa Iglesia 
Universal que no yerra. A eso responde Alfonso de Madrigal que la Iglesia Universal 
está constituida por el conjunto de fieles cristianos, dado que nunca la totalidad de 
fieles puede estar en error. Lo podrá estar alguno, o muchos, pero a título individual.

Pero entonces, al surgir una duda o problema, ¿se debe recurrir a esta Iglesia 
Universal formada por todos los fieles? Nuestro autor lo tiene claro: no es 
factible el recurso a esta Iglesia Universal, la cual no podrá tomar ningún tipo 
de determinación, por el mero hecho de que en ninguna ocasión se reúne la 
totalidad de los cristianos para decidir nada. Por eso hay que buscar algún órgano 
de representación que pueda reunirse y deliberar en nombre de esta Iglesia 
Universal dispersa; para Alfonso de Madrigal es el Concilio General, que se viene 
reuniendo desde la época apostólica, y se recalca el hecho de que incluso Pedro 
se sometió a él. Esta representación de los cristianos en el Concilio General nos 
puede recordar al cariz representativo de los parlamentos propios de nuestros 
sistemas democráticos. Así se ha interpretado por muchos autores, que ven en el 
conciliarismo un intento de democratizar la Iglesia51. No nos atrevemos a tanto, 

49.   De esta manera, Alfonso de Madrigal se distancia de los hierócratas, que defienden la infalibilidad papal y, 
con ella, el gobierno supremo de la Iglesia por parte del Romano Pontífice

50.   Se enlaza de esta forma con los autores que sostienen que las jerarquías eclesiales tienen un origen humano, 
no divino, como también que el primado romano es de institución humana. Entre ellos está, por supuesto, Marsilio 
de Padua, profundamente contrario al primado del Papa en el gobierno de la Iglesia, que dedica varios capítulos de su 
Defensor Pacis (del XV al XXX de su segunda parte), igual que el capítulo XI de su Defensor Minor, a refutar ese primado 
romano, establecido, según él, por concesión del legislador humano.

51.   Hay quien considera al conciliarismo un claro antecedente de la democracia y del constitucionalismo actuales. 
Ocurre, entre otros, con Antonio Marongiu (véase Marongiu, Antonio: «Il principio della democrazia e del consenso 
(quod omnes tangit, ab omnibus approbari debet) nel XIV secolo», Studia Gratiana, 8 (1962), pp. 553-575) o con Brian 



595ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

pues, además de que el término «democracia» aplicado a épocas distintas de la 
contemporánea parece un anacronismo, recordemos que, en lo concerniente a la 
teoría eclesial de Alfonso de Madrigal, este no especifica quiénes forman parte del 
Concilio General ni, lo que es más importante, qué procedimiento se utiliza para 
su elección. Es de suponer que esta información se encontraría en las otras obras 
conciliaristas perdidas52. Como quiera que sea, en el Defensorium se deja constancia 
de que el Concilio General, sin constituir propiamente la Iglesia Universal, esto es, 
la totalidad de los cristianos, constituye una adecuada representación de la Iglesia 
Universal, por lo que puede actuar y decidir infaliblemente como si se tratara de 
la misma Iglesia Universal53.

Al conciliarismo de Alfonso de Madrigal se le podrán achacar defectos, pero no el 
que carezca de una formulación clara ni de un desarrollo argumentativo coherente 
y, sobre todo, expuesto de forma deductiva. No obstante, en esa coherencia y 
carácter deductivo radican sus eventuales deficiencias, pues hemos insistido en 
que, de considerar a la Iglesia falible, todo el edificio teórico se desmorona, lo 
que fácilmente podría ocurrir si tenemos en cuenta que, igual que los individuos, 
también los concilios, que son los infalibles en la teoría de Alfonso de Madrigal, 
pueden errar, de lo cual podríamos hallar ejemplos a lo largo de la historia; y eso 
sin olvidar que la definición de «Concilio General» es harto escurridiza, pues es 
sabido que la consideración de la ecumenicidad de los distintos concilios no es 
unánime entre las iglesias cristianas.

Pero, al margen de esto, hemos de convenir en que en esta idea de la infalibilidad 
conciliar es donde reside la originalidad del conciliarismo de Alfonso de Madrigal, 
que se convierte así en verdadero conciliarismo, frente a otros conciliarismos que, 
como el de Ockham, no otorgan al Concilio la infalibilidad. Alfonso de Madrigal 
no reniega del Papa, ni de su primado, pero en caso de conflicto de intereses 
considera superior al Concilio. No estamos ante un conciliarismo antipontificio, 
pues no relega al Papa y lo convierte en una figura simbólica, mas cuando existieran 
discrepancias entre el Papa y el Concilio o cuando hubiera que tratar un tema 
relevante para la Iglesia, prevalecería indubitablemente el Concilio, Concilio que, 
hay que repetirlo una vez más, es infalible para Alfonso de Madrigal, mientras 
que el Papa no lo es.

Marsilio de Padua, por otra parte, mantiene que es el Emperador o, al menos, 
la autoridad civil, quien convoca el Concilio General, pues «el convocar el concilio 
general y, si es preciso, congregarlo con poder coactivo, pertenece a la autoridad 

Tierney (véase Tierney, Brian: Religion et droit dans le développement de la pensée constitutionnelle (1150-1650). París, 
Presses universitaires de France, 1993).

52.   Véase nota 45.
53.   En este aspecto se separa de Ockham, quien, aunque considera también que la Iglesia Universal infalible 

equivale a la totalidad de los cristianos, en cambio postula que el Concilio General no se corresponde con una completa 
representación de esa Iglesia, por lo que no goza del carácter infalible que sí tiene la Iglesia Universal. Véase nota 32.



596

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

del legislador fiel no sometido a otra autoridad mayor»54. Aunque ignoramos quién 
debe convocarlo en la teoría conciliarista de Alfonso de Madrigal, parece poco 
probable que otorgara esta potestad al Emperador o a algún otro poder civil, pues 
el conciliarismo de Alfonso de Madrigal que se desprende del Defensorium no está 
impregnado de ese carácter laico que preside la idea conciliar del autor de Padua, 
lo que hace que también este último rechace que los clérigos acudan sin compañía 
de juristas al Concilio, con la justificación de que muchos de tales clérigos carecían 
del grado de madurez académica necesaria para poder debatir las cuestiones reli-
giosas. En algunos detalles como este se aprecia nítidamente la superioridad que 
Marsilio de Padua concede al poder secular sobre el religioso y sobre el Papa, ya 
que «no sólo pertenece al humano legislador, o al gobernante con la autoridad del 
mismo, el dar decreto coactivo para la observancia de lo que definió el concilio, sino 
también establecer la forma y el modo de ordenar la sede apostólica romana, o de 
elegir al romano pontífice»55. Incluso va orientada en esa línea de enaltecimiento del 
poder civil su recomendación de que tampoco acudan al Concilio todos los fieles, 
por carecer también la mayoría de ellos de formación suficiente, debiendo asistir 
a la Asamblea Conciliar aquellos a quienes designe el poder civil «…de tal manera, 
en efecto, que todas las provincias del mundo o comunidades notables, según lo 
determine el legislador humano (…) elijan varones fieles, primero presbíteros, y 
luego también no presbíteros, pero idóneos como más probados en su vida y más 
expertos en la ley divina (…). Porque sería por demás inútil que se reuniera para 
la tal congregación la multitud de fieles inexperta; inútil también porque se vería 
turbada por las obras necesarias para la sustentación de la vida corporal, lo que 
sería para ella oneroso y acaso intolerable»56. En estas últimas palabras se percibe, 
por otro lado, el carácter «democrático» de la teoría marsiliana.

Respecto al poder pontificio, las alusiones que se hacen a él en el Defensorium 
muestran que se reconoce al Papado su dignidad suprema, aun cuando no su 
superioridad frente al Concilio; de ahí que estemos ante una auténtica teoría 
conciliarista, pero no incompatible con la dignidad de un Papado que conserva 
cierta preeminencia en la Iglesia. Es así que se afirma explícitamente que «constituye 
la principal figura de toda la Iglesia y es su cabeza directiva» (cap. XXXV). En el 
Defensorium no se aborda el tema del primado romano, pudiendo aventurarse 
que se acepta, a juzgar por las palabras que acabamos de citar, aunque, insistimos, 
no se especifica, pues es algo que no atañe directamente al conciliarismo. Otros 
autores lo rechazan porque buscan, precisamente, acabar con el primado romano, 
siendo para ellos el conciliarismo algo secundario, como ocurre con Marsilio de 
Padua y, en menor medida, con Guillermo de Ockham. 

54.   Marsilio de Padua: El defensor…, pp. 343 y 344.
55.   Ibidem, p. 366.
56.   Ibidem, pp. 353 y 354.



597ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

Una vez establecido firmemente el predominio del Concilio General en el 
gobierno de la Iglesia, Alfonso de Madrigal dedica numerosos capítulos del 
Defensorium a analizar comparativamente las Leyes Antigua y Nueva, especificando 
sus diferencias y concluyendo que la Ley Mosaica poseía una mayor minuciosidad 
a la hora de detallar las obligaciones de los fieles, hasta en aspectos triviales, igual 
que mostraba una mayor tolerancia hacia los actos censurables o proporcionaba 
formas inequívocas de solventar las dudas que surgieran a los hebreos a través de 
profetas, sacerdotes, sueños y suertes. Pero la Ley Nueva es más perfecta que la 
Ley Antigua, siendo así que, aun sin los procedimientos de esta última, podemos 
conocer indubitablemente la Verdad a través de la Sagrada Escritura y de su 
intérprete, el Concilio General, representante este de la Iglesia Universal, a la que 
Cristo prometió asistencia eterna. La diferencia en el carácter de ambas Leyes 
vendría determinada por la disparidad existente entre la imperfección del pueblo 
hebreo frente a la madurez del pueblo cristiano. Es obvio que en este punto hay 
demasiada simplificación e incluso tergiversación de la realidad, pues ni el pueblo 
hebreo es tan imperfecto ni el pueblo cristiano tan modélico como los presenta 
Alfonso de Madrigal. No obstante, en la comparación entre las dos Leyes nuestro 
autor no actúa sino haciéndose eco de la diferencia que la tradición cristiana ha 
establecido entre la servidumbre de la Vieja Ley y la libertad que caracterizaría a 
la Ley Evangélica.

Por último, hay que constatar cómo Alfonso de Madrigal defiende en el 
Defensorium su teoría conciliarista sobre la base de un texto bíblico poco usado 
para tales fines, pues el más manido es el que se refiere al «poder de las llaves»57. 
En esta ocasión, sin embargo, el texto elegido es el del pecado del hermano: «Si 
tu hermano ha pecado contra ti, corrígele a solas. Si no te escucha, díselo a la 
Iglesia. Y si no escucha a la Iglesia, sea para ti como gentil y publicano» (Mt. 18: 
15-17). Con estas palabras se defiende la superioridad del Concilio sobre el Papa, 
aunque hemos de confesar que estamos ante un texto que bien pudiera admitir 
otras interpretaciones distintas a la que le otorga Alfonso de Madrigal, como 
ocurre con la casi totalidad de los textos bíblicos.

A partir de esta cita bíblica, Alfonso de Madrigal desarrolla su razonamiento 
del siguiente modo:

1.  Señala que de esas palabras se desprende que la Iglesia se constituye en 
tribunal supremo, puesto que se afirma en ellas que, de no corregirse el pecador 

57.   Mt. 16:19. Aunque el «poder de las llaves» es esgrimido a veces en el Defensorium para otros fines, en lo relativo 
a la primacía papal solo se alude a él en el capítulo LXXI, cuando se indica que San Jerónimo entiende que las llaves se 
deben entregar a toda la Iglesia y no solo a Pedro, por lo que es la Iglesia, personificada en su Concilio General (esta 
personificación es una interpretación de Alfonso de Madrigal, no de San Jerónimo), quien posee las llaves y el poder 
que confieren. 



598

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

mediante su intercesión, sería desterrado de la comunidad cristiana (será tenido 
«como gentil y publicano»), sin posibilidad de apelar a ninguna otra instancia.

2.  Indica que el término «Iglesia» allí recogido no se refiere a ningún individuo 
en particular, porque cualquier persona está bajo la autoridad de algún superior, 
mientras que la Iglesia es lo más eminente que hay y no conoce superior.

3.  Especifica que tampoco se refiere a la Iglesia Universal dispersa, por cuanto 
no se reúne nunca la totalidad de los cristianos, ni se le puede «decir» nada a la 
Iglesia así concebida.

4.  También manifiesta, y aquí entramos en el cénit de la argumentación, que 
con la denominación de «Iglesia» Cristo no se refiere a Pedro, pues precisamente 
Pedro es remitido a la Iglesia, luego la Iglesia no se corresponde con Pedro, siendo 
la Iglesia una realidad distinta a él, por lo que el Papa, sucesor de Pedro al fin y al 
cabo, no es la «Iglesia» a la que se remite al pecador.

5.  Tampoco se refiere a Pedro en cuanto hombre, pues, aunque durante la 
vida terrenal de Cristo, Pedro no gozara de la dignidad pontificia, ya constituía 
el fundamento del futuro Papado (era, por decirlo así, «Papa en potencia»), sin 
olvidar que Cristo pronunció estas palabras con miras a tiempos ulteriores, pues 
en ese momento se hallaba entre los mortales para solventar sus dudas y resolver 
los problemas que se suscitasen entre ellos, siendo entonces a Cristo y no a la 
Iglesia a quien habría que remitir a los pecadores.

6.  Luego la Iglesia se corresponde con el Concilio General, que ostenta un 
poder superior al del Papa, y no solo en cuestiones dogmáticas y de fe, sino también 
en lo relativo a actos, pues, analizando las palabras de Cristo perspicazmente, 
parece que la expresión «pecado contra ti» no denota un pecado contra la fe ni 
una herejía, pecados que se comentan «contra Dios», sino algo más concreto y 
personal, como un acto malicioso, que se comete contra una persona o grupo de 
personas. Por su parte, el Concilio General, al estar en una posición superior a la 
del Papado, puede juzgar a los Romanos Pontífices, como fieles que son.

En esta argumentación destaca, para nuestros propósitos y al margen de su 
veracidad, la sutilidad con la que se hace corresponder el término «Iglesia» con 
el Concilio General, a la vez que la agudeza con la que se discurre para instituirlo 
como órgano supremo de la Iglesia, en una posición más elevada que la del Papa. 
El resultado de esta labor reflexiva, la proclamación de la eminencia del Concilio 
y su superioridad sobre el Papado, es el mismo que se viene evidenciando en todo 
el Defensorium, con la salvedad de que ahora utiliza un texto bíblico para proceder 
a un razonamiento cuyos resultados son idénticos.



599ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

CONCLUSIONES FINALES

No podemos evitar quedarnos con la sensación de que es aún mucho lo que 
falta por decir sobre el conciliarismo de Alfonso de Madrigal, lo que es, qué duda 
cabe, un signo inequívoco más del interés que encierra un tema tan escasamente 
tratado hasta nuestros días. Sin embargo, nos vemos obligados a finalizar nuestro 
trabajo. Hagámoslo con unas palabras que supongan una recapitulación de las 
ideas que hemos pretendido transmitir al hilo de nuestra exposición. 

Para empezar, confiamos en haber sabido demostrar suficientemente, sobre la 
base de la teoría conciliarista contenida en el Defensorium, que resulta evidente 
la presencia del conciliarismo en los reinos hispánicos. Así, y aunque no tan 
numerosas como las hierocráticas, la calidad de las teorías conciliaristas que 
propusieron algunos autores hispanos no autorizan a minimizarlas y, menos 
todavía, a negarlas. Hemos elegido el conciliarismo de Alfonso de Madrigal, pero 
otro tanto podría hacerse con el de Juan de Segovia58.

Defendemos, pues, la existencia de un conciliarismo hispano como una doctrina 
con personalidad específica, y creemos que no es razonable negarla, máxime cuando 
existen fuentes que la sustentan; tan solo hay que estudiar las obras de los autores 
que profesan esta ideología. Como hemos tenido ocasión de comprobar, Alfonso 
de Madrigal encaja perfectamente en la definición de conciliarismo, tanto o más 
que muchos de los autores europeos considerados plenamente conciliaristas. 

Sentado el principio anterior, seguidamente concretamos los principios 
conciliaristas más relevantes que se contienen en el Defensorium de Alfonso de 
Madrigal. Y lo primero que debe ser destacado es que nos hallamos ante una 
teoría expuesta sistemáticamente, con absoluta coherencia y llevando a cabo un 
enlazamiento lógico de todos y cada uno de sus argumentos. Desde la refutación 
del 25 de marzo como fecha de la muerte de Cristo hasta la conclusión de que 
el Concilio General es el órgano de gobierno supremo de la Iglesia, todas las 
afirmaciones que se realizan constituyen concatenaciones perfectamente enlazadas 
(aunque ello no signifique que sus contenidos sean necesariamente verídicos).

Pero, junto a la sistematización que presenta la teoría conciliarista del 
Defensorium, hay algo que parece más importante todavía y que le confiere un 
gran valor. Nos referimos al hecho de que estamos ante una teoría conciliarista 
«pura», en la que no se produce la intromisión de afirmaciones que la desvirtúen, 

58.   No obstante, parece que Juan de Segovia presenta un conciliarismo más titubeante, quizá por su mayor relación 
con las asambleas conciliares de la Baja Edad Media, pues es sabido que tuvo una participación activa en el Concilio de 
Basilea, mientras que de Alfonso de Madrigal hasta se duda si asistió a este Concilio (véase nota 42). Juan de Segovia 
comenzó defendiendo el poder pontificio, para pasar a ensalzar al Concilio General como institución suprema del mundo 
cristiano y terminar profesando un conciliarismo moderado (véase nota 3). Sobre este autor y sus vicisitudes doctrinales, 
véase Goñi Gaztambide, José: «El conciliarismo…», pp. 898-904. Para el desarrollo de las ideas eclesiales de Juan de 
Segovia, véase Vera-Fajardo, Gonzalo: «La eclesiología de Juan de Segovia en la crisis conciliar (1435-1447)», Boletín 
de la Institución Sancho el Sabio, XI (1967), pp. 53-86. También Madrigal Terrazas, Santiago: El pensamiento eclesial de 
Juan de Segovia (1393-1458): la gracia en el tiempo. Madrid, Universidad de Comillas, 2004.



600

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

como una desvalorización del poder pontificio o un enaltecimiento del poder 
imperial, lo que sí sucede con otros autores conciliaristas. Según el Defensorium, 
el Concilio General es la instancia superior de la Iglesia, a la que se subordinan 
todas las demás, incluyendo al Romano Pontífice. Es al Concilio General a quien 
compete tomar las grandes decisiones del pueblo cristiano, decisiones que, por 
lo demás, cuentan con la garantía de la infalibilidad que les otorga el Espíritu 
Santo. En ningún momento parece que el autor esté condicionado por situaciones 
concretas que le influyan directamente en sus ideas o por personas a las que 
deba alabar o denigrar. Por ello, no estamos ante un conciliarismo proimperial 
ni antipontificio. Y eso se aprecia no solo al examinar las circunstancias que 
rodearon la composición del Defensorium, redactado a raíz de una polémica con 
personalidades ajenas a cualquier poder, secular o eclesial59, sino que también se 
puede comprobar mediante un análisis del contenido de la teoría expuesta en la 
obra, en la que nunca se alaba o censura a nadie, excepto cuando se sostiene que 
el Papa no puede representar a la Iglesia Universal al estar sujeto a error, si bien 
esta última aserción es tan genérica y aparece insertada de modo tan perfecto en el 
desarrollo lógico de la exposición que no puede considerarse un alegato antipapal. 

De este modo, el conciliarismo de Alfonso de Madrigal parece más completo 
que el de Guillermo de Ockham, quien defiende la idea de que el Concilio General, 
aun ostentando una posición superior a la del Papa, puede errar a veces, y que 
ni siquiera constituiría una representación adecuada de la Iglesia, la cual estaría 
formada por el conjunto de fieles cristianos, aspecto este último en el que coincide 
con Alfonso de Madrigal. Y es aún más completo que el conciliarismo de Marsilio 
de Padua, quien defiende la supremacía sobre la Iglesia de un poder secular, sea 
el imperial o el real.

Tras afirmar que la Iglesia no puede errar, Alfonso de Madrigal se plantea 
qué se entiende exactamente por esa Iglesia que no puede errar, un interrogante 
que resulta crucial a la hora de exponer una verdadera teoría conciliarista. Para 
Alfonso de Madrigal, la Iglesia infalible se identifica con el Concilio General. El 
Concilio General, aunque no constituya propiamente la Iglesia Universal, que 
sería la totalidad de los cristianos, sí constituye una representación adecuada de 
ella, por lo que asume sus poderes, tesis que sustenta tanto desde el punto de vista 
histórico, pasando revista a los principales Concilios Ecuménicos habidos a lo 
largo de la historia de la Iglesia, como desde el punto de vista bíblico, examinando 

59.   Es cierto que eran prelados de la curia pontificia, pero las críticas hacia Alfonso de Madrigal las realizan a 
título individual. Es así que nuestro autor no se creyó injuriado por la Iglesia, ni siquiera por una parte de ella, sino 
por un grupo de personas, contra las que clama a veces en el Defensorium (se refiere a ellas como «mis enemigos» o 
«mis detractores», evidenciando así su enemistad respecto a esas personas concretas). Tan manifiesto es que no se 
enfrentó con la Iglesia ni con su jerarquía que en la obra hay diversas alusiones al respeto que siente hacia el pontífice 
del momento, Eugenio IV, cuya amistad no perdió con la polémica que generaron sus ideas y al que incluso le dirigió 
una carta en la que se explicita la reverencia que siente hacia él y que se incluye en las ediciones latinas del Defensorio. 
Una prueba irrefutable de su buena relación con los pontífices la constituye el hecho de que Alfonso de Madrigal fuese 
nombrado al final de su vida obispo de Ávila por el papa Nicolás V, sucesor de Eugenio IV.



601ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

diversos textos de las Sagradas Escrituras, especialmente las palabras que Mateo 
pone en boca de Jesús: «Si tu hermano ha pecado contra ti, corrígele a solas. Si no 
te escucha, díselo a la Iglesia. Y si no escucha a la Iglesia, sea para ti como gentil 
y publicano» (Mt. 18: 15-17).

Por otra parte, es importante recordar que la teoría conciliarista está expuesta 
en el Defensorium de manera colateral, pues esta obra no tiene como fin principal 
exponer y defender dicha teoría, sino que se redactó para la defensa de otras 
ideas del autor. Por eso, el hecho de que introduzca la problemática conciliar al 
estudiar la fecha de la muerte de Cristo revela la importancia que esa teoría tenía 
para Alfonso de Madrigal, quien, no lo perdamos de vista, vive en la época de las 
grandes asambleas conciliares de finales de la Edad Media, por lo que no podía dejar 
de tomar partido, en un sentido u otro, en la polémica conciliar que se desarrolló 
entonces. Él lo hace apostando por el Concilio como institución suprema de la 
Iglesia, en el que residiría el poder soberano de esta, y para exponer su teoría 
aprovecha la más mínima ocasión que se le presenta, pues en el Defensorium se 
explaya en el desarrollo de su pensamiento conciliarista cuando, a decir verdad, 
el problema planteado en el escrito, que es la referida cuestión de la fecha de la 
muerte de Cristo, no exigiría un desarrollo tan extenso y minucioso.

Aun así, no podemos negar que en la teoría conciliarista de Alfonso de Madrigal, 
al menos en la forma en que se nos presenta en el Defensorium, permanecen algunas 
cuestiones imprecisas. Es posible que estas cuestiones se aclararan suficientemente 
en ciertos tratados perdidos del autor, que parece que tuvieron la temática conciliar 
como contenido específico, a juzgar por sus títulos. En cualquier caso, aunque el 
Defensorium nos ofrezca incompleta la teoría conciliarista de Alfonso de Madrigal, 
que probablemente quedara completada en las obras perdidas, cabe afirmar que 
esta obra sí nos permite conocer las líneas principales del pensamiento conciliarista 
de este autor, referente fundamental del conciliarismo hispano bajomedieval.



602

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Ajo González, Cándido María: Historia de Ávila y de toda su tierra, de sus hombres y de sus 
instituciones, por toda su geografía provincial y diocesana. Tomo XII. El Siglo XV: primer 
Siglo de Oro abulense. Ávila, Institución «Alonso de Madrigal», 1962.

Alberigo, Giuseppe: Chiesa conciliare. Identità e significato del conciliarismo. Brescia, 
Paideia, 1981.

Alfonso de Madrigal: El gobierno ideal (ed. de Nuria Belloso Martín). Pamplona, EUNSA, 
2003.

Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: Extinción del Cisma de Occidente: la legación del cardenal 
Pedro de Foix en Aragón. Univ. Autónoma de Madrid, 1977.

Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: El Cisma de Occidente. Madrid, Rialp, 1982.
Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: La situación europea en época del Concilio de Basilea: 

informe de la delegación del reino de Castilla. León, Centro de Estudios e Investigación 
San Isidoro, 1992.

Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: «Don Pedro Tenorio, promotor de la reforma católica», 
Toletana, 30 (2014), pp. 67-145.

Avilés Fernández, Miguel: «La teología española en el siglo XV», en VVAA: Historia de la 
teología española. Vol. I. Desde sus orígenes hasta fines del siglo XVI. Madrid, Fundación 
Universitaria Española, 1983, pp. 495-577.

Beltrán de Heredia, Vicente: «Castilla en el Concilio de Constanza. Representación de las 
Universidades de Valladolid y Salamanca», en Cartulario de la Universidad de Salamanca 
(1218-1600). Vol. I. Univ. de Salamanca, 1970, pp. 250-285.

Black, Antony: Council and Comune. The conciliar mouvement and the fifteenth century 
heritage. Londres, Burns Oates, 1979.

Broose, Olivier de la: Le pape et le concile. La comparaison de leurs pouvoirs à la veille de la 
Reforme. París, Editions du Cerf, 1965.

Canellas López, Ángel: «La Iglesia Católica en Aragón», en Menénez Pidal, ramón (dir.): 
Historia de España. Tomo XV. Los Trastámara de Castilla y Aragón en el Siglo XV. Madrid, 
Espasa-Calpe, 1993, pp. 565-583.

Carreras y Artau, Joaquín: «Las repeticiones salmantinas de Alfonso de Madrigal», Revista 
de Filosofía, 5 (1943), pp. 212-236.

Carreras y Artau, Tomás y Joaquín: Historia de la filosofía española. Filosofía cristiana 
de los Siglos XIII al XV. Tomo II. Madrid, Asociación española para el progreso de las 
ciencias, 1943, pp. 542-558.

Fernández Conde, Francisco Javier «Teología polémica y sistemática en una época de 
controversias», en Menénez Pidal, Ramón (dir.): Historia de España. Tomo XVI. La 
época del gótico en la cultura española. Madrid, Espasa-Calpe, 1994, pp. 478-489.

Fernández Vallina, Emiliano: «Introducción al Tostado: de su vida y de su obra», Cuadernos 
salmantinos de filosofía, 15 (1988), pp. 153-177.

Fink, Karl August: «Die konziliare Idee im späten Mittelalter», Vorträge und Forschungen, 
9 (1965), pp. 119-134.

Goñi Gaztambide, José: «Los obispos de Pamplona del siglo XV y los navarros en los 
concilios de Constanza y Basilea», Estudios de Edad Media de la Corona de Aragón, 7 
(1962), pp. 381-423.



603ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hacia una revalorización del conciliarismo hispano bajomedieval﻿

Goñi Gaztambide, José: «Los españoles en el Concilio de Constanza. Notas biográficas», 
en Fliche, Augustin y Martin, Victor (dirs.): Historia de la Iglesia. Vol. XV. El Gran Cisma 
de Occidente. Valencia, EDICEP, 1977, pp. 369-489.

Goñi Gaztambide, José: «El conciliarismo en España», Scripta Theologica, 10.3 (1978), 
pp. 893-926.

Goñi Gaztambide, José: «Presencia de España en los concilios generales del siglo XV», en 
García-villoslada, Ricardo (dir.): Historia de la Iglesia en España. Volumen III. 1º. La 
Iglesia en la España de los siglos XV y XVI. Madrid, BAC, 1980, pp. 25-114.

Guillermo de Ockham: Guillermo de Ockham. Obra política (I). Ocho cuestiones sobre la 
potestad del Papa. Si el Príncipe puede para ayuda propia, a saber, de guerra, recibir bienes 
eclesiásticos aun contra la voluntad del Papa. Consulta sobre causa matrimonial (ed. de 
Pedro Mariño Gómez). Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1992.

Guillermo de Ockham: Sobre el poder de los emperadores y los papas (ed. de Juan Carlos 
Utrera García). Barcelona, Marcial Pons, 2007.

Guillermo de Ockham: Sobre el gobierno tiránico del papa (ed. de Pedro Rodríguez 
Santidrián). Madrid, Tecnos, 2008.

Jedin, Hubert: Breve historia de los concilios. Barcelona, Herder, 2011.
Kreuzer, Georg: «Die konziliare Idee», en Pipers Handbuch der politischen Ideen, t. 2. 

Munich, 1993, pp. 447-495.
Landi, Aldo: Le radici del conciliarismo. Una storia della canonistica medievale alla luce dello 

sviluppo del primato del papa. Turín, Claudiana, 2001.
Madrigal Terrazas, Santiago: El pensamiento eclesial de Juan de Segovia (1393-1458): la 

gracia en el tiempo. Madrid, Universidad de Comillas, 2004.
Marongiu, Antonio: «Il principio della democrazia e del consenso (quod omnes tangit, 

ab omnibus approbari debet) nel XIV secolo», Studia Gratiana, 8 (1962), pp. 553-575.
Marqués de Caldas de Montbuy: Los embajadores de los estados españoles en el Concilio 

de Constanza. Barcelona, Horta, 1948.
Marsilio de Padua: Sobre el poder del Imperio y del Papa. El defensor menor. La transferencia 

del Imperio (ed. de Bernardo Bayona y Pedro Roche). Madrid, Biblioteca Nueva, 2005.
Marsilio de Padua: El defensor de la paz (ed. de Luis Martín Gómez). Madrid, Tecnos, 2009. 
Menéndez Pelayo, Marcelino: «Vindicación del abulense», en Historia de los heterodoxos 

españoles. Vol. I. Madrid, BAC, 1978, pp. 562 y 563.
Nieto Soria, José Manuel: Iglesia y génesis del Estado Moderno en Castilla (1369-1480). 

Madrid, Ed. Complutense, 1994.
Oackley, Francis: Council over Pope? Towards a provisional ecclesiology. Nueva York, Herder 

and Herder, 1969.
Orella Unzué, José Luis: Partidos políticos en el Primer Renacimiento (1300-1450). Madrid, 

Fundación Universitaria Española, 1976.
Orella Unzué, José Luis: Partidos políticos en el Segundo Renacimiento (1450-1530). Madrid, 

Fundación Universitaria Española, 2012.
Pena González, Miguel Anxo: «Proyecto salmantino de Universidad pontificia e integración 

de la Teología en el Siglo XV», en Rodríguez-San Pedro Bezares, Luis Enrique y Polo 
Rodríguez, Juan Luis (eds.): Salamanca y su universidad en el primer Renacimiento: Siglo 
XV. Miscelánea Alfonso IX, 2010. Univ. de Salamanca, 2011, pp. 121-160.

Rapp, Francis: La Iglesia y la vida religiosa en Occidente a fines de la Edad Media. Barcelona, 
Labor, 1973.

Schneider, Hans: Der Konziliarismus als Problem der neueren katholischen Theologie. Berlín, 
De Gruyter, 1976.



604

Raúl Morales Muñoz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 569–604  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Sieben, hermann Josef: Traktate und Theorien zum konzil. Fráncfort del Meno, Knecht, 1983.
Suárez Fernández, Luis: Castilla, el Cisma y la crisis conciliar (1378-1440). Madrid, CSIC, 1960.
Suárez Fernández, Luis: «El retorno a la unidad de la Iglesia», en Menéndez Pidal, Ramón 

(dir.): Historia de España. Tomo XV. Los Trastámara de Castilla y Aragón en el Siglo XV. 
Madrid, Espasa-Calpe, 1993, pp. 51-67.

Tierney, Brian: Foundations of the Conciliar Theory. The Contribution of the Medieval Canonists 
from Gratian to the Great Schism. Cambridge University Press, 1955. 

Tierney, Brian: Religion et droit dans le développement de la pensée constitutionnelle (1150-
1650). París, Presses universitaires de France, 1993

Ullmann, Walter: Medieval Papalism: The Political Theories of the Medieval Canonists. 
Londres, Methuen, 1949.

Valois, Noel: Le Pape et le Concile (1418-1450). París, Picard Alphonse et fils eds., 1909.
Vázquez Janeiro, Isaac: «Teología en el siglo XV», en Rodríguez-San Pedro Bezares, 

Luis Enrique (coord.): Historia de la Universidad de Salamanca. Univ. de Salamanca, 
2006, pp. 171-201.

Vera-Fajardo, Gonzalo: «La eclesiología de Juan de Segovia en la crisis conciliar (1435-
1447)», Boletín de la Institución Sancho el Sabio, XI (1967), pp. 53-86.

Villarroel González, Óscar: El rey y el papa. Política y diplomacia en los albores del 
Renacimiento (el Siglo XV en Castilla). Madrid, Sílex, 2009.



605ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ENRIQUE III DE CASTILLA (1390-
1406) Y LA INDAGACIÓN DE RENTAS: 
UN PROYECTO REGIO PARA LA 
BÚSQUEDA DE MINEROS Y TESOROS 
A INICIOS DEL CUATROCIENTOS

ENRIQUE III OF CASTILE (1390-1406) 
AND THE INQUIRY INTO SOURCES OF 
REVENUE: A ROYAL PROJECT FOR THE 
QUEST OF MINES AND TREASURES AT THE 
TURN OF THE FIFTEENTH CENTURY

David Nogales Rincón1 

Recepción: 2020/06/09 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/08/03 · 
Aceptación: 2020/08/03

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.27683

Resumen2

La noción de tributo justo, convertida en concepto clave del pensamiento fiscal 
bajomedieval, marcaría la orientación de la política hacendística de los nacientes 
Estados monárquicos, como sugiere una iniciativa desarrollada por la realeza 
castellana en el tránsito de los siglos XIV al XV, basada en el proyecto de consecución 
de nuevas rentas a través de la búsqueda de minas y tesoros. Para ello, se parte 
de tres documentos del Archivo General de Simancas, que, aunque carecen de 
fecha, cabría situar hipotéticamente durante el reinado de Enrique III de Castilla 
(1390-1406), los cuales son contextualizados en el marco de la política fiscal de la 
monarquía castellana y de las líneas de acción política del tercer Trastámara. El 
estudio permite sugerir el interés de Enrique III por impulsar nuevas fuentes de 

1.   Universidad Autónoma de Madrid. C.e.: david.nogales@uam.es
2.   Este trabajo forma parte del Proyecto de I+D del Programa Estatal de Fomento de la Investigación Científica y 

Técnica de Excelencia, Subprograma Estatal de Generación de Conocimiento, HAR2016-76174-P Expresiones de la cultura 
política peninsular en las relaciones de conflicto (Corona de Castilla, 1230-1504) de la Secretaría de Estado de Investigación, 
Desarrollo e Innovación del Ministerio de Economía, Industria y Competitividad del Gobierno de España, dirigido por 
el Dr. José Manuel Nieto Soria.

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.27683


606

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

renta, más allá del incremento de los tributos, como garantía de una actuación 
acorde al ideal regio bajomedieval. 

Palabras clave
Enrique III de Castilla; fiscalidad; minas; tesoros; poder; realeza; Corona de Castilla. 

Abstract
The notion of fair taxation, which became a key concept in late-medieval fiscal 
thought, marked the focus of taxation policies in the new monarchical states, 
as suggested by an initiative developed by the Castilian royalty from the fourte-
enth to the fifteenth centuries. This initiative was based on a project to acquire 
new revenue by searching for mines and treasures. To this end, three documents 
from the Archivo General de Simancas are used as a starting point and although 
they are not dated they can be hypothetically traced to the reign of Enrique III of 
Castile (1390-1406). These documents are contextualised within the framework 
of the Castilian monarchy’s fiscal policy and of the course of political action of 
the third Trastámara king. The study suggests Enrique III’s interest in boosting 
new sources of revenue, beyond increasing taxes, as a measure to guarantee his 
political leverage in line with the royal ideal of the late Middle Ages.

Keywords
Enrique III of Castile; Taxation; Mines; Treasures; Power; Kingship; Crown of 
Castile.



607ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

1.	INTRODUCCIÓN

El interés por el estudio de la legitimación de la soberanía fiscal de las monarquías 
medievales, es decir, la potestad jurisdiccional que faculta al soberano a crear 
nuevas exacciones, ha sido creciente en los últimos años, como consecuencia de la 
emergencia de renovadas inquietudes ligadas tanto a la Nueva Historia Política y a 
los debates sobre la Génesis del Estado moderno como a la Nueva Historia Fiscal. 
Las distintas aportaciones han venido a incidir en el desarrollo de un conjunto de 
estrategias que, a partir del siglo XII, acompañarían el paso de una fiscalidad regia 
de tipo señorial a otra con elementos propios de la soberanía estatal. En dicho 
contexto, la realeza no solo habría buscado construir, en torno a la noción de 
tributo justo3, un consenso sobre la imposición de pechos y tributos, sino también 
dar respuesta a las recomendaciones que, desde la perspectiva de la teología moral 
cristiana, se fijarían en torno al tributo, consignadas en manifestaciones como los 
espejos de príncipes, la oratoria sagrada o las Cortes. 

Lejos de su carácter anecdótico, la cuestión tributaria tenía para la monarquía, 
a tenor de lo que nos indican distintas fuentes doctrinales, unas implicaciones 
relevantes. En primer término, debido a las consecuencias políticas que desde 
la perspectiva del pensamiento medieval se podían derivar de la actuación regia 
en materia fiscal, por cuanto la demanda de tributos ilegítimos era considerada 
como fuente de conflictividad política y social, al modo en que, por ejemplo, se 
expone en el tratado pseudo-aristotélico Poridat de las poridades: 

«Alexandre, yo vos digo que todo rey que passa su poder en dar et demanda de so pueblo más que 
non puede sofrir mata a sý et a so pueblo. Et digo vos –siempre volo dix– que la franqueza et el 
duramiento de los reyes es en escusar de tomar averes de los pueblos; et esto dixo el grant Omero 
en uno de sos castigos que el bien conplido pora rey, et el seso natural, et el conplimiento de su 
regno, et duramiento de su ley es escusar de tomar averes de sus yentes. Alexandre, non mató 
al rey de Egio si non que su voluntad era más de dar que su renta, por que ovo mester de tomar 
averes de sos omnes, et por esso levantaronse sobrel los pueblos et fue destroydo so regno»4.

3.   Dicha noción se articula en torno a recomendaciones como que el rey «no tome donde tomar no deue», «tome 
con mesura donde deue» y «despienda & lo reparta como deue» (Córdoba, (fray) Martín de: Jardín de nobles doncellas, 
edición crítica y estudio de Harriet Goldberg. Chapel Hill, U.N.C. Department of Romance Language, 1974, parte II, 
cap. X, p. 237) o que la adquisición de las rentas «ha de ser por medios lícitos y con justa precisión, ganándolos con 
justicia y sin gemidos de los pobres» («Tratado de la providencia contra la fortuna», en Menéndez Pelayo, Marcelino 
(ed.): Marqués de Santillana. Proverbios glosados por Pedro Díaz de Toledo. Madrid, Atlas, 1944, pp. 171-175, pp. 173-174). 
Dichas nociones tendrían correspondencia con la doctrina que disponía que «en todo tributo legítimo deben concurrir 
unas justas causas: final, eficiente, formal y material» (Montagut, Tomás de: «De aestimo. La doctrina del ius commune 
sobre la causa formal de los tributos», Revista Chilena de Historia del Derecho, 22/1 (2010), pp. 261-274, p. 263), es decir, los 
criterios de finalidad, autoridad y forma, lo que en el lenguaje escolástico se denominaría la causa final, eficiente y formal, 
que se articularán en torno a ideas como el bien común, el servicio o la fórmula cessante causa, cessat effectus, a las que 
recurrirán tanto aquellos que deseaban imponer nuevos tributos como aquellos otros que se oponían a dicha imposición. 

4.   Pseudo-Aristóteles: Poridat de las poridades, edición de Lloyd A. Kasten. Madrid, Imp. Aguirre, 1957, cap. I, 
p. 34. Podríamos encontrar además una fuente de dicha doctrina en Pr 29:4. En esta misma línea, se puede atender 
a lo indicado en el «Ordenamiento de las cortes celebradas en Madrid, en la era de 1367 (año 1329)», en Cortes de los 
antiguos reinos de Castilla y León. Madrid, Real Academia de la Historia, 1861-1903, 5 vols., vol. 1, pp. 401-442, p. 415, 
nº 34; López De Ayala, Pedro: Rimado de palacio, edición de Germán Orduna. Madrid, Editorial Castalia, 1987, p. 251, 
coplas 692-693; Valera, Diego de: «Doctrinal de príncipes», en Penna, Mario (ed.): Prosistas castellanos del siglo XV. I. 



608

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

En segundo término, debido a sus implicaciones religiosas, pues el pecho injusto, 
asimilado al robo, era considerado no solo un acto contra derecho, sino también 
un pecado, como señalaba, por ejemplo, don Juan Manuel en su Libro enfinido, al 
recomendar que los grandes señores «hayan buenas rendas et que pongan buen 
recabdo en ellas, et las acrescienten et las adelanten quanto pudieren con derecho 
et sin pecado»5, o como expresaba Juan II a la ciudad de Sevilla en 1436, al indicar 
que «es pecado cargar a unos e descargar a otros»6. Así, el tributo, como ha puesto 
de relieve Renzo Pomini, se presentaría como una cuestión vinculada tanto a la 
justicia como al pecado7. 

Estos discursos, lejos de ser un mero recurso retórico, hubieron de orientar las 
políticas de la monarquía en materia fiscal, como permite sugerir una iniciativa 
desarrollada por la realeza castellano-leonesa en el tránsito del trescientos al 
cuatrocientos: la indagación de nuevas rentas a través de la búsqueda de mineros 
y tesoros, con el fin de incrementar los ingresos de la monarquía sin imponer 
nuevos pechos y tributos sobre el reino. Para ello, se partirá de tres documentos 
del Archivo General de Simancas, que, aunque carecen en su data de referencia 
al año, cabría situar hipotéticamente durante el reinado de Enrique III de Castilla 
(1390-1406), los cuales serán contextualizados en el marco de la política fiscal de 
la monarquía castellana y de las líneas de la acción política del tercer Trastámara. 

2.	EL TRIBUTO, EL BUEN REY Y EL TIRANO 

La construcción del ideal regio bajomedieval en materia tributaria, fundamental 
para entender las iniciativas regias aquí analizadas, se articularía en torno a dos 
nociones: la imagen benéfica del monarca como padre, construida en torno a la 
idea de misericordia del monarca hacia sus súbditos, y la imagen del rey justiciero, 
vinculada a la idea de tributo justo8. Ambas nociones tendrán en época medieval 
un contramodelo en la figura del tirano, cuya construcción se fundamentaría 
parcialmente sobre aspectos fiscales9, siguiendo nociones ya presentes tanto en la 

Madrid, Atlas Ediciones, 1959, pp. 173-202, cap. II, p. 183; Haro Cortés, Marta: «Una nueva colección de sentencias: 
Proverbios o sentencias breves espirituales y morales», Revista de Literatura Medieval, 13/1 (2001), pp. 9-43, cap. XII, 22, p. 
32; Idem, cap. XV, 4, p. 34.

5.   Don Juan Manuel: Libro infinido, edición de Carlos Mota. Madrid, Cátedra, 2003, cap. XVII, p. 164.
6.   Archivo Municipal de Sevilla, Papeles del Mayordomazgo, caja 39, fol. 114r cit. en Triano Milán, José Manuel: 

La llamada del rey y el auxilio del reino: del «pedido» regio a las contribuciones de la Santa Hermandad (1403-1498). Sevilla, 
Editorial Universidad de Sevilla, 2018, p. 142. 

7.   Pomini, Renzo: La «causa impositionis» nello svolgimento storico della dottrina finanziaria. Milán, A. Giuffrè, 
1951, pp. 1-2.

8.   Sobre estas imágenes véase Nieto Soria, José Manuel: Fundamentos ideológicos del poder real en Castilla. 
Madrid, eudema, 1988, pp. 154-155; Nogales Rincón, David: «Pater patriae. Recepción de una fórmula política romana 
en la Castilla bajomedieval», Cahiers d’Études Hispaniques Médiévales, 43 (2020), pp. 207-238. No extraña, por ello, que 
tanto González Dávila, Gil: op. cit. cap. V, p. 8 como Marín, Juan: Príncipe cathólico. Madrid, Gabriel del Barrio, 1720, 
p. 474, lib. III, cap. VI, I, nº 401, t. I, p. 474 presenten a Enrique III bajo la imagen de padre de sus vasallos.

9.   Sobre los vínculos entre la tiranía y la cuestión fiscal en época medieval ha llamado la atención Ortego Rico, 



609ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

Política aristotélica10 como en las Sagradas Escrituras11. De esta forma, con frecuencia, 
la tratadística bajomedieval percibirá la percepción injusta de los tributos como 
una manifestación característica del rey tirano12, que tendría su materialización 
en distintos exempla de la historia bíblica y romana, como los emperadores Nerón, 
Calígula y Tiberio, el aristócrata romano Marco Licinio Craso, Dioniosio I de Siracusa 
y especialmente el rey de Judá Roboán13. La construcción de esta dimensión del rey 

Pablo: «Justificaciones doctrinales de la soberanía fiscal regia en la Baja Edad Media castellana», En la España Medieval, 
32 (2009), pp. 113-138, pp. 134-136. 

10.   Aristóteles indicaba que «empobrecer a los súbditos es una medida tiránica, orientada a que se alimente 
una guardia, y a que, atareados en su quehacer diario, no puedan conspirar», aduciendo, entre otros, el ejemplo de 
«el cobro de impuestos, como en Siracusa (en tiempos de Dionisio, en cinco años se tuvo recogida toda la fortuna)», 
Aristóteles: Política, introducción, traducción y notas de Carlos García Gual y Aurelio Pérez Jiménez. Madrid, Alianza 
Editorial, 2015, 2ª ed., lib. V, 11, 1313b, p. 276-277. 

11.   Se trata de pasajes como Is 3: 14-15; Dn 8, 24 y Dn 11,43, invocados en Burgos, (fray) Vicente de: Traducción 
de «El Libro de Propietatibus Rerum» de Bartolomé Anglicus, edición de M.ª Teresa Herrera y M.ª Nieves Sánchez. 
Salamanca, Universidad de Salamanca, 1999, cap. XIX, fol. 86v en Real Academia Española: Banco de datos (corde) [en 
línea]. Corpus diacrónico del español. <http://www.rae.es> [10-12-2019], o Pr 11: 24, invocado por Aquino, Tomás de: 
«De Regno ad regem Cypri», en Opera Omnia. Tomus 42. Roma, Editori di San Tommaso, 1979, pp. 421-471, lib. X, p. 462.

12.   La vinculación de la tiranía con la cuestión fiscal en torno a la noción de que el tirano empobrece a sus súbditos, 
pone tributos desordenados o roba a sus vasallos es frecuente. Por solo traer a colación algunos ejemplos, es posible 
citar Haro Cortés, Marta: op. cit. pp. 26-27; Valera, Diego de: «Doctrinal…», cap. IV, p. 188; Sánchez de Arévalo, 
Rodrigo: «Suma de la política», Penna, Mario (ed.), Prosistas…, pp. 249-309, pp. 285, 286, 300; García de Castrojeriz, 
Juan: Glosa castellana al «Regimiento de Príncipes» de Egidio Romano, edición, estudio preliminar y notas de Juan Beneyto 
Pérez. Madrid, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 2005, 2ª ed., pp. 36, 780, 785, 794, 802, 806, 807, 809, 
810, 811, 812, 815, 816, 907; Torre, Fernando de la: Libro de las veynte cartas e quistiones y otros versos y prosas, estudio 
y edición de M.ª Jesús Díez Garretas. Burgos, Fundación Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, 2009, cap. II, p. 
105; López de Ayala, Pedro: «Crónica del rey don Pedro», en Crónicas de los reyes de Castilla. I, colección ordenada por 
Cayetano Rosell. Madrid, Atlas, 1953, pp. 393-593, año 1369, cap. III, p. 586; «Ordenamiento y peticiones otorgado por 
D. Enrique de Trastámara en las Cortes que celebró en Burgos, después de haber sido proclamado rey por los de su 
partido en la era de MCCCCIV y fenecidas en la de MCCCCV (año 1367)», en Cortes…, vol. II, pp. 144-155, pp. 145-146, nº 
2; Pulgar, Fernando de: «VIII. Las Coplas de Mingo Revulgo glosadas por Fernando de Pulgar», en Paolini, Devid (ed.): 
Las «Coplas de Mingo Revulgo». Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 2015, pp. 345-410, copla XIII, p. 362; 
Sánchez Sánchez, Manuel Ambrosio (ed.): Un sermonario castellano medieval: el Ms. 1854 de la Biblioteca Universitaria 
de Salamanca. Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 1999, 2 vols., vol. 2, p. 741, fol. 200v; Alarcón, Juan 
de: Libro del regimiento de los señores, edición y estudio de María del Carmen Pastor Cuevas; prólogo de Luis Álvarez 
Gutiérrez. Madrid, Revista Agustiniana, 2000, parte I, cap. VIII, pp. 266-267. Ello conduce a diversas recomendaciones, 
que invitan al monarca a guardarse de los pechos abusivos o de tomar rentas donde no debe: Pseudo-Aristóteles: 
Poridat…, pp. 50-51; Idem, Secreto de los secretos (Ms. BNM 9428), edición, introducción y notas de Hugo Óscar Bizzarri. 
Buenos Aires, secrit, 1991, cap. II, p. 27; Libro de caballero Zifar, edición, introducción y notas de Joaquín González 
Muela. Madrid, Castalia, 1982, pp. 341-343; Haro Cortés, Marta: op. cit. p. 32, nº XII: 22; Libro de los cien capítulos 
(Dichos de sabios en palabras breves e conplidas), edición, estudio introductorio y notas de Marta Haro Cortés. Madrid, 
Iberoamericana; Fráncfort del Meno​, Vervuert, 1998, cap. X, p. 96; López de Ayala, Pedro, Rimado…, copla 692-693, p. 
251; Tratado de la comunidad (Biblioteca de El Escorial MS. &-II-8), edición de Frank Anthony Ramírez. Londres, Tamesis 
Books, 1988, cap. LIV, p. 116; Enríquez del Castillo, Diego: Crónica de enrique IV, edición de Aureliano Sánchez Martín. 
Valladolid, Universidad de Valladolid, 1994, cap. 20, p. 163; Torre, Fernando de la: op. cit. cap. II, p. 105; Alarcón, Juan 
de: op. cit. lib. III, cap. V, p. 309; García de Castrojeriz, Juan: op. cit. pp. 153, 793; Chinchilla, Pedro de, Exhortación o 
información de buena y sana doctrina. Carta y Breve compendio, introducción, edición y notas de David Nogales Rincón. 
Valencia, Publicacions de la Universitat de València, 2018, cap. I, p. 207. 

13.   Escavias, Pedro de: Repertorio de príncipes de España y obra poética del Alcalde Pedro Escavias, edición de 
Michel Garcia. Jaén, Instituto de Estudios Giennenses del CSIC; Diputación Provincial de Jaén, 1972, cap. XXVIII, p. 
46; Alfonso X: Primera crónica general de España, editada por Ramón Menéndez Pidal; con un estudio actualizado de 
Diego Catalán. Madrid, Editorial Gredos, 1977, 2 vols., vol. 1, pp. 112-113: Idem, vol. 1, cap. 165, p. 116; Idem, vol. 1, cap. 172, 
p. 123; Díez Garretas, María Jesús y Diego Lobejón, María Wenceslada de (eds.): Un cancionero para Alvar García de 
Santamaría. «Diversas virtudes y vicios» de Fernán Pérez de Guzmán. Valladolid, Universidad de Valladolid, 2000, p. 149, 
estrofa 90; Valera, Diego de: «Doctrinal…», cap. II, p. 183; López de Ayala, Pedro: Rimado..., p. 132, copla 70; Idem, 
Caýda de príncipes, edición de Isabella Scoma. Mesina, La Grafica Editoriale, 1993, lib. II, cap. IV, p. 82; Idem, lib. II, cap. V, 

http://www.rae.es


610

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

tirano se articularía en torno tanto al pecado capital de la avaricia o la codicia, que 
conduciría al afán desmedido por reunir riquezas14, como a la referida noción de 
robo, objeto de sanción en el séptimo mandamiento del decálogo15.

¿Cuál sería el fundamento del tributo justo sobre el que giraría la construcción 
de esa imagen ideal del monarca en materia fiscal? El andamiaje sobre el que se 
construirá la legitimidad del tributo en época bajomedieval –que tendría en Alberto 
Magno y especialmente en Tomás de Aquino a sus mejores representantes– se 
articulará en torno a la noción de las justas causas (causae impositionis) que debían 
concurrir en todo tributo legítimo. Desde la perspectiva que aquí nos interesa cabría 
prestar atención a la denominada como causa formal del tributo (causa formalis) 
que, en palabras de Tomás de Montagut, supondría someter el tributo: 

«a criterios de proporción y de mesura, de manera que se tenga en cuenta para su indicción o 
imposición: por un lado, el volumen total de prestaciones que se precisa para conseguir el bien 
común que se persigue con el tributo (elemento objetivo); y por otro lado, la capacidad econó-
mica de cada uno de los contribuyentes determinada en función de su patrimonio (elemento 
subjetivo)»16. 

Esta «causa formal procura asociar el impuesto al individuo, que se relaciona 
con la comunidad a través de la justicia distributiva»17, actuando dicha justicia 
distributiva como un concepto regulador del tributo, en tanto que, como indica, 
por ejemplo, Diego de Valera, esta implicaría percibir «los tributos no agravando 
sus súbditos, faziéndoles igualmente contribuir segunt cierta proporción»18. Así, 
esta equidad de proporción, en palabras de Andrea Amatucci, «se fundamenta en 

p. 86; Guillén de Segovia, Pero: Obra poética, edición de Carlos Moreno Hernández. Madrid, Fundación Universitaria 
Española, 1989, p. 382, vv. 1105-1112. Un análisis de la cuestión para el ámbito francés en Scordia, Lydwine: «Le roi doit vivre 
du sien». La théorie de l’impôt en France (XIIIe-XVe siècles). París, Institut d’Études Augustiniennes, 2005, pp. 268-269, 294.

14.   Acerca de la condena al pecado de avaricia/codicia y la ambición por allegar riquezas son buena muestra los 
pasajes: Pseudo-Aristóteles, Secreto…, cap. IV, p. 30; Libro del caballero Zifar, p. 294; Valera, Diego de: «Tratado de 
providencia contra fortuna», en Penna, Mario (ed.): Prosistas…, pp. 141-146, p. 142; Idem, «Doctrinal...», cap. II, p. 186; 
Sancho iv: Castigos del rey don Sancho IV, edición, introducción y notas de Hugo Óscar Bizzarri. Fráncfort del Meno, 
Vervuert; Madrid, Iberoamericana, 2001, cap. XXII, pp. 207-209; García de Castrojeriz, Juan: op. cit. pp. 231-232, 585-
589; Tratado de la comunidad, cap. XLVIII, p. 113; Idem, cap. XLVIII, p. 113; Pseudo-Aristóteles: Secreto…, cap. II, p. 27; 
Haro Cortés, Marta: op. cit. p. 23, nº II, 23; Libro de los cien capítulos, cap. XLVIII, pp. 158-159; López de Ayala, Pedro: 
Rimado…, p. 133, copla 75; Idem, p. 134, copla 79; Idem, p. 230, copla 576; Díez Garretas, M.ª Jesús; Diego Lobejón, M.ª 
Wenceslada de (eds.): op. cit. pp. 200-201, estrofa 254; Idem, p. 228, estrofa 332; Alfonso x, Las siete partidas. Madrid, 
Imprenta Real, 1807, 3 vols., partida II, título III, ley IV, vol. 2, pp. 19-20. 

15.   Pérez, Martín: Libro de las confesiones. Una radiografía de la sociedad española medieval, edición crítica, 
introducción y notas por Antonio García y García, Bernardo Alonso Rodríguez y Francisco Cantelar Rodríguez. Madrid, 
Biblioteca de Autores Cristianos, 2002, parte II, cap. 123, p. 417, quien invoca como autoridad a Lc 3: 13-14; Cátedra 
García, Pedro M.: Sermón, sociedad y literatura en la Edad Media. San Vicente Ferrer en Castilla (1411-1412). Valladolid, 
Junta de Castilla y León, 1994, Sermón 2, p. 284; Sánchez Sánchez, Manuel Ambrosio (ed.): op. cit. vol. 2, p. 741, fol. 
200v. Asimismo, véanse las referencias incluidas en las notas 5 y 6.

16.   Montagut, Tomás de: op. cit. pp. 265-266. Para el caso castellano son fundamentales las páginas dedicadas 
al respecto en Ortego Rico, Pablo: «Justificaciones…», pp. 126-129. 

17.   Amatucci, Andrea: «Los fundamentos del principio de capacidad contributiva en el pensamiento de Santo 
Tomás de Aquino», en Bravo Arteaga, Juan Rafael: De Aristóteles a Santo Tomás: ideas políticas y jurídicas, proyección 
en el derecho tributario. Bogotá, Editorial Universidad Del Rosario, 2019, 2ª ed., pp. 107-142, p. 122. En Un Sentido Similar, 
Isenmann, Eberhard: «Medieval and Renaissance Theories of State Finance», en Bonney, Richard (ed.), Economic 
Systems and State Finance. Oxford, Clarendon Press, 1995, pp. 21-52, p. 35.

18.   Valera, Diego de: «Exortación de la pas», en Penna, Mario (ed.): Prosistas…, pp. 77-87, p. 81. Véase igualmente 



611ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

el principio de igualdad de proporción y en el deber de contribuir al bien común 
en función de las posibilidades de cada uno en relación con los fines perseguidos 
que expresan el bien común»19.

Estrechamente relacionada con esta causa formal de tributo se presenta en algunos 
teóricos la noción de causa material del tributo (causa materialis), conforme a la cual 
el tributo justo debería ser pagado por las personas apropiadas y gravando los bienes 
apropiados, debiendo quedar exentos, entre otras, las personae miserabiles, como 
ciegos, enfermos, viudas, huérfanos o pobres20. Así, en resumen, podríamos decir, 
tomando las palabras de Scordia, que «la ‘causa formalis’ signifie la mesure de l’impôt; la 
‘causa materialis’ donne les informations relatives aux biens et aux personnes imposés»21.

Estos principios, cuyos efectos en el plano práctico hubieron de ser, por 
cuestiones múltiples, limitados22, centraron parte de los discursos tendentes a 
restringir, por cuestiones morales, económicas o políticas, la actuación del mo-
narca en materia fiscal. Tales discursos se articularían a través de un conjunto 
de representaciones de dimensión preferentemente emocional derivadas del 
imaginario bíblico y dirigidas a apelar a la misericordia del monarca en torno a 
la imagen del súbdito fatigado y maltratado a causa de los tributos excesivos23, 

Idem, «Breviloquio de virtudes», en Penna, Mario (ed.): Prosistas…, pp. 147-154, p. 149; Idem, «Doctrinal…», cap. IX, p. 
195; Sánchez de Arévalo, Rodrigo: «Suma…», p. 307. 

19.   Amatucci, Andrea: op. cit. p. 124. 
20.   Isenmann, Eberhard: op. cit. p. 36; Scordia, Lydwine: op. cit. p. 100.
21.   Idem, p. 98. 
22.   Triano Milán, José Manuel: La llamada…, p. 143; Verdés Pijuan, Pere: «Car les talles són difícils de fer e pillors 

de exigir. A propósito del discurso fiscal en las ciudades catalanas durante la época bajomedieval», Studia Historica. 
Historia Medieval, 30 (2012), pp. 129-153, pp. 141-147; Idem, «El principio de la causa impositionis en las tallas municipales de 
Cataluña a fines de la Edad Media», en Garnier, Florent, Jamme, Armand, Lemonde, Anne y Verdés Pijuan, Pere (dirs.): 
Cultures fiscales en Occident du Xe au XVIIe siècle: études offertes à Denis Menjot. Toulouse, pum, 2019, pp. 93-104, p. 101.

23.   Se trata esta de una imagen que bebe de la representación de los desamparados en la Biblia, como señala, en 
relación con el Rimado de Palacio, González Álvarez, Ignacio: El Rimado de Palacio: una visión de la sociedad entre el 
testimonio y el tópico. Vitoria, Diputación Foral de Álava, 1990, p. 218. Se trata de la imagen de los «pueblos cuitados» 
(López de Ayala, Pedro: Rimado…, p. 134, copla 79), «el pueblo mesquino» (Idem, p. 169, copla 252), «las ovejas coxas, 
conviene saber, a los hombres flacos y sin amparo» (Pulgar, Fernando de: «VIII. Las Coplas…», copla XVI, p. 367), la 
imagen de la tierra «atan fatigada e lazdrada» (García, Michel (ed.): Crónica anónima de Enrique III: edición comentada 
del Ms. II/755 de la Real Biblioteca. Madrid, Marcial Pons Historia, 2013, cap. II, p. 41), «vuestros vasallos cuitados / andan 
pobres e fambrientos» (Cancionero de Juan Alfonso de Baena, edición y estudio de Brian Dutton y Joaquín González Cuen-
ca. Madrid, Visor Libros, 1993, ID1199, año 1391-1393, nº 57, 5, p. 79), «los cuitados que biven de su trabajo desollándolos, 
quitándoles la vida, robándoles lo suyo» (Sánchez Sánchez, Manuel Ambrosio (ed.: op. cit., vol. 2, p. 741, fol. 200v), los 
súbditos «mal traýdos e cohechados e fatigados de muchas costas» («Cuaderno de las Cortes celebradas en Zamora el 
año de 1432», en Cortes…, vol. 3, pp. 116-160, p. 140, nº 28), «los cuitados labradores» («Cuaderno de las Cortes celebradas 
en la villa de Madrid el año de 1433», en Cortes…, vol. 3, pp. 161-184, p. 170, nº 17), los pueblos «fatigados e maltratados», 
(«Cuaderno de Cortes celebradas en la villa de Madrigal de 1438», en Cortes…, vol. 3, pp. 311-367, p. 358, nº 52), los pueblos 
«fatigados e mal levados» («Cuaderno de las Cortes de Valladolid del año 1442», en Cortes…, vol. 3, pp. 392-451, p. 422, 
nº 23), los súbditos «agraviados e fatigados» («Cuaderno de las Cortes de Valladolid del año de 1451», en Cortes…, vol. 3, 
pp. 575-641, p. 585, nº 3); los pecheros «pobres» (Idem, p. 613, nº 29), los pecheros «destruydos e fatigados» («Cuaderno 
de las Cortes de Burgos del año de 1453», en Cortes…, vol. 3, pp. 641-674, p. 653, nº 5), «los concejos de las cibdades e 
villas e lugares de los nuestros reynos e a las viudas e huérfanos e personas pobres dellos» sujetos a «grandes fatigas 
dellos e agravios» por los pechos («Ordenamiento de las Cortes de Toledo de 1480», en Cortes…, vol. 4, pp. 109-194, p. 
181, nº 103), las «personas pobres [que] son muy fatigados en los pechos reales é concejiles» (Memorias de Don Enrique 
IV de Castilla. Tomo II: contiene la colección diplomática del mismo rey. Madrid, Real Academia de la Historia, 1913, nº CIX, 
p. 429), los «pobres labradores e miserables personas» (Idem, nº CXXIX, p. 516) o «labradores robados y despechados é 
cruelmente tratados de los que tuvieron cargo de su facienda» (Idem, nº CXIX, p. 491).



612

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

pagados gracias a un sufrimiento nacido del trabajo del pueblo, que quedaría 
simbolizado en la imagen de la sangre del vasallo bebida por los señores24, en la 
del sudor fruto de su trabajo25 y en la de sus lágrimas y lamentos por los grandes 
pechos y tributos26, que encontraban, más allá de lo emocional, un argumento 
técnico de tipo económico en la noción de que los impuestos excesivos llevaban 
al despoblamiento de la tierra27. 

Estos discursos se vieron reforzados por el antijudaísmo, cuyo mensaje incidía 
en la presencia protagónica que los judíos tenían en las funciones de recaudación 
de los tributos: un hecho que suponía un daño irreparable a los cristianos, tal 
como pondría de relieve Pedro López de Ayala en su Rimado de palacio, al referirse 
a cómo «allí vienen judíos, que están aparejados / para beber la sangre de los 
pobres cuitados»28, fórmula definida por Joseph Pérez como «la quintaesencia 
del antijudaísmo popular del siglo XIV»29. 

Todas estas ideas y discursos de dimensión fiscal en torno a la imagen del buen 
rey y el tirano, bien definidos en las décadas finales del siglo XIV y los años iniciales 
del siglo XV, enmarcarían la construcción de la memoria regia y las iniciativas de 
Enrique III en materia fiscal, que analizaremos a continuación.

24.   Algunos ejemplos de la imagen de la sangre del vasallo que es bebida parasitariamente por el señor como 
símbolo de los pechos excesivos en: López de Ayala, Pedro: Rimado…, p. 167, copla 245; Idem, p. 169, copla 253; Pulgar, 
Fernando de: «VIII. Las Coplas…», copla XX, p. 374; Alarcón, Juan de: op. cit. lib. V, cap. IX, p. 365; López de Ayala, 
Pedro: Caýda…, lib. II, cap. V, p. 86. Sobre esta imagen en el ámbito francés: Scordia, Lydwine: op. cit. pp. 293, 297.

25.   Algunos ejemplos sobre el papel del sudor como símbolo del trabajo ligado al sobreesfuerzo fiscal, imagen que 
tiene su origen en el pasaje Gen 3: 19, en Pulgar, Fernando de: «VIII. Las Coplas…», copla XX, p. 374; «Ordenamiento de 
peticiones de las Cortes de Bribiesca del año 1387», en Cortes…, vol. 2, pp. 379-398, p. 394, nº 43; Ramírez de Villaescusa, 
Alonso: Directorio de príncipes (HSA MS HC: 371/164), edición de Robert Brian Tate. Exeter, University of Exeter, 1977, 
prólogo, p. 10; Haro Cortés, Marta: op. cit. cap. IV, 12, p. 27; Memorias..., nº XXXVII, p. 68; Idem, nº CLXXXIX, p. 657; 
Sánchez Sánchez, Manuel Ambrosio (ed.): op. cit. vol. 2, pp. 741-742, fol. 200v; López de Ayala, Pedro: Caýda..., lib. 
II, cap. V, p. 85; Chinchilla, Pedro de: op. cit. cap. XII, p. 191; Cátedra García, Pedro M.: «Oratoria política y modelo 
de propaganda. La Oración de Juan Díaz de Alcocer en la proclamación de Isabel la Católica (1474)», Atalaya. Revue 
d’Études Médiévales Romanes, 11 (2009) [en línea]. URL: <http://atalaya.revues.org/576>,18v-19v, 18-21. Sobre esta imagen 
simbólica en el marco del ritual de la toma de posesión señorial en Castilla, véase Beceiro Pita, Isabel: «El escrito, la 
palabra y el gesto en las tomas de posesión señoriales», Studia Historica. Historia Medieval, 12 (1994), pp. 53-82, p. 76.

26.   Se trata de la imagen del sufrimiento de los débiles ante los grandes pechos y tributos, que bebe de pasajes 
como Sal 12:5, Pr 21:13, Pr 29:2, Eclo 35:17 o Hch 7:34, que les llevan a «bozes dar» (López de Ayala, Pedro: Rimado…, 
p. 166, copla 242), a ser el pueblo «muy lazrado llorando su mal dia» (López de Ayala, Pedro: Rimado…, p. 170, copla 
255), a que el acrecentamiento de mercedes por parte del rey se encuentre «aconpannado de lagrimas e querellas e 
maldiciones de aquellos que por esta causa se hallan despojados de lo suyo» («Ordenamiento del rey D. Femando y 
de la reina Dª Isabel, hecho en la villa de Madrigal á 27 de Abril de 1476», en Cortes…, vol. 4, pp. 1-109, p. 64), sin olvidar 
los huérfanos y viudas que «lloran e desçenden sus lágrimas sobre las maxillas» (Alarcón, Juan de: op. cit. lib. I, cap. 
VIII, p. 267) o la recomendación de que las riquezas sean «bien ganadas e sin gemido de pobres personas» (Valera, 
Diego de: «Tratado de providencia…», p. 142) y que «el fumo del daño e del robo non faga llorar a las gentes que el 
daño resçiban, e la su bos suba a Dios» (Libro del caballero Zifar, p. 294). 

27.   Por ejemplo, en Chinchilla, Pedro de: op. cit. cap. XII, p. 191; «Ordenamiento y peticiones otorgado por D. 
Enrique de Trastámara… (año 1367)», pp. 145-146, nº 2; García de Castrojeriz, Juan: op. cit. lib. I, parte I, cap. VII, p. 
36; Idem, lib. I, parte II, cap. XXXIII, p. 231; Marín Sánchez, Ana María (ed.): «Castigos de Sancho IV»: versión extensa 
(Ms. BNE 6559). San Millán de la Cogolla: cilengua, 2017, cap. LVIII, p. 501. Es significativa la acepción que, en este 
sentido, aporta Sebastián de Covarrubias, al señalar, como significado del término despoblar, «desamparar el pueblo. 
despoblarse, quedar sin gente que le habite», Covarrubias, Sebastián de: Tesoro de la lengua castellana o española. 
Madrid, Luis Sánchez, 1611, p. 624. Cf. Verdés Pijuan, Pere: «Car les talles…», pp. 148-151.

28.   López De Ayala, Pedro: Rimado..., p. 167, copla 245. 
29.   Pérez, Joseph: Los judíos en España. Madrid, Marcial Pons Ediciones de Historia, 2005, p. 117. 

http://atalaya.revues.org/576


613ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

3.	POLÍTICA FISCAL Y CONSTRUCCIÓN DE LA IMAGEN 
REGIA: ENRIQUE III, UN REY DE NOSTALGIA

El reinado de Enrique III supuso, desde el punto de vista económico, en palabras 
de Emilio Mitre Fernández, una «regulación del sistema de tributos y fijación 
de forma efectiva de las rentas concedidas por la Corona»30, en un marco más 
amplio de neutralización del poder de los conocidos como epígonos trastamaristas 
frente a los cuales el monarca desplegó una política de recuperación de rentas31. 
Probablemente algunos de los ecos de esta política regia resonaban no solo en 
el testamento del monarca, donde, Enrique III, poco antes de morir, evocaba la 
necesidad de asegurar las rentas para el mantenimiento de la familia real a través 
de «tan rezias e fuertes cartas como yo las daba e mandava dar, e aún más fuertes, 
si más pudiesen ser»32, sino también en la construcción de una temprana memoria 
del monarca, quien se acabaría convirtiendo, en palabras de Mitre Fernández, en 
un «rey de nostalgia»33; una imagen fundamentada, entre otros aspectos, sobre 
su «buena gestión fiscal»34. 

Podríamos citar, entre los hitos sobre los que se construirá esta imagen del 
tercer Trastámara, la Crónica de Enrique III del canciller Pedro López de Ayala, en 
la que la recuperación de rentas por parte del rey, presentada como símbolo de 
la reafirmación del poder regio, podría ser considerada uno de los ejes temáticos 
principales del relato cronístico35; el Sumario de los reyes de España del despensero 
mayor de la reina Leonor de Aragón, donde se presentaría como un aspecto 
simbólico de su reinado no haber pagado moneda, dado que «los cuitados de 
los omes de afán, estos eran los que lo pasaban muy mal con las monedas»36; las 
Generaciones y semblanzas de Fernán Pérez de Guzmán, donde el monarca aparece 
caracterizado por el adecuado ordenamiento de su hacienda37; los testimonios de 

30.   Mitre Fernández, Emilio: «Cortes y política económica de la Corona de Castilla bajo Enrique III», Cuadernos 
de Historia. Anexos de la Revista Hispania, 6 (1975), pp. 391-416, p. 401. 

31.   Sobre esta cuestión, véanse las notas recogidas en Mitre Fernández, Emilio: Evolución de la nobleza en Castilla 
bajo Enrique III (1396-1406). Valladolid, Universidad de Valladolid, 1968, pp. 60-70 y Suárez Fernández, Luis: «Nobleza 
y monarquía en la política de Enrique III», Hispania: Revista Española de Historia, 48 (1952), pp. 323-400, pp. 345-358.

32.   Testamento de Enrique III de Castilla (1406-12-24, Toledo) en Crónica de Juan II de Castilla, edición de Juan de 
Mata Carriazo y Arroquia. Madrid, Real Academia de la Historia, 1982, cap. 6, p. 40. 

33.   Mitre Fernández, Emilio: «1400: una coyuntura para la Corona de Castilla y el Occidente europeo», en 
Poder y sociedad en la Baja Edad Media hispánica: estudios en homenaje al profesor Luis Vicente Díaz Martín. Valladolid, 
Universidad de Valladolid, 2002, vol. 2, pp. 855-868, p. 864. Este aspecto, en torno a la cuestión fiscal, es estudiado 
igualmente por Scordia para el caso francés en Scordia, Lydwine: op. cit. pp. 265-288. 

34.   Mitre Fernández, Emilio: Una muerte para un rey. Enrique III de Castilla. Valladolid, Universidad de Valladolid; 
Ámbito, 2001, pp. 114-115.

35.   Algunos apuntes sobre la cuestión desde el punto de vista del narrador, Pedro López de Ayala, en Ferro, Jorge 
Norberto: «Más sobre Ayala narrador en la Crónica de Enrique III», Letras: Revista de la Facultad de Filosofía y Letras de 
la Pontificia Universidad Católica Argentina Santa María de los Buenos Aires, 72 (2015), pp. 115-120, p. 117. 

36.   Rodríguez de Cuenca, Juan: Sumario de los Reyes de España, edición de Eugenio de Llaguno Amirola, con 
índices de María Desamparados Pérez Boldo. Valencia, Imp. Amebar, 1971, cap. XLIII, p. 83. 

37.   Pérez de Guzmán, Fernán: Generaciones y semblanzas, edición de José Antonio Barrio. Madrid, Ediciones 
Cátedra, 1988, pp. 70-71. Cf. Mitre Fernández, Emilio: «1400: una coyuntura…», p. 858; Idem, Una muerte…, p. 115. 



614

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

los procuradores en Cortes a lo largo del reinado de Juan II de Castilla, quienes 
insistirán en la excelente administración por el rey de la Hacienda real38; un 
memorial sobre la Hacienda regia redactado hacia 1429, que presentaría una 
situación idílica sobre los pechos y tributos durante el reinado del monarca39; 
la Atalaya de las corónicas de Alfonso Martínez de Toledo, en la que Enrique III, 
además de ser presentado como un rey con una ordenada hacienda, sería «muy 
querido e acatado de los pueblos menudos, porque los tovo sienpre en mucha paz 
e concordia, e eran señores cada uno de lo que tenía»40; el Compendio historial de 
Diego Rodríguez de Almela, que ofrecería la imagen de un rey que «sin echar pedidos 
et monedas nin otros pechos foreros, heran bien pagados todos los cavalleros et 
hidalgos et los otros que en su casa tenían corte et oficios et acostamientos et 
lanças que del tenían»41; la reelaboración del Sumario del despensero efectuada en 
época de Enrique IV, que alimentaría el relato legendario del gabán de Enrique 
III42; las Bienandanzas e fortunas de Lope García de Salazar, que señalarían cómo 
el rey aumentó sus rentas sin echar pedidos ni monedas «ni agraviar sus pueblos 
ni tomando de lo ageno sino de los derechos acostumbrados en sus Reynos»43; o 
la Crónica de España de Diego de Valera, que apuntaría que el monarca «ayuntó 
tesoros de sus propias rentas sin gemidos de pobres personas»44. Lejos de oscurecer 
su figura, el período moderno consolidaría estas imágenes del monarca de la mano 
de autores como Gil González Dávila45, Cristóbal Lozano46, Juan de Mariana47 o 
Julián del Castillo48. 

38.   Idem, «La formación de la imagen del rey en la historiografía castellana del siglo XV: Enrique III de Trastá-
mara», XVII Congreso Internacional de Ciencias Históricas. II. Sección cronológica. Metodología: la biografía histórica. 
Madrid, Comité Español de Ciencias Históricas, 1992, pp. 1131-1138, p. 1135, con referencia igualmente en Idem, «Cortes 
y política…», p. 392, Idem, Una muerte…, pp. 115-116, Ladero Quesada, Miguel Ángel: «La Hacienda Real de Castilla en 
el siglo XV», en La Hacienda Real de Castilla (1369-1504). Madrid, Real Academia de la Historia, 2009, pp. 1-400, p. 244 
y Ortego Rico, Pablo: «Riqueza, liberalidad y bien común: legitimidad y memoria política del tesoro real en Castilla 
(siglos XIII-XV)», Anuario de Estudios Medievales, 50/1 (2020), pp. 293-321, pp. 314-315. 

39.   Memorial sobre la Hacienda real dirigido a Juan II (ca. 1429), Archivo General de Simancas (AGS), Cámara de 
Castilla (CCA), Diversos (Div.), lib. 4, doc. 35 en Ladero Quesada, Miguel Ángel: «La Hacienda Real…», doc. 1, p. 355, 
cit. igualmente en Ortego Rico, Pablo: «Riqueza…», p. 314. 

40.   Martínez de Toledo, Alfonso: Atalaya de las Corónicas, edición de James B. Larkin. Madrid, Hispanic Seminary 
of Medieval Studies, 1983, p. 121. 

41.   Rodríguez de Almela, Diego: Compendio historial, edición, estudio y notas de Concepción Armenteros Lizana. 
Murcia, Asamblea Regional de Murcia; Real Academia Alfonso X el Sabio, 2000, cap. DCXXXI, p. 599. 

42.   Jardin, Jean-Pierre: «Le Roi anecdotique: Henri III de Castille et le Sumario del Despenser», Mélanges de la 
Casa de Velázquez, 31 (1995), pp. 223-248.

43.   Cit. Mitre Fernández, Emilio: Una muerte…, p. 115. 
44.   Valera, Diego de: La Valeriana (Crónica abreviada de España), edición y estudio de Cristina Moya García. Madrid, 

Fundación Universitaria Española, 2009, cap. 123, p. 313, cit. asimismo en Mitre Fernández, Emilio: Una muerte…, p. 115. 
Dicho pasaje es seguido de cerca igualmente por fray Gonzalo de Arrendondo en sus Fechos del vienaventurado caballero 
(…) conde Fernán González (Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Fray Gonzalo de Arredondo, cronista de Enrique III, Juan 
II y Enrique IV de Castilla: texto inédito», Medievalismo: Boletín de la Sociedad Española de Estudios Medievales, 16 (2006), 
pp. 271-288, p. 274). 

45.   González Dávila, Gil: Historia de la vida y hechos del rey don Henrique tercero de Castilla. Madrid, Francisco 
Martínez, 1638, cap. V, p. 8. 

46.   Lozano, Cristóbal, Los Reyes Nuevos de Toledo. Valencia, Juan Bautista Ravanals, 1698, lib. IV, cap. I, p. 327. 
47.   Mariana, Juan de: Historia general de España. Toledo, Pedro Rodríguez, 1601, t. II, lib. XIX, cap. XIV, pp. 269-271.
48.   Castillo, Julián del: Historia de los reyes godos que vinieron de la Scythia de Europa contra el Imperio romano, 



615ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

Esta memoria sobre Enrique III constituiría así, en palabras de Mitre Fernández, 
una «edulcorada remembranza» del rey en torno al buen orden en la hacienda y a su 
moderación fiscal –en línea con ese ideal regio antes delineado–, que contrastaría, 
sin embargo, con la realidad económica y social transmitida por las actas de 
Cortes y otros testimonios documentales49, con la resistencia a la «imparable 
marea señorializadora» que marcaría la década de 1390 en el contexto del ascenso 
de la nueva nobleza de servicio, a la que se ha referido Julio Valdeón50, o con la 
«reorganización definitiva del sistema de cobro de las cuantías extraordinarias 
otorgadas por los procuradores que llevó, a partir de 1399, a considerar su percepción 
bajo la doble forma de pedidos y monedas, consolidada definitivamente una vez 
convertidas las alcabalas en renta ordinaria»51.

4.	TRES CARTAS SOBRE LA BÚSQUEDA DE MINEROS 
Y DE UN TESORO DURANTE EL REINADO DE 
ENRIQUE III: NUEVAS FUENTES DE RENTA EN EL 
TRÁNSITO DEL TRESCIENTOS AL CUATROCIENTOS

Indicio del interés de Enrique III por la indagación de nuevas rentas se encuentra 
en tres cartas conservadas en el Archivo General de Simancas –en las secciones 
Estado-Castilla52 y Cámara de Castilla, Diversos53– en las que se pone de relieve 
la búsqueda por parte del rey de Castilla de un tesoro en Murcia y de vetas de 
mineral en distintos puntos del Sistema Central. Si bien el nombre de Enrique 
III no aparece mencionado en ninguno de los documentos –pues la figura real es 
referida genéricamente como señor y príncipe– y estos carecen, como se indicó, 
de referencia al año en su data, cabría situar hipotéticamente estas tres cartas, 
como veremos más adelante, durante el reinado del tercer monarca trastámara.  

Estos proyectos, probablemente no de forma casual, se insertarían en un 
contexto que debía mostrar una honda preocupación por la cuestión de la 
tiranía54, una de cuyas manifestaciones principales, como hemos señalado, era 

y a España: con sucession dellos, hasta los catolicos reyes Don Fernando y Doña Isabel. Madrid, Luis Sánchez, 1624, lib. 
IV, discurso IX, p. 282. 

49.   Mitre Fernández, Emilio: «Cortes y política…», p. 392; Idem, Una muerte…, p. 117. 
50.   Valdeón Baruque, Julio: Los Trastámaras. El triunfo de una dinastía. Madrid, Ediciones Temas de Hoy, 2001, 

pp. 89-93. Igualmente, sobre la cuestión véase Mitre Fernández, Emilio: Una muerte…, p. 116. 
51.   Ortego Rico, Pablo: «Pedido regio y repartimientos en Castilla aproximación a partir del ejemplo del arzobispado 

de Toledo (1399-1476)», Baética: Estudios de Arte, Geografía e Historia, 36-37 (2014-2015), pp. 119-156.
52.   AGS, Estado-Castilla (E-C), leg. 1-1-2, docs. 156 y 158. 
53.   AGS, CCA, Div., leg. 8, doc. 12.
54.   Cabe, en este punto, recordar la cercanía cronológica del magnicidio de Pedro I, sobre quien se había construido 

la imagen de un rey codicioso de tesoros, como muestra la memoria construida sobre el rey estudiada recientemente 
en Ortego Rico, Pablo: «Riqueza…», pp. 308-312. Legada principalmente dicha memoria a la corte de Enrique III a 
través de diferentes tradiciones orales y de la referida Crónica del rey don Pedro –en la que López de Ayala, además de 
crear la imagen de un rey avaricioso por allegar riquezas, incluía una admonición dirigida a sus sucesores en el trono 
(Lopez de Ayala, Pedro: «Crónica del rey don Pedro», año 1369, cap. VIII, p. 593)–, la atención hacia el destino del Rey 



616

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

su rechazo al tributo justo, es decir, lo que fray Martín de Córdoba sintetizaría en 
el siglo XV bajo la fórmula «que no tome donde no debe tomar, que tome con 
mesura donde debe»55. Estas inquietudes no eran, en modo alguno, nuevas. Por 
el contrario, cabría entroncarlas con las iniciativas desarrolladas en materia fiscal 
durante el reinado de su padre, Juan I de Castilla (1379-1390), que constituirá un 
punto de inflexión en lo que a la problemática de las rentas y tributos se refiere, 
perceptible en los cambios legislativos sobre minas y tesoros, que analizaremos 
más adelante, impulsados en un contexto económico particular. Dicho contexto 
se caracterizaría, en palabras de Miguel Ángel Ladero, por ser un período «de 
mayor contracción demográfica y económica del siglo, y presionado por aquellas 
contribuciones y deudas de guerra»56. A estos aspectos económicos cabía sumar 
la crisis personal y política abierta por la derrota del rey castellano Juan I en la 
batalla de Aljubarrota (1385) ante Juan I de Portugal. Una derrota que condujo 
no solo a iniciativas institucionales como la fundación del Consejo Real57, sino 
también a un cambio religioso en la conciencia del monarca, quien buscaría 
alcanzar el favor divino a través del cultivo de la humildad y la piedad religiosa58.

Así, en este contexto, Juan I habría considerado la idea de disponer de una 
hacienda ordenada, con el fin de evitar el daño a sus súbditos derivado del aumento 
de los pechos, como enunciaría en las Cortes de Valladolid de 1385:

«Mucho pertenesçe a los rreyes poner buen rrecabdo en sus derechos e en sus rrentas, por que en 
fallesçiendo dellos non venga danno a los sus naturales, e a ellos non se les torne en deserviçio»59.

El mejor ejemplo de esta orientación desarrollada por Juan I se manifestaría 
en su presentación enlutado ante las referidas Cortes, dirigida a mostrar su 

Cruel es probable que, lejos de diluirse con el tiempo, se incrementara a fines del siglo XIV, cuando durante el reinado 
de Juan I de Castilla tendría lugar el impulso a la idea de bien común (Nieto Soria, José Manuel: Fundamentos…, pp. 
148-149) y se asistiría a la difusión de De casibus virorum illustrium de Giovanni Boccaccio, traducida por Pedro López 
de Ayala en el tránsito del siglo XIV al XV (Gómez Redondo, Fernando: Historia de la prosa medieval castellana. III. 
Los orígenes del humanismo. El marco cultural de Enrique III y Juan II. Madrid, Ediciones Cátedra, 2002, p. 2145), obra 
que ofrecía una perspectiva moralizante sobre el poder, incidiendo en algunas de las ideas aquí vistas, como el pasaje 
en el que se indica que «enpero sy como non deven goviernan, matan e despechan e fazen injurias. Luego en punto 
fallarán el su señorío menguado, de lo qual asaz avernos fallado e leydo enxenplo en Roboán», López de Ayala, Pedro: 
Caýda…, lib. II, cap. V, p. 86. 

55.   Córdoba, (fray) Martín de: Jardín…, parte II, cap. X, p. 237.
56.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Monedas y política monetaria en la Corona de Castilla (siglos XIII al XV)», 

en Moneda y monedas en la Europa medieval (siglos XII-XV). Pamplona, Gobierno de Navarra, 2000, pp. 129-178, p. 161. 
57.   De hecho, la justificación para la creación del Consejo Real no era ajena a toda la problemática fiscal de los últimos 

años del reinado de Juan I, como se expresa en el «Cuaderno de leyes y peticiones hecho en las Cortes de Valladolid 
del año 1385», en Cortes…, vol. 2, pp. 314-335, pp. 333-334. Sobre el origen de este y el contexto de su fundación, véase, 
entre otros, DIOS, Salustiano de: El Consejo Real de Castilla (1385-1522). Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 
1982, pp. 69-95 y Suárez Fernández, Luis: Juan I (1379-1390). Palencia, Diputación Provincial de Palencia; Burgos, La 
Olmeda, 1994, pp. 170-174.

58.   Estos aspectos han podido ser delimitados en los últimos años gracias a los trabajos de Olivera Serrano, 
César: «Devociones regias y proyectos políticos: los comienzos del monasterio de San Benito el Real de Valladolid 
(1390- 1430)», Anuario de Estudios Medievales, 43/2 (2013), pp. 799-832 e ídem, «Juicio divino y reparación regia: Juan I de 
Castilla y Beatriz de Portugal», en Beceiro Pita, Isabel (coord.): La espiritualidad y la configuración de los reinos ibéricos 
(siglos XII-XV). Madrid, Dykinson, 2018, pp. 281-320, especialmente pp. 293-309.

59.   «Cuaderno de leyes y peticiones hecho en las Cortes de Valladolid del año 1385», p. 319, nº 4. 



617ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

tristeza –con un fin legitimador, buscando contrarrestar las acusaciones de estar 
actuando tiránicamente, pero también con un objetivo probablemente religioso– 
por los pechos y tributos impuestos a sus súbditos ante los problemas fiscales 
de la monarquía60. Estas imágenes serían puestas en juego nuevamente, poco 
después, en las Cortes de Briviesca de 1387, donde Juan I, como señala Pablo Ortego 
Rico, «como forma de publicitar una imagen de virtuosa mesura y largueza (…), 
renunciaba al cobro de las seis monedas [que le habían otorgado los procuradores 
en Cortes] y reducía las cantidades a entregar en cada uno de los tramos fiscales 
establecidos por los procuradores»61. 

En continuidad con estas líneas trazadas por Juan I, la memoria transmitida 
por algunas fuentes sobre su hijo, Enrique III, insistiría en la imagen de un 
monarca especialmente preocupado por no despechar –es decir, no aplicar tributos 
excesivos– a sus súbditos, si atendemos a la ya referida idea de que Enrique III 
«ayuntó tesoros de sus propias rentas sin gemidos de pobres personas»62 o a la 
máxima de época barroca que ponía en los labios del monarca, probablemente 
inspirándose en un pasaje del Sumario del despensero63, la fórmula «más temo las 
maldiciones de mi pueblo, que las armas de mis enemigos»64; maldiciones que 
cabría poner en relación, sin lugar a dudas, con la cuestión fiscal. 

En este contexto, marcado por esta idea de tributo justo, cabría atender a una 
segunda idea, presente en las Siete partidas alfonsíes: la presencia de fuentes 
complementarias de rentas para la hacienda real –susceptibles de ser englobadas 
dentro de los regalia65–, entre las que se encontraban las minas, capaces de aliviar 

60.   «Cuaderno de leyes y peticiones hecho en las Cortes de Valladolid del año 1385», pp. 330-331. Se trataría de una 
imagen en línea con la ofrecida por fray Martín de Córdoba: «tienpla tu estado por que los puedas releuar de tributos 
e cargas; quando los echares sea con gran neçessidad e con dolor e conpassion de tu coraçon» (Córdoba, Martín de: 
Compendio de la Fortuna, estudio preliminar, edición y notas de Fernando Rubio Álvarez. El Escorial, Real Monasterio de 
El Escorial, 1958, lib. II, cap. XVII, p. 178). Dicha imagen ha sido analizada en Ortego Rico, Pablo: «Justificaciones…», pp. 
122, 127, Idem, «Guerra y paz como fundamentos legitimadores de la exacción fiscal: teoría y práctica (siglos XIII-XV)», 
en Arranz Guzmán, Ana, Rabadé Obradó, María del Pilar y Villarroel González, Óscar (coords.): Guerra y paz en 
la Edad Media. Madrid, Sílex Ediciones, 2013, pp. 67-108, p. 85, Nogales Rincón, David: «Duelo, luto y comunicación 
política en la Castilla trastámara», Edad Media: Revista de Historia, 17 (2016), pp. 327-350, pp. 341-342 y Olivera Serrano, 
César: «Juicio divino…», p. 297. Un posible ejemplo, desde el ámbito de la predicación, de las críticas frente a la política 
hacendística desarrollada por Juan I en el marco de la derrota de 1385, que podrían haber motivado estas iniciativas del 
rey, en Ortego Rico, Pablo: «Riqueza…», pp. 304-305. 

61.   Ortego Rico, Pablo: «Guerra y paz…», pp. 86-87. 
62.   Valera, Diego de: La Valeriana…, cap. 123, p. 313.
63.   Rodríguez de Cuenca, Juan: op. cit. cap. XLIII, p. 86. La sentencia tiene paralelos además con otras máximas 

que debían circular por Castilla en este período. Cf. Pérez de Guzmán, Fernán: Mar de historias, nota preliminar por 
Joaquín Rodríguez Arzúa. Madrid, Atlas, 1944, cap. XXXI, pp. 79-80. 

64.   Castillo de Bobadilla, Jerónimo: Política para corregidores y señores de vasallos. Medina del Campo, Cristoval 
Lasso y Francisco García, 1608, lib. V, cap. V, p. 907; Ribadeneira, Pedro de: Tratado de la religión y virtudes que debe 
tener el príncipe cristiano. Amberes, Imprenta Palatiniana, 1597, lib. II, cap. X, p. 272; Pérez del Barrio, Gabriel: Secretario 
y consejero de señores y ministros. Madrid, Francisco García de Arroyo, 1645, lib. I, 11, fol. 24v. Con la variante «temo 
más las lágrimas de mis pueblos, que las armas de mis enemigos» en González Dávila, Gil: op. cit. cap. V, pp. 9-10; 
Lozano, Cristóbal: op. cit. lib. IV, cap. I, p. 327; Nieremberg, Juan Eusebio: «Virtud coronada», en Obras Philosóphicas. 
Madrid, Imprenta Real, 1664, t. III, fols. 230r-275v, cap. XIX, fol. 251v; Marín, Juan: op. cit. lib. III, cap. VI, I, nº 401, p. 473; 
Mariana, Juan de: op. cit. t. II, lib. XIX, cap. XIV, p. 271. 

65.   Sobre estos regalia véase Ladero Quesada, Miguel Ángel: Fiscalidad y poder real en Castilla (1252-1369). Madrid, 
Editorial Complutense, 1993, pp. 87-199, con atención a las minas en pp. 90-91, 100-105. Apuntes complementarios a la 



618

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

el peso de la presión fiscal sobre los súbditos. Así lo señalaba Alfonso X de Castilla 
(1252-1284), al decir que:

«Cómo los almojarifadgos, et las rendas de los puertos, et las salinas et las mineras pertenescen 
a los reyes: Las rendas de los puertos et los portadgos que dan los mercadores por razón de 
las cosas que sacan o meten en la tierra, et las rendas de las salinas, et de las pesqueras, et de 
las ferrerías et de los otros metales, et los pechos et tributos que dan los homes son de los 
emperadores et de los reyes. Et fueronles otorgadas todas estas cosas porque hubiesen de que 
mantenerse honradamente en sus despensas, et con que podiesen amparar sus tierras et sus 
regnos et guerrear contra los enemigos de la fe, et porque podiesen excusar sus pueblos de 
echarles muchos pechos et facerles otros agravamientos»66. 

Esta dimensión de la riqueza minera tendría su correlato, por ejemplo, en 
los faraones del antiguo Egipto, quienes habrían buscado aumentar sus haberes 
sacando «mineras de metales de la tierra», tal como nos relata la General estoria 
de Alfonso X67, o, en el propio período medieval, en los afanes del arzobispo de 
Toledo Alfonso Carrillo (1412-1482) por la búsqueda de «tesoros e mineros» con 
el fin de obtener rentas con las que poder ejercer la liberalidad68. Estas estrategias, 
en cualquier caso, se podrían considerar como equiparables a otras iniciativas 
que –como la incautación o préstamo forzoso de tesoros eclesiásticos de iglesias 
y monasterios del reino en circunstancias extraordinarias– no solo buscaban un 
acceso rápido e inmediato a nuevas fuentes de renta, sino también «relevar la 
fatiga e trabajo de sus súbditos e naturales» ante la necesidad imperiosa de rentas, 
como sucedería, por ejemplo, en los meses iniciales del reinado de Isabel I69. 

explotación de minas en época Trastámara en idem, «La Hacienda Real de Castilla (1369-1429)», en La Hacienda Real 
de Castilla (1369-1504). Madrid, Real Academia de la Historia, 2009, pp. 401-504, pp. 442-443. 

66.   Alfonso x: Las siete partidas, partida III, título XXVIII, ley XI, t. II, p. 713. 
67.   Idem, General estoria. Cuarta parte, edición de Pedro Sánchez-Prieto Borja. Alcalá de Henares, Universidad 

de Alcalá, 2002, cap. LVII, fol. 25r (corde).
68.   Pulgar, Fernando de: Claros varones de Castilla, edición de Miguel Ángel Pérez Priego. Madrid, Cátedra, 2007, 

p. 181. Sobre el interés de Carrillo por la minería en La Rioja, en concreto por la jarosita, que permitiría la obtención de 
alumbre, véase Cooper, Edward y Mirete Mayo, Salvador: La mitra y la roca: Intereses de Alfonso Carrillo, arzobispo de 
Toledo, en la Ribera del Ebro. Toledo, Diputación provincial de Toledo, 2001.

69.   En este sentido, recomendará Diego de Valera que, ante el malestar general en el reino por el reparto de 
pedidos y monedas, y con el fin de que «todo remedio se debiera buscar porque los pueblos dellos en todo conoscieran 
la mejoría que ay de vuestra governación a la de los tienpos pasados», para esto «no fuera sin guisa, según las presentes 
necesidades, de servirse de una parte de las iglesias e de otra de los perlados e clérigos, e no menos de los mercadores 
e cibdadanos e aljamas de los judíos e moros. E quando todo no bastara, a mi juisio fuera más provechoso e menos 
escandaloso, mandar poner una general inpusición en todas las cosas de comer e mercadurías, ecebtando en el pan, de 
que no dubdo que pudiera aver mayor suma de dinero que en el pedido e monedas; y en esto todos contribuyeran, así 
los grandes e ricos como los medianos e pobres, así los clérigos como legos, así estranjeros como naturales, así cibdades 
e villas esentas como no esentas. Seríe el remedio, Príncipe muy esclaescido, si a Vuestra Serenidad paresciese, mandar 
graciosamente escrevir a todas las partes donde se mandó repartir, que Vuestra Altesa queriendo relevar la fatiga e trabajo 
de sus súbditos e naturales, ha querido buscar otros remedios más convenientes a su servicio e al bien común de sus 
reinos», Valera, Diego de: Epístola al rey don Fernando sobre el pedido e monedas que su alteza mandó repartir el año de 
1476 (1476-08-10, Puerto de Santa María) en Penna, Mario (ed.): Prosistas castellanos del siglo XV. I. Madrid, Atlas, 1959, 
epístola VI, p. 12. En un sentido complementario, el Directorio de príncipes incide en el «afán y cuidado en el comienço 
y principio de su reinar, tiniendo mucha nescessidad de dinero para pagar las gentes de guerra procuraron de acorrerse 
de alguna plata, de las iglesias prestada por no echar a sus vasallos y súbditos pecho ni otras exaciones, ni pedidos ni 
empréstidos algunos, sin gelos restituir y pagar», Ramírez de Villaescusa, Alonso: op. cit. cap. VII, pp. 86-87. Estas 
iniciativas han sido abordadas en Ortego Rico, Pablo: «Las riquezas de la Iglesia al servicio del poder monárquico: los 



619ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

4.1. LA BÚSQUEDA DE UN TESORO 
EN EL REINO DE MURCIA

Del hipotético interés de Enrique III de Castilla por la búsqueda de tesoros 
resta un testimonio en la carta dirigida por Alfonso González de León, recaudador 
mayor en el obispado de Cartagena, al rey de Castilla, conservada en el Archivo 
General de Simancas, sección Estado-Castilla70. Estando fechada dicha carta en 
Murcia un 14 de junio, sin año, es posible datarla con cierta probabilidad en los 
momentos finales del reinado de Enrique III. Esta datación se encontraría en línea 
con la anotación archivística a las espaldas del documento que lo fecha en 140671, 
así como de ciertos aspectos relativos al contenido y a las propias características 
externas del mismo, que sugieren, en cualquier caso, situar la carta en los años 
finales del siglo XIV o en los iniciales del siglo XV. 

Entre estos aspectos se encontraría, en primer lugar, la referencia a ciertas 
figuras –como Garci Hurtado, ballestero del rey72, Diego Destajo, arrendador73, 
o Alfonso González de León, recaudador mayor del rey74–, que aconsejan datar 
dicha carta en los años centrales de la primera década del siglo XV. En segundo 
lugar, la filigrana del papel del documento, que presenta la figura de un basilisco 
(nº 2638 de Briquet), hecho que sugiere fechar el papel entre 1402-141075. 

En tercer lugar, sus características paleográficas, que no serían contrarias a su 
datación en el período propuesto, teniendo en cuenta, en cualquier caso, las difi-
cultades que entraña poder establecer cronologías rígidas a partir de los tipos de 
escritura gótica documental, en los que el factor personal constituye un aspecto 

empréstitos eclesiásticos en la Castilla del siglo XV», En la España Medieval, 35 (2012), pp. 145-176 y Iannuzzi, Isabella: 
El poder de la palabra en el siglo XV: fray Hernando de Talavera. Valladolid, Junta de Castilla y León, 2009, pp. 153-154. 

70.   Carta de Alfonso González, recaudador de rentas en el obispado de Cartagena, informando al rey que han recorrido 
con un notario los lugares que le indicó el moro Farache, sin resultado (0000-06-14, Murcia), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 158. 
Dicho testimonio fue dado a conocer, con el correspondiente regesto, en Benito Ruano, Eloy: «Búsqueda de tesoros 
en la España medieval», en Rosa, Luigi de (ed.): Studi in memoria di Federigo Melis. Nápoles, Giannini Edit., 1978, 5 vols., 
vol. 3, pp. 177-192, p. 189, doc. 1. 

71.   «Por el testimonio incluso, pertenecen estos papeles al año 1406», AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 158. Dicha crono-
logía es aceptada por Benito Ruano, Eloy: «Búsqueda…», p. 189.

72.   García Hurtado aparece como «un ballestero de maça del rey» en 1409 (Díaz de Games, Gutierre: El Victorial, 
edición de Rafael Beltrán Llavador. Madrid, Taurus, 2000, cap. 93, p. 495).

73.   De Simón Destajo se dice que «arrendó los diezmos e aduanas de estos vuestros puertos por çierta quantía» 
(Carta de Alfonso González… (0000-06-14, Murcia), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 158), estando documentado en relación 
con la renta de puertos y aduanas para el año 1406 (Cascales, Francisco de: Discursos históricos de la muy noble y muy 
leal ciudad de Murcia y su Reino. Murcia, Francisco Benedito, 1775, discurso X, cap. I, p. 232) y 1407 (Vilaplana Gisbert, 
María Victoria J. (ed.): Colección de documentos para la Historia del Reino de Murcia. XV. Documentos de la minoría de 
Juan II. La regencia de Don Fernando de Antequera. Murcia, Real Academia Alfonso X el Sabio; Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 1993, doc. XXXII, pp. 49-51).

74.   Por solo citar algunas referencias cronológicas, podemos, por ejemplo, documentar a Alfonso González de 
León como recaudador mayor del rey en el obispado de Cartagena y reino de Murcia entre 1405 y 1407 (Veas Arteseros, 
Francisco de Asís: Itinerario de Enrique III. Murcia, Universidad de Murcia, 2003, p. 436; Rubio García, Luis: Los judíos 
de Murcia en la Baja Edad Media (1350-1500). Murcia, Universidad de Murcia, 1992, p. 270).

75.   Briquet, Charles-Moïse: Les filigranes: dictionnaire historique des marques du papier des leur apparition vers 
1282 jusqu’au 1600 avec 39 figures dans le texte et 16112 fac-similes de filigrana. Génova, W. Kundig et Fils, 1907, 4 vols., 
vol. 1, p. 191 y nº 2638. 



620

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

fundamental 76. En este sentido, nos encontraríamos ante una escritura en una 
letra precortesana caracterizada por un desarrollo de la escritura en la caja del 
renglón con numerosos nexos, con letras características como la d uncial trazada 
a dos golpes de pluma, con un astil recto inclinado hacia la izquierda. La carta 
presenta, no obstante, algunos aspectos propios de una marcada cursividad, con 
trazos propios de la escritura cortesana que muestran una escritura precortesana 
más evolucionada, como el desarrollo de la cedilla de la ç o el caído de la h, la i 
o la n, muy prolongados, que acaban envolviendo en algunos casos el cuerpo de 
las letras correspondientes; la a de lineta característica, con un primer trazo en 
forma de u, a la que se le añade una línea horizontal encima; la b con un bucle 
en la parte alta, que forma un lazo, con el fin de unirse a la letra precedente; o la 
s en forma de sigma. 

En último lugar, sus características diplomáticas, con la presencia de fórmulas y 
cláusulas frecuentes en la documentación del reinado de Enrique III77, como «con 

76.   Sanz Fuentes, María Josefa: «La escritura gótica documental en la Corona de Castilla», en Documentos y 
escrituras. Homenaje a María Josefa Sanz Fuentes. Oviedo, Universidad de Oviedo; Sevilla, Universidad de Sevilla, 2018, 
pp. 511-528, p. 527, con un ejemplo sobre esta escritura precortesana para el año 1422 relativa al escriba Sancho Romero 
en Marín Sánchez, Tomás (dir.): Paleografía y diplomática. I. Madrid, Universidad Nacional de Educación a Distancia, 
2008, 14ª reimpresión, p. 344.

77.   Cabe apuntar, no obstante, que, aunque estas fórmulas se presentan como especialmente frecuentes en la 
correspondencia dirigida a Enrique III, estas tienen continuidad en los años sucesivos, durante la minoridad de Juan II, 

Figura 1. Filigrana de la Carta de Alfonso González al rey (0000-06-14, Murcia), AGS, Estado-
Castilla, leg. 1-1-2, doc. 158 (izquierda) y filigrana nº 2638 de Briquet (derecha)



621ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

muy omilde reverençia beso vuestros pies e vuestras manos e me encomiendo a 
la vuestra merçet» o «nuestro Señor Dios vos acreçiente los días de la vida con 
mucha salud por muchos tienpos e buenos»78. 

El interés de la carta estriba en la información que proporciona sobre la misión 
encomendada por el rey al citado Alonso González de León y a García Hurtado, 
ballestero de maza del monarca. Para ello, Enrique III se habría valido de las 
noticias ofrecidas por el musulmán Maestre Farache sobre la existencia de tesoros 
(«thesoros antiguos»), es decir, lo que la versión castellana de Lo codi define como 
«aver que es ascondido de tant grant tiempo que non es membrança de quien 
fuesse e por esto es entendido que él non aya señor mientre que es ascondido»79.

La presencia de este maestre Farache debió de ser fundamental, pues, como 
puntualiza Eloy Benito Ruano, la condición «exótica» del mismo sería «especialmente 
indicada para sugerir a sus asociados la posesión de cierta iniciación esotérica en 
artes más o menos secretas, indicadas para el tratamiento de objetos de naturaleza 
tan esencialmente oculta como los tesoros»80; vinculación sobre la que han llamado 

como muestra algún ejempo particular en: López Rodríguez, Carlos (ed.): Epistolari de Ferran I d’Antequera amb els 
infants d’Aragó i le reina Elionor (1413-1416). Valencia, Universitat de València, 2004, pp. 237, 253; Cañas Gálvez, Francisco 
de Paula: El itinerario de la corte de Juan II de Castilla (1418-1454). Madrid, Sílex, 2007, p. 74.

78.   En este sentido, contamos en el protocolo del documento con la presencia de la fórmula de salutación «beso 
vuestros pies y vuestras manos», presente en distintos ejemplos, entre los que se podrían referir, sin deseo de exhaustividad: 
«Yo el Infante vuestro hermano muy omilmente beso vuestros pies e vuestras manos e me encomiendo en vuestra 
merçed», Carta del infante Fernando de Antequera el rey (0000-10-16), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 66; «Yo el Infante vuestro 
hermano muy omilmente beso vuestros pies e vuestras manos e me encomiendo en vuestra merçet», Carta del infante 
Fernando de Antequera el rey (0000-02-09, El Rincón), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 67; «beso vuestras manos e vuestros pies 
e muy umylmente me encomiendo en la vuestra merçed», Carta del infante Fernando de Antequera al rey (0000-11-14), 
AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 70; «Yo el infante vuestro hermano muy omilmente beso vuestros pies e vuestras manos e me 
encomiendo en vuestra merçet», Carta del infante Fernando de Antequera al rey (0000-02-04, Pedroso), AGS, E-C, leg. 
1-1-2, doc. 71; «Yo el Infante vuestro hermano muy omilment beso vuestros pies e vuestras manos e me encomiendo en 
vuestra merçed», Carta del infante Fernando de Antequera al rey (0000-09-21), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 72; «El vuestro 
muy humilde servidor besso vuestras manos e me encomiendo en la vuestra merçed», Carta de Ferrando de Robledo al 
rey de Castilla (1405-10-26, París), AGS, E, leg. K1710, nº 3 edit. en Mirot, Léon: «L’enlèvement du Dauphin et le premier 
conflit entre Jean sans Peur et Louis d’Orléans (juillet-octobre 1405) (suite et fin)», Revue des Questions Historiques, 96 
(1914), pp. 369-419, doc. III, p. 397, que incluye la fórmula «vuestro muy humilde servidor», presente igualmente en la 
carta analizada, bajo la forma «el vuestro omillde servidor, Alfón Gonçales»; «Señor, el vuestro maestre de Santiago beso 
vuestros pies e vuestras manos e me encomiendo en vuestra graçia e merçed», Carta del maestre de Santiago a Enrique 
III (1406-06-15, Écija), AGS, E-C, leg. 1-1, fol. 108 en Suárez Bilbao, Fernando: op. cit. p. 320. Cabe llamar igualmente la 
atención sobre la presencia en el cuerpo de algunos documentos de época de Enrique III de la fórmula de cortesía y 
sometimiento «señor, mantenga Dios por muchos tienpos e buenos», como muestran los siguientes ejemplos: «E señor 
mantenga vos Dios a su serviçio por muchos tienpos e buenos», Carta del infante Fernando de Antequera el rey (0000-
10-16), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 66; «E señor mantengabos Dios a su serviçio por muchos tienpos e buenos», Carta del 
infante Fernando de Antequera el rey (0000-02-09, El Rincón), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 67; «E señor mantenga vos Dios a 
su serviçio muchos tienpos e buenos», Carta del infante Fernando de Antequera al rey (0000-02-04, Pedroso), AGS, E-C, 
leg. 1-1-2, doc. 71; «E señor mantenga vos Dios a su serviçio por muchos tienpos e buenos», Carta del infante Fernando 
de Antequera el rey (0000-09-21), AGS, EC, leg. 1-1-2, doc. 72.

79.   Arias Bonet, Juan Antonio (ed.): Lo Codi en castellano, según los manuscritos 6416 y 10816 de la Biblioteca 
Nacional. Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1984, lib. VII, cap. 21, p. 358.

80.   Benito Ruano, Eloy: «Búsqueda…», p. 187. Un buen ejemplo de la relación entre el ocultamiento de tesoros 
y las prácticas mágicas en el ámbito castellano se puede encontrar en el Libro para mostrar los tesoros e almadenes de 
oro e plata que son en España, École de Medicine de la Universidad de Montpellier (emum), Ms. H-490, fol. 229v edit. 
en Córdoba de la Llave, Ricardo: «Un recetario técnico castellano del siglo XV: el manuscrito H490 de la Facultad 
de Montpellier», En la España Medieval, 28 (2005), pp. 7-48, p. 43 [26].



622

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

igualmente la atención Antonio M. Aragó, para el caso aragonés81, o María Luisa 
Pedrós Ciurana, para la Valencia moderna82. Es significativo, en este sentido, que 
recomendaciones mágicas orientadas a la localización de tesoros –de las que son 
buenos ejemplos las incluidas en el Libro de las formas e imágenes que son en los 
cielos83 y en el Libro para mostrar los tesoros e almadenes de oro e plata que son en 
España84– beban de fuentes islámicas. Más allá, sin embargo, de esta realidad, cabría 
vincular estas nociones con un amplio conjunto de leyendas documentadas en 
innumerables países, que versan sobre la presencia de «enterramientos de antiguos 
siglos, que un medio mágico permitirá un día descubrir a un afortunado mortal»85.

A pesar de las informaciones previas y de haber realizado numerosas y profundas 
prospecciones en el terreno, la búsqueda resultó infructuosa, como nos señala 
la referida carta:

«E andovimos con ellos continuadamente doze días por çiertos lugares quel dicho moro fizo cavar, 
en que dezía que avía los dichos thesoros, en los quales dichos lugares fezieron muy grandes cavas, 
fasta en tanto que omne del mundo non podía presumir que fuese soterrado aver ninguno en 
tan fondos lugares commo se fazían las dichas cavas. E estos lugares así catados, el dicho moro 
dixo que non tenía nin entendía más lugares donde entendiese que podiese aver algo alguno, de 
lo qual fue rrequerido e tomado testimonio contra él, sí tenía o sabía otros lugares onde oviese 
los dichos thesoros. A los quales dichos requerimientos por mí a él fechos respondió que non 
sabía nin tenía otros algunos nin ningunos lugares donde entendiese cavar nin buscar ningún 
algo, pues que en todos los que se avían catados non avía fallado ninguna cosa, segund que 
más conplidamente, señor, fará de ello rrelaçión a la vuestra merçet el dicho García Furtado»86.

Esta búsqueda probablemente revistió un carácter singular, que permitiría 
relacionarla con la voluntad regia de conseguir nuevas fuentes de renta, en un 
contexto particular marcado por las reformas impulsadas por el monarca a partir 
del año 1394 y con la propia problemática sobre los metales preciosos existente a la 
altura de los últimos años del siglo XIV e inicios del siglo XV, fruto de la carestía de 
plata87. Un período de escasez de metales preciosos que afectaría aproximadamente 

81.   Aragó, Antonio M.: «Licencias para buscar tesoros en la Corona de Aragón», en Martínez Ferrando, archivero: 
Miscelánea de estudios dedicados a su memoria. Barcelona, Asociación Nacional de Bibliotecarios, Archiveros y Arqueólogos, 
1968, pp. 7-21 p. 3. 

82.   Pedrós Ciurana, María Luisa: «El moro y el tesoro. Siguiendo las pistas del musulmán en la Valencia del 
siglo XVIII», en Franco Llopis, Borja et alii (eds.): Identidades cuestionadas: Coexistencia y conflictos interreligiosos en el 
Mediterráneo (SS. XIV-XVIII). Valencia, Universitat de València, 2016, pp. 189-202.

83.   Alfonso x: «Libro de las formas e imágenes que son en los cielos», en Lapidario. Libro de las formas e imágenes 
que son en los cielos, edición de Pedro Sánchez-Prieto Borja. Madrid, Fundación José Antonio de Castro, 2014, pp. 327-
392, pp. 339, 347, 354, 355, 360, 382, 389, 390.

84.   Libro para mostrar los tesoros…, emum, Ms. H-490, fol. 229v-230r estudiado en Córdoba de la Llave, Ricardo: 
op. cit. pp. 10, 18, 21 y edit. en idem, p. 43 [26]. 

85.   García de Diego, Vicente: Antología de leyendas de la literatura universal. Barcelona [etc.], Editorial Labor, 
1958, 2 vols., vol. 1, p. 51. 

86.   Carta de Alfonso González… (0000-06-14, Murcia), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 158.
87.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Monedas…», p. 157; Idem, «Cortes de Castilla…», p. 302; Idem, «La política 

monetaria en la Corona de Castilla (1369-1497)», En la España Medieval, 11 (1988), pp. 79-124, p. 92, coincidiendo con 
una escasez general a nivel europeo, iniciada hacia 1390 y con una duración de veinte años, fruto del «desequilibrio 
de los pagos», del «agotamiento de las minas» y «exacerbada por otros dos factores de muy diverso tipo, el desgaste 
y el temor», Spufford, Peter: Dinero y moneda en la Europa medieval. Barcelona, Crítica, 1991, pp. 437-438, 444-452. 



623ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

durante una generación, entre 1395-1415, a toda Europa y al cercano Oriente88. 
Esta tendencia debió mostrar una cierta peculiaridad en Castilla, territorio para 
el que se ha señalado la presencia de una mayor abundancia de oro, gracias a su 
cercanía a las fuentes del África subsahariana, y una relativa escasez de plata, sobre 
todo en comparación con el ámbito centroeuropeo89. Lejos de ser una cuestión 
secundaria, la disponibilidad de plata era fundamental, pues era imprescindible 
para las transacciones comerciales cotidianas y su escasez tenía, en palabras de 
Peter Spufford, «dañinos efectos sociales»90. 

La excepcionalidad de esta iniciativa regia vendría sugerida, en primer término, 
por tratarse de un proyecto personal del soberano, emprendido a partir de las 
informaciones transmitidas directamente al monarca. Y, en segundo término, 
por la incorporación a la búsqueda del ballestero del rey García Hurtado, a quien 
hemos de suponer un cargo de la máxima confianza de los reyes, pues la reina 
Catalina de Lancaster le encargaría, junto a Rodrigo de Perea, facilitar la salida 
en 1409 de Pero Niño, tras su matrimonio con Beatriz de Portugal, señora de 
Alba de Tormes91. Indicios adicionales de la excepcionalidad de la empresa se 
encontrarían en la duración de la misión, prolongada a lo largo de doce días, en 
el carácter sistemático de la búsqueda y en el interés por que formara parte de 
esta un notario, con el objetivo de dar testimonio de los hallazgos y de evitar que 
cualquier fracción del tesoro pudiera ser substraída92. 

¿En qué marco legal tenía lugar este proyecto emprendido hipotéticamente 
por Enrique III? La legislación castellana sobre tesoros era antigua. Tanto el Fuero 
de Cuenca93 como las Siete partidas alfonsíes94 habían dispuesto la división del 
tesoro entre el propietario del suelo y la persona que lo había encontrado. Sin 

88.   Mackay, Angus: Moneda, precios y política en la Castilla del siglo XV. Granada, Universidad de Granada; Sevilla, 
Universidad de Sevilla, 2006, p. 46. 

89.   Idem, p. 49; Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Monedas…», p. 132.
90.   Spufford, Peter: op. cit. pp. 413-422, 443. 
91.   Díaz de Games, Gutierre: op. cit. cap. 93, p. 495. Cf. Rodríguez-Ponga y Salamanca, Pedro: «Pero Niño 

Laso de la Vega», Diccionario biográfico electrónico (DB~e). Madrid, Real Academia de la Historia, 2018 [en línea] URL: 
dbrah.es/db~e [fecha de consulta: 10-10-2019].

92.   «…e que lo feziese con buena deligençia e levase conmigo un notario que fuese omne de buena fama e que 
fuese avisado en manera que non oviese en ello encobierta ni mengua alguna. Lo qual, señor, yo puse luego por obra. E, 
señor, por que yo tomase el dicho notario que fuese syn sospecha, segúnd que la vuestra merçet me lo enbió mandar», 
Carta de Alfonso González… (0000-06-14, Murcia), AGS, EC, leg. 1-1-2, doc. 158.

93.   Este «aparece como una especie de síntesis de las distintas compilaciones justinianeas, posiblemente del 
Corpus iuris civilis, aunque probablemente también se conocía la regulación del Teodosiano», Heras Sánchez, Gustavo 
Raúl de las: «Adquisición del tesoro en el Fuero de Cuenca: bases romanas y evolución posterior», Actas del II Congreso 
Internacional y V Iberoamericano de Derecho Romano. Los derechos reales. Madrid, Edisofer, 2001, pp. 53-71, pp. 67-68.

94.   Alfonso x, Las siete partidas, partida III, título XXVIII, ley XLV, t. 2, p. 730. Estas seguirían la legislación romana 
«hasta en los meros detalles», específicamente en lo que toca a la legislación adrianea conocida a través de las Instituciones 
de Justiniano. Cf. Domínguez López, Esther: «Las pretensiones fiscales sobre los tesoros: Derecho romano y código 
civil», en El derecho de familia y los derechos reales en la romanística española (1940-2000). Huelva, Universidad de Huelva, 
2001, pp. 369-380, pp. 374, 378; Gibert y Sánchez De La Vega, Rafael: «La adquisición del tesoro en el antiguo Derecho 
español», en Programa de Historia del Derecho español para el curso 1958-1959. Granada, Universidad de Granada, 1958, 
pp. 3-14, pp. 7-8; Montes Bru, Rafael: El tesoro como objeto de derechos reales, (Tesis doctoral inédita), Universidad de 
Granada, Facultad de Derecho, 1980, pp. 43-44. Para el caso de los «tesoros» hallados en la ribera del mar se establecía 
una norma específica: Alfonso x, Las siete partidas, partida III, título XXVIII, ley V, vol. 2, p. 711. 

http://dbrah.es/db~e


624

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

embargo, la legislación de época de Juan I de Castilla reorientará el estatus legal 
del tesoro, al disponer que: 

«Por que muchas vezes acaesçe que en las çibdades e villas e lugares de los nuestros rregnos 
se descubren e ay thesoros e bienes muebles e rrayzes e otras cosas que pertenesçen a nos, e 
los non cobramos por non nos ser denunçiado commo las tales cosas pertenesçen a nos e esto 
es danno de los nuestros rregnos, por que cobrándose podríamos rrelevar en alguna parte a los 
nuestros naturales de los serviçios que nos fazen; por ende por provecho e bien publico de los 
nuestros rregnos establesçemos e mandamos que qual quier que sopiere o oyere dezir que en la 
çibdat o villa o lugar donde morare o en su termino oviere thesoro o bienes algunos o otra cosa 
que pertenesca a nos, que luego lo venga a fazer saber por escrivano público a la justiçia que 
oviere jurdiçión en aquel lugar; e el que lo asy feziere saber, sy fuere fallado que sea asy verdat 
lo que fizo saber, que aya por galardón la quinta parte de lo que asy feziere saber. E mandamos 
que la justiçia del lugar o termino donde esto acaesçiere que luego que tal cosa le fuere fecha 
saber o lo sopiere en qualquier manera, que de su ofiçio sepa la verdat del fecho por pesquisa o 
por quantas partes pudiere, e todo lo que sobre tal cosa fallare e fuere fecho, que lo enbie ante 
nos çerrado e sellado e synado de escrivano publico por que nos veamos e mandemos sobrello lo 
que la nuestra merçed fuere e falláremos por derecho; e sy lo asy non feziere, que por el mesmo 
fecho pierda el ofiçio»95.

Así, esta nueva legislación fijaría un nuevo sistema de reparto que alterará los 
principios jurídicos anteriores, al reservar al rey la propiedad íntegra del tesoro, 
con la excepción de una quinta parte de lo hallado, destinada al descubridor96. Esta 
medida consagraba el descubrimiento de los tesoros como una fuente de renta, 
siendo significativo de esta nueva orientación el hecho de que la disposición quedara 
incluida dentro de las leyes del «segundo tractado» del ordenamiento, relativo a 
aspectos fiscales, y que la justificación de esta novedad recayera a nivel discursivo 
en el hecho de que «esto es danno de los nuestros rregnos, por que cobrándose 
podríamos rrelevar en alguna parte a los nuestros naturales de los serviçios que nos 
fazen». Con ello, se evidenciaba el interés de la realeza por impulsar la exploración 
de nuevos ingresos para la monarquía a través de la búsqueda de tesoros, con el 
fin de liberar de cargas fiscales excesivas a sus súbditos.

4.2. LA EXPLORACIÓN DE MINAS 
EN EL SISTEMA CENTRAL 

De la búsqueda de minas por parte del rey de Castilla restan dos cartas del 
Archivo General de Simancas, la primera, fechada el 1 de mayo, en la sección de 

95.   «Ordenamiento de peticiones de las Cortes de Bribiesca del año 1387», p. 368, nº 7, incluido, refiriéndose a la 
«quarta parte de lo que assí fiziere saber», en lugar de «la quinta», en Díaz de Montalvo, Alfonso: Ordenanzas reales 
de Castilla. Sevilla, Meinardo Ungut y Estanislao Polono, 1492, BNE, Inc./2528, lib. VI, tit. XII, ley VII, sin fol. 

96.   Gibert y Sánchez De La Vega, Rafael: op. cit. pp. 10-12; Benito Ruano, Eloy: «Búsqueda…», pp. 181-183; 
Montes Bru, Rafael: op. cit. pp. 44-45. Es probable, sin embargo, que, a un nivel práctico, como nos muestran diversas 
licencias para la búsqueda de tesoros del siglo XV, el reparto de lo hallado pudiera variar. Cf. Benito Ruano, Eloy: 
«Búsqueda…», p. 185.



625ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

Estado-Castilla97, y la segunda, escrita en 23 de mayo, en Cámara de Castilla, Diversos98, 
ambas sin año, dirigidas por Fernando de Robledo al rey de Castilla. Aunque el segundo 
de estos documentos es conocido desde el siglo XIX y ambos han sido editados 
parcial o totalmente en alguna ocasión, su abordaje ha sido realizado desde el punto 
de vista de la historia de la minería, con atención hacia las zonas prospectadas y sus 
características geológicas. Asimismo, dichos análisis han partido del supuesto de que 
la iniciativa habría tenido lugar en 1417, es decir, durante el reinado de Juan II de 
Castilla (1406-1454). Frente a ambas orientaciones, en el presente trabajo se sugiere 
una nueva cronología para el documento, el reinado de Enrique III, y, más allá de 
su aportación particular a la historia de la minería, ambas cartas se contextualizan 
dentro de las nuevas estrategias fiscales desarrolladas, en continuidad con el reinado 
de Juan I, por el tercer monarca de la dinastía Trastámara. 

Como se señalaba en líneas superiores, ambos documentos carecen de referencia 
al año en su data. De hecho, en una nota manuscrita posterior, añadida durante 
el proceso de tratamiento archivístico –probablemente realizada por Tomás 
González Carvajal, canónigo de Palencia, encargado de reorganizar el Archivo 
de Simancas a partir de 1815– a las espaldas del documento AGS, Estado-Castilla, 
legajo 1-1-2, doc. 156 se consigna como «sin fecha»99. Del mismo modo, la carta 
AGS, Cámara de Castilla, Diversos, leg. 8, doc. 12 ha sido presentada en diversas 
ocasiones como un documento «sin año», escrito genéricamente en «letra del 
siglo XV»100. A pesar de carecer de fecha, las investigaciones que se han venido 
realizando desde el punto de vista de la historia de la minería datan ambos 
documentos de forma indubitada en el año de 1417, atribuyendo la misión a 
Juan II a partir de la fecha ofrecida en la edición del documento AGS, Cámara 
de Castilla, Diversos, leg. 8, doc. 12 por el propio Tomás González Carvajal en su 
Registro y relación general de minas de la Corona de Castilla101. 

97.   Carta de Fernando de Robledo al rey, en que le da cuenta de los reconocimientos que él, Juan Sánchez y otros 
maestros habian hecho por tierra de Talavera, Arenas de San Pedro hasta San Martín, Navalagamella, Manzanares el Real, 
Colmenar Viejo, Buitrago, Torrelaguna e Hita (0000-05-01, Colmenar Viejo), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 156, la cual ha sido 
editada parcialmente en Sánchez Gómez, Julio: De minería…, vol. 1, p. 110, habiendo sido citado en diversas ocasiones.

98.   Carta de Fernando de Robledo al rey, en que le da cuenta de los reconocimientos que él, Juan Sánchez y otros maestros 
habian hecho por tierra de Toledo, Atienza y Ayllón (0000-05-23, Atienza), CCA, Div., lib. 8, doc. 12. Dicho documento ha 
sido edit. en Gonzalez Carvajal, Tomás: Registro y relación general de minas de la Corona de Castilla. Madrid, Miguel 
de Burgos, 1832, 2 vols., vol. 2, pp. 1-3, habiendo sido citado en diversas ocasiones.

99.   «Colmenar Viejo. Al Rey. Sin fecha. Carta de Fernando Robledo avisando los sitios quel había recorrido con 
los maestros en busca de mineros de metales». 

100.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: «La Hacienda Real…», p. 181, nota 3; Represa, Amando (dir.): La minería 
hispana e iberoamericana. Vol. V. Índice de documentación sobre minas (1316-1832). León, Cátedra de San Isidoro, 1970, 
pp. 30-31, nº 92; Paz, Julián: Diversos de Castilla. Cámara de Castilla (972-1716). Madrid, Archivo General de Simancas, 
1969, 2ª edición, p. 114. Desafortunadamente no aparece inventariado en el índice general manuscrito elaborado de la 
sección Diversos por González Carvajal, Tomás: Índice de documentos existentes en el Archivo General de Simancas, 
BNE, Mss. 19.201, fols. 29v-30r, en el que se describe el legajo AGS, CCA, Div., lib. 8. 

101.   Tomás González Carvajal refiere que «los comisionados del Rey don Juan II para reconocer minas avisaron 
en 23 de mayo de 1417 que habían descubierto un venero de margaritas argénteas en el Bustarviejo, cerca de Lozoya» 
(Gonzalez Carvajal, Tomás: Registro y relación…, vol. 1, pp. 30-31, 213), insistiendo en dicha datación con ocasión de la 
edición del documento en idem, vol. 2, pp. 1-3. Dicha fecha ha sido adoptada por la bibliografía posterior, con ejemplos 
en: Cortázar, Daniel de: «Descripción física y geológica de la provincia de Segovia», Boletín de la Comisión del Mapa 



626

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Frente a la cronología ofrecida por González Carvajal, que no parece tener un 
sostén objetivo, en este trabajo se propone datar ambas cartas durante el reinado 
de su padre, atendiendo, en primer término, a sus características paleográficas, con 
una letra precortesana cuyos rasgos serían compatibles con cronologías del reinado 
del Rey Doliente. En este sentido, podemos ver cómo ambas cartas muestran un 
desarrollo de la escritura en la caja del renglón, con numerosos nexos y algunos 
caídos (h, i, g) que se incurvan hacia la izquierda, hasta alcanzar la línea de dicho 
renglón; el nexo característico er; la a tomada de la letra carolina; la b con astil recto 
desarrollado; la s alta que sobrepasa la línea del renglón, junto con aquella otra s 
en forma de espiral o sigma; la d uncial trazada tanto en un golpe de pluma, con el 
astil superior que desciende hacia la derecha haciendo un bucle para unirse con 
la letra siguiente, como en dos, en este último caso, con un astil recto inclinado 
hacia la izquierda; o la q con el caído incurvado en el sentido de las agujas del reloj, 
encontrándose, en cualquier caso, ausentes aspectos como la típica a de lineta o la 
t en forma de triángulo, propias de la letra cortesana. 

En segundo término, cabría atender igualmente a sus características diplomáticas, 
con fórmulas y cláusulas como «muy alto y muy poderoso príncipe y señor», 
«el vuestro muy humilde servidor beso vuestros pies e vuestras manos, e me 
encomiendo a la vuestra merced», «con muy omilde reverençia beso vuestros 
pies e vuestras manos e me encomiendo en la vuestra merçet», «mantengavos 
Dios por muchos tiempos e buenos» o «nuestro Señor Dios vos acreçiente los 
días de la vida con mucha salud por muchos tienpos e buenos», que tendrían 
correspondencia con otros documentos del período102. Dicha datación vendría 

Geológico de España, 17 (1890), pp. 1-235, p. 212; Antón Valle, Nicasio: El minero español. Madrid, Librería de Sojo, 1841, 
pp. 58, 70; Jordá Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego Martínez, Luis Felipe: La minería de los metales 
y la metalurgia en Madrid (1417-1983). Madrid, Instituto Geológico y Minero de España, 2005, pp. 30-31; Idem, «La historia 
de las minas de plata de Bustarviejo», en Minería y metalurgia históricas en el sudoeste europeo. Madrid, Sociedad Española 
para la Defensa del Patrimonio Geológico y Minero; Sociedad Española de Historia de la Arqueología, 2005, pp. 413-419, 
pp. 416-417; Jordá Bordehore, Luis: La minería de los metales en la provincia de Madrid: patrimonio minero y puesta en 
valor del espacio subterráneo (Tesis doctoral inédita), Universidad Politécnica de Madrid, E.T.S.I. Minas, Departamento 
de Ingeniería Geológica, 2008 [en línea] URL: <http://oa.upm.es/2061/>, p. 252; Idem, «Apuntes para el estudio de la 
minería y metalurgia de la plata en Bustarviejo, Madrid (1417-1867)», Madrid: Revista de Arte, Geografía e Historia, 6 (2004), 
pp. 89-108, p. 90; Sánchez Gómez, Julio: De minería, metalurgia y comercio de metales. La minería no férrica en el Reino 
de Castilla 1450-1610. Salamanca, Universidad de Salamanca; Instituto Tecnológico Geominero de España, 1989, 2 vols., 
vol. 1, p. 109; Idem, «La actividad extractiva en Castilla-La Mancha en el siglo XVI», I Congreso de Historia de Castilla-La 
Mancha. Toledo, Servicio de Publicaciones de la Junta de Comunidades de Castilla-La Mancha, 1988, 10 vols., vol. 7, 
pp. 79-87, p. 81; Grañeda Miñon, Paula et alii: «La minería medieval al sur del Sistema Central: Madrid y su entorno», 
Actas de las I Jornadas sobre minería y tecnología en la Edad Media Peninsular. Madrid, Fundación Hullera Vasco-Leonesa, 
1996, pp. 240-273, p. 257; Bruquetas Galán, Rocío: «Azul fino de pintores: obtención, comercio y uso de la azurita en 
la pintura española», en In sapientia libertas: escritos en homenaje al profesor Alfonso E. Pérez Sánchez. Madrid, Museo 
Nacional del Prado; Sevilla, Fundación Focus-Abengoa, 2007, pp. 148-157, p. 149; Rodríguez y Fernández, Ildefonso: 
Compendio histórico de Segovia: recuerdo monumental de esta ciudad. Segovia, Imprenta de C. Martín, 1930, t. I, p. 14; 
Barrio Martín, Joaquín: La II Edad del Hierro en Segovia, (Tesis doctoral inédita), Universidad Autónoma de Madrid, 
Facultad de Filosofía y Letras, Departamento de Prehistoria y Arqueología, Madrid, 1989, 5 vols., vol. 1, p. 57; Morales 
Gómez, Juan José: «Minas de hierro...», pp. 266, 275; Puche Riart, Octavio: «Algunos datos para la historia de la minería 
en la provincia de Soria», Revista de Soria, 90 (2015), pp. 3-26, p. 4; Jiménez, Ramón et alii: «Madrid. La minería metálica 
desde 1417 hasta nuestros días», Bocamina, 14 (2004), pp. 52-89, p. 55. 

102.   Junto a las fórmulas recogidas con anterioridad (véase nota 78), cabe señalar que la referencia al destinatario o 

http://oa.upm.es/2061/


627ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

reforzada por la propia presencia en el legajo 1-1-2 de la sección de Estado-Castilla 
de un conjunto de documentos que, aunque carecen igualmente de referencia en 
su data al año, cabría fecharlos indirectamente, atendiendo a su contenido, hacia 
1398-1406, aproximadamente. 

Las referencias históricas internas del documento no son contrarias, en 
cualquier caso, a la cronología propuesta. Así, la alusión a «por Arenas e por 
toda la tierra del Condestable fasta Sant Martín», parece ser una referencia al 
condestable Ruy López Dávalos, lo que situaría el documento en una cronología 
posterior a 1399103 y no más allá, en cualquier caso, de 1423, cuando se produce 
su caída en desgracia y su señorío es repartido104. A su vez, Fernando de Robledo, 
otra de las figuras aludidas en la carta, aparece documentado como embajador 
de Enrique III en Francia en 1405105. 

Al margen del problema cronológico, ambos documentos constituyen 
testimonios de enorme interés histórico, debido a la ausencia de informaciones 
de esta naturaleza para el periodo en el ámbito castellano-leonés. Así, estas cartas 
permiten reconstruir con relativo detalle la misión impulsada por el rey de Castilla 
–que proponemos identificar, como se ha venido señalando, con Enrique III– para 
buscar vetas de metal. En ese sentido, lejos de su carácter anecdótico, ambos 
documentos serían muestra de una empresa singular, hasta el punto de haber 
sido definida por Juan José Morales Gómez como «una de las raras ocasiones en 
que los soberanos peninsulares tomaron la iniciativa en materia minera durante 
el medievo»106. Idea que se vería reforzada si tenemos en cuenta que la misión se 

directio en el protocolo del documento guarda similitudes con las fórmulas de tratamiento del rey Enrique III presentes 
en otras cartas y documentos: «Muy eçelente e católico Rey e mucho alto e poderoso Prinçipe, e muy esmerado e 
temeroso Sennor», «Cuaderno de las Cortes de Madrid de 1393», en Cortes…, vol. 2, pp. 524-532, p. 524; «Príncipe muy 
alto, e muy poderoso señor Rey de Castilla e de León», López de Ayala, Pedro: «Crónica del rey don Enrique, tercero 
de Castilla e de León», en Crónicas de los reyes de Castilla. II, colección ordenada por Cayetano Rosell. Madrid, Atlas, 
1953, pp. 161-271, año 1393, cap. XVII, p. 211; «Muy alto e muy poderoso Prinçipe e Señor», Carta de Ferrando de Robledo… 
(1405-10-26, París), AGS, E, leg. K1710, nº 3 edit. en Mirot Léon: op. cit. doc. III, p. 397. 

103.   La villa de Arenas de San Pedro se encontraba bajo el señorío de Ruy López Dávalos, al menos, desde el 6 
de julio de 1394, como indica Tejero Robledo, Eduardo: «Emergencia del valle del Tiétar a fines del siglo XIV: Política 
de Ruy López Dávalos en sus cartas de villazgo», en Villas y villazgos en el Valle del Tiétar abulense (siglos XIV-XVIII). 
Madrid, Sociedad de Estudios del Valle del Tiétar, 2000, pp. 9-35, p. 23, aunque la condestablía no fue, sin embargo, 
concedida hasta el año 1399, como apunta Guerrero Navarrete, Yolanda: Proceso y sentencia contra Ruy López Dávalos, 
Condestable de Castilla. Jaén, Instituto de Estudios Giennenses, 1982, pp. 13, 15. 

104.   Troitiño Vinuesa, Miguel Ángel: Evolución histórica y cambios en la organización del territorio del valle del Tiétar 
abulense. Ávila, Institución Gran Duque de Alba de la Excma. Diputación Provincial, 1999, p. 68. La villa de Arenas y su 
tierra pasó hacia 1432 a manos del condestable don Álvaro de Luna, como dote de su segunda esposa Juana Pimentel, 
hija del conde de Benavente, como apunta Franco Silva, Alfonso: «El destino del patrimonio de don Álvaro de Luna: 
problemas y conflictos en la Castilla del siglo XV», Anuario de Estudios Medievales, 12 (1982), pp. 549-584, pp. 565-566, si bien 
parece un momento demasiado tardío para poder identificar al «Condestable» citado en el documento con don Álvaro. 

105.   Suárez Bilbao, Fernando: op. cit. p. 248. 
106.   Morales Gómez, Juan José: «Minas de hierro...», p. 266. Cabe puntualizar respecto a lo indicado por Morales 

Gómez que solo tardíamente tenemos noticia de un alquimista, de nombre Gonzalo Sánchez, vecino de Fuente de 
Cantos (Badajoz), que servía en 1502 a Isabel I, con un sueldo anual de 12.000 mrs., para «el descobrir de los mineros de 
plata e otros metales en Castilla», Domínguez Casas, Rafael: Arte y etiqueta de los Reyes Católicos. Artistas, residencias, 
jardines y bosques. Madrid, Editorial Alpuerto, 1993, p. 233.



628

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

encontraría encabezada por el referido embajador Fernando de Robledo, figura 
que hemos de suponer de la máxima confianza del monarca. 

Partiendo de la excepcionalidad que supone, para el ámbito castellano, esta 
empresa, dichas iniciativas no serían muy diferentes a las desarrolladas por 
otras cortes europeas, como la napolitana, donde el rey Renato I de Nápoles 
impulsaría en el siglo XV las prospecciones mineras en la Provenza francesa, con 
el fin de obtener capitales para financiar las guerras de Italia107, o la navarra, con 
el descubrimiento y puesta en explotación, en torno a 1340, de las minas de cobre 
y plata del valle de Arce, en el marco del impulso dado por Felipe III y Juana II de 
Evreux a la gestión de su patrimonio108. 

Aunque no es posible fijar una fecha exacta, sino solo aproximada, para esta 
iniciativa, parece sugerente poder relacionarla con las referidas reformas impulsadas 
por el monarca y la propia problemática existente sobre los metales preciosos, 
antes referida. Ello explicaría el probable objetivo de la misión: el hallazgo de minas 
de plata y, con un carácter más accesorio, de otros minerales de interés para la 
corte. Así lo sugiere la aparente decepción que produciría entre los enviados regios 
el hallazgo, en el área abulense, de minas de hierro; el interés que, en distintos 
lugares, como Colmenar Viejo (Madrid), Bustarviejo (Madrid) y Ayllón (Segovia), 
despertarían las denominadas como marcasitas argénteas y, en Navalagamella 
(Madrid), el conocido como Pozo de la Plata; o el cierto desinterés que se mostraría 
hacia el hallazgo de una veta de azul, consumo típicamente cortesano, presentado 
ante el monarca como un aliento temporal ante la ausencia de mejores resultados109. 

Aunque desconocemos los detalles sobre la organización de la misión, tenemos 
constancia de que encabezarían la expedición el embajador Fernando de Robledo y 
un tal Juan Sánchez, «fijo de Ferrán Sánchez», acompañados de varios «maestros». 
Parte de la planificación de la expedición recaería sobre uno de los nobles de la 
corte –que es referido como «el Conde»–, a quien Robledo acusa ante el rey de 
«no servir a la vuestra merced como debía» 110. 

La búsqueda de estas vetas tuvo lugar en el Sistema Central, a lo largo de las 
sierras de Gredos, Guadarrama y Ayllón. Un itinerario que nos es bien conocido en 
la actualidad gracias a los trabajos de Luis Jordá Bordehore, Octavio Puche Riart y 
Luis Felipe Mazadiego Martínez, y de Julio Sánchez Gómez111. Tal vez en la elección 

107.   Berthet, Marie-Pierre: «Pouvoir et industrie minière en Provence», en Bailly-Maître, Marie-Christine y 
Poisson, Jean-Michel (dirs.): Mines et pouvoir au Moyen Âge: actes de la table-ronde de Lyon, 15 mai 20020. Lyon, Presses 
Universitaires de Lyon, 2007, pp. 63-76, pp. 71-76.

108.   Mugueta Moreno, Iñigo: «Minería cuproargentífera en el reino de Navarra (siglo XIV)», Príncipe de Viana, 
235 (2005), pp. 405-428, pp. 407-408, 423. 

109.   «Otrosý, señor, plega saber a la vuestra merçed que la emuestra que fallamos del azul, que la tengo guardada, 
fasta que la vuestra merçed aya otros mejores nuevas, sy voluntad fuere de Dios», Carta de Fernando de Robledo al rey… 
(0000-05-01, Colmenar Viejo), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 156.

110.   Carta de Fernando de Robledo al rey… (0000-05-23, Atienza), AGS, CCA, Div., lib. 8, doc. 12.
111.   Jordá Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego Martínez, Luis Felipe: La minería…, pp. 30-33 

y Jordá Bordehore, Luis: La minería…, pp. 252-255, entre otros trabajos, y Sánchez Gómez, Julio: De minería…, vol. 
1, pp. 109-110. 



629ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

de este espacio pudo influir tanto su cercanía al ámbito de desenvolvimiento 
de la corte itinerante, cuyos movimientos se limitaban cada vez más al espacio 
comprendido entre Toledo y Valladolid, como el carácter relativamente intransitado 
de algunos de estos lugares de montaña ahora explorados. 

La misión debió de partir del entorno de Talavera de la Reina (Toledo), cuya 
tierra sería recorrida «por la vera de la sierra d’esta parte del puerto», dirigiéndose 
hacia Arenas de San Pedro (Ávila) e «por toda la tierra del Condestable» en el 
entorno de la vertiente meridional de la sierra de Gredos, a lo largo del valle del 
Tiétar, propiedad del condestable Ruy López de Ávalos, cuyo señorío se extendería 
a lo largo de 1 200 kilómetros cuadrados, incluyendo las villas de La Adrada, El 
Colmenar (actual Mombeltrán), Arenas y Candeleda112. Un territorio rico en hierro, 
hasta el punto de ser conocido en época medieval como las Ferrerías de Ávila o 
como Sexmo de las Ferrerías, con un importante centro minero en Arenas de San 
Pedro, en cuyas cercanías se encontraban minas de hierro (Los Llanos, La Tablada) 
y factorías de transformación de este mineral (Arenas, Candeleda, Mombeltrán 
y Los Llanos)113. Será, de hecho, aquí donde Fernando de Robledo indicaría que 
«nunca podimos fallar tiento alguno de ningún metal, salvo de fierro»114. 

Tras discurrir por la sierra, la expedición acabaría llegando a «Sant Martín», 
que diversos autores sugieren identificar de forma verosímil con San Martín de 

112.   Tejero Robledo, Eduardo: op. cit. p. 8; Suárez Fernández, Luis: «Auge y caída…», p. 65; Troitiño Vinuesa, 
Miguel Ángel: op. cit. pp. 66-68.

113.   Tejero Robledo, Eduardo: op. cit. pp. 26-27; Troitiño Vinuesa, Miguel Ángel: op. cit. pp. 54, 56, 59-60.
114.   Carta de Fernando de Robledo al rey… (0000-05-01, Colmenar Viejo), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 156.

Figura 2. Itinerario de la expedición organizada por el rey de Castilla para la búsqueda de 
minas en el Sistema Central. Base cartográfica Instamaps. Instituto Cartográfico y Geológico de 
Cataluña (ICGC)



630

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Valdeiglesias (Madrid)115, donde en un prado cercano encontraron «un fornillo 
de muy estraña guisa» que, en el pasado, habría servido para «fazer alquimia»116. 
Un ámbito que no debió de ser extraño a pequeñas explotaciones de metal, pues 
distintos estudios han podido localizar restos de escorias, procedentes de la 
transformación de mineral en época bajomedieval117. 

Con posterioridad, la expedición se dirigiría hacia Navalagamella (Madrid), 
donde los enviados regios se interesarían por «el foyo que dizen de la Plata», que 
debía estar cegado («está ya lo más çiego»)118. Este pozo cabría situarlo, siguiendo 
lo indicado por Jordá Bordehore, Puche Riart y Mazadiego Martínez, al sur del 
municipio, en la mina La Montañesa, «donde actualmente se halla la corta 
superior de la mina», teniendo en cuenta que «junto al emboquille de la galería 
encontramos el filón de galena más grande la explotación»119. Allí, la expedición 
pudo además observar que había sido extraído «azul». Cabría quizá relacionar 
este «azul», como ha sugerido Rocío Bruquetas Galán, con una veta de azurita 
(hidroxicarbonato de cobre)120, del que se obtendría el pigmento más empleado 
en el mundo medieval para la obtención de este color121 –usado, por ejemplo, 
en el siglo XIV en Castilla para policromar la fachada del Palacio de Pedro I 
en los Reales Alcázares de Sevilla o en la decoración miniada de los privilegios 
rodados122–, si bien no cabría descartar que este pudiera identificarse igualmente 
con alguna afloración de linarita, documentada en Navalagamella «formando 
granos y pequeñas costras cristalinas» y ocasionalmente «cristales prismáticos»123. 
Esta referencia ha sido identificada, no obstante, por Jordá Bordehore, Puche 
Riart y Mazadiego Martínez –quienes relacionan la alusión al «azul» como una 
referencia al mineral de cobre– con «la crisocola que tapiza una de las galerías 
superiores» de La Montañesa124. Al margen del mineral específico con el que se 
podría identificar esta referencia documental, nos encontraríamos ante un azul 

115.   Cf. Grañeda Miñon, Paula et alii: op. cit. p. 260; Sánchez Gómez, Julio: De minería…, vol. 1, p. 110; Jordá 
Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego Martínez, Luis Felipe: La minería…, p. 30. 

116.   Carta de Fernando de Robledo al rey… (0000-05-01, Colmenar Viejo), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 156.
117.   Grañeda Miñon, Paula et alii: op. cit. p. 250. 
118.   Carta de Fernando de Robledo al rey… (0000-05-01, Colmenar Viejo), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 156.
119.   Jordá Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego Martínez, Luis Felipe: La minería…, p. 31.
120.   Bruquetas Galán, Rocío: op. cit. p. 149. 
121.   Sobre este véase, entre otros, Pastoureau, Michel: Azul. Historia de un color. Barcelona, Ediciones Paidós 

Ibérica, 2010, p. 29 y Baez Aglio, María Isabel y San Andres Moya, Margarita: «Azurita y malaquita. Revisión de su 
terminología, empleo y aplicaciones a lo largo de la Historia», Pátina, 8 (1997), pp. 78-91. 

122.   López Cruz, Olimpia; García Bueno, Ana; Medina Flórez, Víctor Jesús: «Evolución del color en el alero 
de la fachada del rey D. Pedro I, Real Alcázar de Sevilla: aportaciones del estudio de materiales a la identificación de 
las intervenciones de restauración a lo largo de su historia», Arqueología de la Arquitectura, 8 (2011), pp. 163-178, pp. 
176-177; González, Elena: «Análisis de tres privilegios rodados», Archivo Secreto: Revista Cultural de Toledo, 4 (2008), 
pp. 290-299, pp. 294, 298. 

123.   «La Montañesa Mine, Navalagamella, Community of Madrid, Spain», Mindat.org, Hudson Institute of 
Mineralogym 1993-2020 [en línea] URL: https://www.mindat.org/gl/21991?page= [fecha de consulta 2020-02-02]; Menor 
Salván, Carlos, Anaut, Carlos J. y Jordá Bordehore, Luis. «Mineralogía de la Mina ‘La Montañesa’, Navalagamella, 
Madrid», Revista de Minerales, 2 (2010), pp 62-71, pp. 67-68.

124.   Jordá Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego Martínez, Luis Felipe: La minería…, p. 31.



631ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

«muy rico e muy bueno en quanto paresçe syn apurarlo», hasta el punto de que 
«sería tan fino como de Acre»125, en probable referencia al lapislázuli, por cuando 
dicha referencia parece ser una alusión al puerto palestino de San Juan de Acre, 
escala en el tránsito de este mineral desde Afganistán hacia la Península126. 

Tras abandonar Navalagamella, la expedición debió de recorrer ambas vertientes 
de la Sierra de Guadarrama y de Ayllón, visitando lugares como Manzanares el Real 
(Madrid), Buitrago del Lozoya (Madrid), Torrelaguna (Madrid), Hita (Guadalajara) 
y Colmenar Viejo (Madrid), desde donde Fernando de Robledo escribiría al rey 
el primero de mayo. En Colmenar, la expedición documentaba en los primeros 
días de ese mes, por un lado, un venero de cobre «mucho fino e mejor que non 
aquel de que yo fise relación a la vuestra merced que fallaron cerca de Toledo»127. 
Un metal que Julio Sánchez Gómez considera como «deficitario y cuyo hallazgo 
sería por tanto de gran interés»128. Por otro lado, en Colmenar se documentarían 
algunas vetas de las denominadas como «marcasitas argénteas» –de las que dice 
el Lapidario alfonsí que «semeja a la plata en color e en parecencia»129–, es decir, 
de arsenopirita con alto contenido en plata, cuya denominación tendría su origen, 
según Jordá Bordehore, en su «similitud con otras mineralizaciones conocidas 
con plata o simplemente por su color plateado-acerado»130. 

Estos hallazgos de cobre y de marcasitas han sido identificados por Jordá 
Bordehore, Puche Riart y Mazadiego Martínez con dos labores ubicadas en la 
vertiente meridional del colmenareño Cerro de San Pedro: una, a los márgenes 
del denominado como arroyo de los Maderones, donde las huellas de esta misión 
de Enrique III todavía serían perceptibles, en opinión de los citados autores, en la 
zona norte de la explotación, donde «se llevó a cabo un zanjón y calicata que han 
sido parcialmente tapados por trabajos posteriores»; y la otra, en el denominado 
como Cerrillo o Pocito de los Lobos, cuya apariencia actual parece responder 
principalmente a la actividad minera del siglo XVII131. 

La misión documentaba además un segundo venero de marcasitas argénteas 
en Bustarviejo (Madrid), en la vertiente sur del sector central de la Sierra de 
Guadarrama. Este venero sería identificable, según Jordá Bordehore, Puche 
Riart y Mazadiego Martínez, con las conocidas como minas de la Cuesta de la 
Plata, si bien su prolongada explotación, especialmente en el siglo XIX, impide 

125.   Carta de Fernando de Robledo al rey… (0000-05-01, Colmenar Viejo), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 156.
126.   Pérez de Vargas, Bernardo: De re metallica. Madrid, Pierres Cosin, 1569, lib. IV, cap. XIII, fol. 47v. Cf. Bruquetas 

Galan, Rocío: op. cit. p. 148. No obstante, Ricardo Córdoba de la Llave relaciona esta denominación con su forma latina, 
azurum acre, es decir, un azul fuerte o intenso. Córdoba de la Llave, Ricardo: op. cit. p. 24, nota 30.

127.   Carta de Fernando de Robledo al rey… (0000-05-23, Atienza), AGS, CCA, Div., lib. 8, doc. 12.
128.   Sánchez Gómez, Julio: De minería…, vol. 1, p. 110. 
129.   Alfonso x: «Primer lapidario», en Lapidario. Libro de las formas e imágenes que son en los cielos, edición de 

Pedro Sánchez-Prieto Borja. Madrid, Fundación José Antonio de Castro, 2014, pp 3-248, Del signo de Libra, cap. 22, p. 
150. Igualmente, sobre ésta véase Pérez de Vargas, Bernardo: op. cit. lib. III, cap. III, fol. 33r; Idem, lib. IV, cap. V, fol. 42r.

130.   Jordá Bordehore, Luis: «Apuntes…», p. 91; Jordá Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego 
Martínez, Luis Felipe: La minería…, p. 50.

131.   Idem, pp. 32-33, con referencia al mismo igualmente en Jordá Bordehore, Luis: La minería…, pp. 277-282. 



632

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

la constatación de los posibles afloramientos descubiertos en la misión, que, no 
obstante, según el primero de ellos, pudieron situarse «en la parte más alta de la 
explotación (...) aunque el venero descubierto bien podría ser el que se encuentra 
en el pozo intermedio»132. Por último, la expedición localizaría un tercer venero 
de marcasitas «en tierra de Ayllón, encima del puerto que dicen de la Vieja»133, 
que Joaquín Barrio Martín sitúa en las cercanías de El Muyo (Segovia)134, a unos 
20 km. al sur de Ayllón. En todos estos veneros de marcasitas, los enviados reales 
mandaron «faser los ensayes, mas non salió ningún metal nin plata nin otra cosa»135.

Después, la expedición continuó por la Sierra de Ayllón hacia Atienza 
(Guadalajara), «a donde desían los maestros que les parescía buena tierra»136, tal 
vez, como sugieren Jordá Bordehore, Puche Riart y Mazadiego Martínez, en la 
zona de Hiendelaencina (Guadalajara)137, donde «fasta agora tanpoco [se] falla 
aquí [veneros] como en otra parte»138. La misión se encontraba en Atienza el 23 
de mayo, desde donde Robledo escribía nuevamente al monarca dándole noticia 
de los hallazgos realizados a lo largo de las tres primeras semanas de mayo. A 
partir de esta fecha carecemos de noticias de la expedición, pero es probable que 
no tuviera continuidad, pues el sueldo de los maestros solo alcanzaba hasta fines 
de mes y estos pedían al monarca «de les querer dar licencia para ir a sus casas e 
poner recaudo en sus faziendas»139.

A pesar del empeño de los enviados del monarca, los resultados de la misión 
hubieron de ser pobres140. Parte de este fracaso se encontraría en las escasas 
capacidades técnicas de los maestros, quienes no solo fueron incapaces de «fazer 
el ensay» del azul, sino que «nunca lo vieran fazer»141, y tampoco «sopieron faser 
el ensay» del venero de cobre «mucho fino» encontrado en Colmenar Viejo142. 
Esta escasa formación llegaría al punto de que Fernando de Robledo señalaría al 
monarca que «el saber de ellos es poco para bien servir a vuestra merced en este 
caso. E, señor, ellos mesmos conoscen que saben poco a comparación de otros que 
allá quedaron, especialmente uno que llaman maestre Gueraute, que es fuerte e 

132.   Jordá Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego Martínez, Luis Felipe: La minería…, p. 33; Jordá 
Bordehore, Luis: La minería…, pp. 282-285; Idem, «Apuntes…», pp. 89-91. 

133.   Carta de Fernando de Robledo al rey… (0000-05-23, Atienza), AGS, CC, Div., lib. 8, doc. 12.
134.   Barrio Martín, Joaquín: op. cit. vol. 1, p. 57. Dicho «Puerto de la Vieja» es referido igualmente en Madoz, 

Pascual: Diccionario geográfico-estadístico-histórico de España y sus posesiones de Ultramar. Madrid, La Ilustración, 
1845-1850, 16 vols., vol. 3, p. 103. 

135.   Carta de Fernando de Robledo al rey… (0000-05-23, Atienza), AGS, CCA, Div., lib. 8, doc. 12.
136.   Ibidem.
137.   Jordá Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego Martínez, Luis Felipe: La minería…, p. 31; Jordá 

Bordehore, Luis: La minería…, p. 254.
138.   Carta de Fernando de Robledo al rey… (0000-05-23, Atienza), AGS, CCA, Div., lib. 8, doc. 12.
139.   Ibidem.
140.   Jordá Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego Martínez, Luis Felipe: La minería…, p. 31; 

Sánchez Gómez, Julio: De minería…, vol. 1, p. 110.
141.   Carta de Fernando de Robledo al rey… (0000-05-01, Colmenar Viejo), AGS, E-C, leg. 1-1-2, doc. 156.
142.   Carta de Fernando de Robledo al rey… (0000-05-23, Atienza), AGS, CCA, Div., lib. 8, doc. 12.



633ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

suficiente en todos los metales»143. Incluso, en algunos casos, como sucedería con 
el venero hallado en Bustarviejo, resulta paradójico que no llegaran a obtener plata 
en yacimientos mineros que han sido ampliamente explotados con posterioridad144. 

Esta iniciativa impulsada hipotéticamente por Enrique III tendría lugar en 
un renovado marco legislativo que, desarrollado por su padre, Juan I, habría 
pretendido impulsar el descubrimiento de minas con el fin de engrosar la hacienda 
real, atendiendo a su condición de regalía de la Corona. Este derecho de regalía 
de los soberanos a disponer de los minerales de sus reinos que se encontraran en 
terrenos privados –lo que suponía una separación de los derechos del suelo y los 
del subsuelo– debió de surgir en el área del Imperio alemán antes de los siglos 
X-XI y fue progresivamente extendida a otras áreas del Occidente medieval. Dicha 
extensión tendría probablemente conexión con los derechos regios sobre los 
tesoros ocultos y no sería ajena a la orientación de la legislación teodosiana, que 
reconocía el impuesto de un décimo sobre las minas privadas en el Bajo Imperio145. 
Así, estos aspectos consolidarían este derecho de regalía sobre minas durante 
el período medieval, que podría ser entendido, como apunta Roberto Centeno, 
como expresión de «un simple derecho de tutela y de vigilancia del príncipe» o 
de «la potestad de recaudar tributos»146. 

Los derechos regios sobre las minas aparecerían regulados en el ámbito 
castellano a través de las Siete partidas de Alfonso X147, del Fuero viejo de Castilla148 
y del Ordenamiento de Alcalá de 1348149. En este contexto, el Ordenamiento 
de Briviesca de 1387 definiría un nuevo marco regulador, dirigido a impulsar la 
explotación minera por parte de los particulares, reservando, sin embargo, para 
la Corona dos tercios de lo explotado:

«Otrosy por fazer graçia e merçet alos delos nuestros rregnos, asy fijos dalgo e perlados, com-
mo çibdades e villas dellos, es nuestra merçed por que enlos preuillejos quelos rreyes onde nos 
venimos e nos avemos dado fasta agora, rreleuamos enellos mineras de oro e de plata e de 
azogue e de otros metales, ess nuestra voluntad que de aqui adelante quales quier personas 

143.   Ibidem.
144.   Cf. Jordá Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego Martínez, Luis Felipe: La minería…, p. 33. 
145.   Sánchez Gómez, Julio: De minería…, vol. 1, pp. 79-82; Villar Palasí, José Luis: «Naturaleza y regulación de 

la concesión minera», Revista de Administración Pública, 1 (1950), pp. 79-116. 
146.   Centeno, Roberto: Principios de derecho minero. Madrid, Escuela Técnica Superior de Ingenieros de Minas; 

Fundación Gómez Pardo, 1977, pp. 14-15. 
147.   Alfonso x, Las siete partidas, partida II, título XV, ley V, t. II, pp. 137-138; Idem, partida III, título XXVIII, ley 

XI, t. II, p. 713. El pasaje ha sido analizado en diversas ocasiones, entre otras, en: Almagro Vidal, Clara: «Hombre rico, 
hombre pobre: Sobre las condiciones de la minería en el paso de la Edad Media a la Moderna en Castilla», Espacio, Tiempo 
y Forma. Serie III, Historia Medieval, 23 (2010), pp. 15-32, p. 18; Villar Palasí, José Luis: op. cit. p. 84; Bruna Vargas, 
Augusto: Evolución histórica del dominio del Estado en materia minera. Santiago de Chile, Editorial Jurídica, 1971, p. 13; 
Puche Riart, Octavio: «La obra minera del Rey Sabio y las explotaciones de su tiempo», Actas de las I Jornadas sobre 
minería y tecnología en la Edad Media Peninsular. Madrid, Fundación Hullera Vasco-Leonesa, 1996, pp. 298-304, pp. 299-300.

148.   Cf. Villar Palasí, José Luis: op. cit. p. 84; Bruna Vargas, Augusto: op. cit. p. 13.
149.   Alfonso xi: El Ordenamiento de leyes, que D. Alfonso XI hizo en las Cortes de Alcalá de Henares el año de mil 

trescientos y quarenta y ocho, edición de Ignacio Jordán de Asso y de Miguel de Manuel y Rodríguez. Madrid, Joaquín 
Ibarra, 1774, título XXXII, ley 47, p. 134, igualmente incluida en Díaz de Montalvo, Alfonso: op. cit. lib. VI, tit. I, ley VIII. 
Cf. Almagro Vidal, Clara: op. cit. p. 18; Villar Palasí, José Luis: op. cit. p. 84; Bruna Vargas, Augusto: op. cit. p. 14. 



634

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de nuestros rregnos puedan aver e cavar en sus tierras e heredades las dichas mineras o qual 
quier dellas, o en otros quales quier lugares, non faziendo perjuyzio vnos a otros en los cauar 
syn liçençia de su duenno, e que de todo lo que fallare de qual quier metal e delas mineras suso 
dichas se parta enesta manera: primera mente que toda la costa que fiziere enlo cauar o sacar, 
que se entregue enello, e lo ál que sobrare de mas, que sea la terçia parte para el quelo sacare, 
e las otras dos partes para nos»150. 

Esta medida impulsada por Juan I –que, como apunta Miguel Ángel Ladero 
Quesada, se ponía en práctica ante la «escasez de oro y plata y la necesidad de 
pagar en ambos metales la deuda contraída con el duque de Lancaster a cambio de 
su renuncia a las aspiraciones que mantenía sobre el trono castellano»151– ha sido 
relacionada con el deseo de incentivar la explotación minera, al eliminar el requisito 
de la licencia real, a cambio de entregar una parte al monarca152. Cabría pensar que 
esta iniciativa sobre las minas no sería ajena a la disposición del mismo rey, antes 
vista, sobre tesoros. Con ello, el monarca buscaría incentivar la actividad minera que 
redundara, en último término, en las rentas reales, asegurándose «grand provecho 
a nuestros rregnos, otrosy a las faziendas de los que lo fizieren, por quanto estos 
nuestros rregnos son los más preçiosos de mineras que pueden ser»153. 

Pero, además, el rey se encontraba movido probablemente, como indicaría 
el propio ordenamiento, por las iniciativas de explotación minera de plata 
desarrolladas en el Imperio alemán –probablemente en las minas argénteas de 
Bohemia, con la mina de Kutná Hora a la cabeza154– y por el conde de Prades, don 
Pedro, quien había iniciado en la década de 1340, con gran éxito, la explotación de 
este metal en el ámbito de Falset-Bellmunt del Priorat (Tarragona)155: 

150.   «Ordenamiento de peticiones de las Cortes de Bribiesca del año 1387», p. 397, nº 49, igualmente compilado 
en Díaz de Montalvo, Alfonso: op. cit. lib. VI, tit. XII, ley VIII. Cf. Almagro Vidal, Clara: op. cit. p. 18; Bruna Vargas, 
Augusto: op. cit. pp. 14-15. 

151.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: «La política monetaria….», p. 89. Como señala César Olivera Serrano, en 
este contexto, Juan I hubo incluso de recurrir a la venta de lugares y villas del patrimonio real para «enjugar el deficitario 
estado de las arcas reales», Olivera Serrano, César: «Juicio divino…», pp. 299-300. 

152.   Sánchez Gómez, Julio: De minería…, vol. 1, p. 88; Aguilar y García, Antonio: Cuestiones de derecho civil 
español minero. Madrid, Centro Editorial Góngora, s.a., p. 34; Almagro Vidal, Clara: op. cit p. 18; Ossa Bulnes, Juan 
Luis: Derecho De Minería. Santiago De Chile, Editorial Jurídica De Chile, 1999, 3ª Ed., P. 26; Puche Riart, Octavio: 
Hispania, país de los metales. Minería y metalurgia históricas en España desde sus orígenes hasta los Reyes Católicos. Huelva, 
Cátedra Atlantic Copper, 2018, p. 61. 

153.   «Ordenamiento de peticiones de las Cortes de Bribiesca del año 1387», p. 397, nº 49. La noticia acerca de 
que «nuestros rregnos son los más preçiosos de mineras que pueden ser» es probable que fuera conocida a través de 
diversas fuentes textuales, pues se trata de un tópico habitual en la historiografía medieval. Sin deseo de hacer una 
relación exhaustiva, es posible rastrear este motivo desde Sevilla, Isidoro de: Etimologías, texto latino, versión española 
y notas por José Oroz Reta y Manuel A. Marcos Caquero. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1994, lib. XIV, cap. 4, 
28, t. II, p. 186, pasando por «Cronica albeldense, II», en Gil Fernández, Juan et alii (eds.): Crónicas Asturianas: Crónica 
de Alfonso III (Rotense y «A Sebastián»). Crónica Albendese (y «Profética»). Oviedo, Universidad de Oviedo, 1985, p. 224 o 
Jiménez de Rada, Rodrigo: Historia de los hechos de España, introducción, traducción, notas e índices de Juan Fernández 
Valverde. Madrid, Alianza Editorial, 1989, cap. XXI, p. 149 hasta Victorio, Juan (ed.): Poema de Fernán González. Madrid, 
Cátedra, 2010, coplas 150-151, p. 77.

154.   Graulau, Jeannette: The Underground Wealth of Nations: on the Capitalist Origins of Silver Mining, A.D. 1150-
1450. New Haven, Yale University Press, 2019, pp. 86-102. 

155.   Las explotaciones del conde de Prades son estudiadas por Martínez Elcacho, Albert: «La explotación de 
la plata en el condado de las montañas de Prades (Tarragona) durante la Baja Edad Media», en Minería y metalurgia 
históricas en el sudoeste europeo. Madrid, Sociedad Española para la Defensa del Patrimonio Geológico y Minero; 
Sociedad Española de Historia de la Arqueología, 2005, pp. 357-363. 



635ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

«E otrosy saberan que por algunas graçias semejantes que es esta que fizieron los enperadores 
de Alimania, son muy rricos los sennores de Alimania e los enperadores han grande provecho 
dello. Otrosy en la semejante franqueza desta que nos agora damos, quel conde de Pradas en su 
condado, do era un condado que valía diez mill florines de rrenta, trocó el infante don Pedro el 
condado de Anperias por el que valia veynte mill florines, e se aprovechó tanto de las mineras que 
avía en el dicho condado, que valia oy más de treynta mill florines de rrenta sacadas las costas»156.

5.	CONCLUSIÓN

Las iniciativas aquí estudiadas relativas a la exploración de minas y la búsqueda 
de un tesoro por el rey de Castilla, que proponemos identificar con la figura de 
Enrique III, cabría insertarlas en la compleja problemática fiscal, económica 
y política del tránsito del trescientos al cuatrocientos. Un contexto marcado 
por una escasez de plata y oro, y por las iniciativas en materia fiscal puestas en 
marcha por Juan I de Castilla, quien habría buscado nuevas fuentes de renta en 
un contexto de crisis política y económica. A estas iniciativas impulsadas por 
el rey don Juan se le sumarían los nuevos ejes desarrollados por la acción regia 
de su hijo Enrique III a partir de su acceso pleno al poder, una vez declarada su 
mayoría de edad el 2 de agosto de 1393, que se orientarían a la restauración de la 
monarquía, con una manifestación particular en la aplicación de la justicia157. Así, 
la recuperación de rentas o el deseo de no imponer tributos excesivos sobre su 
pueblo parecen haber sido dos objetivos fundamentales de una política, sin duda, 
más amplia sobre la que se construiría la imagen del «mui temido i justiciero 
rei don Enrique de dulze memoria»158, tal como se presentaría en el epitafio del 
monarca en la Capilla de Reyes Nuevos de la catedral de Toledo.

Ambos proyectos muestran adicionalmente el interés que para el estudio de la 
política fiscal de las monarquías medievales tienen iniciativas que, como la búsqueda 
de tesoros o de vetas de metal, escaparían a la política tributaria propiamente 
dicha. No obstante, a pesar del aparente interés de la realeza por estas fuentes de 
renta, el desarrollo de esta serie de iniciativas en torno a la búsqueda de tesoros y 
minas tuvo un impacto mínimo e insignificante en la hacienda real, debido a sus 
escasos resultados. Estos pobres resultados convertirían estas misiones, como han 
señalado respectivamente Ladero Quesada y MacKay, en empresas pertenecientes 
«al terreno de la fantasía»159 y en «remedios un poco ingenuos»160. 

156.   «Ordenamiento de peticiones de las Cortes de Bribiesca del año 1387», p. 397, nº 49.
157.   Suárez Fernández, Luis: «Nobleza y monarquía…», p. 323; Mitre Fernández, Emilio: «Mecanismos 

institucionales y poder real en la Castilla de Enrique III», En la España Medieval, 1 (1980), pp. 317-328, pp. 325-328. 
158.   Arco y Garay, Ricardo del: Sepulcros de la Casa Real de Castilla. Madrid, Artes Gráficas Ibarra, 1954, p. 327.
159.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: «La Hacienda Real…», p. 181. 
160.   Mackay, Angus: «Las Cortes de Castilla y León y la Historia monetaria», Las Cortes de Castilla y León en la 

Edad Media. Actas de la primera etapa del Congreso científico sobre la Historia de las Cortes de Castilla y León, Burgos 30 
de septiembre a 3 de octubre de 1986. Valladolid, Cortes de Castilla y León, 1988, vol. 1, pp. 375-426, p. 401. 



636

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

No obstante, ambos proyectos serían una buena muestra del papel que 
los condicionantes morales y religiosos tendrían en las iniciativas fiscales, 
como consecuencia de las advertencias que los monarcas recibirían sobre su 
responsabilidad moral en la imposición de tributos161. Un indicio, en definitiva, de 
los posibles vínculos existentes entre las admoniciones de la literatura especular 
y las políticas fiscales de la monarquía, en una línea –cuyas intenciones no son 
siempre fáciles de desentrañar– que no debió de ser extraña a otros reinos del 
Occidente medieval162. 

161.   Brown, Elizabeth A. R.: «Taxation and Morality in the Thirteenth and Fourteenth Centuries: Conscience and 
Political Power and the Kings of France», French Historical Studies, 8 (1973), pp. 1-28, pp. 8-9. 

162.   Idem, pp. 9-28; Scordia, Lydwine: op. cit. pp. 309-326. 



637ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

BIBLIOGRAFÍA

Aguilar y García, Antonio: Cuestiones de derecho civil español minero. Madrid, Centro 
Editorial Góngora, s.a. 

Alarcón, Juan de: Libro del regimiento de los señores, edición y estudio de María del Carmen 
Pastor Cuevas; prólogo de Luis Álvarez Gutiérrez. Madrid, Revista Agustiniana, 2000.

Alfonso X: Primera crónica general de España, editada por Ramón Menéndez Pidal; con un 
estudio actualizado de Diego Catalán. Madrid, Editorial Gredos, 1977, 2 vols.

Alfonso X: General estoria. Cuarta parte, edición de Pedro Sánchez-Prieto Borja. Alcalá de 
Henares, Universidad de Alcalá, 2002 (corde).

Alfonso X: «Libro de las formas e imágenes que son en los cielos», en Lapidario. Libro de 
las formas e imágenes que son en los cielos, edición de Pedro Sánchez-Prieto Borja. Madrid, 
Fundación José Antonio de Castro, 2014, pp. 327-392.

Alfonso X: «Primer lapidario», en Lapidario. Libro de las formas e imágenes que son en los 
cielos, edición de Pedro Sánchez-Prieto Borja. Madrid, Fundación José Antonio de Castro, 
2014, pp. 3-248.

Alfonso XI: El Ordenamiento de leyes, que D. Alfonso XI hizo en las Cortes de Alcalá de Henares 
el año de mil trescientos y quarenta y ocho, edición de Ignacio Jordán de Asso y de Miguel 
de Manuel y Rodríguez. Madrid, Joaquín Ibarra, 1774.

Almagro Vidal, Clara: «Hombre rico, hombre pobre: Sobre las condiciones de la minería en 
el paso de la Edad Media a la Moderna en Castilla», Espacio, Tiempo y Forma. Serie III, 
Historia Medieval, 23 (2010), pp. 15-32.

Amatucci, Andrea: «Los fundamentos del principio de capacidad contributiva en el 
pensamiento de Santo Tomás de Aquino», en Bravo Arteaga, Juan Rafael: De Aristóteles a 
Santo Tomás: ideas políticas y jurídicas, proyección en el derecho tributario. Bogotá, Editorial 
Universidad del Rosario, 2019, 2ª ed., pp. 107-142. 

Antón Valle, Nicasio: El minero español. Madrid, Librería de Sojo, 1841.
Aquino, Tomás de: «De Regno ad regem Cypri», en Opera Omnia. Tomus 42. Roma, Editori 

di San Tommaso, 1979, pp. 421-471.
Aragó, Antonio M.: «Licencias para buscar tesoros en la Corona de Aragón», en Martínez 

Ferrando, archivero: Miscelánea de estudios dedicados a su memoria. Barcelona, Asociación 
Nacional de Bibliotecarios, Archiveros y Arqueólogos, 1968, pp. 7-21.

Arco y Garay, Ricardo del: Sepulcros de la Casa Real de Castilla. Madrid, Artes Gráficas 
Ibarra, 1954.

Arias Bonet, Juan Antonio (ed.): Lo Codi en castellano, según los manuscritos 6416 y 10816 de 
la Biblioteca Nacional. Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1984.

Aristóteles: Política, introducción, traducción y notas de Carlos García Gual y Aurelio Pérez 
Jiménez. Madrid, Alianza Editorial, 2015.

Baez Aglio, María Isabel y San Andres Moya, Margarita: «Azurita y malaquita. Revisión de 
su terminología, empleo y aplicaciones a lo largo de la Historia», Pátina, 8 (1997), pp. 78-91.

Barrio Martín, Joaquín: La II Edad del Hierro en Segovia, (Tesis doctoral inédita), Universidad 
Autónoma de Madrid, Facultad de Filosofía y Letras, Departamento de Prehistoria y 
Arqueología, Madrid, 1989, 5 vols. 

Beceiro Pita, Isabel: «El escrito, la palabra y el gesto en las tomas de posesión señoriales», 
Studia Historica. Historia Medieval, 12 (1994), pp. 53-82.

Benito Ruano, Eloy: «Búsqueda de tesoros en la España medieval», en Rosa, Luigi de (ed.): 
Studi in memoria di Federigo Melis. Nápoles, Giannini Edit., 1978, 5 vols., vol. 3, pp. 177-192.



638

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Berthet, Marie-Pierre: «Pouvoir et industrie minière en Provence», en Bailly-Maître, 
Marie-Christine y Poisson, Jean-Michel (dirs.): Mines et pouvoir au Moyen Âge: actes de la 
table-ronde de Lyon, 15 mai 20020. Lyon, Presses universitaires de Lyon, 2007, pp. 63-76.

Briquet, Charles-Moïse: Les filigranes: dictionnaire historique des marques du papier des leur 
apparition vers 1282 jusqu’au 1600 avec 39 figures dans le texte et 16112 fac-similes de filigrana. 
Génova, W. Kundig et Fils, 1907, 4 vols.

Brown, Elizabeth A. R.: «Taxation and Morality in the Thirteenth and Fourteenth Centuries: 
Conscience and Political Power and the Kings of France», French Historical Studies, 8 
(1973), pp. 1-28. 

Bruna Vargas, Augusto: Evolución histórica del dominio del Estado en materia minera. Santiago 
de Chile, Editorial Jurídica, 1971.

Bruquetas Galán, Rocío: «Azul fino de pintores: obtención, comercio y uso de la azurita 
en la pintura española», en In sapientia libertas: escritos en homenaje al profesor Alfonso E. 
Pérez Sánchez. Madrid, Museo Nacional del Prado; Sevilla, Fundación Focus-Abengoa, 
2007, pp. 148-157.

Burgos, (fray) Vicente de: Traducción de «El Libro de Propietatibus Rerum» de Bartolomé 
Anglicus, edición de M.ª Teresa Herrera y M.ª Nieves Sánchez. Salamanca, Universidad 
de Salamanca, 1999 (corde).

Cañas Gálvez, Francisco de Paula: El itinerario de la corte de Juan II de Castilla (1418-1454). 
Madrid, Sílex, 2007.

Cancionero de Juan Alfonso de Baena, edición y estudio de Brian Dutton y Joaquín González 
Cuenca. Madrid, Visor Libros, 1993.

Cascales, Francisco de: Discursos históricos de la muy noble y muy leal ciudad de Murcia y su 
Reino. Murcia, Francisco Benedito, 1775.

Castillo de Bobadilla, Jerónimo: Política para corregidores y señores de vasallos. Medina del 
Campo, Cristoval Lasso y Francisco García, 1608.

Castillo, Julián del: Historia de los reyes godos que vinieron de la Scythia de Europa contra el 
Imperio romano, y a España: con sucession dellos, hasta los catolicos reyes Don Fernando y 
Doña Isabel. Madrid, Luis Sánchez, 1624.

Cátedra García, Pedro M.: «Oratoria política y modelo de propaganda. La Oración de Juan 
Díaz de Alcocer en la proclamación de Isabel la Católica (1474)», Atalaya. Revue d’Études 
Médiévales Romanes, 11 (2009) [en línea]. URL:<http://atalaya.revues.org/576>.

Cátedra García, Pedro M.: Sermón, sociedad y literatura en la Edad Media. San Vicente Ferrer 
en Castilla (1411-1412). Valladolid, Junta de Castilla y León, 1994.

Centeno, Roberto: Principios de derecho minero. Madrid, Escuela Técnica Superior de 
Ingenieros de Minas; Fundación Gómez Pardo, 1977.

Chinchilla, Pedro de: Exhortación o información de buena y sana doctrina. Carta y Breve 
compendio, introducción, edición y notas de David Nogales Rincón. Valencia, Publicacions 
de la Universitat de València, 2018.

Cooper, Edward y Mirete Mayo, Salvador: La mitra y la roca: Intereses de Alfonso Carrillo, 
arzobispo de Toledo, en la Ribera del Ebro. Toledo, Diputación Provincial de Toledo, 2001.

Córdoba de la Llave, Ricardo: «Un recetario técnico castellano del siglo XV: el manuscrito 
H490 de la Facultad de Montpellier», En la España Medieval, 28 (2005), pp. 7-48.

Córdoba, Martín de: Compendio de la Fortuna, estudio preliminar, edición y notas de Fernando 
Rubio Álvarez. El Escorial, Real Monasterio de El Escorial, 1958.

Córdoba, (fray) Martín de: Jardín de nobles doncellas, edición crítica y estudio de Harriet 
Goldberg. Chapel Hill, U.N.C. Department of Romance Language, 1974.

http://atalaya.revues.org/576


639ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

Cortázar, Daniel de: «Descripción física y geológica de la provincia de Segovia», Boletín de 
la Comisión del Mapa Geológico de España, 17 (1890), pp. 1-235.

Cortes de los antiguos reinos de Castilla y León. Madrid, Real Academia de la Historia, 1861-
1903, 5 vols.

Covarrubias, Sebastián de: Tesoro de la lengua castellana o española. Madrid, Luis Sánchez, 1611.
«Crónica albeldense, II», en Gil Fernández, Juan et alii (eds.): Crónicas Asturianas: Crónica de 

Alfonso III (Rotense y «A Sebastián»). Crónica Albendese (y «Profética»). Oviedo, Universidad 
de Oviedo, 1985.

Crónica de Juan II de Castilla, edición de Juan de Mata Carriazo y Arroquia. Madrid, Real 
Academia de la Historia, 1982.

Díaz de Games, Gutierre: El Victorial, edición de Rafael Beltrán Llavador. Madrid, Taurus, 2000.
Díaz de Montalvo, Alfonso: Ordenanzas reales de Castilla. Sevilla, Meinardo Ungut y 

Estanislao Polono, 1492.
Díez Garretas, María Jesús y Diego Lobejón, María Wenceslada de (eds.): Un cancionero 

para Alvar García de Santamaría. «Diversas virtudes y vicios» de Fernán Pérez de Guzmán. 
Valladolid, Universidad de Valladolid, 2000.

Dios, Salustiano de: El Consejo Real de Castilla (1385-1522). Madrid, Centro de Estudios 
Constitucionales, 1982.

Domínguez Casas, Rafael: Arte y etiqueta de los Reyes Católicos. Artistas, residencias, jardines 
y bosques. Madrid, Editorial Alpuerto, 1993.

Domínguez López, Esther: «Las pretensiones fiscales sobre los tesoros: Derecho romano y 
código civil», en El derecho de familia y los derechos reales en la romanística española (1940-
2000). Huelva, Universidad de Huelva, 2001, pp. 369-380.

Don Juan Manuel: Libro infinido, edición de Carlos Mota. Madrid, Cátedra, 2003.
Enríquez del Castillo, Diego: Crónica de enrique IV, edición de Aureliano Sánchez Martín. 

Valladolid, Universidad de Valladolid, 1994.
Escavias, Pedro de: Repertorio de príncipes de España y obra poética del Alcalde Pedro Escavias, 

edición de Michel Garcia. Jaén, Instituto de Estudios Giennenses del CSIC; Diputación 
Provincial de Jaén, 1972.

Ferro, Jorge Norberto: «Más sobre Ayala narrador en la Crónica de Enrique III», Letras: 
Revista de la Facultad de Filosofía y Letras de la Pontificia Universidad Católica Argentina 
Santa María de los Buenos Aires, 72 (2015), pp. 115-120.

Franco Silva, Alfonso: «El destino del patrimonio de don Álvaro de Luna: problemas y 
conflictos en la Castilla del siglo XV», Anuario de Estudios Medievales, 12 (1982), pp. 549-584.

García de Castrojeriz, Juan: Glosa castellana al «Regimiento de Príncipes» de Egidio Romano, 
edición, estudio preliminar y notas de Juan Beneyto Pérez. Madrid, Centro de Estudios 
Políticos y Constitucionales, 2005, 2ª ed.

García de Diego, Vicente: Antología de leyendas de la literatura universal. Barcelona [etc.], 
Editorial Labor, 1958, 2 vols.

García, Michel (ed.): Crónica anónima de Enrique III: edición comentada del Ms. II/755 de la 
Real Biblioteca. Madrid, Marcial Pons Historia, 2013.

Gibert y Sánchez de la Vega, Rafael: «La adquisición del tesoro en el antiguo Derecho 
español», en Programa de Historia del Derecho español para el curso 1958-1959. Granada, 
Universidad de Granada, 1958.

Gómez Redondo, Fernando: Historia de la prosa medieval castellana. III. Los orígenes del 
humanismo. El marco cultural de Enrique III y Juan II. Madrid, Ediciones Cátedra, 2002.

González Álvarez, Ignacio: El Rimado de Palacio: una visión de la sociedad entre el testimonio 
y el tópico. Vitoria, Diputación Foral de Álava, 1990.



640

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Gonzalez Carvajal, Tomás: Registro y relación general de minas de la Corona de Castilla. 
Madrid, Miguel de Burgos, 1832, 2 vols.

González Dávila, Gil: Historia de la vida y hechos del rey don Henrique tercero de Castilla. 
Madrid, Francisco Martínez, 1638.

González, Elena: «Análisis de tres privilegios rodados», Archivo Secreto: Revista Cultural de 
Toledo, 4 (2008), pp. 290-299.

Grañeda Miñon, Paula et alii: «La minería medieval al sur del Sistema Central: Madrid y 
su entorno», Actas de las I Jornadas sobre minería y tecnología en la Edad Media Peninsular. 
Madrid, Fundación Hullera Vasco-Leonesa, 1996, pp. 240-273.

Graulau, Jeannette: The Underground Wealth of Nations: on the Capitalist Origins of Silver 
Mining, A.D. 1150-1450. New Haven, Yale University Press, 2019.

Guerrero Navarrete, Yolanda: Proceso y sentencia contra Ruy López Dávalos, Condestable 
de Castilla. Jaén, Instituto de Estudios Giennenses, 1982.

Guillén de Segovia, Pero: Obra poética, edición de Carlos Moreno Hernández. Madrid, 
Fundación Universitaria Española, 1989.

Haro Cortés, Marta: «Una nueva colección de sentencias: Proverbios o sentencias breves 
espirituales y morales», Revista de Literatura Medieval, 13/1 (2001), pp. 9-43.

Heras Sánchez, Gustavo Raúl de las: «Adquisición del tesoro en el Fuero de Cuenca: bases 
romanas y evolución posterior», Actas del II Congreso Internacional y V Iberoamericano de 
Derecho Romano. Los derechos reales. Madrid, Edisofer, 2001, pp. 53-71.

Iannuzzi, Isabella: El poder de la palabra en el siglo XV: fray Hernando de Talavera. Valladolid, 
Junta de Castilla y León, 2009. 

Isenmann, Eberhard: «Medieval and Renaissance Theories of State Finance», en Bonney, 
Richard (ed.), Economic Systems and State Finance. Oxford, Clarendon Press, 1995, pp. 21-52. 

Jardin, Jean-Pierre: «Le Roi anecdotique: Henri III de Castille et le Sumario del Despenser», 
Mélanges de la Casa de Velázquez, 31 (1995), pp. 223-248.

Jiménez de Rada, Rodrigo: Historia de los hechos de España, introducción, traducción, notas 
e índices de Juan Fernández Valverde. Madrid, Alianza Editorial, 1989.

Jiménez, Ramón et alii: «Madrid. La minería metálica desde 1417 hasta nuestros días», 
Bocamina, 14 (2004), pp. 52-89.

Jordá Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego Martínez, Luis Felipe: La 
minería de los metales y la metalurgia en Madrid (1417-1983). Madrid, Instituto Geológico 
y Minero de España, 2005.

Jordá Bordehore, Luis, Puche Riart, Octavio y Mazadiego Martínez, Luis Felipe: «La 
historia de las minas de plata de Bustarviejo», en Minería y metalurgia históricas en el 
sudoeste europeo. Madrid, Sociedad Española para la Defensa del Patrimonio Geológico 
y Minero; Sociedad Española de Historia de la Arqueología, 2005, pp. 413-419.

Jordá Bordehore, Luis: «Apuntes para el estudio de la minería y metalurgia de la plata en 
Bustarviejo, Madrid (1417-1867)», Madrid: Revista de Arte, Geografía e Historia, 6 (2004), 
pp. 89-108.

Jordá Bordehore, Luis: La minería de los metales en la provincia de Madrid: patrimonio minero 
y puesta en valor del espacio subterráneo (Tesis doctoral inédita), Universidad Politécnica 
de Madrid, E.T.S.I. Minas, Departamento de Ingeniería Geológica, 2008 [en línea] URL: 
<http://oa.upm.es/2061/>.

«La Montañesa Mine, Navalagamella, Community of Madrid, Spain», Mindat.org, 
Hudson Institute of Mineralogym 1993-2020 [en línea] URL: <https://www.mindat.org/
gl/21991?page=> [fecha de consulta 2020-02-02].

http://oa.upm.es/2061/
https://www.mindat.org/gl/21991?page=
https://www.mindat.org/gl/21991?page=


641ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «La política monetaria en la Corona de Castilla (1369-1497)», 
En la España Medieval, 11 (1988), pp. 79-124.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: Fiscalidad y poder real en Castilla (1252-1369). Madrid, 
Editorial Complutense, 1993. 

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «La Hacienda Real de Castilla (1369-1429)», en La Hacienda 
Real de Castilla (1369-1504). Madrid, Real Academia de la Historia, 2009, pp. 401-504.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Monedas y política monetaria en la Corona de Castilla 
(siglos XIII al XV)», en Moneda y monedas en la Europa medieval (siglos XII-XV). Pamplona, 
Gobierno de Navarra, 2000, pp. 129-178.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Fray Gonzalo de Arredondo, cronista de Enrique III, Juan 
II y Enrique IV de Castilla: texto inédito», Medievalismo: Boletín de la Sociedad Española 
De Estudios Medievales, 16 (2006), Pp. 271-288.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «La Hacienda Real de Castilla en el siglo XV», en La Hacienda 
Real de Castilla (1369-1504). Madrid, Real Academia de la Historia, 2009, pp. 1-400.

Libro de caballero Zifar, edición, introducción y notas de Joaquín González Muela. Madrid, 
Castalia, 1982.

Libro de los cien capítulos (Dichos de sabios en palabras breves e conplidas), edición, estudio 
introductorio y notas de Marta Haro Cortés. Madrid, Iberoamericana; Fráncfort del 
Meno​, Vervuert, 1998.

López Cruz, Olimpia; García Bueno, Ana; Medina Flórez, Víctor Jesús: «Evolución del 
color en el alero de la fachada del rey D. Pedro I, Real Alcázar de Sevilla: aportaciones del 
estudio de materiales a la identificación de las intervenciones de restauración a lo largo 
de su historia», Arqueología de la Arquitectura, 8 (2011), pp. 163-178.

López de Ayala, Pedro: «Crónica del rey don Enrique, tercero de Castilla e de León», en 
Crónicas de los reyes de Castilla. II, colección ordenada por Cayetano Rosell. Madrid, Atlas, 
1953, pp. 161-271.

López de Ayala, Pedro: «Crónica del rey don Pedro», en Crónicas de los reyes de Castilla. I, 
colección ordenada por Cayetano Rosell. Madrid, Atlas, 1953, pp. 393-593.

López De Ayala, Pedro: Rimado de palacio, edición de Germán Orduna. Madrid, Editorial 
Castalia, 1987.

López De Ayala, Pedro: Caýda de príncipes, edición de Isabella Scoma. Mesina, La Grafica 
Editoriale, 1993.

López Rodríguez, Carlos (ed.): Epistolari de Ferran I d’Antequera amb els infants d’Aragó i le 
reina Elionor (1413-1416). Valencia, Universitat de València, 2004.

Lozano, Cristóbal, Los Reyes Nuevos de Toledo. Valencia, Juan Bautista Ravanals, 1698.
Mackay, Angus: «Las Cortes de Castilla y León y la Historia monetaria», Las Cortes de Castilla 

y León en la Edad Media. Actas de la primera etapa del Congreso científico sobre la Historia 
de las Cortes de Castilla y León, Burgos 30 de septiembre a 3 de octubre de 1986. Valladolid, 
Cortes de Castilla y León, 1988, vol. 1, pp. 375-426.

Mackay, Angus: Moneda, precios y política en la Castilla del siglo XV. Granada, Universidad 
de Granada; Sevilla, Universidad de Sevilla, 2006.

Mariana, Juan de: Historia general de España. Toledo, Pedro Rodríguez, 1601.
Marín Sánchez, Ana María (ed.): «Castigos de Sancho IV»: versión extensa (Ms. BNE 6559). 

San Millán de la Cogolla: CILENGUA, 2017.
Marín Sánchez, Tomás (dir.): Paleografía y diplomática. I. Madrid, Universidad Nacional de 

Educación a Distancia, 2008, 14ª reimpresión.
Marín, Juan: Príncipe cathólico. Madrid, Gabriel del Barrio, 1720.



642

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Martínez De Toledo, Alfonso: Atalaya de las Corónicas, edición de James B. Larkin. Madrid, 
Hispanic Seminary of Medieval Studies, 1983.

Martínez Elcacho, Albert: «La explotación de la plata en el condado de las montañas de 
Prades (Tarragona) durante la Baja Edad Media», en Minería y metalurgia históricas en el 
sudoeste europeo. Madrid, Sociedad Española para la Defensa del Patrimonio Geológico 
y Minero; Sociedad Española de Historia de la Arqueología, 2005, pp. 357-363.

Memorias de Don Enrique IV de Castilla. Tomo II: contiene la colección diplomática del mismo 
rey. Madrid, Real Academia de la Historia, 1913.

Menor Salván, Carlos, Anaut, Carlos J. y Jordá Bordehore, Luis. «Mineralogía de la 
Mina ‘La Montañesa’, Navalagamella, Madrid», Revista de Minerales, 2 (2010), pp. 62-71.

Mirot, Léon: «L’enlèvement du Dauphin et le premier conflit entre Jean sans Peur et Louis 
d’Orléans (juillet-octobre 1405) (suite et fin)», Revue des Questions Historiques, 96 (1914), 
pp. 369-419.

Mitre Fernández, Emilio: Evolución de la nobleza en Castilla bajo Enrique III (1396-1406). 
Valladolid, Universidad de Valladolid, 1968.

Mitre Fernández, Emilio: «Cortes y política económica de la Corona de Castilla bajo 
Enrique III», Cuadernos de Historia. Anexos de la Revista Hispania, 6 (1975), pp. 391-416.

Mitre Fernández, Emilio: «Mecanismos institucionales y poder real en la Castilla de Enrique 
III», En la España Medieval, 1 (1980), pp. 317-328.

Mitre Fernández, Emilio: «La formación de la imagen del rey en la historiografía castellana 
del siglo XV: Enrique III de Trastámara», XVII Congreso Internacional de Ciencias Históricas. 
II. Sección cronológica. Metodología: la biografía histórica. Madrid, Comité Español de 
Ciencias Históricas, 1992, pp. 1131-1138.

Mitre Fernández, Emilio: Una muerte para un rey. Enrique III de Castilla. Valladolid, 
Universidad de Valladolid; Ámbito, 2001.

Mitre Fernández, Emilio: «1400: una coyuntura para la Corona de Castilla y el Occidente 
europeo», en Poder y sociedad en la Baja Edad Media hispánica: estudios en homenaje al 
profesor Luis Vicente Díaz Martín. Valladolid, Universidad de Valladolid, 2002, vol. 2, pp. 
855-868.

Montagut, Tomás de: «De aestimo. La doctrina del ius commune sobre la causa formal de 
los tributos», Revista Chilena de Historia del Derecho, 22/1 (2010), pp. 261-274.

Montes Bru, Rafael: El tesoro como objeto de derechos reales, (Tesis doctoral inédita), 
Universidad de Granada, Facultad de Derecho, 1980.

Mugueta Moreno, Iñigo: «Minería cuproargentífera en el reino de Navarra (siglo XIV)», 
Príncipe de Viana, 235 (2005), pp. 405-428.

Nieremberg, Juan Eusebio: «Virtud coronada», en Obras Philosóphicas. Madrid, Imprenta 
Real, 1664, t. III, fols. 230r-275v.

Nieto Soria, José Manuel: Fundamentos ideológicos del poder real en Castilla. Madrid, 
eudema, 1988.

Nogales Rincón, David, «Duelo, luto y comunicación política en la Castilla trastámara», 
Edad Media: Revista de Historia, 17 (2016), pp. 327-350.

Nogales Rincón, David: «Pater patriae. Recepción de una fórmula política romana en la 
Castilla bajomedieval», Cahiers d’Études Hispaniques Médiévales, 43 (2020), pp. 207-238.

Olivera Serrano, César: «Devociones regias y proyectos políticos: los comienzos del 
monasterio de San Benito el Real de Valladolid (1390- 1430)», Anuario de Estudios Medievales, 
43/2 (2013), pp. 799-832.



643ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

Olivera Serrano, César: «Juicio divino y reparación regia: Juan I de Castilla y Beatriz de 
Portugal», en Beceiro Pita, Isabel (coord.): La espiritualidad y la configuración de los reinos 
ibéricos (siglos XII-XV). Madrid, Dykinson, 2018, pp. 281-320.

Ortego Rico, Pablo: «Justificaciones doctrinales de la soberanía fiscal regia en la baja Edad 
Media castellana», En la España Medieval, 32 (2009), pp. 113-138. 

Ortego Rico, Pablo: «Las riquezas de la Iglesia al servicio del poder monárquico: los 
empréstitos eclesiásticos en la Castilla del siglo XV», En la España Medieval, 35 (2012), 
pp. 145-176.

Ortego Rico, Pablo: «Guerra y paz como fundamentos legitimadores de la exacción fiscal: 
teoría y práctica (siglos XIII-XV)», en Arranz Guzmán, Ana, Rabadé Obradó, María del 
Pilar y Villarroel González, Óscar (coords.): Guerra y paz en la Edad Media. Madrid, 
Sílex Ediciones, 2013, pp. 67-108. 

Ortego Rico, Pablo: «Pedido regio y repartimientos en Castilla aproximación a partir del 
ejemplo del arzobispado de Toledo (1399-1476)», Baética: Estudios de Arte, Geografía e 
Historia, 36-37 (2014-2015), pp. 119-156.

Ortego Rico, Pablo: «Riqueza, liberalidad y bien común: legitimidad y memoria política 
del tesoro real en Castilla (siglos XIII-XV)», Anuario de Estudios Medievales, 50/1 (2020), 
pp. 293-321.

Ossa Bulnes, Juan Luis: Derecho de minería. Santiago de Chile, Editorial Jurídica de Chile, 
1999, 3ª ed.

Pastoureau, Michel: Azul. Historia de un color. Barcelona, Ediciones Paidós Ibérica, 2010.
Paz, Julián: Diversos de Castilla. Cámara de Castilla (972-1716). Madrid, Archivo General de 

Simancas, 1969.
Pedrós Ciurana, María Luisa: «El moro y el tesoro. Siguiendo las pistas del musulmán en la 

Valencia del siglo XVIII», en Franco Llopis, Borja et alii (eds.): Identidades cuestionadas: 
Coexistencia y conflictos interreligiosos en el Mediterráneo (SS. XIV-XVIII). Valencia, Universitat 
de València, 2016, pp. 189-202.

Pérez de Guzmán, Fernán: Mar de historias, nota preliminar por Joaquín Rodríguez Arzúa. 
Madrid, Atlas, 1944.

Pérez de Guzmán, Fernán: Generaciones y semblanzas, edición de José Antonio Barrio. 
Madrid, Ediciones Cátedra, 1988.

Pérez de Vargas, Bernardo: De re metallica. Madrid, Pierres Cosin, 1569.
Pérez del Barrio, Gabriel: Secretario y Consejero de señores y ministros. Madrid, Francisco 

García de Arroyo, 1645.
Pérez, Joseph: Los judíos en España. Madrid, Marcial Pons Ediciones de Historia, 2005.
Pérez, Martín: Libro de las confesiones. Una radiografía de la sociedad española medieval, edición 

crítica, introducción y notas por Antonio García y García, Bernardo Alonso Rodríguez y 
Francisco Cantelar Rodríguez. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 2002.

Pomini, Renzo: La «causa impositionis» nello svolgimento storico della dottrina finanziaria. 
Milán, A. Giuffrè, 1951. 

Pseudo-Aristóteles: Poridat de las poridades, edición de Lloyd A. Kasten. Madrid, Imp. 
Aguirre, 1957.

Pseudo-Aristóteles: Secreto de los secretos (Ms. BNM 9428), edición, introducción y notas 
de Hugo Óscar Bizzarri. Buenos Aires, SECRIT, 1991.

Puche Riart, Octavio: «La obra minera del Rey Sabio y las explotaciones de su tiempo», 
Actas de las I Jornadas sobre minería y tecnología en la Edad Media Peninsular. Madrid, 
Fundación Hullera Vasco-Leonesa, 1996, pp. 298-304.



644

David Nogales Rincón ﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Puche Riart, Octavio: «Algunos datos para la historia de la minería en la provincia de Soria», 
Revista de Soria, 90 (2015), pp. 3-26.

Puche Riart, Octavio: Hispania, país de los metales. Minería y metalurgia históricas en España 
desde sus orígenes hasta los Reyes Católicos. Huelva, Cátedra Atlantic Copper, 2018.

Pulgar, Fernando de: Claros varones de Castilla, edición de Miguel Ángel Pérez Priego. 
Madrid, Cátedra, 2007.

Pulgar, Fernando de: «VIII. Las Coplas de Mingo Revulgo glosadas por Fernando de Pulgar», 
en Paolini, Devid (ed.): Las «Coplas de Mingo Revulgo». Salamanca, Ediciones Universidad 
de Salamanca, 2015, pp. 345-410.

Ramírez de Villaescusa, Alonso: Directorio de príncipes (HSA MS HC: 371/164), edición de 
Robert Brian Tate. Exeter, University of Exeter, 1977.

Represa, Amando (dir.): La minería hispana e iberoamericana. Vol. V. Índice de documentación 
sobre minas (1316-1832). León, Cátedra de San Isidoro, 1970.

Ribadeneira, Pedro de: Tratado de la religión y virtudes que debe tener el príncipe cristiano. 
Amberes, Imprenta Palatiniana, 1597.

Rodríguez de Almela, Diego: Compendio historial, edición, estudio y notas de Concepción 
Armenteros Lizana. Murcia, Asamblea Regional de Murcia; Real Academia Alfonso X el 
Sabio, 2000.

Rodríguez de Cuenca, Juan: Sumario de los Reyes de España, edición de Eugenio de Llaguno 
Amirola, con índices de María Desamparados Pérez Boldo. Valencia, Imp. Amebar, 1971.

Rodríguez y Fernández, Ildefonso: Compendio histórico de Segovia: recuerdo monumental 
de esta ciudad. Segovia, Imprenta de C. Martín, 1930.

Rodríguez-Ponga y Salamanca, Pedro: «Pero Niño Laso de la Vega», Diccionario biográfico 
electrónico (DB~e). Madrid, Real Academia de la Historia, 2018 [en línea] URL: dbrah.es/
db~e [fecha de consulta: 10-10-2019].

Rubio García, Luis: Los judíos de Murcia en la Baja Edad Media (1350-1500). Murcia, Universidad 
de Murcia, 1992.

Sánchez de Arévalo, Rodrigo: «Suma de la política», PENNA, Mario (ed.), Prosistas castellanos 
del siglo XV. I. Madrid, Atlas Ediciones, 1959, pp. 249-309.

Sánchez Gómez, Julio: «La actividad extractiva en Castilla-La Mancha en el siglo XVI», I 
Congreso de Historia de Castilla-La Mancha. Toledo, Servicio de Publicaciones de la Junta 
de Comunidades de Castilla-La Mancha, 1988, 10 vols., vol. 7, pp. 79-87.

Sánchez Gómez, Julio: De minería, metalurgia y comercio de metales. La minería no férrica en el 
Reino de Castilla 1450-1610. Salamanca, Universidad de Salamanca; Instituto Tecnológico 
Geominero de España, 1989, 2 vols.

Sánchez Sánchez, Manuel Ambrosio (ed.): Un sermonario castellano medieval: el Ms. 1854 de 
la Biblioteca Universitaria de Salamanca. Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 
1999, 2 vols. 

Sancho IV: Castigos del rey don Sancho IV, edición, introducción y notas de Hugo Óscar 
Bizzarri. Fráncfort del Meno, Vervuert; Madrid, Iberoamericana, 2001.

Sanz Fuentes, María Josefa: «La escritura gótica documental en la Corona de Castilla», en 
Documentos y escrituras. Homenaje a María Josefa Sanz Fuentes. Oviedo, Universidad de 
Oviedo; Sevilla, Universidad de Sevilla, 2018, pp. 511-528.

Scordia, Lydwine: «Le roi doit vivre du sien». La théorie de l’impôt en France (XIIIe-XVe siècles). 
París, Institut d’Études Augustiniennes, 2005. 

Sevilla, Isidoro de: Etimologías, texto latino, versión española y notas por José Oroz Reta y 
Manuel A. Marcos Caquero. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1994.

Spufford, Peter: Dinero y moneda en la Europa medieval. Barcelona, Crítica, 1991.



645ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 605–646  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Enrique III De Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas﻿

Suárez Fernández, Luis: «Nobleza y monarquía en la política de Enrique III», Hispania: 
Revista Española de Historia, 48 (1952), pp. 323-400.

Suárez Fernández, Luis: Juan I (1379-1390). Palencia, Diputación Provincial de Palencia; 
Burgos, La Olmeda, 1994.

Tejero Robledo, Eduardo: «Emergencia del valle del Tiétar a fines del siglo XIV: Política 
de Ruy López Dávalos en sus cartas de villazgo», en Villas y villazgos en el Valle del Tiétar 
abulense (siglos XIV-XVIII). Madrid, Sociedad de Estudios del Valle del Tiétar, 2000, pp. 9-35.

Torre, Fernando de la: Libro de las veynte cartas e quistiones y otros versos y prosas, estudio 
y edición de M.ª Jesús Díez Garretas. Burgos, Fundación Instituto Castellano y Leonés 
de la Lengua, 2009.

Tratado de la comunidad (Biblioteca de El Escorial MS. &-II-8), edición de Frank Anthony 
Ramírez. Londres, Tamesis Books, 1988.

«Tratado de la providencia contra la fortuna», en Menéndez Pelayo, Marcelino (ed.): Marqués 
de Santillana. Proverbios glosados por Pedro Díaz de Toledo. Madrid, Atlas, 1944, pp. 171-175.

Triano Milán, José Manuel: La llamada del rey y el auxilio del reino: del «pedido» regio a 
las contribuciones de la Santa Hermandad (1403-1498). Sevilla, Editorial Universidad de 
Sevilla, 2018.

Troitiño Vinuesa, Miguel Ángel: Evolución histórica y cambios en la organización del territorio 
del valle del Tiétar abulense. Ávila, Institución Gran Duque de Alba de la Excma. Diputación 
Provincial, 1999.

Valdeón Baruque, Julio: Los Trastámaras. El triunfo de una dinastía. Madrid, Ediciones 
Temas de Hoy, 2001.

Valera, Diego de: «Doctrinal de príncipes», en PennA, Mario (ed.): Prosistas castellanos del 
siglo XV. I. Madrid, Atlas Ediciones, 1959, pp. 173-202.

Valera, Diego de: «Exortación de la pas», en Penna, Mario (ed.): Prosistas castellanos del siglo 
XV. I. Madrid, Atlas Ediciones, 1959, pp. 77-87. 

Valera, Diego de: «Tratado de providencia contra fortuna», en Penna, Mario (ed.): Prosistas 
castellanos del siglo XV. I. Madrid, Atlas Ediciones, 1959, pp. 141-146.

Valera, Diego de: La Valeriana (Crónica abreviada de España), edición y estudio de Cristina 
Moya García. Madrid, Fundación Universitaria Española, 2009.

Veas Arteseros, Francisco de Asís: Itinerario de Enrique III. Murcia, Universidad de Murcia, 
2003.

Verdés Pijuan, Pere: «Car les talles són difícils de fer e pillors de exigir. A propósito del discurso 
fiscal en las ciudades catalanas durante la época bajomedieval», Studia Historica. Historia 
Medieval, 30 (2012), pp. 129-153.

Verdés Pijuan, Pere: «El principio de la causa impositionis en las tallas municipales de Cata-
luña a fines de la Edad Media», en Garnier, Florent, Jamme, Armand, Lemonde, Anne y 
Verdés Pijuan, Pere (dirs.): Cultures fiscales en Occident du Xe au XVIIe siècle: études offertes 
à Denis Menjot. Toulouse, PUM, 2019, pp. 93-104.

Victorio, Juan (ed.): Poema de Fernán González. Madrid, Cátedra, 2010.
Vilaplana Gisbert, María Victoria J. (ed.): Colección de documentos para la Historia del 

Reino de Murcia. XV. Documentos de la minoría de Juan II. La regencia de Don Fernando de 
Antequera. Murcia, Real Academia Alfonso X el Sabio; Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1993.

Villar Palasí, José Luis: «Naturaleza y regulación de la concesión minera», Revista de 
Administración Pública, 1 (1950), pp. 79-116.





647ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

SEISENES Y NOVENES. TIEMPOS 
DE CALMA PARA LA MONEDA 
CASTELLANO-LEONESA (1282-1312)

THE SEISÉN AND THE NOVÉN. TIMES 
OF STABILITY FOR THE CASTILE-
LEONESE CURRENCY (1282-1312)

Gonzalo Oliva Manso1

Recepción: 2020/09/23 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/11/07 · 
Aceptación: 2020/11/19

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30048

Resumen
El presente trabajo pretende hacer una revisión de las políticas monetarias 
implementadas en Castilla durante los casi treinta años que comprenden los 
reinados de Sancho IV y Fernando IV. Las fuentes escritas ofrecen un gran número 
de datos dispersos en diplomas, pero también documentos completos dedicados 
a esta cuestión que nos ofrecen una visión bastante completa de los sistemas 
monetarios vigentes en esos años. El único cambio monetario acaecido en cada 
reinado se produjo al principio del mismo, casi un calco de lo que sucedió en 
tiempos de Fernando III. La nueva moneda emitida en cada momento era un 
medio para reafirmarse en el trono a la vez que una fuente legítima de ingresos. 
A partir de este momento ambos soberanos respetaron el compromiso asumido 
con sus súbditos y no introdujeron ninguna novedad importante. Estos pequeños 
retoques se hicieron a través de medidas indirectas: limitaciones a la exportación, 
desmonetización de emisiones previas y alteraciones en las relaciones de cambio.

Palabras clave 
Castilla; Sancho IV; Fernando IV; seisén; cornado; novén.

Abstract
This study aims to review the monetary policies implemented in Castile during 
the almost thirty years of the reigns of Sancho IV and Fernando IV. The written 

1.   Departamento de Historia del Derecho y de las Instituciones, UNED. C.e.: goliva@der.uned.es.

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30048


648

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

sources offer on the one hand a large number of data scattered in diplomas, 
but on the other, it also includes documents dedicated completely to this issue 
which give us a fairly complete picture of the monetary systems in force in those 
years. The only monetary change which occurred in each reign took place at the 
beginning, virtually reproducing what happened in the times of Fernando III. 
The new currency issued at each moment was a means for the king to reinforce 
his hold on the throne as well as being a legitimate source of income. From this 
moment on, both sovereigns respected the commitment they had made to their 
subjects and did not introduce any major new features. These minor adjustments 
were made through indirect measures: export restrictions, demonetization of 
previous emissions and alterations in exchange rates.

Keywords 
Castile; Sancho IV; Fernando IV; Seisén; Cornado; Novén.



649ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

1.	INTRODUCCIÓN. LA TURBULENTA 
POLÍTICA MONETARIA DE ALFONSO X

Si en la Edad Media peninsular hubo un reinado proclive a las alteraciones 
monetarias, ese no fue otro que el de Alfonso X2. Las necesidades derivadas de la 
expansión de Fernando III por Andalucía y, muy especialmente, las procedentes del 
largo asedio de Sevilla habían dejado exhaustas las arcas regias lo que condicionó 
todo el planteamiento político de su sucesor. Casi desde el mismo momento en que 
accedió al trono, Alfonso X se vio impelido a actuar sobre el monetario entonces 
existente como un recurso desde el que allegar fondos de manera rápida y cuantiosa3. 
En torno a 1256, ya se vio obligado a realizar una pequeña manipulación, con una 
importante retirada de pepiones y una paralela emisión de su múltiplo doble, el 
burgalés, con un contenido de plata que no se ajustaba al estándar. La situación 
no mejoró en los años venideros: el inicio del «Fecho del Imperio» (1256); las 
campañas en Salé (1250), Jerez (1261) y Niebla (1262); y la prodigalidad regia fueron 
factores que atacaron la estabilidad de las cuentas del reino. La sublevación de los 
mudéjares andaluces y murcianos en 1264 acarreó una emisión constante de una 
nueva especie monetaria denominada dinero alfonsí o dinero blanco de la primera 
guerra de Granada; cuya calidad fue decayendo en cada emisión a medida que se 
agudizaba la necesidad de allegar ingresos para pagar al ejército.

El desbarajuste fue completo y no quedó otra solución que reformular 
completamente el sistema monetario. La decisión se tomó en las Cortes de Jerez 
de 1268 y el resultado fue el fin de la paridad de la moneda de vellón y el maravedí 
de oro. Este fue sustituido a efectos contables por una construcción teórica como 
era el maravedí de cuenta, fácilmente manipulable.

Sin embargo, apenas dos años después el rey repitió las mismas medidas. 
No podía ser de otra forma en tanto no se resolvieran los problemas fiscales.  

2.   Son numerosos los estudios que en las últimas décadas se han dedicado a la cuestión y con propuestas a menudo 
muy diferentes. Gautier Dalché, Jean: «La politique monetaire d’Alphonse X», Cuadernos de Historia de España, 69 
(1987), pp. 77-96.  Hernández Sánchez, Francisco J.: Las rentas del rey: sociedad y fisco en el reino castellano del siglo XIII, 
vol.1. Madrid, Fundación Ramón Areces, 1993, pp. cxlvii-clxxv. Castán Lanasta, Guillermo: Política económica y poder 
político: moneda y fisco en el reinado de Alfonso X el Sabio. Valladolid, Junta de Castilla y León, 2000). Ladero Quesada, 
Miguel Ángel: «Monedas y políticas monetarias en la Corona de Castilla (siglos XIII a XV)», en Moneda y monedas en la 
Europa medieval (siglos XII-XV): XXVI Semana de Estudios Medievales, Estella, 19 a 23 de julio de 1999. Pamplona, Gobierno 
de Navarra, 2000, pp. 129-178. Pellicer Brú, Josep: «El maravedí de la guerra y los maravedís de plata desde Alfonso 
X hasta Alfonso XI (1252-1330)», Nvmisma, 243 (1999), pp. 51-101. Gautier Dalché, Jean: «La politique monetaire et 
fiscale d’Alphonse revisitée par Guillermo Castán Lanaspa», Alcanate, IV (2004-2005), pp. 315-352. Pellicer Brú, Josep: 
Las acuñaciones y «quiebras» monetarias de Alfonso X y Sancho IV (1252-1284-1295). Barcelona, Asociación Numismática 
Española, 2008. Oliva Manso, Gonzalo: «Cien años de moneda en Castilla (1172-1268), el siglo del maravedí de oro», 
Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 31 (2018), pp. 503-512. Oliva Manso, Gonzalo: «La moneda en 
Castilla y León (1265-1284). Alfonso X, un adelantado a su tiempo», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 
33 (2020), pp. 435-472. Seguimos los postulados del autor en las siguientes páginas introductorias.

3.   Las dificultades económicas del rey sus soluciones pueden seguirse en O’Callaghan, Joseph F.: «Senderos de 
ruina: La política económica y financiera de Alfonso el Sabio», en Burns, Robert Ignatius. (ed.): Los mundos de Alfonso el 
Sabio y Jaime el Conquistador: razón y fuerza en la Edad Media. Valencia, Institución Alfonso el Magnánimo, 1990, pp. 67-93.



650

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Apareció entonces una nueva moneda de vellón, el maravedí prieto. El rey no solo 
obtenía fondos a través del señoreaje de la nueva moneda, sino que establecía una 
equivalencia distorsionada en su favor respecto a su precedente el dinero alfonsí. 
Esto le permitía utilizar como medio de pago el maravedí prieto y abonar sus 
deudas con un importante descuento4.

Fue un respiro pasajero, un espejismo en medio de una crisis total en el reino. 
Alfonso X, más preocupado por llevar a buen fin sus ambiciones imperiales 
y coronarse emperador del Sacro Imperio, había dejado descuidado el reino. 
Nobles y ciudades clamaban por volver a los pasados tiempos de Fernando III 
y los primeros llegaron a escenificar, incluso, su exilio en el vecino reino nazarí 
(1272-1273). Las constantes demandas de servicios extraordinarios no bastaban 
para cubrir el presupuesto. No quedaba otra que volver a las viejas costumbres. 
El maravedí prieto dejó su lugar al nuevo blanco o seisén.

Y como no hay quinto malo, aún porfió el rey con una nueva alteración 
monetaria en 1281 que hubiera supuesto un golpe definitivo a la economía del reino5.  

4.   Oliva Manso, Gonzalo: «La moneda en Castilla y León…», pp. 451-453.
5.   Así lo percibían sus propios súbditos y nos lo transmite el autor de la Crónica Anónima de Silos: «… e otrosi el 

rey seyendo en Seuilla mando façer moneda de cobre que non auie en ella ley ninguna nin plata, e por esta raçon que 

Figura 1. Dinero alfonsí. Fuente: Aureo & Calicó

Figura 2. Dinero prieto. Fuente: Aureo & Calicó



651ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

El descontento generalizado de todas las capas sociales, especialmente la nobleza, 
se canalizó a través del infante Sancho que acabó por enfrentarse a su progenitor.

En el cuadro adjunto sintetizamos los sistemas monetarios alfonsinos a lo que 
haremos referencia en las páginas siguientes.

Alfonsís 
Blancos de la guerra

Prietos
Nuevos blancos 

Seisenes

Año de aparición 1265 1270 1276

Talla (sueldos) 26

Ley (dineros) 2 ¾ 

Peso (g) 0,737

Plata (g) 0,17 0,52 0,169

Maravedí de 
dineros

7 ½ sueldos

90 dineros

15,336 g

5 sueldos

60 dineros

31,18 g

7 ½ sueldos

90 dineros

15,207 g

Maravedí de cuenta 7 ½ sueldos

90 dineros

15,336 g 7,795 g

15 dineros

2,534 g

Cambio dobla / 
maravedí de cuenta

3 6

Cambio oro / plata 10 10

leuarie del reyno todo quanto auie» (Lomax, Derek W.: «Una crónica inédita de Silos», en Homenaje a fray Justo Pérez 
de Urbel, vol. 1. Silos, Abadía de Silos, 1976, p. 333.).

Figura 3. Nuevo blanco. Fuente: Aureo & Calicó



652

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

2.	EMISIÓN DEL INFANTE SANCHO (1282). 
NUEVOS BURGALESES Y LEONESES

En 1282 nada más ponerse al frente de la revuelta nobiliaria contra su padre, 
el infante don Sancho celebró una reunión en Valladolid con sus partidarios que 
escenificó el cese en el gobierno de Alfonso X, que no su deposición al quedar 
como rey nominal. Este golpe de estado dejaba en manos de don Sancho el control 
del reino6 y conforme a su nueva posición decidió la acuñación de una nueva 
moneda. Un triple objetivo se pretendía conseguir con esta primera decisión. 
Primero, se resaltaba su persona, pues la emisión de moneda era una prerrogativa 
regia; segundo, se allegaban fondos para la causa; y tercero, se daba respuesta a las 
continuas peticiones que buena parte del reino hacía a su padre para retornar a la 
situación existente en los primeros momentos de su reinado, poniendo fin a los 
continuos cambios monetarios y, más importante aún, aparcando valoraciones 
arbitrarias sin tener en cuenta el contenido en metal precioso de estas monedas. 
No estaba solo don Sancho a la hora de establecer esta medida, contaba para 
asesorarse con consejeros que conocían de primera mano el caos monetario y el 
desastroso estado de las arcas reales. Entre estos destacaba su tío el infante Manuel 
que había desempeñado el cargo de alférez (1258-1277) y ejercía en ese momento 
como mayordomo real (1279-1283)7.

El resultado fue la promulgación del mal llamado ordenamiento de Cuéllar. 
Su contenido lo conocemos a partir de la copia enviada a la ciudad de Burgos, 
fechada el 19 de mayo de ese año. En ella se recoge que los rebeldes:

«pedieronme merçed en corte que les diese la moneda de los burgaleses e de los leoneses e de 
los pepiones e de los sallamanqueses, así commo la solían auer en el tienpo del rrey don Alfonso, 
mio visauuello e del rrey don Ferrando, mio auuello, e que lla firmase e que lla iurase para en 
toda mi vida… Et que canten (sic) siete sueldos e medio de burgaleses por un maravedí, e quinze 
sueldos de pepiones por un maravedí, ca así se deue contar dos pepiones por un burgalés, e toda 
la otra moneda e blanquiella de la guerra que solía correr fasta agora que sea abatida que non 
corra a ninguna cosa sinon a marco, empero aquellos que fizieren las conpras a la moneda nueua 
e non touyeren dela conplimiento para fazer sus pagas, que puedan dar diez e ocho dineros de 
la moneda blanca que fue labrada a tres menos puiesa que corrió fasta aquí por doze dineros de 
los burgaleses nueuos, e dende ayuso o dende arriba a esta rrazón…»8

Estamos ante un paso hacia atrás de dos décadas, a los momentos previos a la 
emisión de los dineros de la primera guerra. Estos veían prohibida su circulación 

6.   Crónica de Alfonso X, cap. lxxvi, pp. 220-223 (edición de González Jiménez, Manuel: Crónica de Alfonso X. Según 
el Ms. II/2777 de la Biblioteca del Palacio Real (Madrid). Edición, transcripción y notas…, Índice por M.ª Antonia Carmona 
Ruiz. Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, 1999).

7.   Hernández Sánchez, Francisco J.: Las rentas del rey: sociedad y fisco en el reino castellano del siglo XIII, 2 vols. 
Madrid, Fundación Ramón Areces, 1993, p. clxxxv.

8.   González Díez, Emiliano: Colección diplomática del concejo de Burgos (884-1369). Burgos, Instituto de Estudios 
Castellanos, 1984, doc. 118.



653ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

y se les señalaba el camino de las cecas para su desmonetización9. Este también 
era el destino de los nuevos blancos de Alfonso X, pero al menos a estos se les 
permitía aún su circulación en las pequeñas compras10, con una valoración muy 
ajustada a la realidad de dieciocho dineros blancos por doce de estos nuevos 
burgaleses, siempre que estos respetaran los mismos patrones metrológicos de 
sus predecesores.

12 nuevos burgaleses = 12 · 0,26 g = 3,12 g de plata
18 nuevos blancos = 18 · 0,169 g = 3,042 g de plata

En cambio, el ajuste se hacía imposible con los blancos de la guerra. Desde que 
apareció el nuevo blanco en 1277 se le dio un tipo de cambio discrecional de uno 
por seis blancos de la guerra, con lo que de acuerdo al nuevo ordenamiento, los 
nuevos burgaleses equivaldrían a nueve blancos de la guerra –constituyéndose 
así en el primer dinero novén–.

1 nuevo burgalés = 0,26 g de plata
9 blancos de la guerra = 9 · 0,17 g = 1,521 g de plata

La discrepancia salta a la vista y no quedaba otra solución que retirar los blancos 
de la guerra, lo que no era nada fácil. Los pequeños propietarios se veían privados 
de su utilización en el circuito económico habitual por lo que en la medida de lo 
posible intentarían retenerlos o traspasarlos al circuito paralelo de cambistas que 
los valorarían mejor. Llevar a las cecas sus exiguas reservas para su transformación 
en nuevos burgaleses suponía una pérdida considerable vista la relación de cambio 
señalada. Sin embargo, todos aquellos que hasta ese momento habían atesorado 
estos dineros infravalorados podían utilizarlos en las transacciones importantes, 
pero con un matiz importante pues habiendo perdido su condición de instrumento 
de pago se autorizaba su uso como mercancía –«que non corra a ninguna cosa 
sinon a marco»–. Por tanto, ya no se les aplicaban las tasas de cambio anteriores, 
y se valoraban al peso, en función de su contenido de plata. Estaríamos ante una 
medida que actuaría como una llamada a los acaparadores de estas monedas para 
que las sacaran a la circulación y desde ahí llegar a las arcas reales, vía impuestos, o 
directamente las llevaran a las cecas. Subyacía en todo este proceso una desigualdad 
flagrante a favor de las clases más pudientes, pero no quedaba otra si se quería que 
aflorara la plata que permanecía fuera de la economía y frenaba los intercambios.

9.   Roma Valdés, Antonio: «La rebelión del infante D. Sancho y su incidencia en las acuñaciones del siglo XIII en 
León y Castilla», Nvmisma, 239 (1997), p. 78; Roma Valdés, Antonio: Moneda y sistemas monetarios en Castilla y en León 
durante la Edad Media (1087-1366). Barcelona, Asociación Numismática Española, 2000, p. 199.

10.   Los prietos ya ni se citan, lo que evidencia su práctica desaparición para estos años.



654

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Además, hay que tener en cuenta que con un nuevo burgalés de 0,26 g y un 
cambio oro – plata que estaría en los entornos de 10, era imposible retornar a 
la vieja equivalencia, anterior a las Cortes de Jerez de 1268, entre el maravedí de 
vellón de noventa burgaleses y una moneda de oro de referencia que debía ser, 
como antes el cimiento que asegurase y garantizase la firmeza del sistema11. La 
vuelta atrás se asemejaba imposible en estos términos, con lo que la renovación 
del sistema quedaba en mero esteticismo para ganar unos apoyos que pensaban 
los sublevados serían fáciles de obtener.

Para las deudas el Ordenamiento abría un indeterminado período transitorio 
que permitía pagarlas conforme a la valoración aludida –«Otrosi de las debdas que 
se paguen en esta guisa que aquí será dicho, que todos aquellos que algo deuieren 
fasta que la moneda nueua corra por la tierra…»–. Esta disposición obligaba táci-
tamente a que las deudas empezaran a formalizarse en la nueva moneda. Surge la 
duda sobre la fecha exacta a partir de la cual se aplicó oficialmente este punto. Si 
pensamos a corto plazo,  la fecha estaría en función del momento de recepción 
del diploma real en cada población, aunque es posible que hubiera una especie de 
período de transición y solo pudieran reevaluarse las deudas a partir del momento 
en que finalizase el período de acuñación, que vendría ser de un año o poco más12.

La reacción de la sociedad no se hizo esperar y en absoluto fue la esperada por 
el rebelde don Sancho. El uno de junio el concejo de Molinaseca solicitó que «non 
ande esta moneda de cobre que agora manda fazer»13. Más trascendente fue la 
postura de Burgos que se negaba en redondo en aceptarla –«me feçieron entender 
que diziedes que non queriedes que labrasen esta moneda de los burgaleses y en 
Burgos, e que coriese esta moneda que agora ante andaua, e esto non puedo yo 
creer»14–. Esta carta del cuatro de junio fue seguida de otras dos emitidas en los 
siguientes días con el mismo tenor15. Alegaba el infante en apoyo de su decisión 
el clamor general a favor del cambio y el consejo «de todos los omes buenos de 
la tierra e de los maestres más sabedores de moneda»16.

A la vista de estos diplomas, la oligarquía urbana burgalesa se habría opuesto 
a este nuevo cambio y aunque tenía algunos intereses comunes con la nobleza 
no le afectaban las medidas monetarias de Alfonso X en la misma medida17. La 

11.   Oliva Manso, Gonzalo: «La moneda en Castilla y León…», pp. 440-441.
12.   Veas Arteseros, Francisco de Asís: Documentos de Alfonso XI. Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, 1997, 

docs. 190 y 259.
13.   Mateu y Llopis, Felipe: «‘Solidii’ y ‘Denarii’ en los reinos cristianos occidentales del siglo XIII. En torno de dos 

documentos del Concejo de Molina seca, de 1277 y 1282», Acta Numismática, 1 (1971), pp. 126-127.
14.   González Díez, Emiliano: op. cit., doc. 120.
15.   «Fezieronme entender que uos non queríades que la moneda que me ora pediron quantos ouo en tierra de 

Castiella e de León que mandé labrar en Burgos e en León e en Salamanca que se labrase, e que defendiestes que 
ningún ome non trabucase esta moneda que ora ante corría nin la fondiese. Et yo non puedo creer que tal cosa commo 
ésta uos ordenásedes nin feziésedes» (Idem, docs. 121 y 122).

16.   Idem, doc. 122.
17.   Gautier Dalché, Jean: «La politique monetaire et fiscale…», p. 350



655ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

oligarquía vivía del comercio de donde obtenía la mayor parte de sus rentas18 y 
todo cambio monetario introducía distorsiones en su actividad, si bien es cierto 
que siempre podían moderar su impacto subiendo sin dilación los precios de 
sus productos. Trasladaban de esta manera la mayoría de los inconvenientes 
a quienes solo disponían de rentas tasadas que no podían reevaluar con igual 
presteza. Los agentes económicos demandaban ante todo una moneda estable 
y no sometida a las urgencias políticas del gobernante de turno. Esto implicada 
volver a una relación estable y real entre el maravedí de vellón y la moneda de 
oro, y cuyas fluctuaciones solo vinieran dadas por condicionantes económicos 
derivados de la mayor o menor disponibilidad de los metales preciosos. Un nuevo 
cambio, estando tan reciente el acaecido en 1277 y todavía fresca la intentona de 
128119, no era del agrado de los mercaderes burgaleses, máxime cuando ya eran 
conscientes de que con cada crisis política el recurso a la manipulación monetaria 
como medio para allegar recursos era una práctica habitual. Así no es ilógico 
suponer que intuyeran que la nueva emisión no iba a ser tan escrupulosa como 
aparentaba y su respeto a la continuidad del viejo burgalés revestido bajo esta 
nueva fachada quizás fuera solo una mera declaración política20. Los nobles eran 
quienes más ganaban con la nueva situación. Por de pronto se les compensaba de 
las pérdidas sufridas hasta entonces con la cesión de algún impuesto21, mientras 
que para el futuro lograban una actualización de sus soldadas de un 50%, en 
paralelo con la reevaluación oficial del maravedí de los nuevos burgaleses22.

Esta oposición de Burgos, principal ceca castellana de la moneda de vellón, 
y los continuos problemas del infante durante todo 1283, que no ayudaron a 
asentar su posición frente a su padre23, nos llevan a pensar en la posibilidad de 
que los nuevos burgaleses no llegaron a acuñarse. Las noticias documentales 
de esos momentos no se hacen eco de la nueva moneda. En 1283 (febrero, 23) 
el arrendamiento de un huerto en Calahorra ascendía a «quaranta e çinco 
mars. cadanno a quinçe dineros el mr. de los dineros de la primera guerra de 

18.   Rucquoi, Adeline: Valladolid en la Edad Media. I. Génesis de un poder. Valladolid, Junta de Castilla y León, 1987; 
Ruiz, Teófilo F.: Sociedad y poder real en Castilla. Barcelona, Editorial Ariel, 1981.

19.   Oliva Manso, Gonzalo: «La moneda en Castilla y León…», pp.  463-464.
20.   Gautier opina que el rechazo vendría dado por la disminución que se iba a producir en el volumen de la masa 

monetaria a disposición de los agentes económicos, con la aparición de una nueva moneda con mayor contenido de 
plata (Gautier Dalché, Jean: «La politique monetaire…», pp. 94-95).

21.   La crónica es harto elocuente acerca de la entrega absoluta de Sancho IV a sus partidarios: «Et el infante 
don Sancho otorgó a todos los de la tierra las petiçiones quel demandaron quales se ellos quisieron, de que les dio sus 
cartas plomadas. Et las rentas de los regnos partiólas por tierras a todos los infantes et los ricos omnes, así commo las 
solían aver. Et demás les dio lo que era para mantenimiento del rey, las rentas de las juderías e de los diesmos e los 
almoxarifadgos de Toledo e de Talavera e de Murçia, e las rentas de todas las morerías, así que non retouo cosa para 
sí ninguna por cuydar fazerlos pagados» (Crónica de Alfonso X, cap. lxxvi, p. 224).

22.   Nieto Soria, José Manuel: Sancho IV 1284-1295. Palencia, Diputación Provincial de Palencia, Editorial La 
Olmeda, 1994, p. 49.

23.   Las continuas defecciones de muchos partidarios le llevaron en noviembre de ese año durante una reunión 
celebrada en Palencia con sus principales apoyos a poner sobre la mesa la posibilidad de plantear un acuerdo con 
Alfonso X (Idem, pp. 49-51; Crónica de Alfonso X, cap. lxxvii, pp. 230-239)



656

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Granada»24 y en 1284 (noviembre, 18) se traspasó la propiedad de un molino en 
Burgos por quinientos maravedís de esta misma moneda25. Otro documento 
de 1284 (agosto, 20) valoraba un censo en «siete dineros desta moneda nueua 
que agora corre, que es a tres menos pugesa de ley…»26. Si nos vamos al campo 
numismático tampoco salimos de dudas pues la atribución a esta emisión de 
nuevos burgaleses de algunos de los tipos monetarios actualmente disponibles 
está a día de hoy sometida a una fuerte controversia27. 

En paralelo con lo anterior, sí disponemos de noticias que señalarían la emisión 
de esta nueva moneda en las cecas leonesas28. Esta aparecería encubierta en una 
noticia de 1283 presente en un documento del monasterio de Santa María de 
Oseira que dice: «çen moravedis de dineiros brancos da moeda del [Rey…] de 
que contan dez et seys par de dineiros por tres moravedis et quatro dineros por 
tres soldos»29. Si hacemos los cálculos, conforme a los usos leoneses:

16 · 2 = 32 dineros = 3 maravedís = 3 · 96 = 268 dineros blancos de la guerra

La relación entre ambos tipos monetarios es inmediata:

1 dinero = 9 dineros blancos de la guerra

Estamos pues ante un dinero novén, que no puede ser otro en esos momentos 
que los nuevos leoneses. La segunda equivalencia reitera la misma relación:

4 dineros = 3 sueldos = 3 · 12 = 36 dineros blancos de la guerra

24.   Rodríguez de Lama, Ildefonso (sel.): Colección Diplomática Medieval de la Rioja. IV. Documentos siglo XIII, vol. 
4. Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 1989, doc. 400.

25.   Pereda Llarena, Francisco Javier: Documentación de la catedral de Burgos (1254-1293). Burgos, José Manuel 
Garrido, 1984, doc. 189.

26.   Peña Pérez, Francisco Javier: Documentos del monasterio de San Juan de Burgos (1091-1400). Burgos, José 
Manuel Garrido Garrido, 1983, doc. 104.

27.   Vid. Todesca, James J.: «Coinage and the Rebellion of Sancho of Castile», Mediterranean Studies, 4 (1994), 
pp. 27-44; España, León: «El pepión de la emisión de 1282, durante el reinado de Alfonso X el Sabio», Nvmisma, 236 
(1995), pp. 161-183; Roma Valdés, Antonio: «La rebelión del infante…», pp. 75-90; España, León: «Dos pepiones inéditos 
del Infante Sancho (1282-1284)», Gaceta Numismática, 144 (2002), pp. 21-26; Francisco Olmos, José María de: «La 
moneda en la Castilla Bajomedieval. Medio de propaganda e instrumento económico», en II Jornadas Científicas sobre 
Documentación de la Corona de Castilla (siglos XIII-XV). Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 2003, pp. 293-294.

La última aproximación realizada a esta cuestión se ha hecho recientemente en una exhaustiva obra dedicada 
a la moneda medieval sin que su autor se aventure a relacionar ninguna pieza monetaria con esta emisión (Mozo 
Monroy, Manuel, Enciclopedia de la moneda medieval románica en los reinos de León y Castilla, ss. viii-xiv. Volumen III: 
Desde Fernando III (1217-1230) a Alfonso XI (1350). Madrid, 2017, pp. 294-297).

28.   Su reflejo material puede consultarse extensamente en Mozo Monroy, Manuel, Enciclopedia de la moneda 
medieval…, pp. 285-294.

29.   Romaní Martínez, Miguel: A colección diplomática do mosteiro cisterciense de Santa María de Oseira (Ourense) 
1025-1310, vol. 2. Santiago de Compostela, Tórculo, 1989, doc. 1166.



657ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

A esta nueva moneda leonesa se alude expresamente en un pleito de 1284 
(julio, 4) entre Pascual Chaves y la Orden de San Juan. Según la sentencia las 
costas procesales, obligación que debe materializarse en ese momento, ascienden 
a «solidos vndecim monete nove Legionis computatis ibi solidos VIIIco eiusdem 
monete de scriptura istius sivem»30. Ya solo con el apelativo de leoneses, sin alusión 
a su novedad, se denominan los impuestos que habían de pagarse en Tineo en 
1285 (octubre, 4)31 y Castropol en 1300 (septiembre, 21), aunque en este segundo 
caso el documento se retrotrae a lo establecido en tiempos de don Fredolo, quien 
ocupó el obispado de Oviedo entre 1276 y 128432.

3.	CORNADOS DE SANCHO IV (1286)

La llegada al trono de Sancho IV vino acompañada de una complicada situación 
en la Frontera con una amenaza benimerín cada vez más próxima a concretarse 
y unas medidas preventivas que causaban al nuevo rey grandes dispendios. A 
modo de ejemplo las doce galeras que acababa de contratar con el genovés Benito 
Zacarías le costaban 72 000 doblas al año33. A comienzos de 1285 se produjo el 
temido desembarco de las tropas norteafricanas en Tarifa. No era una simple 
expedición, era una invasión en toda regla con el sultán Abu Yusuf al frente de 
sus tropas. Sancho IV pudo reunir en Sevilla un ejército de 4 000 caballeros34 
con el que levantar el sitio de Jerez y lograr la retirada del ejército benimerín35. 
Según la crónica en el acuerdo de retirada el sultán se comprometía al pago de 
dos cuentos y medio36, matiz que no menciona Jofré de Loaysa37 y menos aún 
las fuentes musulmanas que afirman la derrota de la flota castellana que había 

30.   Barquero Goñi, Carlos: «Los hospitalarios en el reino de León (siglos XII y XIII)», en El reino de León en la 
Alta Edad Media, vol. 9. León, Centro de Estudios e Investigación «San Isidoro», 1997, doc. 48.

31.   «… que lo moredes e lo pobledes e devedes seer fieles vasallos del sennor que tevier el logar e fazerle servicio 
e dar cada anno por foro diez e ocho dineros de los leoneses» (Ruiz de la Peña Soler, Juan Ignacio: «Fueros agrarios 
asturianos del siglo xiii», Asturiensia medievalia, 4 (1981), doc. 11.

32.   «[1] Otrossí, nos obligamos que nos e todos los nuestros pobladores desta puebla e todos los otros uezinos 
diemos cada anno al obispo e a sus subçessores o a qualquier que andar en su lugar la martiniega, que ye un marauedí 
de leoneses de cada casa ho moneda que tanto uala, assí commo lo dauanos en tiempo del obispo don Frédolo, o el 
tercio más de lo que ual la tierra qual el obispo más quisier» (Ruiz de la Peña Soler, Juan Ignacio: «Las ‘polas’ asturianas 
en la Edad Media: estudio y diplomatario». Oviedo, Universidad de Oviedo, 1981, doc. 28).

33.   Crónica de Sancho IV, cap. II, p. 70 (edición en Rosell, Cayetano (ed.): Crónicas de los reyes de Castilla, desde 
Don Alfonso el Sabio hasta los católicos Don Fernando y Doña Isabel. Madrid, Manuel Rivadeneyra, 1875, pp. 67-90).

34.   No se llamó a ninguna de las milicias concejiles (Crónica de Sancho IV, cap. II, p. 71; Loaysa, Jofré de: Crónica 
de los reyes de Castilla, Edición, traducción, introducción y notas de Antonio García Martínez. Murcia, Academia Alfonso 
X el Sabio, 1982, cap. 36).

35.   Crónica de Sancho IV, cap. II, pp. 70-71; Gaibrois de Ballesteros, Mercedes: Historia del reinado de Sancho 
IV de Castilla, vol. 1. Madrid, Tipografía de la Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1922, pp. 654-67; Nieto Soria, 
José Manuel: op. cit., pp. 71-74.

36.   Crónica de Sancho IV, cap. II, p. 72.
37.   Loaysa, Jofré de: op. cit., cap. 37.



658

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

acudido a bloquear el estrecho con la consiguiente petición de una paz humillante 
por parte del rey castellano38.

Independientemente de la realidad de la entrega de tan significativa suma, lo 
cierto es que las arcas de Sancho IV estaban exhaustas. A los gastos de la guerra se 
sumaban las importantísimas cantidades que habían sido enviadas a Roma al objeto 
de conseguir la dispensa papal para su matrimonio con María de Molina. Fueron 
precisamente estas dificultades hacendísticas acompañadas de una interesada 
denuncia de apropiación de caudales públicos las que hicieron caer a Gómez 
García, abad de Valladolid, de su privilegiada situación como favorito real39. Su 
puesto como gestor de los asuntos económicos del reino correspondió entonces 
a don Lope Díaz de Haro en su condición de mayordomo real.

Su cometido era harto difícil debido a las excesivas concesiones que tuvo que 
aceptar Sancho IV para conseguir el apoyo de la nobleza en la pugna contra su 
padre. En este contexto al rey no le quedó más solución en 1286 que recurrir a la 
vieja medida implementada por su padre y ordenar un nuevo cambio monetario. La 
crónica se limita a darnos la noticia y señalar su apelativo; «seyendo el Rey tornado 
á Burgos, mandó labrar una moneda á sus señales, que llamaron coronados»40. 
No disponemos de ningún documento que tenga una relación directa con esta 
cuestión, fuera un diploma remitido a una localidad donde se le comunicara el 
asunto o unas instrucciones enviadas a las cecas.

Consciente que esta medida unilateral podía suscitar el rechazo del reino, como 
sabía por su actuación como infante, se convocaron cortes en Palencia para finales 
de ese año41. Los concejos acataron el nuevo cambio monetario acaecido en los 
meses precedentes, pero consiguieron introducir alguna pequeña modificación 
en las ordenanzas que lo regulaban:

3. Et otrossi tengo por bien que la moneda blanca alfonsí que agora corre, que ffizo el Rey mio 
padre ante desta que yo agora mando laurar, que sse non abata e que conpren e vendan por ella, 
assi commo ffata aqui ffezieron en la valia desta moneda nueua que agora mando laurar hasta 
que ella por si sea consumida. Et esta moneda que yo agora mando laurar que la non mude, nin 
la mingue e que esta corra en toda mi vida assi como promety en Burgos42.

Aunque escueta, la noticia que hemos transcrito es sumamente interesante, pues 
vendría a reflejar que Sancho IV habría retomado en buena medida lo establecido 

38.   Beaumier, Auguste: Roudh el-Kartas. Histoire des souverains du Maghreb (Espagne et Maroc) et Annales de la villa 
de Fès. Traduit de l’arabe par… París, Imprimerie Impériale, 1860, pp. 516-521; Sánchez-Albornoz, Claudio: La España 
Musulmana, vol. 2. Madrid, Espasa-Calpe, 1973, pp. 468-473.

39.   Crónica de Sancho IV, cap. III, p. 73. Sobre su figura y el relato de su caída vid. Gaibrois de Ballesteros, 
Mercedes: op. cit., vol. 1, pp. 88-114; Nieto Soria: José Manuel: op. cit., pp. 75-78.

40.   Crónica de Sancho IV, cap. III, p. 73.
41.   O’Callaghan, Joseph F.: Las Cortes de Castilla y León. Valladolid, Ámbito, 1989, p. 42; Nieto Soria José Manuel: 

op. cit., pp. 81-82; Villacañas Berlanga, José Luis: «Sancho IV y los años de transición a la búsqueda de un equilibrio», 
p. 7 en <http://www.saavedrafajardo.org/Archivos/NOTAS/RES0029.pdf>, consultado el 18/11/2020).

42.   Academia de la Historia: Cortes de los antiguos reinos de León y de Castilla, vol.1. Madrid, Imprenta y 
Estereotipia Manuel Ribadeneyra, 1861, pp. 93-99.

http://www.saavedrafajardo.org/Archivos/NOTAS/RES0029.pdf


659ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

cuatro años antes siendo infante. La moneda blanca de la primera guerra no se 
cita, por lo que es lícito pensar que se habría ordenado su desmonetización, al igual 
que había ocurrido en 1282. Este también habría sido el destino reservado para los 
nuevos blancos, pero las Cortes consiguieron salvarlos in extremis, permitiéndose su 
uso para las pequeñas compras, mientras iban siendo sustituidos paulatinamente 
–«hasta que ella por si sea consumida»– por los recién emitidos cornados. A 
continuación, el rey admitió la petición de los hombres buenos de los concejos 
allí reunidos y se comprometió a no modificar el sistema monetario en lo que 
restaba de su reinado.

Un segundo capítulo, de corte puramente tributario establecía una normalización 
impositiva de modo que los concejos allí reunidos procedentes de León, Castilla 
y Extremadura pasaban a tributar la misma cuota de sus ingresos que tenían 
los pecheros gallegos. El privilegio en cuestión consistía en una reducción de la 
tasa impositiva al 10%, desde el 13,333% que se aplicaba en algunas zonas como 
Castilla en tiempos de su padre43, pero a nuestros efectos lo más interesante son 
las modalidades de pago que se establecen:

10. …el que ouier quantia de diez mrs. de la moneda nueua, que son sesenta mrs. de los de la guerra, 
que peche un mr. dessa misma moneda por seruiçio o por moneda quando me lo ouieren a dar; 
et el que ouiere quantia de cinco mrs. que peche medio mr. dessa misma moneda, o la quantia 
dalla en esta moneda que yo agora mando laurar, que ffazen diez dineros un mr. delos dela guerra.

Sobre la base de lo anterior comprobamos lo ya dicho en el capítulo anterior 
pudiéndose abonar los impuestos con distintas monedas y a tal fin se señalan 
las equivalencias que deben seguirse en estos pagos. La «moneda nueua» serían 
los nuevos blancos, mientras la «moneda que yo agora mando laurar» son los 
cornados, diez de los cuales hacen un maravedí de cuenta. Es decir, el cornado, 
como el nuevo burgalés, es un novén, lo que implica a su vez que el cornado vale 
1 ½ nuevo blanco, como ya se establecía en 1282 y como vislumbramos en los 
párrafos inmediatos.

Esta misma valoración se constata en la práctica mercantil en documentos 
posteriores como en la compraventa de bienes inmuebles por parte de la Orden de 
San Juan. En 1290 (junio, 12) varias aldeas sitas en el alfoz de Atienza se traspasaron 
«por treinta e cinco mil maravedís de la moneda de la guerra, que otorgamos e 
conoscemos que rescebimos de vos en dineros contados a razón de diez dineros 
el maravedi de la moneda nueva que el rey don Sancho mando fazer»44 y en 1291 
(mayo, 22) se transmitieron varias heredades en Murcia por «… por no[m]brado 
precio seis mil maravedís de la moneda blanca, de a nueve, que el rey don Sancho 

43.   Oliva Manso, Gonzalo: «La moneda en Castilla y León…», pp.  465-466.
44.   Ayala Martínez, Carlos de (ed. lit.): Libro de privilegios de la Orden de San Juan de Jerusalén en Castilla y León 

(siglos XII-XIV). Ms. H2211 del Museum and Library of the Order of St. John de Londres. Madrid, Editorial Complutense, 
1995, docs. 399 y 400.



660

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

mando fazer, contado diez dineros por un maravedí»45. Del monasterio de Santa 
María de Oseira nos llega otra noticia de 1291 (abril, 3): «noueçentos moravedis 
desta moeda que ora corre que fazen quatro dineiros tres soldos»46. La equivalencia 
como vemos ya había sido utilizada unos años antes para los nuevos leoneses.

Estos dineros de Sancho IV recibieron el nombre de cornados, en alusión al 
busto real coronado que ocupa una de las caras47. Este cambio tipológico, que 
rompía la tradición iniciada por Fernando III de representar únicamente las 
armas de los reinos, tenía un marcado carácter propagandístico para resaltar la 
figura de Sancho IV frente las pretensiones dinásticas de sus sobrinos los infantes 
de la Cerda48. Son también conocidos como novenes como ya lo adelantan los 
documentos arriba transcritos. El éxito de este nombre es rápido y en las cortes de 
Haro de 1288 (# 19) Sancho IV ya se refiere a ella como «la moneda delos nouenes 
que nos mandamos ffazer»49. Ocasionalmente se les aplicó el sobrenombre de 
burgaleses, probablemente por ser acuñados en esta ciudad50 y seguir las pautas 
de la frustrada emisión de 1282: «contado cada mr a 10 drs nueuos de la moneda 
nueua de los burgaleses que nuestro señor el rey don Sancho mando fazer» (1293, 
febrero, 25)51. También los vemos con el calificativo de blancos: «maravedí a diez 
dineros dela moneda nueua blanca de los burgaleses que nro. sennor el rey don 
Sancho mandó fazer» (1290, marzo, 6)52.

El principal problema que plantean estos cornados es el de su contenido en plata, 
ya que no coinciden en absoluto el que se deduce de los estudios metalográficos 

45.   Idem, doc. 406.
46.   Romaní Martínez, Miguel: op. cit., doc. 1223 (Vid. también doc. 1231).
47.   La descripción de las emisiones de Sancho IV pueden consultarse en: Aulló Costilla, Manuel: «Cornados 

de Sancho IV», Nvmisma, 16 (1955), pp. 65-85; Collantes Vidal, Esteban: «Seisenes de Sancho IV en un tesorillo de 
Melgar de Fernamental», Acta Numismática, 3 (1973), pp. 137-140 y Orol Pernas, Antonio: «Acuñaciones de Sancho 
IV», Nvmisma, 231 (1992), pp. 109-122.

48.   Hernández Sánchez, Francisco J.: op. cit., p. clxxxix; Francisco Olmos, José María de: op. cit., pp. 293-294.
49.   Academia de la Historia: op. cit., pp. 99-106.
50.   Hernández Sánchez, Francisco J.: op. cit., p. cxc.
51.   Pereda Llarena, Francisco Javier: op. cit., doc. 290.
52.   Gaibrois de Ballesteros, Mercedes: op. cit., vol. 3, doc. 294. Vid. también Benavides, Antonio: Memorias de 

D. Fernando IV de Castilla, 2 vols. Madrid, Imprenta de José Rodríguez, 1860, doc. 380.

Figura 4. Cornado de Sancho IV. Fuente: Martí Hervera



661ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

realizados con el que dicen las fuentes documentales53. Los datos que aportó en su 
momento Todesca54 se limitaron al estudio de dos únicas monedas y se presentan 
en el siguiente cuadro:

Peso (g) 0,80 0,88

Plata (%) 47 % 45 %

Plata (g) 0,376 g 0,396 g

Un segundo estudio se hizo sobre 25 cornados con el resultado de un peso 
medio de 0,7852 g y un contenido de plata del 42,3 % que suponen 0,332 g de metal 
precioso por moneda55.

Cantidades que discrepan del que correspondería a su ley, que no era otra que 
la de los cornados acuñados por Alfonso XI en 1334:

«… et que se labren de XXII sueldos de talla en prietos et de tres dineros de ley argent sin 
enblanquidos, segunt que se labraron estos coronados que agora corren que el rey don Sancho, 
nuestro auuelo, que Dios perdone, mando labrar, et que valan seys dineros coronados56 dellos 
vn maravedi, segunt que agora corre»57.

Según esta noticia los cornados de Sancho IV debían tener un peso teórico de 
0,871 g con un contenido en plata del 25%, lo que hacen 0,218 g de este material. 
Esto nos llevaría a un maravedí de cuenta de 2,18 g de plata. Más bien parece a 
la vista de estos datos que los análisis metrológicos anteriores se realizaron con 
dobles dineros, de los que no tenemos constancia numismática; o, lo que es más 
probable, las técnicas utilizadas hayan sido la espectrometría de fluorescencia de 
rayos X o la microscopía óptica de barrido58.

Creemos más correcto aceptar los datos documentales que además se adecuan 
mejor al resto de referencias que nos han llegado. Está por un lado la continua 

53.   La misma problemática que se presenta con los dineros de Alfonso X. Vid. Todesca, James J.: «The Monetary 
History of Castile-Leon (ca. 1100-1300) in Light of the Bourgey Hoard», Museum Notes (American Numismatic Society), 
33 (1988), p. 201.

54.   Idem, pp. 180 y 199.
55.   Carter, Giles F.: «Chemical composition of cornados novenes of Sancho IV of Castile and Leon», en Gomes 

Marques, Mário y Metcalf, David Michael (publ.), Problems of medieval coinage in the Iberian area: a Symposium held 
by the Sociedade Numismática Scalabitana and the Instituto de Sintra on 4-8 october. Santarém, Sociedade Numismática 
Scalabitana, Instituto de Sintra, 1988, pp. 307-314; Carter, Giles F.: «Enriched silver coatings on some portughese 
dinheiros and castilian cornados», Idem, pp. 555-565.

56.   Esta nueva equivalencia resulta de los cambios introducidos por Fernando IV en 1303 y que estudiamos unas 
páginas más adelante,

57.   Veas Arteseros, Francisco de Asís: Documentos de Alfonso XI, doc. 260.
58.   Estos métodos reflejan la composición de la capa externa de las monedas, que suele presentar una mayor 

proporción de plata tras el tratamiento con ácito nítrico (salitre) o tartrato de potasio (tártaro) en el momento de su 
fabricación. Con el uso de esta sustancia se perseguía la eliminación del cobre más superficial con el consiguiente 
blanqueamiento de la pieza (Torres Lázaro, Julio: «La fabricación de la moneda en la Edad Media», en Actas. XI Congreso 
Nacional de Numismática (Zaragoza 2002). Madrid, Real Casa de la Moneda, 2003, pp. 191-192 y Córdoba de la Llave, 
Ricardo: Ciencia y técnica monetarias en la España Bajomedieval. Madrid, Fundación Juanelo Turriano, 2009, pp. 217-224). 
Una habitual treta de naturaleza psicológica dirigida a las clases más simples de la sociedad que identificaban el color 
blanco con una mayor proporción de plata.



662

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

depreciación que se constata en el valor del maravedí de cuenta respecto a la libra 
tornesa y la dobla, y que solo pueden explicarse desde un maravedí de cuenta de 
2,18 g. Según Hernández59 la primera habría pasado a valer de 9 a 70 maravedís 
en el período entre 1275/1280 y 1299. Los valores que se dan a la dobla sufren 
idéntico alza desde 3 maravedís de 1268. Los datos más cercanos recopilados por 
Hernández60 se sintetizan en este cuadro:

Fecha Localidad Cambio

1293, xii Sevilla 19 ½

1293, xii Castilla 20 ½

1294, ix León 22

1294, xi Toledo 21 / 2261

Si hacemos los cálculos con el valor que hemos asignado al maravedí de cuenta el 
cambio oro / plata varía desde 9 ⅕ en Sevilla a 10 ⅓ en León y Toledo. Si aplicamos 
para Sevilla los datos de Todesca y Carter nos darían, respectivamente, cambios 
excesivamente elevados de 16 ¼ y 14. Watson no da datos concretos de la relación 
oro-plata en Castilla en estos momentos62, pero extrapolando los de otros territorios 
europeos cercanos al Mediterráneo se acercan más a los nuestros. Según este autor 
el cambio en Barcelona, Génova y Francia sería de 11, descendiendo en Florencia 
hasta 10 ½ y hasta unos extrañamente bajos 7,7 en Portugal. Castilla con frontera 
directa con Granada y particularmente Sevilla casi en la linde con los nazaríes y 
con estrechos vínculos comerciales con Granada y el norte de África, el tipo de 
cambio tendría que moverse en los niveles más bajos. Esta constante mudanza 
del valor de la dobla, siempre con un sesgo al alza obligaba en cada momento a 
efectuar la correspondiente adecuación. Un documento de 1283 (marzo, 3) establece 
que el pago de los censos de Murcia otorgados a la catedral de Cartagena debía 
cuantificarse en maravedís de oro pagaderos «quanto valiere el marauedí en oro63 
a la quantya de aquella moneda que corriere»64. 

De acuerdo con todo lo anterior los valores del nuevo sistema serían65:

59.   Hernández Sánchez, Francisco J.: op. cit., pp. clxxxix-cxc y ccxiv.
60.   Idem, p. ccxv.
61.   La noticia dice: «A maestre Jacomin, para adobar la coraça, por aluala del obispo fecha XI de octubre, iii doblas 

d’oro, que son Lxiii mrs» según la transcripción de Asunción López Dapena (Cuentas y gastos (1292-1294) del rey D. 
Sancho IV el Bravo (1284-1295), Córdoba, Monte de Piedad y Caja de Ahorros, 1984, p. 552), mientras que Hernández (op. 
cit., pp. ccxv) lee Lxvi mrs. Teniendo en cuenta que la dobla se va revalorizando a medida que se aleja de Andalucía, 
creemos más adecuada la primera lectura.

62.   Watson, Andrew M.: «Bact to Gold-and Silver», The Economic History Reeview, 2ª serie, 20-1 (1967), pp. 1-34.
63.   En un primer momento las doblas castellanas seguían recibiendo el tradicional calificativo de maravedí, 

convertido así en un genérico para referirse a cualquier moneda de oro labrada en territorio cristiano (Vid. Oliva Manso, 
Gonzalo: «La moneda en Castilla y León…», pp.  453-455).

64.   Torres Fontes, Juan: Documentos de Sancho IV. Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, 1977, doc. 12.
65.   Los valores del marco de Castilla y de las monedas de oro están sacados del siguiente trabajo: Oliva Manso, 



663ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

Talla = 22 sueldos por marco de metal aleado
Ley = 3 dineros
Un cornado = 0,871 g
Un cornado = 0,218 g de plata
Un maravedí de cuenta = 10 cornados = 2,18 g
Una dobla = 4,626 g de oro = 19 ½ – 22 maravedís de cuenta
Cambio oro / plata = 9 ⅕ – 10 ⅓

Pero la prueba más evidente a favor de la nuestra posición está inserta de 
forma implícita en el denominado Ordenamiento de Vitoria de 1288. Su capítulo 
19 se inicia con la acostumbrada declaración de no modificar ni retirar de la 
circulación en lo sucesivo la moneda de vellón que circulaba y que por entonces 
se componía de novenes, seisenes66 –los propios y las nuevas blancas que aún se 
mantenían en circulación–, meajas salamanquesas y pujesas. Lo más interesante 
viene a continuación cuando se prohíbe que estos tres últimos tipos monetarios 
además de las doblas de oro y los maravedís / dineros de plata67 sean exportados 
del reino salvo autorización expresa. En cambio «la moneda de los novenes que 
nos mandamos facer, que los puedan sacar»68.

El significado económico que se deduce de esta frase no es otro que la inadecuada 
relación que tiene el novén con las otras monedas de vellón69 que causa que 
particulares y mercaderes retengan las otras monedas fuera de la circulación70. 
Se aprecia mejor todo lo anterior si lo vemos en términos de la plata contenida 
en estas monedas, pues si un novén con 0,218 g se hacía valer a 1 ½ seisenes que 
contenían 0,254 g, nadie iba a utilizar estos últimos salvo que se viera obligado a 
ello. Aquí podemos intuir por qué unos años antes el concejo burgalés se negaba 
a aceptar los nuevos burgaleses. Si como venimos viendo estos y los cornados 
compartieron un mismo ordenamiento de emisión, la pretendida duplicación del 
antiguo burgalés quedaba sobre el papel y la realidad es que los contenidos reales 
de plata de estas monedas no se correspondían con el cambio oficial. Sancho IV 
continuaba con la política de su padre de solventar sus problemas económicos 

Gonzalo: «Enigmas monetarios en el derecho local. Los mencales y maravedís en los fueros castellanos», Revista General 
de Información y Documentación, 26-1 (2016), pp. 313-340.

Una segunda puntualización: este y el siguiente cuadro que sintetizan los sistemas monetarios que estudiamos no 
muestran sus equivalencias en el mismo orden, presentándose en el orden que se deduce de los diplomas utilizados.

66.   Esta era la denominación habitual utilizada en la documentación real para nombrar a los nuevos blancos 
alfonsíes y las emisiones posteriores que hizo de Sancho IV de esta moneda; mientras tanto los cornados eran conocidos 
como novenes. Términos ambos muchos más útiles pues señalan explícitamente su valor.

67.   Vid. España, León: «Las acuñaciones monetarias de Sancho IV según el ordenamiento de Vitoria», Nvmisma, 
240 (1997), pp. 101-122, aunque presenta algunas discrepancias con lo expuesto en este artículo.

68.   Mozo Monroy, Manuel y Retuerce Velasco, Manuel: La moneda de oro en los reinos de Castilla y León. Siglos 
XII-XV. Madrid, NRT Ediciones, 2010, p. 41.

69.   Esta discrepancia en las valoraciones del novén respecto al seisén, la meaja y la pujesa, ya nos indica que hay 
que relacionar estos tres últimos tipos monetarios, siendo los dos últimos divisores del seisén. Vínculo que se reafirma 
con la enumeración continua y en orden descendente.

70.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Monedas y políticas monetarias…», p. 151.



664

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

a golpe de manipulaciones monetarias. Inicialmente no lo consiguió pues como 
infante rebelde se le opuso una fuerte resistencia, pero como rey esta se limitó a 
algún acto simbólico de protesta y los concejos acabaron finalmente por claudicar 
en las cortes palentinas de 1287.

La idea de Sancho IV era, por tanto, primar la salida de los novenes y ante la 
falta de monetario obligar a la población a sacar a la circulación el resto de las 
monedas. Es su propia moneda, pero él es consciente de que para el bien de la 
economía eran preferible otras con un valor intrínseco y real más aceptable para 
la población. Podemos visualizarlo nítidamente en un ejemplo con números. 
Si Sancho IV permite la salida de 10 000 maravedís materializados en 100 000 
novenes está aceptando la pérdida de 21,8 kg de plata; pero si se tratase de esta 
misma cantidad en forma de 150 000 seisenes serían 25,35 kg de material precioso 
los que saldrían de sus fronteras. Conforme a la visión económica del momento, 
estas últimas serían las monedas que retener.

La jugada era redonda y todo ello sin recurrir a medidas coercitivas extremas 
como su padre en 1281 o incluso cuando él quería impedir la circulación de 
determinados tipos monetarios en 1282 y 1286. Una medida de este tipo no era 
perceptible para la mayoría de la población que simplemente constataría la escasez 
de novenes sin llegar a descubrir su causa, evitándose con ello el malestar social 
y posibles disturbios.

Con un cornado con un alto contenido en plata como el calculado por Todesca 
o Carter no era posible artimañas de este tipo. Estos cornados habrían tenido, 
respectivamente, un peso en plata de 0,386 g y de 0,332 g y su relación con el 
seisén tendría que haber sido 2,284 y de 1,964 cuando oficialmente solo valdrían 
1,5. Nadie habría permitido entonces su salida; al contrario, se habría estimulado 
la exportación sin límite de los seisenes. 

No se hace en cambio ninguna alusión a la tan nombrada moneda blanca de 
la guerra, que sí se haya presente en numerosos documentos que materializan 
negocios privados o en las mismas cuentas del rey. Hernández indica ejemplos 
de negocios importantes donde se mueven cantidades de varios miles de ma-
ravedís expresados en este tipo de moneda, lo que le lleva a pensar que todavía 
circulaban a finales del reinado de Sancho IV71. Una de estas noticias menciona 
nada menos que 20 000 «maravedís de la primera guerra, que nos pagastes luego 
de mano e pasaron todos contados a nuestro poder» –esto supone 1 800 000 
piezas monetarias–. La redacción no parece dejar duda sobre su existencia física.

Sin embargo, en nuestra opinión creemos que en su mayoría los blancos de la 
guerra habían sido desmonetizados para labrar los cornados y su presencia en la 
documentación se hacía a efectos meramente contables. Indicar el importe de un 
negocio en esta moneda simplificada su futura liquidación en cualquiera de las 

71.   Hernández Sánchez, Francisco J.: op. cit., p. cxc.



665ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

varias monedas que se admitieran en ese momento. En su condición de moneda 
con menor valor oficial el maravedí de noventa dineros blancos de la primera 
guerra, había acabado por convertirse desde 1265 en una unidad de cuenta, a la 
que se reducían las restantes monedas y como dice el propio Hernández se había 
convertido en el «denominador común» del sistema72.

La venta de varias propiedades inmobiliarias en 1288 (agosto, 5) se formalizó en 
«treinta mil maravedís de la moneda de la primera guerra, que reçebi de uso por 
ende em (sic) preçio», una expresión que parece reforzar la idea de Hernández. 
Sin embargo, su continuación despeja todas las dudas pues se especifica que el 
pago de estos maravedís se haría «en dineros e en plata e en oro fino»73. Por más 
que el precio venga estipulado en blancos de la guerra y hasta parezca que el pago 
se hace con ese numerario, la realidad es que es solo una ficción contable y en 
la realidad se admite como medio de pago cualquier moneda e incluso metales 
preciosos sin acuñar. Si seguimos leyendo este mismo contrato, observamos 
cómo se estipula el abono inmediato de tal cantidad y la imposibilidad de que en 
un futuro el vendedor reclamara su impago. A tal fin se hacía expresa renuncia a 
dos leyes pronunciadas por Sancho IV, a la primera de las cuales se la identifica 
como aquella que «dize que los testigos deuen ver fazer la paga en dineros o de 
cosa que lo vala». 

En muchas más ocasiones estos dineros de la guerra comparten espacio con 
otros tipos monetarios, señalándose la relación de cambio entre ellos con lo que 
se amplía la información y se evitan futuras demandas. En 1289 (diciembre, 23) 
Alfonso Pérez de la Cámara vendió todas sus posesiones inmobiliarias en Arcos 
de la Frontera por un total de cuatro mil maravedís de la moneda de la guerra 
«contado por cada mr. diez dineros de la moneda blanca que el Rey don Sancho 
mandó ffazer»74. En Mojados, villa perteneciente al obispado de Segovia, los 
constantes roces con los obispos titulares llevaron a don Blas Pérez que ejercía el 
cargo en 1293 a realizar una investigación para que «sopiesemos la vida et el fuero 
que ellos ouieron con los obispos que fueron ante del obispo don frey Martin et que 
les diesemos cosas çiertas por fuero que deuiesen guardar et conplir». Este obispo 
Martín ejerció el cargo entre 1260 y 1264, justo cuando empezó la primera gran 
quiebra de Alfonso X. Se procedió a realizar la investigación solicitada poniéndose 
por escrito los derechos tradicionales que se adecuaron a las nuevas tendencias 
impositivas y a las monedas del momento. La infurción, antaño pagadera por 
cada vecino en especie y dinero, acabó transformada en un pago en metálico 
cuantificado en moneda de la guerra –«… porque sopiemos que en tienpo de todos 
nuestros anteçesores dieron vna emina de çeuada et vna cantara de vino et por 

72.   Idem, pp. cxc y cxciii.
73.   Castro Garrido, Araceli y Lizoain Garrido, José Manuel: Documentación del Monasterio de las Huelgas de 

Burgos 1284-1306. Burgos, José Manuel Garrido Garrido, 1987, doc. 58.
74.   Gaibrois de Ballesteros, Mercedes: op. cit., vol. 3, doc. 277. Vid. también doc. 294, antes transcrito.



666

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

los quatro panes et dos pipiones tres sueldos de la moneda de la guerra»–. De la 
misma manera se procede con el annal, tributo bajo el que se subsumen la miríada 
de derechos señoriales preexistentes que se habían fijado en tiempos del obispo 
don Raimundo de Losana (1249-1259) y ahora se actualiza su importe: «mandamos 
que nos den por annal cada anno çient et veynte maravedis de la buena moneda, 
que montan de la moneda de la guerra sieteçientos et veynte maravedís». Por su 
parte el yantar se computaba globalmente para toda la población en «dizeocho 
maravedis de la buena moneda, que son de la moneda de la guerra çient et ocho 
maravedís». En las tres expresiones se nos está habilitando implícitamente el 
pago de los impuestos mediante cualquier numerario admitido en 1293. En el 
caso del annal y del yantar, el pago se ha establecido en seisenes y sin embargo se 
sigue considerando necesario reflejar su contravalor en moneda de la guerra lo 
que permite su conversión a cornados, meajas coronadas, etc.75

4.	DINEROS DE FERNANDO IV (1296)

El temprano fallecimiento de Sancho IV en abril de 1295 dejó sumido al reino 
en la discordia. La minoría de edad de Fernando IV desató las ambiciones entre los 
miembros de la alta nobleza y, muy especialmente, entre aquellos que formaban 
parte de la familia real. En los primeros meses fue el infante don Enrique, hermano 
de Alfonso X, quien se mostró más activo moviendo sus influencias para arrebatar 
la custodia y tutoría del rey-niño a su madre doña María de Molina. Entretanto 
los grandes linajes encabezados por Diego López de Haro y Juan Núñez de Lara se 
dedicaban a extorsionar a la tutora en busca de castillos y dinero. La convocatoria 
de Cortes de Valladolid en el verano de ese mismo año pretendía ganar el apoyo 
de los concejos para el monarca  y finalmente «le dieron una moneda forera que 
es conoscimiento de señorío»76. Esta ayuda tampoco resultó gratis, pero siempre 
resultaba más fiable que la de la nobleza. Los concejos obtuvieron el reconocimiento 
de sus hermandades, fueros y privilegios, además de monopolizar los oficios regios 
y controlar la recaudación de impuestos77. Viendo este panorama no es de extrañar 
los movimientos que se sucedieron. Primero fue el infante don Juan, quien salió 
de su exilio granadino para entrevistarse con el rey portugués don Dionís. Sus 
propuestas no lograron un expreso respaldo por lo que se desplazó a Aragón donde 
contó con mejor suerte. En este reino Jaime II ya negociaba con Alfonso de la Cerda, 

75.   Si aceptáramos la idea de Hernández de que los blancos de la guerra seguían circulando sin problemas, tanto 
el yantar como el annal debían satisfacerse en seisenes y en su defecto en blancos de la guerra, pero si fuera así nadie 
utilizaría esta segunda opción. Todos preferirían abonar 18 maravedís de los seisenes (273,78 g) en lugar de 108 maravedís 
de blancos de la guerra (1 652,40 g de plata).

76.   Crónica de Fernando IV, cap. I, p. 96 (edición en Rosell, Cayetano (ed.): Crónicas de los reyes…, pp. 91-170). 
77.   González Mínguez, César: Fernando IV 1295-1312. Palencia, Diputación Provincial de Palencia, Editorial La 

Olmeda, 1995, pp. 26-29.



667ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

sempiterno pretendiente al trono castellano, con lo que la llegada de don Juan le 
facilitó iniciar una nueva jugada mucho más ambiciosa. Ahora no se trataba de 
imponer un nuevo rey en Castilla, sino de fraccionar el reino entre los anteriores. 
En la primavera de ese año de 1296 se produjo la intervención del ejército aragonés 
encabezado por el infante Pedro de Aragón y Alfonso de la Cerda, al que se unieron 
en Castilla las tropas del infante don Juan y de don Juan Núñez de Lara. Unos meses 
después se produjo el ataque aragonés contra el reino de Murcia que acarreó el 
control cuasi total del territorio, quedando la resistencia reducida a los castillos de 
Alcalá, Lorca y Mula. Por si esto no fuera poco los concejos de la Frontera tenían 
que soportar los continuos embates de los granadinos que quería aprovechar la 
delicada situación del reino. Aún quedaba un último actor, el vacilante don Dionís 
que fue incluido en el reparto de los pretendientes y llegó incluso a entrar con su 
ejército en Castilla, alcanzando Simancas, aunque al poco se retiró a su reino78.

En una situación tan delicada la posición de Fernando IV debía apuntalarse 
con prontitud y con firmeza. En el verano de 129679 María de Molina resolvió que 
una de las operaciones destinadas a este cometido tenía que ser la acuñación de 
una nueva moneda80. Desde un punto de vista teórico se conseguía un inmediato 
efecto propagandístico al mostrar la fortaleza del rey que se reivindicaba con 
el ejercicio de esta regalía, prerrogativa exclusiva suya, a la que se añadía el 
recordatorio constante de su figura ante los naturales del reino que manejaban 
diariamente una nueva moneda física. Importante, aunque no decisivo, era el 
aspecto crematístico necesario para levantar un ejército con el que imponerse a 
sus adversarios o, simplemente, para otorgar subsidios a los nobles e hidalgos de 
fidelidad más dudosa para atraerlos a su campo81. Ahora bien, no se podía poner en 
práctica esta medida sin más y había que contar con los concejos; si no con todos, 
al menos con aquellos que tuvieran representantes en la corte en ese momento, 
como era el caso de Zamora, Burgos, Ávila y Segovia, que debieron de apreciar 
las especialísimas circunstancias del momento y acataron la decisión. Como en 

78.   Idem, pp. 31-39; Crónica de Fernando IV, cap. II, pp. 102-108.
79.   La emisión se produjo durante la estancia del rey en Valladolid que se prolongó entre junio y octubre (Benavides, 

Antonio: op. cit., docs. 63-71). Hacia septiembre u octubre si aceptamos la secuencia de hechos contenidos en la crónica 
pues el acuerdo para la acuñación se produjo después de la muerte del infante don Pedro de Aragón en el cerco de 
Mayorga que se produjo el 25 de agosto (Crónica de Fernando IV, cap. II, pp. 103-104).

80.   Crónica de Fernando IV, cap. II, p. 104: «E estando ella muy pobre por todas estas cosas, é sabiendo que sus 
enemigos eran acordados con el rey de Portogal á venir cercar al rey su fijo é á ella en Valladolid, cató manera commo 
ficiese el rey su fijo moneda; é en esto avia dos cosas, la una que firmaba al rey su fijo más en el reino, é la otra que 
avria grande aver con que se podría defender dellos é con que se parar á la guerra. E luégo fabló la Reina con don 
Diego é con los otros que eran con ella, é plógoles ende, é dijeron que era bien, é la Reina envió luégo su mandado á 
los concejos de Zamora é de Burgos é de Avila é de Segovía en esta razón, é ellos veyendo commo lo facía con bien é 
con razón guisada, plógoles ende, é otorgáronlo; é luégo la Reina mandó facer la moneda, é sacó manlieva muy grande 
sobre ella de que pagó los caballeros».

81.   La emisión de moneda apenas sirvió en un primer momento para poner un parche y al poco la reina se vio 
obligada a solicitar un préstamo de los banqueros y mercaderes burgaleses que apenas valió para sostener la hueste 
durante los tres meses que duró el sitio de Paredes de Nava (octubre 1296-enero 1297) (González Mínguez, César: 
op. cit., p. 48; Crónica de Fernando IV, cap. II, p. 106).



668

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

tiempos de Sancho IV en las primeras cortes que se celebraron a posteriori –Cuéllar 
(2ª quincena de febrero – finales de marzo 1297)82– el tema de la moneda recién 
emitida fue objeto de debate. Ahora no se introdujeron modificaciones en el 
ordenamiento, no obstante se hizo hincapié en que se tuviera especial cuidado 
en su acuñación como señala su capítulo segundo: «Otrosi que pues los de la 
tierra me siruieron en razon que labrase la moneda, que ponga y mejor recabdo 
que non fue fasta aquí, porque yo sea servido e la tierra amparada»83. Clara señal 
de que las acuciantes necesidades habían traído consigo un control un tanto laxo 
en lo que se refiere a la ley y/o talla de las monedas.

Los valores metrológicos de esta emisión están contenidos en el denominado 
Ordenamiento de Lorca redactado ese mismo año (octubre, 24)84. En este documento 
se habilitaba al tenente del castillo para proveerse de numerario con el que pagar 
a las huestes que defendían con graves dificultades el territorio frente al empuje 
aragonés. Como se ve no era conveniente dilatarse en los pagos esperando la 
remisión de efectivo desde Castilla, que además podía caer en manos enemigas85. 
El capítulo clave del ordenamiento es el siguiente: «Que la moneda que sea a dos 
dineros de ley emblanquida argent fino et a veynte et dos sueldos en prietos de 
talla el marco»86, aunque se admitían monedas con otros pesos siempre que no se 
salieran de ciertos márgenes y en cantidades reducidas. También se emitieron meajas, 
existiendo hasta tres menciones a la misma al señalarse los salarios de los obreros, 
monederos y entallador, pero no se dice nada sobre sus pautas de acuñación. De 

82.   González Mínguez, César: op. cit., pp. 45-47.
83.   Academia de la Historia: op. cit., p. 135.
84.   Quitando el primer párrafo que recoge la motivación para autorizar la labra de moneda en una ceca no habitual 

el resto creemos sería una copia del entregado a Sevilla en su momento –Murcia no podía remitir el suyo pues estaba 
ocupada en esos momentos por los aragoneses–. Por ello todavía aparecen citados Pedro Martínez de Sevilla como 
ensayador; García Pérez Monedero, vecino de Córdoba, como guarda y, más claramente, Pedro Juan de Benavente, 
morador en Palma, y Felipe de Vitoria, vecino de Sevilla, como alcaldes (Torres Fontes, Juan: Documentos de Fernando 
IV. Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1980, doc. 22, p. 29).

85.   «… et porque la villa de Lorca se pueda meior ayuntar et defender de los mios enemigos et se pueble meior 
de quanto agora esta al mio seruiçio, tenga por bien et manda que fagan y moneda et vos que la labredes desta ley et 
desta moneda que yo agora mando labrar en los mios regnos, et que se labre en esta guisa que aquí dira» (Idem, p. 26).

86.   Ibidem.

Figura 5. Dinero de Fernando IV. Fuente: Martí Hervera



669ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

acuerdo con estos patrones, la nueva emisión se compondría de dineros de 0,871 g 
de peso y un contenido de plata del 16,666 % que hacen 0,145 g, y el maravedí de 
cuenta correspondiente tendría 1,45 g de plata.

Como en otras ocasiones la documentación no coincide con los resultados 
que obtuvo Todesca del análisis de tres monedas. Según él, el peso medio sería 
de 0,766 g con 0,243 g de plata por pieza87 lo que suponía una talla de 25 sueldos 
y una ley de tres dineros y tres pujesas88. Otros autores dan cifras más cercanas al 
Ordenamiento de Lorca. Roma Valdés hizo el análisis metalográfico a una pieza 
dándole una proporción del 14,5 % de plata y prudentemente dejó para futuros 
estudios metalográficos una posible solución al enigma89. Por su parte Metcalf en 
el examen que hizo de 538 monedas identificadas como pertenecientes a Fernando 
IV obtuvo un peso medio de 0,832 g90. Más recientemente se ha estudiado un 
tesorillo custodiado en el museo de Cáceres compuesto de 105 piezas con un peso 
medio de 0,6493 g91. 

Un detalle que hasta el momento no ha aparecido en la documentación es 
el modo de actuación de las cecas con los particulares que llegaban con plata u 
oro y solicitaban su contravalor en las nuevas monedas. En el ordenamiento se 
autoriza la compra de cualquier moneda que se llevara hasta la ceca, pero sin darse 
ninguna tabla de cambios que deberían acordarse con el vendedor. Si recordamos 
lo comentado a raíz de la desmonetización de los blancos de la guerra en 1286, los 
acaparadores recibirían las mejores condiciones al ofrecer una mayor cantidad de 
las monedas antiguas que se pretendían retirar. Sí se establecía un precio fijo para 
aquel que aportara plata sin amonedar –lingotes, joyas, objetos de uso cotidiano– 
por la cual se abonarían mil de los nuevos dineros por cada marco que se entregara. 
En base a los números calculados anteriormente esta disposición significaba que 
por cada 230,0465 g de plata que entraban en la ceca para su amonedación solo 
se recibían 145 g contenidos en las monedas recién acuñadas92.

Esta nueva moneda no recibe un nombre específico. Es normal referirse a ella 
con expresiones del tipo «moneda nueva», «moneda blanca», «moneda blanca 
que mandó labrar el rey don Fernando» añadiendo a continuación su valoración 

87.   Todesca, James J.: «The Monetary History…», pp. 183 y 200.
88.   Todesca ya se dio cuenta de esta discrepancia y pensó que estas monedas corresponderían a las primeras 

emisiones de 1296-1297, posteriormente se decidió una rebaja sustancial de la ley como queda atestiguado en el 
ordenamiento de Lorca. La fineza original sería para él de 3,25 interpretando las cinco partes a las que se alude en 
la crónica al hablar de las falsificaciones nobiliarias como cinco pujesas, que sería la diferencia entre la primera y la 
segunda emisión de Fernando IV. De esa manera estaríamos cerca de los 0,23 g de plata por moneda (Idem, pp. 184-185).

89.   Roma Valdés, Antonio: Moneda y sistemas monetarios…, p. 221.
90.   Metcalf, David Michael: «A hoard of Billon of Fernando IV», Museum Notes (American Numismatic Society), 

18 (1972), pp. 87-107.
91.   Negro Cortés, Adrián Elías: «Estudio de un posible tesorillo de vellones castellanos de Fernando IV y Alfonso 

XI procedente del museo de Cáceres», Hécate, 4 (2017), pp. 200-231.
92.   «Otrossi, los sesenes et toda otra moneda et los otros camios que a la moneda troxieren que los conpren a 

el meior mercado que podieren auer, et que los tomen. Et mando a qualquier que touiere esta mi moneda por renta o 
por fieldat que de por marca de plata fasta ochenta et tres sueldos et quatro dineros et non mas…» (Torres Fontes, 
Juan: Documentos de Fernando IV, doc. 22).



670

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

«de a siete sueldos y medio el maravedí», en muy contadas ocasiones93, o «a 
diez dineros el maravedí», con mucha más habitualidad94, si se quiere aludir a 
su relación con la unidad de cuenta oficial. Igualmente escasa esta otra versión 
que recalca su valor de dos formas diferentes: «que fazen diez dineros nouenes 
el maravedí»95. Numismáticamente son conocidos como pepiones, tal y como 
aparecen en el catálogo de Álvarez Burgos96.

Ambas tasaciones ya están citadas expresamente en el Ordenamiento de Lorca 
al establecer los salarios de algunos de los oficiales encargados de su acuñación. 
Pedro Juan de Frías, maestro de la ceca, tiene «por su comer et por su soldada al 
anno doçientos et çinquenta marauedis de la moneda nueua a siete...», justo en 
este sitio el manuscrito no se puede leer, pero el sentido parece claro. Por su parte, 
los sobreguardas miçer Çelin de Mola y Ramon Pérez Ballesteros que vienen a ser 
los supervisores generales de todo el proceso reciben «cada vno tres mill marauedis 
de la moneda de la guerra, a diez dineros desta moneda cada marauedi».

Como antes la costumbre monetaria leonesa también acaba reflejándose en 
estas expresiones y así encontramos una venta de tierras en 1309 (marzo, 3) que se 
abona en «maravedís en moneda que el Rey Don Fernando mandoú lavrar a oyto 
sólidos el maravedí»97. Unos años antes, en 1302 (febrero, 4) la concesión de vecin-
dad en el concejo de Avilés se acompañaba de la obligación de pagar un canon de 
«seys maravedís de la moneda blanca quel rey don Fernando mandó fazer a onze 
dineros menos terçia de un dinero el maravedí, o de moneda que tanto vala»98. 
Ambas expresiones juntas en esta otra noticia de 1309 que nos traslada la venta 
que Fernán Rodríguez y su mujer hicieron de todo su patrimonio por «çinquenta 
maravedís desta moneda quel Rey Don Fernando mandou lavrar, a oyto sólidos el 
maravedí cuntados onse dineros minos terçio por cada hun maravedí»99.

93.   Una compraventa de tierra celebrada en 1300 (diciembre, 15) se formalizó en «morauedís de la moneda del rey 
don [Fernan]do, a siete sueldos e medio el morauedí» (Ruiz Asencio, José Manuel y Martín Fuertes, José Antonio: 
Colección documental del archivo de la catedral de León IX: (1269-1300). León, Centro de Estudios e Investigación San 
Isidoro, 1994, doc. 2642), doc. 2642) y en una sentencia de 1304 (septiembre, 23) la establece «que pechasen diez mill 
maravedís á siete sueldos y medio el maravedí por pena» (Benavides, Antonio: op. cit., doc. 295)

94.   Aguado de Córdoba, Antonio Francisco, Alemán y Rosales, Alfonso Antonio y López Agurleta, José: 
Bullarium equestris ordinis S. Iacobi de Spatha per annorum seriem nonnullis Donationum - alijs interiectis Scripturis… 
Madrid, ex Typographia Ioannis de Aritzia, 1719, doc. 15; Benavides, Antonio: op. cit., docs. 107, 125, 142, 143, 144, 178…; 
Férotin, Marius: Recueil des chartes de l’Abbaye de Silos. París, Imprimerie Nationales, 1897, docs. 298, 300; Fernández 
Conde, Francisco Javier, Torrente Fernández, Isabel y Noval Menéndez, Guadalupe de la: El monasterio de San 
Pelayo de Oviedo, Historia y fuentes. I: colección diplomática (996-1325), vol. 1. Oviedo, 1978, doc. 186.

95.   Castro Garrido, Araceli y Lizoain Garrido, José Manuel: op. cit., doc. 138.
96.   Álvarez Burgos, Fernando, Ramón Benedito, Vicente J. y Ramón Pérez, Vicente: Catálogo general de la 

moneda medieval hispano-cristiana desde el siglo ix al xvi. Madrid, Jesús Vico, 1980, pp. 42-43.
97.   Gómez Bajo, M.ª del Carmen: Documentación medieval del monasterio de San Andrés de Vega de Espinareda 

(León) (Siglos XII-XIV). Salamanca, Universidad de Salamanca, 1993, doc. 67.
98.   Sanz Fuentes, M.ª Josefa, Álvarez Castrillón, José A. y Calleja Puerto, Miguel: Colección diplomática 

del Concejo de Avilés en la Edad Media (1155-1498). Avilés, Universidad de Oviedo, 2011, doc. 58 (vid. también docs. 59, 
60, 61, 62, 63, 65…).

99.   Gómez Bajo, M.ª del Carmen: op. cit., doc. 68.



671ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

Puesto que un maravedí de cuenta está compuesto originalmente de 96 dineros 
blancos de la guerra que ahora se hacen equivaler a 10 ⅔ dineros fernandinos, no 
hay más que efectuar el cálculo pertinente para comprobar que estos son novenes. 
Este valor lo seguimos viendo en el monasterio de Santa María de Oseira en dos 
conocidas equivalencias: «moravedis de moeda nova branca que mando lavrar 
rey don Fernando, da qual fazen IIII dineiros tres soldos a razon de oyto en soldo 
o moravedi» (1299, febrero, 10) 100 y «moravedis da moneda de nove del rey don 
Fernando, de que contan XVI pares por tres moravedis» (1301, septiembre, 18)101. 
Estas particularidades parecen deberse a su estrecha relación con la moneda por-
tuguesa, lo cual facilita los pagos de los intercambios comerciales entre ambos 
reinos, aunque a cambio generaliza el uso indistinto de una u otra moneda en 
tierras orensanas102:

«CL moravedis de dineiros portugaesses contados a XVI [par de dineiros] por tres moravedis» 
(1306, diciembre, 12)103.
«Lª maravedis da moneda portugesa [de que contan] IIIIº dineiros III soldos» (1307, marzo, 10)104.

La relación entre este dinero de Fernando IV con la moneda de oro no nos 
aparece hasta finales del reinado. Dos diplomas de 1310 coinciden al darnos una 
equivalencia de 26 maravedís por dobla y que debe identificarse como el tipo de 
cambio oficial, al fin y al cabo, una de las partes intervinientes es el rey. En junio 
le vemos dando por buena el préstamo que su vasallo Diego García de Toledo 
había recibido de Juan de Rivaldo, cónsul genovés en Sevilla105. En mes y día sin 
precisar, Fernando IV recibe otro préstamo de don Alfonso, prelado de Astorga 
de 3 100 doblas de oro, equivalentes a 80 600 maravedís de la moneda blanca106.

Con este último dato podemos dar ya los valores del sistema monetario 
instituido por Fernando IV107:

Talla = 22 sueldos por marco de metal aleado
Ley = 2 dineros
Un dinero fernandino = 0,871 g

100.   Romaní Martínez, Miguel: op. cit., doc. 1281 (vid. también docs. 1288, 1318a, 1318b, 1326…).
101.   Idem, doc. 1313 (vid. también doc. 1395)
102.   Son las denominadas «monedas de frontera» por León España («Las monedas de la frontera en el final de 

la Edad Media», Revista da Faculdade de Letras, 15 (1998), pp. 485-496).
103.   Idem, doc. 1335.
104.   Idem, doc. 1337 (vid. también docs. 1343, 1349, 1373, 1409).
105.   Benavides, Antonio: op. cit., doc. 525; Fernández Gómez, Marcos, Ostos Salcedo, Pilar y Pardo Rodríguez, 

M.ª Luisa: Libro de Privilegios de la Ciudad de Sevilla. Estudio Introductorio y Transcripción. Sevilla, Ayuntamiento de 
Sevilla, 1993, pp. 265-269.

106.   Rades y Andrada, Francisco: Chronica de las tres Ordenes y Cauallerías de Sanctiago, Calatraua y Alcántara: 
en la qual se trata de su origen y sucesso, y notables hechos en armas de los Maestres y… Toledo, Juan de Ayala, 1572, p. 14.

107.   Mantenemos los valores del marco y la dobla exactamente como en el reinado de su padre. No creemos 
existiese una degradación de su peso como sostienen otros autores (Nieto Cumplido, Manuel et alii: Referencias 
monetarias en la documentación del archivo de la catedral de Córdoba (siglo xiv). Barcelona, Asociación Numismática 
Española, 2007, p. 95).



672

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Un dinero fernandino = 0,145 g de plata
Un maravedí de cuenta = 10 dineros fernandinos = 1,45 g
Un maravedí de dineros fernandinos = 7 ½ sueldos = 90 dineros fernandinos
Un maravedí de dineros fernandinos = 13,050 g de plata
Una dobla = 4,626 g de oro = 26 maravedís de cuenta
Cambio oro / plata = 8 ⅐

Estos dineros fernandinos compartieron su utilización en la economía con 
las antiguas monedas de Alfonso X y de Sancho IV. Los seisenes continuaron 
gozando de buena salud, aunque iban desapareciendo progresivamente de la 
economía:

«soldos de moneda alfonsi que ora corre, a qual faz dous dineiros o soldo» (1296, marzo)108.
«maravedís de los dineros blancos quel rey don Alffonso mandó fazer a XVI dineros el maravedí» 
(1298, mayo, 4)109.

Esta notoria presencia es posible porque habrían seguido acuñándose por 
Sancho IV110. La ausencia de cualquier referencia al monarca que los emitía y su 
sustitución por la leyenda «Moneta Castelle et Legiones» apoya esta posibilidad. 
Se explican así dos referencias a los seisenes de Sancho IV, junto al resto de 
numerario emitido por él.

En 1302 (noviembre, 10) a raíz de una controversia entre la iglesia de Coria 
y la Orden de Alcántara, la regente María de Molina ordena a esta última 
pagar la composición que se había acordado el año anterior. En el diploma 
que recoge este hecho se nos muestran las monedas más usuales. Doblas 
y torneses gruesos como moneda fuerte de oro y plata y a continuación la 
moneda de vellón, los «dineros novenos y sesenos de la moneda del rey Don 

108.   Romaní Martínez, Miguel: op. cit., doc. 1246 (vid. también docs. 1249, 1250, 1252, 1255, 1271, 1274). El último 
documento es del año 1298 (septiembre, 8).

109.   Antuña Castro, Roberto: Notariado y documentación notarial en el área central del señorío de los obispos de 
Oviedo (1291-1389), (Tesis doctoral s. p.), Universidad de Oviedo, 2014, doc. 2.1.

110.   Para Todesca no solo continuaron emitiéndose con Sancho IV, además directamente los acaba identificando 
con los nuevos burgaleses que emitió a partir de 1282 (Todesca, James J.: «Coinage and the Rebellion…», p. 41).

Figura 6. Meaja coronada de Sancho IV. Fuente: Soler y Llach 



673ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

Sancho»111. Al año siguiente, en las cortes de Burgos se nombran «los seisenes 
et los coronados et las meajas coronadas que el Rey don Sancho mio padre 
mando faser»112.

Durante todo el reinado estos seisenes también aparecen encubiertos bajo 
la denominación de «buena moneda», como ya se ha comentado antes al 
estudiar el fuero de Tardajos.  Esta era una forma usual para referirse a aquellas 
emisiones mejor valoradas respecto a otras. No significaba en ningún caso que 
su porcentaje de metal precioso fuera más elevado. Hay que entenderlo pues 
en sentido relativo, nunca absoluto. Curiosa paradoja la buena fama que había 
ganado con el tiempo una moneda que al poco de ser puesta en circulación no 
era tenida como tal cuando se la comparaba con sus precedentes la blanca de 
la guerra y el prieto, y por su mala valoración era prescindible autorizándose 
su libre exportación113. En 1295 la regente María de Molina comenta con 
Alonso Martínez, uno de los principales ciudadanos de Palencia «que bien 
sabia como en las Cortes de Valladolid fuera ordenado por todos los de la 
tierra, que non diesen al Rey por su yantar más de treinta maravedis en cada 
villa de la buena moneda, que era estonce, que corria cada maravedi cient é 
ochenta maravedis»114. Obviamente estamos ante una redacción confusa o 
una transmisión errónea, pero la equivalencia es correcta un maravedí de la 
buena moneda vale seis de la moneda de cuenta115.

La unidad de cuenta continuó siendo la moneda de la guerra hasta el final 
del reinado, aunque cada vez en menor medida se alude a ella directamente. 
Por el contrario, se va haciendo más usual referirse a esta unidad de cuenta 
como formada por «diez dineros el maravedí» de los labrados por Fernando IV. 
Es decir los noventa dineros de la guerra que hacían un maravedí de cuenta, 
se sustituyen por diez dineros novenes siguiendo las equivalencias usuales. En 
los dos ejemplos siguientes se observa la coexistencia entre ambas fórmulas 
hasta que finalmente triunfará la equivalencia final:

1302 (marzo, 4). Sentencia arbitral pronunciada por don Simón, obispo de Sigüenza: «… so pena 
de cincuenta mil maravedís de esta moneda que agora corre, que facen dies dineros blancos el 
maravedí… sentenciando mandamos que el dicho sennor arzobispo dé é pague al dicho obispo 

111.   Palacios Martín, Bonifacio (director): Colección diplomática medieval de la Orden de Alcántara (1157?-1494). De 
los orígenes a 1454. Madrid, Fundación San Benito de Alcántara, Complutense Ediciones, 2001, doc. 410.

112.   Academia de la Historia: op. cit., pp. 165-169.
113.   Oliva Manso, Gonzalo: «La moneda en Castilla y León…», pp. 461-462.
114.   Crónica de Fernando IV, cap. 1, p. 96.
115.    Lo que no está nada claro, a la vista de la documentación actual, es la alusión que hace doña María en sendas 

cortes vallisoletanas. Si nos vamos a los cuadernos disponibles constatamos que en 1293 Sancho IV estableció que «la 
nuestra yantar que sea seysçientos mr. de la moneda de la guerra, et la de la Reyna dosientos mr., et la del nuestro fijo 
heredero trezientos mr. desta misma moneda» (# 5) (Academia de la Historia: op. cit., pp. 117-130). En cambio, en 
1298 durante la minoría de Fernando IV parece anularse la disposición anterior y aprovechando la posición de extrema 
debilidad del rey niño los concejos consiguieron volver a la imposición de primeros de siglo de la que ni siquiera se 
tenía conocimiento de su importe exacto: «Otrosi que las nuestras yantares que non las demandemos agora do nos 
fuéremos, fasta que sepamos en como las dieron al Rey don Ferrando nuestro visabuelo, en guisa que nuestro derecho 
sea guardado» (# 4) (Academia de la Historia: op. cit., pp. 136-139). 



674

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de Cuenca veinte mil maravedís de los dineros de la guerra de la moneda de nuestro sennor el 
rey don Ferrando, que facen diez dineros. el maravedí…»116.

1307 (junio, 12). Venta de un cortijo en Priego por «621 mrs. de la moneda de la guerra que facen 
diez dineros el mr. [millar]»117.

En la documentación del monasterio de Oseira se menciona con asiduidad 
pagos en «soldos de leoneses ou a quantia deles»118, aunque no sabemos si pueden 
referirse a esa pequeña emisión que hizo Sancho IV, siendo infante en 1282. Son 
demasiadas referencias durante un período bastante dilatado que se adentra en 
el reinado de Alfonso XI. Quizás se refieran a cualquiera de los novenes que se 
emitieron con posterioridad bajo la forma de cornados o dineros fernandinos y 
llamados leoneses por la ceca donde se labraron, de manera análoga a la pervivencia 
del término burgaleses en Castilla. 

Este monetario se vio además completado con las emisiones fraudulentas que 
llevaron a cabo los pretendientes al trono durante la minoría del rey. Al tratarse 
de falsificaciones no introdujeron ninguna variedad más a las anteriores, pero 
distorsionaron enormemente la economía al labrarse con una cantidad ínfima 
de plata. Si los dineros oficiales ya habían reducido la ley hasta dos dineros, en 
estas imitaciones debió ser aún menor: «que fuese de menos valía las cinco 
partes». Efectivamente la moneda de Fernando IV tenía una parte de plata por 
cinco de cobre –más concretamente, dos de plata por cada diez de cobre–, que 
ahora se reduce. A pesar de ello incluso se califica de buena moneda a los dineros 
fernandinos, tal debió ser la deleznable calidad de las falsificaciones. El resultado 
de su fraudulenta aparición no fue otro que un aumento del 100% en el nivel 
de precios, que indicaría que la ley de estas monedas estaría en torno al dinero:

«… é veyendo ellos que non avían de qué se mantener, acordaron de facer moneda en nombre 
é en señal deste rey don Fernando, que fuese de menos valía las cinco partes. En esta manera 
falsaban la moneda á este rey don Fernando, é ellos labraron aquella moneda en estos lugares 
que aquí se dirán: en León, en Castro Torafe, en Dueñas, en Osma, é en Deza; e por esta moneda 
que labraron en estos lugares confondieron toda la buena moneda deste rey don Fernando; é por 
esta razon toda la tierra fué en grand turbamiento, lo uno porque la moneda non la conoscían 
los omes, lo otro poque pujaron todas las cosas á muy gran prescio, en manera que valió el doblo 
de cuanto valia por la buena moneda deste rey don Fernando»119.

En este panorama de emisiones antiguas conviviendo a la par con una nueva 
emisión muy inferior y unas falsificaciones aún peores estaba claro que antes 
o después había que dar un golpe de timón y reformular completamente los 
cambios monetarios antes de que colapsara por completo la economía del reino. 

116.   Benavides, Antonio: op. cit., doc. 196.
117.   Idem, doc. 384.
118.   Romaní Martínez, Miguel: op. cit., docs. 1248, 1266, 1275, 1279, 1285, 1286, 1301… La última referencia es el 

documento 1506 en una fecha tan avanzada como 1332 (enero, 19).
119.   Crónica de Fernando IV, p. 110.



675ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

La inestabilidad política derivada de la debilidad regia y las intrusiones constantes 
de los tutores en la llevanza del gobierno demoraron la solución hasta las cortes 
burgalesas de 1303. Las novedades que se implantaron fueron muy importantes. No 
se tocó el fondo del sistema, pero los tipos de cambios sufrieron un reajuste radical.

La primera cuestión por tratar debía ser la retirada de las monedas falsas. Se 
obligó a sus propietarios a que las marcaran e inmediatamente las entregasen 
en las casas de cambio establecidas por las autoridades donde se las valoraría 
con equidad. La carencia de plata en el reino debía ser notoria pues ni siquiera 
se permitía su exportación120. Todas las monedas emitidas a lo largo del reinado 
debían ser admitidas, aunque sufrieran imperfecciones apreciables, como eran 
mermas de hasta un tercio de su tamaño121.

En orden de mejor a peor moneda se citan finalmente «los seisenes et los 
cornados et las meajas coronadas que el rey don Sancho mio padre mando faser 
que los sacaban de la tierra et que los llevaban a vender et a fondir a otras partes 
porque valían mas de ley que esta mi moneda que yo mande labrar». Para evitar su 
salida del reino la solución no podía ser otra que apreciar estas antiguas monedas 
de vellón respecto al maravedí de cuenta, mejorando así su tipo de cambio con los, 
hasta ahora, sobrevalorados dineros fernandinos.  El seisén fue revalorizado en un 
100% de modo que pasó a valer un sueldo, mientras que los cornados subieron hasta 
los quince dineros y, conforme a ello, las meajas coronadas. Consiguientemente 
sus relaciones con el maravedí de cuenta quedaban igualmente retocadas en la 
misma proporción. En resumen: si antes de 1303 el maravedí de cuenta, compuesto 
de noventa dineros blancos de la guerra, equivalía a 15 seisenes, 10 cornados  o 
10 dineros fernandinos; ahora había pasado a valer 7 ½ seisenes, 6 cornados o 10 
dineros fernandinos.

Todos los negocios públicos o privados –transmisiones patrimoniales, 
arrendamientos, préstamos e impuestos– que se formalizaran en lo sucesivo 
habrían de satisfacerse conforme a estas nuevas directrices. Con este reajuste no 
salía ya rentable su exportación al extranjero.

Veámoslo con el ejemplo de una persona que antes del cambio ejemplo tuviera 
una liquidez de 300 maravedís de la guerra o de cuenta, distribuidos en 1 500 seisenes, 
1 000 cornados y 1 000 dineros fernandinos. Esto representaría para cada grupo 
de monedas un contenido en plata de 253,5 g, 218 g y 145 g, aun cuando su valor 
oficial fuera el mismo, 100 maravedís en cada caso. En estas circunstancias si esta 

120.   «Mando que todas monedas contrafechas et malas et falsas que non fueron labradas en las mis monedas, 
ni por mio mandado, que sean todos los dineros tajados, et de que fueren tajados, que los vendan sus duennos en 
los mios regnos a las tablas de los camios de las villas, et que lo affinen en logares ciertos con orebses ciertos, o otros 
aliñadores que lo sepan ffaser, que fueren puestos por las mis guardas et de los conceios, e que fagan su pro dello non 
lo sacando de mio regno» (Benavides, Antonio: op. cit., doc. 229).

121.   «Et otrosí mando que todas las mis monedas que yo mandé labrar en las mis villas et en el mio sennorio que 
las non desechen por pequenno nin por machado nin por mal moneda nin por feble nin por prieto nin por ussado nin 
por deslavado salvo si fuere pedazo de menos o que sea quebrado hasta el tercio» (Idem).



676

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

persona tuviera que abonar una compra o un pago de impuestos por importe de 100 
maravedís lo haría siempre en dineros fernandinos. Si a continuación tuviera que 
desprenderse de una cantidad similar utilizaría los cornados y solo en última instancia 
se desprendería de sus seisenes. Después de 1303, esa misma persona dispondría 
ahora de 466 ⅔ maravedís, distribuidos de acuerdo a los nuevos tipos de cambios 
en 200 maravedís de seisenes, 166 ⅔ de cornados y 100 de dineros fernandinos. Si 
ahora tuviera que abonar 100 maravedís, podría utilizar indistintamente 750 seisenes, 
600 cornados o 1 000 dineros fernandinos, pero de acuerdo con su contenido de 
plata debería hacerlo según el orden expuesto puesto que representan en material 
precioso un peso de 125,75 g, 130,8 g y 145 g, respectivamente.

En resumidas cuentas, después de 1303 los valores oficiales de seisenes y cornados 
están casi equiparados, y se han acercado mucho al de los dineros fernandinos. 
Las prácticas usuales de otros períodos como el atesoramiento, la exportación o el 
uso obligatorio de un tipo monetario ya no resultaban tan rentables. Fernando IV 
consiguió de esta manera que fuera aflorando toda la moneda anterior a su reinado 
para sustituirla poco a poco por la suya.

En este ordenamiento de 1303 se establecen por primera vez normas de derecho 
penal para evitar la formación de un mercado secundario que negocie estas monedas 
sin atenerse a los cambios oficiales. Los cambistas, encubridores, cómplices y 
cuantos intervenían en estos negocios perdían vida y patrimonio, que se repartía 
entre el rey, que recibía dos tercios, y los delatores, que se quedaban con el 
remanente. Para el adecuado cumplimiento de esta normativa se ponían en cada 
villa dos guardas, uno nombrado por el rey y el otro puesto por el concejo.

Dos años después las medidas no habían terminado de cuajar y continuaban 
los problemas. En las cortes de Medina del Campo de 1305, las gentes de Castilla 
se quejaban de la gran carestía de ciertos productos como los textiles y la plata 
sin amonedar. La explicación última parece estar en el enorme volumen que 
alcanzaron las falsificaciones y la negativa de la gente a desprenderse de estas 
monedas a bajo precio, prefiriendo continuar usándolas y pasar a otra persona la 
decisión de llevarlas a las casas de cambio y asumir la pérdida o seguir con su uso. 
Las medidas coercitivas no parecen haber dado ningún resultado y ahora tampoco 
se estableció ningún remedio. Se optó por dejar las cosas como estaban aun con 
la mala moneda, sin emitir ninguna otra como se intuye que estaban solicitando 
algunos. Sería entonces el propio mercado el que tendría que estabilizarse solo 
marcando unos nuevos precios más altos, pero suficientes para incitar a los 
productores a ofrecer de nuevo sus productos: 

«3. Otrosí a lo que nos pidieron en razón del mal et del dampno que los de la nuestra tierra 
rescivieron por esta moneda que nos mandamos labrar, por razón que fue contrafecha et falsada 
en algunos logares, en manera que todo lo mas del mueble que havia en la tierra que es perdido 



677ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

por esta razón122. E agora que está apurada en tal estado, según la quantia que anda, que la plata 
et los pannos, et las otras cosas que tornarán a buen estado non se labrando otra moneda, esto 
que es nuestro servicio et pro dela tierra; tenemos por bien de la non mandar labrar ca non es 
nuestro servicio»123.

Esta política de emitir numerario inferior al de los reinados anteriores acababa 
pasando factura a toda la sociedad, especialmente a quienes tenían rentas esta-
bilizadas por contratos antiguos. Prestamistas y arrendadores no le importaban 
en demasía al rey, pero sí su propia hacienda que quedaba muy tocada en lo que 
respecta a los impuestos tradicionales que debían reajustarse. A ello se empeñó 
en los años siguientes y en las cortes de Valladolid de 1307 (# 10) presentó una 
propuesta para regularizar los pagos que se realizaban por la antigua prestación 
personal del yantar que suponía una respetable subida nominal del 66%.

«… et que den por yantar seisçientos maravedis; pero pues tenga por bien que de las non enbiar 
demandar si non que las tome en los logares do ffuere. Et por que esta moneda que yo ffiz es 
menor que la del rrey don Sancho mio padre, et por me ffazer seruiçio, que me den por yantar 
en los logares do ffuer daqui a diez annos, en cada logar do ffuere mill maravedis»124.

En el siguiente cuadro analizamos el pago de este yantar en cuatro momentos 
diferentes. El primero, entre 1286-1296, tras la salida a la economía de los cornados 
y con un maravedí de cuenta de 2,18 g supone el pago de 1 308 g de plata que sería 
abonado en cornados, pues ningún contribuyente informado optaría por abonar 
su importe en seisenes. Más adelante, a partir de 1296 y tras la aparición de los 
dineros de Fernando IV el importe nominal continúa establecido en seiscientos 
maravedís, pero al variar el valor del maravedí de cuenta que queda en 1,45 g el 
montante que debe recibir el rey disminuye hasta los 870 g de plata. Como antes 
los contribuyentes optarían por discriminar las monedas utilizadas en el pago del 
impuesto, utilizando siempre los dineros fernandinos, moneda usual del momen-
to, y reservando seisenes y cornados para otros menesteres. La remodelación de 
cambios de 1303 cambia totalmente el panorama ya que las equivalencias entre 
todas las monedas se acercan, siendo ahora seisenes y cornados los preferidos para 
pagar el impuesto. Los seiscientos maravedís en cornados suponen para Fernando 
IV una pérdida de un tercio respecto a lo que recaudaba su padre. En esta tesitura 
no tuvo otra opción que tratar de convencer a sus súbditos de la necesidad de 
reevaluar la cuota del impuesto, que a nuestro parecer se vendió simplemente 
como un ajuste ya que si nos fijamos el resultado final era que se mantenían los 
6 000 cornados de su padre. Realmente, esto no era más que un engaño ya que 
con el paso del tiempo sus propios dineros se iban tornando en la moneda más 
habitual y con ella pagaría la mayoría de la población. En última instancia, esto 
suponía una subida del impuesto.

122.   Idea muy similar a la expresada por los pecheros castellanos en 1281 cuando la fallida acuñación de Alfonso X.
123.   Academia de la Historia; op. cit. pp. 172-179.
124.   Idem, pp. 184-197.



678

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

1286-1296 1296-1303 1303-1307 1307

Maravedís de cuenta 600 mr. (1 308 g) 600 mr. (870 g) 600 mr. (870 g) 1 000 mr. (1 450 g)

Dineros (Fernando IV) 6 000 dr. (870 g) 6 000 dr. (870 g) 10 000 dr. (1 450 g)

Cornados (Sancho IV) 6 000 dr. (1 308 g) 6 000 dr. (1 308 g) 3 600 dr. (784,8 g) 6 000 dr. (1 308 g)

Seisenes (Sancho IV) 9 000 dr. (1 521 g) 9 000 dr. (1 521 g) 4 500 dr. (760,5 g) 7 500 dr. (1 267,5 g)

5.	CONCLUSIÓN

Los reinados de Sancho IV y Fernando IV supusieron un relativo respiro para la 
población del reino. Aunque ninguno de estos monarcas hizo suyo el frenesí alfonsí 
–tres quiebras monetarias en apenas doce años (1264-1276), más una frustrada 
en 1281–, sí es cierto que las especialísimas circunstancias que acompañaron su 
llegada al trono les obligaron a recurrir a las mismas medidas que su antepasado. 
Sin embargo, tras empeñar su palabra no volvieron a recurrir a este expediente 
y en la única ocasión en que lo hicieron se mostraron mucho más moderados. 
Sancho IV a lo largo de sus once años de reinado solo redujo en 1286 el valor 
del maravedí de cuenta en un 14 %, mientras que su hijo y sucesor Fernando IV 
gobernó 18 años y repitió en 1296 esta medida con un más estimable 33 %. 

Cada emisión de una nueva moneda depreciada llevaba aparejada un alza en 
los precios, que no era sin embargo la peor de sus consecuencias. El verdadero 
problema venía con la coexistencia de estas nuevas monedas con las precedentes 
y aún anteriores que no eran retiradas de inmediato, circulando todas ellas con 
unos tipos de cambios que no reflejaban su verdadero valor intrínseco. El resultado 
es que la población dejó de utilizar aquellas monedas infravaloradas con lo que se 
privó a la economía de una parte importante de sus instrumentos de pago y con 
ello una reducción de las transacciones, llegando finalmente a la inevitable crisis 
económica. El cambio monetario acababa causando así daños colaterales de enorme 
importancia en la economía. El remedio más socorrido como era la prohibición 
de exportar esta moneda infravalorada no lograba mejorar la situación con lo 
que se fueron implementando nuevas medidas. Sancho IV acabó permitiendo 
el cambio de los blancos de la guerra como si fuera una mercancía y Fernando 
IV finalmente no tuvo más remedio en 1303 que reordenar el valor de todas las 
monedas respecto al maravedí de cuenta.

En el siguiente cuadro sintetizamos todos los datos que nos aportan las fuentes 
documentales o que hemos podido deducir con cierta fiabilidad a partir de las 
mismas y del estudio de las monedas conservadas:



679ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

Cornados Dineros Fernando IV

Año de aparición 1286 1296-1297

Talla (sueldos) 22 22

Ley (dineros) 3 2

Peso (g) 0,871 0,871

Plata (g) 0,218 0,145

Maravedí de dineros 7 ½ sueldos

90 dineros

13,05 g

Maravedís de cuenta 10 dineros

2,18 g

10 dineros

1,45  g

Cambio dobla /mara-
vedí de cuenta

19 ½ - 22 26

Cambio oro / plata 9 ⅕ – 10 ⅓ 8 ⅐



680

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Academia de la Historia: Cortes de los antiguos reinos de León y de Castilla, 4 vols. Madrid, 
Imprenta y Estereotipia Manuel Ribadeneyra, 1861.

Aguado de Córdoba, Antonio Francisco, Alemán y Rosales, Alfonso Antonio y López 
Agurleta, José: Bullarium equestris ordinis S. Iacobi de Spatha per annorum seriem nonnullis 
Donationum - alijs interiectis Scripturis… Madrid, ex Typographia Ioannis de Aritzia, 1719.

Antuña Castro, Roberto: Notariado y documentación notarial en el área central del señorío 
de los obispos de Oviedo (1291-1389) (Tesis doctoral s. p.), Universidad de Oviedo, 2014.

Aulló Costilla, Manuel: «Cornados de Sancho IV», Nvmisma, 16 (1955), pp. 65-85.
Ayala Martínez, Carlos de (ed. lit.): Libro de privilegios de la Orden de San Juan de Jerusalén 

en Castilla y León (siglos XII-XIV). Ms. H2211 del Museum and Library of the Order of St. 
John de Londres. Madrid, Editorial Complutense, 1995.

Barquero Goñi, Carlos: «Los hospitalarios en el reino de León (siglos XII y XIII)», en El 
reino de León en la Alta Edad Media vol. 9. León, Centro de Estudios e Investigación 
«San Isidoro”, 1997.

Beaumier, Auguste: Roudh el-Kartas. Histoire des souverains du Maghreb (Espagne et Maroc) 
et Annales de la villa de Fès. Traduit de l’arabe par… París, Imprimerie Impériale, 1860.

Benavides, Antonio: Memorias de D. Fernando IV de Castilla, 2 vols. Madrid, Imprenta de 
José Rodríguez, 1860.

Carter, Giles F.: «Chemical composition of cornados novenes of Sancho IV of Castile 
and Leon», en Gomes Marques, Mário y Metcalf, David Michael (publ.), Problems of 
medieval coinage in the Iberian area 3: A Symposium held by the Sociedade Numismática 
Scalabitana and the Instituto de Sintra on 4-8 october. Santarém, Sociedade Numismática 
Scalabitana, Instituto de Sintra, 1988, pp. 307-314.

Castán Lanasta, Guillermo: Política económica y poder político: moneda y fisco en el reinado 
de Alfonso X el Sabio. Valladolid, Junta de Castilla y León, 2000.

Castro Garrido, Araceli y Lizoain Garrido, José Manuel: Documentación del Monasterio 
de las Huelgas de Burgos 1284-1306. Burgos, José Manuel Garrido Garrido, 1987.

Cerdá y Rico, Francisco (ed.), Crónica de Alfonso el Onceno. Madrid, Antonia de Sancha, 1787.
Collantes Vidal, Esteban: «Seisenes de Sancho IV en un tesorillo de Melgar de 

Fernamental», Acta Numismática, 3 (1973), pp. 137-140.
Córdoba de la Llave, Ricardo: Ciencia y técnica monetarias en la España Bajomedieval. 

Madrid, Fundación Juanelo Turriano, 2009.
España, León: «El pepión de la emisión de 1282, durante el reinado de Alfonso X el Sabio», 

Nvmisma, 236 (1995), pp. 161-183.
España, León: «Las acuñaciones monetarias de Sancho IV según el ordenamiento de 

Vitoria», Nvmisma, 240 (1997), pp. 101-122.
España, León: «Las monedas de la frontera en el final de la Edad Media», Revista da Faculdade 

de Letras, 15 (1998), pp. 485-496.
España, León: «Dos pepiones inéditos del Infante Sancho (1282-1284)», Gaceta Numismática, 

144 (2002), pp. 22-26.
Fernández Conde, Francisco Javier, Torrente Fernández, Isabel y Noval Menéndez, 

Guadalupe de la: El monasterio de San Pelayo de Oviedo: historia y fuentes, v. I: Colección 
diplomática (996-1325). Oviedo, Monasterio de San Pelayo, 1978.



681ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

Fernández Gómez, Marcos, Ostos Salcedo, Pilar y Pardo Rodríguez, M.ª Luisa: 
Libro de Privilegios de la Ciudad de Sevilla. Estudio Introductorio y Transcripción. Sevilla, 
Ayuntamiento de Sevilla, 1993.

Férotin, Marius: Recueil des chartes de l’Abbaye de Silos. París, Imprimerie Nationales, 1897.
Francisco Olmos, José María de: «La moneda en la Castilla Bajomedieval. Medio de 

propaganda e instrumento económico», en II Jornadas Científicas sobre Documentación 
de la Corona de Castilla (siglos XIII-XV). Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 
2003, pp. 277-345.

Gaibrois de Ballesteros, Mercedes: Historia del reinado de Sancho IV de Castilla, 3 vols. 
Madrid, Tipografía de la Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1922.

Gautier Dalché, Jean: «La politique monetaire d’Alfonse X», Cuadernos de historia de 
España, 69 (1987), pp. 77-95.

Gautier Dalché, Jean: «La politique monetaire et fiscale d’Alphonse revisitée par Guillermo 
Castán Lanaspa», Alcanate, IV (2004-2005), pp. 315-352.

Gómez Bajo, M.ª del Carmen: Documentación medieval del monasterio de San Andrés de 
Vega de Espinareda (León) (Siglos XII-XIV). Salamanca, Universidad de Salamanca, 1993.

González Díez, Emiliano: Colección diplomática del concejo de Burgos (884-1369). Burgos, 
Instituto de Estudios Castellanos, 1984.

González Jiménez, Manuel: Crónica de Alfonso X. Según el Ms. II/2777 de la Biblioteca del 
Palacio Real (Madrid). Edición, transcripción y notas…, Índice por M.ª Antonia Carmona 
Ruiz. Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, 1999.

González Mínguez, César: Fernando IV 1295-1312. Palencia, Diputación Provincial de 
Palencia, Editorial La Olmeda, 1995.

Hernández-Canut y Fernández-España, León: Vid. España, León.
Hernández Sánchez, Francisco J.: Las rentas del rey: sociedad y fisco en el reino castellano 

del siglo XIII, 2 vols. Madrid, Fundación Ramón Areces, 1993.
Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Monedas y políticas monetarias en la Corona de Castilla 

(siglos XIII a XV)», en Moneda y monedas en la Europa medieval (siglos XII-XV): XXVI 
Semana de Estudios Medievales, Estella, 19 a 23 de julio de 1999, Pamplona, Gobierno de 
Navarra, 2000, pp. 129-178.

Loaysa, Jofré de: Crónica de los reyes de Castilla, Edición, traducción, introducción y notas de 
Antonio García Martínez. Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, 1982.

Lomax, Derek W.: «Una crónica inédita de Silos», en Homenaje a fray Justo Pérez de Urbel, 
vol. 1, Silos, Abadía de Silos, 1976, pp. 323-337.

López Dapena, Asunción: Cuentas y gastos (1292-1294) del rey D. Sancho IV el Bravo (1284-
1295). Córdoba, Monte de Piedad y Caja de Ahorros, 1984.

Mateu y Llopis, Felipe: «‘Solidii’ y ‘Denarii’ en los reinos cristianos occidentales del siglo 
XIII. En torno de dos documentos del Concejo de Molinaseca, de 1277 y 1282», Acta 
Numismática, 1 (1971) pp. 115-127.

Metcalf, David Michael: «A hoard of Billon of Fernando IV», Museum Notes (American 
Numismatic Society), 18 (1972), pp. 87-107.

Mozo Monroy, Manuel y Retuerce Velasco, Manuel: La moneda de oro en los reinos de 
Castilla y León. Siglos XII-XV. Madrid, NRT Ediciones, 2010.

Mozo Monroy, Manuel, Enciclopedia de la moneda medieval románica en los reinos de 
León y Castilla, ss. viii-xiv. Volumen III: Desde Fernando III (1217-1230) a Alfonso XI (1350). 
Madrid, Manuel Mozo, 2017.

Negro Cortés, Adrián Elías: «Estudio de un posible tesorillo de vellones castellanos de 
Fernando IV y Alfonso XI procedente del museo de Cáceres», Hécate, 4 (2017), pp. 200-231.



682

Gonzalo Oliva Manso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Nieto Cumplido, Manuel et alii: Referencias monetarias en la documentación del archivo de 
la catedral de Córdoba (siglo xiv). Barcelona, Asociación Numismática Española, 2007.

Nieto Soria, José Manuel: Sancho IV 1284-1295. Palencia, Diputación Provincial de Palencia, 
Editorial La Olmeda, 1994.

O’Callaghan, Joseph F.: Las Cortes de Castilla y León. Valladolid, Ámbito, 1989.
O’Callaghan, Joseph F.: «Senderos de ruina: La política económica y financiera de 

Alfonso el Sabio», en Burns, Robert Ignatius. (ed.): Los mundos de Alfonso el Sabio y 
Jaime el Conquistador: razón y fuerza en la Edad Media. Valencia, Institución Alfonso el 
Magnánimo, 1990, pp. 67-93.

Oliva Manso, Gonzalo: «Enigmas monetarios en el derecho local. Los mencales y maravedís 
en los fueros castellanos», Revista General de Información y Documentación, 26-1 (2016), 
pp. 313-340.

Oliva Manso, Gonzalo: «Cien años de moneda en Castilla (1172-1268), el siglo del maravedí 
de oro», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 31 (2018), pp. 483-519.

Oliva Manso, Gonzalo: «La moneda en Castilla y León (1265-1284). Alfonso X, un adelantado 
a su tiempo», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, Historia Medieval, 33 (2020), pp. 435-472.

Orol Pernas, Antonio: «Acuñaciones de Sancho IV», Nvmisma, 231 (1992), pp. 109-122.
Palacios Martín, Bonifacio (director): Colección diplomática medieval de la Orden de 

Alcántara (1157?-1494). De los orígenes a 1454. Madrid, Fundación San Benito de Alcántara, 
Complutense Ediciones, 2001.

Pellicer Brú, Josep: «El maravedí de la guerra y los maravedís de plata desde Alfonso X 
hasta Alfonso XI (1252-1330)», Nvmisma, 243 (1999), pp. 51-101.

Pellicer Brú, Josep: Las acuñaciones y «quiebras» monetarias de Alfonso X y Sancho IV (1252-
1284-1295). Barcelona, Asociación Numismática Española, 2008.

Peña Pérez, Francisco Javier: Documentos del monasterio de San Juan de Burgos (1091-1400). 
Burgos, José Manuel Garrido Garrido, 1983.

Pereda Llarena, Francisco Javier: Documentación de la catedral de Burgos (1254-1293). 
Burgos, José Manuel Garrido Garrido, 1984.

Rades y Andrada, Francisco: Chronica de las tres Ordenes y Cauallerías de Sanctiago, Calatraua 
y Alcántara: en la qual se trata de su origen y sucesso, y notables hechos en armas de los 
Maestres y… Toledo, Juan de Ayala, 1572.

Rodríguez de Lama, Ildefonso (sel.): Colección Diplomática Medieval de la Rioja. IV. 
Documentos siglo XIII, 4 vols. Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 1979-1989.

Roma Valdés, Antonio: «La rebelión del infante D. Sancho y su incidencia en las acuñaciones 
del siglo XIII en León y Castilla», Nvmisma, 239 (1997), pp. 75-90.

Roma Valdés, Antonio: Moneda y sistemas monetarios en Castilla y en León durante la Edad 
Media (1087-1366). Barcelona, Asociación Numismática Española, 2000.

Romaní Martínez, Miguel et alii: A colección diplomática do mosteiro cisterciense de Santa 
María de Oseira (Ourense), 3 vols. Santiago de Compostela, Tórculo, 1989-1993.

Rosell, Cayetano (ed.): Crónicas de los reyes de Castilla, desde Don Alfonso el Sabio hasta los 
católicos Don Fernando y Doña Isabel, vol, 1. Madrid, Manuel Rivadeneyra, 1875.

Rucquoi, Adeline: Valladolid en la Edad Media. I. Génesis de un poder. Valladolid, Junta de 
Castilla y León, 1987.

Ruiz, Teófilo F.: Sociedad y poder real en Castilla. Barcelona, Editorial Ariel, 1981.
Ruiz Asencio, José Manuel y Martín Fuertes, José Antonio: Colección documental del 

archivo de la catedral de León IX: (1269-1300). León, Centro de Estudios e Investigación 
San Isidoro, 1994.



683ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 647–684  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda castellano-leonesa (1282-1312)﻿

Ruiz de la Peña Soler, Juan Ignacio: «Fueros agrarios asturianos del siglo XIII», Asturiensia 
medievalia, 4 (1981), pp. 131-196.

Ruiz de la Peña Soler, Juan Ignacio: «Las ‘polas’ asturianas en la Edad Media: estudio y 
diplomatario». Oviedo, Universidad de Oviedo, 1981.

Sánchez-Albornoz, Claudio: La España Musulmana, 2 vols. Madrid, Espasa-Calpe, 1973.
Sanz Fuentes, M.ª Josefa, Álvarez Castrillón, José A. y Calleja Puerto, Miguel: Colección 

diplomática del Concejo de Avilés en la Edad Media (1155-1498). Avilés, Universidad de 
Oviedo, 2011.

Todesca, James J.; «The Monetary History of Castile-Leon (ca. 1100-1300) in Light of the 
Bourgey Hoard», Museum Notes (American Numismatic Society), 33 (1988), pp. 129-203.

Todesca, James J.: «Coinage and the Rebellion of Sancho of Castile», Mediterranean Studies, 
4 (1994), pp. 27-44.

Torres Fontes, Juan: Documentos de Sancho IV. Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, 1977.
Torres Fontes, Juan: Documentos de Fernando IV. Murcia, Academia Alfonso X el Sabio, 

Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1980.
Torres Lázaro, Julio: «La fabricación de la moneda en la Edad Media», en Actas. XI 

Congreso Nacional de Numismática (Zaragoza 2002). Madrid, Real Casa de la Moneda, 
2003,  pp. 169-202.

Veas Arteseros, Francisco de Asís: Documentos de Alfonso XI. Murcia, Academia Alfonso 
X el Sabio, 1997.

Villacañas Berlanga, José Luis: «Sancho IV y los años de transición a la búsqueda de 
un equilibrio», en Biblioteca Saavedra Fajardo de Pensamiento Político <http://www.
saavedrafajardo.org/Archivos/NOTAS/RES0029.pdf>, consultado el 18/11/2020).

Watson, Andrew M., «Back to Gold-and Silver», The Economic History Review, 2ª serie, 
20-1 (1967) pp. 1-34.

http://www.saavedrafajardo.org/Archivos/NOTAS/RES0029.pdf
http://www.saavedrafajardo.org/Archivos/NOTAS/RES0029.pdf




685ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

UNA INSCRIPCIÓN MEDIEVAL 
INÉDITA EN LA IGLESIA DE SAN 
MIGUEL DE AGUAYO (CANTABRIA)

A NEWLY FOUND MEDIEVAL INSCRIPTION 
IN THE CHURCH OF SAN MIGUEL 
DE AGUAYO (CANTABRIA)

Alberto Peña Fernández1 y Manuel García Alonso2

Recepción: 2020/09/28 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/10/15 · 
Aceptación: 2020/11/10

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30052

Resumen
Recientemente se ha descubierto en la iglesia parroquial de San Miguel de Aguayo 
(Cantabria), durante el transcurso de unos trabajos de reparo de la techumbre del 
edificio, una inscripción medieval inédita de la tipología monumentum fundationis, 
fechada en el año 1173, que fue reutilizada como material constructivo durante la 
edificación del templo actual en el siglo XVII. En este artículo se aborda la edición 
crítica del epígrafe atendiendo a sus caracteres formales, génesis, tradición y 
conservación, y su contexto arqueológico e histórico, en base a los testimonios 
materiales y documentales conocidos. Su análisis integral y relacionado, nos 
permite afirmar que nos encontramos muy probablemente ante la inscripción 
fundacional de la antigua iglesia de San Miguel de Aguayo, cuyo emplazamiento 
anterior se localizaría en el sitio donde actualmente se conservan algunos restos 
arquitectónicos de la ermita de San Cristóbal, para levantarse unos siglos después 
en su ubicación actual.

Palabras clave 
Abad Pedro; epigrafía medieval; ermita de San Cristóbal; escritura carolina; 
inscripción fundacional; necrópolis de El Campo. 

1.   Biblioteca Central de Cantabria. C/ Ruiz de Alda, 19, 39009, Santander. C. e.: aberto.pena@srecd.es
2.   Instituto de Arqueología y Prehistoria Sautuola. C/ Ebro, 8 bajo, 39008, Santander.
      C. e.: manangel.galonso@gmail.com

ttps://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30052


686

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract
Recently, during the restoration to the building’s roof, a previously unknown 
medieval inscription of the monumentum fundationis type was discovered in the 
parish church of San Miguel de Aguayo (Cantabria). Dated to 1173, the element 
it is on was reused as building material during the construction of the current 
seventeenth-century temple. This article examines this epigraph by way of a 
critical edition, taking into account its formal characteristics, genesis, tradition 
and conservation, and its archaeological and historical context, based on known 
materials and documentary evidence. An integral and holistic analysis allows us in 
all likelihood to affirm that this is the foundational inscription of the old church 
of San Miguel de Aguayo, whose previous location may be located where certain 
architectural ruins of the hermitage of San Cristóbal are currently preserved, and 
a few centuries later was rebuilt in its current location.

Keywords 
Abbot Pedro; Medieval Epigraphy; Hermitage of San Cristóbal; Carolingian Script; 
Foundational Inscription; Cemetery of El Campo.



687ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

1.	INTRODUCCIÓN

Cantabria cuenta en la actualidad con un total de 180 inscripciones medievales 
documentadas, que recientemente han sido sistematizadas por uno de los firmantes 
de este trabajo, en una edición coordinada por la Universidad de León dentro 
del Proyecto Corpus Inscriptionum Hispaniae Mediaevalium y por el Instituto 
de Arqueología y Prehistoria Sautuola3. Uno de los principios sobre los que se 
sustenta este corpus epigráfico, es la certeza de que no se trata en absoluto de 
una investigación cerrada, debido a la probabilidad de que aparezcan en el futuro 
inscripciones inéditas que enriquezcan esta edición. Precisamente, este ha sido 
el caso que nos ocupa ahora, el hallazgo casual de un epígrafe fundacional en la 
iglesia de San Miguel de Aguayo que arroja luz sobre el pasado medieval de este 
lugar (Figura 1) y que hasta la fecha había constatado la arqueología a través de 
la excavación y posterior estudio de la necrópolis de El Campo, posiblemente el 
emplazamiento anterior de la basílica de San Miguel a la que hace referencia la 
inscripción, y lugar en que se encontraba la ermita tardorrománica de San Cristóbal 
de la que aún se conservan el arco toral apuntado, los arranques de la cabecera y 
la base de los muros de su única nave4. 

3.   Peña Fernández, Alberto: Cantabria (siglos VIII-XV), León, Universidad de León: Instituto de Prehistoria 
y Arqueología Sautuola, 2019. Esta publicación constituye el volumen 5 del CIHM (Corpus Inscriptionum Hispaniae 
Mediaevalium), en el marco del proyecto de investigación I+D HAR2016-76310-R bajo los auspicios del Ministerio de 
Economía Industria y Competitividad y de los fondos europeos FEDER.

4.   Marcos Martínez, Javier & García Alonso, Manuel: «Orígenes medievales de San Miguel de Aguayo: la 
ermita y necrópolis de San Cristóbal», en 1978-2003: CAEAP, 25 años de investigaciones sobre el Patrimonio Cultural de 
Cantabria, Santander, Ayuntamiento de Camargo, 2003, pp. 257-259. 

Figura 1. Ubicación de San Miguel de Aguayo en la comunidad autónoma de Cantabria (España)



688

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La iglesia que sirve, en el momento presente, de fábrica parroquial de la localidad 
de San Miguel de Aguayo y dedicada a San Miguel Arcángel (Figura 2), es obra con 
muros de sillería de arenisca, de nave única y cabecera rectangular con estribos 
exteriores, rematados en sencilla cornisa. En el lado del evangelio se añade la 
capilla, privada en origen, perteneciente al linaje De la Llana Terán, con solar y casa 
propia en la localidad. En este caso, sus muros rematan en una cornisa moldurada 
y dispuso, en un principio, de puerta de acceso desde el exterior, hoy cegada. En 
el lado de la epístola se levanta otra capilla, con retablillo dedicado a la Virgen del 
Rosario, y una pequeña sacristía. A los pies se alza la esbelta espadaña con triple 
tronera para campanas. Dispone de dos accesos desde el exterior, el principal en el 
muro sur desde el atrio o portal que forma el bajo de un local añadido con obra de 
mampostería en 1850, como local parroquial, y la puerta de arco de medio punto, 
desplazada del eje, que se abre en el muro occidental, a los pies del templo. En 
su interior los arcos torales son de medio punto y se conservan las dos bóvedas 
tardogóticas con terceletes, ligaduras y combados que originan hasta nueve claves 
con rosáceas, cabezas y discos solares en relieve5. Aunque Campuzano Ruiz supone 

5.   García Guinea, ignorante de los restos existentes en la antigua ermita de San Cristóbal, considera que en su 
origen pudo disponer de una sola nave tal vez románica, con espadaña de sillería, posteriormente muy transformada, 
perviviendo de esa antigua fábrica la puerta del oeste y la cuba de la pila bautismal. García Guinea, Miguel Ángel: 

Figura 2. Vista exterior, fachada sur, de la iglesia parroquial de San Miguel de Aguayo. 
(Fotografía de M. García Alonso)



689ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

un origen renacentista para la fábrica6, los elementos del edificio descritos no nos 
conducen más allá del siglo XVII, y los libros de fábrica no alcanzan más atrás de 
16607. Se trata de un dato relevante, puesto que la lectura de la inscripción, como 
veremos, nos lleva a tiempos muy anteriores. 

En 1969 un rayo abatió la espadaña y su caída derribó la bóveda de combados 
más occidental de la nave. Las obras de restauración se emprendieron a los pocos 
años e incluyeron la limpieza de muros empleando el chorro de arena y labores 
de abujardamiento, lo que afectó al aspecto y calidad de las superficies muradas, 
incluyendo los sillares que contienen la inscripción. 

Como consecuencia de unas obras de mejora en la techumbre de la iglesia 
parroquial de San Miguel de Aguayo, ha tenido lugar el hallazgo de una inscripción 
de cronología medieval localizada en la cara externa de dos sillares de arenisca 
consecutivos situados en la zona superior del muro sur, y próximos al esquinal 
suroeste, uno de los cuales aparece invertido8. Esta última circunstancia, que no es 
en absoluto extraña en la documentación epigráfica del Medievo hispano, responde 
al fenómeno de la reutilización de materiales constructivos de edificaciones 
anteriores en la construcción de edificios ex novo9. En algunos casos, los epígrafes 
se amortizan en la nueva fábrica intestados en sus muros, perdiendo para siempre 
los textos que contienen y, en otros casos, como sucede aquí, se colocan en 
posición invertida, posiblemente porque los canteros que trabajan en la nueva 
obra desconocen su importancia o no saben leer latín10. Este aspecto repercute 
inevitablemente en uno de los elementos funcionales de toda inscripción, su 
emplazamiento. Difícilmente se entenderá la finalidad publicitaria de su mensaje 
si la inscripción no ocupa su lugar originario y el que ocupa actualmente, a una 
altura excesiva, no favorece su legibilidad.

Enciclopedia del románico en Cantabria, II, Aguilar de Campoo, Fundación Santa María la Real. Centro de Estudios del 
Románico, 2007, p. 1100. 

6.   Campuzano Ruiz, Enrique: Catálogo monumental de Cantabria. Valles del Saja y del Besaya. Santander, Diputación 
Regional de Cantabria, 1991, p. 281. 

7.   García Alonso, Manuel: Aguayo y los Aguayos. La creación del paisaje en la divisoria cantábrica, Santander, 
Gobierno de Cantabria y Universidad de Cantabria, 2001, p. 193. 

8.   En febrero de 2020, durante el transcurso de las obras, el alcalde pedáneo del Concejo de San Miguel de 
Aguayo, D. Jonatan Conde, que accedía al salón de juntas situado en el anexo, se percató de la existencia de los sillares 
epigráficos y lo puso en conocimiento de los autores del presente artículo.

9.   En relación con la reutilización de materiales constructivos en la Edad Media pueden consultarse Utrero 
Agudo, M.ª de los Ángeles & Sastre de Diego, Isaac: «Reutilizando materiales en las construcciones de VII-X. ¿Una 
posibilidad o una necesidad?», Anales de Historia del Arte (Ejemplar dedicado a: Núm. Esp. (II): V Jornadas complutenses 
de Arte Medieval 711: El Arte entre la Hégira y el Califato Omeya de al-Andalus), 22 (2012), pp. 309-323, y Sánchez Pardo, 
José Carlos: «El reúso de materiales y estructuras antiguas en las iglesias y monasterios de Galicia. Casos, problemas y 
motivaciones», Estudos do Quaternario, 12 (2015), pp. 93-110.

10.   La epigrafía medieval de Cantabria presenta ejemplos de inscripciones que han sufrido traslados y reutilizaciones 
en las que sus textos aparecen embutidos en los muros en posición invertida y fragmentados. Algunos ejemplos son el 
epitafio de San Juan de Raicedo, el probable monumentum aedificationis de Mazcuerras, las consecrationes de La Serna de 
Iguña y Santa Eulalia de La Loma o la notitia de Molledo. Véase Peña Fernández, Alberto: op.cit., pp. 196, 200, 207 y 211. 



690

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

2.	ESTUDIO CRÍTICO DE LA INSCRIPCIÓN

La inscripción descubierta enriquece el Corpus de la epigrafía medieval de 
Cantabria recientemente editado. Se trataría del primer monumentum fundationis, 
propiamente dicho, documentado hasta ahora en Cantabria, al menos en lo que 
respecta al uso de esta fórmula notificativa11. Este tipo de epígrafes ofrecen, como 
se explicará más adelante, la noticia de la fundación de una institución, por lo 
general una iglesia, y suelen presentar un formulario breve donde no suelen 
faltar la data, la intitulación con el nombre y condición del autor-promotor de 
la obra y del epígrafe, la advocación del templo y la notificación12. 

Los dos sillares rectangulares y consecutivos en los que fue grabada la 
inscripción presentan unas medidas de 30 cm. de altura por 47 cm. de ancho, 
el izquierdo y 56 cm. el derecho, respectivamente. El epígrafe carece de motivos 
decorativos y no conserva restos de líneas de pautado. El texto se estructura en 
tres líneas, siendo irregular su distribución en el soporte. Las letras presentan 
un tamaño irregular aunque la media de su altura es de 4,5 cm. 

11.   Las inscripciones monumentales son aquellas que recuerdan la construcción, reedificación, reforma, dotación 
o fundación de un edificio o parte del mismo. No pueden entenderse sin la obra arquitectónica para la que fueron 
concebidas y resultan de gran interés para la historia del arte. En la colección epigráfica de Cantabria se han editado 6 
inscripciones medievales de este tipo, destacando 5 de edificación y 1 de ampliación. La ambigüedad de sus fórmulas 
plantea dudas en cuanto a su adscripción precisa. Véase Peña Fernández, Alberto: op.cit., pp. 116-118.

12.   García Lobo, Vicente & Martín López, María Encarnación: De epigrafía medieval. Introducción y álbum, León, 
Universidad de León, 1995, p. 38.

Figura 3. Monumnetum fundationis de la iglesia de San Miguel de Aguayo. Situación actual. 
(Fotografía de Ó. Cobo Gómez)



691ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

El texto de la inscripción, su transcripción paleográfica y traducción, quedarían 
de la siguiente forma (Figura 3): 

PETRUS ABAS FU [ND] AVIT ISTA 
BASELICA O [RA] TE PRO ILLO
IN ERA TCCX [I]
Petrus abbas fundavit istam baselicam orate pro illo in era MCCXI
El abad Pedro fundó esta basílica en el año 1173, rezad por él. 

A continuación, nos detendremos en el estudio de la forma epigráfica que incluye 
los caracteres externos, internos y funcionales de la inscripción. 

Comenzando por los elementos externos13, en cuanto a la materia, en este caso 
se ha recurrido al sillar de fábrica de arenisca como soporte para ejecutar el mensaje 
epigráfico. El uso de la piedra de cantería en la Edad Media para trazar las inscripciones 
es relativamente frecuente en la epigrafía monumental al ser visto como una parte más 
del edificio para el que fue concebido. De esta manera, la publicidad y permanencia 
del mensaje quedan garantizadas al integrarse arquitectura e inscripción14. 

La técnica de ejecución empleada por el rogatario es el surco o vaciado de mate-
rial para trazar las letras que ejecutó a bisel, consiguiendo así un mayor contraste 
de luces y sombras que favorece la legibilidad del texto. El surco de las letras es 
profundo lo que otorga cierta pesadez al texto con unos trazos gruesos15. 

El tipo de escritura empleada en la inscripción es la carolina que en Cantabria 
hace acto de presencia desde finales del siglo XI y se extiende hasta los inicios del 
siglo XIII16. Esta escritura suele presentar una relación modular cuadrada a base de 
letras capitales y en menor medida unciales y minúsculas agrandadas, tal y como 
observamos en nuestra inscripción. En este caso, se trata de una carolina con al-
gunas reminiscencias de la visigótica apreciables en grafías como la A sin trazo 
horizontal, la N con el trazo medio tendente a la horizontalidad, alguna de las O 
con ciertos influjos de la forma romboidal de la tradición anterior o la T que, en la 
palabra Petrus, presenta cierta influencia de la visigótica17. 

13.   Los elementos externos o materiales que configuran externamente la inscripción, son la materia escriptoria, 
la decoración, la técnica de ejecución, la disposición del texto y la escritura empleada. Véase García Lobo, Vicente & 
Martín López, María Encarnación: op. cit., pp. 31-34. 

14.   Santiago Fernández, Javier de: La epigrafía latina medieval en los condados catalanes (815- circ. 1150). Madrid, 
Castellum, 2003, p. 33.

15.   En lo referente a las diferentes técnicas de ejecución de las inscripciones medievales, puede consultarse lo 
expresado para la epigrafía medieval francesa por Favreau, Robert: Épigraphie médiévale. Turnhout, Brepols, 1997, pp, 
51-52; y para la epigrafía medieval portuguesa por Barroca, Mario Jorge: Epigrafía medieval portuguesa (862-1422), Oporto, 
Fundação Calouste Gulbenkian, Fundação para a Ciência e a Tecnologia, Ministério da Ciência e da Tecnologia, 2000, 
pp. 117-130. En el caso de las inscripciones españolas destaca el estudio de Rodríguez Suárez, Natalia: Salamanca 
(siglos VIII-XV), León, Universidad de León, 2016, pp. 97-98.

16.   Peña Fernández, Alberto, op. cit., p. 84. 
17.   García Morilla, Alejandro: «La escritura carolina publicitaria en la provincia de Burgos», Espacio, Tiempo y 

Forma III, Historia medieval, 26 (2013), p. 141. La tradición epigráfica de la visigótica se aprecia en el uso puntual a lo 
largo de la segunda mitad del siglo XII de algunos caracteres gráficos que otorgan al conjunto un aspecto arcaizante. 



692

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La escritura se ha ejecutado con un ductus bastante natural, como se aprecia 
en la tosquedad del trazado de las letras. La pervivencia de la visigótica a través de 
algunos rogatarios provocó la coexistencia de los dos sistemas gráficos e incluso 
la mezcla de ambos alfabetos, apreciándose rasgos de escritura visigótica incluso 
más allá de los años centrales del siglo XII cuando en Cantabria y otras provincias 
comienza a desaparecer paulatinamente. Sin embargo, la tardía influencia de la 
visigótica, pese a situarnos en un momento en el que la carolina está plenamente 
asentada, demostraría que los lapicidas conocen plenamente la nueva escritura 
pero mantienen hábitos gráficos de la tradición anterior18. 

No se han utilizado signos de interpunción entre palabras. Tampoco hay 
presencia de letras enlazadas, encajadas y sobrepuestas ni de nexos, recursos 
gráficos típicos de esta escritura en sus momentos más avanzados19. Las únicas 
abreviaturas empleadas se localizan en las palabras abbas, por contracción, y en 
istam y baselicam, en ambos casos por suspensión. Sin embargo, no se aprecia la 
presencia de la línea sobrepuesta como signo abreviativo más corriente. 

Como veremos más adelante, los talleres epigráficos que operaban en estos 
territorios entre los siglos XII y XIII tenían una actividad ocasional y no formaban 
parte de los scriptoria profesionales asociados a las construcciones románicas del 
momento en sus programas arquitectónico y escultórico. Se trataba de lapicidas 
inmersos en la cultura rural que nos han legado ejemplos aislados en determinados 
territorios y cuya preparación escrituraria es deficiente, con ausencia de impaginatio 
y ordinatio, formularios sencillos y, en definitiva, con acabados toscos y poco 
depurados. El lapicida manifiesta muchas dudas y un desconocimiento de primera 
mano de estos recursos y no se deja llevar más que por influencias o transmisión 
directa del promotor a través de la minuta del texto, algo que a todas luces resulta 
habitual en estas inscripciones rurales y de urgencia, ejecutadas por talleres locales 
cuya actividad era puntual20.

Este fenómeno puede deberse a errores de los lapicidas a la hora de interpretar ciertos rasgos y es, el módulo de las 
letras con proporciones uniformes en altura y anchura, lo que caracteriza a estos epígrafes. García Morilla, Alejandro: 
«Escritura publicitaria de transición: entre la visigótica y la carolina. El paradigma burgalés», Espacio, Tiempo y Forma 
III, Historia medieval, 31 (2018), pp. 279-280.

18.   García Morilla, Alejandro: «La escritura visigótica publicitaria en la provincia de Burgos», Espacio, Tiempo 
y Forma III, Historia medieval, 25 (2012), p. 211. 

19.   El uso de estos recursos gráficos en la escritura epigráfica del momento responde, más que al ahorro de espacio, 
a la consecución final de un efecto estético que llame la atención del destinatario del mensaje. Encontramos ejemplos 
próximos a San Miguel de Aguayo en la consecrationes de Bárcena Pie de Concha, Santa Eulalia de Somballe y San 
Lorenzo de Pujayo. Sin embargo, en los casos de la consagración de San Román de Orzales o en la notitia de Molledo, 
al igual que en San Miguel de Aguayo, tampoco se utilizan estos recursos. 

20.   Martín López se refiere a tres tipos de talleres, a saber, ocasionales, monásticos y profesionales. Los primeros, 
son característicos de ámbitos rurales y su actividad se limita a unas pocas inscripciones cuyo fin es cubrir alguna demanda 
puntual. Martín López, María Encarnación: «Centros escriptorios epigráficos de la provincia de Palencia»: De Litteris, 
manuscriptis, inscriptionibus. Festcshrift zum 65. Geburtstag von Walter Koch, Wien 2007, pp. 204-210. De este tipo de 
inscripciones de cultura rural y de urgencia, aunque ejecutadas en momentos anteriores, podemos encontrar paralelos 
en las consecrationes de las iglesias de Cordovilla y Brañosera, ambas al norte de Palencia, en las que se aprecia la rapidez 
a la hora de grabar las letras en el soporte concediendo al acabado final una imagen tosca y descuidada, de aspecto 



693ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

La letra A utilizada es de factura clásica y presenta dos variantes, precisamente 
apreciables en la palabra abbas. En el primer caso, se trata de la misma grafía 
empleada en el texto del epígrafe, la A sin travesaño pero con los dos trazos 
verticales abiertos. La segunda variante, apreciable en la segunda A de la palabra 
abbas, presenta los trazos verticales más rectos y el remate horizontal más alargado 
que sobresale por la izquierda. Se trata en ambos casos de un ductus más arcaico 
que sigue la tradición de la visigótica. En Cantabria, podemos constatar su uso 
en cronologías próximas a San Miguel de Aguayo, en concreto en la consecratio 
de Santa Eulalia de Somballe (1167) o en la notitia de Molledo (1144)21. 

La consonante B presenta la forma mayúscula en abbas y baselica con los trazos 
curvos. Vemos la misma forma gráfica en la consecratio de Barcenilla de Piélagos 
fechada en 118822. 

La C se presenta en su forma redonda, aunque con la particularidad de la palabra 
baselicam donde el trazo final se prolonga hacia dentro de la caja a modo de G. 

En el caso de la vocal E aparece en su forma uncial en tres casos salvo en 
la palabra era en la que se ha grabado con los trazos rectilíneos en su forma 
rectangular. La convivencia de ambas formas, cuadrada y redonda, es frecuente 
en estos momentos, incluso en la misma inscripción23. 

El ductus de la N presenta una letra menos evolucionada para este momento, 
manteniendo la tradición visigótica de trazos verticales muy rectilíneos con el 
trazo medio tendiendo a la horizontalidad, asemejándose a una H24. 

Se advierten dos pequeñas variantes para el signo de la consonante T. En la 
intitulación Petrus recuerda a la visigótica de bucle a la izquierda, mientras que 
en el numeral de la fecha y en el verbo notificativo presenta la forma de origen 
uncial, formado por un rasgo horizontal del que parte otro vertical ligeramente 
curvo, propia de la escritura carolina.

La letra X presente en la datatio está constituida por dos trazos semicirculares 
contrapuestos que, en la epigrafía medieval de la provincia, podemos encontrar 
en Pesquera (1085), Molledo (1144) y Orzales (1194)25. 

El uso de la consonante T con valor de mil en la data, lo encontramos en 
Cantabria desde las últimas décadas del siglo X, perdurando hasta finales de la 
siguiente centuria, momento en el que su convivencia con el signo M es una 

cursivizado. García Lobo, Vicente: «Epigrafía palentina del Románico», en Palencia en los siglos del Románico, Aguilar 
de Campoo, Fundación Santa María la Real, Centro de Estudios del Románico, 2002, pp. 242 y 251. 

21.   Peña Fernández, Alberto: op. cit., pp. 207-208. 
22.   Ibidem, pp. 212-213. 
23.   Rodríguez Suárez, Natalia: «Rasgos gráficos de las inscripciones en la provincia de Salamanca», Estudios 

Humanísticos. Historia, 14 (2015), p. 16. 
24.   Este rasgo gráfico podemos apreciarlo en otras inscripciones medievales de la provincia a mediados del siglo 

XII, como es el caso de la notitia de Molledo, desapareciendo a partir de este momento para dar paso a la N en su 
forma capital con el trazo medio inclinado. 

25.   Peña Fernández, Alberto: op. cit., pp. 198, 207 y 214.



694

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

realidad. Se trata de otro elemento paleográfico de la 
tradición visigótica anterior que, en la nueva escritura 
publicitaria, continúa empleándose26. 

En definitiva, los tipos de algunas letras, unido a la 
cronología del texto, apuntan, como se viene sosteniendo, 
a una escritura carolina pero con reminiscencias de la 
visigótica apreciables en letras como la A, la N o la T 
(Tabla 1)27. La escritura carolina publicitaria será en el 
siglo XII la predominante en la mitad norte peninsular. 
Su introducción fue progresiva en función de las zonas 
geográficas y de las influencias que recibieron. Se trata 
de escritura publicitaria que, al igual que en gran parte 
del Medievo hispano, irrumpe ya en el siglo XI en ciertos 
territorios peninsulares, extendiéndose y manteniéndose 
hasta principios-mediados del siglo XIII. Su mayor apogeo 
y vigencia se alcanza en la décimo segunda centuria, 
en paralelo al fervor edilicio protagonizado por la 
irrupción del estilo románico y su expansión a través 
de los caminos de peregrinación. Esta nueva forma de 
escritura, procedente del mundo franco, tiene su origen 
gráfico en la escritura monumental romana y convivió 
durante varias décadas con la visigótica anterior que fue 
paulatinamente desapareciendo, en el caso de Cantabria, 
desde mediados del siglo XII. En Cantabria los extremos 
cronológicos que marcan el empleo de esta escritura, lo 
constituyen en sus inicios el epitafio de cierto Munio 
conservado en la iglesia de Santa María de Bareyo y 
fechado en 108428, y en su final la consecratio de Barruelo 
de los Carabeos de 1264, en este último caso con claras 
influencias de la gótica en gran parte de sus letras. Tal 

26.   En lo relativo al origen de este signo para referirse a los millares en la data 
de las inscripciones, puede consultarse la síntesis historiográfica que sobre este 
particular ofrece Riancho Herrero en su estudio sobre la consecratio de la iglesia 
de San Román de Orzales. Riancho Herrero, María Teresa: «Dos inscripciones 
latinas inéditas de cronología medieval en Cantabria», Nivel Cero, 5 (1994), p. 53. 

27.   Como señala García Morilla, este tipo de epígrafes evidencian la pro-
gresiva desaparición de la escritura visigótica publicitaria pero resistiéndose entre rogatarios que siguen inmersos en 
esta tradición aunque adaptándose a la emergente carolina cuya difusión responde a las peregrinaciones a la tumba del 
apóstol Santiago y a la actividad cultural de los centros monásticos como consecuencia de la llegada de las influencias 
cluniacenses y el cambio de la liturgia mozárabe por la romana, menos perceptible en las zonas rurales más alejadas 
de estos influjos. García Morilla, Alejandro: «Escritura publicitaria de transición: entre la visigótica y la carolina. El 
paradigma burgalés», Espacio, Tiempo y Forma III, Historia medieval, 31 (2018), pp. 279-282.

28.   Peña Fernández, Alberto: «Epitafio de Munio: una inscripción del siglo XI en Santa María de Bareyo», 
Altamira, 77 (2009), pp. 105-129.

 

 

 

 

 

 
A 

    
 

 
B 
 

  

 
C 
 

  

 
E 
 

  

 
F 
 

 

 
I 
 

 

 
L 
 

 

 
N 
 

 

 
O 
 

  

 
P 
 

 

 
R 
 

  

 
S 
 

   

 
T 
 

  

 
U 
 

 

 
V 
 

 

 
X 
 

 

Tabla 1. Formas gráficas de 
la inscripción fundacional 
de San Miguel de Aguayo (1173)



695ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

y como se ha mencionado anteriormente, es un tipo de escritura que presenta 
más diversidad formal y tiende a la búsqueda de la proporcionalidad con sentido 
estético para captar la atención de los destinatarios de sus mensajes29.

Cuando el rogatario es local se percibe una transición entre la escritura 
visigótica anterior y la nueva carolina que, paulatinamente, se va imponiendo. 
Como se ha visto, la presencia de arcaísmos gráficos propios de la escritura 
visigótica en algunos signos es evidente en la inscripción estudiada. En ella 
abundan los caracteres alfabéticos mayúsculos con predominio de los de origen 
capital, aunque con presencia de algunas unciales (Figura 4). Por lo general, en 
otros territorios peninsulares, la escritura carolina en estos momentos está ya 
muy evolucionada hacia formas que avanzan la escritura gótica, sin embargo, esta 
circunstancia no es apreciable en San Miguel de Aguayo30. 

En lo referente a los elementos internos del epígrafe, atendiendo a su naturaleza 
y fórmulas empleadas, nos encontramos ante una inscripción diplomática del tipo 
monumentum fundationis31. Este tipo de inscripciones informan de la noticia de la 
fundación de una institución, principalmente religiosa, utilizando como notificación 
habitual el verbo fundare en latín o el romance fundar32. 

Está escrita en latín y redactada en estilo corriente33. Las inscripciones 
monumentales son relativamente frecuentes en las colecciones epigráficas de la Edad 
Media y pueden presentarse según su notificatio como inscripciones de construcción, 
reconstrucción, ampliación, primera piedra o fundacionales. La finalidad de este tipo 
de inscripciones es dejar constancia de la construcción o fundación de un edificio 
y deben ser entendidas en el conjunto de la obra para la que fueron concebidas34. 

29.   Peña Fernández, Alberto: Cantabria…, pp. 84-85. 
30.   Santiago Fernández, Javier de: «La inscripción de la iglesia de Nuestra Señora de la Asunción en Villasescusa 

de Palositos (Guadalajara)», en Navigare Necesse Estudios en homenaje a José María Luzón Nogué. Madrid, Universidad 
Complutense, 2015, p. 488.

31.   Martín López, María Encarnación & García Lobo, Vicente: «La epigrafía medieval en España. Por una tipología 
de las inscripciones», VIII Jornadas Científicas sobre Documentación de la Hispania altomedieval (siglos VI-X), Madrid, 2009, 
Galende Díaz, Juan Carlos & Santiago Fernández, Javier de (dirs.): Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 
2009, p. 193. Sin tener en cuenta las inscripciones indeterminadas y siendo cautos con aquellas no conservadas, la 
colección de inscripciones medievales de Cantabria está integrada por un total de 142 inscripciones diplomáticas y 25 
inscripciones librarias. Peña Fernández, Alberto: Cantabria..., pp. 102-103. 

32.   Encontramos en la bibliografía sobre epigrafía de la Hispania medieval ejemplos específicos de estudios sobre 
esta tipología de inscripciones. Véanse Martínez Martínez, Marcos G.: «Inscripción fundacional de Santa Eulalia de 
Morcín», Boletín del Instituto de Estudios Asturianos, 30 (1957), pp. 84-89, Suárez Botas, Gracia: «Inscripción fundacional 
de la iglesia de San Miguel de Teverga. Año 1036», Boletín del Real Instituto de Estudios Asturianos, 126 (1988), pp. 441-
446, Rodríguez Suárez, Natalia: «La inscripción fundacional de San Miguel de Escalada. Un acercamiento atrevido», 
Paleografía I. la escritura en España hasta 1250. Jornadas de la Sociedad Española de Ciencias y Técnicas Historiográficas, 
Burgos, 2006, Fernández Flórez, José Antonio & S. Serna Serna, Sonia (eds.), Burgos, Universidad de Burgos, 2008, 
pp. 173-187. Gómez Jiménez, Silvia: «AEHTAM 3038: inscripción fundacional de la iglesia de la Vera-Cruz de Segovia», 
Boletín del Archivo Epigráfico, 2 (2018), pp. 36-38.

33.   El patrimonio epigráfico medieval de Cantabria nos ha legado un total de 121 inscripciones redactadas en 
lengua latina, principalmente entre los siglos VIII y XII, aunque existen testimonios que llegan hasta el siglo XV. Peña 
Fernández: Alberto: Cantabria…, p. 101. 

34.   Algunos autores asocian el verbo fundare y otras fórmulas notificativas afines, a la dotación económica para 
construir el templo o a la creación de la institución y no tanto a la propia materialización física del edificio. Santiago 
Fernández, Javier de: La inscripción de la iglesia de …, p. 486. 



696

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Su función es la de dar publicidad a un acto relevante como fue, para la comunidad 
eclesial y para la sociedad medieval, la fundación de una iglesia, al mismo tiempo que 
recordar a las personas o instituciones que lo hicieron posible. A través de este tipo 
de inscripciones el clero pretende fomentar la construcción edilicia de lugares de 
culto como medio de publicidad, algo normal teniendo en cuenta que fue la Iglesia 
en el Medievo hispano la principal institución impulsora de una cultura epigráfica 
profundamente imbuida en los preceptos de la fe cristiana35. 

Su estructura formulística está compuesta por intitulación (Petrus abbas), 
notificación (fundavit istam baselicam), data (in era TCCXI) y aprecación (orate 
pro illo). En esta ocasión no se consignó la advocación de la iglesia, lo que hubiera 
arrojado más luz sobre el origen medieval del templo de San Miguel36. 

El empleo del término baselica en vez de ecclesia o templum, para referirse al 
edificio fundado, podría deberse al tipo de acontecimiento litúrgico. José Vives 
considera que baselica y ecclesia denotan mayor antigüedad, asociando el uso de 
templum a las fundaciones religiosas de los siglos IX al XI37. Más recientemente, 
otros autores han vinculado el uso de ecclesia con las consagraciones, mientras 
que baselica sería utilizado para conmemorar la fundación o construcción de un 
edificio religioso. En el caso de templum, con un sentido más amplio, abarcaría 
tanto la renovación como el acto de la consagración38. En Cantabria, esta última 
interpretación se cumple en ocho casos de consagraciones documentadas en las 
que se utilizó el vocablo ecclesia, mientras que en otras dos se hizo uso de baselica. 

35.   Santiago Fernández, Javier: «Las inscripciones medievales. Documentos al servicio del poder político y 
religioso», I Jornadas sobre Documentación Jurídico-administrativa, económica-financiera y judicial del reino castellano 
leonés (siglos X-XIII), Madrid, 2002, pp.107-108.

36.   Por lo general, al verbo notificativo suele seguir en estos casos alguna fórmula del tipo ad honorem, ab honorem, 
in honore o simplemente la directio sin preposición. 

37.   Vives, José: Inscripciones cristianas de la España romana y visigoda, Barcelona, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1942, p. 19.

38.   Azcárate Garai-Olaun, Agustín & García Camino, Ignacio: Estelas e inscripciones medievales del País Vasco 
(siglos VI-XI), I, País Vasco occidental. Bilbao, Universidad del País Vasco, 1996, p. 309.

Figura 4 (4a, 4b). Monumnetum fundationis de la iglesia de San Miguel de Aguayo. Disposición 
hipotética en origen. (Fotografías de Ó. Cobo Gómez)



697ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

La palabra templum se emplea en los dos casos conocidos para recordar el acto 
litúrgico de la consagración39.

En lo que respecta a la notificación, el empleo del verbo fundare suele ser 
recurrente en este tipo de inscripción, ya sea en su forma de pretérito perfecto o 
de pasiva, aunque también encontramos otras fórmulas menos habituales como 
illustravit, comparare, ditare o concedere. En ese sentido, la construcción propiamente 
dicha encuentra en las inscripciones monumentales otras notificaciones más 
específicas como aedificare, facere o construere. Fundare y facere podrían hacer 
alusión a la financiación de las obras por parte de un promotor, en este caso el 
abad Pedro de San Miguel de Aguayo que habría dotado económicamente la 
construcción de este templo a finales del siglo XII. 

Veamos a continuación algunos ejemplos de inscripciones medievales de 
tipo fundacional que siguen formularios relativamente similares. En San Miguel 
de Neila observamos de nuevo la misma fórmula notificativa para referirse a la 
fundación del templo promovida por el abad Nuño en 108740. En la ermita de 
Nossa Senhora da Orada (Melgaço, Viana do Castelo), su inscripción fundacional 
recoge un formulario similar al de San Miguel de Aguayo con la salvedad de la 
datatio y la apprecatio, que están ausentes41. En una lápida de la iglesia de San 
Martín de Argüelles (Siero), en su monumento fundacional de 1083, se puede leer 
XIIII kalendas maias fondata est millesima CXXI42. Por último, otra de las clásicas 
epigrafías fundacionales del Medievo hispano, se localiza en el monasterio leonés 
de Santa María la Real de Gradefes, donde se recuerda la fundación del cenobio 
por la abadesa Teresa Petri en 117743. 

Por último, para concluir este capítulo dedicado a los elementos formales de 
nuestra inscripción, voy a referirme a sus caracteres funcionales, es decir, aquellos 
que en palabras de García Lobo «confieren a la inscripción su especial carácter 
de medio de comunicación publicitaria»44 y que son emplazamiento, legibilidad 
y perdurabilidad. Respecto a su emplazamiento, como ya se ha dicho, al tratarse 
de una epigrafía descontextualizada que ha sufrido traslados y reutilizaciones 

39.   Son los casos de las consecrationes de San Salvador de Viveda y San Román de Orzales. Peña Fernández, 
Alberto, op. cit., p. 188 (nº 43) y pp. 213-214 (nº 86). 

40.   García Morilla, Alejandro: Burgos: siglos VIII-XIII, vol. 1. León, Universidad de León, 2016, pp. 100-101.
41.   Prior monacus de fenalibus istam ecclesiam fundavit. En Rosas, Lúcia Maria Cardoso: A Escultura Românica 

das Igrejas da Margem Esquerda do Rio Minho, Dissertação para Provas Públicas de Aptidão Pedagógica e Capacidade 
Científica, vol. II, Oporto, 1987, p. 111.

42.   Diego Santos, Francisco: Inscripciones medievales de Asturias, Oviedo, Principado de Asturias, Servicio de 
Publicaciones, 1994, p. 200. 

43.   Era Ma CCa XVa / k(a)l(enda)s marcii / fundata e(st) ec / cl(essia)a S(an)c(t)e Marie / de Gradefes ab / abbatissa 
Taresia. En Martín López, María Encarnación: Ángel Manrique y la epigrafía medieval, CIHM, León, 2011, p. 80.

44.   García Lobo, Vicente: «La epigrafía medieval. Cuestiones de método». En Centenario de la cátedra de 
«Epigrafía y Numismática», Universidad Complutense de Madrid 1990/01-2000- 01, Madrid, 2001, p. 99. Recientemente, 
el análisis de estos caracteres ha sido abordado por Pereira García, Irene: «Espacio y comunicación: una aproximación 
a los caracteres funcionales de la epigrafía medieval», Funciones y prácticas de la escritura: I Congreso de Investigadores 
Noveles en Ciencias Documentales, Madrid, 2013, Ávila Seoane, Nicolás & Santiago Medina, Bárbara (eds.), Madrid, 
Universidad Complutense de Madrid, 2013, pp. 181-182. 



698

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

posteriores, desconocemos su ubicación original, aunque podemos intuir que, 
tratándose de una inscripción de tipo monumental, es muy probable que ocupara 
un lugar estratégico en su templo de origen para facilitar su visualización, ya sea 
en el interior o en el exterior del edificio45. En lo relativo a la legibilidad y a la 
perdurabilidad poco más se puede añadir a lo dicho cuando nos hemos referido 
a la técnica de ejecución mediante surco y al material empleado. 

Dentro de las líneas de investigación del método epigráfico actual, una de 
las preocupaciones que más interés comienza a suscitar entre los epigrafistas, 
es la necesidad de conocer el proceso de ejecución material de la inscripción. 
Aproximarse a las diferentes fases a través de las cuales el epígrafe llegó a alcanzar 
su imagen final, por medio de los restos que nos han dejado sus rogatarios en el 
soporte, es algo de suma importancia si queremos conocer más a fondo lo que 
hay detrás de estos mensajes lapidarios46. 

Por otro lado, entendida la inscripción como un medio de comunicación de 
carácter publicitario, es obvio tratar de acercarnos también a la identidad de los 
tres actores principales que participan en su génesis, a saber autores intelectuales, 
artífices materiales y destinatarios47. 

Vamos a tratar de responder a algunas de estas cuestiones analizando 
detalladamente las huellas de estos procesos en nuestra inscripción. Como se 
dijo anteriormente, en el estudio de la materia y la forma, se evidencia que varias 
de las fases de ejecución material del letrero no se desarrollaron aquí. Parece claro 
que de la minuta se pasó directamente a la ordinatio y de ahí a la incisión de los 
caracteres en el soporte. 

A la hora de reconstruir la actividad del scriptorium epigráfico, resulta interesante 
analizar las huellas que de las tareas preparatorias de la inscripción han podido 
quedar en el soporte. Así, por ejemplo, observamos como la impaginación de la 
inscripción es descuidada, la horizontalidad de las líneas no presenta regularidad 
aunque la tendencia del rogatario es la de mantener el texto dentro de la caja de 
escritura. Por otra parte, carece de líneas de pautado y de delimitación del campo 
escriptorio. La ausencia de algunas de las fases de la ordinatio, como ocurre con 
la impaginación, es frecuente en epígrafes más toscos cuyo aspecto suele ser 
desordenado. La separación de palabras no es uniforme, las letras son de diferentes 
tamaños y las líneas no respetan los márgenes. Sin embargo, pese a esta tosquedad 
en el trazado de las letras sobre el soporte y a su irregular distribución, observamos 

45.   Santiago Fernández, Javier de: La epigrafía latina medieval en …, pp. 40-41. Este autor ubica para el caso catalán 
algunas inscripciones de este tipo sobre sillares o bloques de la fachada de entrada a la iglesia, sobre dinteles, buscando 
enclaves privilegiados para facilitar la transmisión del mensaje, aunque también proliferan en los muros interiores. 

46.   García Lobo, V. & Martín López, M.ª E: De epigrafía medieval. Introducción…, pp. 23-30. 
47.   Para el caso de Cantabria, una aproximación a estos tres activos protagonistas de la actio y de la conscriptio 

epigráficas, puede verse en Peña Fernández, Alberto: «Promotores, artífices materiales y destinatarios de las inscripciones 
medievales», en Mundos medievales: espacios, sociedades y poder: homenaje al profesor J. A. García de Cortázar y Ruiz 
de Aguirre vol. 1, Santander, pp. 187-204.



699ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

cómo el lapicida ha utilizado ciertos recursos que otorgan jerarquía al formulario. 
Es el caso de la consignación de la data en la que ha reducido el tamaño de la 
preposición in para destacar tipográficamente la palabra era y el numeral, el dato 
realmente importante, pues inmortaliza el año de la fundación de la iglesia por 
el comitente del letrero, el abad Pedro. 

Nos encontraríamos, a tenor de lo dicho, ante un taller ocasional, probable-
mente procedente del entorno inmediato del autor de la inscripción, el abad 
Pedro, integrado por profesionales de la escritura pero poco avezados en las 
técnicas epigráficas, de ahí la torpe plasmación final del letrero conmemorativo 
sobre el soporte48. Es probable que el religioso entregara al lapicida, un cantero o 
artesano responsable de la construcción de la iglesia, la minuta para trasladar la 
escritura a la piedra, siguiendo en todo momento las indicaciones escriturarias y la 
estructura de formulario entregadas por la autoridad eclesiástica, que era el único 
con la cultura suficiente para componer el texto. Del resultado final se desprende 
el escaso hábito epigráfico del lapicida, reflejado en su espontaneidad, ausencia 
de preparación y tosquedad, ya no solo en la escritura sino también por haberlo 
trazado en sillares murales sin una adaptación previa del soporte49.

Como hemos observado, el promotor de la obra es el abad Pedro, algo habitual 
en un momento en el que el estamento eclesiástico es el principal impulsor 
tanto de la actividad edilicia como de la cultura escrita. En este caso, es el abad 
el comanditario del mensaje epigráfico dirigido a un destinatario específico, 
la comunidad parroquial de San Miguel en el siglo XII y también a la sociedad 
medieval en un sentido amplio, a las comunidades aldeanas que se encontraban 
bajo su jurisdicción50. En la segunda mitad del siglo XII, la cuenca del Besaya y 
la comarca de Campoo fueron testigos de la construcción de numerosas iglesias 
románicas que, en algunos casos, conservan inscripciones alusivas a su consagración 
o construcción51. En líneas generales, la escritura carolina publicitaria, utilizada 

48.   A diferencia de los talleres especializados, ya fueran monásticos o profesionales, los centros ocasionales son 
aquellos, en palabras de Rodríguez Suárez, que tenían una producción epigráfica muy escasa y aislada, carecían de 
oficina lapidaria propia y realizaban inscripciones ante la necesidad de publicitar algún acontecimiento. Rodríguez 
Suárez, Natalia: «El proceso para realizar una inscripción en la Edad Media y sus evidencias hoy: los talleres epigráficos 
medievales», Anuario de Estudios Medievales, 50/1 (2020), pp. 385-387.

49.   Como señala García Morilla, no es descartable que este tipo de taller estuviera vinculado a centros escripto-
rios de tipo documental debido a que, en algunos casos, dejan sobrada constancia de sus conocimientos gráficos. En 
cualquier caso, se trataría de centros de producción de inscripciones con una actividad encaminada a solventar una 
intervención puntual, de urgencia. García Morilla, Alejandro, «Talleres, scriptoria y pequeños centros: la producción 
epigráfica en la provincia de Burgos», Documenta & Instrumenta, 12 (2014), pp. 153-156. 

50.   Aunque es sabido que en la fundación de iglesias, entre las autoridades eclesiásticas, el obispo es quien tiene 
la potestad para fundar o erigir parroquias en su diócesis, otras entidades como señores, arcedianos, cabildo, monjes 
o autoridades civiles, se atribuirán en ocasiones este derecho de fundación. Ayllón Gutiérrez, Carlos: «Estructura 
parroquial en el Sureste de Castilla a finales de la Edad Media», Medievalismo: Boletín de la Sociedad Española de Estudios 
Medievales, 20 (2010), p. 174. 

51.   Se debe tener presente que muchas de estas iglesias rurales de nueva construcción, sustituirán a otras anteriores 
que como iglesias propias alcanzaron su apogeo fundacional, al igual que en otros territorios peninsulares, entre los 
siglos IX y X. Avanzado el siglo XII, los grandes señoríos de abadengo comienzan su declive pasando a depender 
de grandes cenobios castellanos, perviviendo algunos que acabarán transformándose en colegiatas, en señoríos de 



700

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

en esta zona por los rogatarios para transmitir esos mensajes, viene marcada por 
un ductus inseguro y torpe, carecen en su mayoría de impaginatio e ingrossatio 
y presentan escasa calidad gráfica y técnica, lo que parece indicar su ejecución 
material por un rogatario sin cultura urbana que, una vez recibido el encargo por 
el autor, ha trasladado desde la minuta inicial el texto a la ordinatio e incissio final, 
sin detenerse a planificar correctamente el texto en el soporte. 

La alusión a un abad de nombre Pedro como fundador de una basílica en la 
inscripción estudiada, ¿constataría la existencia en el lugar de un monasterio en 
el siglo XII que impulsó la construcción de un nuevo espacio de culto? El silencio 
de las fuentes arqueológicas al respecto y la única cita documental en la que se 
recoge el monsterium Sancti Michaelis en la referida carta de Alfonso VIII, nos hace 
plantear la hipótesis de que se tratara más bien de una ecclesia monacal atendida por 
un clérigo o presbítero, que respondía al título de abad52. Por otra parte, sabemos 
que dicho título era tradicional y propio de los curas beneficiados de la localidad 
de San Miguel y de los titulares de las cofradías hasta el siglo XVIII53, por tanto 
sería equivalente al actual de cura párroco como aquél que tiene encomendada la 
cura animorum54. En su relación con las instituciones eclesiásticas, los clérigos o 
presbíteros locales impulsaron una serie de estrategias que les permitieron gozar 
de beneficios terrenales. Este podría ser el caso de las donaciones que según apunta 
A. Godoy, acompañaban en ocasiones su retiro a un monasterio donde podían 
encumbrarse como abades55.

Estos clérigos locales debieron ocupar un lugar destacado en la sociedad 
campesina al frente de estas iglesias rurales, ya no solo por su papel como 

realengo bajo protección del monarca o pasando a depender de nobles locales. El territorio diocesano de Cantabria 
acabará repartido entre las diócesis de Palencia, Burgos, León y Oviedo y la estructura eclesiástica quedará desde 
entonces controlada por obispos y abadías castellanas. Véase García Guinea, Miguel Ángel: El románico en Santander, 
I, Santander, Ediciones Librería Estudio, 1979.

52.   Estas ecclesiae locales ejercían un importante papel en la articulación social de las comunidades rurales y en las 
fuentes aparecen mencionadas indistintamente como iglesias o monasterios, sin poder diferenciar con claridad ambos 
términos. Algunos autores han interpretado estos centros de culto como iglesias monacales, es decir, pequeñas iglesias 
atendidas por grupos monásticos que desempeñaban importantes funciones pastorales en las comunidades rurales 
donde se localizaban. Véase Loring García, María Isabel: «Nobleza e iglesias propias en la Cantabria altomedieval», 
Studia Historica. Historia Medieval, V (1987), pp. 90-93. 

53.   En los libros de fábrica conservados entre la documentación del Archivo de la Diócesis santanderina se citan 
diversos párrocos como detentadores del título de abad. Así, se cita al abad de la Cofradía del Rosario, fundada en 
1692, D. Juan de Obregón Castañeda, como cura párroco de San Miguel de Aguayo (Archivo Diocesano de Santander. 
ADS), Libro de la Cofradía de Nuestra Señora del Rosario, nº 123) o al abad de la Cofradía de San Roque, fundada en 
1752, que era el propio «cura de ración entera» de la localidad (Archivo Diocesano de Santander. ADS), Libro de la 
Cofradía de San Roque, nº 6374). Cierto es que el abad parece ya relacionado con un título de los párrocos en cuanto 
presidían las cofradías adscritas a la parroquia.

54.   En otras diócesis hispanas, como sucede en la de Pamplona, incluso el término abad se hace totalmente 
equivalente al de párroco, a aquél que tiene asumida la cura de almas. https://www.iglesianavarra.org/wp-content/
uploads/2012/06/Jos%C3%A9-Luis-Sales-_2_.pdf (consultado 9/09/2020). Véase también Prada Santamaría, Antonio: 
«La reforma beneficial del templo parroquial de San Miguel, en Aoiz», Príncipe de Viana, Año nº 67, Nº 239, 2006, pág. 
952 y nota 22. En este artículo se menciona que, incluso las parroquiales abandonadas en despoblados, reciben el título 
de abadías.

55.   Godoy, Analía: «Los presbíteros locales y sus estrategias de ascenso social en las comunidades campesinas 
leonesas del siglo X», Calamus, I (2017), pp. 122-123.

https://www.iglesianavarra.org/wp-content/uploads/2012/06/Jos%C3%A9-Luis-Sales-_2_.pdf
https://www.iglesianavarra.org/wp-content/uploads/2012/06/Jos%C3%A9-Luis-Sales-_2_.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1060
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/142002


701ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

responsables de las funciones pastorales cotidianas en torno a la liturgia y los 
sacramentos, sino también por su posición material y social, ocupando lugares 
destacados entre las élites locales de las comunidades campesinas56. Ya desde la 
Alta Edad Media, los presbíteros formaron parte de las élites locales de los núcleos 
rurales y de las villas, integrándose en el clero secular que vivía inmerso en las 
comunidades de aldea, velando por su vida espiritual pero también atendiendo 
parroquias, cobrando diezmos y primicias y protegiendo al campesinado. 

Todo lo dicho anteriormente debe ponerse en relación con la dinámica que 
implica la formación de la estructura parroquial en el norte peninsular entre los 
siglos XI y XIII, producto de un importante proceso de reorganización eclesiástica 
que conllevaba la dependencia de estas iglesias rurales y sus clérigos de la jurisdic-
ción episcopal. Muchas de las iglesias rurales altomedievales de Cantabria, como 
sucede en otros territorios del norte peninsular, tienen durante algún tiempo 
funciones de parroquia, pero no son, seguramente, consideradas como tales desde 
el punto de vista de la autoridad episcopal, teniendo en cuenta que la consolida-
ción de la red parroquial en Cantabria no será una realidad antes del siglo XIII57. 

Por último, los destinatarios del mensaje epigráfico proyectado por el abad 
Pedro serían los miembros de la comunidad parroquial de San Miguel y los fieles 
que habitaban las aldeas que se encontraban bajo su jurisdicción. Es de suponer 
que el momento de la fundación supuso un acontecimiento especial para la 
comunidad porque, además de la relevancia eclesiástica y social del hecho en sí, 
el día de autos conllevó la presencia en la aldea de importantes autoridades civiles 
y eclesiásticas que inauguraron la nueva iglesia58.

La referencia al destinatario en las inscripciones medievales rara vez es explícita, 
aunque ciertas fórmulas lo mencionan indirectamente. En el caso que nos ocupa, 
el autor de la inscripción se dirige a los lectores pidiéndoles una oración mediante 

56.   Estos clérigos eran propietarios de tierras y contaban con patrimonios significativos que veían incrementados con 
la percepción de donaciones y ofrendas. Además, suelen aparecer en la documentación diplomática como confirmantes 
y notarios en actos jurídicos en los que se veían involucrados habitantes de las comunidades campesinas bajo su 
jurisdicción, así como fiadores, otorgando préstamos a los más humildes o auxiliando en juicios a vecinos necesitados. 
Todo ello, sin olvidar, su destacado papel en la construcción, dotación y fundación de templos. Véase Pérez, Mariel: 
«Clérigos rurales, comunidades y formación de las estructuras parroquiales en la diócesis de León (siglos XI-XIII)», 
Espacio, Tiempo y Forma, serie III Historia Medieval, 31 (2018), p. 554. 

57.   El proceso de formación de la red parroquial en Cantabria había sido abordado hasta fechas recientes en 
base a la documentación escrita. Véanse Casado Tejero, Luis: «La organización parroquial en el espacio de la actual 
diócesis de Santander (790-1220)», El Fuero de Santander y su época. Actas del congreso conmemorativo de su VIII 
centenario, Santander, Diputación Regional de Cantabria, 1989, pp. 67-73, y Peña Bocos, Esther & Álvarez Llopis, 
Elisa: «La génesis de la organización eclesiástica en el territorio regional», en Maruri Villanueva, Ramón (ed.): La Iglesia 
en Cantabria, Santander, Obispado de Santander, 2000, pp. 109-136. Recientemente, ha sido analizado teniendo en 
cuenta los espacios funerarios asociados a lugares de culto en base a las fuentes arqueológicas. Gutiérrez Cuenca, 
Enrique: Génesis y evolución del cementerio medieval en Cantabria, (Tesis doctoral s. p.), Universidad de Cantabria, 2015. 

58.   La epigrafía medieval de Cantabria nos ha legado en la inscripción de consagración de Santa María la Real 
de Piasca, en una fecha próxima a la fundación de la iglesia San Miguel de Aguayo, el testimonio de la presencia de 
un cortejo de autoridades que participaron en este destacado acto litúrgico, entre las que se encontraban el obispo 
leonés Juan, Gutiérez, abad de Sahagún, Pedro prior de Piasca y cierto Covaterio, que podría ser el maestro de obra o 
administrador. Peña Fernández, Alberto: Cantabria…, pp. 46-47.



702

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

la expresión formulística orate pro illo que constatamos en otros documentos 
epigráficos de cronología medieval59. En ese sentido, la inscripción cumplía una 
función integradora de la comunidad por cuanto recuerdan a sus miembros el 
triunfo espiritual de sus antecesores y sus grandezas pretéritas al mismo tiempo 
que fomenta los valores doctrinales y morales entre parroquianos y autoridades 
locales. Junto a esta función, la escritura epigráfica, como afirma el profesor García 
Lobo, se convierte en instrumento de propaganda religiosa, muy especialmente 
en las inscripciones monumentales, en las que se deja constancia del importante 
papel que la Iglesia desempeñó en la fundación, dotación o construcción edilicia, 
para que estos esfuerzos permanecieran imborrables en el recuerdo de los fieles 
de generación en generación, recordando la fecha de tal efeméride60.

3.	CONTEXTO HISTÓRICO Y 
ARQUEOLÓGICO DE LA INSCRIPCIÓN

La más completa valoración de la relevancia del hallazgo deriva del conocimiento 
extendido de las fuentes históricas y arqueológicas sobre el lugar en momentos 
de la Edad Media.

Una primera aproximación se hace ampliando el área de contextualización del 
hallazgo al propio núcleo aldeano. En las inmediaciones conocemos la existencia de 
una antigua fábrica, que articula una necrópolis medieval, en el lugar de El Campo. 
De este lugar creemos que procedía la estela medieval encontrada en El Colladío, 
que contiene en su cabecera discoide una cruz de brazos iguales en resalto61, la 
cual se encuentra hoy recogida en lo que fue el templo y en la actualidad centro 
cultural de la localidad. El edificio que ha llegado a nosotros ha pasado por diversas 
reconversiones en el tiempo. Desde el siglo XVII en que fue ermita de San Cristóbal, 
pasó pronto a Casa de Concejo y Casa Ayuntamiento, llegó a ser la Casa del Toro del 
barrio de La Bárcena, escuela y consultorio médico, hasta remodelarse el edificio 
para su actual uso a comienzos de este siglo. Por esas circunstancias conserva del 
edificio primero, de un templo tardorrománico muy anterior, apenas el arco toral, 
doblado y apuntado (Figura 5), los arranques de la cabecera, la puerta de ingreso 
con arco de medio punto y la base de los muros de la nave única.

59.   En los epitafios necrológicos de los abades Pedro y Martín Domingo, en San Martín de Elines, sendas fórmulas 
de cierre con la expresión orate pro illo, demandan una oración a los miembros de la comunidad monástica por sus 
hermanos fallecidos. La misma fórmula aprecativa la encontramos en el epitafio de cierto Juan en la iglesia de San 
Juan de Raicedo, en este caso con una estructura más amplia, orate pro illo si regnetis cum Christo. Peña Fernández, 
Alberto: Cantabria…, p. 200. 

60.   García Lobo, Vicente: «La escritura publicitaria en la Edad Media. Su funcionalidad», Estudios Humanísticos 
Geografía, Historia y Arte, 18 (1996), pp. 136-137. 

61.   García Alonso, Manuel: «Yacimientos medievales en San Miguel de Aguayo», Trabajos de Arqueología en 
Cantabria, monografías arqueológicas, 4 (1992), pp. 7-11 y fig. II; García Alonso, Manuel: Aguayo…, p. 36.



703ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

En el año 2000, con ocasión de su última transformación en centro cultural, se 
realizó el seguimiento de las obras y un sondeo arqueológico interior, junto al muro 
norte y el arranque del arco, en el que se exhumaron los restos de un pavimento 
encachado y un enterramiento de fosa simple vinculado al periodo tardomedieval 
por su tipología62. Pese a que los vestigios, tanto arquitectónicos como arqueológicos, 
son parcos, se apunta ya la probabilidad de que sea una fundación del siglo XII o 
de inicios del XIII, lo que encajaría tanto con la fecha de la inscripción estudiada, 
como con la del primer documento que conocemos referido a esta aldea, notificando 
el monasterium Sancti Michaelis q´est situm in villa de Aguay cum omnibus colonias 
suis et omni hereditate, en carta firmada por Fernando III de Castilla renovando un 
privilegio de su abuelo Alfonso VIII al monasterio y alberguería de San Lorenzo de 
Pujayo63, y también con la fecha más plausible de la estela que aquí está recogida. 

Se conocía, por testimonios orales y referencias visuales, la existencia de una 
necrópolis de tumbas de lajas en torno al edificio64, lo que ha sido confirmado 
plenamente mediante la intervención de 2010-2011 (Figura 6), con el objeto de 
liberar el saneamiento de aguas de la Casa de Cultura, en el exterior del mismo65. 

62.   Los resultados de la intervención se han publicado en Marcos Martínez, Javier & García Alonso, Manuel: 
Orígenes medievales…, pp. 257-263, y en Marcos Martínez, Javier & García Alonso, Manuel: «Seguimiento y sondeo 
arqueológico en los terrenos afectados por las obras de reforma y restauración del inmueble de la antigua escuela en 
centro cultural (San Miguel de Aguayo)», Actuaciones arqueológicas en Cantabria. Arqueología de Gestión 2000-2003, 
Santander, Gobierno de Cantabria, 2010, pp. 23-25.

63.   El documento está parcialmente publicado en Terán Silió, Julián & Maestro Franco, Emiliano: Bárcena de 
Pie de Concha. Historia, costumbres y personajes del municipio. Santander, Ayuntamiento de Bárcena de Pie de Concha, 
1990, p. 168.

64.   Los primeros testimonios fueron publicados en García Alonso, Manuel: Aguayo…, p. 36 y fig. 5.
65.   La intervención dio origen al artículo de Gutiérrez Cuenca, Enrique & Hierro Gárate, José Ángel: «La 

necrópolis medieval de El Campo (San Miguel de Aguayo, Cantabria)», Kobie. Serie Paleoantropología 35 (2017), pp. 243-251.

Figura 5. Aspecto del arco toral del viejo templo durante la intervención del año 2000. 
(Fotografía de J. Marcos Martínez)



704

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La excavación de urgencia en esta zona al norte del edificio permitió localizar hasta 
18 estructuras que sus investigadores interpretan correctamente como tumbas, de 
las cuales se excavaron por completo 16, la mayoría de lajas y alguna en fosa abierta 
en el terreno con cubierta también de lajas. De la sepultura femenina, tumba nº 2, 
se tomó y analizó una muestra de hueso que ha sido datada por el método de C14 
en 894-1016 cal. AD (95,4 % de prob.), lo que sitúa en el siglo X el enterramiento y, 
consecuentemente, la propia necrópolis. Se trata de los testimonios fechados más 
antiguos de la localidad. Los hallazgos de cerámica estriada en el interior de las 
tumbas conducen también a momentos alto o plenomedievales66, seguramente los 
de pervivencia de la necrópolis. Los restos humanos de esta excavación arqueológica 
fueron estudiados mediante análisis de antropología física y paleopatología, los 
cuales, pese a las dificultades debidas a la conservación en medio muy ácido, nos 
hablan de individuos jóvenes e infantiles con llamativo grado de atrición en las 
dentaduras, lo que posiblemente se producía por una dieta básica muy fibrosa67. 
Estos datos nos ponen ante una comunidad campesina con vidas duras y azarosas, 
muy vulnerables por tanto al mensaje eclesial que sustentaba el dominio sobre 
cuerpos y almas, aquella a la que se dirigía la obra y el mensaje inscrito.

Fuera de datos meramente arqueológicos, la documentación medieval, textual 
y material, del lugar nos informa que, según la documentación de la Colegiata 

66.   Ibidem, pp. 251-253.
67.   Véase el trabajo de Carnicero Cáceres, Silvia: «Estudio de los restos humanos de la necrópolis medieval de 

«El Campo» (San Miguel de Aguayo, Cantabria)», Sautuola XIX (2014), pp. 435-443.

Figura 6. Excavaciones en la necrópolis de El Campo al exterior de la vieja ermita de San 
Cristóbal. (Fotografía de J. Á. Hierro Gárate/E. Gutiérrez Cuenca)



705ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

de Cervatos, el abad Díaz Lasso puebla un 
solar en la aldea de San Miguel de Aguayo68, y 
mediado el siglo XIV en que se redacta el Libro 
Becerro de las Behetrías de Castilla, era en una 
tercera parte un lugar abadengo de Sant Fagunt 
(monasterio de San Facundo en Sahagún de 
Campos). La señorialización conduce también 
a que otra tercera parte, según el mismo libro, 
fuese behetría de Gómez Pérez de Hoyos69. 
En relación a este proceso de señorialización 
laica se conocen restos de, al menos, cuatro 
torres bajomedievales en la localidad, las de 
Somavía, La Torre, La Torre Vieja y la de La 
Bárcena (Figura 7), en este caso como parte 
de un mayorazgo fundado por el linaje Ríos a 
comienzos del siglo XVI. En la formación de 
éste, Don Hernando de los Ríos cita entre sus 
bienes el monesterio de San Miguel de Aguayo70, 
lo que viene a referir un patronazgo laico sobre 
el viejo templo parroquial.

Extendiendo más allá de la aldea de San 
Miguel el contexto histórico-arqueológico, el municipio en que se enclavan 
inscripción y localidad está conformado también por la antigua villa de Santa María 
del Valle y el barrio de Santa Olalla, con la otra iglesia parroquial existente en el 
valle. La fábrica de Santa Eulalia también es de nave única y cabecera rectangular, 
con gruesos estribos y contrafuertes al exterior y espadaña para campanas a 
los pies. En la fachada meridional se abre la única puerta de acceso a través de 
un pórtico cerrado. Con esta orientación se encuentra adosada a la cabecera la 
sacristía. La cubierta es de armadura lígnea en la nave y de bóveda de crucería 
estrellada tardogótica en el presbiterio. Sin descartar restos goticistas, los datos 
existentes nos conducen a una obra renacentista de la fábrica, con importantes 
remodelaciones en el XVII71. En torno a este templo dedicado a Santa Eulalia, al 
realizar obras en su exterior para acondicionar accesos, se localizaron restos de 
enterramientos en tumbas de lajas72, lo que nos pone ante la existencia de un 

68.   Aunque esta colección diplomática ha sido y es muy discutida, al menos para la documentación con fechas 
más antiguas, consideramos que este texto ofrece garantías y, por ello, datos de interés para lo que nos ocupa, como el 
nombre de un abad del primitivo templo y probable párroco de la localidad. Martínez Díez, Gonzalo: «Fueros locales 
de la Provincia de Santander», A. H. D. E., 46 (1976), pp. 529-533.

69.   La referencia es publicada por Martínez Díez, Gonzalo: Libro Becerro de Behetrías. Texto y estudio crítico, 
León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1981.

70.   Archivo Histórico Provincial de Cantabria (AHPC), Centro de Estudios Montañeses (CEM), leg. 2, doc. 10/6.
71.   García Alonso, Manuel: Aguayo…, pp. 196-197.
72.   Ibidem, p. 36.

Figura 7. Fachada de la torre de La Bárcena 
en San Miguel de Aguayo (Fotografía de M. 
García Alonso)



706

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

templo anterior, medieval, que pudo ser contemporáneo del existente en San 
Miguel de Aguayo.

En el centro de este valle, a medio camino de los núcleos habitados, existen 
además algunos restos de un castillo medieval, en El Barridioso73. Aprovechando 
una pequeña loma formada como consecuencia del afloramiento rocoso, sobre la 
confluencia de dos pequeños arroyos, se aprecian las evidencias arrasadas de una 
muralla con rampa de acceso y vano tallado, testimonios últimos de la fortificación.

Estos restos y testimonios, no muy notorios, resultan sin embargo valiosos 
para atestiguar la existencia durante el Medievo, en San Miguel de Aguayo y su 
contorno, de comunidades aldeanas de dura vida campesina, ahormadas por el 
control primero de la Iglesia y más tarde por el de los señores locales. Templos, como 
aquél del que procede la inscripción hallada, y torres son su expresión más clara.

4.	CONCLUSIONES

En cuanto a su tradición, el análisis epigráfico y paleográfico anterior nos ha 
puesto ante una inscripción original que recoge la fundación de la primitiva iglesia 
de San Miguel de Aguayo, situada, muy plausiblemente, en el emplazamiento en 
el que se localizan aún algunos restos de fábrica de la ermita de San Cristóbal 
y en cuyo entorno fue documentado y excavado un cementerio medieval. 
Desgraciadamente, no hemos podido constatar la existencia de un abad de 
nombre Pedro entre la parca documentación conservada del pasado medieval 
de este lugar, aunque sí sabemos que el título de abad era tradicional y propio de 
los párrocos y beneficiados de la localidad hasta momentos de la Edad Moderna. 

Su estado de conservación no es bueno debido a los traslados sufridos, a la 
reutilización posterior y a los trabajos de limpieza y abujardado realizados sobre 
los muros del actual templo parroquial tras el citado derrumbe de 1969. Se da 
la circunstancia de que, al encastrar los sillares epigráficos en el momento de 
la edificación del templo actual, uno de ellos se fijó invertido y algunas letras 
del final de cada línea quedaron embutidas en el muro haciendo imposible su 
visualización actualmente. A pesar de todo, su estado actual nos ha permitido 
ofrecer una lectura rigurosa y con garantías.

El hallazgo de este nuevo epígrafe medieval es de suma importancia por 
varias razones. En primer lugar, porque supone incrementar cuantitativa y 
cualitativamente el Corpus de inscripciones medievales de la provincia de 
Cantabria que recientemente vio la luz con la edición de 180 ejemplares. En 
segundo lugar, esta inscripción fundacional nos da la noticia de que, al menos 

73.   Este pequeño castillo debió articular algún barrio junto a él, a juzgar por el topónimo (Barridioso < barrio de 
Yuso) y la existencia de una ermita dedicada a San Roque. García Alonso, Manuel: Yacimientos medievales…, p. 8; e 
ibidem, pp. 37-38 y lám. 8.



707ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

en la segunda mitad del siglo XII, existía una iglesia o monasterium anterior al 
actual templo datado desde un punto de vista arquitectónico en el siglo XVII, lo 
que confirma lo sabido por la documentación. Muy probablemente se trate de 
una ecclesia situada en su día en el lugar donde aún hoy se conservan los restos 
del arco triunfal de la desaparecida ermita de San Cristóbal y su cementerio 
próximo. En este espacio sacro se han documentado diferentes enterramientos 
alto y plenomedievales, principalmente tumbas de lajas, con dos momentos. 
Uno más antiguo, del siglo X como indica la fechación por C14, que nos pondría 
ante la pista de la existencia de un edificio primero que no se ha localizado aún, 
y otro del momento que se fija por la inscripción, que habría que relacionar con 
los restos edificatorios y, muy probablemente, con las cerámicas localizadas en 
la excavación y la estela discoidea hallada a escasa distancia de este lugar.

Este descubrimiento casual ha permitido, por otro lado, documentar la primera 
inscripción de carácter fundacional conocida en Cantabria, puesto que los escasos 
testimonios de monumenta existentes hasta la fecha pertenecían a tipologías 
más próximas a la construcción, reedificación o ampliación de iglesias o partes 
de las mismas. Por último, la inscripción de San Miguel de Aguayo constata la 
pervivencia aún en la segunda mitad del siglo XII de algunas reminiscencias 
de la escritura visigótica en un momento en que la carolina está plenamente 
asentada como escritura publicitaria del Románico. 



708

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Ayllón Gutiérrez, Carlos: «Estructura parroquial en el Sureste de Castilla a finales de 
la Edad Media», Medievalismo: Boletín de la Sociedad Española de Estudios Medievales, 
20 (2010), pp. 173-202.

Azcárate Garai-Olaun, Agustín & García Camino, Ignacio: Estelas e inscripciones medievales 
del País Vasco (siglos VI-XI), I, País Vasco occidental. Bilbao, Universidad del País Vasco, 
1996.

Barroca, Mario Jorge: Epigrafía medieval portuguesa (862-1422), Oporto, Fundação Calouste 
Gulbenkian, Fundação para a Ciência e a Tecnologia, Ministério da Ciência e da 
Tecnologia, 2000.

Campuzano Ruiz, Enrique: Catálogo monumental de Cantabria. Valles del Saja y del Besaya, 
Diputación Regional de Cantabria, Santander, 1991.

Carnicero Cáceres, Silvia: «Estudio de los restos humanos de la necrópolis medieval 
de «El Campo» (San Miguel de Aguayo, Cantabria)», Sautuola XIX (2014), pp. 435-443.

Casado Tejero, Luis: «La organización parroquial en el espacio de la actual diócesis de 
Santander (790-1220)», El Fuero de Santander y su época. Actas del congreso conmemorativo 
de su VIII centenario, Santander, Diputación Regional de Cantabria, 1989, pp. 63-73. 

Diego Santos, Francisco: Inscripciones medievales de Asturias, Oviedo, Principado de 
Asturias, Servicio de Publicaciones, 1994.

Favreau, Robert: Les inscriptions médiévales, Turnhout, Brepols, 1979.
García Alonso, Manuel: «Yacimientos medievales de San Miguel de Aguayo», Trabajos de 

Arqueología en Cantabria I. Monografías arqueológicas 4 (1992), pp. 7-11.
García Alonso, Manuel: Aguayo y los Aguayos. La creación del paisaje en la divisoria cantábrica, 

Santander, Gobierno de Cantabria y Universidad de Cantabria, 2001.
García Guinea, Miguel Ángel. El románico en Santander, I, Santander, Ediciones Librería 

Estudio, 1979
García Guinea, Miguel Ángel: Enciclopedia del románico en Cantabria, II, Aguilar de Campoo, 

Fundación Santa María la Real. Centro de Estudios del Románico, 2007.
García Lobo, Vicente & Martín López, María Encarnación: De epigrafía medieval. 

Introducción y álbum, León, Universidad de León, 1995.
García Lobo, Vicente y Martín López, María Encarnación. De epigrafía medieval. 

Introducción y álbum, León, Universidad de León, 1995.
García Lobo, Vicente, «La escritura publicitaria en la Edad Media. Su funcionalidad», 

Estudios Humanísticos Geografía, Historia y Arte, 18 (1996), pp. 136-137.
García Lobo, Vicente: «La epigrafía medieval. Cuestiones de método», en Centenario de 

la cátedra de «Epigrafía y Numismática», Universidad Complutense de Madrid 1990/01-
2000- 01, Madrid, 2001, pp. 77-119.

García Lobo, Vicente: «Epigrafía palentina del Románico», en Palencia en los siglos del 
Románico, Aguilar de Campoo, Fundación Santa María la Real, Centro de Estudios del 
Románico, 2002, pp. 239-265.

García Martínez, Marcos: «Inscripción fundacional de Santa Eulalia de Morcín», Boletín 
del Instituto de Estudios Asturianos, 30 (1957), pp. 84-89.

García Morilla, Alejandro, «La impaginatio en las inscripciones del románico burgalés»: 
Impaginatio en las inscripciones medievales, León, Corpus Inscriptionum Hispaniae 
Mediaevalium, 2011, pp. 213-230.



709ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

García Morilla, Alejandro, «La escritura visigótica publicitaria en la provincia de Burgos», 
Espacio, Tiempo y Forma, III, Historia medieval, 25 (2012), pp. 199-238.

García Morilla, Alejandro, «La escritura carolina publicitaria en la provincia de Burgos»: 
Espacio, Tiempo y Forma, III, Historia medieval, 26 (2013), pp. 139-183.

García Morilla, Alejandro, «Talleres, scriptoria y pequeños centros: la producción 
epigráfica en la provincia de Burgos», Documenta & Instrumenta, 12 (2014), pp.145-193.

García Morilla, Alejandro: Burgos: siglos VIII-XIII, vol. 1. León, Universidad de León, 2016.
García Morilla, Alejandro: «Escritura publicitaria de transición: entre la visigótica y la 

carolina. El paradigma burgalés», Espacio, Tiempo y Forma III, Historia medieval, 31 
(2018), pp. 271-302.

Godoy, Analía: «Los presbíteros locales y sus estrategias de ascenso social en las comunidades 
campesinas leonesas del siglo X», Calamus, I (2017), pp. 105-136.

Gómez Jiménez, Silvia, «AEHTAM 3038: inscripción fundacional de la iglesia de la Vera-
Cruz de Segovia», Boletín del Archivo Epigráfico, 2 (2018), pp. 36-38. 

Gutiérrez Cuenca, Enrique & Hierro Gárate, José Ángel: «La necrópolis medieval de 
El Campo (San Miguel de Aguayo, Cantabria)», Kobie. Serie Paleoantropología 35 (2017), 
pp. 241-262.

Gutiérrez Cuenca, Enrique: Génesis y evolución del cementerio medieval en Cantabria, (Tesis 
doctoral s. p.), Universidad de Cantabria, 2015.

Loring García, María Isabel: «Nobleza e iglesias propias en la Cantabria altomedieval», 
Studia Historica. Historia Medieval, V (1987), pp. 89-120.

Marcos Martínez, Javier & García Alonso, Manuel: «Orígenes medievales de San Miguel 
de Aguayo: la ermita y necrópolis de San Cristóbal», en 1978-2003: CAEAP. 25 años de 
investigaciones sobre el Patrimonio Cultural de Cantabria, Santander, Ayuntamiento de 
Camargo, 2003, pp. 257-263.

Marcos Martínez, Javier & García Alonso, Manuel: «Seguimiento y sondeo arqueológico 
en los terrenos afectados por las obras de reforma y restauración del inmueble de la 
antigua escuela en centro cultural (San Miguel de Aguayo) », en Actuaciones Arqueológicas 
en Cantabria. Arqueología de Gestión 2000-2003, Ontañón Peredo, R. & Sanz Palomera, 
G. (eds.), Santander, Gobierno de Cantabria, 2010, pp. 23-25.

Martín López, María Encarnación & García Lobo, Vicente, «La epigrafía medieval 
en España. Por una tipología de las inscripciones», VIII Jornadas Científicas sobre 
Documentación de la Hispania altomedieval (siglos VI-X), Madrid, 2009, Galende Díaz, 
Juan Carlos & Santiago Fernández, Javier de (dirs.), Madrid, Universidad Complutense 
de Madrid, 2009, pp. 185-213.

Martín López, María Encarnación: «Centros escriptorios epigráficos de la provincia de 
Palencia»: De Litteris, manuscriptis, inscriptionibus. Festcshrift zum 65. Geburtstag von 
Walter Koch, Wien 2007, pp. 203-227.

Martín López, María Encarnación: Ángel Manrique y la epigrafía medieval, CIHM, León, 2011.
Martínez Díez, G.: Libro Becerro de Behetrías. Texto y estudio crítico, León Centro de Estudios 

e Investigación San Isidoro, 1981.
Martínez Díez, Gonzalo: «Fueros locales de la Provincia de Santander», A. H. D. E., 46 

(1976), pp. 526-608.
Peña Bocos, Esther & Álvarez Llopis, Elisa: «La génesis de la organización eclesiástica 

en el territorio regional», en Maruri Villanueva, Ramón (ed.), La Iglesia en Cantabria, 
Santander, Obispado de Santander, 2000, pp. 109-136.

Peña Fernández, Alberto: «Epitafio de Munio: una inscripción del siglo XI en Santa María 
de Bareyo», Altamira, 77 (2009), pp. 105-129.



710

Alberto Peña Fernández y Manuel García Alonso﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Peña Fernández, Alberto: «Promotores, artífices materiales y destinatarios de las 
inscripciones medievales», Mundos medievales: espacios, sociedades y poder: homenaje 
al profesor J. A. García de Cortázar y Ruiz de Aguirre vol. 1, Santander: 187-204.

Peña Fernández, Alberto: Cantabria (siglos VIII-XV), León, Universidad de León e Instituto 
de Prehistoria y Arqueología Sautuola, 2019.

Pereira García, Irene: «Espacio y comunicación: una aproximación a los caracteres funcionales 
de la epigrafía medieval», Funciones y prácticas de la escritura: I Congreso de Investigadores 
Noveles en Ciencias Documentales, Madrid, 2013, Ávila Seoane, Nicolás & Santiago 
Medina, Bárbara (eds.), Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 2013, pp.179-185.

Pérez, Mariel: «Clérigos rurales, comunidades y formación de las estructuras parroquiales 
en la diócesis de León (siglos XI-XIII)», Espacio, Tiempo y Forma, serie III Historia 
Medieval, 31 (2018), pp. 547-574. 

Prada Santamaría, Antonio: «La reforma beneficial del templo parroquial de San Miguel, 
en Aoiz», Príncipe de Viana, Año nº 67, Nº 239, 2006.

Riancho Herrero, María Teresa: «Dos inscripciones latinas inéditas de cronología medieval 
en Cantabria», Nivel Cero, 5 (1994), p. 51-58.

Rodríguez Suárez, Natalia, «La inscripción fundacional de San Miguel de Escalada. Un 
acercamiento atrevido», Paleografía I. la escritura en España hasta 1250. Jornadas de la 
Sociedad Española de Ciencias y Técnicas Historiográficas, Burgos, 2006. Fernández 
Flórez, José Antonio & S. Serna Serna, Sonia (eds.), Burgos, Universidad de Burgos, 
2008, pp. 173-187.

Rodríguez Suárez, Natalia: «El proceso para realizar una inscripción en la Edad Media y 
sus evidencias hoy: los talleres epigráficos medievales», Anuario de Estudios Medievales, 
50/1 (2020), pp. 385-387.

Rodríguez Suárez, Natalia: «Rasgos gráficos de las inscripciones en la provincia de 
Salamanca», Estudios Humanísticos. Historia, 14 (2015), pp. 9-38.

Rodríguez Suárez, Natalia: Salamanca (siglos VIII-XV), León, Universidad de León, 2017.
Rosas, Lúcia Maria Cardoso: A Escultura Românica das Igrejas da Margem Esquerda do Rio 

Minho, Dissertação para Provas Públicas de Aptidão Pedagógica e Capacidade Científica, 
vol. II, , Oporto, 1987.

Sánchez Pardo, José Carlos: «El reúso de materiales y estructuras antiguas en las iglesias 
y monasterios de Galicia. Casos, problemas y motivaciones», Estudos do Quaternario, 
12 (2015), pp. 93-110.

Santiago Fernández, Javier de: «La inscripción de la iglesia de Nuestra Señora de la 
Asunción en Villasescusa de Palositos (Guadalajara)», en Navigare Necesse Estudios en 
homenaje a José María Luzón Nogué. Madrid, Universidad Complutense, 2015, pp. 484-489.

Santiago Fernández, Javier de: La epigrafía latina medieval en los condados catalanes (815- 
circ. 1150). Madrid, Castellum, 2003.

Santiago Fernández, Javier: «Las inscripciones medievales. Documentos al servicio del 
poder político y religioso», I Jornadas sobre Documentación Jurídico-administrativa, 
económica-financiera y judicial del reino castellano leonés (siglos X-XIII), Madrid (2002), 
pp. 93-128.

Suárez Botas, Gracia: «Inscripción fundacional de la iglesia de San Miguel de Teverga. 
Año 1036», Boletín del Real Instituto de Estudios Asturianos, 126 (1988), pp. 441-446.

Terán Silió, J. & Maestro Franco, E.: Bárcena de Pie de Concha. Historia, costumbres y 
personajes del municipio. Reinosa, Ayuntamiento de Bárcena de Pie de Concha, 1990.

Utrero Agudo, M.ª de los Ángeles & Sastre de Diego, Isaac, «Reutilizando materiales 
en las construcciones de los siglos VII-X. ¿Una posibilidad o una necesidad?», Anales 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1060
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/142002


711ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 685–712  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel de Aguayo﻿

de Historia del Arte (Ejemplar dedicado a: Núm. Esp. (II): V Jornadas Complutenses de 
Arte Medieval 711: El Arte entre la Hégira y el Califato Omeya de al-Andalus), 22 (2012), 
pp. 309-323.

Vives, José: Inscripciones cristianas de la España romana y visigoda, Barcelona, Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, 1942.

VV. AA.: Enciclopedia del románico en Cantabria, II, Aguilar de Campoo, Fundación Santa 
María la Real. Centro de Estudios del Románico, 2007.





713ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

CONFIGURACIÓN INSTITUCIONAL 
DE UNA VILLA COSTERA: MUROS 
EN EL TRÁNSITO DE LA EDAD 
MEDIA A LA EDAD MODERNA

THE INSTITUTIONAL DEVELOPMENT OF A 
COASTAL VILLAGE: MUROS BETWEEN THE 
MIDDLE AGES AND THE EARLY MODERN TIMES

Rodrigo Pousa Diéguez1

Recepción: 2020/01/17 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/03/11 · 
Aceptación: 2020/03/13

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.26461

Resumen
El presente artículo pretende aproximarse a la realidad de los núcleos, en lo 
demográfico semiurbanos, que salpicaban la costa gallega desde sus orígenes 
medievales. Pese a ser en número los más abundantes en Galicia, y no solo en 
Galicia, la escasa relevancia demográfica, económica y política de estos ha tendido 
a relegarlos a un segundo plano en la investigación, que ha mostrado mayor 
predilección por las capitales de provincia. El caso objeto de estudio es la villa de 
Muros, perteneciente al señorío jurisdiccional del arzobispo de Santiago, que, 
pese a los intentos forales de la Corona para impulsar su desarrollo urbano como 
villa portuaria, no adquiere esta condición hasta la baja Edad Media. Su condición 
señorial, entramado social, su condición marítima e, indirectamente, la Corona 
determinarán la forma adquirida por sus instituciones, oficiales, competencias, 
su actividad gubernativa, y la gestión de sus recursos. 

Palabras clave 
Señorío; municipal; regimiento; Galicia; Castilla.

1.   Doctor en Historia (Universidad de Vigo). C.e.: rodrigopousa@gmail.com

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.26461


714

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract
This article aims to study the demographically semi-urban communities which 
dotted the Galician coastline since its medieval origins. Despite being more 
common than other more populated towns in Galicia (as elsewhere), scholarship 
has often relegated them in research due to their relatively low demographic, 
economic and political relevance. We will examine the village of Muros as a case 
study. It was originally under the jurisdictional lordship of the archbishop of 
Santiago. Despite attempts by the Crown to foster its urban development through 
a charter as a port-town, it will not reach this status until the end of the Middle 
Ages. Its nature as a lordship, its social make-up, maritime condition and, indirectly, 
the Crown are all factor which will determine the development of its institutions, 
officials, jurisdiction, government activity and management of resources.

Keywords 
Lordship; Municipal; Council; Galicia; Castile.



715ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

1.	CONTEXTO GEOGRÁFICO Y FUENTES

La villa de Muros se ubica en el margen norte de la ría a la que da nombre, en la 
antigua provincia de Santiago y en la antigua tierra de Entíns2, y en la actualidad 
en la provincia de A Coruña como capital del municipio al que da nombre. Su 
volumen poblacional en el siglo XVI, la colocaba muy por debajo del umbral 
demográfico de los 2 000 habitantes, rasgo común a la mayoría de los núcleos 
urbanos gallegos3, pero también castellanos4 y extranjeros5. Así queda patente en 
la primera fuente censal de la que disponemos, el Censo de los Obispos, datado 
en 1587, que sitúa a Muros como la séptima villa gallega con más vecinos, 450, casi 
la mitad que Compostela, la ciudad más poblada6 del reino de Galicia.

2.   González Balasch, María Teresa: El Tumbo B de la catedral de Santiago, Granada, Universidad de Granada, 
1987, pp. 453-456 y Lucas Álvarez, Manuel: La documentación del Tumbo A de la catedral de Santiago de Compostela: 
estudio y edición, León, Centro de Estudios e Investigaciones «San Isidoro», 1998, pp. 343-345. 

3.   En el primer tercio del XVI Redondela contaba 165 vecinos, A Guarda 193, Vigo entre 200 y 400 y Baiona 393. García 
Oro, José y Portela Silva, María José: Bayona y el espacio urbano tudense en el siglo XVI, Santiago, USC, 1995, p. 189.

4.   La proliferación de núcleos jurisdiccional y concejilmente independientes en el reino de Castilla fue muy 
abundante debido en muchos casos a su independencia señorial, que redundó en la dotación de su propia estructura 
administrativa, sin que su peso demográfico y económico alcanzase tal entidad. 

5.   Millán da Costa, Adelaide Aguiar Andrade, Amelia y Tente, Catarina (eds.): O papel das pequeñas cibdades 
na construçao da Europa Medieval, Lisboa, Instituto de Estudos Medievais, 2017 y Clark, Peter: Small towns in early 
modern Europe, Cambridge, Cambridge University Press, 2002.

6.   En la misma fuente Compostela y Pontevedra contaban 1000 vecinos, Betanzos 900, Coruña 890, Noia 800 y 
Ourense 500. González, Tomás: Censo de población de las provincias y partidos de la Corona de Castilla en el siglo XVI, 
Madrid, Imprenta Real, 1829.

Figura 1. Ubicación de la villa y su jurisdicción en el mapa de Galicia



716

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La erección de la villa en cabeza de una amplia jurisdicción costera compuesta 
de 26 parroquias, pertenecientes en la actualidad a los ayuntamientos de Muros7, 
Carnota8, Outes9, Mazaricos10, Negreira11 y Santa Comba12, se debe a la carta puebla 
concedida por Sancho IV. Dicha jurisdicción se extendería sobre unos 271 Km², 
siendo una de las más amplias de los Estados arzobispales. 

Para el estudio de la villa y sus instituciones en el siglo XVI contamos con un 
reducido número de fuentes, nada que ver con otras villas de igual condición del 
norte peninsular13. Ello se debe a la consolidación tardía de la villa como un concejo 
urbano. Así lo manifiesta el primer libro de actas elaborado por el concejo, conservado 
en el Archivo Municipal14, que abarca de los años 1560 a 1564, al que le sigue un libro 
de cuentas, que va de los años 1577 a 1594. De este siglo solo se ha localizado entre 
papeles sueltos un privilegio de juro adquirido del emperador Carlos V. Y de época 
medieval apenas un par de fuentes dispersas por distintos archivos, varias de ellas 
recopiladas por Novoa Gómez15. A las fuentes capitulares se añaden las judiciales, 
correspondientes a los pleitos que la villa litigó ante la Real Audiencia de Galicia, 
conservadas en el Archivo del Reino de Galicia16. La importancia de estos pleitos, más 
allá del proceso judicial que tratan, radica en la preservación de diversos traslados 
de escrituras conservados en su interior cuyos originales se han perdido, como son 
el privilegio de Sancho IV a la villa o la sentencia arbitral dada por el arzobispo en el 
pleito entre Muros y Noia. A los pleitos y ejecutorias de la Real Audiencia se añaden 
algunos de la Real Chancillería, conservados en su archivo17; las fuentes generadas 
por la administración señorial, en este caso la secretaría arzobispal, conservadas 

7.   San Pedro de Muros, San Esteban de Abelleira, Santa María de Esteiro, Santiago de Louro, Santiago de Tal y 
San Xoán de Torea.

8.   San Mamede de Carnota.
9.   San Mamede de Albores, Santiago de Arcos, San Tirso de Cando, San Lourenzo de Matasueiro, San Xoán de 

Roo, San Xoán do Freixo de Sabardes, Santa María de Entíns, San Xián de Tarás.
10.   San Cristovo de Corzón, Santa Baia de Chacín, Santa María das Maroñas, Santa María de Coiro, San Xián de 

Beba, San Cosme de Antes, San Fins de Eirón.
11.   San Tomé de Alvite, Santa Cruz de Campolongo.
12.   San Martiño de Fontecada.
13.   Hidalgo de Cisneros, Concepción: Colección documental Archivo Municipal de Durango San Sebastián, Eusko 

Ikaskuntza, 1997; Enríquez Fernández, Javier, Colección documental de la villa de Plencia (1299-1516), San Sebastián, 
Sociedad de Estudios Vascos, 1988; Ayerbe Iríbar, María Rosa, Documentación Medieval del Archivo Municipal de 
Azkoitia (m.s. XIII-1500), San Sebastián Eusko Ikaskuntza, 1993; Hidalgo de Cisneros, Concepción, Lagarcha Rubio, 
Elena, Lorente Ruigómez, Araceli y Martínez Lahidalga, Adela: Colección documental del Archivo Municipal de 
Portugalete, San Sebastián, Eusko Ikaskuntza, 1997; Crespo Rico, Miguel, Cruz Mundet, José, Gómez Lago, José: 
Colección documental del Archivo Municipal de Rentería, Tomos I-II, San Sebastián, Euska Ikaskuntza, 1997; Lema Pueyo, 
José Ángel, Colección documental del Archivo municipal de Bergara: Fondo Municipal, subfondo histórico (1335-1520), 
Tomos II-III, San Sebastián, Eusko Ikaskuntza, 2010; Crespo Rico, Miguel, Cruz Mundet, José, Gómez Lago, José, 
Larrañaga Zulueta, Miguel Y Lema Pueyo, José: Colección documental del Archivo Municipal de Bergara (1181-1497), 
San Sebastián, Eusko Ikaskuntza, 1995.

14.   En Adelante AMM.
15.   Nóvoa Gómez, María de los Ángeles: Las gentes de Muros en sus primeros documentos, Santiago de Compostela, 

Tórculo, 2000.
16.   En adelante ARG.
17.   En adelante ARCHV.



717ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

en el Archivo Histórico Diocesano de Santiago18; y, por último fuentes notariales y 
sacramentales19.

2.	ORÍGENES MEDIEVALES DE LA 
VILLA Y SUS INSTITUCIONES

La villa de Muros tal y como hoy la conocemos, tiene su origen en el siglo XIII, 
cuando Sancho IV le concedía toda una serie de privilegios con el fin de fomentar 
su poblamiento y despegue económico20. Como en otros casos la concesión de una 
carta puebla no tenía la intención tanto de repoblar21, sino de reorganizar el espacio 
altomedieval22, exclusivamente rural de poblaciones dispersas como era la antigua 
tierra de Entíns, convirtiendo la puebla de Muros en cabeza de ese territorio que se 
convertía en su alfoz, bajo su jurisdicción, y derivando los intercambios comerciales 
hacia esta, de cara a su prosperidad comercial y consecuente beneficio fiscal regio. 
Aunque los vestigios arquitectónicos de la antigua iglesia de San Pedro tanto como 
su advocación permiten remiten remontar la existencia de un poblamiento al menos 
un par de centurias atrás en el tiempo. Estas iglesias han sido vinculadas tanto al 
monacato altomedieval23 como al trazado de las antiguas vías romanas24. 

El objetivo de la Corona era contar con un puerto realengo en la boca de la ría tras 
la pérdida de Noia25. Desconocemos si este puerto existía por estas fechas, pero la 
presencia extramuros de la iglesia parroquial de San Pedro manifiesta una ubicación 
original de un núcleo más alejado de la costa que el actual26, en consonancia con otros 
poblamientos costeros del noroeste que derivaron en villas portuarias27, en este caso 
indocumentada precisamente por su condición realenga. Apenas 13 años después de 
la concesión de estos privilegios, en, 1298, Fernando IV donaba la villa al arzobispo 

18.   En adelante AHDS.
19.   En el caso de las sacramentales conservadas en el AHDS su consulta se encuentra restringida por motivos de 

preservación a la espera de digitalizarse, lo que permitirá un mejor conocimiento de las élites de la época y su enlace 
con sus sucesores modernos.

20.   ARG, Real Audiencia, leg. 22 545, núm. 19, s.f.
21.   López Alsina, Fernando: «La repoblación humana costera del norte peninsular», en Los fueros de Avilés y 

su época, Oviedo, Real Instituto de Estudios Asturianos, 212, pp. 131-231 y Calleja Puerta, Miguel: «Los privilegios 
fundacionales de las villas marítimas del Cantábrico: una perspectiva diplomática», en Ciudades y villas portuarias del 
Atlántico en la Edad Media, Nájera, Instituto de Estudios Riojanos, 2005, pp. 147-164.

22.   Maceda Cortés, María Luisa: «El concejo de Benavente de los siglos XII al XIV», En la España Medieval, 5 
(1984), pp. 567-570. 

23.   San Pedro de Ramirás, San Pedro de Rocas, San Pedro de Lobás, etc.
24.   Sánchez Pardo, José Manuel: Territorio y poblamiento entre la Antigüedad y la Plena Edad Media, Santiago de 

Compostela, USC, 2008, p. 434.
25.   El proceso de urbanización medieval gallego es tardío, lo que explica las reducidas dimensiones que habían 

adquirido estos núcleos a fines del medievo. Solano Fernández-Sordo, Álvaro: «Historia Urbana en la Galicia medieval, 
balance y perspectivas», Cuadernos de Estudios Gallegos, 57 (2010), pp. 57-65.

26.   En general el fomento medieval de los núcleos urbanos en Galicia responde al interés económico. López 
Carreira, Anselmo: A cidade medieval galega na historia, Vigo, A Nosa Terra, 1999, pp. 63-70.

27.   Baliñas Pérez, Carlos y González Paz, Carlos Andrés: «Del castro al puerto: la villa de Burela y los orígenes 
del poblamiento medieval del litoral cantábrico gallego», En La España Medieval, 40 (2017), p. 383 



718

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de Santiago, que ya poseía Noia en la desembocadura del río Tambre, extendiendo 
su señorío por la antigua tierra de Entíns28. Su desarrollo portuario probablemente 
se vio lastrado por la presencia de Noia en la cabeza de la villa, cabe considerar su 
fundación como tardía, frente a esta y otros núcleos costeros que obtienen su fuero ya 
en el siglo XII29 como Avilés30. Esto parece confirmarse en el siglo XV cuando arranca 
la fase de desarrollo y consolidación del núcleo, a tenor de la documentación fiscal31, 
y comienza una fase de conflicto con Noia por el uso y jurisdicción sobre las aguas32.

Pese a las pequeñas dimensiones demográficas del núcleo, característica común 
a muchos núcleos del noroeste peninsular33, su condición urbana en lo político y lo 
económico es innegable. Desde el siglo XV la villa contará con un cabildo municipal 
o regimiento cerrado encargado de administrar el núcleo.

El marco jurídico administrativo de partida sería definido por dos textos, uno 
sería el privilegio de Sancho IV34 y el otro un fuero romance concedido por el señor 
compostelano. En el privilegio de Sancho IV quedaban demarcados los términos de 
la villa, que le concede un alfoz muy amplio, por cuanto va hasta la desembocadura 
del Tambre, y los límites de Entíns con Barcala por el este, y el Puente de Brandomil 
en el río Xallas por el norte; aunque no nos permite, como es habitual en estos textos, 
conocer qué parroquias componían el alfoz, ya que en el siglo XV son varias las que 
pertenecen a otros señores laicos como los Castro y los Lobera. 

En cuanto al gobierno concejil el privilegio solo menciona las figuras de justicia, 
juez, alcaldes y notario, sin dedicar ningún epígrafe a los hombres buenos, base de 
los futuros jurados-regidores. Es probable que a estas alturas no exista en el núcleo 
una oligarquía que pugne por asumir el gobierno local, y que esta se configurase más 
adelante paralelamente al desarrollo de la villa, aunque también cabe considerarse 
sujeta en esto al fuero de Benavente35, por cuanto deja en el aire su concesión genérica.

El fuero de Benavente había sido concedido a otros núcleos costeros como A Coruña 
(1208), Pontedeume36, Valadouro (1220), Castropol y Llanes (1228). Por desgracia, el 
texto original de Fernando II no se conserva, por lo que su estudio se ha limitado 

28.   González Balasch, María Teresa, op. cit. págs. 453-456.
29.   Recuero Astray, Manuel: «Consolidación de la monarquía castellano-leonesa y el fenómeno urbano», en Los 

fueros de Avilés y su época, Oviedo, Real Instituto de Estudios Asturianos, 2012, pp. 233-252.
30.   Ruiz de la Peña, Juan Ignacio: «La villa de Avilés en la Edad Media: el movimiento portuario pesquero y 

mercantil», en Los fueros de Avilés y su época, Oviedo, Real Instituto de Estudios Asturianos, 2012, pp. 13-75 y Calleja 
Puerta, Miguel: «El fuero de Avilés de 1155, original extracancilleresco de Alfonso VII, en Los fueros de Avilés y su época, 
Oviedo, Real Instituto de Estudios Asturianos, 2012, pp. 431-463.

31.   Rubio Martínez, Amparo, «La recaudación de los tributos ordinarios por la mesa arzobispal compostelana 
en la tierra de Santiago: alcabalas, diezmos de la mar y alfolíes», Cuadernos de Estudios Gallegos, 55 (2008), p. 213.

32.   Pousa Diéguez, Rodrigo: «Conflictos sobre la jurisdicción marítima», en Señoríos costeros y villas portuarias 
en la Galicia del siglo xviii: Corcubión, Muros y Noia, Vigo, Universidade de Vigo, 2019, pp. 91-99.

33.   En Galicia se cuentan 72, superando algunas en población a las ciudades capitales de provincia, y sumando 
todas más habitantes que estas. Eiras Roel, Antonio: La población de Galicia, 1700-1860, A Coruña, Fundación Caixa 
Galicia, 1996.

34.   Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Las ordenanzas locales, siglos xiii-xviii», En la España Medieval, 21 (1998), p. 300.
35.   Martínez Sopena, Pascual; Aguado Seisdedos, Vidal y González Rodríguez, Rafael: Los fueros reales de la 

villa de Benavente (ss. xii-xiv), Benavente, Centro de Estudios Benaventinos «Ledo Pozo», 1996.
36.   López Ferreiro, Antonio: Colección diplomática Galicia histórica, Santiago, Tipografía Galaica, 1901, doc. 34.



719ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

al análisis a partir de estas re-concesiones. La concesión tardía a Muros hace que el 
original hubiese sufrido ya varias refundiciones. A diferencia de los anteriores el de 
Muros apenas establece ninguna cláusula de tipo jurídico, más que la obligación de 
juez, alcaldes y notarios de morar en la puebla, siendo el resto de tipo económico. 
Podría suponerse que la remisión al fuero de Benavente valdría para completar el 
ordenamiento jurídico en cuanto a lo que no se incluía en el privilegio de Muros 
–uno de los más escuetos de los conservados–, como eran cuestiones procesales 
y penales en la administración de justicia, así como en la concesión de exenciones 
fiscales. Entre ellos estaban la prohibición de las justicias a entrar en las casas de los 
vecinos a recoger pena alguna, que en el de Sanabria se penaba con la muerte, y que 
a su vez bebe del fuero de León. Se prefijaba la obligación de los vecinos del alfoz a 
acudir al núcleo urbano a juicio, y por apelación de él al rey, y, entre otras, se perfila 
la obligación de los alcaldes de controlar los pesos y medidas. Y se obligaba a los 
vecinos a acudir al llamado de los alcaldes37.

Pero hay que plantearse cuál pudo ser la aplicación de esta carta en la villa de Muros, 
si dispuso de una copia, o qué conocimiento tuvieron sus vecinos y autoridades del 
fuero de Benavente. Por ello, es más probable que este se aplicase en lo tocante a las 
exenciones, por venir desde arriba, que en la práctica judicial realizada desde abajo. 
Estos, compartidos en los fueros de Parga y Llanes recogían la exención de portazgo, 
castillaje, sello y horno38. La aplicación de estas exenciones se hace especialmente 
fehaciente en el portazgo, derecho percibido en la mayoría de las ciudades y villas, 
como Noia, e incluso en otros enclaves de paso.

El siguiente texto fuente del ordenamiento jurídico de la villa es de origen señorial39, 
y se trata de un fuero concedido por el arzobispo Lope Mendoza. La elaboración del 
Tumbo Vermello bajo el señorío de este arzobispo manifiesta el interés del mitrado 
en revisar y reorganizar el señorío de su cátedra. El texto comenzaba estableciendo 
en cuatro los jurados, cuya duración dependería del señor, en contraposición a lo que 
sucedía en otros núcleos donde la autoridad señorial colisionaba con el peso de las 
oligarquías locales, y que llevaba a la patrimonialización de los oficios, como en Noia; 
lo que se completa con la prohibición de nombrar tenientes. Así mismo, se arrogaba 
el nombramiento de procurador síndico, que en Pontevedra era monopolizado por 
los linajes principales40. Para el control de los repartimientos mandaba nombrar 2 
homes buenos, uno elegido por los moradores mayores y otro por los pescadores. 
En el mismo, la facultad de los jurados para practicarlos quedaba limitada por la 
autoridad regia o señorial41.

37.   García Gallo, Alfonso: «El fuero de Benavente», Anuario de Historia del Derecho Español, 41 (1971), pp. 1144-1192. 
38.   García Gallo, Alfonso: op. cit., pp. 1144-1192.
39.   No es el único caso documentado en Galicia, el monasterio de Meira concedería fueros a varios de los núcleos de 

su señorío. Mariño Veiras, Dolores: Señorío de Santa María de Meira de 1150 a 1525, Santiago, Ediciones Nos, 1983, pp. 115-120.
40.   Armas Castro, José: Pontevedra en los siglos xii a xv, A Coruña, Fundación Barrié, 1992, pp. 256 y 282.
41.   Villamil Castro, José: «Ordenanzas de la villa de Muros dadas por su señor el arzobispo de Santiago don 

Lope de Mendoza en el año 1406», Galicia diplomática, 23 (1893), págs. 145-147 y 24 (1894), pp. 153-154.



720

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

3.	LA ESTRUCTURA DEL CONCEJO:  
OFICIOS, SISTEMAS DE ELECCIÓN Y AGENTES

La fisionomía del cabildo municipal de Muros en la Edad Moderna no es sino una 
réplica del modelo empleado por la mitra en otros núcleos, como Noia y Pontevedra; 
y que bebe del ejemplo compostelano; aunque con algunas diferencias. La planta del 
concejo de Muros estaba conformada en el siglo XVI por el juez, dos alcaldes, cuatro 
regidores y el procurador general. Los oficios permanecen de acuerdo al esquema 
establecido por don Lope Mendoza, cuando provee los vacantes por el fallecimiento 
de los predecesores, y lo hace por el tiempo de su voluntad. El nombramiento de los 
magistrados urbanos será una prerrogativa del señor, en este caso el arzobispo de 
Santiago42. Así el señor se aseguraba un control que en otros núcleos colisionaba con 
la existencia de una oligarquía que llevaba a su patrimonialización. Además, también 
se arrogaba el nombramiento de procurador. 

3.1. LOS ALCALDES

Al igual que Noia y Pontevedra, la villa de Muros contaba con dos alcaldes, cuyo 
nombramiento correspondía al señor jurisdiccional, pero a presentación de la villa. 
Para ello se empleaba el sistema de cobrados implantado en Compostela por el 
monarca Alfonso X para poner fin a los conflictos existentes entre las oligarquías 
y el señor43. Los cobrados tomaban el nombre de las familias de la oligarquía que 
los habían adquirido en virtud de su posición social; aunque desconocemos el 
principio que primó en estas apropiaciones, si fue la antigüedad del linaje, el 
poder económico o si pudo ser venal.

No obstante, la adquisición del sistema de cobrados44 por la villa de Muros 
es bastante tardía. Según el libro de «Remembrança de rentas e derechos», 
contenido en el Tumbo del Cardenal Mendoza los alcaldes de Muros no siempre 
fueron electos mediante sistema de cobrados. Hasta la primera mitad del siglo 
XIV, fecha aproximada en que se elabora este tumbo, el nombramiento de los dos 
alcaldes pertenecía al arzobispo uno, y al concejo y juez el segundo. Además, deja 
constancia que los electos debían abonar en concepto de cancillería 600 y 400 
maravedís al señor respectivamente.

42.   Clauzel, Denis: «Le renouvellement de l´echevinage a la fin du Moyan Age: l´exemple de Lille (1380-1500)», 
Revue du Nord, 77 (1995), pp. 365-385; Uyttebrouck, André, «Les echevinages du roman pays de Brabant», Revue Belge 
de Philologie et d´Histoire, 46 (1996), pp. 448-454; Foulquier, Frédéric: Le milieu des échevins: 1598-1650: étude sociale 
de l’échevinage lyonnais, Lyon, Diss, 1991; Coste, Laurent: «La jurade de Bourdeaux au xviie siècle», en Des hommes et 
des pouvoirs dans la ville, XIVe-XXe siècles, Bourdeaux, cesurb, 1999, p. 269.

43.   Portela Pazos, Salustiano: «Diversidad de cobrados en la ciudad y villas del señorío de Santiago», Boletín de 
la Real Academia Gallega, 27 (1956), p. 405. 

44.   Merchán Álvarez, Antonio: «La alcaldía de avenencia como forma de justicia municipal en el derecho de 
León y Castilla», En la España Medieval, 6 (1985), pp. 65-92.



721ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

La estructura original del cabildo puede ser el origen y causa de que, en 
contraposición a lo que sucede en Noia y Pontevedra, sea el juez señorial el que 
asuma la presidencia del concejo, o acaso lo fue la superposición de un corregidor 
regio en tiempos de los Reyes Católicos. Si bien la reforma de su planta transmite 
un fortalecimiento de la autonomía municipal, el señor mantuvo en la figura 
del juez su autoridad sobre el concejo, como lo hizo la Corona en los núcleos de 
realengo mediante la imposición de corregidores. Y no solo esto, sino que, en 
ausencia del juez titular, nos encontramos a sus tenientes presidiendo las sesiones 
en presencia de los alcaldes.

Sin embargo, en lo que atañe a la administración de justicia urbana, a diferencia 
de lo que sucedió en los núcleos de realengo como A Coruña, donde la llegada de 
los corregidores implicó la mengua de las prerrogativas judiciales de los alcaldes 
en el núcleo45, en Muros esta siguió siendo una función privativa de los alcaldes.

Las funciones de estos alcaldes eran eminentemente judiciales, y estaban 
estrechamente ligadas a la labor gubernativa del regimiento. Su ámbito de 
actuación estaba restringido a la villa donde, además de velar por el cumplimiento 
de la legislación real y el mantenimiento del orden, eran los encargados de 
aplicar las ordenanzas y mandatos del concejo sirviéndose de la autoridad que 
les otorgaba la vara de justicia que recibían del señor. Pese a su posición en 
el concejo, el juez de Muros carecía de competencias judiciales dentro de los 
términos urbanos limitándose estas al alfoz46.

45.   Saavedra Vázquez, María del Carmen: La Coruña durante el reinado de Felipe II, A Coruña, 1989, Deputación 
Provincial de A Coruña, p. 68. 

46.   Rasgo distintivo también con Benavente de la que había recibido fuero. Maceda Cortés, María Luisa: op. cit., p. 586.

Figura 2. Esquema institucional de Muros. Conexión entre admón. Jurisdiccional y municipal



722

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Los alcaldes eran elegidos por el sistema de cobrados, que en el caso de Muros 
eran cinco. Como en Noia sus nombres hacían referencia a los individuos que 
los habían poseído, y no eran sino la oligarquía muradana del siglo XV: Lope 
Afonso, Afonso Lorenzo, Coles, Mourelos. De estos al menos tres toman su 
nombre de los jurados del siglo XV, Lope Afonso, Lorenzo Afonso y Pero Coles47. 
La propiedad del cobrado de Coles es la mejor documentada: de Pero de Coles 
pasaría a Alonso Yañez Coles, padre de Gómez Ares Guizamonde, mercader 
y jurado de Muros. Por el testamento de este último de 1476 sabemos que la 
familia contaba en el siglo XV con una casa grande con torre y heredades en las 
feligresías del alfoz48. A partir de una carta de venta de 1440 conocemos a otro 
individuo de este linaje, Pero Afonso Coles, fundador de la capilla de Santiago, 
en Santa María a Nova49.

3.2.  LOS REGIDORES

Los regidores acumularon en sí las funciones gubernativas y hacendísticas de 
los núcleos urbanos. El origen histórico de esta figura en la Corona de Castilla 
se sitúa entre 1345 y 1360, cuando las funciones, hasta entonces, desempeñadas 
por un concejo más o menos abierto comenzaron a ser monopolizadas por unos 
pocos. El surgimiento de los cabildos cerrados no fue inmediato, sino que primero 
se compusieron genéricamente de un número variable de «caballeros e omes 
buenos que an de ver e ordenar los fechos e fazienda del concejo»50. Aunque en 
algunos casos, como el de las villas cantábricas, el paso del concejo abierto al 
cerrado fue algo más tardío que en el resto de la meseta. En Laredo el cambio 
se produjo gradualmente, primero se pasó a un concejo abierto restringido en 
el siglo XIV en donde, pese a participar los pecheros, los oficios se repartían 
ya entre dos linajes, para consolidarse el regimiento cerrado en torno a 140651.

Aunque una vez configurados en los reinos hispánicos se hable genéricamente 
de regimiento y regidores, en algunos casos recibieron otros nombres; caso de 
la ciudad de Sigüenza, también de señorío episcopal, cuyo concejo se componía 
de ocho individuos denominados diputados52.

47.   López Ferreiro, Antonio: Historia de la S. M. iglesia de Santiago, tomo vii, Santiago de Compostela, Imprenta 
del Seminario Conciliar, 1895, p. 63.

48.   Fabeiro Gómez, Manuel: Páxinas históricas de Muros, Noia, Toxosoutos, 1997, p. 159.
49.   Fabeiro Gómez, Manuel: op. cit., p. 152.
50.   Monsalvo Antón, José María: «Vertebración jurídica de los concejos castellanos de la meseta durante la 

época del régimen medieval: la distribución social del poder», en Concejos y ciudades en la Edad Media Hispánica, II 
Congreso de Estudios Medievales, León, Fundación Sánchez-Albornoz, 1990, pp. 359-360. 

51.   Toro Miranda, Rosa María: La villa de Laredo en la Edad Media (1200-1516), Santander, tesis doctoral, Universidad 
de Cantabria, 2015, pp. 223-226.

52.   Blázquez Garbajosa, Adrián: «Sigüenza, una ciudad de señorío episcopal en la Edad Moderna, instituciones, 
demografía economía», Studia Histórica. Historia Moderna, 5 (1987), p. 202.



723ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

La transformación de los concejos abiertos en concejos cerrados o ayuntamientos 
se produce dentro de un proceso de reorganización y centralización jurídico-
administrativa mayor; cuya manifestación encontramos, entre otras cosas, en el 
Ordenamiento de Alcalá de 1348. La Corona reducía así la autonomía municipal 
que pasaba a formar parte del entramado administrativo estatal. Aunque los 
pecheros conservaron el derecho de elegir a quienes debían ejercer estos oficios, 
antes debían obtener el nombramiento de la Corona. Esta dinámica centralizadora 
se completó con la instauración de la figura del corregidor, de libre provisión por 
la Corona. Pese a ello, en opinión de Monsalvo, la Corona nunca persiguió tanto 
recortar la autonomía municipal como uniformizar jurídicamente la administración 
de las ciudades del reino y contribuir al saneamiento de las haciendas locales53.

La instauración del regimiento cerrado, y el traspaso de buena parte de las 
prerrogativas del concejo abierto a este, no supuso una ruptura con la dinámica 
política y social de estos. La Corona contaba, ya, con el ejemplo de los municipios 
reconquistados donde se estableció un régimen administrativo municipal ex 
novo, en el que la caballería villana asumió los cargos. Las oligarquías ocupaban 
ya un papel de peso dentro de los concejos abiertos, y vieron en la nueva figura 
una institucionalización de su posición54. La Corona contó así con el apoyo de 
estas oligarquías a las que entregó el derecho a gobernar privativamente. En 
algunos lugares los pecheros contaron con oficios reservados, y en otros, como 
Ciudad Rodrigo, Valladolid, Segovia55 o Santillana56, donde existían estructuras 
familiares y de bandos, estas fueron respetadas.

El carácter vitalicio y la patrimonialización de cargos que caracteriza en 
general a los regimientos de la Corona Castellana constituyó una diferencia 
fundamental entre la organización de las ciudades y villas castellanoleonesas 
y otras extranjeras como las del Imperio Alemán, en que por el contrario se 
favorecía la rotación en el desempeño de cargos, en aras a evitar un ejercicio 
demasiado personalizado57.

La transformación de los concejos abiertos en cerrados se produjo de modo 
similar en el señorío, donde los señores se arrogaron la provisión de los oficios 
del regimiento cerrado como había hecho la Corona en el realengo. Si en el 
realengo no se perciben pugnas por la pérdida de autonomía de los concejos 
urbanos, en las ciudades de señorío no sucedió lo mismo. Las fricciones entre 
señores y ayuntamientos fueron habituales; en Galicia contamos con el ejemplo 

53.   Monsalvo Antón, José María: op. cit., p. 361.
54.   Estepa Díez, Carlos: Estructura social de la ciudad de León ss. xi-xiii, León, Centro de Estudios San Isidoro, 1977.
55.   Monsalvo Antón, José María: op. cit., p. 362
56.   Pérez Bustamante, Rogelio, La villa de Santillana: estudios y documentos, Santillana, Fundación Santillana, 1984, p. 133. 
57.   Diago Hernando, Máximo: «El papel de los linajes en las estructuras de gobierno urbano en Castilla y en el 

Imperio Alemán durante los siglos bajomedievales», En la España Medieval, 20 (1997), p. 173.



724

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

compostelano58, a los que se pueden añadir otros como el de Zaragoza59. Estas 
pugnas sobrepasan en algunos casos el umbral del medievo y llegan al siglo XVI, 
como sucede en Ourense, en donde la Corona pone fin a los problemas entre 
el obispo y el concejo, mediante el paso de la ciudad a realengo en el XVII60.

En la ciudad de Santiago el regimiento cerrado era instituido por el propio 
Alfonso XI, que anulaba la devolución del señorío de la ciudad al arzobispo; y 
haciéndose dueño de ella nombraba un juez y un alcalde y a las personas que 
debían regir desde entonces la ciudad. Estos se intitularían en origen como 
«homes boos da cidade de Santiago dados por noso señor el rey para ver a 
fazenda do concello da dita cidade». De ellas se desprende que las funciones de 
este regimiento cerrado fueron en origen fundamentalmente hacendísticas. Al 
año siguiente el mismo Alfonso XI devolvía la ciudad reformada al arzobispo61.

Las noticias de jurados urbanos más antiguas de Galicia las encontramos en el 
concejo de A Coruña. En 1248 se documentan jurados por primera vez, aunque en 
este caso se trate de jurados eventuales, nombrados por el concejo para el reparto 
del empréstito solicitado por Fernando III62. En 1344 los jurados de A Coruña 
son ya una magistratura permanente, y el ayuntamiento aparece configurado 
por doce jurados-regidores63. En Pontevedra los ocho hombres buenos jurados 
parecen haberse implantado en torno a 136564. Pese a la carencia de estudios sobre 
el tema, la Colección de Pergaminos de la Catedral de Mondoñedo65 permite 
constatar la existencia de cinco jurados en la villa de Viveiro en 137166; y para 
Mondoñedo documentamos por primera vez jurados en 1389, en concreto siete, 
entre los que se encuentran un alfayate y un pintor67.

En 1402 el gobierno de la villa parece estar en manos de unos pocos individuos 
que, aunque no se denominen jurados ni regidores, figuran reiteradamente como 
consentidores en los autos para el arriendo de las carnicerías urbanas68. La primera 
noticia de jurados de provisión señorial de Muros la tenemos en la concesión 
de un ordenamiento a la villa en 1406, en que también se hacía provisión de los 

58.   López Díaz, María: Señorío y municipalidad, Santiago de Compostela, USC, 1997, pp. 102-122.
59.   Esteban Recio, Antonio: Palencia a fines de la Edad Media: una ciudad de señorío episcopal, Valladolid, Universidad 

de Valladolid, 1989, p. 154 y Peiró Arroyo, Antonio: El señorío de Zaragoza, Zaragoza, Institución Fernando El Católico, 
1993, pp. 156-197.

60.   López Díaz, María: Jurisdicción e instituciones locales en la Galicia meridional (s. xvi-xviii), Vigo, Universidade 
de Vigo, 2011, pp. 231-134.

61.   López Ferreiro, Antonio: Fueros Municipales de Santiago y de su tierra, Santiago de Compostela, Seminario 
Conciliar, 1985, p. 266.

62.   Sánchez Chouza, José Manuel: A Coruña en la Baja Edad Media, A Coruña, Fundación Barrié, 2005, p. 163.
63.   Barral Rivadulla, Dolores: La Coruña en los siglos xiii al xv, A Coruña, Fundación Barrié, 1997, p. 47.
64.   Armas Castro, José: op. cit., p. 273.
65.   López Alsina apenas profundiza en la cuestión municipal en su estudio de 1973: Introducción al fenómeno 

urbano medieval gallego a través de tres ejemplos: Mondoñedo, Viveiro y Ribadeo.
66.   Cal Pardo, Enrique: Colección diplomática Medieval do Arquivo da Catedral de Mondoñedo, Santiago de 

Compostela, 2005, p. 289 [doc.110].
67.   Cal Pardo, Enrique: Colección diplomática Medieval…, pág. 331 [doc. 122].
68.   Nóvoa Gómez, María de los Ángeles: Las gentes de Muros en sus primeros documentos, Santiago de Compostela, 

Tórculo, 2000, págs. 24-28.



725ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

cuatro oficios de jurados del regimiento, por estar vacantes. Sus beneficiarios 
fueron Lope Alfonso, Lorenzo Alfonso, Fernando de Ben y Pedro de Coles. En sus 
beneficiarios reconocemos a los tres linajes: los de los Afonsos, Lorenzos y el de los 
Coles, que darán nombre a tres de los cobrados de la villa69. No sabemos si estos 
oficios fueron hereditarios en origen, pero en el caso de los Coles permaneció en 
la familia al menos durante tres generaciones; hasta 1474, fecha en torno a la que 
falleció Pero Coles. Esto sitúa el surgimiento de la figura del regidor en Muros 
entre el último cuarto del siglo XV y la primera mitad del XVI. La estructura del 
regimiento de la época del arzobispo don Lope, que llegará al siglo XVI, es idéntica 
a la de Tui, cuyos cuatro jurados eran de provisión señorial y carácter anual, lo 
que le confería al señor un control inusitado sobre la administración municipal70.

Sabemos que entre el siglo XV y el XVI los cuatro oficios de jurados se 
incrementaron hasta llegar a seis; este hecho se produce en paralelo al crecimiento 
y auge de la villa, que se pone de manifiesto en los pleitos con Noia, y dentro de 
un contexto de acrecentamiento de oficios que afectó a toda la Corona, y la propia 
metrópolis señorial. Este incremento se produce en un corto período de tiempo, 
comprendido entre el último cuarto del siglo XVI y el primero del XVII, fecha a partir 
de la que se puede seguir la provisión de oficios en los fondos del archivo arzobispal. 
A diferencia de lo que sucedió en otros núcleos del norte peninsular como Noia, 
Laredo71 o San Vicente de la Barquera72, en Muros no fueron monopolizadas por 
linajes en el sentido agnático y hereditario moderno, sino por las familias de los 
principales mercaderes y mareantes favoreciendo así los cambios.

3.3.  OFICIOS ANUALES

Las primeras actas municipales del año 1560 son también el primer testimonio 
que documenta las elecciones de procurador síndico y escribano de ayuntamiento, 
cuyo nombramiento ya en esta fecha corresponde a la Cofradía de Mareantes73. 
Ello marca una diferencia con otros núcleos costeros como Baiona, donde 
coetáneamente la elección de procurador general se hacía en concejo abierto74. 

69.   López Ferreiro, Antonio: Historia de la Santa A. M. iglesia de Santiago de Compostela, tomo vii, Santiago, 
Imprenta del Seminario Conciliar Central, 1906, p. 63.

70.  García Oro, José: Galicia en los siglos xiv y xv, A Coruña, Fundación Barrié, 1987, p. 131.
71.   Toro Miranda, Rosa María: op. cit., p. 232.
72.   Solórzano Telechea, Jesús y Arizaga Bolumburu, Beatriz: «San Vicente de la Barquera en la Edad Media: 

un puerto de vocación atlántica» en Jesús A. Solorzano Telechea (ed.): San Vicente de la Barquera 800 años de historia 
viii Centenario del Fuero de San Vicente de la Barquera. Santander, PubliCan 2010, p. 163.

73.   No es tan frecuente que en los núcleos costeros los intereses de Cofradía y Concejo sigan la misma senda, lo 
que con frecuencia redundaba en continuos conflictos. Tena García, Soledad: «Cofradías y concejos: encuentros y 
desencuentros en San Sebastián a finales del s. xv», en José Monsalvo Antón (ed.), Sociedades urbanas y culturas políticas 
en la Baja Edad Media castellana, Salamanca, Universidad de Salamanca, 2013, pp. 231-254.

74.   García Oro, José y Portela Silva, María José: Baiona de Miñor en sus documentos. Actas municipales 
correspondientes al siglo XVI, Pontevedra, Deputación Provincial de Pontevedra, 2003, p. 107.



726

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Pese a funcionar como un regimiento cerrado, de sus prácticas se percibe que la villa 
funciona como una comunidad de gentes de mar, de modo que los cargos públicos 
son asumidos por individuos que representan al mismo tiempo a la oligarquía 
económica y social. Es por ello que tareas que podrían considerarse de iniciativa 
privada, como la regulación de la pesca y los cercos, y por tanto a la corporación 
de mareantes, fuesen reguladas por el concejo. A estos se añaden otros como el 
de portero relojero, cuyas funciones son evidentes; el de verdugo, que en 1564 se 
adjudica a un pobre de solemnidad, y el de dos corretores, cuya función era vigilar 
los intercambios en el mercado para evitar fraudes en los derechos de la villa75.

4.	EL GOBIERNO MUNICIPAL:  
ABASTECIMIENTO, PRECIOS Y ORDENANZAS

La actividad ordenadora del concejo se dirigía fundamentalmente en dos 
direcciones, la económica y la sanitaria. Dentro de la económica el mayor número 
de ordenanzas trataba de regular desempeño de las actividades, restringiendo 
y penando aquellas perjudiciales y fraudulentas, y, por otro, a fijar los precios 
de los productos76.

Una de las principales preocupaciones del cabildo muradano fue la protección 
y el fomento de la pesca. Por ello, son habituales las prohibiciones del uso del 
xeito y los trincados, en determinados períodos del año, cuestión controvertida 
en otros puertos gallegos desde que disponemos de documentación de este tipo, 
y que dio origen a numerosos pleitos desde el Renacimiento hasta el siglo XVIII. 
Otras iban dirigidas a la organización de los cercos, estableciendo los salarios 
de los talaieiros77 y limitando el fraude de aquellos que pretendían ocultar la 
sardina obtenida en los cercos apropiándola para sí78. Desde 1564 documentamos 
la restricción en el uso de redes de sacada y rapetas79 en la ría, desde el Monte 

75.   AMM, Libro de concejo 1560-1566 [sin referencia].
76.  Las ordenanzas de Muros presentan una menor complejidad frente a otras bajomedievales. Por citar dos 

ejemplos: López Villalba, Miguel: «Las ordenanzas municipales de Guadalajara de mediados del siglo XIV. Un mundo 
en transición», Medievalismo, 29 (2019), pp. 215-245 o Enríquez Fernández, Javier: Colección documental de la villa de 
Plencia (1299-1516), San Sebastián, Eusko Ikaskuntza, 1988, pp. 118-153.

77.   En la pesca al cerco, encargados de detectar los bancos de sardina y dirigir las faenas.
78.   «Ordenaron y mandaron que de aquí adelante por lo obiar el daño y perjuyzio que los çercos y personas que 

en ellos sirven resçiben muy gran daño y detrimento en yr a bordo de los dichos çercos muchas personas que ban a 
comprar sardina a los alugados y otras personas e por sus personas meten los çalabardos en el enxague y llevan todas 
las sardinas que pueden robadas y contra voluntad de los taleheiros y de los porçioneros que allí en los dichos çercos 
andan de que se resçibe muy grande daño y pérdida ansí los ricos como pobres viudas y otras personas que fornen los 
dichos çercos por ende de aquí adelante para siempre hordenaron mandaron e instituyeron que ningunas personas 
vecinos como foresteros no sean osados de yr en baro ni de otra manera a comprar sardina alguna ni meter çalabardos 
estando en la enxagua ni se lleguen con las pinaças ni con otros barcos algunos a los dichos çercos para tomar ni 
comprar sardina ni otro pescado atento el mucho daño que se les sigue a la dicha villa y vecinos della». amm, Libro de 
actas 1560-1566 [sin referencia].

79.   Redes de arrastre empleadas en la pesca de centollos, fanecas, pulpo, nécora, etc.



727ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

Louro a la huerta de la villa. También se prohibía poner redes con boireles80 y sin 
boireles desde el cabo Rebordiño, estableciendo, además de penas económicas y 
el embargo de redes, pena de cárcel. Los espineles81 y chinchorros82 se prohibían 
durante todo el año.

El comercio de vino constituyó desde los albores de la modernidad una de 
las principales actividades económicas de la villa; siendo la pugna entre los tra-
tantes en caldos y el cabildo municipal, a quien correspondía su tasación, una 
constante en las juntas del cabildo municipal desde el siglo XVI. 

Los comerciantes miembros de la cofradía de mareantes contaban, para 
darles voz en el regimiento, con el procurador general que cada año elegía el 
gremio. Ello favoreció la inflación de los precios de los caldos, que importaban 
por mar desde el Ribeiro, Salvaterra, Portugal y Andalucía, por encima de otros 
productos como se hace constante en las continuas representaciones para la 
subida de los precios.

Pero también documentamos otros problemas en torno a esta actividad 
económica. En 1564 ante la abundancia de vino blanco de los vecinos, el 
procurador general pedía al regimiento que interviniese ante la intención de 
muchos vecinos de sacar el vino a la venta fuera de la villa, perjudicando así la 
recaudación de tributos. En respuesta, el regimiento incrementaba el precio 
del vino blanco de Ribadavia en dos maravedís por azumbre, que se prefiguraba 
como el más caro83. 

Se regulaba también el volumen y precio de otros productos básicos como 
el pan y las candelas, y la carne. En general, el comercio de todos los géneros 
disfrutaba en Muros de muchas menos trabas que en otros concejos gallegos 
coetáneos como Coruña con gravámenes sobre el vino, Compostela sobre el 
cereal y carnicerías, que restringían al arrendatario el comercio de carne. Además, 
el abono de los tributos reales directamente por la villa evitó el gravamen de la 
correspondiente sisa sobre el pescado como en Baiona84.

Otro grupo de medidas con menor presencia en las actas capitulares eran 
las dirigidas a regular la higiene pública y el orden en las calles de la villa, unas 
versaban sobre el mantenimiento de los caños, mantener las calles libres de 
piedras, fustes y barcos, además de restringir actividades como el lavado de 
sardina en el caso urbano o la creación de estrumeiras. 

80.   Bola de corteza para el sustento de las redes desde la superficie.
81.   Cuerdas para la pesca de congrio de las que penden reinales con anzuelos.
82.   Red de arrastre con mayor altura y longitud que la rapeta, empleada para la pesca de pulpos, calamares y besugos.
83.   Ribadavia 19,67 mrs/litro, Andalucía 12,02 mrs/litro, Porto 10,93 mrs/litro Salvaterra 9,84 mrs/litro y Ulla 7,65 

mrs/litro. AMM, Libro de concejo 1560-1566.
84.   García Oro, José y Portela Silva, María José: op. cit., p. 64.



728

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

5.	EL DESARROLLO ECONÓMICO Y URBANO: 
CONFLICTO Y CONQUISTA DE PRERROGATIVAS 
JURISDICCIONALES SOBRE LA RÍA

La convergencia de dos puertos de similar condición e importancia en la ría de 
Muros y Noia hizo que desde el siglo XV los enfrentamientos entre los vecinos de 
una y otra estuviesen servidos. La dependencia de las actividades marítimas de la 
economía de ambas villas, así como la involucración directa en ellas de las élites de 
Muros, favorecieron que los conflictos sobrepasasen el ámbito mercantil tomando 
un cariz jurisdiccional en sí mismo, como se apreciará en las demandas y procesos 
conservados, los cuales ocuparon a los concejos de las dos villas durante todo el 
XVI, lastrando sus gastos concejiles. En general estos conflictos giraron en torno 
a tres cuestiones básicas: el ámbito de la jurisdicción marítima de cada villa, el 
derecho de carga y descarga de mercancías y el uso de redes consideradas dañinas.

Esta realidad no es única ni específica de la ría de Muros, ni de Galicia, en otros 
espacios costeros mejor estudiados que el gallego, como son el de la Merindad 
Vieja de Castilla o los del Señorío de Vizcaya estos conflictos entre puertos fueron 
recurrentes desde la Baja Edad Media. Así, Laredo y Castro Urdiales se enfrentarían 
por la carga y descarga de mercancías en el Aguera, y San Vicente de la Barquera 
haría lo mismo con Comillas85, entre otros.

La cuestión de la carga y descarga no respondía a una cuestión circunstancial, 
ya en las Cortes de Jerez de 1268 Alfonso X había ordenado el régimen mercantil 
de los puertos castellanos, aplicable al realengo y al señorío. Esta ordenación tenía 
una clara finalidad fiscal, al concentrar el derecho de importación y exportación 
en unos pocos puertos, facilitando su control a una administración estatal muy 
débil todavía, y evitando que los beneficios de este comercio pudiesen escapar 
a su control, dada la amplia línea de costa a controlar. En un primer momento 
quedaron habilitados como puertos de carga y descarga: Ribadeo, Viveiro, Betanzos, 
A Coruña, Ortigueira, Cedeira, Ferrol, Noia, Padrón, Pontevedra, Baiona y A 
Guarda86. El resto de los puertos quedaban, por tanto, subordinados a estos, y si 
alguno deseaba exportar algún género debía trasladarlo a un puerto habilitado a tal 
efecto, e igualmente no podrían introducir géneros sino por aquel. Esta cuestión 
originaría numerosos conflictos y rivalidades entre puertos, tanto en Galicia como 
fuera de ella. En el siglo XIV el monarca debió mediar entre A Coruña y Betanzos 
por esta cuestión87. Esta será una de las principales disputas entre Muros y Noia 
en el siglo XVI, cuando Muros alcanzaba económicamente a esta, disputándole 
su preeminencia en la ría.

85.   Añibarro Rodríguez, José: Las cuatro villas de la costa de la mar en la Edad Media. Conflictos jurisdiccionales 
y comerciales, Santander, tesis doctoral, Universidad de Cantabria, 2013, pp. 195-205.

86.   Ferreira Priegue, Elisa: Galicia en el comercio marítimo medieval, A Coruña, Fundación Barrié, 1988, p. 84.
87.   Ferreira Priegue, Elisa: op. cit., p. 85.



729ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

No obstante, el detonante del primer pleito entre Muros y Noia, conservado en 
el ARG, parece girar en torno al uso de redes de xeito y los derechos de pesca de 
cada villa. Aunque debe tenerse en cuenta que buena parte de la documentación 
anterior se perdió en el incendio del convento de Santo Domingo, donde se 
custodió mucho tiempo el archivo, pudiendo haber existido otros. 

En 1559 la villa de Noia se querellaba ante la Real Audiencia de hasta sesenta 
vecinos del cercano puerto de Muros. Aquellos habían abordado desde cuatro o 
cinco barcos armados con «espadas, y ballestas, y montaños, y rodelas, y lanças, 
y alabardas, y arcabuzes, y cascos en la caveça y otras muchas armas», a varios 
pescadores de Noia, que pescaban sardina con redes de xeito, llevándoles los 
doscientos millares que habían capturado, el pan y vino que tenían, y a ellos 
detenidos; injuriando y amenazándolos con matarlos y ahogarlos.

El procurador de Noia declara ser de su jurisdicción aquellas aguas 
comprehendidas dentro de los marcos de su juzgado: desde el de Aguiño al de 
Miñarzo; así como «el agoa del Esaro abierta y por monte Louro hasta dar en el 
cabo do Rebordiño y del dicho río do Rebordiño hasta Santa Catalina, y de allí 
por la agua del Tamere arriba asta la puente Don Afonso»88.

En este clima de crispación el concejo de Muros, advirtiendo la marcha de 
varios talaieros al puerto de Noia, decide privarles de su condición de vecinos, 
así como a cualquiera que emigrase al puerto vecino; por auto capitular se les 
prohibía salar pescado en la villa a ellos o a cualquiera en su nombre, so pena de 
perder el pescado, 2 000 maravedís y 20 días de cárcel89.

Noia había disfrutado desde su temprana fundación de una serie de privilegios 
sobre la mar de su entorno, como era el de cargar y descargar mercancías; y en 
el XVI estas comenzaban a ser disputadas, por su vecina. Similar situación se da 
en la villa de Santander, que entre 1405 y 1503 se enfrentará por la cuestión de 
la carga y descarga con San Martín de la Arena (Suances)90. En cualquier caso, la 
situación presenta importantes diferencias, mientras Santander era de realengo y 
Suances de señorío, Muros y Noia, no solo eran de señorío, sino que pertenecían 
al mismo señor jurisdiccional, el principal de Galicia, el arzobispo de Santiago. 

Tras varios enfrentamientos ante la audiencia compostelana y la coruñesa, el 
señor tomó cartas directamente en el asunto emitiendo una sentencia arbitral 
para la que requiere representantes de cada villa. Estos serían los justicias y tres 
procuradores. El documento datado el 14 de septiembre de 1560 recapitula en su 
introducción cuáles eran los principales problemas entre los dos puertos de la 
Mitra91. En una primera parte se regulaba la introducción de géneros y en especial 
sardina en Noia, en aras a proteger el producto local:

88.   ARG, Real Audiencia, leg. 755, núm. 10, s.f.
89.   Fabeiro Gómez, op. cit., p. 52.
90.   Añibarro Rodríguez, op. cit., pp. 206-207.
91.    ARG, Real Audiencia, leg. 17 406, núm. 80, fols. 39-46.



730

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

	ˆ Muros quedaba autorizado a cargar y descargar en Noia, cuanto quisiere; 
preservando esta el derecho de carga y descarga en la ría.

	ˆ Las mercancías y en especial la sardina, no podría ser desembalada ni 
revisada en Noia, bastaría con la exposición de los albalás y licencias de los 
administradores fiscales de Muros; acompañados del juramento de que no 
se descargaba otro género.

	ˆ En el caso de descargar sardina, esta debía ser propia de los vecinos de Muros 
y ningún foráneo tener parte en ella. Esta restricción manifiesta el perjuicio 
que suponía para el pescado de Noia la introducción de la de otros puertos.

	ˆ Se prohibía la venta de la sardina de Muros en Noia, mientras en la villa 
hubiese género propio.

	ˆ Para evitar fraudes, el pescado de Muros no podría estar más de tres días 
en el puerto, ni más de 8 almacenado en Noia.

	ˆ En caso de contravención de unos u otros perderían el género, y se fijaba 
una multa de 2 000 maravedís. Un tercio para reparos de la villa, un tercio 
para el denunciante y un tercio para la justicia.

	ˆ Los extranjeros que comprasen sardina u otro pescado en Muros no podrían 
llevarlo a Noia en los meses de septiembre, octubre, ni febrero; so pena de 
perder la mercancía y 3 000 maravedís.

	ˆ El resto de meses del año los foráneos podrían, igual que los vecinos de 
Muros, traer sardina y pescado para su exportación desde el puerto de Noia.

En la segunda parte se regulaba la jurisdicción que ambas villas pretendían 
tener sobre la mar. Aunque desde la historia del derecho se ha afirmado que no 
existía jurisdicción sobre el mar, más allá de la justicia impartida por las cofradías; 
este documento reconocía la extensión de la jurisdicción ordinaria sobre las aguas 
inmediatas a los términos de cada villa, denominada «huerta de mar» 92. En el resto 
de las aguas costeras comprendidas entre Santa Catalina y Corrubedo y Agüeiro, 
la justicia de ambas villas tendría jurisdicción acumulativa, preestableciendo el 
orden procesal 93.

En el caso de apresamiento de navíos regía el mismo principio, concretando 
en los casos de carga de cereal que, proceda de quien proceda, el género debía 
emplearse en cubrir las necesidades de ambas villas, sin exceder cada una la mitad 
del total de su carga 94.

La jurisdicción sobre las huertas quedaba limitada a la justicia ordinaria de 
cada villa, y las Cofradías de Mareantes privadas de jurisdicción en ellas también. 
La jurisdicción de las Cofradías se limitaría al resto de costa 95.

92.   ARG, Real Audiencia, leg. 17 406, núm. 80, fols. 39-46.
93.   ARG, Real Audiencia, leg. 17 406, núm. 80, fols. 39-46.
94.   ARG, Real Audiencia, leg. 17 406, núm. 80, fols. 39-46.
95.   ARG, Real Audiencia, leg. 17 406, núm. 80, fols. 39-46.



731ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

Las últimas capitulaciones abordan la cuestión de la pesca al xeito. La práctica 
de este quedaba supeditada a las ordenanzas locales. Solo se podría pescar por 
este medio con licencia de la justicia ordinaria, y quedaba prohibido su empleo 
un mes antes de los cercos, ni de septiembre a diciembre; bajo pena de perder sus 
redes y pagar 2 000 maravedís96.

6.	EL PATRONATO RELIGIOSO DEL CONCEJO SOBRE 
LAS INSTITUCIONES RELIGIOSAS DE LA VILLA

Aunque durante el reinado de los Reyes Católicos, se producen diversos intentos 
de supresión de los derechos originados en los vínculos de patronazgo existentes 
entre las instituciones religiosas y los legos, que hundían sus raíces en el medievo 
y en el origen y fundación de iglesias y monasterios –que no manifestaban sino el 
auge de una tendencia centralizadora y separadora de lo eclesiástico de lo laico–; 
en el Muros del siglo XVI se está produciendo lo contrario. En un momento de 
despegue económico para la villa, como manifiestan las rentas que se traducen en el 
fortalecimiento del cabildo municipal cuyos cargos son ocupados por los principales 
mareantes de la villa; este decide patrocinar la fundación de una colegiata, que 
reemplaza a la iglesia parroquial.

Resulta imposible conocer el origen de la iniciativa y las causas que primaron 
para que se dieran los consensos necesarios para llevarla a efectos. Esta obra requirió 
del consentimiento del párroco Diego de Muros, que en la bula de erección aparece 
como un agente activo. Se daba la circunstancia de que don Diego era además deán 
del cabildo de Santiago a quien tocaba el derecho de provisión de la otra prebenda 
vacante en la iglesia parroquial, y por tanto se precisaba el consentimiento también 
del Cabildo, como efectivamente hubo. 

Este no fue gratuito como se desprende las cuentas de la villa, cada día de San 
Andrés esta debería abonar los derechos de la sinecura a la que la supresión del 
curato dio origen. Aunque el texto de la bula refiere el consentimiento de Cabildo 
y párroco a la extinción de sus frutos y réditos queda patente la existencia de un 
contrato previo entre la villa y el Cabildo. El texto de la bula manifiesta además los 
problemas existentes en la percepción de diezmos, por lo que este acuerdo hubiera 
puesto fin a las discordias, dibujando un nuevo marco por el cual, la villa pasaría 
a percibir los diezmos, bajo el compromiso de abonar los derechos de sinecura al 
Cabildo catedralicio y un canon anual a la colegiata para su sostén. A todas luces este 
fue uno de los principales intereses que llevaron a la comunidad marinera de Muros 
a la fundación de la Colegiata. En el acuerdo el Cabildo y el párroco renunciaban 
también a todos los derechos devengados de aniversarios y fundaciones, mientras 

96.   ARG, Real Audiencia, leg. 17 406, núm. 80, fols. 39-46.



732

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que las cofradías quedaban privadas de nombrar capellanes fuera de los prebendados 
colegiales. El cabildo municipal se comprometía a abonar durante su vida a don Diego 
de Muros 30 000 maravedís anuales y a don Fernando Castro 20 000 maravedís. La 
supresión de los diezmos obligaba además a la villa a dotar la colegiata con 100 000 
maravedís anuales a perpetuidad, para el sustento de sus prebendados97.

La colegiata constaba de diez canonicatos, y un priorato con jurisdicción 
sobre ellos –este punto será causa de disputa constante con el concejo–. La villa 
contaba entonces con dos iglesias: la parroquial extramuros y la de Santa María. 
La bula mandaba celebrar dos misas diarias y las horas canónicas en la de Santa 
María, entre tanto se construía una más amplia; aunque en la práctica nunca se 
construyó otra iglesia, sino que –con algunas reformas– la iglesia de Santa María 
se convertiría en la colegiata98. 

El concejo asumiría en virtud de este patronazgo el derecho a proveer las 
prebendas de la colegiata, en el que encontramos otro de los motivos que pudo 
llevar a los vecinos de Muros y sus dirigentes a la fundación de la colegiata. Para 
optar a una prebenda se establecía como condición, sine quale non, ser hijo de 
vecino. En los siglos venideros los hijos de los principales de la villa competirían 
por ocupar las prebendas vacantes, que con el crecimiento demográfico de la villa 
se hacían cada vez más escasas, dando lugar a numerosos pleitos en los tribunales 
regios y eclesiásticos para su provisión99. 

Además del control sobre los oficios y las cuentas de la colegiata la supeditación de 
la colegiata al concejo, en virtud de este patronazgo iba mucho más allá. La primera 
documentada en el libro de concejo de 1560 es la provisión unilateral de la sacristía, 
sin participación del prior y cabildo de la colegiata. Junto con el nombramiento 
de sacristán el concejo fija varias capitulaciones protocolarias, acerca del modo de 
vestir y actuar en las funciones litúrgicas, y fijar las penas por su incumplimiento; 
tareas que más avanzada la Edad Moderna serán competencia del cabildo colegial100.

7.	LA HACIENDA MUNICIPAL:  
UN PERIODO DE ADQUISICIONES

Una de las principales funciones de los concejos del Antiguo Régimen tanto 
rurales como urbanos era la hacendística, encargados de la recaudación de impuestos 
y la gestión de los recursos concejiles. La gestión de la hacienda municipal, el 
control de pagos, la autorización de gastos y la imposición de repartimientos, 

97.   AHDS, Colegiatas, caja 343, s.f.
98.   AHDS, Colegiatas, caja 343, s.f.
99.   AHDS, Colegiatas, caja 343, s.f.
100.   Estas obligaciones eran entre otras acudir con sobrepelliz a los difuntos, ir delante del canónigo a cargo de 

la epístola y permanecer ante el púlpito hasta el final de la lectura, tener dos mozos de coro con sus sobrepellices, y 
tañer la campana en prima. AMM, Libro de actas de 1560 a 1566 [sin signatura].



733ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

cuando se hace necesario, son las principales acciones que correspondían al cabildo 
municipal, y así se hace notar en las actas municipales conservadas. De acuerdo 
con los libros de actas conservados que abarcan de 1560 a 1566 y el libro de cuentas 
que va de 1579 a 1598 los procuradores generales eran los encargados de recibir 
los caudales procedentes de propios, impuestos y rentas. Los propios del concejo 
lo integraban unos escasos bienes inmuebles101, y los derechos que grababan el 
comercio: el de carretaje, el peso de la villa, el de cestería y el el de urria y pedraje.

La política hacendística del regimiento durante el siglo XVI e inicios del XVII 
poco tiene que ver con la del siglo XVIII. Durante esta centuria el joven y reducido 
regimiento de Muros centrará sus esfuerzos en la adquisición de rentas para la 
villa; ya que el patrimonio, constituido por unas propiedades inmuebles escasas, 
proporcionaba unas rentas anuales insuficientes para hacer frente a los tributos 
y cargas reales, y a los gastos que implicaba el patronazgo municipal sobre las 
instituciones religiosas, y en especial la Colegiata de Santa María. Para hacerse una 
idea de la escasez del patrimonio inmueble del municipio los ingresos por foros y 
arriendos no superaban los 500 maravedís entre 1576 y 1600. El escaso peso de los 
ingresos por arriendo/foro de bienes inmuebles es compartido con núcleos mucho 
mayores como A Coruña, cuyos ingresos por este concepto apenas superan los 3 000 
maravedís anuales durante todo el XVI102. Algo más elevados eran los de Compostela 
que en 1560 rondaban los 20 000 maravedís y Lugo que en 1583 11 000 maravedís103.

El concejo de Muros adquirirá durante el siglo XVI tres juros de la Corona. El 
más importante que reportaba a la hacienda municipal el ingreso anual de 100 000 
maravedís estaba impuesto sobre las rentas reales de la propia villa, otro impuesto 
sobre las alcabalas de Vigo le reportaba 50 000 maravedís al año que, junto con otro 
de 34 000 maravedís sobre los alfolíes de Muros, representaban en 1576 el 52,4%. 
Se trata de inversiones importantes, teniendo en cuenta que capitales de provincia 
como Lugo, no adquirieron en la misma centuria juros por más de 7 500 maravedís 
y Compostela de 270 570 maravedís104. Aparte de la villa también buscó incrementar 
sus ingresos actuando como prestamista del arzobispo Zúñiga Avellaneda, al que 
en 1569 le prestaban 1 500 ducados105. No se desarrollan, sin embargo, políticas 
semejantes a las de otras villas consistentes en la concesión de censos sobre los 
bienes inmuebles de la villa106.

101.   García Fernández, Ernesto: «Poder y fiscalidad: la gestión hacendística de los concejos urbanos», Gobernar 
la ciudad en la Edad Media: oligarquías y élites urbanas en el País Vasco, García Fernández, Ernesto, Álava, Diputación 
Foral de Álava, pp. 199-204.

102.   Velo Pensado, Ismael: La vida municipal de A Coruña en el siglo xvi, A Coruña, Deputación Provincial de A 
Coruña, 1992, p. 168.

103.   López Díaz, María: op. cit., p. 215.
104.   López Díaz, María: op. cit., p. 222.
105.   ACS, Protocolos, 53, f. 126.
106.   Enriquez Fernández, Javier: op. cit., pp. 110-118.



734

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Los ingresos fijos de la hacienda municipal se complementarían con la adquisición 
de los derechos de carretaje, peso, cestería107, urria y pedraje, cuya cobranza tocaba al 
concejo. Su administración no era directa, sino que se optaba por el arrendamiento 
anual a particulares mediante puja pública de cara a obtener los máximos ingresos 
posibles. El derecho de carretaje o narria concedía el monopolio del transporte 
de mercancías que se cargaban y descargaban en el puerto. El peso consistía en el 
arriendo del peso municipal en el que debían pesarse todas las mercancías que se 
comercializaban, y por el que se satisfacía el correspondiente derecho, que en las 
ordenanzas de 1560 y 1561 se fijaba en una blanca por ítem. Por otra parte, la urria y 
el pedraje consistían en la preparación de las pipas de pescado para embarcarlas. La 
villa va a administrar estos servicios como propios durante toda la segunda mitad 
del XVI, aunque no dispuso de privilegio regio para ello hasta el XVII. El escaso peso 
económico de Muros hasta el siglo XV y el monopolio del derecho de carga y descarga 
de la villa de Noia, habría favorecido la autonomía de la villa en estos aspectos, a la 
hora de gestionar tales derechos como propios hasta su concesión legítima. Esta 
se produce en un contexto de venta de oficios y derechos reales que afectan a toda 
la Corona; que el concejo de Muros aprovecha y en 1616 obtiene de la Corona, los 
derechos derivados de la cestería, el carretaje y el peso mayor, por los que abona 26 
250 maravedís, y se compromete a abonar en un plazo de dos años otros 150 000 
maravedís. El fisco regio accede cediendo a la villa de iure estos propios que la villa 
ya administraba de facto108.

A diferencia de otros núcleos como A Coruña, la villa nunca estableció ningún 
impuesto sobre la importación de vinos109 pese al peso que esta tenía en la economía, 
ya en el XVI110; o el gravamen sobre el comercio de cereales en Compostela111. Y 
tampoco existían cargas señoriales como el portazgo en Noia, que también gravaba 
la entrada de productos en la Coruña realenga, debido a la tardía trayectoria de la 
villa, lo que debió favorecer el comercio112.

Además, y como resultado de su política de patronazgo religioso, la villa percibía 
los diezmos de pan y pescado que reportaban igualmente importantes ingresos. 
No obstante, en compensación debían abonar anualmente el canon prefijado en la 
bula de erección de la Colegiata de Santa María y la compensación por su sinecura 
al Cabildo Catedralicio de Santiago, que se abonaba por el día de San Andrés113.

107.   Compartido con otros núcleos costeros como A Coruña y Rianxo. Velo Pensado, Ismael: op. cit., 
p. 95 y Costa Rodil, Xesús: Rianxo en el Antiguo Régimen: economía y sociedad en una villa marítima de señorío 

arzobispal de Santiago, tesis de licenciatura, Santiago de Compostela, Universidade de Santiago de Compostela, 1981.
108.   Esta se produce en el contexto de venta de oficios por la monarquía, que afecta a toda la Corona. AMM, 

Privilegio de cestería.
109.   En A Coruña cada pipa de 200 azumbres debía pagar un impuesto de 25 maravedís. Velo Pensado, Ismael: 

op. cit., p. 163.
110.   Barreiro Mallón, Baudilio: «Las ciudades y villas costeras del norte de Galicia en el contexto internacional 

del siglo XVI», Lección inaugural en la solemne apertura del curso 1999-2000, A Coruña, pp. 1-59.
111.   López Díaz, María: op. cit., p. 216.
112.   Velo Pensado, Ismael: op. cit., p. 164.
113.   AMM, Libro de cuentas 1576-1598 [sin referencia].



735ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

A los ingresos fijos se sumaban otros variables como las condenas por incum-
plimiento de las ordenanzas municipales, en especial las llamadas pignoras a los 
pescadores que se servían de redes de arrastre en lugares y períodos prohibidos. 

El fundamental destino de las rentas urbanas era la satisfacción de los derechos 
reales y señoriales, como eran el servicio ordinario al monarca y el servicio de mula 
y cuchara al arzobispo. En lo que toca a las alcabalas, las actas municipales del XVI 
manifiestan su encabezamiento. Otros gastos fijos, pero de escasa entidad, eran los 
salarios de los regidores, de carácter simbólico –5 000 maravedís en total–, y que en 
los siglos posteriores pasa a aplicarse a la Lumbre del Santísimo; siendo más elevado 
el del portero de 3 000 maravedís. El resultado de las cuentas entre 1576 y 1600 es 
siempre negativo, por ello se recurre a constantes repartimientos entre los cercos.

Otro de los puntos en los que queda clara la omnímoda dedicación marinera 
de la población de la villa, y marca otra diferencia con Noia, donde ciertos sectores 
artesanales tuvieron un peso importante, es que los repartimientos no se hagan 
sobre los vecinos, sino directamente sobre los cercos, repartiendo a partes iguales el 
dinero preciso para cubrir las obligaciones y necesidades de la villa. Estos alcanzaban 
cuantías especialmente elevadas según los años.

El destino de la aportación de los cercos suele ser el abono de la sinecura al 
Cabildo de Santiago y completar el pago de los 56 000 maravedís que el concejo 
pagaba anualmente a la Colegiata. Sin embargo, en años como 1587 y 1588 debían 
hacer frente también al pago del servicio ordinario, y a otros gastos extraordinarios 
como los destinados al terraplén de la muralla y gastos de pólvora. 

La gestión que el concejo de Muros hizo de las rentas reales que grababan el co-
mercio como las alcabalas y las sisas durante el siglo XVI marca otra diferencia con 
otros concejos como el de Baiona. Frente a estos que optaban por su encabezamiento 
y arriendo posterior de cara a engrosar los ingresos de la hacienda municipal a costa 
de incrementar el gravamen de los géneros de comercio114, Muros no las arrendará 
en beneficio del comercio de vino y pescado. 

8.	CONCLUSIONES

La villa de Muros nos ofrece un caso de estudio singular en lo que al nacimiento, 
evolución y configuración de los municipios semiurbanos galaicos y sus instituciones 
se refiere, por cuanto se trata de un fundación ex novo, aún pese a la existencia de un 
poblamiento no urbano próximo anterior, frente a otros núcleos que sí presentan 
una continuidad desde la antigüedad tardía hasta el medievo115. En el caso de Muros 
la causalidad económica que se desprende de su privilegio «re-fundacional» –por 

114.   García Oro, José y Portela Silva, María José: Baiona de Miñor…, p. 154.
115.   López alsina, Fernando: «La formación de los núcleos urbanos de la fachada atlántica del señorío de la 

iglesia de Santiago de Compostela en el siglo xii: Padrón, Noya y Pontevedra», en Iubilatio. Homenaje de la facultad de 



736

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

cuanto la feligresía ya existía, aunque más alejada del mar y se entiende que de sus 
recursos– va a definir lo que la villa y sus instituciones llegarán a ser: una comunidad 
de mareantes regida por un cabildo municipal. El auge de la villa no podía darse sin 
el conflicto con Noia, que gozaba del monopolio del derecho de carga y descarga, ya 
que este hecho condicionaba el futuro de ambas economías, una disputa de la que 
Muros, como las dos centurias siguientes demostrarán sería la vencedora.

En cuanto a la configuración de sus instituciones, el cambio en la titularidad 
de realengo a señorío hace más importante su estudio porque a las afecciones 
particulares que intervienen en su configuración, dentro del marco general dibujado 
por la Corona en los núcleos realengos116, se añaden las que atañen a los señores 
particulares, como se aprecia en la época del arzobispo Lope Mendoza (1399-1445)117. 
La pertenencia a señorío compostelano de la villa determinaría su entramado concejil 
en planta y sistema de elección de oficios de justicia118, sin embargo, son agentes 
sociales y económicos los que determinarán que la elección de procurador síndico 
recaiga en la Cofradía de Mareantes. Por su parte, es la cronología en que se produce 
la urbanización institucional de la villa la que determina que las regidurías no sean 
patrimonializadas mediante el derecho de renuncia como en Noia, ni tampoco todos 
los cobrados lo sean. El sistema de elección de los oficiales de justicia procede tanto 
de su condición señorial, como la intervención de la Corona en la capital del señorío, 
y su asimilación en Muros favoreció de facto la exclusión del concejo abierto en su 
provisión, incluso pese a no patrimonializarse todos los cobrados119.

La escasa y tardía documentación generada por el concejo de Muros impide de-
terminar el funcionamiento previo del concejo abierto como se ha hecho para otras 
villas costeras120. Solo podemos afirmar que llegado el siglo XVI el concejo abierto 

Geografía e Historia a los profesores don Manuel Lucas Álvarez y don Ángel Rodríguez González, Santiago de Compostela, 
Universidad de Santiago, 1987, pp. 107-117.

116.   Obsérvense los cambios dictados por Sancho IV en las cortes de Palencia. Moreno Núñez, Ignacio: «El 
regimiento de Toro en el siglo xv», En la España Medieval, 6 (1985), p. 774.

117.   García Oro, José: Historia de las diócesis españolas: Santiago de Compostela y Tuy, Biblioteca de Autores 
Cristianos, 2002.

118.   En Asturias por ejemplo los núcleos realengos serán objeto del intervencionismo de sus Adelantados y merinos, 
que modificarán los sistemas heredados de la época foral. Díaz de Durana, José Ramón y Fernández Larrea Rojas, 
John Andoni, «Acceso al poder y discurso político en las villas cantábricas al final de la Edad Media», Edad Media. 
Revista de Historia, 14 (2013), p. 86

119.   En otros núcleos, sin embargo, se siguen realizando en la iglesia con asistencia local. Irijoa Cortés, Iago y Martín 
Sánchez, David, Errentería a inicios de la Edad Moderna (1495-1544), Errentería, Ayuntamiento de Errentería, 2012, p. 136.

120.   Díaz De Durana, José Ramón: «Poder y sociedad: los linajes y la comunidad en el Laredo Bajomedieval (siglos 
xiii-xv)», pp. 165-186; Sanz Fuentes, María, Álvarez Castrillón, José Antonio y Calleja Puerta, Miguel: Colección 
diplomática del concejo de Avilés en la Edad Media (1155-1498), Oviedo, Universidad de Oviedo, 2012; Solórzano Telechea, 
Jesús Ángel: «De los fueros a las ordenanzas electorales para el bien e pro común de la buena governaçión de las Cuatro 
Villas de la costa de la Mar en la Edad Media», Altamira, 62 (2003), pp. 216-222; Hidalgo de Cisneros, Concepción: op. 
cit.; Enríquez Fernández, op. cit.; Ayerbe Iríbar, María Rosa: op. cit.; Hidalgo de Cisneros, Concepción, Lagarcha 
Rubio, Elena, Lorente Ruigómez, Araceli y Martínez Lahidalga, Adela: op. cit.; Crespo Rico, Miguel, Cruz Mundet, 
José, Gómez Lago, José: op. cit.; Lema Pueyo, José Ángel: op. cit.; Crespo Rico, Miguel, Cruz Mundet, José, Gómez 
Lago, José, Larrañaga Zulueta, Miguel y Lema Pueyo, José: op. cit., Por citar algunas de las tocantes a núcleos 
menores del norte peninsular.



737ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

se ve relegado a la confirmación de los candidatos propuestos para alcaldes cuyo 
anuncio se hace desde la casa de concejo. 

El corto conocimiento de las élites que nos proporciona la fraccionaria 
documentación municipal y las puntuales menciones notariales conservadas en 
el Archivo Catedralicio de Santiago nos permite confirmar la dedicación pesquera 
y mercantil de las oligarquías locales, y por tanto el monopolio del poder concejil 
por las élites económicas de la villa, que se tradujo en la apropiación por la cofradía 
de mareantes de Muros del derecho a nombrar procurador síndico. Aunque la 
élite económica se integra en esta cofradía gremial, no se trata de un gremio de la 
oligarquía al modo en que lo fueron los alemanes y bálticos121. La estructura social 
de la villa en estos momentos de fragua del concejo cerrado moderno es la causa de 
que, a diferencia de lo que ocurre en otras villas cantábricas y del corazón del reino 
de Castilla no existiesen oficios separados para nobles y pecheros, ni esta condición 
fuese una exigencia para el acceso al regimiento. Todo ello evitó el surgimiento de 
conflictos que fueron comunes en las villas atlánticas castellanas y también en otras 
europeas122. Pese a su desarrollo urbano Muros no atrajo hacia sí a otros nobles ni se 
perciben en el devenir moderno intentos ennoblecedores en sus élites123, perdurando 
un modelo que combinaba la idiosincrasia del sistema de linajes medieval con la 
organización familiar y patrimonial agnática.

La villa de Muros es en el siglo XVI ante todo una comunidad de mareantes 
en la teoría regida por dos instituciones: la cofradía de mareantes y el cabildo; 
estrechamente interconectadas e imbricadas en la práctica. Todo esto queda patente 
en la comunión y solapamiento de ambas, de modo que el cabildo asumiría tareas 
que pertenecerían a la corporación de mareantes tales como la organización de las 
tareas pesqueras, mientras que la cofradía asumía otras políticas como la elección 
del procurador síndico y el escribano de concejo; la connivencia y confusión entre 
ambas realidades permitía que en la gestión de la hacienda municipal el concejo 
aplicase directamente los repartimientos para completar el déficit sobre los cercos. 

Lo cierto es que, pese a que la participación y relaciones entre las oligarquías 
locales y las élites mercantiles han sido un tema muy manido en los estudios 

121.   Czaja, Roman: «Patrician guilds in medieval towns on the Baltic coast», Actae Polioniae Historica, 92 (2005), pp. 31-51.
122.   Solórzano Telechea, Jesús Ángel: «La aparición y consolidación de la acción política del común en las villas 

portuarias de Cantábrico en la Baja Edad Media», Gentes de mar en la ciudad atlántica medieval, Solorzano Telechea, 
J. Á. Bochaca, M. y Aguiar Andrade, A. (eds.), Logroño, instituto de Estudios Riojanos, 2012, p. 297; Val Valdivieso, 
María Isabel del: «Oligarquía versus común (consecuencias sociopolíticas del triunfo del regimiento en las ciudades 
castellanas)», Medievalismo, 4 (1994), pp. 41-58; Liddy, Christian: «Political contract in late medieval English towns», 
Avant le contrat social: Le contrat politique dans l´occident médieval XIIIe-XVe siècle, Foronda, F. (ed.), París, Publications 
de la Sorbonne, 2011, p. 37-45; Rigby, Stephen: «Urban oligarchy in late Medieval England», en Towns and townspeople in 
the fifteenth century, Gloucester, Thomson, 1988, p. 81; Fleming, «Telling tales of oligarchy in the late medieval town», 
p. 178; Rigby, Stephen y Ewan, Elisabeth: «Government, power and authority 1300-1540», The Cambridge urban history 
of Britain, Palliser, D. (ed.), tomo I, Cambridge, Cambridge University Press, 2000, pp. 304-305; Shaw, David Gary: 
«Social networks and the foundations of oligarchy in medieval towns», Urban History, 32 (2005), p. 200; Maddern, 
Philippa: «Order an disorder», Medieval Norwich, Rawcliffe, C. y Wilson, R. (eds.), London, A&C Black, 2004, pp. 205-212.

123.   Irijoa Cortés, Iago y Martín Sánchez, David: Errentería a inicios de la Edad Moderna (1495-1544), Errentería, 
Ayuntamiento de Errentería, 2012, pp. 463-480.



738

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

sobre municipios urbanos, en España y el extranjero, la forma que estas relaciones 
adquieren en el caso de Muros nada tienen que ver con otros modelos estudiados124. 
En el caso de Muros no se trata de colectivos distintos con intereses encontrados125, 
ni nos encontramos con individuos de la élite económica que en seguimiento 
de la estrategia de ascenso de su linaje accedan a los oficios municipales126, sino 
que se trata de una conquista comunitaria. Esto favorecerá una fluctuación en la 
ostentación de los cargos impensable en otros casos como Noia127 y otros puertos del 
cantábrico128 –donde la nobleza estamental monopolizó los oficios– que se traduce 
en el rápido reemplazo de unos apellidos por otros en el regimiento y la propiedad 
de los cobrados. Todo esto sucede con el consentimiento del señor, no sorprende 
por tanto la asunción de las regidurías por las élites económicas, ya que, tanto en 
señorío como en realengo, los señores tendieron a respetar las estructuras sociales 
en aras al mantenimiento del orden social; pero sí la enajenación de la prerrogativa 
de nombrar al procurador síndico, que a principios del XVIII ejercía el arzobispo. 

En cuanto a la gestión de la hacienda local sorprende en un núcleo de tan peque-
ñas dimensiones las dimensiones que toman las actuaciones del cabildo. Estas no 
pasan solo por la adquisición de juros y propios de la Corona, sino por la fundación 
de una Colegiata, y la adquisición de sus diezmos todo ello en un espacio de tiempo 
corto, la primera mitad del XVI. 

Esto no habría sido posible en un escenario distinto, coyuntural y estructuralmente, 
si el crecimiento de la villa no fuese paralelo al despegue de las actividades pesqueras, 
en que el cabildo municipal y los colectivos económicos, pescadores, artesanos y 
comerciantes en que el cabildo municipal fuesen independientes, y merced a la 
inexistencia en ella de una élite de origen nobiliario, rentista o caballeresca, que 
acaparase para sí el derecho a gobernar a la república. En definitiva, el contexto hace 
que el concejo de Muros no sea sino una comunidad de mareantes, compuesta de 
pescadores artesanos y mercaderes, pero todos con un mismo origen y dependientes 
por igual de los recursos costeros y que, en definitiva, bebe del espíritu corporativo 
de las corporaciones gremiales y en especial las de mareantes.

124.   Martín Cea, José y Bonachia Hernando, Juan: «Oligarquías y poderes concejiles en la Castilla Bajomedieval: 
balance y perspectivas», Revista d´historia medieval, 9 (1998), pp. 17-40.

125.   Casado Alonso, Hilario: «Oligarquía urbana, comercio internacional y poder real: Burgos a fines de la Edad 
Media», en Rucquoi, Adeline (ed.) Realidad e imágenes del poder, España a fines de la Edad Media, Valladolid, 1988, pp. 
325-347; Guerrero Navarrete, Yolanda: «Élites urbanas en el siglo xv: Burgos y Cuenca», Revista d´historia Medieval, 
9 (1988), pp. 81-104.

126.   Igual Luis, David: «Social rise of mercantil elite in cities of the medieval Kingdom of Valencia», en María 
Asenjo-González (ed.) Urban elites and aristocratic behaviour in the spanish kingdoms at the end of the Middle Ages, 
Tunhout, 2018, pp. 161-170. SaupiN, Guy: «La perception du corps de ville dans les stratégies familiales de l’échevinage 
nantais du xviie siècle», en Pouvoirs des familles, familles de pouvoir, Université de Toulouse II-Le Mirail, 2005, pp. 153-172.

127.   García Oro, José y Portela Silva, María José: Galicia en los…, pp. 171-176.
128.   Díaz de Durana, José Ramón y Fernández Larrea, John Andoni: «Las villas cantábricas bajo el yugo de la 

nobleza. Consecuencias sobre los gobiernos urbanos durante la época Trastámara», en José María Monsalvo Antón 
(coord.), Sociedades urbanas y culturas políticas en la Baja Edad Media castellana, Salamanca, USAL, 2013, pp. 49-70.



739ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

BIBLIOGRAFÍA

Añibarro Rodríguez, José: Las cuatro villas de la costa de la mar en la Edad Media. Conflictos 
jurisdiccionales y comerciales, Santander, tesis doctoral, Universidad de Cantabria, 2013, 
pp. 195-205.

Armas Castro, José: Pontevedra en los siglos xii a xv, A Coruña, Fundación Barrié, 1992.
Ayerbe Iríbar, María Rosa: Documentación Medieval del Archivo Municipal de Azkoitia (m.s. 

xiii-1500), San Sebastián Eusko Ikaskuntza, 1993.
Baliñas Pérez, Carlos y González Paz, Carlos Andrés: «Del castro al puerto: la villa de 

Burela y los orígenes del poblamiento medieval del litoral cantábrico gallego», En La 
España Medieval, 40 (2017), pp. 375-407.

Barral Rivadulla, Dolores: La Coruña en los siglos xiii al xv, A Coruña, Fundación Barrié, 1997.
Barreiro Mallón, Baudilio: «Las ciudades y villas costeras del norte de Galicia en el 

contexto internacional del siglo xvi», Lección inaugural en la solemne apertura del curso 
1999-2000, A Coruña, pp. 1-59.

Blázquez Garbajosa, Adrián: «Sigüenza, una ciudad de señorío episcopal en la Edad 
Moderna, instituciones, demografía economía», Studia Histórica. Historia Moderna, 5 
(1987), pp. 199-218.

Cal Pardo, Enrique: Colección diplomática Medieval do Arquivo da Catedral de Mondoñedo, 
Santiago de Compostela, 2005.

Calleja Puerta, Miguel: «El fuero de Avilés de 1155, original extracancilleresco de Alfonso 
vii, en Los fueros de Avilés y su época, Oviedo, Real Instituto de Estudios Asturianos, 
2012, pp. 431-463.

Calleja Puerta, Miguel: «Los privilegios fundacionales de las villas marítimas del 
Cantábrico: una perspectiva diplomática», en Ciudades y villas portuarias del Atlántico 
en la Edad Media, Nájera, Instituto de Estudios Riojanos, 2005, pp. 147-164.

Casado Alonso, Hilario: «Oligarquía urbana, comercio internacional y poder real: Burgos 
a fines de la Edad Media», en Rucquoi, Adeline (ed.) Realidad e imágenes del poder, España 
a fines de la Edad Media, Valladolid, 1988, pp. 325-347.

Clark, Peter: Small towns in early modern Europe, Cambridge, Cambridge University Press, 
2002.

ClauzeL, Denis: «Le renouvellement de l´echevinage a la fin du Moyan Age: l´exemple 
de Lille (1380-1500)», Revue du Nord, 310 (1995), pp. 365-385.

Costa RodIL, Xesús: Rianxo en el Antiguo Régimen: economía y sociedad en una villa 
marítima de señorío arzobispal de Santiago, tesis de licenciatura, Santiago de Compostela, 
Universidade de Santiago de Compostela, 1981.

Coste, Laurent: «La jurade de Bourdeaux au xviie siècle», en Des hommes et des pouvoirs 
dans la ville, XIVe-XXe siècles, Bourdeaux, CESURB, 1999, pp. 257-288.

Crespo Rico, Miguel, Cruz Mundet, José, Gómez Lago, José: Colección documental del 
Archivo Municipal de Rentería, Tomos i-ii, San Sebastián, Euska Ikaskuntza, 1997.

Crespo Rico, Miguel, Cruz Mundet, José, Gómez Lago, José, Larrañaga Zulueta, Miguel 
y Lema Pueyo, José: Colección documental del Archivo Municipal de Bergara (1181-1497), 
San Sebastián, Eusko Ikaskuntza, 1995.

Czaja, Roman: «Patrician guilds in medieval towns on the Baltic coast», Actae Polioniae 
Historica, 92 (2005), pp. 31-51.



740

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Diago Hernando, Máximo: «El papel de los linajes en las estructuras de gobierno urbano 
en Castilla y en el Imperio Alemán durante los siglos bajomedievales», En la España 
Medieval, 20 (1997), pp. 143-178.

Díaz de Durana, José Ramón: «Poder y sociedad: los linajes y la comunidad en el Laredo 
Bajomedieval (siglos XIII-XV)», El fuero de Laredo en el octavo centenario de su concesión, Baró 
Pazos, J. y Serna Vallejo, M. (eds.), Santander, Universidad de Cantabria, 2001, pp. 165-186.

Díaz de Durana, José Ramón y Fernández Larrea Rojas, John Andoni: «Acceso al poder y 
discurso político en las villas cantábricas al final de la Edad Media», Edad Media. Revista 
de Historia, 14 (2013), pp. 63-80.

Díaz de Durana, José Ramón, y Fernández Larrea Rojas, Jon Andoni: «Las villas 
cantábricas bajo el yugo de la nobleza. Consecuencias sobre los gobiernos urbanos 
durante la época Trastámara», en José María Monsalvo Antón (coord.), Sociedades 
urbanas y culturas políticas en la Baja Edad Media castellana, Salamanca, Universidad 
de Salamanca, 2013, pp. 49-70.

Eiras Roel, Antonio: La población de Galicia, 1700-1860, A Coruña, Fundación Caixa 
Galicia, 1996.

Enríquez Fernández, Javier: Colección documental de la villa de Plencia (1299-1516), San 
Sebastián, Sociedad de Estudios Vascos, 1988.

Enríquez Fernández, Javier, Hidalgo de Cisneros, Concepción, Lorente Ruigómez, 
Araceli y Martínez Lahidalga, Adela: Colección documental del Archivo Municipal de 
Lequeitio (tomos I-IV), San Sebastián, Euska Ikaskuntza, 1992.

Esteban Recio, Antonio: Palencia a fines de la Edad Media: una ciudad de señorío episcopal, 
Valladolid, Universidad de Valladolid, 1989.

Estepa Díez, Carlos: Estructura social de la ciudad de León ss. xi-xiii, León, Centro de 
Estudios San Isidoro, 1977.

Fabeiro Gómez, Manuel: Páxinas históricas de Muros, Noia, Toxosoutos, 1997. 
Ferreira Priegue, Elisa: Galicia en el comercio marítimo medieval, A Coruña, Fundación 

Barrié, 1988.
Fleming, Peter: «Telling tales of oligarchy in the late medieval town», Revolution and 

consumption in late medieval England, Hicks, M. (ed.), Woodbridge, Boydell and Brewer, 
2001, pp. 177-198.

Foulquier, Frédéric: Le milieu des échevins: 1598-1650: étude sociale de l’échevinage lyonnais. 
Lyon, Diss, 1991.

García Fernández, Ernesto: «El regimiento de la «república»: las ordenanzas y los acuerdos 
municipales o los intentos por reglamentar y definir la vida económica y social de la 
sociedad urbana», Gobernar la ciudad en la Edad Media: oligarquías y élites urbanas en el 
País Vasco, Álava, Diputación Foral de Álava, 2004, pp. 109-154.

García Fernández, Ernesto: «Poder y fiscalidad: la gestión hacendística de los concejos 
urbanos», Gobernar la ciudad en la Edad Media: oligarquías y élites urbanas en el País 
Vasco, Álava, Diputación Foral de Álava, 2004, pp. 199-204.

García Gallo, Alfonso: «El fuero de Benavente», Anuario de Historia del Derecho Español, 
41 (1971), pp. 1144-1192. 

García Oro, José: Historia de las diócesis españolas: Santiago de Compostela y Tuy, Biblioteca 
de Autores Cristianos, 2002.

García Oro, José: Galicia en los siglos xiv y xv, A Coruña, Fundación Barrié, 1987. 
García Oro, José y Portela Silva, María José: Baiona de Miñor en sus documentos. 

Actas municipales correspondientes al siglo xvi, Pontevedra, Deputación Provincial de 
Pontevedra, 2003.



741ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

García Oro, José y Portela Silva, María José: Bayona y el espacio urbano tudense en el 
siglo xvi, Santiago, USC, 1995.

González, Tomás: Censo de población de las provincias y partidos de la Corona de Castilla 
en el siglo xvi, Madrid, Imprenta Real, 1829.

González Balasch, María Teresa: El Tumbo B de la catedral de Santiago, Granada, Universidad 
de Granada, 1987, pp. 453-456.

Guerrero Navarrete, Yolanda: «Élites urbanas en el siglo xv: Burgos y Cuenca», Revista 
d´historia Medieval, 9 (1988), pp. 81-104.

Hidalgo de Cisneros, Concepción, Lagarcha Rubio, Elena, Lorente Ruigómez, Araceli y 
Martínez Lahidalga, Adela: Colección documental del Archivo Municipal de Portugalete, 
San Sebastián, Eusko Ikaskuntza, 1997.

Igual Luis, David: «Social rise of mercantil elite in cities of the medieval Kingdom of 
Valencia», en María Asenjo-González (ed.) Urban elites and aristocratic behaviour in the 
spanish kingdoms at the end of the Middle Ages, Turnhout, Brepols, 2018, pp. 161-170. 

Irijoa Cortés, Iago y Martín Sánchez, David: Errentería a inicios de la Edad Moderna 
(1495-1544), Errentería, Ayuntamiento de Errentería, 2012.

Ladero Quesada, Miguel Ángel: «Las ordenanzas locales, siglos xiii-xviii», En la España 
Medieval, 21 (1998), pp. 293-337.

Lema Pueyo, José Ángel: Colección documental del Archivo municipal de Bergara: Fondo Municipal, 
subfondo histórico (1335-1520), Tomos ii-iii, San Sebastián, Eusko Ikaskuntza, 2010.

Liddy, Christian: «Political contract in late medieval English towns», Avant le contrat 
social: Le contrat politique dans l´occident médieval xiiie-xve siècle, Foronda, F. (ed.), París, 
Publications de la Sorbonne, 2011, pp. 397-416.

López Alsina, Fernando: «La repoblación humana costera del norte peninsular», en Los 
fueros de Avilés y su época, Oviedo, Real Instituto de Estudios Asturianos, 2012, pp. 131-231.

López Alsina, Fernando: «La formación de los núcleos urbanos de la fachada atlántica 
del señorío de la iglesia de Santiago de Compostela en el siglo XII: Padrón, Noya y 
Pontevedra», en Iubilatio. Homenaje de la facultad de Geografía e Historia a los profesores 
don Manuel Lucas Álvarez y don Ángel Rodríguez González, Santiago de Compostela, 
Universidad de Santiago, 1987, pp. 107-117.

López Carreira, Anselmo: A cidade medieval galega na historia, Vigo, A Nosa Terra, 1999, 
pp. 63-70.

López Díaz, María: Jurisdicción e instituciones locales en la Galicia meridional (s. xvi-xviii), 
Vigo, Universidade de Vigo, 2011, pp. 231-134.

López Díaz, María: Señorío y municipalidad, Santiago de Compostela, USC, 1997.
López Ferreiro, Antonio: Historia de la Santa A. M. iglesia de Santiago de Compostela, tomo 

vii, Santiago, Imprenta del Seminario Conciliar Central, 1906.
López Ferreiro, Antonio: Colección diplomática Galicia histórica, Santiago, Tipografía 

Galaica, 1901. 
López Ferreiro, Antonio: Fueros Municipales de Santiago y de su tierra, Santiago de 

Compostela, Seminario Conciliar, 1985.
López Villalba, Miguel: «Las ordenanzas municipales de Guadalajara de mediados del 

siglo XIV. Un mundo en transición», Medievalismo, 29 (2019), pp. 215-245.
Lucas Álvarez, Manuel: La documentación del Tumbo A de la catedral de Santiago de 

Compostela: estudio y edición, León, Centro de Estudios e Investigaciones «San Isidoro», 
1998, pp. 343-345.

Maceda Cortés, María Luisa: «El concejo de Benavente de los siglos xii al xiv», En la 
España Medieval, 5 (1984), pp. 567-570. 



742

Rodrigo Pousa Diéguez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Maddern, Philippa: «Order an disorder», Medieval Norwich, Rawcliffe, C. y Wilson, R. 
(eds.), London, A&C Black, 2004, pp. 188-212.

Mariño Veiras, Dolores: Señorío de Santa María de Meira de 1150 a 1525, Santiago, Ediciones 
Nos, 1983.

Martín Cea, José y Bonachia Hernando, Juan: «Oligarquías y poderes concejiles en la 
Castilla Bajomedieval: balance y perspectivas», Revista d´historia medieval, 9 (1998), 
pp. 17-40.

Martínez Sopena, Pascual; Aguado Seisdedos, Vidal y González Rodríguez, Rafael: 
Los fueros reales de la villa de Benavente (ss. XII-XIV), Benavente, Centro de Estudios 
Benaventinos «Ledo Pozo», 1996.

Merchán Álvarez, Antonio: «La alcaldía de avenencia como forma de justicia municipal 
en el derecho de León y Castilla», En la España Medieval, 6 (1985), pp. 65-92.

Millán da Costa, Adelaide; Aguiar Andrade, Amelia y Tente, Catarina (eds.), O papel 
das pequeñas cibdades na construçao da Europa Medieval, Lisboa, Instituto de Estudos 
Medievais, 2017.

Monsalvo Antón, José María: «Vertebración jurídica de los concejos castellanos de la 
meseta durante la época del régimen medieval: la distribución social del poder», en 
Concejos y ciudades en la Edad Media Hispánica, II Congreso de Estudios Medievales, León, 
Fundación Sánchez-Albornoz, 1990, pp. 359-360. 

Moreno Núñez, Ignacio: «El regimiento de Toro en el siglo xv», En la España Medieval, 
6 (1985), pp. 773-783.

Nóvoa Gómez, María de los Ángeles: Las gentes de Muros en sus primeros documentos, 
Santiago de Compostela, Tórculo, 2000.

Peiró Arroyo, Antonio: El señorío de Zaragoza, Zaragoza, Institución Fernando El 
Católico, 1993. 

Pérez Bustamante, Rogelio: La villa de Santillana: estudios y documentos, Santillana, 
Fundación Santillana, 1984.

Portela Pazos, Salustiano: «Diversidad de cobrados en la ciudad y villas del señorío de 
Santiago», Boletín de la Real Academia Gallega, 27 (1956), pp. 396-424.

Pousa Diéguez, Rodrigo: «Conflictos sobre la jurisdicción marítima», en Señoríos costeros 
y villas portuarias en la Galicia del siglo xviii: Corcubión, Muros y Noia, Vigo, Universidade 
de Vigo, 2019, pp. 91-99.

Recuero Astray, Manuel: «Consolidación de la monarquía castellano-leonesa y el fenómeno 
urbano», en Los fueros de Avilés y su época, Oviedo, Real Instituto de Estudios Asturianos, 
2012, pp. 233-252.

Rigby, Stephen: «Urban oligarchy in late Medieval England», en Towns and townspeople 
in the fifteenth century, Gloucester, Thomson, 1988, pp. 62-86.

Rigby, Stephen y Ewan, Elisabeth: «Government, power and authority 1300-1540», The 
Cambridge urban history of Britain, Palliser, D. (ed.), tomo I, Cambridge, Cambridge 
University Press, 2000, pp. 291-312.

Rubio Martínez, Amparo, «La recaudación de los tributos ordinarios por la mesa arzobispal 
compostelana en la tierra de Santiago: alcabalas, diezmos de la mar y alfolíes», Cuadernos 
de Estudios Gallegos, 55 (2008), pp. 197-233.

Ruiz de la Peña, Juan Ignacio: «La villa de Avilés en la Edad Media: el movimiento portuario 
pesquero y mercantil», en Los fueros de Avilés y su época, Oviedo, Real Instituto de 
Estudios Asturianos, 2012, pp. 13-75.

Saavedra Vázquez, María del Carmen: La Coruña durante el reinado de Felipe II, A Coruña, 
Deputación Provincial de A Coruña, 1989.



743ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 713–744  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Configuración institucional de una villa costera: Muros﻿

Sánchez Chouza, José Manuel: A Coruña en la Baja Edad Media, A Coruña, Fundación 
Barrié, 2005. 

Sánchez Sánchez, Xosé: «Aproximación al concejo de la ciudad de Santiago de Compostela 
y su configuración en la Edad Media. Un poder urbano en el señorío eclesiástico», 
Espacio, Tiempo y Forma. Serie iii, 32 (2019), pp. 413-448.

Sánchez Pardo, José Manuel: Territorio y poblamiento entre la Antigüedad y la Plena Edad 
Media, Santiago de Compostela, USC, 2008, p. 434.

Sanz Fuentes, María, Álvarez Castrillón, José Antonio y Calleja Puerta, Miguel: 
Colección diplomática del concejo de Avilés en la Edad Media (1155-1498), Oviedo, Universidad 
de Oviedo, 2012.

Saupin, Guy: «La perception du corps de ville dans les stratégies familiales de l’échevinage 
nantais du xviie siècle», en Pouvoirs des familles, familles de pouvoir, Tolouse, Université 
de Toulouse II-Le Mirail, 2005, pp. 153-172.

Shaw, David Gary: «Social networks and the foundations of oligarchy in medieval towns», 
Urban History, 32 (2005), pp. 200-222.

Solano Fernández-Sordo, Álvaro: «Historia Urbana en la Galicia medieval, balance y 
perspectivas», Cuadernos de Estudios Gallegos, 57 (2010), pp. 55-90.

Solórzano Telechea, Jesús Ángel: «De los fueros a las ordenanzas electorales para el bien 
e pro común de la buena governaçión de las Cuatro Villas de la costa de la Mar en la Edad 
Media», Altamira, 62 (2003), pp. 216-222.

Solórzano Telechea, Jesús Ángel: «La aparición y consolidación de la acción política del 
común en las villas portuarias de Cantábrico en la Baja Edad Media», Gentes de mar en 
la ciudad atlántica medieval, Solorzano Telechea, J. Á. Bochaca, M. y Aguiar Andrade, 
A. (eds.), Logroño, instituto de Estudios Riojanos, 2012, pp. 295-312.

Solórzano Telechea, Jesús y Arízaga Bolumburu, Beatriz: «San Vicente de la Barquera 
en la Edad Media: un puerto de vocación atlántica» en Jesús A. Solorzano Telechea (ed.): 
San Vicente de la Barquera 800 años de historia viii Centenario del Fuero de San Vicente de 
la Barquera, Santander, PubliCan, 2010.

Tena García, Soledad: «Cofradías y concejos: encuentros y desencuentros en San Sebastián 
a finales del s. xv», en José Monsalvo Antón (ed.), Sociedades urbanas y culturas políticas en 
la Baja Edad Media castellana, Salamanca, Universidad de Salamanca, 2013, pp. 231-254.

Toro Miranda, Rosa María: La villa de Laredo en la Edad Media (1200-1516), Santander, 
tesis doctoral, Universidad de Cantabria, 2015, pp. 223-226.

Uyttebrouck, André: «Les echevinages du roman pays de Brabant», Revue Belge de Philologie 
et d´Histoire, 46 (1996), pp. 448-454.

Val Valdivieso, María Isabel del: «Oligarquía versus común (consecuencias sociopolíticas 
del triunfo del regimiento en las ciudades castellanas)», Medievalismo, 4 (1994), pp. 41-58.

Velo Pensado, Ismael: La vida municipal de A Coruña en el siglo xvi, A Coruña, Deputación 
Provincial de A Coruña, 1992.

Villamil Castro, José: «Ordenanzas de la villa de Muros dadas por su señor el arzobispo de 
Santiago don Lope de Mendoza en el año 1406», Galicia diplomática, 23 (1893), pp. 145-147

Villamil Castro, José: «Ordenanzas de la villa de Muros dadas por su señor el arzobispo de 
Santiago don Lope de Mendoza en el año 1406», Galicia diplomática, 24 (1894), pp. 153-154.





745ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS PROFESIONES FEMENINAS DE 
LA NOBLEZA Y DE LAS OLIGARQUÍAS 
URBANAS EN LA CASTILLA 
BAJOMEDIEVAL. CAUSAS, DINÁMICAS, 
PRIVILEGIOS Y DONACIONES

FEMALE PROFESSIONS AMONG THE 
NOBILITY AND THE URBAN OLIGARCHY 
IN LATE MEDIEVAL CASTILE. CAUSES, 
DYNAMICS, PRIVILEGES AND DONATIONS

Juan A. Prieto Sayagués1

Recepción: 2020/09/01 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/11/17 · 
Aceptación: 2021/01/28

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28114

Resumen2

Durante la Baja Edad Media numerosas mujeres de la nobleza y de las oligarquías 
urbanas tomaron el hábito en algún monasterio. Se analizan las causas y dinámi-
cas de estas profesiones, los diferentes comportamientos de las damas de dichos 
estamentos y las dotes, donaciones y privilegios que recibieron muchas de ellas. 
Estos últimos permitieron a varias religiosas tener criadas, disponer de bienes 
propios o reducir los límites de la clausura, surgiendo problemas en numerosas 
ocasiones derivados de las dotes y donaciones realizadas por los familiares de la 
monja en cuestión.

Palabras clave
Nobleza; oligarquías urbanas; monjas; monasterios; dotes; donaciones; privilegios.

1.   Investigador postdoctoral Juan de la Cierva en el Departamento de Historia de América y Medieval y Ciencias 
Historiográficas (Universidad Complutense de Madrid). Edificio B, C/Profesor Aranguren s/n, 28040, Madrid.C. e.: 
juananpr@ucm.es  

2.   Este trabajo se enmarca en los Proyectos de Investigación «Expresiones de la cultura política peninsular en las 
relaciones de conflicto (Corona de Castilla, 1230-1504)», ref. HAR2016-76174-P, del Programa Estatal de Fomento de la 
Investigación Científica y Técnica de Excelencia y «El ejercicio del poder: espacios, agentes y escrituras (siglos XI-XV)», 
ref. HAR2017-84718-P, financiado por el MINECO/AEI/FEDER (UE).

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28114
mailto:juananpr@ucm.es


746

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract
During the Late Middle Ages, many women belonging to the nobility and the 
urban oligarchy took the habit to enter a monastery. This study analyzes the 
causes and dynamics of these professions, the diverse behaviour of the ladies of 
these social ranks, and the dowries, donations and privileges that many of them 
received. Certain privileges allowed nuns to have maids, to make use of their own 
property or to limit enclosure. On numerous occasions, the gifts and donations 
made by members of the nuns’ families became an issue in the monastery.

Keywords
Nobility; Urban Oligarchies; Nuns; Monasteries; Dowries; Donations; Privileges.



747ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

INTRODUCCIÓN

Durante la Baja Edad Media, numerosas damas pertenecientes a la nobleza y a 
las oligarquías urbanas tomaron el hábito en algún monasterio. Las causas de las 
profesiones femeninas de las élites de poder fueron variadas y, principalmente, 
obedecieron a motivos devocionales, socioeconómicos y políticos. Las dinámicas 
y estrategias de los diferentes linajes y familias de estos estamentos también se 
caracterizan por su diversidad, tanto en la orden escogida como en centralizar 
o diversificar las profesiones de sus familiares en uno o en diversos monasterios 
repartidos por la geografía castellana.

El ingreso en un monasterio iba acompañado de una dote por parte de los 
familiares de la profesa, a la que se sumarían posteriormente, una serie de 
donaciones y privilegios –tener criadas, abandonar la clausura y poseer y gestionar 
bienes personales– que, además de incrementar la brecha socioeconómica dentro 
de los claustros, generaron numerosos problemas y pleitos.

LAS PROFESIONES FEMENINAS: CAUSAS Y DINÁMICAS 

Los patronos tenían el derecho de presentación de nuevas religiosas y superioras 
y, tras su elección por parte de las comunidades, las ratificaban acogiéndose a la 
ley primera del título XV de las Partidas. Así lo ilustran Garcilaso II de la Vega y su 
esposa, Leonor Cornado en Santa Clara de Castrojeriz (1341 y 1355). No obstante, 
las autoridades eclesiásticas trataron de evitar que el poder laico se inmiscuyera 
en las elecciones como ocurrió en Santa Clara de Carrión: a consecuencia de 
las frecuentes intervenciones de la I condesa de Castañeda, el papa prohibió a 
la comunidad recibir monjas sin licencia del provincial o del visitador (1444). La 
capacidad económica de los patronos influyó en el tamaño de las comunidades, 
ya que podían mantener a un mayor número de religiosas como ocurrió con las 
clarisas de Medina de Pomar y Palencia, bajo la tutela de importantes linajes como 
los Velasco y Enríquez, albergando, entre la treintena hasta más de medio centenar. 
Otros cobijaron comunidades más pequeñas como las clarisas de Castrojeriz y 
Carrión, pudiendo ser voluntad de sus fundadores tener una comunidad más 
pequeña3.

3.   Las abreviaturas empleadas son: ACSES = Archivo del Convento de San Esteban de Salamanca; AGS = Archivo 
General de Simancas; AHN = Archivo Histórico Nacional; AHNOB = Archivo de la Nobleza; AMSST = Archivo del 
Monasterio de Sancti Spiritus de Toro; ASDRT = Archivo de Santo Domingo el Real de Toledo; ASCCC = Archivo de 
Santa Clara de Carrión de los Condes; ASCT = Archivo de Santa Clara de Tordesillas; RAH = Real Academia de la 
Historia; T = Testamento; Co = Codicilo. Garcilaso II de la Vega ordenó que no se recibiera a ninguna monja en Santa 
Clara de Castrojeriz sin su consentimiento y sin licencia de la abadesa (1341), ratificado años después por su esposa 
Leonor de Cornado, quien aumentó la comunidad de 20 a 30 monjas (1355). Inocencio VI, a petición de Elvira Álvarez, 
ordenó al obispo de Burgos que determinase si las rentas de Santa Clara de Medina de Pomar permitían mantener a 
50 religiosas (1354); más de un siglo después Paulo II encargó lo mismo, en este caso reduciendo el cupo a 40 monjas 



748

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

A diferencia de lo que señalamos para las profesiones masculinas en otro tra-
bajo anterior, entre los poderosos fue habitual fomentar la entrada en religión de 
las damas con la donación de dinero para ayudar a su dote. Otras veces se trató 
de fomentar la profesión de mujeres del linaje, como Sancha de Rojas, fundadora 
de las clarisas de Castil de Lences, quien no sólo incentivó la profesión de damas 
de su familia, sino que obligó a que siempre hubiese una monja de su linaje en el 
monasterio para que a su vez enseñara a otra y se perpetuasen (1385). Se ayudó a 
la entrada en religión de parientes, normalmente dando a escoger el destino de 
la donación entre la opción religiosa o contraer matrimonio, excepto en algunos 
casos en que ésta iba dirigida exclusivamente a la primera opción. Los nobles tra-
taron de cumplir el cupo de religiosas de un monasterio, a veces de su fundación o 
patronato, para lo que financiaron la profesión de ciertas personas u ordenaron al 
monasterio la recepción de miembros de su familia sin cobrar derechos de dote4.

Las causas de las profesiones femeninas fueron variadas. Entre ellas se encuentran 
las derivadas de situaciones familiares, siendo la más habitual la viudez, como 
ejemplifica Juana de Vitoria, quien entró en Herce al fallecer su marido, el 
ballestero del rey, Martín Ortiz (c. 1313). Otro de los motivos fue la cancelación de 
un matrimonio, como el de Leonor de Velasco con el príncipe de Viana, ingresando 
la primera en Santa Clara de Medina de Pomar (1458). En otros casos, la entrada en 
algún monasterio tenía que ver con la imposibilidad de tener descendencia como 
ocurrió a María Manrique, esposa del señor de Fuentidueña, Rodrigo de Castañeda, 
quien entró en Santa Clara de Astudillo por ser estéril (c. 1452). La bastardía llevó a 
otras mujeres a buscar una salida en la vida religiosa, que les permitiera mantener 
su estatus e, incluso, aumentarlo. Margarita Alfonso era monja en las Dueñas de 

(1464). Juana de Mendoza, esposa del I almirante, mandó que hubiese 40 religiosas en Santa Clara de Palencia y que 
no se recibiesen más hasta que falleciera alguna (1431). El número de monjas de Santa Clara de Carrión fue fijado en 25 
por Sancho de Canales, visitador de la congregación de Tordesillas, por hallarse la comunidad empobrecida al superar 
dicho cupo (1444), en Stöber, Karen, Late Medieval Monasteries and Their Patrons: England and Wales, c. 1300-1540, 
Woodbridge, The Boydell Press, 2007, pp. 66 y 93-99; Tabla, 12/II/1363; 1402-1411; Ayerbe Iríbar, M.ª Rosa: Catálogo 
documental del archivo del monasterio de Santa Clara. Medina de Pomar (Burgos) (1313-1968), Medina de Pomar, Monasterio 
de Santa Clara, 2000, Pergs. 25 y 42; Castro, de Manuel: El Real Monasterio de Santa Clara de Palencia II. Apéndice 
documental, Palencia, Diputación Provincial, 1983, nº 5; AHNOB, Osuna, C. 1953, D. 1; ASCCC, Legajo VII, número 565.

4.   Por lo que respecta al fomento de las profesiones, Leonor Enríquez ayudó a dos mujeres (1383); Juan Sánchez 
de Meneses a su hija Teresa (1402); Inés Gutiérrez de Haro, señora de Los Molares, a Violante, hija de su esposo Suero 
Vázquez de Moscoso (1426); Lorenzo Suárez de Figueroa a María, madre de su hijo (1409); Diego de Rojas, señor de 
Poza, a sus hijas María y Juana (1464). En otros casos los familiares ordenaron el ingreso de alguna mujer en una comu-
nidad: Rodrigo Álvarez Osorio mandó que su hija Isabel ingresase en Santa Clara de Villalobos (1380); Diego González 
de Avellaneda a su hija Constanza (1407); Marta de Orellana, señora de Fuente del Sapo, a su nieta María, en Santo 
Domingo el Real de Toledo, por decisión de sus padres (1454); Gome Rodríguez de Rojas a su hija Elvira en Santa 
Clara de Burgos (1475); Hernando de Monroy a su hija Inés. En cuanto al fomento de profesiones en un determinado 
monasterio, Inés de la Cerda, señora de Villalobos, mandó dinero a ciertas mujeres para tomar el hábito en Santa Clara 
de Villalobos (1354); Juan Gaitán, portero mayor en el reino de Toledo, ordenó que si alguna mujer de su linaje hasta la 
cuarta generación quisiese ser monja en Santa Clara de Toledo, la recibiesen sin dote et de le dar logar de onrra segund 
su estado (1401); el regidor de Toledo, Fernando Niño dotó la profesión en Santa Úrsula de Toledo de la criada de su 
mujer y de su tía, Mencía de Pampliega (1437), en Tabla, t. 1354; t. 6/VI/1383; t. 30/X/1385; 1401; t. 1402; t. 28/II/1407; 
co. 16/V/1409; t. 1426; t. 1437; t. 8/IV/1454; t. 1464; co. 2/III/1475; Prieto Sayagués, Juan A.: «La profesión de las élites 
castellanas en los monasterios y conventos durante la Baja Edad Media», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III: Historia 
Medieval, 33 (2020), pp. 521-556.



749ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Zamora por ser hija de un clérigo (1367). Pese a que Isabel y Leonor eran hijas 
legítimas de Juan Pacheco, las tuvo fuera del matrimonio y se hicieron religiosas. 
En Herce, la profesión de mujeres de la baja nobleza tenía que ver con el vasallaje 
o los servicios de su familia al linaje que tenía el patronato del monasterio; así se 
explica la entrada en religión de varias mujeres de la familia Andosilla durante la 
primera mitad del siglo XIV cuando los Haro eran patrones del cenobio y a mediados 
de la siguiente centuria con las monjas del linaje Vidaurreta, vasallo de los Ramírez 
de Arellano, sus nuevos patrones. En varias profesas de Gradefes se observan sus 
lazos de parentesco con los obispos o canónigos de León. Juanita, hija Lope López 
de Madrid, debía ingresar en Santa Clara de Alcocer cuando cumpliese los 10 años 
de edad, por haberlo prometido su padre durante el embarazo de su mujer (1414)5.

Otro de los motivos de algunas profesiones fueron los reajustes patrimoniales. 
Si las tomas de hábito masculinas se intentaron evitar para que un varón asumiese 
la herencia del mayorazgo, en el caso de las mujeres ocurrió lo contrario: muchas se 
hicieron religiosas por la presión familiar. El objetivo era la renuncia a su herencia 
en beneficio de algún hermano para que éste asumiese el liderazgo del mayorazgo 
principal o de alguna hermana, cuando ésta había contraído matrimonio con 
algún personaje de cierta entidad. María de Albornoz ingresó en Santa Clara de 
Guadalajara ante la esterilidad de su marido, el maestre de Calatrava, aunque puede 
que tras ello estuvieran intereses familiares ya que, al hacerse religiosa, la dama 
renunció al condado de Cangas y Tineo y a su derecho al marquesado (1406). Estos 
reajustes se aprecian claramente en Inés Niño, monja en Santa Clara de Valladolid, 
quien renunció a la villa de Cigales en favor de su hermana María a cambio de 
un juro para el monasterio (1453) y a la parte que le correspondía del condado de 
Buelna que pasó al cenobio; esta última fue vendida años después al conde de 
Castañeda, Juan Manrique (1460). Algo similar ocurrió con Juana Portocarrero, 
quien ingresó en Santa Clara de Palencia tras renunciar a Moguer y a la mitad de 
las alcaicerías de Sevilla en su hermana María, esposa de Juan Pacheco (1442-1444). 
Constatamos algún litigio surgido de estas situaciones como ocurrió con Inés y 
María de Sosa, priora y monja de Sancti Spiritus de Toro, respectivamente, quienes 

5.   Otras mujeres que se hicieron religiosas tras enviudar fueron Teresa de Villalobos quien ingresó en las Huelgas de 
Burgos (c. 1343); Beatriz Fernández Pecha en Santa Clara de Guadalajara (c. 1358); Sancha Díaz en San Clemente de Toledo 
(c. 1373); Constanza González en San Pedro de las Dueñas de Toledo (1376); Mayor Fernández Pecha en Santa Clara de 
Tordesillas (1384); Berenguela Álvarez de Toral en Santa Clara de Astorga (1387); María Fernández Coronel en Santa Clara 
de Sevilla (c. 1394); Juana Martínez de Guevara en San Clemente de Sevilla (c. 1390); Teresa de Ayala en Santo Domingo el 
Real de Toledo (c. 1392); Mencía Sarmiento en Santa Clara de Medina de Pomar (c. 1405); Leonor Ponce en Sancti Spiritus 
de Toro (c. 1417); Elvira Sánchez de Villodre en Sancti Spiritus de Alcaraz (c. 1419); Sancha Fernández de Lezana en Herce 
(c. 1439); Juana Gutiérrez de Cisneros en Santa María la Real de Medina del Campo (c. 1441); Teresa Manrique y Zúñiga en 
San Salvador de Palacios de Benaver (c. 1305), en Prieto Sayagués, Juan A.: «El mecenazgo femenino en los monasterios 
y conventos de Castilla (1350-1474): poder y espiritualidad», en García-Fernández, Miguel y Cernadas Martínez, Silvia 
(coords.), Regina Iberiae. El poder regio femenino en los reinos medievales peninsulares, Santiago de Compostela, Universidad 
de Santiago de Compostela, 2015, pp. 199-202; Tabla, c. 1305; c. 1313; c. 1343 (c); 1343; 1346; antes de 1358 y 1396; 1367; c. 
1373 y 1395; 4/VI/1376; 27/III/1384; c. 1387-1394; década de los ’90 del s. XIV y c. 1450-1469; c. 1394; 11/I/1405-1452; t. 1414; 
1422-1474; 19/XI/1439; t. 31/III/1441; 2ª mitad del s. XV (c; d); c. 1452-1468; 1458-1471.



750

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

renunciaron su derecho en las tercias de Toro a favor de su hermano Diego López 
Portocarrero, tras un pleito (1450). La situación contraria ocurrió con Berenguela 
Álvarez de Toral, viuda de Juan Gutiérrez de Barrientos y monja de Santa Clara de 
Astorga, quien hizo varias donaciones al cenobio y lo dejó como heredero universal 
(1392), siendo aceptada la decisión por su hija Inés Álvarez (1394)6. 

Pese a las situaciones desfavorables de muchos de los casos señalados, las mujeres 
que tomaron el hábito tuvieron un papel muy activo en sus comunidades. Estas 
podían profesar cerca de los dominios familiares o lejos, atraídas por la fama de algún 
monasterio. Otra de las causas para tomar la vida religiosa fue el aumento del importe 
de las dotes matrimoniales en la segunda mitad del siglo XV, siendo inferiores las 
cantidades destinadas para profesar, como ejemplifica Inés de Monroy, a quien su 
padre Hernando mandó 600 000 maravedís para casar y, si hiciese vida religiosa, 
redujo la cantidad a 200 000. Para la baja nobleza ingresar en un cenobio suponía 
una forma de ascenso al vincularse con las élites de poder. Hasta el primer tercio 
del siglo XIV los poderosos contaron con el cargo de la señora en los monasterios 
cistercienses para controlar su vida interna; habitualmente fue ejercido por mujeres 
pertenecientes al linaje de los patronos, mientras que el resto de monjas eran de una 
nobleza de menor extracción, vinculadas a las anteriores por lazos de vasallaje. Por 
tanto, en los monasterios se conservó la jerarquía de la sociedad, disfrutando las 
religiosas de extracción alta de privilegios que no tenían el resto de sus compañeras, 
incluso contrarios a las reglas, como señalaremos posteriormente7.

Otra situación habitual fueron los traslados de religiosas de un monasterio a 
otro. María Fernández Coronel pasó de Santa Clara a Santa Inés de Sevilla, tras 
patrocinar esta última fundación (c. 1394). En ocasiones fueron los problemas en 
un lugar lo que movieron a las religiosas a abandonar un cenobio como Teresa, 
hija de Pedro de Cartagena, quien fue trasladada desde Santa Clara de Burgos a 

6.   Otras monjas que renunciaron a sus bienes en algún familiar fueron Sancha Gutiérrez y su hermana Juana 
Fernández, abadesa y monja de Santa Clara de Reinoso, respectivamente (1339). Isabel Rodríguez de la Carrera, abadesa 
de Santa Clara de Astorga (1437). Sancha Carrillo, monja de Santo Domingo el Real de Toledo. Sancha Fernández de 
Lezana, al profesar en Herce (1439). María de Melo, monja de Sancti Spiritus de Toro (1447). Aldonza Manrique, abadesa 
de Calabazanos (1452). Leonor de Sosa, monja en Sancti Spiritus de Toro (1453). Inés Alfonso de Ayala, Mari Ramírez 
de Guzmán y Mariquita Téllez, monjas de Santo Domingo el Real de Toledo (1455). Mencía y María Manuel, monjas de 
Santa Clara de Tordesillas (1463), en Tabla, 4/I/1339; c. 1387-1394; 1/VIII/1392 y 1437; c. 1406; c. 1426-1477; 1er tercio del s. 
XV (a); 1438 y c. 1443-1461; 19/XI/1439; c. 1442-1444; 24/IX/1447; c. 1452-1468; 3/II/1453; 12/IV/1455; c. 1455; c. 1463-1464.

7.   Los nobles trataron que los monasterios no pudieran solicitar las legítimas de las profesas, sino que se con-
formasen con las dotes. Las señoras tenían mayor poder que las abadesas, siendo una especie de encomenderas con 
gran capacidad de decisión en la gestión patrimonial, protegiendo a la comunidad y sus bienes, en Diago Hernando, 
Máximo: «El factor religioso en la actividad política y social de los linajes de la alta nobleza en la region soriana a fines de 
la Edad Media», Hispania Sacra, LXIII 127, (2011), pp. 10-15; Beceiro Pita, Isabel: «La nobleza y las órdenes mendicantes 
en Castilla (1350-1530)», en Beceiro Pita, Isabel (dir.), Poder, piedad y devoción. Castilla y su entorno. Siglos XII-XV, Madrid, 
Sílex, 2014, pp. 336-337; Graña Cid, M.ª del Mar: «Una tentativa frustrada de autonomía religiosa femenina: las terciarias 
franciscanas de Andalucía (siglos XV-XVI)», en López Beltrán, M.ª Teresa (coord.), Las mujeres en Andalucía. Actas del 
2º Encuentro Interdisciplinar de Estudios de la Mujer en Andalucía. Tomo II, Málaga, Servicio de Publicaciones Diputación 
Provincial de Málaga, 1993, p. 165; Rodríguez Guillén, Santiago: El monasterio de Santa María la Real de Tordesillas 
(1363-1509), (Tesis Doctoral), Universidad de Alcalá de Henares, 2010, p. 419; Baury, Ghilslain: Les religieuses de Castille. 
Patronage aristocratique et ordre cistercien XIIe-XIIIe siècles, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2012, pp. 45-47 y 72.



751ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

un monasterio cisterciense por el mal ambiente que había en el primero como 
consecuencia de los primeros estatutos de limpieza de sangre contra los conversos 
promulgados tras la revuelta toledana (c. 1449). En el caso de Aldonza y María 
Manrique, pasaron de Santa Clara de Astudillo a Calabazanos con ocasion de la guerra 
entre el señor Juan de Tovar e el alcayde del castillo del dicho su lugar de Astudillo (c. 
1452-1468). Otros cambios de monasterio tuvieron como telón de fondo la reforma, 
como el de Isabel Manuel de Santa Clara de Zafra a Santa Inés de Sevilla (c. 1475)8.

En definitiva, la entrada en religión en la Baja Edad Media estuvo relacionada con 
cuestiones políticas, socioeconómicas, religiosas y devocionales. Entre las causas 
variadas de las profesiones, la tónica general fue el fomento de las femeninas entre 
los distintos grupos de poder, al contrario de lo que ocurrió con las masculinas.

RELIGIOSAS DE LOS DISTINTOS GRUPOS DE PODER

LAS PROFESIONES DE LA ALTA NOBLEZA

Un gran número de damas ingresaron en monasterios. La mayoría de los 
principales linajes castellanos no escogieron un único monasterio para la profesión 
de sus familiares, sino varios, a veces coincidentes con las ramas de los mismos y 
sus panteones. Los Mendoza fueron el linaje cuyas mujeres tuvieron su presencia 
en un mayor número de conventos destacando los cistercienses de Vileña, las 
Huelgas de Burgos, San Clemente de Sevilla, el benedictino de Buenafuente del 
Sistal, los de dominicas de Toledo y Madrid y los de clarisas de Palencia, Tordesillas, 
Castil de Lences, Vitoria y Guadalajara. Este último fue el elegido para la rama 
principal de los Mendoza y donde mayor número de profesas se constata9. 

Las mujeres del linaje Manuel entraron en religión en monasterios de Valladolid 
y su entorno –las Huelgas, San Quirce, Santa María la Real de Medina del Campo 
y Santa Clara de Tordesillas–, en la zona burgalesa –Caleruega y Tórtoles de 
Esgueva–, Toledo –San Clemente y Santo Domingo el Real– y las Dueñas de 

8.   María de Torres profesó en Santa Clara de Salamanca a finales del siglo XIII de donde pasó al convento de 
Toro; Teresa Fernández, hija de María Fernández Coronel, fue monja en Santa Clara de Toro, pasando al monasterio 
de Guadalajara fundado con la participación de su madre (c. 1309); María Gómez de Sotomayor profesó en las Huelgas 
de Burgos y San Clemente de Sevilla (c. 1316 y 1323) y Leonor Rodríguez Barba, al contrario (c. 1362-1393); Constanza 
López de Haro pasó de Caleruega de Lequeito a San Juan de Quejana (c. 1378); Aldonza Manuel ingresó en Santa María 
la Real de Medina del Campo pasando a las Dueñas de Salamanca (c. 1419); Constanza Manuel entró en Caleruega, 
pasando después al monasterio de Tórtoles de Esgueva ante la orden del obispo de Burgos (1466 y 1468); Leonor Núñez 
profesó en Caleruega y Santo Domingo el Real de Toledo, en Tabla, finales del s. XIII (b); c. 1309; c. 1316 y 1323; c. 1362 
(a); 1362-1363 y 1376-1393; c. 1378; c. 1419 (a); c. 1394; mediados del s. XV (a); 2ª mitad del s. XV (b); c. 1449; c. 1452-1468; 
c. 1466 y 1468; c 1475.

9.   Tabla, finales del s. XIII y 1289; 1ª mitad del s. XIV (d); c. 1384 (a); c. 1387-1409; c. 1405 (a); t. 1409; c. 1410 (c); c. 
1453 (a); co. 5/VI/1455; 1455-1477; c. 1458 (a); c. 1464; finales del s. XV (a, b).



752

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Salamanca10. Las Manrique tuvieron presencia en Santo Domingo el Real de 
Toledo, San Salvador de Palacios de Benaver y, sobre todo, en los monasterios 
de clarisas de Astudillo, Calabazanos y Carrión11. Otros linajes que se decantaron 
por las clarisas fueron los Carrillo, Enríquez y Figueroa. Los primeros escogieron 
los monasterios de Alcocer, Toledo, Valladolid y Tordesillas y varios monasterios 
de Toledo: San Clemente, San Pedro de las Dueñas y Santo Domingo el Real. 
Las Enríquez lo hicieron en Santa Clara de Toledo y, sobre todo, en Santa Clara 
de Palencia, habiendo alguna profesa en San Juan de Quejana, y las Figueroa, en 
las clarisas de Guadalajara, Zafra y Sevilla, además de en Santo Domingo el Real 
de Toledo12. En el siglo XV, con la priora Constanza de Castilla, se produjo una 
aristocratización progresiva de Santo Domingo el Real de Madrid, dando entrada 
a muchas mujeres del linaje Castilla y de otras familias como los Villena, Luna, 
Mendoza, Andrade, Rocabertina y Orellana13.

Pese a que la característica principal en las profesiones de las mujeres de la alta 
nobleza fue la dispersión en un gran número de monasterios por familia, hubo 
algunos linajes que concentraron las profesiones en uno o dos. Las Velasco y otras 
mujeres ligadas a este por lazos matrimoniales, como las Sarmiento, profesaron 
en Santa Clara de Medina de Pomar, las Portocarrero en Santo Domingo el Real 
de Madrid y Sancti Spiritus de Toro y las Pecha en Santa Clara de Guadalajara y 
Tordesillas. Algunos linajes introdujeron a sus parientes en los monasterios de 
su fundación: además de los ejemplos ya señalados, como Santa Clara de Medina 
de Pomar y los Velasco y Calabazanos y los Manrique, una vez que falleció María 
Fernández Coronel (1309) quedó como abadesa de Santa Clara de Guadalajara 
su hija Teresa, proveniente del convento de Toro y, tras ella, otras damas de la 
familia; lo mismo ocurrió cuando el linaje pasó a Sevilla, con la profesión de María 
Coronel en su fundación de Santa Inés (c. 1394), Marquesa González, abadesa de 
Buenafuente del Sistal (c. 1280) era hija del III señor de Molina y de Sancha Gómez, 
fundadora del monasterio, y María de Benavides monja en Portaceli del Zarzoso 
era sobrina de su fundador, Gómez de Benavides (c. 1468). En ocasiones entraron 
a profesar las propias fundadoras como Leonor de Alburquerque en Santa María 
la Real de Medina del Campo (c. 1418-1435) y Elvira de Villodre en Sancti Spiritus 
de Alcaraz (c. 1419)14.

10.   Tabla, 1366-1395; c. 1401 (b); c. 1419 (a); 2ª mitad del s. XV (o, p); c. 1463-1464; c. 1466 y 1468; c. 1469 (e).
11.   Tabla, c. 1305; c. 1410 (g); mediados del s. XV (a); c. 1451; c. 1452-1468; c. 1454 (b); 22/X/1473; antes de 1474; 

finales del s. XV (c); finales del s. XV-comienzos del s. XVI (b); principios del s. XVI; c. 1507.
12.   Tabla, finales del s. XIII-comienzos del s. XIV (c); finales del s. XIV o comienzos del s. XV; c. 1372 y 1375; 1er tercio 

del s. XV (b); c. 1410 (e); c. 1426 (a, b); 1432; c. 1436 (a); c. 1438; c. 1442-1444; mediados del s. XV (e, f); 2ª mitad del s. XV 
(k, l); co. 22/IX/1459; c. 1461; c. 1463; t. 1464 (b); t. 1473; c. 1437 y 1464; c. 1471 (b).

13.   Profesaron Isabel (1468) y Teresa García de Orellana, hijas del II señor de Orellana la Nueva (1464 y 1471), en 
Romero Fernández-Pacheco, Juan R.: Santo Domingo el Real de Madrid. Ordenación económica de un señorío conventual 
durante la Baja Edad Media (1219-1530), Salamanca, San Esteban, 2008, p. 112; Tabla, 16/X/1433 y 22/VII/1468; c. 1464 y 1471.

14.   Tabla, c. 1356-1401; c. 1354; antes de 1358 y 1396; 27/III/1384; c. 1394; 11/I/1405-1452; 1411-29/XII/1424; c. 1418-
1435; c. 1426-1477; c. 1447-1451; c. 1450 (b); 2ª mitad del s. XV (h, i); c. 1458-1471; c. 1459; co. de 1468; t. de 1471 (d); c. 1507. 



753ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Algunas damas pertenecientes a la nobleza vieja en los primeros estadios 
de la Baja Edad Media continuaron la tradición plenomedieval e ingresaron en 
monasterios cistercienses. Varias mujeres de los Haro profesaron en Cañas, hasta 
que la familia cayó en desgracia y la monarquía tomó el control del monasterio 
imponiendo su propia abadesa y señora (c. 1322), y en las Huelgas de Burgos, donde 
fue abadesa Berenguela López de Haro (c. 1290). Sin embargo, desde mediados del 
siglo XIV las damas del linaje sucumbieron a las nuevas modas y profesaron en 
monasterios mendicantes, como San Juan de Quejana y Santa Clara de Villafrechós15. 
Las Rojas profesaron en Vileña, Renuzo, las Huelgas de Burgos y Valladolid, Santo 
Domingo el Real de Madrid y San Clemente de Sevilla16. El monasterio de Herce 
estuvo ininterrumpidamente gobernado por mujeres del linaje Arellano durante 
toda la segunda mitad del siglo XV y la primera mitad del XVI, como Leonor de 
Arellano, hermana del I conde de Aguilar y de Constanza de Arellano, monja en 
Santa Clara de Tordesillas17. 

En algunos de los anteriores y en otros linajes se aprecia la transición de profesar 
en monasterios cistercienses a los de clarisas y, en menor medida, a los de dominicas. 
Los Guzmán tuvieron religiosas de la familia en las Huelgas de Burgos, Barrios de 
Avia –dependiente de las Huelgas de Burgos–, Carrizo, San Clemente de Toledo, 
Otero de las Dueñas, Santa Clara de Villafrechós, Camesa, Santa Clara de Aguilar, 
Santo Domingo el Real de Toledo, Santa Clara de Zafra y Santa Inés de Sevilla18. 
Las Estúñiga-Leiva profesaron en Cañas, las Huelgas de Burgos, Vileña, Santa 
María de Gracia de Madrigal, Portaceli del Zarzoso y Santa Clara de Amusco19. 
Las Ayala prefirieron monasterios de dominicas, como su fundación de San Juan 
de Quejana, Santo Domingo el Real de Toledo y Caleruega, con algún ejemplo 
que escogió San Clemente de Toledo en fecha temprana20. Las Osorio lo hicieron 
en las Huelgas de Valladolid, Santa Clara de Villalobos y Sancti Spiritus de Toro21. 

Por tanto, en cuanto a las damas de este estamento hubo dos tendencias: la 
profesión en uno o dos monasterios del linaje o la dispersión. Algunas de ellas 
lo hicieron en los de su fundación o en los patrocinados por algún miembro de 

15.   Tabla, c. 1265-1285; c. 1287-1288; c. 1288-1295; c. 1289-1291; c. 1290; c. 1294-1295; c. 1302-1305; c. 1378; c. 1448 
(a); Baury: Op. cit., pp. 61-63.

16.   Tabla, c. 1246 y 1291; c. 1263-1295; 1ª mitad del s. XIV (e, f); t. 1315; antes de 1329; c. 1331 (b); c. 1336-1351; c. 1342; 
mediados del s. XIV (b); c. 1397 (a); c. 1439; t. 9/IV/1464.

17.   Tabla, c. 1466-1501.
18.   Tabla, c. 1291 (a); c. 1300; 25/XI/1313 y 16/VIII/1326; 1380; 1er tercio del s. XV (a); 1404 (a); c. 1410 (f); c. 1436 (b, 

c); t. 1436; c. 1443 (b); c. 1446 (a, e); c. 1447; c. 1448-1454; 12/IV/1455; c. 1475.
19.   Tabla, t. 1293; 1ª mitad del s. XIV (c); c. 1380 (b); c. 1397-1411; c. 1416; c. 1453 (a); c. 1455 (a); t. 29/VI/1467.
20.   Tabla, principios del s. XIV; 7/X/1322; c. 1353-c.1373; 9/XI/1411; c. 1445-1446 y 23/VII/1453; 2ª mitad del s. XV 

(b, f); c. 1457; c. 1466.
21.   Inés Álvarez Osorio profesó en las Huelgas de Valladolid (c. 1401). En San Miguel de las Dueñas fue abadesa 

Urraca Osorio (c. 1474). En Santa Clara de Villalobos fueron abadesas una hija de los fundadores, Fernán Rodríguez 
Osorio y su mujer, Inés de la Cerda; Inés de la Cerda (c. 1430) y una hija de Rodrigo Álvarez Osorio de nombre Isabel. 
En Sancti Spiritus de Toro ingresó Leonor Ponce, prima del II señor de Villalobos y Castroverde, Juan Álvarez Osorio, 
(c. 1417), en Tabla, 2ª mitad del s. XIV (c); t. 4/IX/1380 y 1430; c. 1401 (c); antes de 1417; c. 1474.



754

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

la familia, observándose la transición durante el siglo XIV de los monasterios 
tradicionales a los de las nuevas órdenes, particularmente de clarisas.

Las oligarquías urbanas y la baja nobleza regional: las profesiones en los 
monasterios de sus lugares de residencia

Una vez más, fueron las mujeres de las élites urbanas las que solían ingresar 
en monasterios, tanto en Europa como en Castilla22. Por lo que respecta al grupo 
de letrados, representados por bachilleres, doctores y notarios, sus familiares 
ingresaron en cenobios donde ejercían sus cargos. Varios monasterios de clarisas 
dieron cobertura a mujeres de la baja nobleza, algunas de las cuales llegaron a ser 
sus abadesas. Entre ellos, destacó Santa Clara de Tordesillas, cenobio que atrajo 
a mujeres de linajes de lugares distantes entre sí, por su fama. En el resto de 
monasterios de clarisas, solían profesar mujeres de la baja nobleza de los lugares 
cercanos quienes, en menor medida, ingresaron en cenobios de dominicas, 
cistercienses y benedictinas23. 

22.   En Francia, en los cincuenta primeros años de existencia del monasterio de clarisas de Lorena, la mitad de 
las damas provenían de la burguesía y en el siglo XIV el 75%. El monasterio de dominicas observante de San Domenico 
de Pisa estuvo integrado por mujeres del patriciado que había desempeñado cargos en la urbe, hijas de letrados como 
profesores, jueces, doctores o notarios y monjas de clase media, familia de artesanos o comerciantes. En las áreas inglesas 
de Irlanda las religiosas solían ser familia de jueces, alcaldes y miembros prominentes de familias locales; algunos de sus 
apellidos se repiten en varias generaciones en los conventos, sobre todo en la zona gaélica. En el monasterio de clarisas 
de Londres, hubo mayor proporción de damas de la alta burguesía, ya que la aristocracia y la familia real se decantaron 
por el convento dominico de Aldgate; también profesaron familiares del patriciado, teniendo una mayor representación 
de mujeres ligadas a los cargos concejiles que en los monasterios masculinos, en Duval, Sylvie: «Mulieres religiosae and 
sórores clausae: the dominican observant movement and the diffusion of strict enclosure in Italy from the thirteenth to 
the sixteenth century», en Fraeters, Veerle y Gier, Imke de (eds.), Mulieres Religiosae. Shaping Female Spiritual Authority 
in the Medieval and Early Modern Periods, Turnhout, Brepols, 2014, pp. 193-218; Parisse, Michel: La Lorraine Monastique, 
Nancy, Service des Publications Université de Nancy II, 1981, p. 115; Hall, Dianne: Women and the Church in medieval 
Ireland (c. 1140-1540), Dublín, Four Courts Press, 2003, pp. 176-178 y 187-188; Röhrkasten: Op. cit., pp. 127-134 y 403.

23.   En los monasterios de clarisas profesaron damas de diversas familias. En el Tordesillas, las Almarza, Cardona, 
Escalante, Santa Cruz, Niño, Barrionuevo y Torres; en Bernardino de Cuenca de Campos, las Guevara; en Astorga las 
Toral, de la Carrera, Mendaña y Bazán, algunas de ellas, familiares de escuderos; en Carrión ingresaron mujeres de la 
nobleza local o regional con apellidos como Corral, Vaíllo, Cervatos, Angulo, Ortega y Escobar y familias de escribanos; 
en Salamanca ingresaron familiares de doctores y mujeres de las familias Torres, Godínez-Limógenes, Monroy –quienes 
también tuvieron presencia en Santa Isabel– y otras religiosas precedidas del calificativo doña; en Villalobos las Patina, 
en Villafrechós las Vozmediano, en Burgos las Cartagena (c. 1449), en Medina de Pomar las Hermosilla (c. 1374), en 
Toledo las Fonseca, en Segovia las Tejeda (c. 1459), en Murcia las de la Cerda y Fajardo, en Toro las de la Torre y Deza, 
en Valladolid las Niño, en Madrid las Moya, Núñez, Díaz de Godoy y Caravantes. En lo referente a las dominicas, en 
Salamanca profesaron las Ovalle (c. 1458-1464); en Zamora familiares de regidores y las Torquemada; en Toro las Deza, 
Merlo-Ulloa, Tavera, familiares de personajes pudientes como Domingo Simón y parientes de bachilleres; en Toledo 
las Torquemada; en Caleruega de Lequeitio mujeres de varios linajes de la villa como Arteita, Ceranga, Ocamica, 
Olea, Arriaga, de la Plaza y Zubiaur (c. 1427). Entre las que profesaron en monasterios cistercienses, en San Quirce de 
Valladolid lo hicieron parientes de doctores y las Ovalle; en la Huelgas de Valladolid, las Aguayo, Manzanedo, Alfonso, 
Encinas, Contreras y Castillo; en Cañas las Aliendano, Torres, Zuñeda y Bujedo (c. 1291); en las Huelgas de Burgos las 
Guillén, Villegas, Sandoval, Fuente Almejir y Herrera; en Villamayor de Candemuñó, las Alfonso. En el monasterio de 
benedectinas de San Pedro de las Dueñas ingresaron parientes de caballeros; en Carbajal las Vozmediano y en San 
Benito de Talavera una sobrina de la señora de la Fuente del Sapo, en Tabla, c. 1291 (b); t. 5/VII/1306; t. 10/X/1310; c. 
1323; c. 1332; c. 1345 (b); c. 1355-1374; 2/XII/1357; c. 1368-1397; 19/V/1373; 3/XI/1374; c. 19/VII/1379-1397; c. 1387-1392; c. 1387 
(c); c. 1390; 1/VIII/1392 y 1437; c. 1393 y 1433; c. 1397 (b); s. XV (a); 4/XII/1401; c. 1402-1427; t. 1405; t. 3/V/1411 y co. 30/
VI/1411; c. 1415-1422; c. 1418; antes de 1419; 5/XII/1419; 1/VI/1420; 12/VI/1424; t. 1427-1437; c. 1435; 1429 y 4/VIII/1444; 
c. 1438 y c. 1443-1461; c. 1439 y 1461; c. 1448 (b, c); c. 1449; t.1450; 5/IX/1450; c. 1455 (c); 29/XII/1457; c. 1458 (b); c. 1458-
1464; c. 1459; c. 1460-1480; 27/XI/1462; c. 1463-1472; t, 1464; 8/IV/1468-1470; c. 1469 (d); t. 1471; 14/XI/1471; c. 1472; 
21/V/1473; García Fernández, Ernesto: «Dominicos y franciscanos en el País Vasco (siglos XIII-XV)», VI Semana de 
Estudios Medievales de Nájera, Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 1996, p. 221.



755ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Como ejemplo de gran ciudad, donde las oligarquías tuvieron un gran peso, 
exponemos el caso de Toledo. Algunas mujeres entraron como religiosas en el 
monasterio cisterciense de Santo Domingo el Antiguo. Otras lo hicieron en Santa 
Clara, como las mujeres de la familia Alfonso, y en Santo Domingo el Real, con 
un predominio de los Téllez- Palomeque, alcaldes de la ciudad entre el último 
tercio del siglo XIV y el primero del siglo XV. Junto a esta familia encontramos a 
religiosas de otros linajes, como los Meneses, Salcedo, Ayala, Silva, Saavedra y Solier. 
Otras familiares de alcaldes de Toledo profesaron en San Clemente desde fecha 
temprana, junto a numerosas mujeres de la familia Cervatos y, en menor medida, 
de los Vargas y Roelas. Las Gudiel entraron en religión en monasterios como San 
Clemente, Santa Úrsula y Santo Domingo el Real de Toledo. La hermana de María 
García de Toledo, priora y fundadora de las jerónimas de San Pablo de Toledo, 
e hija de Diego García de Toledo, fue priora en San Pedro de las Dueñas (1352)24. 

En resumen, las oligarquías profesaron en monasterios ubicados en sus ciudades 
y villas de residencia, con una preferencia clara por los de clarisas, seguidos de los 
de dominicas y en mucho menor número cistercienses y benedictinas. Sin embargo, 
como se aprecia en Toledo, lo más habitual fue ingresar en los monasterios de 
la urbe en función de los vínculos familiares de la profesa con un monasterio 
determinado.

PRIVILEGIOS Y DONACIONES CONCEDIDOS 
A LOS RELIGIOSOS Y RELIGIOSAS

PRIVILEGIOS: CRIADOS, POSESIÓN DE 
BIENES Y ABANDONO DE LA CLAUSURA 

La aristocratización de los claustros vino acompañada de una serie de privile-
gios de diferente género de los que disfrutaron algunas de las religiosas de la Baja 
Edad Media. Entre ellos se encuentran el tener criadas y personas a su servicio, 
la posesión de bienes y rentas y poseer palacios, casas o habitaciones separadas 
del resto de la comunidad.

Varias religiosas de extracción alta tuvieron criados como la I condesa de Haro, 
quien llevó a tres criadas cuando enviudó de Pedro Fernández de Velasco e ingresó 
en Santa Clara de Medina de Pomar (1471). La señora de Villalobos, Inés de la 
Cerda, hizo donaciones a Santa Clara de Villalobos a cambio de que proveyesen a la 

24.   Tabla, 13/X/1296; t. 1298; c. 1336; c. 1352 (a, b); 1368 y 1410; 10/I/1368; c. 1373 y 1395; c. 1375; c. 1375 y 1399; c. 
1383; c. 1387 (a, b); 16/X/1389; antes de 1396; c. 1396 (c, d); finales del s. XIV-comienzos del s. XV (b); c. 1404 (b); c. 1410 
(a, b, c, d, e, f, g, h); c. 1414 (a, b, c); c. 1437 (a, b, c); t. 1437; 9/II/1437; 2ª mitad del s. XV (a); co. 9/XI/1454; t. 1458; c. 
1460 (a, b, c, d); c. 1462-1472; c. 1469 (a, b, c).



756

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

monja Blanca de la Cerda de cuatro freilas suyas y para dos mujeres otras que esten 
con ella y que la sirvan (1354) y Berenguela Álvarez de Toral entregó varios bienes 
a su criada, la también monja de Santa Clara de Astorga, Leonor Gómez (1392)25.

Pese a que la pobreza fue uno de los votos para entrar a profesar, se permitía 
a las religiosas tener bienes comunitarios. Sin embargo, se constata a varias 
monjas que dispusieron y tuvieron poder sobre sus bienes propios, con licencia 
de los superiores. Varias religiosas de alta extracción de Santo Domingo el Real 
de Toledo, las Huelgas de Burgos, Santa Clara de Medina de Pomar, Vileña y 
Herce dispusieron de su patrimonio como Leonor Fernández Portocarrero, 
monja en Santo Domingo el Real de Madrid, quien era propietaria de las aldeas 
de Grajal, Laguna de Negrillos, Villalbarca y Villanueva de Campos, en León (c. 
1356-1401). Las religiosas también hicieron transacciones como compras, ventas 
y donaciones de casas, solares, heredades, ganado e, incluso, villas. En otros casos 
se cedía la administración de los bienes durante la vida de la profesa y tras su 
fallecimiento quedarían para la comunidad, aunque en ocasiones debían volver 
a la familia de la religiosa26.

Otros privilegios permitían a las profesas abandonar o reducir los márgenes 
de la clausura, como ejemplifica la priora de Santo Domingo el Real de Toledo, 
Marina Téllez, quien obtuvo licencia del provincial a petición de su hermano Juan 
García de Luzón, señor de Alcaudete, para hablar con él sin redera y sin cubrirse 
el rostro con velo (1397). Otras veces las religiosas salieron de la clausura sin 
obtener licencia: el capítulo general cisterciense encargó al abad de Bujedo que 
resolviese la situación irregular creada por la monja de las Huelgas de Burgos, 
Juana de Mendoza, quien vivía fuera de la comunidad (1453)27.

Las dotes para ingresar en una comunidad variaron de unas a otras religiosas. 
Estas podían consistir en la entrega de dinero en metálico, rentas perpetuas 
–dinero y cereales–, lugares en señorío, heredades, infraestructuras –molinos 
y aceñas– y ajuar y ornamentos litúrgicos. El dinero entregado por una dote 
varió desde los 300 maravedís hasta los 15 000 destinados por los padres de 
Francisca de Quiñones a su profesión en Santa Clara de Palencia y la mayor 

25.   Tabla, t. 1354; c. 1387-1394; t. 1471.
26.   Entre las religiosas que hicieron compras, de las profesas de Santa Clara de Medina de Pomar, se constata a 

Urraca López de Hermosilla (1374), María Sánchez de la Cerca (1380), Elvira Sánchez de Frías (1400), Elvira Rodríguez 
de Solórzano (1401), la abadesa Mencía Sarmiento (1405-1452) y Constanza Fernández de Velasco (1424). En cuanto a 
las Huelgas de Burgos, Aldonza de Herrera, también hizo compras. Por lo que respecta a las ventas, en las Huelgas 
de Burgos las hicieron Juana López de Hermosilla (1329); en Vileña, su priora Elvira de Rojas (1304); Inés de Merlo, 
María de Guzmán (1422). En cuanto a las donaciones, en las Huelgas de Burgos las hicieron la hija del infante Felipe, 
Beatriz Fernández (1290-1295) y Juliana Pérez de Sandoval (1379) y de Herce, Juana de Vitoria (1313). Entre las religiosas 
que dispusieron de la administración de sus bienes durante sus vidas y que tras su fallecimiento quedaron para el 
monasterio, se documenta a Teresa Ramírez de Guzmán (1313) y Lambra Fernández de Rojas (1331). En el caso de los 
bienes administrados por las religiosas que debían volver a algún miembro de la familia, se constata Beatriz Fernández 
Pecha, profesa de Santa Clara de Guadalajara (12/XII/1374 y 1409), en Tabla, 1290 y 23/IX/1295; 13/II/1304 y 24/II/1304; c. 
1313; 25/XI/1313 y 1326; t. 1317; c. 1329; c. 1331 (b); antes de 1358 y 1396; 3/XI/1374; 7/III/1380; c. 1387-1409; 22/XI/1400; 27/
III/1401; 11/I/1405-1452; c. 1412-1448; t. 22/X/1422; 29/XII/1424; c. 1448 (c); RAH, Salazar y Castro, O-24, ff. 173 v. a 175 v.

27.   Tabla, c. 1375 y 1397; c. 1453 (a).



757ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

renta constatada fueron los 11 500 maravedís de juro anuales entregados por 
Leonor de Arellano para profesar en Herce (1466)28.

Fue frecuente hacer donaciones a las religiosas de la familia, algunas destinadas 
a compensar su renuncia de la legítima de la herencia y otras por alguna deuda 
contraída entre un noble y algún familiar de la profesa, como el juro donado por el 
contador mayor Diego Arias Dávila a Mencía, profesa en Santa Clara de Tordesillas, 
por la deuda que tenía con su padre el contador mayor de cuentas, Sancho García 
de Villalpando (1461). Estas donaciones quedaban para los monasterios de profesión 
después del fallecimiento de las religiosas y, en escasas ocasiones, volvían a la familia. 
Uno de los linajes de los que disponemos un mayor volumen de datos fue el de los 
Velasco, quienes entregaron dinero y otros enseres a religiosas de Santa Clara de 
Medina de Pomar. Pedro Fernández de Velasco se acordó de su sobrina, la abadesa 
Elvira Álvarez de Padilla (1383), y Leonor Carrillo, señora de Cervera y esposa del 
camarero mayor, Fernando de Velasco, hizo lo propio de la abadesa Mencía Sarmiento 
(1452). Los primeros condes de Haro donaron rentas a su nieta, Beatriz de Velasco, y 
a sus hijas, las monjas María y Leonor de Velasco (1452), y mandaron contentar a las 
religiosas con lo donado en el testamento del marido y que renunciasen a su legítima 
(1458 y 1471). Además de esta familia, otros muchos casos aislados corroboran lo 
señalado, donando a sus parientes profesas diversas cantidades de dinero, rentas 
y juros; inmuebles e infraestructuras; heredades y ganado; ajuar y ornamentos 
litúrgicos y los establecieron herederos universales. En ocasiones también hicieron 
alguna donación menor a otras religiosas de la comunidad29. 

Las dotes generaron numerosos pleitos entre los monasterios y los familiares 
de la profesa. Entre los motivos alegados en los mismos estaba la entrega de la 
donación sin autorización de otros familiares. Otra de las causas del surgimiento 
de problemas fue la renuncia de bienes del familiar en el momento de hacer 
profesión, los cuales podían darse entre los parientes, entre la familia y un 
monasterio o entre dos cenobios. El primero de los casos queda de manifiesto a 
raíz de la profesión de Beatriz Fernández Pecha en Santa Clara de Guadalajara 
(1374). Los conflictos entre monasterios derivaban de a qué cenobio pertenecían 
los bienes entregados cuando las religiosas de la nobleza cambiaron de lugar de 
profesión, como ocurrió entre Santa Clara de Astudillo y Amusco con las hijas del 
adelantado Pedro Manrique (1452). En otras ocasiones, los problemas surgieron 
por la negativa de los arrendadores de las rentas a entregarlas a la religiosa en 

28.   Tabla, 13/X/1296; c. 1366-1418; c. 1367-1405; 2/IX/1387; 1/VIII/1392 y 1437; c. 1405 (b); c. 1418; 19/XI/1439; c. 
1448 (b); 2ª mitad del s. XV (l); 5/IX/1450; c. 1454 (a); 29/XII/1457; 27/XI/1462; c. 1463-1464; t. 9/IV/1464; c. 1466-1501; 
14/XI/1471; antes de 1474.

29.   Tabla, t. 1293; t. 1298; c. 1354; 2/XII/1357; 10/I/1368; c. 1368-1397; 19/V/1373; 27/III/1384; t. 9/V/1396; c. 1397-
1411; 11/I/1405-1452; t. 1405; t. 25/IV/1414; 5/XII/1419; t. 12/IX/1422; t. 20/III/1429; 1438 y c. 1443-1461; t. 1441; c. 1443 (a); 
1445-1446 y 23/VII/1453; t. 1450; 22/XI/1452; co. 9/XI/1454; 1454 y 1479; co. 5/VI/1455; c. 1458 (a); c. 1458-1471; co. 22/
IX/1459; 8/VII/1461; 1464 y 1471; 7/II/1469; t. 15/III/1469; 25/VI/1470; t. 1471; 20/II/1471; 4/IX/1473.



758

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

cuestión, como ocurrió con la donación de García de Ulloa a la priora de Sancti 
Spiritus de Toro (1442 y 1447)30.

En definitiva, los privilegios y donaciones concedidos a las religiosas hicieron 
que aumentaran las diferencias socioeconómicas en los claustros. Sólo algunas 
tuvieron acceso a ellas, mientras que la gran mayoría pertenecían a las capas más 
bajas de la población y permanecieron en el más absoluto anonimato. Al mismo 
tiempo, estas donaciones generaron problemas entre varios miembros de la familia, 
entre esta y un monasterio o entre dos cenobios.

CONCLUSIONES

Las profesiones femeninas fueron más habituales que las masculinas y sus 
causas de dos tipos, además de las devocionales: socioeconómicas y políticas. Entre 
las primeras, la más habitual fue la viudez, pero se constatan otras situaciones 
como la cancelación de un matrimonio, la bastardía, la esterilidad, el vasallaje a 
los patronos o benefactores y los reajustes patrimoniales. Al mismo tiempo, hubo 
cambios de conventos en la profesión de una determinada profesa.

En cuanto a las damas de la alta nobleza, la mayor parte de los linajes se 
dispersaron por monasterios relacionados con las diferentes ramas familiares, 
repartidos por diversos lugares de la geografía castellana. Sin embargo, otros 
centralizaron las profesiones en el monasterio sobre el que tenían ascendencia, el 
patronato o el panteón familiar y algunas, en cenobios vinculados a la monarquía, 
por las relaciones de sus parientes con la corte. En algunos casos, se aprecian las 
preferencias devocionales, siendo lo más frecuente la transición entre las órdenes 
tradicionales en los primeros estadios de la Baja Edad Media a los mendicantes en 
estadios más avanzados del periodo, con preeminencia de las clarisas.

Las mujeres de las oligarquías urbanas profesaron en los cenobios ubicados en las 
ciudades donde tenían su domicilio. Preferentemente lo hicieron en monasterios 
de clarisas, seguidos de los de dominicas y en menor medida en los cistercienses y 
benedictinos. En Toledo, con un gran peso de este grupo, las mujeres ingresaron 
en los monasterios de la urbe, siendo causa y consecuencia al mismo tiempo de las 
redes sociales establecidas entre distintas familias. Las damas de la baja nobleza 
lo hicieron en cenobios vinculados a algún linaje de la alta nobleza por la relación 
de vasallaje de su familia hacia estos últimos. 

Pese a lo señalado, el grueso de las comunidades estaba integrado por religiosas 
anónimos, de baja extracción. Las diferencias entre las profesas tuvieron otras 
causas como las redes de amigos y familiares, las cuales contribuyeron a aumentar 
la brecha entre ellas. Sin embargo, algunas donaciones realizadas por la nobleza 

30.   Tabla, antes de 1358 y 1396; c. 1405; c. 1436 y 1472; mediados del s. XV (a); 19/XI/1439 y c. 1452-1468; t. 23/IV1447.



759ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

a sus parientes tenían el objetivo de que estas renunciaran a la legítima que les 
correspondía en beneficio de otros familiares. Derivados de las donaciones y dotes 
surgieron problemas y litigios entre los familiares de la religiosa en cuestión, entre 
el linaje y un monasterio o entre dos cenobios, al reclamar una de las dos partes 
en conflicto el contenido íntegro o parte de la donación. Una vez fallecida la 
religiosa, las donaciones recibidas solían quedar el monasterio, excepto en casos 
aislados en que debía volver a algún miembro del linaje.

Por tanto, las profesiones de las poderosas interesaron tanto a estas como a 
los monasterios. A través de las mismas, varias mujeres consiguieron aumentar o 
mantener el estatus que tenían en el siglo a través de las donaciones y privilegios 
recibidos y, en el caso de aquellas de origen más humilde, mediante la creación 
de redes con la monarquía o la alta nobleza gracias a sus compañeras. Las tomas 
de hábito reportaron importantes ingresos a los monasterios provenientes, en un 
primer momento, de las dotaciones por el ingreso en los mismos y, tras ello, por 
las abundantes donaciones realizadas por los familiares a las religiosas ya que, tras 
su fallecimiento, pasaban a formar parte del patrimonio del cenobio.



760

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

FUENTES INÉDITAS

ACSES, A/A, SAL. 13, número 1; A/B SAL-1/1; Ms. 76/1 y 76/2; D/A m BEN SS 1.
AGS, EMR, MyP, Legajo 3, nº 40 y 93 y Legajo 4, nº 21, 29 y 30.
AHN, Clero, C. 185, Nº 7; C. 186, Nº 7; C. 245, Nº 14; C. 382, Nº 8; C. 528, Nº 49; C. 924, Nº 

6; C. 1.366, Nº 3; C. 2.947, Nº 6; C. 2.951, Nº 7; C. 2.955, Nº 1; C. 3.118, Nº 18; C. 3.119, Nº 
4 y 10; C. 3.120, Nº 1, 8 y 16; C. 3.122, Nº 2; C. 3.448, Nº 8; C. 3.451, Nº 9; C. 3.526, Nº 12; 
C. 3.457, Nº 14; C. 3.458, Nº 6; C. 3.571, Nº 8.

AHN, Clero, Legajo 1.137, 2.092, 7.562, 8.013 y 8.268.
AHN, Clero, Libro 4.378.
AHNOB, Fernán Núñez, C. 2059, D. 32; Frías, C. 252, D. 18; C. 445, D. 54-55; C. 522, D. 14; 

C. 598, D. 38-39; C. 834, D. 18; C. 1252, D. 25; C. 1311, D. 5, 6 y 8; Osuna, C. 213, D. 65; C. 
528, D. 49; C. 1953, D. 1.

AMSST, Legajos, número 2, 3 y 4.
AMSST, Libro Becerro de 1775.
AMSST, Pergaminos, nº 20. 
ASCCC, Legajo II, número 68; Legajo III, número 109, 123, 166, 167 y 180; Legajo V, número 

277, 279 bis y 358; Legajo VI, número 486; Legajo VII, número 499, 524, 558 y 565; Legajo 
XI, número 26; sin signatura; Legajo B dos s/n.

ASDRT, doc. 725. 
RAH, Salazar D-16; M-1, 5, 6, 8, 9, 13, 20, 22, 23, 27, 28, 35, 36, 37, 43, 51, 62, 90, 93, 94, 96, 

123; M-123; N-35; O-1, 6 y 24; 9/284; 9/291, ff. 176-185.

FUENTES PUBLICADAS 

Ayerbe Iríbar, M.ª Rosa: Catálogo documental del archivo del monasterio de Santa Clara. 
Medina de Pomar (Burgos) (1313-1968), Medina de Pomar, Monasterio de Santa Clara, 2000.

Burón Castro, Taurino: Colección documental del monasterio del monasterio de Gradefes, 
León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1998.

Cantera Montenegro, Margarita: Colección documental de Santa María de Nájera, siglo 
XV. Regesta documental, Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 2011.

Cañas Gálvez, Francisco de P.: Colección diplomática de Santo Domingo el Real de Toledo. 
Documentos Reales I (1249-1473), Madrid, Sílex, 2010.

Castro Garrido, Araceli: Documentación del monasterio de Las Huelgas (1307-1321), Fuentes 
medievales castellano-leonesas, nº 34, Burgos, 1987.

Castro Toledo, Jonás: Colección diplomática de Tordesillas, Valladolid, Institución Cultural 
Simancas, 1981.

Castro Toledo, Jonás: Colección diplomática de Peñafiel, Valladolid, Diputación de Valladolid, 
2014.

Castro, de Manuel: El Real Monasterio de Santa Clara de Palencia. II Apéndice documental, 
Palencia, Diputación Provincial, 1983.

Cavero Domínguez, Gregoria: «Catálogo del fondo documental del monasterio de Santa 
Clara de Astorga (siglos XIII-XV)», Archivos leoneses, 89-90 (1991), pp. 283-374.



761ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Díaz Martín, Luis V.: Colección documental de Pedro I de Castilla (1350-1369), Valladolid, 
Junta de Castilla y León, 1997.

Fernández Catón, José M.ª, Catálogo del archivo del monasterio de San Pedro de las Dueñas, 
León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1977.

García Díaz, Isabel, «Documentos medievales del convento de Santa Clara la Real de 
Murcia», Miscelánea Medieval Murciana, 16 (1991), pp. 196-207.

García Turza, Francisco J.: Documentación medieval del monasterio de San Prudencio de 
Monte Laturce (siglos X-XV), Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 1992.

González Cristóbal, Margarita: Inventarios documentales. Monasterio de Santa Clara de 
Tordesillas (1316-1936), Madrid, Patrimonio Nacional, 1987.

Martínez, Eduardo: Colección diplomática del Real convento de Santo Domingo de Caleruega 
con facsímiles de los documentos, Vergara, El Santísimo Rosario, 1931.

Oceja González, Ignacio: Documentación del monasterio de San Salvador de Oña (1285-1310), 
Burgos, Fuentes medievales castellano-leonesas 4, 1986.

Orejón Calvo, Anacleto: Astudillo. Convento de Santa Clara. II Apéndice documental, 
Palencia, Diputación Provincial, 1984.

Paz Moro, Agurtzane: Colección documental del monasterio de San Juan de Quejana (Álava, 
1332-1525), Bilbao, Universidad del País Vasco, 2017.

Peña Pérez, Francisco J.: Documentación del monasterio de San Juan de Burgos (1091-1400), 
Burgos, Fuentes medievales castellano-leonesas, nº 1, 1983.

Peña Pérez, Francisco J.: Documentación del monasterio de Las Huelgas (1322-1328), Burgos, 
Fuentes medievales castellano-leonesas, nº 35, 1987.

Peña Pérez, Francisco J.: Documentación del monasterio de Las Huelgas (1329-1348), Burgos, 
Fuentes medievales castellano-leonesas, nº 36, 1990.

Peña Pérez, Francisco J.: Documentación del monasterio de Las Huelgas (1380-1400), Burgos, 
Fuentes medievales castellano-leonesas, nº 39, 1991.

Riesco Terrero, Ángel, Datos para la historia del real convento de clarisas de Salamanca. 
Catálogo documental e su archivo, León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 
1977.

Rodríguez Liañez, Laureano: «El archivo de Santa Inés de Sevilla. Valor y significación de 
su fondo documental», Archivo Ibero-Americano, 213-214 (1994), pp. 125-140.

Rodríguez, Raimundo, Catálogo de documentos de Santa María de Otero de las Dueñas, 
León, Centro de Estudios e Investigación de San Isidoro, 1949.

Suárez Fernández, Luis: Historia del reinado de Juan I. Tomo II, registro documental (1371-
1383), Madrid, Universidad Autónoma de Madrid, 1982.

Toro Miranda, Rosa M.ª de, Colección diplomática de Santa Catalina de Monte Corbán, 
Santander, Fundación Marcelino Botín, 2001.

Torres, M. de, Libro de la Historia de S. Benito el R(ea)l de Valladolid, Manuscrito de la 
Biblioteca Histórica de Santa Cruz, U/Bc Ms. 195.

Torroja Menéndez, Carmen: Catálogo del archivo del monasterio de San Clemente de Toledo, 
Madrid, Instituto Provincial de Investigaciones y estudios toledanos, 1973.

Vaca Lorenzo, Ángel: Documentación medieval del monasterio de Santa Clara de Villalobos 
(Zamora), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1991.



762

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Aguado González, Francisco J.: El ascenso de un linaje castellano en la segunda mitad del siglo 
XV: los Téllez Girón, condes de Urueña (el origen del señorío de Osuna), (Tesis Doctoral), 
Universidad Complutense de Madrid, 1990.

Álvarez Rodríguez, Alicia: Conventos y sociedad urbana durante la Baja Edad Media. La 
Orden de los Predicadores en Zamora, Toro y Benavente (Tesis Doctoral), Universidad de 
Salamanca, 2015. 

Andrés Martín, Melquíades: «El convento de Santa Clara de Aguilar de Campoo (Palencia). 
Historia y vida», Archivo Ibero-Americano, 213-214 (1994), pp. 317-354.

Arco, Ricardo del: Sepulcros de la Casa Real de Castilla, Madrid, Instituto Jerónimo Zurita 
(CSIC), 1954.

Ayllón Gutiérrez, Carlos: La Orden de los Predicadores en el sureste de Castilla (las fundaciones 
medievales de Murcia, Chinchilla y Alcaraz hasta el Concilio de Trento), Albacete, Instituto 
de Estudios Albacetenses «don Juan Manuel» de la Excma. Diputación de Albacete, 2003.

Barrios Soto, José L.: Vida, Iglesia y Cultura en la Edad Media. Testamentos en torno al 
cabildo toledano del siglo XIV, Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá de Henares, 2011.

Baury, Ghilslain: Les religieuses de Castille. Patronage aristocratique et ordre cistercien XIIe-
XIIIe siècles, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2012.

Benavides, Antonio: Memorias del rey D. Fernando IV de Castilla. Tomo II, Madrid, Imprenta 
de José Rodríguez, 1860, Nº LXXII.

Borrero Fernández, Mercedes: El Real monasterio de San Clemente. Un monasterio cisterciense 
en la Sevilla Medieval, Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla, 1991.

Cadiñamos Bardeci, Inocencio: «Obras, sepulcros y legado artístico de los Velasco a través 
de sus testamentos», en El monasterio de Santa Clara de Medina de Pomar. Fundación 
y patronazgo de la casa de Velasco, Medina de Pomar, Asociación de Amigos de Santa 
Clara, 2004, pp. 177-206.

Cañas Gálvez, Francisco de P.: «Urraca Téllez: Ascendencia social y proyección político-
religiosa de una priora de Santo Domingo el Real de Toledo (ca. 1352-1431/32)», Mirabilia. 
Idealismo ou realidade da mulher na Idade Media, 17 (2013), pp. 273-304.

Carbajo Martín, Antonio: «La sociedad zamorana en los siglos XIV y XV», en Historia 
de Zamora. De los orígenes al final del Medievo. Tomo I, Zamora, Instituto de Estudios 
Zamoranos «Florián de Ocampo», 1995, pp. 587-628.

Carrasco Lazareno, M.ª Teresa: «Los conventos de San Francisco y de Santo Domingo 
de la villa de Madrid (siglos XIII-XV). Breves consideraciones históricas, jurídicas y 
diplomáticas», en VI Semana de Estudios Medievales de Nájera, Logroño, Instituto de 
Estudios Riojanos, 1996, 246-249, pp. 239-254.

Castillo, Hernando del: Segunda parte de la Historia General de Santo Domingo de su Orden 
de Predicadores, Valladolid, Francisco Fernández de Córdova, 1612.

Castro, de Manuel: Crónica de la Provincia franciscana de Santiago (1214-1614), Madrid, 
Archivo Ibero Americano, 1971.

Castro, de Manuel: El Real Monasterio de Santa Clara de Palencia y los Enríquez, Almirantes 
de Castilla, Palencia, Diputación Provincial, 1982.

Cátedra García, Pedro M.ª: «Fundación y dote del convento de la Visitación de Madrid 
de monjas clarisas», Archivo Ibero-Americano, 185-188 (1987), pp. 307-329.

Cavero Domínguez, Gregoria: «Monarquía y nobleza: su contribución a las fundaciones 
de clarisas en Castilla y León (siglos XIII-XV)», Archivo Ibero-Americano, 213-214 (1994), 
pp. 257-280.



763ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Cavero Domínguez, Gregoria: «Nobles y monjes: los Osorio villafranquianos y los 
monasterios bercianos (siglos XIV-XV)», Hispania Sacra, LXVIII-138 (2016), pp. 581-591.

Colombás, García y Gost, Mateo: Escritos sobre el primer siglo de San Benito de Valladolid, 
Montserrat, 1954.

Colombás, García: El libro de los bienhechores de San Benito de Valladolid, Montserrat, Studia 
Monastica, Vol.5 fasc. 2, 1963.

Cornejo, Damián: Chronica Seraphica del glorioso patriarca S. Francisco de Assis. Quarta 
Parte, Madrid, Juan Garcia Infançon, 1698.

Cruz, Valentín de la: La abadía cisterciense de Bujedo de Juarros (ss. XII-XIX), La Olmeda, 
Palencia, 1990.

Díaz Ibáñez, Jorge: «Monasterios franciscanos en la diócesis de Cuenca durante la Edad 
Media», Archivo Ibero-Americano, 230 (1998), pp. 311-336.

Duval, Sylvie: «Mulieres religiosae and sórores clausae: the dominican observant movement 
and the diffusion of strict enclosure in Italy from the thirteenth to the sixteenth century», 
en Fraeters, Veerle y Gier, Imke de (eds.), Mulieres Religiosae. Shaping Female Spiritual 
Authority in the Medieval and Early Modern Periods, Turnhout, Brepols, 2014, pp. 193-218.

Fernández-Daza Alvear, Carmen: La ciudad de Trujillo y su tierra en la Baja Edad Media, 
Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1991.

Floranes y Encinas, Rafael, Memorias para la historia de la ciudad y tierra de Toro, Zamora, 
Semuret, 1994.

Franco Silva, Alfonso: «El mariscal García de Herrera y el marino D. Pedro Niño, conde 
de Buelna. Ascenso y fin de dos linajes de la nobleza nueva de Castilla», Historia, 
Instituciones, Documentos, nº 15 (1988), pp. 181-216.

Franco Silva, Alfonso: «Los Niño. Un linaje de la oligarquía municipal de Toledo en el 
siglo XV», Anuario de Estudios Medievales, 31/1 (2001), pp. 191-294.

Franco Silva, Alfonso: «Las mujeres de Juan Pacheco y su parentela», Historia, Instituciones, 
Documentos, 36 (2009), pp. 161-182.

García Fernández, Ernesto: «Dominicos y franciscanos en el País Vasco (siglos XIII-XV)», 
VI Semana de Estudios Medievales de Nájera, Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 
1996, pp. 213-234.

García Oro, José: Francisco de Asís en la España Medieval, Santiago de Compostela, CSIC-
Liceo Franciscano, 1988.

Giordano, M.ª Laura: «‘La ciudad e nuestra conciencia’: los conversos y la construcción 
de la identidad judeocristiana (1449-1556)», Hispania Sacra, LXII-125 (2010), pp. 43-91.

González Torres, Eusebio: Chronica Seraphica. Quinta Parte, Madrid, Imprenta de la 
Viuda de Juan Garcia Infançon, 1719.

Graña Cid, M.ª del Mar: «Una tentativa frustrada de autonomía religiosa femenina: las 
terciarias franciscanas de Andalucía (siglos XV-XVI)», en López Beltrán, M.ª Teresa 
(coord.), Las mujeres en Andalucía. Actas del 2º Encuentro Interdisciplinar de Estudios de 
la Mujer en Andalucía. Tomo II, Málaga, Diputación Provincial, 1993, pp. 11-38.

Hall, Dianne: Women and the Church in medieval Ireland (c. 1140-1540), Dublín, Four Courts 
Press, 2003.

Herrera, Thomás de, Historia del convento de San Agustín de Salamanca, Madrid, Gregorio 
Rodríguez Impressor, 1652.

Layna Serrano, Francisco: Historia de Guadalajara y sus Mendozas en los siglos XV y XVI, 
Madrid, CSIC, 1942.

López, Juan: Tercera parte de la historia general de Sancto Domingo y de su Orden de Predicadores, 
Valladolid, Francisco Fernández de Córdova, 1613.



764

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Lorente Toledo, Luis: San Pedro Mártir el Real, conventual y universitario, Toledo, 
Universidad de Castilla-La Mancha, 2002.

Martín Prieto, Pablo: «Formación y evolución del patrimonio del monasterio de Santa 
Clara de Alcocer en la Edad Media», Hispania Sacra, LXV 132 (2013), pp. 563-601.

Miura Andrades, José M.ª, Frailes, monjas y conventos. Las Órdenes Mendicantes y la sociedad 
sevillana bajomedieval, Sevilla, Diputación de Sevilla, 1998.

Montero Tejada, Rosa M.ª: Nobleza y sociedad en Castilla. El linaje Manrique (siglos XIV-
XVI), Madrid, Caja Madrid, 1996.

Moreno Ollero, Antonio: Los dominios señoriales de la Casa de Velasco en la Baja Edad 
Media, Valencia, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Valencia, 2015.

Parisse, Michel: La Lorraine Monastique, Nancy, Service des Publications Université de 
Nancy II, 1981.

Pérez Carazo, Pedro: Santa María de Herce y su abadengo en la Edad Media, Logroño, 
Instituto de Estudios Riojanos-Universidad de la Rioja, 2008.

Pérez de Guzmán, Fernán y Galíndez de Carvajal, Lorenzo: Crónica del señor rey don 
Juan Segundo, Valencia, Imprenta de Benito Monfort, 1779.

Pérez de Tudela y Bueso, M.ª Luisa: «El convento del monasterio de Santa Clara la Real 
de Toledo (1247-1993)», Archivo Ibero-Americano, 213-214 (1994), pp. 485-510.

Peribáñez Otero, Jesús: «La proyección espacial de las órdenes mendicantes: franciscanos 
y dominicos en la Ribera del Duero», Paz y Bien (Las órdenes mendicantes en la Ribera 
del Duero), Biblioteca 31 Estudio e Investigación, 2016, pp. 261-283.

Prieto Sayagués, Juan A.: «El mecenazgo femenino en los monasterios y conventos de 
Castilla (1350-1474): poder y espiritualidad», en García-Fernández, Miguel y Cernadas 
Martínez, Silvia (coords.), Regina Iberiae. El poder regio femenino en los reinos medievales 
peninsulares, Santiago de Compostela, Universidad de Santiago de Compostela, 2015, 
pp. 193-221.

Prieto Sayagués, Juan A.: «La profesión de las élites castellanas en los monasterios y 
conventos durante la Baja Edad Media», Espacio, Tiempo y Forma, Serie III: Historia 
Medieval, 33 (2020), pp. 521-556.

Revuelta Somalo, Josemaría: Los jerónimos, Guadalajara, Institución provincial de cultura 
«Marqués de Santillana», 1982.

Rodríguez Guillén, Santiago: El monasterio de Santa María la Real de Tordesillas (1363-
1509), (Tesis Doctoral), Universidad de Alcalá de Henares, 2010.

Röhrkasten, Jens: The Mendicant Houses of Medieval London (1221-1539), Münster, Lit 
Verlag, 2004, pp. 152-166.

Rojo Alique, Francisco J.: «El convento de San Francisco de Valladolid en la Edad Media 
(h. 1220-1518). Los aspectos materiales», Archivo Ibero-Americano, 252 (2005), pp. 421-586.

Romero Fernández-Pacheco, Juan R.: Santo Domingo el Real de Madrid. Ordenación 
económica de un señorío conventual durante la Baja Edad Media (1219-1530), Salamanca, 
San Esteban, 2008.

Salazar y Castro, Luis: Historia genealógica de la Casa de Lara. Pruebas y Tomos I, II y III, 
Madrid, Imprenta Real, 1694-1697.

Salazar y Castro, Luis: Historia genealógica de la Casa de Haro (señores de Llodio –Mendoza–, 
Orozco y Ayala), Madrid, RAH, 1959.

Sánchez Domingo, Rafael: El imperial monasterio de San Clemente de Toledo, Toledo, Caja 
Castilla-La Mancha, 2006.

Serrano Rodríguez, Eugenio: «El patrimonio del convento dominicano de San Pablo, en 
Toledo (1219-1407)», Archivo Dominicano, XXVII (2006) pp. 185-222.



765ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Silva y de Velasco, Josefina de: «Santa Clara y los Velasco. El linaje de los fundadores 
(siete siglos de historia de Castilla)», El monasterio de Santa Clara de Medina de Pomar. 
Fundación y patronazgo de la casa de Velasco, Medina de Pomar, Asociación de Amigos 
de Santa Clara, 2004, pp. 125-176.

Sitges, Juan Bautista: Las mujeres del rey don Pedro de Castilla, Madrid, Sucesores de 
Rivadeneyra, 1910.

Stöber, Karen: Late Medieval Monasteries and Their Patrons: England and Wales, c. 1300-
1540, Woodbridge, The Boydell Press, 2007.

Tunstall, Lee-Ann: «Santa Clara de Salamanca y el testamento de doña Gilota: un conflicto 
franciscano en el medievo», Archivo Ibero-Americano, 213-214 (1994), pp. 281-300.

Uribe, Ángel: «Primer ensayo de reforma franciscana en España. La Congregación de 
Santa María la Real de Tordesillas», Archivo Ibero-Americano, 179-180, (1985), pp. 217-348.

Villar Romero, M.ª Teresa y Villar Romero, M.ª del Carmen: Buenafuente, un monasterio 
del Cister (siglos XV-XIX), Studia Silensia, Silos, 1994.

Yarza Luaces, Joaquín: La nobleza ante el rey. Los grandes linajes castellanos y el arte en el 
siglo XV, Madrid, El Viso, 2003.

Zaragoza y Pascual, Ernesto: «La fundación del monasterio benedictino de Nuestra 
Señora de la Misericordia de Frómista (1437)», Publicaciones Institución Tello Téllez de 
Meneses, 69 (1998), pp. 89-120.



766

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

TABLA

Religiosa Fecha Donante Monasterio Tipología Descripción

María de Torres1 Finales del s. 
XIII (b)

Santa Clara de 
Salamanca y Toro Profesión Profesó en Santa Clara de Salamanca y 

después en Toro

Anderquina 
Hurtado de 
Mendoza2

Finales del s. 
XIII (c)

Santa Clara de 
Vitoria Profesión Hija de Juan Hurtado de Mendoza y Toda 

Martínez

Inés Martínez3 Finales del s. 
XIII (d)

Sancti Spiritus de 
Toro Profesión Relacionada con Domingo Simón

Urraca Pérez4 c. 1246 y 
1291

Vileña Profesión

Abadesa, posiblemente familia de los 
benefactores del monasterio: Haro, Lara 
y Rojas

Aldonza Pérez c. 1263-1295 Abadesa, posiblemente hermana de 
Urraca Pérez

Constanza5 c. 1265-1285 Cañas Profesión
Señora del monasterio, viuda de Diego 
López III y hermana del vizconde de Bearn, 
Gastón VII Froissard

Marquesa 
González6 c. 1280 Buenafuente del 

Sistal Profesión

Hija de Gonzalo de Molina, III señor de 
Molina, y de Sancha Gómez, fundadora 
del monasterio y hermana de Mafalda, 
esposa del infante Alonso, hijo de la reina 
Berenguela

Urraca López7 c. 1287-1288 Cañas Profesión 
Abadesa-señora, prima Lope Díaz III y 
Diego López V y hermana de la abadesa de 
las Huelgas de Burgos, Berenguela López

Berenguela 
López8 c. 1288-1295 Las Huelgas de 

Burgos Profesión Abadesa-señora

Aldonza9 c. 1289-1291 Cañas Profesión Era abadesa-señora y, seguramente, del 
linaje Haro

Toda Hurtado de 
Mendoza10 c. 1289 Santa Clara de 

Vitoria Profesión 
Hija de Juan Hurtado de Mendoza y Toda 
Martínez y hermana de la religiosa del 
monasterio, Anderquina

Berenguela 
López de Haro c. 1290 Profesión 

Aldonza 
Ramírez11 c. 1291 (a) Otero de las 

Dueñas Profesión Abadesa

1.   Floranes y Encinas, Rafael, Memorias para la historia de la ciudad y tierra de Toro, Zamora, Semuret, 1994, p. 107.
2.   Salazar y Castro, Luis, Historia genealógica de la Casa de Haro (señores de Llodio –Mendoza–, Orozco y Ayala), 

Madrid, RAH, 1959, p. 46.
3.   AMSST, Libro Becerro de 1775, p. 712.
4.   Baury: Op. cit., pp. 63 y 68-69.
5.   Ibid, pp. 60-61.
6.   Villar Romero, M.ª Teresa y Villar Romero, M.ª del Carme., Buenafuente, un monasterio del Cister (siglos 

XV-XIX), Studia Silensia, Silos, 1994, p. 473.
7.   Baury: Op. cit., pp. 60-61. 
8.   Idem.
9.   Idem.
10.   Salazar y Castro: Op. cit. Haro, p. 46.
11.   Rodríguez, Raimundo, Catálogo de documentos de Santa María de Otero de las Dueñas, León, Centro de 

Estudios e Investigación de San Isidoro, 1949, nº 543.



767ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Urraca Pérez de 
Aliendano12

c. 1291 (b) Cañas Profesión 

Inés Fernández 
de Torres
Mayor Ruiz de 
Zuñeda
Juana Martínez 
de Bujedo
Urraca 
Rodríguez13 c. 1293 San Pedro de las 

Dueñas Profesión Priora

Urraca Ruiz14

T. de 1293
Gonzalo Ruiz 
de Zúñiga

Las Huelgas de 
Burgos Profesión Donó 500 maravedís a su hermana, Urraca 

Ruiz, y la misma cantidad a Mencía, Mayor 
y Teresa Ortiz, quienes quizás también 
fuesen sus parientes

Mencía Ortiz

Mayor Ortiz

Teresa Ortiz Vileña

Teresa Yáñez de 
Limia15 c. 1294-1295 Cañas Profesión Abadesa-señora y tía de María de Molina

María 
Fernández16 13/X/1296 San Clemente de 

Toledo Dote

Hija del alcalde de Toledo, Fernán 
Pérez. Su padre mandó entregarle 2.000 
maravedís o una heredad cuando tuviera 
la edad y, después de su muerte, quedaría 
para el monasterio. Ante la muerte de 
Fernán Pérez, debían ser Pedro Pérez –
alcalde de Toledo– y Urraca Fernández 
–esposa de Lope de Velasco–, sus hijos, 
quienes entregaran a la religiosa las casas 
que habiades en la collacion de San Roman 
de Toledo

Hermana de 
Sancha Díaz17

T. de 1296
Berenguela 
López de 
Haro

Santa Clara de 
Burgos Donación 

Donó 200 maravedís a la monja, hermana 
de Sancha Díaz

Elvira Pérez
Le donó 1 500 maravedís anuales y ordenó 
que después de su fallecimiento quedasen 
para la comunidad

María 
Fernández18 T. de 1298 Orabuena 

Ponce
San Clemente de 
Toledo Profesión

En su testamento dejó a la religiosa, su 
sobrina, un horno que tenía en San Antolín, 
con la condición de que cuando falleciese 
quedase para el monasterio

Teresa Díaz de 
Rojas19 c. 1267-1302 Vileña Profesión 

Monja (1267), subpriora (1291) y priora, 
hermana de Fernando Díaz e hija menor 
de Diego Alfonso de Rojas

Mencía Pérez 
Carrillo20

F i n a l e s 
del s. XIII- 
comienzos 
del s. XIV (c)

Santa Clara de 
Alcocer Profesión Abadesa mientras la infanta Blanca era 

patrona del monasterio

12.   Baury: Op. cit. Haro, p. 67.
13.   Fernández Catón, José M.ª, Catálogo del archivo del monasterio de San Pedro de las Dueñas, León, Centro de 

Estudios e Investigación San Isidoro, 1977, nº 35.
14.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 185, Nº 7.
15.   Baury: Op. cit., p. 62.
16.   Benavides, Antonio: Memorias del rey D. Fernando IV de Castilla. Tomo II, Madrid, Imprenta de José Rodríguez, 

1860, Nº LXXII.
17.   RAH, Salazar, 9/284, ff. 21-24.
18.   Benavides: Op. cit., Nº CXXV.
19.   Baury: Op. cit., pp. 63 y 68-69.
20.   Martín Prieto, Pablo: «Formación y evolución del patrimonio del monasterio de Santa Clara de Alcocer en 



768

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Sancha de 
Ayala21

P r i n c i p i o s 
del s. XIV

Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión

Hija de Fernán Pérez de Ayala y tía de 
Teresa de Ayala. Casó dos veces sin tener 
descendencia y ocho años antes de morir, 
a los 80 años, ingresó en el monasterio

Beatriz 
Rodríguez de la 
Cerda22

1ª mitad del 
s. XIV (a)

Santa Clara de 
Murcia Profesión Viuda de Juan Sánchez de Terrés

Teresa Gómez23 1ª mitad del 
s. XIV (c) Cañas Profesión Hija de Diego López de Estúñiga y Toda 

Furtado de Mendoza
María de 
Estúñiga24

1ª mitad del 
s. XIV (d)

Vileña Profesión

Hija de Diego López de Estúñiga y Toda 
Furtado de Mendoza

Elvira de Rojas25 1ª mitad del 
s. XIV (e)

Abadesa. Hija de la también monja del 
monasterio Mayor Bonifaz.

Berenguela 
Bonifaz26

1ª mitad del 
s. XIV (f)

Sobrina de Elvira de Rojas, abadesa de 
Vileña

Juana Ramírez27 c. 1300 Otero de las 
Dueñas Profesión Abadesa

Elvira de Rojas28 13/II/1304 y 
24/II/1304 Vileña Privilegio

Hija de Pedro Fernández de Rojas y viuda de 
Gonzalo Ibáñez de Mendoza. Pidió licencia 
a la abadesa Sancha Pérez para vender 
sus bienes y derechos en Centollinos al 
monasterio de Oña por 4.000 maravedís 
(24/II/1304)

Teresa Manrique 
y Zúñiga29 c. 1305

San Salvador 
de Palacios de 
Benaver

Profesión Tomó el hábito al enviudar del III señor de 
Amusco, Garci Fernández Manrique

Berenguela 
Rodríguez30

T. 5/VII/1306 Pedro de 
Limógenes

Santa Clara de 
Salamanca Donación

Donó 500 maravedís a la monja, hija de su 
hermano Raimundo

Mayor Martínez Desconocido Le donó 200 maravedís

Marquesa Santa Clara de 
Zamora

Donó 100 maravedís a la monja, sobrina de 
su mujer, Marina

Teresa 
Fernández31 c. 1309 Santa Clara de 

Toro y Guadalajara Profesión 
Hija de una de las fundadoras de Santa 
Clara de Guadalajara, María Fernández 
Coronel

Urraca Alfonso32 c. 1310
Las Huelgas de 
Burgos Profesión 

Abadesa

Mencía Guillén T. 10/X/1310 Priora. En su testamento donó unas casas 
de Burgos y diversas heredades en Tardajos

la Edad Media», Hispania Sacra, LXV 132 (2013), p. 573; Díaz Ibáñez, Jorge: «Monasterios franciscanos en la diócesis de 
Cuenca durante la Edad Media», Archivo Ibero-Americano, 230 (1998), p. 319.

21.   Salazar y Castro, Luis, Pruebas de la historia de la Casa de Lara, Madrid, Imprenta Real, 1694, p. 60.
22.   García Díaz, Isabel, «Documentos medievales del convento de Santa Clara la Real de Murcia», Miscelánea 

Medieval Murciana, 16 (1991), pp. 196-207, nº 15.
23.   Salazar y Castro: Op. cit. Haro, p. 202.
24.   Idem.
25.   Baury: Op. cit., p. 68.
26.   Idem.
27.   Rodríguez: Op. cit., nº 566.
28.   Oceja González, Ignacio: Documentación del monasterio de San Salvador de Oña (1285-1310), Burgos, Fuentes 

medievales castellano-leonesas 4, 1986, nº 489 y 491.
29.   Salazar y Castro: Op. cit. Lara, p. 307.
30.   ACSES, Ms. 76/1, f. 693.
31.   Layna Serrano, Francisco: Historia de Guadalajara y sus Mendozas en los siglos XV y XVI, Madrid, CSIC, 1942, 

pp. 106-107.
32.   Castro Garrido, Araceli: Documentación del monasterio de Las Huelgas (1307-1321), Fuentes medievales 



769ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Juana de Vitoria33 c. 1313

Herce Privilegio

Al enviudar del ballestero del rey, Martín 
Ortiz, tomó el hábito. Tuvo bienes 
particulares como otras monjas que 
profesaban en 1289 y 1290. En esa fecha 
donó parte de ellos a San Prudencio de 
Monte Laturce, ya que posiblemente era 
familia de su abad, Martín de Vitoria (1277)

Mayor González34 c. 1313 y 1360

Abadesa. En 1360 aparece otra con el 
nombre de Mayor González de Andosilla. 
Probablemente fueran la misma persona, 
perteneciente al linaje navarro aliado con 
el patrón del monasterio, Juan Alfonso de 
Haro II

Teresa Ramírez 
de Guzmán35

25/XI/1313 y 
1326

Urraca 
Alfonso

Las Huelgas de 
Burgos Privilegio

La abadesa del monasterio, Urraca Alfonso, 
le cedió vitaliciamente el disfrute de su 
casa y heredades de Villanueva del Camino 
y a su muerte quedaría para el cenobio por 
muchos buenos meresçimientos e placeres e 
debdas que yo devo e he a dar de dineros e 
de plata e de pan e otras cosas que yo tome 
e reçibi de vos

Mayor Bonifaz36 T. 1315 Vileña Profesión Tomó el hábito siendo mayor y era madre 
de la abadesa Elvira de Rojas

Aldara González37 24/XII/1316 Gradefes Profesión Sobrina de Gil López, fraile de Santo 
Domingo de León

Mayor Gómez38 7/X/1322 San Clemente de 
Toledo Profesión 

Tía de Sancha Fernández Barroso, mujer 
del adelantado mayor de Murcia, Pedro 
López de Ayala

Mariana 
Rodríguez39 c. 1323 San Pedro de las 

Dueñas Profesión Priora e hija del caballero de Cea, Ruy 
González

María Rodríguez 
de Rojas40 1324-1340 San Clemente de 

Sevilla Donación

Abadesa del monasterio y después de las 
Huelgas de Burgos. Heredó de Marina 
Gómez de Sotomayor 12 tiendas que le 
donó Alfonso XI (1316), de quien pasaron al 
monasterio

castellano-leonesas, nº 34, Burgos, 1987, nº 222.
33.   García Turza, Francisco J.: Documentación medieval del monasterio de San Prudencio de Monte Laturce (siglos 

X-XV), Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 1992, nº 98; Pérez Carazo, Pedro: Santa María de Herce y su abadengo 
en la Edad Media, Logroño, Instituto de Estudios Riojanos-Universidad de la Rioja, 2008, pp. 107 y 267.

34.   Idem.
35.   Castro Garrido, Op. cit., 1987, nº 261 y Documentación del monasterio de Las Huelgas (1322-1328), Burgos, 

Fuentes medievales castellano-leonesas, nº 35, 1987, nº 384.
36.   Baury: Op. cit., p. 68.
37.   Burón Castro, Taurino: Colección documental del monasterio del monasterio de Gradefes, León, Centro de 

Estudios e Investigación San Isidoro, 1998, nº 578 y 584.
38.   RAH, Salazar y Castro, O-6, ff. 130 v. y 131.
39.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 924, Nº 6.
40.   Borrero Fernández, Mercedes: El Real monasterio de San Clemente. Un monasterio cisterciense en la Sevilla 

Medieval, Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla, 1991, pp. 106 y 139-142.



770

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Sevilla 
Rodríguez41 c. 1325 (a)

Santa Clara de 
Salamanca

Profesión Tía de Gilota

María Rodríguez

T. 8/IX/1325
Gilota Donación

 

Tía de Gilota, quien le donó 2.000 
maravedís, ordenando que después 1.000 
fuesen para cercar el monasterio

Juana Pérez Prima de Gilota, quien le donó 500 
maravedís

María Alfonso Sobrina de Gilota, quien le donó 300 
maravedís

María Pérez de 
Guzmán42 16//VIII/1326 Las Huelgas de 

Burgos Profesión

Fernando Rodríguez de Villalobos y Mayor 
de Villalobos validaron la disposición 
de la abadesa Berenguela López, su 
tía, determinando que su heredad de 
Peñahorada de Dentro y de San Pedro 
Samuel quedase para el monasterio a la 
muerte de sus dos sobrinas, las monjas 
Teresa Ramírez y María Pérez de Guzmán

Berenguela López c. 1326 Abadesa y tía de Fernando Rodríguez de 
Villalobos y Mayor de Villalobos

Hija de Nuño 
Pérez de Rojas43

Antes de 
1329 Renuzo Profesión

Juana López de 
Hermosilla44 c. 1329

Las Huelgas de 
Burgos

Privilegio

Con licencia de la abadesa Elvira Martínez, 
vendió a su tía Urraca de Hermosilla parte 
de una casa por 250 maravedís

Lambra 
Fernández de 
Rojas

c. 1331 (a)

Con licencia de la abadesa cedió el 
usufructo de sus bienes en Villafuerte y 
en Valdeluzio a su sobrina, Urraca Alfonso, 
monja en el monasterio, debiendo quedar 
para el monasterio tras su muerte

Urraca Alfonso45 c. 1331 (b) Profesión Sobrina de la monja del monasterio, Lambra 
Fernández de Rojas

Berenguela 
Alfonso46 c. 1332 Villamayor de 

Candemuñó Profesión Hija de Día Gómez de Castañeda y antes 
fue abadesa su difunta tía, Marina Alfonso

María Alfonso47 c. 1336 San Clemente de 
Toledo Profesión Hermana del canónigo de Toledo, Alfonso 

González de Cervatos

María Alfonso de 
Rojas48 c. 1336-1351 Vileña Profesión

Urraca García49 c. 1338 Las Huelgas de 
Burgos Profesión Tía de Juan García de Padilla, padre de 

María de Padilla

41.   Tunstall, Lee-Ann: «Santa Clara de Salamanca y el testamento de doña Gilota: un conflicto franciscano en 
el medievo», Archivo Ibero-Americano, 213-214 (1994), pp. 295-296.

42.   Castro Garrido: Op. cit. (1322-1328), nº 384.
43.   Peña Pérez, Francisco J.: Documentación del monasterio de San Juan de Burgos (1091-1400), Burgos, Fuentes 

medievales castellano-leonesas, nº 1, 1983, nº 126.
44.   Peña Pérez, Francisco J.: Documentación del monasterio de Las Huelgas (1329-1348), Burgos, Fuentes medievales 

castellano-leonesas, nº 36, 1990, nº 5.
45.   Idem.
46.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 382, Nº 8.
47.   Sánchez Domingo, Rafael: El imperial monasterio de San Clemente de Toledo, Toledo, Caja Castilla-La 

Mancha, 2006, p. 61.
48.   Baury: Op. cit., pp. 63 y 68-69.
49.   Orejón Calvo, Anacleto: Astudillo. Convento de Santa Clara. II Apéndice documental, Palencia, Diputación 

Provincial, 1984, Apéndice Segundo, Nº 4.



771ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

María González 
de Agüero50 22/XII/1338 Juan García de 

Padilla
Santa Clara de 
Astudillo Donación 

Abadesa. El noble le donó 6.000 maravedís 
por la cesión del derecho que tenían en las 
heredades de Urraca García, tía de Juan 
García y monja en el monasterio, situadas 
en Quinta de Balbás y Balbás

Juana Fernández 
de Hinestrosa51

c. 1339 y 1355-
1367

Santa Clara de 
Reinoso y de 
Astudillo

Reajuste 
patrimonial

Hermana de la abadesa Sancha Gutiérrez. 
Monja en Reinoso y elegida por María de 
Padilla abadesa de Astudillo. Renunció a la 
herencia de sus padres, Fernán Gutiérrez y 
Estefanía, en sus hermanos Juan y María, 
mujer de Juan García de Padilla, excepto 
los que tenía en Alba de Vertabillo y en 
Alcubilla

María Rodríguez 
de Rojas52 c. 1342 Las Huelgas de 

Burgos Profesión Abadesa 

María Fernández53 c. 1343 (a)
Gradefes Profesión Primas del obispo de León, Juan IV del 

Campo
Teresa Fernández c. 1343 (b)

Teresa de 
Villalobos54 1343 (c) Las Huelgas de 

Burgos Profesión 

Hija de Lope Rodríguez de Villalobos y 
Berenguela de Castañeda. Entró a profesar 
al enviudar de Lope de Haro, mayordomo 
mayor de Fernando IV

María Díaz de 
Torquemada55 c. 1345 (b) Santo Domingo el 

Real de Madrid Profesión Priora

Constanza 
Fernández56 c. 1346 Gradefes Profesión Hija del canónigo de León, micer Odón

Abadesa del 
cenobio57

Codicilo del 
15/IV/1349

Ruy Pérez 
Ponce de 
León

Santa Catalina de 
Benavente Donación Le donó 1.000 maravedís 

Elvira Díaz58 M e d i a d o s 
del s. XIV (b) Vileña Profesión Nieta de Mayor Bonifaz

Mencía García59 2ª mitad del 
s. XIV (a)

Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión Madre de Teresa de Ayala, entró a profesar 

cuando enviudó

Osorio60 2ª mitad del 
s. XIV (c)

Santa Clara de 
Villalobos Profesión 

Abadesa. Hija de los fundadores del 
monasterio, Fernán Rodríguez Osorio e 
Inés de la Cerda

María Sánchez de 
Rojas61

2ª mitad del 
s. XIV (d)

Las Huelgas de 
Burgos Profesión Hija de Sancho Sánchez de Rojas

50.   Idem.
51.   Ibíd.: pp. 185 y 195.
52.   Peña Pérez: Op. cit. (1329-1348), nº 95. 
53.   Burón Castro: Op. cit., nº 651.
54.   Salazar y Castro, Luis: Historia genealógica de la Casa de Lara. Tomo III, Madrid, Imprenta Real, 1697, p. 453.
55.   Carrasco Lazareno, M.ª Teresa: «Los conventos de San Francisco y de Santo Domingo de la villa de Madrid 

(siglos XIII-XV). Breves consideraciones históricas, jurídicas y diplomáticas», en VI Semana de Estudios Medievales de 
Nájera, Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 1996, 246-249.

56.   Burón Castro: Op. cit., nº 655.
57.   RAH, Salazar y Castro, M-20, ff. 30 y 30 v.
58.   Baury: Op. cit., p. 68.
59.   Cañas Gálvez, Francisco de P.: «Urraca Téllez: Ascendencia social y proyección político-religiosa de una 

priora de Santo Domingo el Real de Toledo (ca. 1352-1431/32)», Mirabilia. Idealismo ou realidade da mulher na Idade 
Media, 17 (2013), p. 290.

60.   Carbajo Martín, Antonio: «La sociedad zamorana en los siglos XIV y XV», en Historia de Zamora. De los 
orígenes al final del Medievo. Tomo I, Zamora, Instituto de Estudios Zamoranos “Florián de Ocampo”, 1995, p. 620.

61.   Peña Pérez, Francisco J.: Op. cit. (1329-1348), nº 96.



772

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

García de 
Toledo62 c. 1352 (a)

San Pedro de las 
Dueñas de Toledo Profesión

Priora. Hermana de María García de 
Toledo e hija de Diego García de Toledo y 
Constanza de Toledo

María García de 
Toledo c. 1352 (b)

Profesó siendo priora su hermana. Ante su 
fama, Santa Clara de Tordesillas le ofreció 
ser su priora y rechazó

Dominga 
Sánchez63

T. 1354
Inés de la 
Cerda, señora 
de Villalobos

Santa Clara de 
Villalobos

Dote

Le donó 200 maravedís y más si fuera 
necesario y quisiese entrar en el convento

Catalina Díez
Le donó 200 maravedís, un hábito, manta, 
saya, cera, velos, una pitanza y lo necesario 
para tomar el velo

Leonor Álvarez 
de Villalobos

Donación 

 

Le donó 500 maravedís

María González 
de Vega Le donó 300 maravedís

Aldonza 
Rodríguez Abadesa. Le donó 300 maravedís

Todas las monjas 
del monasterio

Donó a las monjas que supiesen leer 500 
maravedís para que rezasen salterios por su 
alma y los repartiesen entre ellas y a las que 
no supiesen leer, 20

Sancha Rodríguez Freira de su hija Blanca. Le donó 300 
maravedís

Juana Fernández Freira de su hija Blanca. Le donó 200 
maravedís

Blanca de la 
Cerda Privilegio

Mandó que una vez que muriese Blanca, el 
cenobo tuviese 1.000 maravedís de renta 
anual por sus bienes y mientras viviese, 
diesen mantenimiento según su estado a 4 
freiras suyas y a 2 mujeres que la sirviesen

Elvira Álvarez64

c. 1354 Santa Clara de 
Medina de Pomar

Profesión/
Donación 

Hija de los fundadores del monasterio, 
Sancho Sánchez de Velasco y Sancha 
García, y viuda de Alfonso Gaufredo. Puede 
ser la misma que años después aparece 
como abadesa con el nombre de Elvira 
Álvarez Padilla (1385) y a quien su tío, Pedro 
Fernández de Velasco (t. 13/III/1383) donó 
6.000 maravedís para comprar una heredad 
que quedaría para el monasterio tras su 
fallecimiento

María Álvarez Hermana de Elvira Álvarez, hija de los 
fundadores

Urraca 
Fernández65 c. 1355-1374 Santa Clara de 

Carrión Profesión Hija del escribano y notario García 
Fernández

62.   Revuelta Somalo, Josemaría: Los jerónimos, Guadalajara, Institución provincial de cultura «Marqués de 
Santillana», 1982, p. 301.

63.   RAH, Salazar y Castro, M-20, ff. 32 a 34 v.
64.   Ayerbe Iribar: Op. cit., Perg. 25; AHNOB, Frías, C. 252, D. 18, f. 10r.; RAH, Salazar y Castro, M-93, ff. 205 a 212; 

Moreno Ollero, Antonio: Los dominios señoriales de la Casa de Velasco en la Baja Edad Media, Valencia, Servicio de 
Publicaciones de la Universidad de Valencia, 2015, p. 351.

65.   ASCCC, Legajo VII, número 558 y Legajo V, número 279 bis.



773ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Leonor 
Fernández 
Portocarrero66

c. 1356-1401 Santo Domingo el 
Real de Madrid Dote 

Hija de Fernán García Portocarrero y 
Sancha Coronel y propietaria de las aldeas 
de Grajal, Laguna de Negrillos, Villalbarca 
y Villanueva de Campos. Su padre donó 
al monasterio la heredad de Meaque para 
que sus rentas se invirtieran en luminaria y 
rezasen por Alfonso X, quien crió al noble 
(1356)

Aldonza 
Martínez67

2/XII/1357 Lorenzo 
Martínez

Santa Clara de 
Astorga Donación

Hermanas del escudero Lorenzo Martínez, 
quien les donó unas casas en la calle de la 
judería de Astorga

Constanza 
Martínez

Beatriz 
Fernández 
Pecha68

Antes de 
1358 y 1396

Santa Clara de 
Guadalajara Profesión 

Hija de Fernán Rodríguez Pecha y Elvira 
Martínez. Cuando enviudó tomó el hábito. 
En el reparto de la herencia entre sus 
hermanos, la monja dispuso de sus bienes 
contra la voluntad de su madre, quien la 
desheredó. Fernán Yáñez y el comendador 
de San Antolín de Guadalajara, Gil de 
Trujillo, la visitaron y le leyeron los bienes 
que le dejó en su testamento (12/XII/1374): 
100 ovejas merinas; 12 moruecos; 2 cerdas; 
8 cerdos; sus tocas blancas; 2 jarras de 
plata de hasta 3 ó 4 marcos; una escudilla 
con asas; 2 cucharas de plata; sus paños 
de color de burel, manto y aljuba de piel y 
saya; 2 almadraques, uno de pluma y otro 
de lana; 2 sábanas de lino; un bacín de los 
menores, el mayor para lavar pies; 4 pares 
de manteles nuevos, de los que 2 de ellos 
eran de lino; 2 pares de fasalejas blancas 
de lino nuevas; las casas que fueron del 
escribano de la reina, Alfonso Fernández, 
situadas en el cantón de Santa Clara, con 
su portal, bodega y cámaras encima, con la 
tendezuela al lado de la bodega y una viña 
en Durillo para que la monja se mantuviese 
de sus rentas y ordenó que tras su muerte 
las tiendas, casas, cámaras y bodegas 
quedasen para su nieto Fernando y, si 
falleciese sin hijos legítimos, para su hija 
Mayor Fernández o para su nieto Mendo; 
si falleciesen sin descendencia, las mandó a 
San Antolín, a quien también dejó la viña de 
Durillo tras la muerte de Beatriz Fernández. 
Con licencia de la abadesa Elvira García, 
aceptó los bienes, entregando los albaceas 
su posesión al mayordomo del convento, 
Lázaro Gil, prohibiendo enajenarlas. La 
religiosa reconoció tener en usufructo unas 
casas propiedad de Lupiana y a su muerte, 
quedarían para el monasterio (8/I/1409)

66.   Romero Fernández-Pacheco, J. R.: Op. cit., pp. 198 y 215; RAH, Salazar, D-16, ff. 74.
67.   Cavero Domínguez, Gregoria: «Catálogo del fondo documental del monasterio de Santa Clara de Astorga 

(siglos XIII-XV)», Archivos leoneses, 89-90 (1991), nº 91.
68.   Revuelta Somalo: Op. cit., pp. 88 y 93-94; AHN, Clero, Libro 4.378.



774

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Leonor Rodríguez 
Barba69 c. 1362 (a)

San Clemente 
de Sevilla y las 
Huelgas de Burgos

Profesión 
Hija de Ruy Barba, fue monja de San 
Clemente de Sevilla y Pedro I la nombró 
abadesa de las Huelgas de Burgos

Urraca Fernández 
de Jubera70 c. 1362 (b) Herce Profesión Abadesa

María de Queto71
Último 
tercio del s. 
XIV-s. XV (a)

Santa Clara de 
Tordesillas Profesión

María Sandoval72

Último 
tercio del 
s. XIV-1er 
tercio del s. 
XV (b)

Las Huelgas de 
Burgos Profesión Abadesa antes de María Ramírez de 

Guzmán

María Alfonso de 
Cervatos73 10/I/1368

María e Inés 
Alfonso de 
Cervatos

San Clemente de 
Toledo Donación 

La comunidad reconoció haber recibido 
de María e Inés Alfonso de Cervatos –hijas 
de Gonzalo Alfonso de Cervatos– 1.000 
maravedís que les dejó al morir su sobrina, 
María Alfonso, monja en el monasterio y se 
comprometieron a decir tres aniversarios 
anuales por sus padres

Sancha Alfon74 1368 y 1410
Santa Clara de 
Toledo

Profesión

 

Familia de María Meléndez y priora

María Meléndez75 c. 1368-1437 En 1437 era discreta

Inglesa Martínez76 c. 1368 Vicaria

Estefanía de 
Fuente Almejir77 c. 1368-1397 María Alfonso 

de Cervatos
Las Huelgas de 
Burgos Donación 

Abadesa. hermana de Juan González de 
Fuentealmejir y María Alfonso de Cervatos. 
Juan I le traspasó 4.000 maravedís situados 
en los diezmos de los puertos del mar, 
ordenando que tras su fallecimiento 
quedase para las monjas Marquesa Díez y 
Violante López (28/X/1379). La donación 
tuvo lugar tras la muerte de María Alfonso 
de Cervatos, cuñada de la abadesa y 
anterior beneficiaria, en compensación 
por la muerte de su marido, Juan González 
de Fuentealmejir, consistente en 6.000 
maravedís de renta anual situados en la 
judería de Toledo porque sean tenudas 
de rogar a Dios por la nuestra vida e por la 
nuestra salud e por las almas de los reyes onde 
nos venimos

69.   Díaz Martín, Luis V., Colección documental de Pedro I de Castilla (1350-1369), Valladolid, Junta de Castilla y 
León, 1997, nº 1178.

70.   García Turza: Op. cit., nº 98.
71.   Cornejo, Damián: Chronica Seraphica del glorioso patriarca S. Francisco de Assis. Quarta Parte, Madrid, Juan 

Garcia Infançon, 1698, p. 573.
72.   Cruz, Valentín de la: La abadía cisterciense de Bujedo de Juarros (ss. XII-XIX), La Olmeda, Palencia, 1990, p. 161.
73.   Torroja Menéndez, Carmen: Catálogo del archivo del monasterio de San Clemente de Toledo, Madrid, Instituto 

Provincial de Investigaciones y estudios toledanos, 1973, Nº 373. Carpeta 19, número 9.
74.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.120, Nº 16.
75.   Idem; AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.122, Nº 2.
76.   Idem.
77.   Peña Pérez: Op. cit., nº 271, 372 y 502.



775ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Margarita 
Alfonso78 c. 1367 Dueñas de Zamora Profesión Bastarda e hija de clérigo, tuvo que pedir 

dispensa pontificia para profesar

Sancha Alfonso79 c. 1372 y 1375

San Clemente de 
Toledo

Profesión Hija de Juan Alfonso Carrillo 

Sancha Díaz80 c. 1373 y 1395 Donación 

Hija de Gudiel Alfonso de Cervatos y 
Constanza González. Era monja en 1373 
y puede ser la misma que figura como 
abadesa en 1395. Inés de Ayala, señora 
de Casarrubios y viuda de Diego Gómez, 
alcalde mayor de Toledo, le donó un solar 
y una casa por el buen debdo que conmigo 
avedes (3/IV/1381)

Inés Núñez81 19/V/1373 Inés de Ayala Sancti Spiritus de 
Toro Dote 

Era hija de Domingo Simón e Inés Núñez. 
Su madre traspasó unas casas con tres 
cubas en la rúa de Santo Domingo de 
Benavente y dos viñas en dicho término 
para que tomase el hábito

Leonor Ruiz82

T. del 9/
IX/1374

Elvira 
Martínez

Santa Clara de 
Guadalajara

Donación 

 

Le donó 100 maravedís a cada una para que 
rogasen por ella

Sol Fernández 
Nadal

Urraca López de 
Hermosilla83 3/XI/1374 Santa Clara de 

Medina de Pomar Privilegio

Hija de Alonso López de Hermosilla. El 
clérigo de Moneo, Juan Ruiz, le vendió la 
mitad de una casa en dicho lugar, la mitad 
de su era y corral y una tierra de cereal en 
Asoco por 5.000 cruzados

María Alfonso de 
Cervatos84 c. 1375 y 1399 San Clemente de 

Toledo Profesión
Hija de Gonzalo Alfonso Cervato, monja 
en 1375 y puede ser la misma que aparece 
como priora en 1399

Marina Téllez85 c. 1375 y 1397 Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión

Profesó al menos desde 1375. Sobrina de 
Tel Fernández, hermana de Juan García de 
Luzón, señor de Alcaudete y comendador 
de Belvar y de Camena, e hija del señor de 
Alcaudete García Jofre de Loaysa e Inés 
Fernández de Toledo. Fue priora antes 
que Teresa de Ayala y María de Castilla, 
obteniendo licencia del provincial para 
poder hablar con su hermano –por petición 
de este último– sin redera y sin el rostro 
cubierto con el velo como era obligatorio 
(1397)

78.   Castillo, Hernando del: Segunda parte de la Historia General de Santo Domingo de su Orden de Predicadores, 
Valladolid, Francisco Fernández de Córdova, 1612, p. 36r.

79.   Torroja Menéndez: Op. cit., Nº 378. Carpeta 19, número 14; RAH, Salazar y Castro, O-6, ff. 91 v. a 92.
80.   Torroja Menéndez, Op. cit., Nº 395, carpeta 20, núm. 10 y Carpeta 23, núm. 16; RAH, Salazar y Castro, 

M-96, ff. 84 a 96.
81.    AMSST, Libro Becerro de 1775, p. 712.
82.   AHN, Clero, Libro 4.378.
83.   Ayerbe Iribar, Op. cit., Perg. 99.
84.   Torroja Menéndez, Op. cit., Nº 399. Carpeta 20, núm. 15 y Carpeta 24, núm. 8.
85.   ACSES, Ms. 76/1, Pruebas, f. 183; Cañas Gálvez: Op. cit., p. 285; Barrios Soto, José L.: Vida, Iglesia y Cultura 



776

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Constanza 
González86 4/VI/1376 San Pedro de las 

Dueñas de Toledo Profesión

Madre de la monja de San Clemente de 
Toledo, Sancha Díaz. Cuando enviudó de 
Gudiel Alfonso de Cervatos entregó bienes 
al monasterio para profesar y porque 
su marido le donó en su testamento 
la heredad de Gibraltar, en término de 
Talavera, con las heredades que mandó a 
su mujer en vida; ordenó que después de 
fallecer quedasen para su hija Sancha Díez 
(1376)

Juliana Rodríguez 
de Torquemada87 T. 2/V/1376

Pedro 
Fernández de 
Torquemada

Desconocido Donación 

Le donó un hábito y 1.000 maravedís para 
sus necesidades y para que se contentase 
con ello, y un brial blanco y todas las quezas 
de su madre, Ana de Collazos, que le había 
mandado en su testamento

María 
Fernández88 c. 1378 y 1411 Santa Clara de 

Reinoso y Palencia Profesión
Aparece como abadesa en ambos 
monasterios en las dos fechas indicadas, 
sin poderse asegurar si es la misma

Constanza López 
de Haro89 c. 1378

Caleruega de 
Lequeitio y San 
Juan de Quejana

Profesión Priora de San Juan de Quejana, provenía de 
Caleruega de Lequeitio

Monjas de Sancti 
Spiritus de 
Benavente90

T. 18/
III/1378

Constanza 
Felípez

Sancti Spiritus de 
Benavente

Donación

Donó a cada religiosa 10 maravedís

María Fermosa

Le donó una tierra en Casasola ordenando 
que cuando falleciese quedase para el 
monasterio; dos viñas en dicha villa; su 
parte de la heredad de Castrogonzalo con 
sus bueyes y tierras; la heredad y molinos 
de Aljarifes; una viña en Benavente; dos 
cuartas y una diezma de molino en la 
Molinera de Sorriva y la heredad que tenía 
en Carbajo

Catalina
Santa Clara de 
Benavente

Ayuda a 
profesar

Mando a Catalina, esta que me sirve, 200 
maravedís y 10 cargas de trigo para que 
tomase el hábito en el monasterio y, si no 
quisiese, reducía la donación a 2 cargas de 
trigo y 2 cabezales 

Leonor Álvarez Donación Abadesa y sobrina de la testadora, quien le 
donó 200 maravedís 

en la Edad Media. Testamentos en torno al cabildo toledano del siglo XIV, Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá de 
Henares, 2011, p. 104.

86.   RAH, Salazar y Castro, O-6, ff. 87.
87.   RAH, Salazar y Castro, M-90, ff. 61 a 64 v.
88.   Castro: Op. cit., 1983, p. 157.
89.   Paz Moro, Agurtzane: Colección documental del monasterio de San Juan de Quejana (Álava, 1332-1525), Bilbao, 

Universidad del País Vasco, nº 9.
90.   AMSES, D/A m BEN SS 1.



777ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Juliana Pérez de 
Sandoval91

c. 19/
V I I / 1 3 7 9 -
1397

Las Huelgas de 
Burgos Privilegio

Hija de Pedro Ruiz de Sandoval. Donó a 
Tomé González, canónigo de Palencia y 
capellán del rey, en nombre del cabildo, 
los vasallos y heredades de pan, vino, lana, 
casas, pastos y aguas tenía su padre en 
Mazuecos y su término y los que tenían sus 
padres y abuelos en Frechilla y su término 
por muchos daños que su padre había 
hecho a varios canónigos ya fallecidos y 
para que rogasen por su alma (19/VII/1379)

Elvira Ramírez92 c. 1380 (a) Barrios de Avia Profesión Priora

Teresa de Leiva93 c. 1380 (b) Cañas Profesión Abadesa

María Sánchez 
de la Cerca94 7/III/1380 Santa Clara de 

Medina de Pomar Privilegio

Juan de la Peña de Villatomil le vendió 
cuatro tierras de cereal situadas en término 
de Torres dos que son do dicen Penilla Verón 
e las otras dos que son a la presa del molino 
de la Crus por 225 maravedís

Isabel Álvarez 
Osorio95

T. 4/IX/1380 
y 1430

Rodrigo 
Álvarez 
Osorio

Santa Clara de 
Villalobos 

Ayuda para 
profesar

Donó 500 maravedís a su hija para que 
tomase el hábito. Años después vuelve a 
aparecer Isabel Osorio como abadesa de la 
comunidad (1430)

Teresa de Muga96

T. del 6/
VI/1383

Leonor 
Enríquez

Desconocido
Ayuda al 
matrimonio/
Profesión

La esposa de Diego Gómez Sarmiento 
donó a cada una 1.500 maravedís

Teresa de 
Támara

Sancha Alfonso c. 1383 y 1419

Santa Clara de 
Toledo

Profesión

Abadesa

Isabel Alfonso c. 1383

Teresa Alfonso97 c. 1383 y 1410 En 1410 era vicaria 

91.   RAH, Salazar y Castro, O-24, ff. 173 v. a 175 v; Peña Pérez, Francisco J., Documentación del monasterio de Las 
Huelgas (1380-1400), Burgos, Fuentes medievales castellano-leonesas, nº 39, 1991, nº 502.

92.   Suárez Fernández, Luis: Historia del reinado de Juan I. Tomo II, registro documental (1371-1383), Madrid, Uni-
versidad Autónoma de Madrid, 1982, nº 209.

93.   Ibíd: nº 204.
94.   Ayerbe Iribar, Op. cit., Perg. 102.
95.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.526, Nº 12; Vaca Lorenzo, Ángel: Documentación medieval del monasterio de 

Santa Clara de Villalobos (Zamora), Salamanca, Universidad de Salamanca, 1991, nº 68.
96.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 186, Nº 7.
97.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.118, Nº 18; C. 3.119, Nº 4; C. 3.120, Nº 16.



778

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Esposa de Juan 
Hurtado de 
Mendoza el 
Mayor98

c. 1384 (a) Vileña Profesión Abadesa. Hija de Pedro Rodríguez de Sot

Inés Fernández99 c. 1384 (b) Sancti Spiritus de 
Toro

Profesión/
Dote

Era hija de Marina Domínguez, viuda de 
Alfonso Domínguez de la Moraleja. Por la 
dote, era una monja de familia pudiente

Elvira Álvarez 
Padilla100 Co.1384

Pedro 
Fernández de 
Velasco

Vileña y Santa 
Clara de Medina 
de Pomar

Donación 

Donó a los hijos legítimos de Pedro 
Rodríguez de Soto y Juana, y a la nieta de 
ambos 10.000 maravedís de los 40.000 que 
les donó en su testamento, con la condición 
de que si la abadesa de Vileña, hija de 
Pedro Rodríguez de Soto, quisiera parte 
del dinero que mandaba a sus hermanos, 
devolviesen los maravedís, vasallos, rentas 
de pan, dinero y otras cosas que el noble 
dio a la abadesa, a su hermana, Teresa 
Rodríguez y a la mujer de Juan Hurtado, 
dividiéndola entre los hermanos. Ordenó 
que no embargasen nada de lo que dejó 
en su testamento y codicilo a la abadesa 
de Santa Clara de Medina de Pomar, su 
sobrina, Elvira Álvarez Padilla, salvo lo que 
ella dio para construir el hospital que el 
noble mandó hacer al lado de la iglesia del 
monasterio, lo que dio para la obra del coro 
viejo y algunos cálices

Inés Fernández101 7/XII/1384 Marina 
Domínguez

Sancti Spiritus de 
Toro Donación 

Hija de Mariana Domínguez y Fernando 
Domínguez de Tagarabuena y sobrina de 
Domingo Simón. Le donó unas casas en 
Toro y Tagarabuena y numerosas tierras, 
viñas y eras que quedaron de su marido, 
reservando el usufructo y ordenando que 
tras su muerte quedase para el monasterio

98.   RAH, Salazar y Castro, M-93, ff. 205 a 212.
99.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.571, Nº 8.
100.   RAH, Salazar y Castro, M-93, ff. 205 a 212.
101.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.571, Nº 8.



779ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Mayor 
Fernández102 27/III/1384 Santa Clara de 

Tordesillas Profesión 

Hija de Fernán Rodríguez Pecha, tomó el 
hábito al enviudar de Arias Valdés, señor 
de Beleña. Después se fue con su hermano 
a Guadalupe donde terminó como beata. 
En el testamento de su padre mandó al 
monasterio: los corrales de Alcazer; la 
dehesa de Tamuja; la casa de Valfermosos 
con sus viñas; la mitad de la heredad de 
Morata, de Eça, Villaverde y de Monestro 
con casas, viñas, pastos, molinos, tierras 
y varias casas de alquiler en Guadalajara; 
numeroso ganado vacuno, ovejas merinas, 
carneros, corderos, becerras, cabras, 
cerdos, cerdas, lechones, verracos, una 
yegua, asnos y acémilas; varios cahíces 
y fanegas de trigo, cebada y centeno; 
tinajas y cubas; 14.882 maravedís y 21 
marcos y 2 onzas y media de plata labrada. 
Elvira Martínez repartió su herencia entre 
sus hijos, quienes eran o iban a ingresar 
como religiosos. Mayor fue la que heredó 
la mayor parte por ser la única que tuvo 
descendencia, aunque después profesó en 
Santa Clara de Tordesillas, monasterio que 
tomó las tierras que heredó a la muerte de 
su padre en la villa y tierra de Sepúlveda, 
Fresno, Maderuelo, Fuentidueña, Cardoso 
y Dehesa de Riofrío

Sancha de 
Rojas103 T. 1385 Familiares Asunción de Castil 

de Lences Profesión

Mandó que si el mariscal y Sancha García, 
su sobrina, tuvieran alguna hija o nieta o 
si su hermano Ruy Díaz o su nieta, hija 
de María, quisieran hacerse monjas de 
velo prieto en el monasterio, entregaran 
a este su casa de Quintanilla de Bon con 
los solares que allí tenía, los palacios de su 
morada y las heredades de cereales, vino 
y árboles. Lo hizo para que mantuviese 
su honra en el monasterio y que hiciesen 
honra al resto de profesas de su linaje. Si 
la dama de su linaje decidiese irse a otro 
cenobio, cancelaba la donación. Obligó a la 
monja de su linaje que criara a otra para que 
siguiese su camino y así, sucesivamente 
para que siempre hubiese una religiosa del 
linaje que heredase las casas y heredades

102.   González Cristóbal, Margarita: Inventarios documentales. Monasterio de Santa Clara de Tordesillas (1316-1936), 
Madrid, Patrimonio Nacional, 1987, nº 120; Rodríguez Guillén: Op. cit., pp. 311-312 y 420-426.

103.   RAH, Salazar y Castro, M-9, ff. 169 v. a 173.



780

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

 

Cuando fallecieran estas, podría heredarlo 
otra monja de la familia de su difunto 
marido, Sancho Sánchez. Si no hubiera 
ninguna profesa de estos linajes ordenó 
que la casa y heredades quedase para 
el monasterio para que las rentas se 
empleasen en sus obras hasta que se 
construyese, destinando la mitad para 
reparar la iglesia, las casas, la huerta y el 
monasterio y, la otra, para la enfermería. 
Otrosi mando por quanto Dia Sanchez 
Sarmiento mi sobrino que dio de buen siglo 
un mando por su testamento que diesen a 
diez dueñas del dicho monasterio de Santa 
Clara de Castil de Lences cada doscientos e 
cincuenta maravedis yo rescibi y los puse en 
provecho del dicho monasterio mando que 
les den a la abadesa de dicho monesterio y 
las reparta ella a las dueñas

Mencía 
González104 c. 1387 (a)

San Clemente de 
Toledo Profesión

Prima de Garci López de las Roelas

Sancha 
González105 c. 1387 (b) Hermana del obispo de Burgos, Gonzalo, e 

hija de Suer González de Mireña

María Álvarez106 c. 1387 (c)

Santa Clara de 
Astorga

Profesión Sobrina de Berenguela Álvarez de Toral

Berenguela 
Álvarez de 
Barrientos c. 1387-1392

Berenguela 
Álvarez de 
Barrientos

Dote 

Donó diversos bienes como dote por 
haber sido recibidas ella y su sobrina, María 
Álvarez, como freylas conventuales (2/
IX/1387)María Álvarez

Beatriz 
Fernández 
Pecha107

c. 1387-1409
María 
Fernández 
Pecha

Santa Clara de 
Guadalajara Profesión 

María Fernández Pecha, esposa de Pedro 
González de Mendoza, partió sus bienes. 
Beatriz Fernández, su hermana y monja 
en el cenobio, recibió las casas de Madrid, 
Almaye y Casa Nueva, los molinos de 
Domingo Millán y el Soto, la heredad de 
Caraque, la bodega de Guadalajara, 12.500 
maravedís y 150 cahíces (21/II/1387). La 
monja, con licencia de la abadesa Juana 
Fernández Pecha, afirmó que Fernán 
Yáñez, prior de Guadalupe, le donó unas 
tiendas en la calle mayor, en la colación 
de San Andrés, para que cobrase los 
alquileres, entregándolos a Lupiana 
cuando falleciese. Para evitar problemas, 
lo confirmó (8/I/1409)

104.   RAH, Salazar y Castro, N-35, ff. 169 a 173.
105.   Torroja Menéndez: Op. cit., Nº 435. Carpeta 22, número 11.
106.   Cavero Domínguez: Op. cit., nº 133.
107.   AHN, Clero, Libro 4.378.



781ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Berenguela 
Álvarez de 
Toral108

c. 1387-1394 Santa Clara de 
Astorga

Donación/
Privilegios

Viuda de Juan Gutiérrez de Barrientos. La 
monja afirma ser madre de Diego Álvarez 
y tener nietos como Juan, a quien donó 
una casa y una heredad en Barrientos que 
heredó de su marido. Si su nieto muriese 
sin heredero, lo anterior sería para el 
monasterio con las tierras que tuvieran 
en Barrientos, salvo la casa y huerto que 
estaban al lado de la iglesia. Donó al 
monasterio 500 maravedís que le debía un 
matrimonio por la compra de la heredad 
de Coforcos. Donó a su hija, Inés Álvarez, 
heredades en Estavanes y Villareyo y nada 
más porque ella me fue siempre desobediente 
et nunca quiso cumprir mi mandado e me 
desonrro y ordenó que si alguien donase 
algo que le correspondiese, quedase para 
el cenobio. Donó todo lo que poseía 
en Honse Anades a Gutierre Gutiérrez 
ordenando que a su muerte quedase para 
el monasterio. Mandó que, si su hija Inés 
Álvarez fallecía, quedasen para el cenobio 
su herencia. Donó 500 maravedís al 
monasterio que le debía Gonzalo Morán 
de una heredad que le vendió en Belvís. 
Lo estableció heredero universal (7/I/1392). 
Inés Álvarez, hija de la monja, reconoció 
por válida la donación hecha por su madre 
al monasterio de las heredades de Posadilla 
y Huerga de Garavalles (28/I/1394). La

religiosa hizo testamento con licencia de la 
abadesa, Teresa Martínez, y afirmó haber 
entregado sus posesiones de Posadella 
cuando entró como profesa salvo los 
fueros e yglesiarios que retuvo. Donó a su 
criada, Leonor Gómez, la heredad que 
tenía en Santibáñez de Valdeiglesias, que 
rendía anualmente 5 fanegas de pan, 6 
maravedís, 6 dineros, 3 gallinas y 2 ánsares 
y la heredad, fuero y vasallos que tenía 
en San Cristóbal de la Polentera y tras su 
fallecimiento quedaría para el monasterio. 
Donó las vacas y ovejas que tenía en 
Estevanes y a Leonor Gómez, su criada y 
monja, 2 vacas con sus crías, 10 ovejas y 
el resto de ganado que tenía, ordenando 
que tomasen de él lo que hiciera falta para 
cumplir el testamento, en el que donó 
100 maravedís a San Francisco de Astorga 
(7/I/1392)

108.   Cavero Domínguez: nº 143.



782

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

María 
Meléndez109 16/X/1389 Santa Clara de 

Toledo Donación 

Hija de Juan Fernández, criado de Suer 
Téllez de Meneses y de Juana García, 
hizo una donación al monasterio, donde 
la metieron desde chiquilla, criándose y 
educándose

Teresa Fernández 
del Corral110 c. 1390 Santa Clara de 

Carrión Profesión Abadesa

Isabel Rodríguez 
de la Carrera111

1/VIII/1392 y 
1437

Pedro 
Sánchez de 
la Carrera y 
Mayor Ares

Santa Clara de 
Astorga 

Dote  

Monja en 1393 y abadesa en 1437. Sus padres, 
Pedro Sánchez de la Carrera y Mayor 
Ares, dotaron su profesión con la heredad 
pequeña en Santibáñez de Valdevidriales 
que rentaba anualmente 6 cargas de pan 
(22/III/1393). Isabel, ya abadesa, cedió a sus 
sobrinos los derechos sobre Santibáñez que 
su padre le había dejado vitaliciamente y el 
mismo día, este último por sí y en nombre 
de su hermano, vendieron a la abadesa 
dos yugadas de heredad de pan y vino 
en Santibáñez por 15.000 maravedís (21/
VIII/1437)

Aldonza 

c. 1393 y 1433

Hijas del escudero de Benavente, Alvar 
Rodríguez de Mendaña. Su padre donó al 
cenobio la Casa de la Fuente y los molinos 
de Mestajas, porque profesaban sus hijas 
(t. 9/XI/1393). Álvaro de Mendaña donó 
varias cargas de pan en los diezmos de las 
iglesias de San Juan de Murias y Vega para 
que rezasen por su alma y para ayuda y 
mantenimiento de la comunidad, incluida 
su hija Leonor (7/IX/1433)

Leonor

María Fernández 
Coronel112 c. 1394

Santa Clara y 
Santa Inés de 
Sevilla

Profesión

Profesó en Santa Clara tras enviudar de 
Juan de la Cerda y haber estado exiliada 
en Aragón por Pedro I –la tradición dice 
que estaba enamorado de la noble– por su 
apoyo a Enrique II, de donde pasó a Santa 
Inés, donde en 1394 aún no era abadesa

109.  AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.119, Nº 10.
110.  ASCCC, Legajo V, número 277.
111.   Cavero Domínguez: Op. cit., nº 138, 185 y 186.
112.   Sitges, Juan Bautista: Las mujeres del rey don Pedro de Castilla, Madrid, Sucesores de Rivadeneyra, 1910, pp. 410-

421; Rodríguez Liañez, Laureano: «El archivo de Santa Inés de Sevilla. Valor y significación de su fondo documental», 
Archivo Ibero-Americano, 213-214 (1994), p. 127.



783ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Mari 
Domínguez113

Co. 9/X/1394

Leonor 
Enríquez, 
condesa de 
Trastámara

Santa Clara de 
Valladolid

Donación 

Le donó 200 maravedís

Beatriz Alfonso

Santa Clara de 
Burgos

La noble afirmó que estas religiosas ya 
fueron pagadas

Catalina 
Fernández

Juana Núñez

Juana Sánchez de 
Valladolid

Teresa García114 Antes de 
1396

Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión Sobrina de Tereas Álvarez de Toledo y 

hermana del cardenal Pedro de Frías

Isabel Fernández 
115 c. 1396 (b) Santa Clara de 

Guadalajara Profesión Quizás fuese de la familia Pecha

Teresa de Medina 
o Teresa de 
Madrid116

c. 1396 (c) Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión Hija del alcalde de Toledo, García Álvarez, y 

de Mencía Téllez

Catalina Alfon117 c. 1396 (d) Santa Clara de 
Toledo Profesión Discreta 

María 
Rodríguez118

T. 9/V/1396
Guillerma 
Díez de 
Cevallos

Santa Clara de 
Cuéllar

Donación 

 

Donó 8 cántaras de vino por cargo que 
tenía con la religiosa y la cama en que 
dormía su moza, Teresa Alfonso, monja del 
monasterio

Leonor Núñez Santo Domingo el 
Real de Toledo

Priora. Hija de Teresa –hija de Diego 
López de Ayala y Teresa de Guzmán– y 
de Ruy López de Ribera –hijo de Per Afán 
de Ribera– y sobrina de Guillerma Díez de 
Cevallos, quien le donó 10.000 maravedís 
por cargo que tenía de ella

Juana Fernández 
Pecha119

c. 1396 y 
1409

Santa Clara de 
Guadalajara Profesión En 1409 aparece como abadesa

113.   RAH, Salazar y Castro, M-5, f. 180 a 181 v.
114.   Lorente Toledo, Luis: San Pedro Mártir el Real, conventual y universitario, Toledo, Universidad de Castilla-La 

Mancha, 2002, p. 25.
115.   Revuelta Somalo: Op. cit., p. 94.
116.   Serrano Rodríguez, Eugenio: “El patrimonio del convento dominicano de San Pablo, en Toledo (1219-1407)”, 

Archivo Dominicano, XXVII (2006) p. 210.
117.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.120, Nº 1.
118.   Salazar y Castro: Op. cit. Haro, pp. 58 y 461-472.
119.   AHN, Clero, Libro 4.378.



784

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Yusta 
Fernández120

T. 25/IV/1396
Domingo 
Simón, vecino 
de Toro

San Cebrián de 
Mazote

Donación 

30 maravedís

María Alfonso

Sancti Spiritus de 
Toro

Priora. Le donó 50 maravedís

Isabel Núñez

Era su entenada y le donó 200 maravedís. 
Mandas de otras personas en caso de 
que falleciesen antes que el testador. 
Le devolvió unas viñas que le tenía 
embargadas. Mandó pagarle 60 maravedís 
por los años que había tenido las viñas 
desde que falleció su madre hasta que se 
las devolviese. 500 maravedís que le debía 
su madre. Un almadraque. Una cozedra.2 
cabezales. Una colcha. 2 sábanas, una de 
ellas, la mejor que tuviese

Monjas que lo 
necesitasen

Donó 200 maravedís a las monjas que lo 
necesitasen según creyese Isabel Núñez

Inés Fernández Sobrina del testador Le donó 50 maravedís

Marina Alfonso Santa Clara de 
Toro Oariente del testador Le donó 20 maravedís

Elvira Fernández 
de Rojas121 c. 1397 (a)

Las Huelgas de 
Burgos

Profesión María Gutiérrez c. 1397 (b) Hija de Gonzalo González de Villegas

Urraca Díaz de 
Orozco c. 1397 (c) Abadesa

Juana Fernández 
de Estúñiga122 c. 1397-1411 Donación 

Hermana del justicia mayor Diego López de 
Estúñiga. En 1407 era abadesa. Su hermano 
(t. 29/VI/1397) le donó 2.000 maravedís 
situados en las rentas de su villa de Capilla 
y su término para su mantenimiento y 
ordenó a su hijo Pedro, o al sucesor del 
mayorazgo de la villa, que se los enviasen 
anualmente a las Huelgas

María de Toledo 
o María de 
Quirós123

Finales del s. 
XIV

Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión

Hermanastra de Teresa de Ayala e hija de 
Tel Fernández y Mencía Fernández. Tras 
enviudar de Fernán Pérez Palomeque casó 
con Lope González de Quirós, gracias a la 
ayuda de su hermano Gutierre, obispo de 
Oviedo (1375)

Catalina 
Fernández de 
Torres

F i n a l e s 
del s. XIV-
co m i e n z o s 
del s. XV (b)

Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión Hija de Diego García de Toledo, III señor de 

la Mejorada, y Constanza Fernández 

Catalina 
Fajardo124 Siglo XV (a) Santa Clara de 

Murcia Profesión Era del linaje de los Fajardo, adelantados de 
Murcia

120.   AHN, Clero, Legajos, 8.268.
121.   Peña Pérez: Op. cit. (1380-1400), nº 514
122.   Salazar y Castro: Op. cit. Haro, p. 212; AHNOB, Osuna, C. 213, D. 65; RAH, Salazar y Castro, O-1, ff. 239 a 

245 y M-59, ff. 96 a 108.
123.   Cañas Gálvez: Op. cit., p. 290; Torroja Menéndez, Op. cit., Nº 463. Carpeta 23, número 19.
124.   García Oro, José: Francisco de Asís en la España Medieval, Santiago de Compostela, CSIC-Liceo Franciscano, 

1988, p. 448.



785ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Leonor de 
Cisneros125 Siglo XV (b) Sancti Spiritus de 

Benavente Profesión Maestra de sus compañeras y llegó a ser 
priora 

Francisca de 
Gudiel126 Siglo XV (c) Santo Domingo el 

Real de Toledo Profesión Natural de Talavera, familia de los Meneses

Constanza de 
Arellano127

1ª mitad del 
s. XV

Santa Clara de 
Tordesillas Profesión

Hija de Juan Ramírez de Arellano, señor 
de Cameros, y de Isabel Enríquez. Llegó a 
ocupar el abadiato

Teresa Rodríguez 
del Vaíllo128 c. 1400 (a) Santa Clara de 

Carrión

Profesión Abadesa

Mayor Alfonso129 c. 1400 (b) Donación 
El monasterio tomó posesión de tierras, 
viñas y heredades en Palencia tras su 
muerte

Elvira Sánchez de 
Frías130 22/XI/1400 Santa Clara de 

Medina de Pomar Privilegio 
Juan López Redondo y Juan Ruiz, albaceas 
de Sancho García de Rebolledo, hicieron 
una venta a la monja 

Gaitán131 c. 1401 (a) Juan Gaitán Santa Clara de 
Toledo Profesión

El portero mayor en el reino de Toledo, Juan 
Gaitán, ordenó que, si alguna mujer de su 
linaje hasta la cuarta generación quisiese 
ser monja, la recibiera sin pagar dote

Teresa Manuel132 c. 1401 (b) Las Huelgas de 
Valladolid Profesión Inés Álvarez 

Osorio133 c. 1401 (c)

Elvira Rodríguez 
de Solórzano134 27/III/1401 Santa Clara de 

Medina de Pomar Privilegio

Juan Ruiz de Moneo, padre de Juan de 
Moneo, vendió a la religiosa las heredades 
que este último tenía en Casares, Para y 
Aldea

Sancha García135
T. 12/VI/1401 
y co. 30/
IX/1401

Mencía López Santa Clara de 
Salamanca Profesión

Mencía López, viuda del caballero Juan 
Alfonso, donó 3.000 maravedís en su 
testamento a su hermana la freila

María Gutiérrez 
de Aguayo136

4/XII/1401 Las Huelgas de 
Valladolid Profesión

Abadesa 

Beatriz González 
de Manzanedo Priora 

Mari Alfonso Monja
Inés Alfonso de 
Encinas Sacristana 

Mencía Núñez de 
Contreras

MonjasMaría Rodríguez 
de Castillo

125.   AMSST, Legajos, número 3.
126.   López, Juan: Tercera parte de la historia general de Sancto Domingo y de su Orden de Predicadores, Valladolid, 

Francisco Fernández de Córdova, 1613, p. 342.
127.   Diago Hernando: Op. cit., p. 10.
128.   ASCCC, Legajo II, número 68.
129.   ASCCC, Legajo VI, número 486.
130.   Ayerbe Iribar, Op. cit., Perg. 114.
131.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.120, Nº 8.
132.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 245, Nº 14.
133.   Idem.
134.   Ayerbe Iribar, Op. cit., Perg. 115.
135.   ACSES, A/A, SAL. 13, número 1, ff. 21-29; ACSES, A/B SAL-1/1.
136.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 245, Nº 14.



786

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Teresa137 T. 1402 Juan Sánchez 
de Meneses Desconocido

Ayuda al 
matrimonio/
Profesión

Mandó sus bienes muebles y raíces para 
que su hija Teresa profesase o casase. Si 
falleciera antes, los bienes quedarían para 
San Benito de Valladolid

María Alfonso de 
Cervatos138 c. 1402-1427 Santa Clara de 

Carrión Profesión

Aldonza Ramírez 
de Guzmán139 c. 1404 Otero de las 

Dueñas Profesión Abadesa

Juana Fernández 
Samaniego140 c. 1405 Santa Clara de 

Palencia Profesión 

Hermana de Álvaro de Mendoza, profeso 
de San Miguel del Monte e hija de Alvar 
Díaz de Samaniego y Juana Hurtado de 
Mendoza. La heredad de Grañón fue 
entregada al monasterio por la hermana del 
religioso, Juana Fernández de Samaniego, 
monja en Santa Clara de Palencia, quien 
también donó todas las heredades en 
Ochandaro, ambas pertenecientes a sus 
padres y su tío, Fernando de Mendoza 
(1405). Hubo un pleito con su hermano 
mayor, Juan de Mendoza, alcaide del castillo 
de Navarrete, por la venta sin autorización 
de sus hermanos (1403), llegando a un 
compromiso con sus otros dos hermanos 
religiosos y otra hermana, Toda Hurtado de 
Mendoza, en la que Juan cedió su parte a 
San Miguel del monte. Fray Álvaro donó su 
lote unos meses después (20/IX/1405)

Urraca Sánchez141 T. 1405 San Benito de 
Talavera Profesión 

Sobrina de la señora de la Fuente del Sapo, 
quien le dejó 300 maravedís para que 
rogase por su alma

Mencía 
Sarmiento142

1 1 / I / 1 4 0 5 -
1452

Leonor 
Carrillo

Santa Clara de 
Medina de Pomar Privilegio 

Abadesa. Juana Gómez de Villarías, hijo 
de Juan de la Peña y viuda de Gómez de 
Arnedo, realizó una venta a la abadesa 
(11/I/1405). La señora de Cervera, Leonor 
Carrillo, le donó en su testamento 300 
maravedís para un hábito y otros 300 a otra 
monja de la comunidad, María García de 
Pila

María de 
Albornoz143 c. 1406 Santa Clara de 

Guadalajara Profesión 

Los comendadores de la orden de Calatrava 
quitaron la obediencia a su maestre y 
conde de Cangas y Tineo (1406). Ante ello 
y porque le informaron de su impotencia, 
su esposa María, hija de Juan de Albornoz, 
profesó ante la petición de fray Juan 
Enríquez y renunció al condado y a su 
derecho al marquesado

Lucía Ruiz144

Co. de 1406 Juana de Leiva Santa Clara de 
Segovia Donación La señora de Béjar donó a cada religiosa 

500 maravedís para que rogasen por ellaJuana González

137.   RAH, Salazar y Castro, D-16, ff. 155 a 158.
138.   ASCCC, sin signatura; ASCCC, Legajo B dos s/n.
139.   Rodríguez: Op. cit., nº 738.
140.   Revuelta Somalo: Op. cit., pp. 242-243.
141.    RAH, Salazar, 9/291, ff. 159-162.
142.   Ayerbe Iribar: Op. cit., Perg. 117 y Sig.: 01. 04 y 36.11; AHNOB, Fernán Núñez, C. 2059, D. 32.
143.   Pérez de Guzmán, Fernán y Galíndez de Carvajal, Lorenzo: Crónica del señor rey don Juan Segundo, Valencia, 

Imprenta de Benito Monfort, 1779, pp. 25-26.
144.   RAH, Salazar y Castro, M-20, ff. 165 a 167.



787ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Constanza de 
Avellaneda145 T. 28/II/1407

Diego 
González de 
Avellaneda

Desconocido Ayuda a la 
profesión Le donó 20 marcos 

María146 Co. 
16/V/1409

Lorenzo 
Suárez de 
Figueroa

Desconocido
Ayuda al 
matrimonio/
Profesión

Por la carga que tenía con María, madre de 
su hijo, le mandó 10 000 maravedís para 
que casase o entrase en religión

Catalina 
Rodríguez de 
Toledo147

c. 1410 (a)

Santo Domingo el 
Real de Toledo

Profesión

María Gómez de 
Meneses c. 1410 (b) Elvira de 

Ayala Donación La señora de Cebolla le donó 1.000 
maravedís para que rogase por su alma 

Urraca Ibáñez de 
Mendoza c. 1410 (c)

Profesión

Procuradora

María Sánchez de 
Meneses c. 1410 (d)

Inés Fernández 
de Figueroa c. 1410 (e) Sopriora

Urraca de 
Guzmán148 c. 1410 (f) Santa Clara de 

Villafrechós Profesión Abadesa. Era la fundadora del monasterio y 
señora de la villa

Constanza 
Fernández 
Manrique149

c. 1410 (g)

Santo Domingo el 
Real de Toledo

Profesión
Catalina 
Fernández de 
Salcedo

c. 1410 (h) 

Teresa Téllez 
Palomeque c. 1410-1418 Juan II Donación Le donó 1.000 maravedís de renta anual 

(20/VII/1418)

Mayor García150

T. de 1411 Elvira de 
Ayala

San Pedro de las 
Dueñas de Toledo Donación

Hijas de Alvar García. Elvira de Ayala, señora 
de Cebolla, les donó 1.000 maravedís 
porque rogasen por su alma

Inés García

145.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.448, Nº 8.
146.   RAH, Salazar y Castro, M-5, ff. 77 v. a 79 v.
147.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.120, Nº 16; AHNOB, Frías, C. 1252, D. 25
148.   Castro, de Manuel: Crónica de la Provincia franciscana de Santiago (1214-1614), Madrid, Archivo Ibero Ame-

ricano, 1971, p. 227.
149.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.120, Nº 16.
150.   AHNOB, Frías, C. 1252, D. 25.



788

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Mencía Sánchez151
T. 3/V/1411 
y co. 30/
VI/1411

Sancha García Santa Clara de 
Salamanca Donación 

La viuda de Diego Martínez de Corbacera 
hizo heredera universal a Mencía Sánchez, 
su hermana monja, junto a Juan Fernández 
y a fray Juan de Noguera, sus albaceas

Elvira de Ayala 9/XI/1411 Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión

Mujer de Fernando Álvarez, señor de 
Oropesa, señora de Cebolla y madre de 
Garci Álvarez de Toledo. Estando en casa 
de las Hermanas Beatas, cerca de la iglesia 
de San Miguel de Talavera ante Alfonso 
de San Lucas, doctor y fraile de San Pedro 
Mártir de Toledo, leyó una carta de poder 
para que el religioso recibiera su profesión. 
Después fueron al cuarto donde estaba 
enferma la noble y el fraile le preguntó si 
quería profesar por sus circunstancias, a 
pesar de la obligación del noviciado de un 
año y un día. La noble asintió y legó sus 
bienes al monasterio, administrados por 
San Pedro Mártir

Elvira Fernández 
de Velasco152

1 4 1 1 - 2 9 /
XII/1424

Santa Clara de 
Medina de Pomar

Profesión y 
privilegioConstanza 

Fernández de 
Velasco

María Fernández de Velasco, viuda de 
Pedro Ruiz de Torres por sí y sus hijos 
Fernando, Diego, Rodrigo, Pedro, Leonor 
y María vendió a la monja, hija de Sancho 
Sánchez de Velasco, un solar con su casa y 
heredades en Villota, de la herencia de su 
marido, por 2.300 maravedís

Isabel de 
Meneses153 c. 1413 Cañas Profesión Hija de Gómez García de Meneses y Sancha 

Leiva y fue abadesa del monasterio

Juanita154 T. 1414 Lope López 
de Madrid

Santa Clara de 
Alcocer Dote

Mientras su esposa estaba embarazada, el 
testador prometió que entrara en religión, 
ordenando que cuando cumpliese los 10 
años de edad la metieran en el monasterio 
y le entregasen lo necesario para ello

María de Castro155 T. 25/IV/1414
Fernán 
Alfonso de 
Castro

Santa Clara de 
Guadalajara Donación 

Dejó por sus herederos universales a 
sus hijos, entre los que se encontraba la 
religiosa

151.   Riesco Terrero, Ángel, Datos para la historia del real convento de clarisas de Salamanca. Catálogo documental 
e su archivo, León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1977, nº 156.

152.   Moreno Ollero: Op. cit., p. 352; Ayerbe Iribar: Op. cit., Perg. 122.
153.   Cantera Montenegro, Margarita: Colección documental de Santa María de Nájera, siglo XV. Regesta docu-

mental, Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 2011, nº 72.
154.   AHNOB, Frías, C. 834, D. 18.
155.   AHN, Clero, Libro 4.378.



789ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Blanca Núñez156 c. 1414 (a)
San Clemente de 
Toledo Profesión 

Priora 

Sancha Díaz 
Cervatos157 c. 1414 (b) Abadesa

Teresa158 c. 1414 (c) Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión 

Hija del alcalde mayor de Toledo, Garci 
Álvarez, y de Mencía Téllez, hermana del 
cardenal Gutierre. Tras enviudar de nuevo 
ingresó como monja (c. 1414), falleciendo 
hacia 1419

Leonor García la 
Torreña159 c. 1415-1422 Sancti Spiritus de 

Toro Donación 

Fue la monja que más patrimonio aportó a 
Sancti Spiritus de Toro por quedar huérfana 
menor de edad, gracias a la herencia de su 
padre, el bachiller Juan Rodríguez de Dueñas 
(t. 30/IV/1415), esposo de Mayor Rodríguez 
la Torreña. En su testamento mandó que 
Leonor García administrase los bienes que 
su hija tenía en Valladolid hasta que casase 
y la mitad de los frutos y rentas. Ordenó 
que, si muriese menor y sin hijos legítimos 
heredase las casas de Valladolid para dotar 
una capellanía –una misa cantada los lunes 
y misa de réquiem el resto de días– en el 
capítulo del claustro por las almas de su 
abuela, Juana Ruiz, y sus padres Juan Ruiz 
y Mayor Rodríguez, allí sepultados. Ordenó 
que los otros bienes los tuviera la Torreña. 
Leonor ratificó su elección repentina 
de profesar y donó todos sus bienes al 
monasterio, pese a lo dispuesto en su 
testamento (20/IV/1422). Era bisabuela de 
Marina Rodríguez, quien profesó hacia 1423 
e hija de Mayor Rodríguez, sepultada en 
San Pablo de Valladolid

Leonor de 
Estúñiga La 
Buena160

c. 1416 San Francisco de 
Sevilla Profesión

Hija del justicia mayor Diego López de 
Estúñiga. Tras 1416 se dedicó a la protección 
de sus parientes y fue terciaria franciscana, 
sepultándose en la capilla mayor de San 
Francisco de Sevilla

Leonor Ponce161 Antes de 
1417

Sancti Spiritus de 
Toro Profesión 

Prima de Juan Álvarez Osorio, II señor de 
Villalobos y Castroverde, y viuda de Álvaro 
Vázquez de Losada

Sancha García de 
Cisneros162 c. 1417 San Pedro de las 

Dueñas Profesión Priora

Francisca 
Alfonso163 20/VII/1418 Juan II Santo Domingo el 

Real de Toledo Donación Le donó 2.000 maravedís situados en las 
alcabalas de Toledo 

156.   Torroja Menéndez: Op. cit., Nº 1536. Carpeta 27, número 11.
157.   Idem.
158.   Cañas Gálvez: Op. cit., p. 284.
159.   Alvarez Rodríguez, Alicia: Conventos y sociedad urbana durante la Baja Edad Media. La Orden de los Predicadores 

en Zamora, Toro y Benavente (Tesis Doctoral), Universidad de Salamanca, 2015, pp. 304-305; AMSST, Legajos, número 2 y 4.
160.   Miura Andrades, José M.ª, Frailes, monjas y conventos. Las Órdenes Mendicantes y la sociedad sevillana bajo-

medieval, Sevilla, Diputación de Sevilla, 1998, p. 238.
161.   RAH, Salazar y Castro, M-37, ff. 40 v. a 60.
162.   Fernández Catón: Op. cit., nº 81.
163.   Cañas Gálvez, Francisco de P.: Colección diplomática de Santo Domingo el Real de Toledo. Documentos Reales 

I (1249-1473), Madrid, Sílex, 2010, nº 50-51, 85, 87-88, 97, 120, 123-125.



790

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Mencía Niño164 c. 1418 Inés Lasa Santa Clara de 
Tordesillas Dote

Hija de Inés Lasa. Dotó su ingreso con 
la heredad de Sauquillo, en la tierra de 
Almazán y en su testamento entregó 6 
cargas de trigo en la heredad de Sauquillo 
a Santa Clara de Almazán posteriormente 
compradas por el monasterio de Tordesillas, 
ya que el resto de la heredad la había 
donado para dote de su hija

Mayor 
Fernández165

Antes de 
1419 Dueñas de Zamora Profesión Hermana del regidor de Zamora, Fernán 

Rodríguez de Aspariegos el Viejo

Aldonza 
Manrique (o 
Manuel)166

c. 1419 (a)

Santa Mª la Real 
de Medina del 
Campo y Dueñas 
de Salamanca

Profesión Primera priora del monasterio salmantino, 
procedente de Medina del Campo

Elvira Sánchez de 
Villodre167 c. 1419 (b) Sancti Spiritus de 

Alcaraz Profesión Tomó el hábito tras quedar viuda de Enrique 
Cribel. Era la fundadora del monasterio

Leonor de 
Vozmediano168 5/XII/1419 Rodrigo de 

Vozmediano
Santa Mª de 
Carbajal Donación 

Donó a su hermana la monja los bienes 
y derechos que tenía en la heredad de 
Tabanera 

Teresa de 
Guzmán169

1er tercio del 
s. XV (a)

Santo Domingo el 
Real de Toledo

Reajuste 
patrimonial

Hija de Juan Ramírez de Guzmán, 
comendador de Calatrava. Se asentaron 
5.000 maravedís vitalicios que tenía de su 
padre (1432)

Sancha Alfonso 
Carrillo170

1er tercio del 
s. XV(b) Juana Carrillo Donación

Hermana Juana Carrillo, esposa del 
maestresala de Juan II, Fernán Sánchez de 
Valladolid, quien le donó 100 florines de 
oro del cuño de Aragón como anticipo de 
los 450 por la heredad de la herencia de 
sus padres que le vendió en Talavera. Con 
anterioridad le había donado 20 florines 
(5/V/1429)

Juana Fernández 
de Villodo171 1/VI/1420 Elvira 

Fernández
Santa Clara de 
Carrión Donación 

Sobrina de Elvira Fernández y del escribano 
Pedro Fernández de Villa Morio. Le 
donó unas casas en la colación de San 
Bartolomé de Carrión y una tierra en 
término de Cestillos, ordenando que tras su 
fallecimiento quedasen para el monasterio 

María de 
Guzmán172

T. 1420

Desconocido 

Profesión

Juan de Guzmán, señor de Valdenebro, 
afirmó tener varias hermanas que no fueron 
satisfechas en la herencia de sus padres, 
entre las que había una monja

T. 22/X/1422 Inés de Merlo Donación 

Inés de Merlo, viuda de Juan de Guzmán, 
donó a María de Guzmán, la monja, 10.600 
maravedís que quedaron de pagar de la 
compra que hizo con su difunto marido

164.   Rodríguez Guillén: Op. cit., pp. 198 y 313.
165.   Álvarez Rodríguez: Op. cit., p. 287.
166.   ACSES, Ms. 76/2, ff. 105 y 106; AHN, Clero, Legajos, 7.562.
167.   Ayllón Gutiérrez, Carlos: La Orden de los Predicadores en el sureste de Castilla (las fundaciones medievales de 

Murcia, Chinchilla y Alcaraz hasta el Concilio de Trento), Albacete, Instituto de Estudios Albacetenses “don Juan Manuel” 
de la Excma. Diputación de Albacete, 2003, p. 117.

168.   RAH, Salazar y Castro, M-62, f. 195.
169.   Cañas Gálvez: Op. cit., nº 179.
170.   Cañas Gálvez: Op. cit., p. 297.
171.   ASCCC, Legajo III, número 167.
172.   RAH, Salazar y Castro, M-62, ff. 236 a 239; AHN, Clero, Legajo 8.013.



791ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Juana López173 T. 12/IX/1422 María San Quirce de 
Valladolid Donación

María, sobrina del arcediano de Campos, 
Sancho Martínez, donó 500 maravedís a 
su tía, Juana López, para que rogase por su 
alma

Marquesa 
Ramírez de 
Vidaurreta174

c. 1422-1474 Herce Profesión El cabeza de su linaje era vasallo del cabeza 
de familia de los Ramírez de Arellano

Teresa Téllez 
Palomeque175 c. 1425 Santo Domingo el 

Real de Toledo Profesión Subpriora

María Súarez176 c. 1426 (a) Santa Clara de 

Sevilla

Profesión
Hijas del maestre Lorenzo Suárez de 
FigueroaMencía Suárez c. 1426 (b)

Inés, Elvira y 
María de Sosa177 c. 1426-1477 Sancti Spiritus de 

Toro

Donación/
Reajustes 
patrimoniales

Familia de Mencía Portocarrero, hija de Juan 
Rodríguez Portocarrero, también monja en 
el monasterio. El rey situó en las alcabalas 
del vino de Toro los 4.800 maravedís que 
tenían Inés y Elvira de Sosa, hija de Gonzalo 
Rodríguez de Sosa, donados por su padre, 
previamente estaban situados en las 
alcabalas del vino de Zamora, ya que les 
costaba trabajo cobrarlos (15/XII/1426)

Violante178

T. 1426 Inés Gutiérrez 
de Haro Indeterminado

Ayuda al 
matrimonio/
Profesión

La señora de Los Molares y esposa del 
venticuatro de Sevilla Suero Vázquez de 
Moscoso, mandó a Violante, hija de este, 
1.000 doblas de oro para casar o profesar; 
ajuar, colchas, paños de oro, orillas, cenefas, 
un cofre de Valencia, una mesa, un cuero de 
guardamecil, una alfombra y unos rovajones 
bordados

Beatriz Era su criada. Le mandó 5.000 maravedís 
para profesar o casarse

María Carrillo de 
Almarza179 1427-1437 Santa Clara de 

Tordesillas Profesión Abadesa 

Aldonza García180 T. 1428 Lope García 
de Porres Cañas Profesión

La estableció como una de sus herederas. 
Quizás fuese hija de una de sus mujeres, 
Aldonza Medrano.

María Suárez de 
Monroy181

1429 y 4/
VIII/1444

Alvar 
Rodríguez 
de Monroy 
e Isabel de 
Almaraz

Santa Isabel de 
Salamanca Donación 

La religiosa era hija del caballero Alvar 
Rodríguez de Monroy e Isabel de Almaraz, 
quienes la dejaron como heredera en su 
testamento. Otra fuente dice que era hija 
de este personaje y de Inés López. Su hija 
renunció en esta última su legítima por 
10.000 maravedís (1444), falleciendo la 
monja en 1477

173.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.451, Nº 9.
174.   Pérez Carazo: Op. cit., p. 251.
175.   Cañas Gálvez: Op. cit., p. 290.
176.   RAH, Salazar y Castro, M-43, ff. 195 a 199.
177.   AMSST, Pergaminos, nº 20; RAH, Salazar y Castro, M-13, ff. 137 y 137 v.
178.   RAH, Salazar y Castro, M-43, ff. 195 a 199.
179.   Rodríguez Guillén: Op. cit., pp. 390 y 395.
180.   RAH, Salazar y Castro, M-27, ff. 32 v. a 43.
181.   Herrera, Thomás de, Historia del convento de San Agustín de Salamanca, Madrid, Gregorio Rodríguez Im-

pressor, 1652, pp. 48-50 y 53.



792

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Mayor Téllez 
Palomeque182 c. 1430-1431 Santo Domingo el 

Real de Toledo Profesión Procuradora

Mencía Carrillo183 c. 1432 Santa Clara de 
Tordesillas Profesión Abadesa

Mencía Pérez 
Sarmiento184 T. 17/III/1433 Diego Pérez 

Sarmiento
Santa Clara de 
Medina de Pomar Profesión

El noble reconocía tener que cumplir el 
testamento de su hermana Mencía, abadesa 
de (blanco), pidiendo a sus testamentarios 
que lo cumpliesen

Isabel García de 
Orellana185

16/X/1433 y 
22/VII/1468

Alfonso 
Cordero

Santo Domingo el 
Real de Toledo Donación

Juan II concedió a la monja los 1.500 
maravedís que Alfonso Cordero, vecino 
de la ciudad, le había donado (16/X/1433). 
Enrique IV ordenó a su recaudador mayor 
de Toledo pagar a la monja los 4.000 
maravedís que tenía de merced regia (22/
VII/1468)

Inés Patina186 T. 1435 María Solier Santa Clara de 
Villalobos Donación 

Pariente de la señora de Villalpando, María 
Solier, como afirma en la donación de 3.000 
maravedís que hizo a la religiosa

Hija del 
doctor Juan de 
Peñaflor187

c. 1435 San Quirce de 
Valladolid Profesión 

Mayor Carrillo188 c. 1436 (a) San Pedro de las 
Dueñas Profesión Abadesa. Hermana del señor de Totanés, 

Alfonso Carrillo.
Urraca Núñez de 
Guzmán189 c. 1436 (b) Las Huelgas de 

Burgos
Profesión

Abadesa. Hija del señor de Toral, Ramiro 
Núñez de Guzmán

María Ramírez de 
Guzmán190 c. 1436 (c) Abadesa

Catalina Ortega191 c. 1436 y 1472 Juan de 
Ortega

Santa Clara de 
Carrión Profesión

En 1446 era discreta. Su padre, el caballero 
Juan de Ortega, le donó 100 maravedís 
de fuero sobre una tierra en la Vega de 
Piquera; 60 maravedís de fuero; dos pares 
de gallinas sobre una huerta y otra huerta 
en término de Carrión. Compromiso en el 
pleito entre el convento y su padre sobre la 
herencia de la religiosa (1448)

Mencía Ramírez 
de Guzmán192 T. 1436 Carrizo Profesión Abadesa 

182.   Cañas Gálvez: Op. cit., p. 290.
183.   Castro Toledo, Jonás: Colección diplomática de Tordesillas, Valladolid, Institución Cultural Simancas, 1981, nº 495.
184.   AHN, Clero, Legajo 1.137.
185.   Cañas Gálvez: Op. cit., nº 180, 262 y 267.
186.   AHNOB, Frías, C. 522, D. 14.
187.   Torres, M. de, Libro de la Historia de S. Benito el R(ea)l de Valladolid, Manuscrito de la Biblioteca Histórica 

de Santa Cruz, U/Bc Ms. 195, p. 131.
188.   RAH, Salazar y Castro, M-22, ff. 237 v. a 240.
189.   RAH, Salazar y Castro, M-23, ff. 295 v. a 299 v; Cruz: Op. cit., p. 161.
190.   Cruz: Op. cit., p. 161.
191.   ASCCC, Legajo III, número 109 y 180; Legajo XI, número 26.
192.   RAH, Salazar y Castro, M-23, ff. 295 v. a 299 v.



793ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Mayor Fernández 
de Vargas193 c. 1437 (a) Santo Domingo el 

Antiguo de Toledo Profesión Abadesa

Mayor Téllez 
Daza194

c. 1437 (b)

Santa Clara de 
Toledo Profesión

Discretas. María llegó a ser abadesa (1456)

Catalina  

Fernández

c. 1437 (c)

Inés Alfonso c. 1437 (d)

Mayor Alfonso de 
Cervatos c. 1437 (e)

María García de 
Angulo c. 1437 y 1456

Mencía de 
Pampliega195

T. 1437 Fernando 
Niño

Santa Úrsula de 
Toledo

Ayuda a la 
profesión 

El regidor de Toledo mandó que si la 
criada de su mujer y de su tía Toda Niña, 
Mencía de Pampliega, quisiese profesar le 
entregasen 1.000 maravedís, una cama de 
ropa, un cahíz de trigo, 30 arrobas de vino y 
un cerdo anual, que debían poner en poder 
del monasterio. En caso de que tuviera 
comportamiento deshonesto mandó a la 
comunidad que le informase y no le diesen 
el beneficio

Mari Gudiel Donación 

Tía del regidor de Toledo, Fernando Niño, 
quien le donó la parte que le pertenecía en 
la escribanía del almojarifazgo de Toledo y 
500 maravedís

María de 
Guzmán196 c. 1437 y 1464 Santa Clara de 

Toledo

Profesión 
En 1437 era discreta y puede que fuera la 
misma que aparece en 1464 como abadesa

Beatriz de 
Figueroa197 c. 1438 Santa Clara de 

Guadalajara Profesión Abadesa

193.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 2.947, Nº 6.
194.   ASCCC, Legajo III, número 123; Legajo V, número 358; Legajo VII, número 499; AHN, Clero, Pergaminos, 

C. 3.122, Nº 2.
195.   Franco Silva, Alfonso: «Los Niño. Un linaje de la oligarquía municipal de Toledo en el siglo XV», Anuario de 

Estudios Medievales, 31/1 (2001), pp. 248-255.
196.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 3.122, Nº 2; Pérez de Tudela y Bueso, M.ª Luisa: «El convento del monasterio 

de Santa Clara la Real de Toledo (1247-1993)», Archivo Ibero-Americano, 213-214 (1994), p. 493.
197.   AHN, Clero, Legajo 2.092.



794

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Inés Niño de la 
Vega198

c. 1438 y c. 
1443-1461

Santa Clara de 
Valladolid Profesión

Hija del conde Pedro Niño. Aparece en 
1438 como monja y sustituyó a la abadesa 
Mariana Fernández cuando renunció al 
cargo en el visitador de Tordesillas. En 
julio de 1453 renunció a su parte en la villa 
de Cigales en su hermana María a cambio 
de que diese al cenobio un juro de 10.000 
maravedís anuales y 20.000 de pensión 
vitalicia para ella. El convento vendió a 
Juan Manrique, conde de Castañeda, la 
tercera parte del condado de Buelna, de 
las posesiones y jurisdicción de la casa de 
Aguilera y de los lugares de Santibáñez, 
Carrejo y el Puente de Santa Lucía por 
312.553 maravedís (5/XI/1460), con permiso 
del visitador fray Frutos de Cuéllar (1/
XI/1460). Enrique IV confirmó a la religiosa 
13.666 maravedís de juro anuales, 50 cargas 
de pan y 300 maravedís en rentas

de Valladolid (12/XII/1464). El infante-rey 
Alfonso le donó 14.000 maravedís de juro 
situados en las alcabalas de la madera 
y paños de Valladolid, que antes tenía 
Pedro Niño, hijo del conde de Buelna y, 
al morir sin hijos legítimos, lo entregó a 
su hermana Inés para ella y el monasterio 
para que rogasen por su vida y salud, de 
la reina Isabel, su madre, y por el alma de 
Juan II (8/X/1465). Alfonso XII, a diferencia 
de Enrique IV, ordenó que el monasterio 
sólo debía tener 12.000 maravedís ya que 
los otros 2.000 eran para Inés de Ribera, 
quien había sido esposa de Pero Niño (15/
XII/1467)

198.   Uribe, Ángel, «Primer ensayo de reforma franciscana en España. La Congregación de Santa María la Real de 
Tordesillas», Archivo Ibero-Americano, 179-180, (1985), p. 265; Rojo Alique, Francisco J.: «El convento de San Francisco de 
Valladolid en la Edad Media (h. 1220-1518). Los aspectos materiales», Archivo Ibero-Americano, 252 (2005), p. 475; Franco 
Silva, Alfonso: «El mariscal García de Herrera y el marino D. Pedro Niño, conde de Buelna. Ascenso y fin de dos linajes 
de la nobleza nueva de Castilla», Historia, Instituciones, Documentos, nº 15 (1988), pp. 191 y 193; AHNOB, Frías, C. 445, 
D. 54-55; AHN, Clero, C. 3.457, Nº 14; Toro Miranda, Rosa M.ª de, Colección diplomática de Santa Catalina de Monte 
Corbán, Santander, Fundación Marcelino Botín, 2001, nº 223 y 226; AGS, EMR, MyP, Legajo 4, nº. 29.



795ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Isabel de la 
Torre199

c. 1439 y 1461 Santa Clara de 
Toro Profesión

Hija de Juan de la Torre y María de Illescas. 
Puede que fuera la misma Isabel de Torres 
que era monja durante el abadiato de 
Mariana de Torres. Mandó al monasterio 
13.000 maravedís y 2.000 de renta vitalicia 
y pidió que se contentase con ello (t. 1439). 
Isabel de Torres, ante la comunidad, dice 
que estando en Toro dio poder al bachiller 
Álvaro de Carvajal para pedir y recibir 
cualquier cosa que le perteneciese lo que 
hizo sin saviduria dello y no saviendolo ni el 
custodio ni la maior de la comunidad y contra 
lo dispuesto en su testamento y otros recados 
echos a favor de la dicha Maria su madre de 
que ella y don P. Lopez Portocarrero marido 
que fue de la dicha Maria, recivirian grande 
agravio y perjuicio (12/I/1461). Afirmándose 
en el testamento, anuló el poder y 
testamento otorgados por el bachiller 

Sancha 
Fernández de 
Lezana200

19/XI/1439 Herce Profesión/
Dote

Señora de Robres y viuda de Juan Fernández 
de la Barguilla. Dotó su profesión con sus 
bienes muebles y raíces en Préjano y cedió 
el señorío de Robres a Pedro de Lezana, 
quizás su hijo, quien recurrió a la justicia por 
los bienes de la dote, comprometiéndose a 
cantar oficios por su marido y los difuntos 
de la familia

Elvira de Rojas201 c. 1439 Las Huelgas de 
Valladolid Profesión Hermana del mariscal Pedro García y 

abadesa del monasterio

Juana Gutiérrez 
de Cisneros202 T. 31/III/1441 Aldonza de 

Castilla

Santa Mª la Real 
de Medina del 
Campo

Donación 

Donó a la monja, por cargo que su marido 
Fernando López de la Serna tenía de la 
religiosa y de sus herederos, las casas y 
suelos que tenía en Medina del Campo y 
que la noble había donado previamente

Juana 
Portocarrero203 c. 1442-1444 Santa Clara de 

Palencia

Reajuste 
patrimonial/
Renuncia 

Nieta del I almirante. Ingresó en el convento 
en 1442 renunciando a Moguer y a la mitad 
de las alcaicerías de Sevilla en su hermana 
María, esposa de Juan Pacheco, a cambio de 
un juro anual de 20.000 maravedís. La villa 
y las alcaicerías enteras se las había dejado 
su padre, Pedro Portocarrero, (t. 18/X/1429) 
ya que era su hija mayor. Renunció los 
20.000 maravedís al monasterio (1444)

Catalina de 
Guzmán204 c. 1443 (b)

Camesa y Santa 
Clara de Aguilar de 
Campoo

Profesión
Primera abadesa de Camesa y de Santa 
Clara de Aguilar

199.   RAH, Salazar y Castro, M-6, f. 123 v.
200.   Pérez Carazo: Op. cit., pp. 106-108 y 268.
201.   AHN, Clero, C. 3.458, nº 6; AGS, EMR, MyP, Legajo 3, nº 93.
202.   RAH, Salazar y Castro, M-123, ff. 21 a 32.
203.   Salazar y Castro: Op. cit. Pruebas, pp. 243-245; Castro, Op. cit., nº 6; AHN, Clero, Pergaminos, C. 528, Nº 49.
204.   Andrés Martín, Melquíades: «El convento de Santa Clara de Aguilar de Campoo (Palencia). Historia y vida», 

Archivo Ibero-Americano, 213-214 (1994), pp. 326-327.



796

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Valentina de Mur 
i Cardona205 c. 1443-1456 Santa Clara de 

Tordesillas Profesión

Abadesa y sobrina del arzobispo de 
Tarragona, Dalmacio de Mur. Pasó a Castilla 
con su cuñado Fadrique de Aragón, hijo de 
Martín I, tras enviudar al año de casarse del 
señor de Escalante, Carlos de Guevara

Teresa Núñez de 
Guzmán206 c. 1446 (a) Otero de las 

Dueñas Profesión Abadesa

Inés de Escobar207 c. 1446 (b)

Santa Clara de 
Carrión

Profesión 

Vicaria
María Sánchez de 
Angulo c. 1446 (c) Provisora

Berenguela 
Núñez c. 1446 (d) Discreta

Teresa Núñez de 
Guzmán c. 1446 (e) Abadesa

Leonor de 
Guzmán208 c. 1447 San Clemente de 

Toledo Profesión Abadesa

Priora209 T. 23/IV/1447 García de 
Ulloa Donación 

El caballero afirmó que en 1442 habían 
sido librados a la priora tres mil y (blanco) 
maravedís y mandó a los recaudadores que 
los entregasen, quienes se negaban

Isabel González210 T. 5/V/1447 Velasco Pérez Santa Clara de 
Salamanca Donación 

El canónigo donó a su hija monja dos pares 
de casas a la Puerta del Rio para oficiar dos 
aniversarios anuales. 

María de Melo211 24/IX/1447 Sancti Spiritus de 
Toro

Reajuste 
familiar

Con licencia de la priora, Beatriz López de 
Sosa, y de la comunidad, hizo igualación con 
su hermano, Diego de Melo, de la herencia 
de sus padres y abuelos. Dice que tenía una 
cama de ropa, vestimentas, dinero, una 
heredad que tenía con su hermano en Vos 
de Marvan, aldea de Toro, por sus abuelos y 
que su hermano le dio 2.000 maravedís de 
renta en las alcabalas de Toro. Se dio por 
contenta y bien pagada

Inés de Guzmán212 c. 1448-1454 Santa Clara de 
Villafrechós Profesión

Hija del señor de Valdenebro, Juan de 
Guzmán, e Inés de Melo. Fue abadesa y 
después casó con Alfonso Pérez de Vivero, 
con quien tuvo cuatro hijos. Donó al 
monasterio 13.500 maravedís que le dejó 
su madre por no tener más descendencia 
legítima; provenían de los 15.000 maravedís 
que Inés Alfonso de Bendaña tenía situados 
en Valladolid –7.500– y de los 12.000 que 
su padre, Fernando Alfonso de Melo, tenía 
en Salamanca –6.000–. Como era monja, el 
rey dio licencia para que la renta quedase 
para el monasterio (20/III/1445) y la 
abadesa los traspasó al cenobio (15/I/1451)

205.   Rodríguez Guillén: Op. cit., pp. 390 y 395.
206.   Rodríguez, Op. cit., nº 756.
207.   ASCCC, Legajo XI, número 26.
208.   Torroja Menéndez: Op. cit., Nº 617. Carpeta 31, número 12.
209.   AHN, Clero, Legajo 8.268.
210.   Riesco Terrero: Op. cit., nº 175.
211.    AGS, EMR, MyP, Legajo 4, nº 21.
212.   Torres: Op. cit., pp. 140-142; RAH, Salazar M-62, ff. 206-208; AGS, EMR, MyP, Legajo 4, nº 21.



797ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Mencía Ruíz de 
Haro213 c. 1448 (a) Santa Clara de 

Villalobos Profesión

Mencía de 
Vozmediano214 c. 1448 (b) Santa Clara de 

Villafrechós Dote
La dote consistió en 2.000 maravedís 
anuales de renta situados en las alcabalas 
de San Román –Carrión– 

Juana de Ovalle215 c. 1448 (c)
Fernando 
Díaz de 
Toledo

San Quirce de 
Valladolid Donación 

El doctor, consejero, oidor, relator y 
secretario, le donó 4.000 maravedís que 
quedarían para el monasterio cuando 
falleciese. La mitad las asentó en las 
alcabalas de la paja y leña y la otra en las de 
la piedra y barro (26/IV/1448)

Comunidad de 
Santa Clara de 
Toledo216 T. 1448 Guiomar de 

Meneses

Santa Clara de 
Toledo

Donación 

 

Guiomar de Meneses, esposa de Alfonso 
Tenorio, mandó en limosna a la comunidad 
10 cahíces de trigo

Juana Rodríguez San Clemente de 
Toledo Le donó 1.500 maravedís

Teresa de 
Cartagena217 c. 1449 Santa Clara de 

Burgos Profesión 

Hija de Pedro de Cartagena. El obispo de 
Burgos, Alonso de Cartagena, pidió al papa 
una dispensa para que su sobrina pudiera 
ser trasladada desde este convento ad 
ordinem sancti Benedicti et Cisterciensem, 
desconociéndose el cenobio (3/IV/1449). 
Se ha planteado las Huelgas de Burgos, 
Villamayor de los Montes y las agustinas 
de San Ildefonso, monasterio fundado 
por el obispo. La decisión obedecía al mal 
ambiente que se vivía en el monasterio y al 
trato recibido por la monja tras el estallido 
de la revuelta toledana y la introducción 
de los primeros estatutos de limpieza de 
sangre contra los conversos. El obispo 
pidió que su sobrina, al alcanzar los 25 años, 
pudiera ser elegida para algún cargo en el 
nuevo monasterio (2/V/1449)

Aldonza 
Manrique218

M e d i a d o s 
del s. XV (a)

Santa Clara 
de Astudillo y 
Calabazanos

Reajuste 
patrimonial/
Dote/
Problemática

Hija del adelantado de León, Pedro 
Manrique y Leonor de Castilla. Fue abadesa 
de Calabazanos, después de profesar en 
Astudillo. Su padre ordenó a su esposa 
que diera a su hija 10.000 maravedís de 
juro si renunciaba a su herencia. Ella y su 
hermana habían salido del monasterio de 
Astudillo para irse a Amusco, surgiendo 
problemas por el reparto de los bienes que 
habían llevado al primero al tomar el hábito. 
Se firmó una concordia entre Leonor y el 
monasterio de Astudillo, con acuerdo de su 
visitador Sancho de Canales: los 10.000

213.   RAH, Salazar M-62, ff. 206-208.
214.   Idem.; Aguado González, Francisco J.: El ascenso de un linaje castellano en la segunda mitad del siglo XV: los 

Téllez Girón, condes de Urueña (el origen del señorío de Osuna), (Tesis Doctoral), Universidad Complutense de Madrid, 
1990, pp. 1077-1079.

215.   AGS, EMR, MyP, Legajo 4, nº 30.
216.   RAH, Salazar y Castro, M-94, ff. 30 v. a 37.
217.   Giordano, M.ª Laura: «‘La ciudad e nuestra conciencia’: los conversos y la construcción de la identidad 

judeocristiana (1449-1556)», Hispania Sacra, LXII-125 (2010), pp. 66-67.
218.   Montero Tejada, Rosa M.ª: Nobleza y sociedad en Castilla. El linaje Manrique (siglos XIV-XVI), Madrid, Caja 



798

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

maravedís de juro que Pedro Manrique 
donó a Aldonza quedarían para esta 
última y el monasterio de Amusco; 10.000 
maravedís de juro situados en las alcabalas 
de Támara que fueron traspasados a María 
y al monasterio de Astudillo por su suegra, 
Juana de Guzmán, de 250.000 maravedís 
que Rodrigo de Castañeda mandó en arras, 
serían para el monasterio de Astudillo; 
83.000 maravedís que Juana de Guzmán 
debía a María para completar los 250.000, 
serían para esta última por estar muy 
enferma y necesitarlos; dos vestimentas –
una de brocado y otra de aceituní verde– 
que dieron ambas hermanas fueron 
devueltas a las monjas; un frontal verde 
aceituní donado por María quedaría para 
el monasterio; dos frontales negros que 
dio Leonor correspondían a las hermanas; 
un paño francés que llevó María le sería 
devuelto; una manta de pared que llevó 
Aldonza correspondería al monasterio; de 
las 6 sargas de cama que llevó María debían 
dar 3 a esta última; un tapete y una alcatifa 
que dieron ambas, le correspondería al 
monasterio la alcatifa y a las religiosas el 
tapete; de 7 almohadas verdes de estrado 
3 debían quedar para el monasterio; 2 
reposteros para ellas y 2 para el monasterio; 
se ordenó que se dieran 2 braseros a ellas 
–uno cerrado y otro de red– y el otro para 
el cenobio; un par de manteles serían para 
ellas y el resto para el monasterio; 2 camas 
con sus mantas verdes y rojas serían para las 
religiosas (2/VII/1446). Leonor de Castilla 
donó a las religiosas unas casas que había 
comprado en Vecilla con sus heredades de 
cereales, vino, huertas, dehesas, molinos, 
etc., porque su marido no dio ni satisfizo a 
la abadesa Aldonza Manrique y a la monja 
María Manrique, sus hijas (15/X1452)

Juana de Zúñiga219 M e d i a d o s 
del s. XV (b)

Santa Clara de 
Amusco Profesión Vicaria

María de Merlo220 M e d i a d o s 
del s. XV (c)

Sancti Spiritus de 
Toro Profesión

Hija de Guiomar de Ulloa y de Juan de 
Merlo. Los Ulloa eran un linaje gallego 
defensor del petrismo y los Merlo, de 
origen portugués, fueron partidarios de 
Juan I y Beatriz de Portugal 

María de 
Villandrando221

M e d i a d o s 
del s. XV (d)

San Quirce de 
Valladolid Profesión Hija de Rodrigo de Villandrando, I conde de 

Ribadeo

Madrid, 1996, pp. 319 y 341. Salazar y Castro, Luis: Historia genealógica de la Casa de Lara. Tomo II, Madrid, Imprenta 
Real, 1697, pp. 49-50; Orejón Calvo: Op. cit., nº 21.

219.   Salazar y Castro: Op. cit. Lara. Tomo II, p. 538.
220.   Álvarez Rodríguez: Op. cit., p. 323.
221.   Salazar y Castro: Op. cit. Haro, p. 194.



799ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Isabel de 
Figueroa222

M e d i a d o s 
del s. XV (e) Santa Clara de 

Zafra

Profesión
Hijas de Gómez Suárez de Figueroa, I señor 
de Feria y de Elvira Lasso de Mendoza

Teresa de 
Figueroa

M e d i a d o s 
del s. XV (f)

María Alfonso de 
Abrio223

M e d i a d o s 
del s. XV (g)

Santa Clara de 
Villafechós Profesión 

Abadesa del monasterio. Su pariente, Inés 
Alfonso de Abrio, fue aya de fray Juan de 
Acevedo

María de 
Velasco224

M e d i a d o s 
del s. XV (i)

Santa Clara de 
Medina de Pomar Profesión

Hija de los primeros condes de Haro. Juan 
II reconoce que el monasterio tenía 18.000 
maravedís de juro en las alcabalas de varios 
lugares, 10.000 de la monja, 2.000 que tenía 
su señoría y los otros 6.000 por renuncia de 
su padre (25/III/1452)

María de 
Saavedra225

2ª mitad del 
s. XV (a)

Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión 

Profesó con Beatriz de Silva, hasta que esta 
se fue al monasterio de la Concepción. 
Como no pudo devolverle los servicios que 
le hizo por salir del convento de manera 
acelerada y por las miserias que pasó 
cuando vino la observación y fue expulsada, 
pidió que le dejasen volver. El monasterio 
seguía dándole ración

Leonor Núñez226 2ª mitad del 
s. XV (b)

Caleruega y Santo 
Domingo el Real 
de Toledo

Profesión

Hija de Teresa –hija Diego López de Ayala 
y Teresa de Guzmán– y de Ruy López de 
Ribera –hijo de Per Afán de Ribera–. Fue 
monja en Santo Domingo el Real de Toledo 
y priora de Caleruega

Isabel Pacheco227

2ª mitad del 
s. XV (c) Desconocido

Profesión 
Hijas de Juan Pacheco, fuera del matrimonio

Leonor Pacheco 2ª mitad del 
s. XV (d)

Aldonza de 
Herrera228

2ª mitad del 
s. XV (e)

Las Huelgas de 
Burgos Privilegios 

Hija de Juan de Herrera. Garci Sánchez de 
Valladolid, consejero y contador real, afirmó 
que Pero Niño, hijo del conde de Buelna, le 
dio 5.000 maravedís de renta por la compra 
en Velimar que hizo la monja a su hermano, 
Pedro de Herrera

222.   Salazar y Castro: Op. cit. Casa de Lara. Tomo III, p. 506.
223.   Colombás, García: El libro de los bienhechores de San Benito de Valladolid, Montserrat, Studia Monastica, 

Vol.5 fasc. 2, 1963, p. 349.
224.   Silva y de Velasco, Josefina de: «Santa Clara y los Velasco. El linaje de los fundadores (siete siglos de historia 

de Castilla)», El monasterio de Santa Clara de Medina de Pomar. Fundación y patronazgo de la casa de Velasco, Medina 
de Pomar, Asociación de Amigos de Santa Clara, 2004, p. 145; Salazar y Castro: Op. cit. Casa de Lara. II, p. 47; RAH, 
Salazar y Castro, M-93, ff. 225 a 268v.	

225.   ASDRT, doc. 725.
226.   Salazar y Castro: Op. cit. Pruebas, p. 58.
227.   Franco Silva: «Las mujeres de Juan Pacheco y su parentela», Historia, Instituciones, Documentos, 36 (2009), 

p. 182.
228.   AGS, EMR, MyP, Legajo 3, nº 40.



800

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Aldonza Ribera229 2ª mitad del 
s. XV (f)

Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión 

Hija de Teresa –hija de Diego López de 
Ayala y Teresa de Guzmán– y de Ruy López 
de Ribera –hijo de Per Afán de Ribera–

Beatriz 
Portocarrero230

2ª mitad del 
s. XV (g)

Sancti Spiritus de 
Toro Profesión

Juana 
Portocarrero

2ª mitad del 
s. XV (h)

Eran hermanas
Isabel 
Portocarrero

2ª mitad del 
s. XV (i)

Mencía 
Portocarrero

2ª mitad del 
s. XV (j)

Blanca Enríquez 
de Quiñones231

2ª mitad del 
s. XV (k)

Fadrique 
Enríquez Santa Clara de 

Palencia

Donación 

Hija del II almirante, Fadrique, y su segunda 
mujer Teresa de Quiñones. Puede ser 
la misma a la que su padre se refiere en 
su testamento doña Blanca, monja en el 
monesterio de Santa Clara de Palencia, 
a la que e al dicho monesterio di diez mil 
maravedis de juro e agora le mando otros 
diez mil maravedis de juro e que la señora 
abadesa mi sobrina que agora es, e las otras 
abadesas que despues de ella fueren en el 
dicho monesterio, tengan cargo de mandar a 
las monjas que tengan por mi oración

Francisca de 
Quiñones232

2ª mitad del 
s. XV (l) Dote 

Hija de los primeros condes de Luna, Diego 
Fernández de Quiñones y su mujer, Juana 
Enríquez, quienes dieron al monasterio 
15.000 maravedís por su dote

Tres hijas de 
Hernando de 
Velasco233

2ª mitad del 
s. XV (m)

Santa Clara de 
Medina de Pomar Profesión Hernando de Velasco era hijo de Juan 

Fernández de Velasco y María Solier

Catalina234 2ª mitad del 
s. XV (n)

Santo Domingo el 
Real de Madrid Profesión Entró en el monasterio al enviudar del 

señor de Poza, Diego de Rojas

Inés de Monroy235 2ª mitad del 
s. XV (ñ)

Hernando de 
Monroy Desconocido Ayuda para 

casar/profesar

Hernando de Monroy, hermano del Clavero 
de Alcántara, afirma que su hija Inés quería 
ser monja. Si él no la casase durante su vida 
ordenó darle 200.000 maravedís y en caso 
de casar, que le entregasen 600.000

229.   Salazar y Castro, Op. cit. Pruebas, p. 58.
230.   Álvarez Rodríguez, Op. cit., pp. 319-320; Floranes y Encinas: Op. cit, p. 111.
231.    Castro, de Manuel: El Real Monasterio de Santa Clara de Palencia y los Enríquez, Almirantes de Castilla, Palencia, 

Diputación Provincial, 1982, p. 92; Cornejo: Op. cit., p. 573.
232.   Cavero Domínguez, Gregoria: «Monarquía y nobleza: su contribución a las fundaciones de clarisas en Castilla 

y León (siglos XIII-XV)», Archivo Ibero-Americano, 213-214 (1994), p. 276.
233.   Silva y de Velasco: Op. cit., p. 141.
234.   Salazar y Castro, Luis: Historia genealógica de la Casa de Lara. Tomo I, Madrid, Imprenta Real, 1696, p. 470.
235.   Fernández-Daza Alvear, Carmen: La ciudad de Trujillo y su tierra en la Baja Edad Media, Madrid, Universidad 

Complutense de Madrid, 1991, p. 273.



801ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Margarita 
Manuel236

2ª mitad del 
s. XV (o) San Clemente de 

Toledo

Profesión
Abadesa. Hija de Diego García de Toledo, 
VI señor de Mejorada, y Elvira de Ayala

Teresa de Ayala 2ª mitad del 
s. XV (p)

Leonor Rodríguez 
Tavera237 c. 1450 (a)

Sancti Spiritus de 
Toro

Profesión 

 

Quizás fuera hija de Marina de Deza y Juan 
Rodríguez Tavera, exiliados portugueses

Leonor 
Portocarrero c. 1450 (b) Hermana de Isabel Rodríguez Portocarrero, 

también monja

Hijas de Gil 
González 
Dávila238

 T. 1450 (a) Gil González 
Dávila Desconocido Dote

El señor de Cespedosa, maestresala y 
alguacil de Juan II, ordenó que sus hijas 
monjas se contentasen con lo que habían 
recibido de dote para profesar en los 
monasterios en los que estaban 

Catalina de 
Deza239 T. 1450 (b)

Catalina 
Fernández de 
Ulloa

Desconocido Donación Esposa de Gome Méndez de Deza, donó a 
su hija 2.000 maravedís y 8 cargas de trigo

Inés de Santa 
Cruz240 5/IX/1450 Santa Clara de 

Tordesillas Dote

Hija de Gonzalo de Santa Cruz, quien dio 
de dote heredades, bienes raíces, molinos, 
casas, pastos y aceñas en Soria, Sepúlveda, 
Fresno, Candespino, Fuentidueña, 
Calatañazor, Buitrago, Somosierra y sus 
términos

Mencía Dávalos241 c. 1451
Santa Clara 
de Astudillo y 
Calabazanos

Profesión

Hija del condestable Ruy López Dávalos. 
Casó con el conde de Osorno, Gabriel 
Manrique, quien no la conoció y le dio 
licencia para ingresar en Calabazanos. 
Solicitó invalidar el enlace alegando que 
en el momento de casar ya había sido 
desposada por palabras de presente (1451). 
El conde se opuso y pidió al juez que la 
hiciese volver del monasterio y, tras la 
sentencia favorable a Mencía, ingresó en 
Calabazanos

236.   Salazar y Castro, Luis: Op. cit. Casa de Lara II, p. 543.
237.   RAH, Salazar y Castro, M-8, ff. 197 v. a 199; Álvarez Rodríguez: Op. cit., pp. 319-320; AMSST, Libro Becerro 

de 1775, p. 146.
238.   RAH, Salazar y Castro, M-28, ff. 242 v. a 252 v.
239.   RAH, Salazar y Castro, M-28, ff. 253 a 255 v.
240.   Rodríguez Guillén: Op. cit., p. 200, 297 y 428
241.   Beceiro Pita: Op. cit., p. 339.



802

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

María Manrique242 c. 1452-1468 Leonor de 
Castilla

Santa Clara 
de Astudillo y 
Calabazanos

Profesión

Hija del adelantado de León, Pedro 
Manrique y Leonor de Castilla. Casó 
con Rodrigo de Castañeda, señor de 
Fuentidueña. Profesó en Astudillo por ser 
estéril y después fue abadesa de Amusco. 
Junto a su hermana Aldonza, huyeron de 
Astudillo por ocasion de la guerra entre el 
señor Juan de Tovar e el alcayde del castillo 
del dicho su lugar de Astudillo, monasterio 
donde eran reformadoras edificadoras. 
Leonor donó a las religiosas unas casas 
que había comprado en Vecilla con sus 
heredades de cereal, vino, huertas, dehesas, 
molinos, etc., porque su marido no dio ni 
satisfizo a la abadesa Aldonza Manrique 
ni a la monja María Manrique, sus hijas 
(15/X/1452)

Juana de 
Mendoza243 c. 1453 (a) Las Huelgas de 

Burgos Privilegio

El capítulo general cisterciense (1453) 
encargó al abad de Bujedo, Sancho II, el 
problema presentado por la monja, quien 
vivía fuera del monasterio 

María Álvarez 
Nieto244 c. 1453 (b) Santa Mª de Gracia 

de Madrigal Profesión Hija de Isabel de Estúñiga y Hernán Nieto

Leonor de Sosa245 3/II/1453 Sancti Spiritus de 
Toro

Dote/
Reajuste 
patrimonial

Hija de Diego López Portocarrero y María 
de Illescas. Cuando iba a profesar, con 
licencia de su padre donó a Diego de Sosa, 
su hermano, los bienes muebles y raíces 
de la herencia de sus padres, excepto 
15.000 maravedís que retuvo para dar al 
monasterio cuando profesase

Leonor de 
Castilla246 c. 1454 (b) Calabazanos Profesión Esposa del adelantado Pedro Manrique

Isabel de Rojas247 c. 1454 y 1479 Sancho de 
Rojas

Santa Clara de 
Palencia Profesión

Hija de Juan de Rojas y Marina Enríquez de 
Mendoza y hermana de Sancho de Rojas, 
alcalde mayor de los hijosdalgo, quien le dio 
10.000 maravedís de juro (6/VIII/1454). En 
1454 era profesa y en 1479, abadesa

242.   Montero Tejada: Op. cit., pp. 319 y 341; Salazar y Castro: Op. cit. Casa de Lara II, pp. 49-50; Arco, Ricardo del: 
Sepulcros de la Casa Real de Castilla, Madrid, Instituto Jerónimo Zurita (CSIC), 1954, p. 311; Orejón Calvo: Op. cit. II, nº 21.

243.   Cruz: Op. cit, p. 164.
244.   Herrera, Op. cit., p. 37.
245.   RAH, Salazar y Castro, M-6, f. 123.
246.   Colombás, García y Gost, Mateo: Escritos sobre el primer siglo de San Benito de Valladolid, Montserrat, 1954, p. 60.
247.   Castro: Op. cit. II, pp. 157 y 185.



803ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

María de 
Cerezuela248 T. 8/IV/1454 Marta de 

Orellana

Santo Domingo el 
Real de Toledo

Ayuda al 
matrimonio/
Profesión

La esposa del señor de Fuente del Sapo, 
Fernando Álvarez de Meneses, donó 500 
doblas de oro para casar a su nieta María 
de Cerezuela, hija de Pedro de Cerezuela y 
de la hija de la testadora, Teresa. Sus padres 
querían que profesara en Santo Domingo el 
Real de Toledo y rogaron que le diese 200 
doblas y otras 50 en presentes para arreo 
de una cámara; una almacela de contra real; 
2 colchones nuevos; la mejor colcha de las 
pequeñas y nuevas que había adquirido; 6 
almohadas; un paño verde de cama; sus 
cuentas las de la tejuela con la cruz. Todo 
ello, para que la recibieran como monja y 
las otras 250 doblas para casar a Juana, su 
nieta mayor y hermana de la anterior. Si 
María no fuese monja, le dejaba las 500 
doblas pero no el ajuar

Guiomar Suárez 
de Meneses249

Co. 9/
XI/1454

Guiomar de 
Meneses Donación 

La esposa del adelantado Alfonso Tenorio 
era su prima y le donó 3.000 maravedís 
porque rogase por su alma

Mayor 
Hernández

Le dio un hábito nuevo de buen paño en 
recompensa al que la religiosa le dio para 
mortaja y 600 maravedís para que rogase 
por su alma

Catalina de 
Estúñiga250 c. 1455 (a) Cañas Profesión Abadesa

Juana de 
Guevara251 c. 1455 (c)

Santa Clara 
de Cuenca de 
Campos

Profesión Fue su primera abadesa

Endriquina 
Gómez de 
Mendoza252

c. 1455-1477 Buenafuente del 
Sistal Profesión

Nombrada por la abadesa de Cañas cuando 
el monasterio de Buenafuente estaba en 
poder del de Huerta. Consiguió el regreso 
de su comunidad a Buenafuente en dos 
ocasiones, la primera, de 1455 a 1477, 
fecha en que volvieron a establecerse en 
Buenafuente los religiosos de Huerta, 
permaneciendo allí hasta 1480

248.   RAH, Salazar y Castro, 9/291, ff. 176-185.
249.   RAH, Salazar y Castro, M-94, ff. 44 a 46 v.
250.   Villar Romero y Villar Romero: Op. cit., pp. 17-18.
251.   González Torres, Eusebio: Chronica Seraphica. Quinta Parte, Madrid, Imprenta de la Viuda de Juan Garcia 

Infançon, 1719, p. 521.
252.   Villar Romero y Villar Romero: Op. cit, p. 473.



804

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Inés Alfonso de 
Ayala253

12/IV/1455 Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión

Hermanas de Tello de Guzmán e hijas del 
caballero Pedro Suárez de Toledo y Leonor 
de Guzmán. Se realizó un convenio entre 
Tello y la priora Catalina de Castilla, por el 
que se hizo un igualamiento con sus tres 
hermanas monjas por la herencia de sus 
padres en que mandó 3.000 maravedís 
a estas últimas y ordenó que tras su 
muerte quedasen para el monasterio. Inés 
Alfonso de Ayala falleció. Los maravedís 
estaban situados: 5.000 sobre unas casas 
de Tello en la colación de San Antolín de 
Toledo y 4.000 en Villamiray. Tello dio a la 
comunidad 5.000 maravedís por la misma 
cantidad situada sobre sus casas para que 
comprasen heredades

Mari Ramírez de 
Guzmán

Mariquita Téllez

Leonor de 
Mendoza254

Co. 5/
VI/1455

Íñigo López 
de Mendoza

Santa Clara de 
Guadalajara Donación 

Hija del marqués de Santillana y profesa. 
El noble le donó 2.000 maravedís de renta 
anual vitalicios para su mantenimiento que 
después quedarían para el monasterio para 
que rogasen por su familia

Hermana del 
marqués de 
Santillana

Su hermana era la abadesa y le donó 5.000 
maravedís

Elvira Sánchez de 
Angulo255 c. 1456 (a)

Santa Clara de 
Carrión

Profesión

Provisora

María García de 
Angulo c. 1456 (b) Abadesa

Berenguela 
Núñez c. 1456 (c) Vicaria

Juana Díez de 
Ayala256

c. 1457 San Juan de 
Quejana Profesión Eran hermanas. Constanza era la priora del 

monasterio y continuaba en 1461
Constanza López 
de Ayala

Isabel de Bazán257 29/XII/1457 Diego de 
Bazán

Santa Clara de 
Astorga

Dote/
Donación 

El regidor de Astorga, su padre, le donó 
3 cargas de pan situadas en los diezmos 
de Santiagomillas para que profesase y 
Rodrigo Campomames, procurador de 
la monja, pidió posesión de una heredad 
que fue de Diego Bazán, quien se la había 
donado a ella (20/II/1471)

253.   RAH, Salazar y Castro, O-6, ff. 156 y 156 v.
254.   Layna Serrano: Op. cit., pp. 247-248 y 325-333.
255.   ASCCC, Legajo VII, número 499.
256.   Paz Moro: Op. cit., nº 38 y 40.
257.   Cavero Domínguez: Op. cit., nº 198 y 213.



805ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

María de 
Mendoza258 c. 1458 (a)

Diego 
Hurtado de 
Mendoza

Santo Domingo el 
Real de Madrid Donación 

Su padre le donó 6.000 maravedís de juro 
por algunos respectos y casos en los que a 
ello me mueven. Cinco años después fueron 
asentados por el rey en varias alcabalas de 
Madrid, Fuencarral, Carabanchel, Villaverde 
y Ruihuelos. En el asiento, la religiosa sólo 
tenía 3.000 maravedís de juro (1468)

Mayor García de 
Torquemada259 c. 1458 (b) Santo Domingo el 

Real de Toledo Profesión

Estefanía de 
Ovalle260 c. 1458-1464 Las Dueñas de 

Salamanca Profesión Profesaba en tiempos de Pío II

Mayor García de 
Fuensalida261 T. 1458 Mencía de 

Fuensalida
Santo Domingo el 
Antiguo de Toledo Donación 

Donó a su sobrina, hija del comendador de 
Montealegre, Alfonso de Fuensalida, 500 
maravedís de renta anual que quedarían 
para el monasterio tras su deceso, para 
que dijesen dos aniversarios anuales 
por el alma del obispo y sus difuntos allí 
sepultados. Ordenó a sus familiares que, si 
la comunidad no aceptara, diesen el dinero 
a otro cenobio de la ciudad

Catalina 
González262

T. 1/VIII/1458 
y co. 1/
XII/1458

Catalina 
García

Santo Domingo el 
Real de Toledo Donación 

La mujer de Diego Machuca, hijo del 
bachiller Pedro Estevan, mandó a la 
religiosa 500 maravedís por cargo que della 
tengo y en su codicilo otros 500

María Fernández 
de Miño263 12/XII/1458 Teresa de 

Haro
San Clemente de 
Toledo Donación 

Era sopriora. La viuda del mariscal Diego 
López de Padilla, le donó 200 maravedís de 
censo anuales

Beatriz 
Manrique264 c. 1459 Santa Clara de 

Medina de Pomar Privilegio

Hija del adelantado Pedro Manrique, al 
enviudar de Pedro Fernández de Velasco 
(1459) entró en el monasterio, aunque 
no profesó hasta su muerte. Dispuso de 
habitaciones propias y tres criadas

María de 
Aguilar265

Co. 22/
IX/1459

Elvira Lasso 
de Mendoza

Santa Clara de 
Zafra Donación 

Le donó un salterio en que yo rezo

Isabel Suárez de 
Figueroa

Hijas de la testadora. Les donó a cada una 
dos mantos de las estrellas que estaban en 
Zafra y tres bancales para la camarera de 
la enfermeríaTeresa Suárez de 

Figueroa

258.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 1.366, Nº 3; Cañas Gálvez: Op. cit., nº 263.
259.   AHNOB, Frías, C. 1311, D. 5.
260.  López: Op. cit., p. 184.
261.   AHNOB, Frías, C. 1311, D. 5.
262.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 2.951, Nº 7.
263.   RAH, Salazar y Castro, O-6, f. 100 v.
264.   Cadiñamos Bardeci, Inocencio: «Obras, sepulcros y legado artístico de los Velasco a través de sus testamentos», 

en El monasterio de Santa Clara de Medina de Pomar. Fundación y patronazgo de la casa de Velasco, Medina de Pomar, 
Asociación de Amigos de Santa Clara, 2004, p. 187.

265.   RAH, Salazar y Castro, M-1, ff. 34 v. y 35.



806

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Leonor de 
Velasco266 c. 1458-1471

Pedro 
Fernández 
de Velasco 
y Beatriz 
Manrique 

Santa Clara de 
Medina de Pomar

Profesión/
Dote/
Donaciones

Casó con Carlos, príncipe de Viana. 
Cuando éste se levantó contra su padre, 
se canceló el matrimonio y ella profesó y 
fue abadesa. Solicitó permiso para vender, 
trocar o empeñar bienes de la comunidad 
por la gran necesidad que había (1469). 
Pedro Fernández de Velasco afirmó que 
cuando su hija Leonor tomó el hábito dio 
al monasterio 400.000 maravedís de los 
que hasta ese momento había pagado 
250.000 para descargos de su hija y reparos 
del cenobio, a disposición del visitador fray 
Frutos. Por los 150.000 restantes acordó 
con el visitador y la comunidad darle una 
renta de 10.000 maravedís anuales situada 
en las alcabalas de Valmaseda. Ordenó 
a su hijo, el II conde de Haro que, hasta 
que se diese privilegio, pagase la cantidad 
al monasterio. Afirmó haber entregado en 
concepto de dote de sus hijas, Leonor y 
María, dinero y rentas en enmienda de la 
herencia que le correspondía al monasterio 
por ellas. Renunciaron a su herencia, 
como otra hermana no religiosa, Juana, 
correspondiéndoles sólo las mandas del 
testamento (t. 1458). Beatriz Manrique 
declaró herederos universales, a partes 
iguales, del remanente de los dos tercios de 
los bienes muebles y raíces que dejase a sus 
hijos, entre ellos, a María y Leonor, monja 
y abadesa respectivamente; a esta última 
la mejoró en la tercera parte de sus bienes 
restantes (t. 1471)

María Lasso de 
Mendoza267

Co. 22/
IX/1459

Elvira Lasso 
de Figueroa

Santa Clara de 
Zafra Donación Elvira donó a su hermana monja, sin 

especificar donde, un pavellon azul
Teresa de 
Tejeda268 c. 1459 Santa Clara de 

Segovia Profesión Abadesa

Inés García de 
Cervatos269 c. 1460 (a)

San Clemente de 
Toledo

Profesión

Abadesa

Francisca Gudiel c. 1460 (b) Priora
Juana Díaz de 
Vargas c. 1460 (c) Cillera

Constanza 
Fernández 
Palomeque

c. 1460 (d)

Beatriz Gómez270 c. 1460-1480 Beatriz 
González

Santa Clara de 
Salamanca Donación 

El monasterio tomó posesión del soto 
y prado existentes entre las aceñas de 
Velasco Miguel y la Fuente, donados por 
Beatriz González, madre de la monja y 
esposa del doctor Gómez García

266.   Yarza Luaces, Joaquín: La nobleza ante el rey. Los grandes linajes castellanos y el arte en el siglo XV, Madrid, El 
Viso, 2003, p. 237; Salazar y Castro: Op. cit. Casa de Lara II, p. 47; Moreno Ollero: Op. cit., p. 141; AHNOB, Frías, 
C. 598, D. 38-39; RAH, Salazar y Castro, M-93, ff. 225 a 268 v.

267.   RAH, Salazar y Castro, M-1, ff. 34 v. y 35.
268.   García Oro: Op. cit., p. 321.
269.   RAH, Salazar y Castro, M-22, ff. 138 a 139 v.
270.   Riesco Terrero: Op. cit., nº 196.



807ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Catalina Núñez 
de Toledo Profesión La madre de Mencía profesó en la 

comunidad

Leonor 
Enríquez271 c. 1461 San Juan de 

Quejana Profesión Sopriora

Leonor de 
Barrionuevo272 27/XI/1462 Santa Clara de 

Tordesillas
Profesión/
Dote 

Hija del alcaide de Soria, Juan de 
Barrionuevo, quien la dotó una heredad en 
término de Sauquillo de Alcázar, una yunta 
de heredad con unas casas en el herreñal y 
dicho herreñal

Inés García de 
Cervatos273  c. 1462-1472 San Clemente de 

Toledo Profesión Abadesa

Inés Enríquez de 
Mendoza274 c. 1463 Santa Clara de 

Palencia Profesión 

Hija del I almirante y viuda de Pedro 
Hurtado de Mendoza. Fue novicia hasta su 
muerte, con licencia de Pío II, ya que por su 
edad y enfermedades no podía guardar la 
observancia. A su muerte entregó todas sus 
rentas y posesiones al monasterio

María Manuel275

c. 1463-1464 Santa Clara de 
Tordesillas

Dote

Aldonza de la Vega, viuda de Juan Manuel, 
señor de Cangas de Tineo y de Belmonte de 
Campos, dotó la profesión de su hija María 
(28/II/1463). En el testamento de Juan 
Manuel, otorgado por su viuda Aldonza 
de la Vega en 1464 –en virtud de un poder 
de 1462– afirmó que sus dos hijas monjas, 
Mencía y María, renunciaron su parte de 
la herencia por cierta cuantía de dinero y 
mandó que sus partes se repartiesen entre 
sus hermanos, Juan, Elvira, Isabel, Marina 
y Beatriz. Aldonza, viuda de Juan Manuel, 
solicitó la tutoría de sus hijos menores, 
entre los que se encontraban las dos 
religiosas (28/XI/1463)

Mencía Manuel

María de 
Escalante276 c. 1463-1472 Profesión

Hija de Pedro Alfonso de Escalante y 
Leonor Núñez Cabeza de Vaca. Cuando 
enviudó de Pedro Rodríguez Portocarrero 
profesó y se convirtió en su abadesa

Inés Mendoza277 c. 1464 Asunción de Castil 
de Lences Profesión

Juan Hurtado de Mendoza, prestamero 
mayor de Vizcaya y señor de Mendívil, 
señaló que su hija Inés era la abadesa del 
monasterio (t. 1464)

María y Juana de 
Rojas278 T. 1464 (a) Diego de 

Rojas Desconocido
Ayuda al 
matrimonio/
Profesión

El señor de Poza, mandó a María y Juana, 
sus hijas, 5.000 maravedís a cada una para 
que contrajeran matrimonio. Ordenó que si 
alguna de ellas quisiese ser monja le diesen 
3.000 para Elvira, 1.000 para Juana y los 
1.000 restantes para la monja

271.   Paz Moro: Op. cit., nº 40.
272.   Castro Toledo: Op. cit., nº 716.
273.   Torroja Menéndez: Op. cit., Nº 625. Carpeta 31, número 20; AHNOB, Frías, C. 1311, D. 8.
274.   Castro: Op. cit. I, pp. 43 y 147.
275.   Castro Toledo: Op. cit., nº 700-701, 731 y 735; RAH, Salazar y Castro, M-1, ff. 262 y 262 v.
276.   Rodríguez Guillén: Op. cit., pp. 390 y 395.
277.   RAH, Salazar y Castro, O-6, f. 137 v.
278.   RAH, Salazar y Castro, M-9, ff. 390 y 390 v.



808

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Mayor Carrillo279

T. 1464 (b) Juan Carrillo

San Clemente de 
Toledo Donación

El marido de Inés de Guzmán y padre de 
la monja le donó 3.000 maravedís de renta 
situados en casas de ToledoMaría Carrillo280 Santa Clara de 

Toledo

Ana de Deza281
T. 1464 (c) Bernabé y 

Bartalomé 
Deza

Santa Clara de 
Toro Donación 

Hermana del bachiller Bernabé y de 
Bartolomé. El bachiller afirmó en su 
testamento que su hermano Bartolomé 
tenía que entregar a la religiosa el usufructo 
de una heredad que comprase en Morales 
durante su vida, de 12.000 maravedís de 
valor, que habían sido secrestados en el 
bachiller. Por cargo del usufructo mandó 
que la monja tuviese 6.020 maravedís 
anuales en el censo de los 1.000 maravedís 
de la judería nueva, conservando la 
propiedad el bachiller, a quien quedaría 
una vez fallecida la monja y de él, a sus 
sucesores y le permitió emplear los 12.000 
maravedís. Le donó un breviario valorado 
en unos 3.000 maravedís para que rogase 
por su alma y la del bachiller y una ropa 
de cama con un almadraque, un colchón, 
dos sábanas, una manta, una colcha y dos 
almohadas de unos 4.000 maravedís

Juana de Rojas282 T. 9/IV/1464 Las Huelgas de 
Burgos Dote

Hija de Juan Rodríguez de Rojas y Elvira 
Manrique. Su madre se refiere a ella como 
priora y donó 1.000 maravedís al monasterio 
para una pintura, quizás en concepto de 
dote de su hija

Teresa de 
Orellana283 c. 1464 y 1471 II y III señores 

de Orellana
Santo Domingo el 
Real de Toledo Profesión 

Su padre, el II señor de Orellana, Diego de 
Orellana, le donó 3.000 maravedís anuales 
situados en Toledo y 10.000 por cargo que 
tenía de ella (t. 1464). Su hermano Diego 
García de Orellana, III señor de Orellana, le 
dio otro 5.000 maravedís vitalicios (t. 1471)

María González 
de Benavente284 25/V/1465 Enrique IV Dueñas de 

Salamanca Privilegio El rey dio al monasterio 5.000 maravedís 
que la monja tenía de por vida

Beatriz 
Manrique285

Ú l t i m o 
tercio del s. 
XV

Santa Clara de 
Carrión Profesión Hija del I conde de Osorno, Gabriel 

Manrique

279.   RAH, Salazar y Castro, M-22, ff. 173 v. a 177.
280.   Idem.
281.   RAH, Salazar y Castro, M-8, ff. 197 v. a 199.
282.   Salazar y Castro: Op. cit. Pruebas, pp. 69-70.
283.   RAH, Salazar y Castro, M-36, ff. 280 a 283 v y M-96, ff. 84 a 96.
284.   López: Op. cit., p. 182.
285.   Montero Tejada: Op. cit., p. 319.



809ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Juana Díaz de 
Ayala286

c. 1466
San Juan de 
Quejana Profesión

Sopriora

Elvira Ortiz de 
Ayala

Constanza López 
de Ayala

Constanza 
Manuel287

c. 1466 y 
1468

Caleruega y 
Tórtoles de 
Esgueva

Profesión

Fue su priora cuando era señor de la 
villa Alfonso Téllez Girón (1466). Fue 
comisionada por el obispo de Burgos 
para ocupar el abadiato del monasterio 
benedictino de Tórtoles de Esgueva (1468)

Leonor de 
Arellano288 c. 1466-1501 Herce Profesión/

Dote

Hermana del I conde de Aguilar y de 
Constanza de Arellano, monja de Santa 
Clara de Tordesillas. Dotó su ingreso en 
Herce con un juro de 11.500 maravedís 
anuales que le cedió su padre (5/III/1466). 
Fue abadesa (1474-1501)

Isabel 
Fernández289

Codicilo de 
1467

Mencía de 
Fuensalida

Santo Domingo el 
Antiguo de Toledo Donación 

Mencía de Fuensalida tuvo una sobrina en el 
monasterio y mandó 500 maravedís a Isabel 
Fernández durante su vida, ordenando 
que tras su fallecimiento quedasen para la 
priora y el monasterio

Aldonza de 
Estúñiga290

T. 29/
VI/1467 Hernán Nieto 

e Isabel de 
Estúñiga

Santa Mª de Gracia 
de Madrigal

Profesión 

Hija de Isabel de Estúñiga y Hernán 
Nieto y hermana de la también monja, 
María Álvarez Nieto. En el testamento 
del matrimonio recibieron las dos terceras 
partes de Hitorino

Isabel de 
Estúñiga

Portaceli del 
Zarzoso

Hermana de las monjas agustinas de 
Madrigal, María Álvarez Nieto y Aldonza de 
Estúñiga e hija de Hernán Nieto e Isabel de 
Estúñiga

María de 
Benavides291 Co. 1468 Gómez de 

Benavides
Portaceli del 
Zarzoso Donación 

El fundador del monasterio, mandó 18.000 
maravedís a su sobrina, María, hija de 
Diego de Benavides, para que se pagasen 
al cenobio

286.   Paz Moro: Op. cit.
287.   Martínez, Eduardo: Colección diplomática del Real convento de Santo Domingo de Caleruega con facsímiles de 

los documentos, Vergara, El Santísimo Rosario, 1931, nº CCCXI; Castro Toledo, Jonás: Colección diplomática de Peñafiel, 
Valladolid, Diputación de Valladolid, 2014, nº 585; Peribáñez Otero, Jesús: «La proyección espacial de las órdenes 
mendicantes: franciscanos y dominicos en la Ribera del Duero», Paz y Bien (Las órdenes mendicantes en la Ribera del 
Duero), Biblioteca 31 Estudio e Investigación, 2016, p. 266.

288.   Diago Hernando: Op. cit. p. 10; Pérez Carazo: Op. cit., pp.106 y 251-252.
289.   AHNOB, Frías, C. 1311, D. 6.
290.   Salazar y Castro: Op. cit., pp. 45-46.
291.   Zaragoza y Pascual, Ernesto: «La fundación del monasterio benedictino de Nuestra Señora de la Misericordia 

de Frómista (1437)», Publicaciones Institución Tello Téllez de Meneses, 69 (1998), p. 120.



810

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

María Enríquez292 8/IV/1468-
1470

María de 
Monroy

Santa Clara de 
Salamanca Donación

Donó a su nieta María y a Santa Clara 
de Salamanca las tierras y pertenencias 
situadas en La Bóveda y La Aldehuela 
y unas casas en la colación de San Juan 
de Barbalos. Aldonza Enríquez, esposa 
de Gómez de Anaya y su hijo Alfonso 
Enríquez, titular del mayorazgo de Villalba, 
lo ratificaron 

Beatriz de Silva293 c. 1469 (a)

Santo Domingo el 
Real de Toledo ProfesiónMarina de Solier c. 1469 (b)

Violante Álvarez c. 1469 (c)

Juana de 
Torquemada294 c. 1469 (d) Dueñas de Zamora Profesión

Hijas de Pedro 
Manuel295 c. 1469 (e)

San Quirce y 
Las Huelgas de 
Valladolid

Profesión Profesaron dos hijas del señor de 
Montealegre y Meneses

Mayor Carrillo
c. 1471 (b) Hijas de Inés de Guzmán, quien hizo una 

cuantiosa donación al monasterioMaría Carrillo

Juana 
Fernández296 T. 1471 (a) Diego 

Fernández
Santa Clara de 
Carrión Donación 

El escribano y notario de cámara, nombró 
a su hija Juana heredera de sus bienes 
muebles y raíces

Varias religiosas y 
criadas297 T. 1471 (b) Beatriz 

Manrique
Santa Clara de 
Medina de Pomar Donación 

Mandó que cuando falleciera entregaran 
a Juana Fernández de Linares 15.000 
maravedís y 12 almudes de trigo anuales, 
a Teresa García 10.000 y a Mari López 
8.000 para que se mantuviesen mejor y 
rogasen por su alma y la de su marido. 
Afirmó tener tres mozas de su casa para 
servir a estas monjas, y encargó a su hija la 
abadesa que entregase 5.000 maravedís a 
María, sirvienta de Teresa, además de los 
5.000 que le había donado para que casase, 
por cargo que tenía de ella. Donó 5.000 
maravedís a Mariquilla, la sirvienta de Mari 
López, 3.000 que tenía la abadesa y otros 
4.000. Donó a Juanica, sirvienta de Juana, 
3.000 maravedís 

292.   Riesco Terrero: Op. cit, nº 206 y 208.
293.   RAH, Salazar y Castro, M-94, ff. 93 a 100.
294.   Álvarez Rodríguez: Op. cit., p. 336.
295.   RAH, Salazar y Castro, M-51, ff. 115 v. a 117.
296.   ASCCC, Legajo III, número 166.
297.   AHNOB, Frías, C. 598, D. 38-39.



811ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Hija de Juan de 
Estrada298

T. 1471 (c) Teresa Carrillo Desconocido

Donación 

La esposa de Juan de Estrada donó a su hija 
o al monasterio donde profesaba 10.000 
maravedís heredados de su difunto marido, 
el bachiller Ruy Sánchez de Nájera

María Carrillo Profesión

Afirmó que su hija María Carrillo también 
era religiosa y ordenó que la contentasen 
de su hacienda lo que estimase oportuno 
su primo García de Mendoza

Beatriz de 
Velasco299 T. 1471 (d) Santa Clara de 

Medina de Pomar Profesión

Hija de Luis de Velasco y Ana de Padilla y 
nieta de los primeros condes de Haro. En 
el testamento de la condesa la llamaba su 
nieta, quien de voluntad y consentimiento 
del dicho Luis, supe esta ofrecida al servicio 
de nuestro señor e ser monxa e a rescivido el 
avito en este monesterio de Santa Clara, cerca 
de Medina de Pumar e porque demas allende 
de qualquier cosas que io obiese dado a la 
dicha doña Beatriz, mi nieta, le di e traspase 
15.000 maravedis de juro de heredad situados 
en las alcabalas de ciertos lugares ordenando 
que pasaran al monasterio después de que 
su nieta falleciera 

Magdalena de 
Torres300 14/XI/1471

Juan de 
Torres, señor 
de Retortillo

Santa Clara de 
Tordesillas Dote

Hija de Juan de Torres, señor de Retortillo 
y Almenar y regidor de Segovia, y Catalina 
de San Clemente. Donó al convento dos 
yuntas de heredad en Fuente Cantos, que 
fueron de su mujer, para que recibiese a su 
hija como monja

María de 
Angulo301

c. 1472 Santa Clara de 
Carrión Profesión 

 

Abadesa

María Sánchez de 
Angulo Provisora

Inés Alfonso Vicaria

María de Herrera

Monjas
Juana de 
Amayuelas

María Fernández 
de Amayuelas

298.   AHN, Clero, Legajo 1.137.
299.   AHNOB, Frías, C. 598, D. 38-39.
300.   Castro Toledo: Op. cit., nº 807.
301.   ASCCC, Legajo III, número 180.



812

Juan A. Prieto Sayagués﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Hija de Juan 
Carrillo302 T. 1473 Fadrique 

Enríquez
Santa Clara de 
Valladolid Profesión Según el testamento del II almirante la hija 

de Juan Carrillo profesaba en el monasterio

Juana Sánchez de 
Moya303

c. 21/V/1473 Visitación de 
Madrid Profesión

Provisora

Catalina Núñez Maestra de la orden

Catalina Díaz de 
Godoy Portera 

María Álvarez de 
Caravantes Monja

María de 
Fonseca304

T. 4/IX/1473 Alfonso de 
Valladolid

Santa Clara de 
Toledo

Donación

El canónigo de Toledo le donó 1.000 
maravedís para un hábito

Isabel Alfonso Santa Clara de 
Valladolid

Hermana del canónigo, quien le donó 1.000 
maravedís para un hábito si estuviese viva 
y, si hubiese fallecido, que los diesen al 
monasterio para decir una vigilia y misa de 
réquiem por sus padres y familiares

Beatriz 
Manrique305 22/X/1473 Gabriel 

Manrique
Santa Clara de 
Carrión Dote

El conde de Osorno y esposo de Aldonza de 
Vivero, donó al monasterio la heredad que 
poseía en Villanueva de los Nabos: casas, 
dos huertos, árboles, un palomar y 42 obras 
de veinticuatro tierras en los términos de 
Villanueva de San Martín, Vilalmez y Nogal 
que tenía arrendados a un matrimonio por 
16 cargas de trigo anuales, en lugar de los 
56.000 maravedís que le faltaban de los 
100.000 que había acordado dar como 
dote por la entrada de su hija Beatriz, 
prohibiendo su enajenación

María Manrique Antes de 
1474

Santa Clara de 
Calabazanos Profesión

Profesó antes del fallecimiento de Enrique 
IV, ya que Isabel asistió, siendo aún 
princesa. Fue abadesa y su padre le donó 
10.000 maravedís de juro de los 100.000 
que tenía de la reina

Urraca Álvarez 
Osorio306 c. 1474 San Miguel de las 

Dueñas Profesión Abadesa 

302.   AHNOB, Osuna, C. 528, D. 49.
303.   Cátedra García, Pedro M.ª: «Fundación y dote del convento de la Visitación de Madrid de monjas clarisas», 

Archivo Ibero-Americano, 185-188 (1987), p. 317. 
304.   AHN, Clero, Pergaminos, C. 2.955, Nº 1.
305.   ASCCC, Legajo VII, número 524.
306.   Cavero Domínguez, Gregoria: «Nobles y monjes: los Osorio villafranquianos y los monasterios bercianos 

(siglos XIV-XV)», Hispania Sacra, LXVIII-138 (2016), p. 589.



813ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 745–814  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías urbanas﻿

Isabel Manuel de 
Guzmán307 c. 1475

Santa Clara de 
Zafra y Santa Inés 
de Sevilla

Profesión 

Se ordenó su traslado desde el convento de 
Zafra al de Sevilla para que fuera su abadesa 
y lo reformase. Solicitó al papa que poderse 
llevar a dos hermanas suyas, también 
profesas y a otras tres de vida intachable. 
Surgieron conflictos con Sixto IV por su 
carácter conventual. Se destituyó a Isabel y 
se nombró a Teresa de Torres, apoyada por 
los sevillanos, aunque, finalmente, el papa 
mantuvo a Isabel como abadesa (1475)

Elvira de Rojas308 Co. 2/
III/1475

Gome 
Rodríguez de 
Rojas

Santa Clara de 
Burgos

Orden de 
profesión

El noble mandó a su hermano, Ladrón de 
Guevara, que metiese a su hija a profesar 
en el monasterio

Beatriz de 
Mendoza309

Finales del s. 
XV (a) Santa Clara de 

Tordesillas Profesión Hijas de Diego de Mendoza, señor de 
Villasayas. Beatriz fue abadesa

Juana de 
Mendoza

Finales del s. 
XV (b)

Aldonza 
Manrique310

Finales del s. 
XV (c)

Santa Clara de 
Calabazanos Profesión

Hija del II conde de Paredes, Pedro 
Manrique. Profesaron por los deseos 
expresados por su padre en su testamentoCatalina 

Manrique

Magdalena 
Manrique

María Manrique311

Finales 
del s. XV-
comienzos 
del s. XVI (a) Santa Clara de 

Carrión

Profesión
Nietas del I conde de Osorno e hija de 
Pedro Manrique

Beatriz Manrique

Finales 
del s. XV-
comienzos 
del s. XVI (b)

María312 P r i n c i p i o s 
del s. XVI

Santa Clara de 
Calabazanos Profesión Ingresaron dos hijas bastardas del I duque 

de Nájera, las dos de nombre María

Beatriz 
Manrique313 c. 1507 Santa Clara de 

Medina de Pomar Profesión 
Hija de los condes de Haro, aparece como 
monja antes y puede ser la misma que en 
1507 era abadesa

María 
Palomeque314 s/f. Herce Profesión

307.   Uribe: Op. cit., pp. 278-279.
308.   RAH, Salazar y Castro, M-6, f. 41.
309.   Diago Hernando: Op. cit., p. 10.
310.   Montero Tejada: Op. cit, pp. 318-319.
311.    Idem.	
312.   Idem.
313.   Silva y de Velasco: Op. cit., p. 144.
314.   Pérez Carazo: Op. cit., p. 106.





815ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL MIEDO A LA INQUISICIÓN EN LA 
CASTILLA DE LOS REYES CATÓLICOS

FEAR OF THE INQUISITION IN CASTILE 
UNDER THE CATHOLIC MONARCHS

María del Pilar Rábade Obradó1

Recepción: 2020/08/04 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/09/29 · 
Aceptación: 2020/11/05

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30043

Resumen2

Este trabajo pretende ofrecer una visión general sobre el miedo a la Inquisición en 
Castilla durante el reinado de los Reyes Católicos. Se han utilizado diversos procesos 
incoados contra criptojudíos, que permiten analizar las diversas manifestaciones 
del miedo que provocaba el Santo Oficio en aquellos que eran susceptibles de 
convertirse en su objetivo. Asimismo, se ofrecen algunas claves para entender la 
«pedagogía del miedo» de que se valía la Inquisición, así como el uso de ese miedo 
por parte de los soberanos.

Palabras clave
Castilla; siglo XV; Reyes Católicos; Inquisición; criptojudaísmo; miedo.

Abstract 
This study presents an overview on the issue of fear of the Inquisition in Castile 
during the reign of the Catholic Monarchs. Various trials filed against crypto-Jews 
have been used to examine the manifold manifestations of fear instilled by the 
Holy Office in those who were likely to become its target. Furthermore, some 
keys will be advanced in order to understand the «pedagogy of fear» utilized by 
the Inquisition, as well as the use of that fear by the sovereigns.

Keywords 
Castile; Fifteenth Century; Catholic Monarchs; Inquisition; Criptojudaism; Fear.

1.   Universidad Complutense de Madrid. C.e.: mprabade@ghis.ucm.es
2.  Este trabajo se ha realizado dentro del Proyecto de Investigación de la Secretaría de Estado de Investigación, 

Desarrollo e Innovación HAR 2016-76174-P.

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30043




817ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

LOS TIEMPOS MEDIEVALES fueron pródigos en miedos3. En efecto, durante 
el Medievo el miedo era una emoción4 cuya presencia se hacía sentir con harta 
frecuencia. El miedo a la Inquisición fue, si no el más aterrador de los miedos 
medievales, sí al menos uno de los que gozaron de mayor capacidad para fomentar 
el pánico, debido a la «pedagogía del miedo» a la que recurría habitualmente el 
Santo Oficio, cuya consecuencia última fue «la sutil difusión del miedo entre las 
capas del cuerpo social»5. Indudablemente, fue uno de «esos factores psicológicos y 
emocionales en el contexto social que operaban a favor del proyecto inquisitorial»6, 
pues lo facilitaban de una forma evidente, como se verá más adelante.

En este trabajo se ofrece una aproximación al miedo que era capaz de provocar 
la Inquisición, utilizando como fuentes toda una serie de causas de fe o procesos7 
que el Santo Oficio incoó en Castilla durante sus primeros años de actuación. 
Sobre la base de su análisis, se aportará información sobre los instrumentos y 

3.   Aunque se trata de una obra de divulgación, se ofrece una visión general sobre el miedo en la Edad Media en 
Saudane, Samuel, La peur au Moyen Âge: craintes, effrois et tourments particuliers et collectifs, Rennes, Éditions Ouest-
France, 2013. Es de obligada consulta el estudio, ya clásico, de Delumeau, Jean, El miedo en Occidente (siglos XIV-XVIII): 
una ciudad sitiada, Madrid, Taurus, 1989, si bien no abarca, como evidencia su título, la totalidad del Medievo. Resultan 
muy interesantes los trabajos dedicados al Medievo en Scott, Anne & Kosso, Cynthia (eds.), Fear and its representations 
in the Middle Ages and Renaissance, Turnhout, Brepols, 2002. Asimismo, son de gran interés las páginas que dedica al 
miedo Spencer, Stephen J., Emotions in a crusading context, 1097-1291, Oxford, University Press, 2019, p. 27-109. Sobre 
el caso concreto de la Castilla del siglo XV, centuria a la que se refiere este trabajo, véase Carlé, María del Carmen 
«Miedos medievales (Castilla, siglo XV)», Estudios de Historia de España, 4, 1991, p. 109-157.

4.   El miedo se cuenta entre las más importantes de las emociones humanas; como ha subrayado Corey, Robin, 
Fear: the history of a political idea, Oxford, University press, 20, p. 1, «fear is the first emotion experienced by a carácter 
in the Bible. Not desire, not shame, but fear», que es lo que siente Adán cuando se esconde de Dios tras descubrir que 
estaba desnudo después de probar el fruto del árbol prohibido; quizá, porque «fear is the most electric of emotions», 
en palabras del mismo autor. En los últimos años se le ha dedicado una síntesis de carácter general redactada por 
burke, joanna, Fear: a cultural history, Londres, Virago, 2005, en la que se insiste en su condición de construcción social 
y cultural, con todo lo que esto implica. Véase también Marina, José Antonio, Anatomía del miedo: tratado sobre la 
valentía, Madrid, Anagrama, 2006. Pese a todo, no se trata de la más historiada de las emociones, al menos vinculada 
con la Edad Media, tal como se puede comprobar si se revisan los trabajos que se han realizado en relación con el 
proyecto de investigación EMMA (Les émotions au Moyen Âge), en marcha desde 2006 bajo la dirección de Damien 
Boquet y Piroska Nagy. En su página web (emma-hypoteheses.org/) se puede seguir la trayectoria del proyecto, así 
como la publicación de sus resultados. Igualmente, contiene información bibliográfica muy actualizada sobre la materia 
a cuyo estudio se consagra. En ese sentido, parece necesario destacar el monográfico dirigido por Nagy, Piroska (ed.), 
«Émotions médiévales», número monográfico de la revista Critique 716-717, 2007. En cuanto al Research Center History 
of Emotions del Max Planck Institute for Human Development, se centra fundamentalmente en periodos más modernos 
(desde el siglo XVIII hasta la actualidad). Similar es la situación del Centre for the History of Emotions de la Queen Mary 
University de Londres. Por su parte, el Australian Researh Council of Excellence for the History of Emotions presta 
mayor atención a la Edad Media, aunque solamente a partir del año 1100, y en cualquier caso se centra esencialmente 
en tiempos posteriores al Medievo.

5.   Como afirma, refiriéndose concretamente a la Inquisición española, Bennassar, Bartolomé, «Modelos de 
la mentalidad inquisitorial: métodos de su «pedagogía del miedo», en Inquisición española y mentalidad inquisitorial: 
ponencias del simposio internacional sobre Inquisición, Nueva York, abril 1983, Alcalá, Ángel (ed.), Madrid, Ariel, 1984, 
p. 174-182, p. 175. Véase también Albaret, Laurent, «Une pédagogie de la peur: enquêtes et procès inquisitoriaux aux 
XIIIe et XIVe siècles dans le Midi de la France», en Le Roy Ladurie, Emmanuel (éd.), Les grands procès politiques. Une 
pédagogie collective, París, Éditions du Rocher, 2002, p. 37-54. 

6.   Moreno, Doris, «Bartolomé Bennassar y las inquisiciones», Les Cahiers de FRAMESPA, [en ligne] Hors-série 
1, 2020, p. 1.

7.   Sobre su uso y utilidad como fuente histórica, véase Rábade Obradó, María del Pilar, «Límites y posibilidades 
de investigación sobre los procesos en los orígenes de la inquisición española», en Cruselles, José María (coord.), En 
el primer siglo de la inquisición española. Fuentes documentales, procedimientos de análisis, experiencias de investigación, 
Valencia, Universitat de València, 2013, p. 369-386.



818

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

mecanismos de que se valía la Inquisición para infundir el miedo en el cuerpo 
social, así como acerca de las manifestaciones de las reacciones de pánico que 
suscitaba y sobre los usos políticos de ese miedo8.

1.	EL MIEDO A LA HEREJÍA

Hay que destacar que el miedo a la Inquisición proviene de otro miedo: el miedo 
a la herejía. Las primeras herejías, surgidas al calor de los debates que propiciaron 
la configuración del dogma católico, adquirieron un carácter especial desde el 
momento en que se unieron los destinos de la Iglesia Católica y el Imperio Romano; 
desde entonces, «la historia de la herejía se encuentra íntimamente ligada a la 
historia del Estado» y los herejes pueden «ser perseguidos con todo derecho»9, 
pues se trataba, al fin y al cabo, de construir una sociedad oficial y exclusivamente 
cristiana10. La herejía trascendió el marco de lo religioso, pasó a ser también un 
problema político, social y cultural, pues supuso el nacimiento de «una idea de 
superioridad sobre el otro basada en una mayor pureza religiosa»11. 

Como durante la Edad Media la uniformidad teológica se convierte en sinónimo 
de cohesión en sociedades que se sienten unidas en su nivel más elemental gracias 
a la religión12, la herejía deviene en un factor de «inquietud […] en combinación 
con otras preocupaciones a las que se considera asimilables»13. Así, la herejía se 
convierte en un «enemigo interno» al que hay que temer y combatir14, se convierte 
en el «catalizador del mal»15.

8.   Sobre el miedo como arma política en el Medievo resultan de utilidad las reflexiones de Sabaté i Curull, 
Flocel, «Por política, terror social» en Por política, terror social. Reunió Científica XV Curs d’Estiu Comtat d’Urgell celebrat 
a Balaguer els dies 30 de juny i 1 i 2 de juliol de 2010, Sabaté i Curull, Flocel (ed), Lleida, Pagès Editors, 2013, p. 7-16. 
Para la Castilla bajomedieval, véanse las reflexiones de Villarroel González, Óscar, «Imponer el miedo en la política 
bajomedieval castellana», En la España Medieval, 36, 2013, p. 61-78, así como el trabajo de Nieto Soria, José Manuel, 
«De la ira regia al poderío real absoluto: monarquía y miedo político en la corona castellano-leonesa» en Por política, 
terror social. Reunió Científica XV Curs d’Estiu Comtat d’Urgell celebrat a Balaguer els dies 30 de juny i 1 i 2 de juliol de 
2010, Sabaté i Curull, Flocel (ed), Lleida, Pagès Editors, 2013, p. 245-264. En ese sentido, no se puede olvidar que «el 
miedo siempre ha sido un buen aliado del poder», en palabras de Gonzalbo Aizpuru, Pilar, Staples, Anne & Torres 
Septién, Valentina, «Intoducción», en Gonzalbo Aizpuru, Pilar, Staples, Anne & Torres Septién, Valentina (eds.), 
Una historia de los usos del miedo, México (D. F.), El Colegio de México y Universidad Iberoamericana, 2009, p. 9-19, p.16.

9.   Zerner, Monique, «Herejía», en Le Goff, Jacques & y Schmitt, Jean Claude (eds.), Diccionario razonado del 
occidente medieval, Madrid, Akal, 2003, p. 328-339, p. 328.

10.   Montaubin, Pascal, «Une chrétienté à la recherche d’une pureté: la lutte contre l’hérésie», en Montaubin, 
Pascal & Perrin, Michel-Yves (dirs.), Histoire générale du christianisme, 2 vols., París, PUF,  2010, vol. I, pp. 1049-1069, p. 1049.

11.   Mitre Fernández, Emilio, «Otras religiones ¿otras herejías? (el mundo mediterráneo ante el «choque de 
civilizaciones» en el Medievo)», En la España Medieval, 25, 2002, p. 9-45, p. 10. De modo que los herejes se convirtieron 
en víctimas habitales de esa «sociedad perseguidora» que se habría conformado en el occidente europeo durante la 
Plena Edad Media, según la opinión de Moore, R. I, The formation of a persecuting society. Authoriy and deviance in 
Western Europe, 950-1250, Oxford, Blackwell Publishing, 2007 (2ª ed.).  

12.   Peters, Edward, Heresy and Authority in Medieval Europe, Filadelfia, University of Pennsylvania Press, 1980, p. 3.
13.   Mitre, Emilio, Ortodoxia y herejía entre la Antigüedad y el Medievo, Madrid, Cátedra, 2003, p. 152.
14.   Mitre, Emilio, Ortodoxia y herejía…, p. 154.
15.   En palabras de Jiménez Sánchez, Pilar, «La inquisición contra los albigenses en Languedoc (129-1339)», Clío & 



819ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

En efecto, durante el Medievo la herejía era temida, pues se la consideraba 
como una amenaza de desintegración para la comunidad cristiana, por tanto 
como una amenaza para la sociedad, también como una forma «de rechazo de la 
autoridad y de la jerarquía»16, tanto política como eclesiástica. En este sentido, 
no se puede olvidar que las herejías tenían una evidente dimensión contestataria, 
tanto desde el punto de vista social como desde el punto de vista político17, y que 
algunas «contenían un fermento revolucionario muy poderoso», de tal manera 
que incluso se podría afirmar que durante el Medievo «la forma suprema de los 
movimientos revolucionarios habría sido la herejía» 18.  

En estas circunstancias, «los heréticos fueron […] perseguidos y rechazados 
hacia los espacios de exclusión de la sociedad»19. Los herejes desafiaban el orden 
establecido y se aferraban al error, demostrando con su comportamiento «el 
vigor y apasionamiento con el que se vivió el sentimiento religioso en la Edad 
Media»20. La Iglesia, siempre apoyada por los poderes civiles, que también se 
sentían concernidos, luchó contra la amenaza que suponía la herejía.

La lucha impulsó el desarrollo de una «cultura antiherética», en la que ocuparon 
un lugar muy destacado «las obras de los debeladores: teólogos, polemistas, 
canonistas o simples cronistas que no pierden ocasión de manifestar su particular 
inquina»21 hacia la herejía y sus fautores. 

En dichas obras, se contribuye a la difusión del estereotipo, surgido ya en 
la Antigüedad, «del hereje que actúa como servidor del diablo»22.  Asimismo, 
se alude a la especial peligrosidad de los herejes, pues muchas veces era muy 
complicado distinguirles de los fieles cristianos; en efecto, «el hereje es el hombre 
al que más detesta la Iglesia»; esto es así «porque se encuentra dentro y fuera 
al mismo tiempo y amenaza los fundamentos ideológicos, institucionales y 
sociales de la religión dominante, la fe, el monopolio religioso y la autoridad 
de la Iglesia»23. Asimismo, el hereje representa una disidencia que no sólo se 

Crimen: Revista del Centro de Historia del Crimen de Durango, 2, 2005, p. 53-80, p. 57. Sobre esta cuestión, véase también 
Mitre Fernández, Emilio, «Muerte, veneno y enfermedad, metáforas medievales de la herejía», Heresis, 2, 1995, p, 63-84.

16.   Zerner, Monique, Op. Cit., p. 330.
17.   Montaubin, Pascal, Op. Cit., p. 1050
18.   Le Goff, Jacques, La civilización del Occidente medieval, Barcelona: Paidos, 1969, p. 421. En relación con ese 

componente contestario, y hasta revolucionario, de las herejías, se ha llegado a afirmar que «la historia de la herejía 
sigue el ritmo de la evolución del poder (cuanto más fuerte es el poder, con toda seguridad más será perseguida y 
condenada la herejía)» (Zerner, Monique, Op. Cit., p. 328).

19.   Le Goff, Jacques, Op. Cit., p. 422.
20.   González Mínguez, César, «Religión y herejía», Clío & Crimen: Revista del centro de Historia del crimen de 

Durango, 1, 2004, p. 19-21, p.  20-21.
21.   Mitre, Emilio, «Herejía y cultura antiherética en la España medieval», en Iglesia y religiosidad en España: Historia 

y Archivos. Actas de V Jornadas de Castilla-La Mancha sobre investigación en archivos, Guadalajara, 8-11 de mayo 2001, 
2 vols., Guadalajara, Junta de Comunidades de Castilla-La Mancha; Confederación de Asociaciones de Archiveros, 
Bibliotecarios, Museólogos y Documentalistas y ANABAD, 2002, I, p. 507-551, p. 507. Véanse los abundantes ejemplos 
concretos que ofrece Peters, Edward, Op. Cit.

22.   Zerner, Monique, Op. Cit,, p, 329.
23.   Le Goff, Jacques, «Introducción: el hombre medieval», en Le Goff, Jacques et al., El hombre medieval, Madrid, 

Alianza Editorial, 1990, p. 11-44, p. 26



820

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

refiere a la faceta religiosa, sino también a la social y a la política, rompiendo un 
consenso que se considera fundamental. Por tanto, era necesario luchar contra 
la herejía identificando a los herejes, castigándolos de la manera adecuada si no 
estaban dispuestos a renegar de sus errores. Ese castigo, llevado al límite, podía 
suponer, incluso, su eliminación física, considerada necesaria en casos extremos 
para proteger al conjunto de la grey cristiana.

Ese miedo a la herejía fue, en última instancia, el que determinó el nacimiento 
de la Inquisición. Previamente se recurrió a diversos procedimientos para 
reprimir la herejía, pero durante le década de los treinta del siglo XIII acabó 
imponiéndose la Inquisición, en virtud de su mayor eficacia para luchar contra la 
herejía. Precisamente en relación con su fundación, los canonistas definieron la 
herejía «como un crimen de ‘lesa majestad’, un atentado contra ‘el bien público 
de la Iglesia’, contra ‘el buen orden de la sociedad cristiana’»24. Fue entonces 
cuando se produjo la definitiva «criminalización de la herejía»25.

2.	EL ESTABLECIMIENTO DE LA INQUISICIÓN 
EN LA CASTILLA DE LOS REYES CATÓLICOS: 
EL COMIENZO DEL MIEDO

Los judeoconversos fueron muy numerosos en la España de los Reyes Católicos. 
Entre ellos se contaban tanto judíos convertidos al cristianismo como descendientes 
de hebreos que habían dado ese paso tiempo atrás. Estas conversiones, que fueron 
muy frecuentes desde finales del siglo XIV, se intensificaron durante el reinado de 
Isabel y Fernando, como consecuencia de la promulgación del Edicto de expulsión de 
los judíos en 1492, pocos años después de que la Inquisición iniciara su andadura26. 

Desde el mismo momento en que las conversiones devinieron en fenómeno 
habitual, los cristianos nuevos empezaron a levantar muchas sospechas, pues se 
consideraba que las conversiones eran, en la mayor parte de los casos, fingidas. 
Precisamente la Inquisición española surgió para lidiar con el problema que 
planteaban los conversos judaizantes o criptojudíos, esto es, los que se mantenían 
fieles a la fe de sus mayores, practicando en secreto los ritos y ceremonias del 
judaísmo. 

La Inquisición española empezó a funcionar a finales del año 1480, cuando 
los Reyes Católicos procedieron al nombramiento de los primeros inquisidores, 
que iban a actuar en el tribunal fundacional, que fue el de Sevilla27. Después 

24.   Le Goff, Jacques, La civilización…, p. 422.
25.   Zerner, Monique, Op.Cit., p, 335.
26.   Una síntesis general sobre la problemática judeoconversa, Valdeón Baruque, Julio, Judíos y conversos en la 

Castilla medieval, Valladolid, Ámbito, 2000. En concreto para la Castilla del siglo XV, Ladero Quesada, Miguel Ángel, 
Judíos y conversos en la Castilla del siglo XV: datos y comentarios, Madrid, Dykinson, 2016.

27.   La bibliografía sobre la fundación y primeros pasos de la Inquisición es muy abundante. Aunque ya tiene 



821ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

se produjeron los nombramientos de otros inquisidores, la creación de otros 
tribunales, y los judeoconversos que habitaban los territorios sobre los que 
gobernaban Isabel y Fernando se vieron sometidos al terrible escrutinio de la 
Inquisición y aprendieron a temerla. Y es un miedo que debieron de compartir 
tanto los que eran judaizantes como los que eran cristianos sinceros28.

El miedo que provoca la Inquisición es poliédrico: no se trata solamente del 
temor que produce el desarrollo y desenlace de un posible proceso, también se teme 
a las consecuencias económicas (las implicaciones de una posible confiscación de 
bienes) y sociales (con la infamia que cae sobre las familias de los condenados). Un 
miedo que igualmente se extiende a las relaciones personales (parientes, amigos, 
vecinos…), que podían ser un semillero de problemas y quebrantos, debido a las 
condiciones y circunstancias en las que el Santo Oficio seleccionaba a sus testigos 
de cargo, también a las maneras que empleaba con ellos29.

Aunque el miedo afectaba esencialmente a los posibles testigos judeoconversos, 
los cristianos viejos tampoco quedaban al margen del terror que era capaz de 
infundir el Santo Oficio. Los procesos inquisitoriales no ofrecen muestras de ese 
miedo, sí lo hacen, al menos en ocasiones, los libros en los que se asentaban los 
testimonios que se recogían contra los cristianos nuevos. 

Un buen ejemplo, el testimonio de fray Diego de Madrigal, prior de Santa 
María del Parral de Segovia, que envió a los inquisidores que indagaban sobre 
los criptojudíos una carta en la que acusaba a varios miembros de la familia de 
Diego Arias de Ávila, que había sido contador de Enrique IV. En su epístola, 
Fray Diego muestra un cierto temor a los inquisidores, de modo que parte de la 
misma se dedica a explicar las razones por las que no había comunicado antes 
sus sospechas sobre algunas prácticas de los Arias de Ávila. Reconoce que «he 
sido un poco perezoso, aunque no obstinado»; confiesa que ha oído algunas 
críticas contra los inquisidores que no indica en su carta, pues «si todas estas 
cosillas [el diminutivo es significativo] habéis de hoir sería nunca acabar», 
añadiendo que «porque estas cosas dicen los apasionados no se deben vuestras 
reverencias ayrar dello, pues no ganarán honra». Finaliza la carta admitiendo 

unos años, sigue siendo de utilidad la recopilación bibliográfica con la que se cierra Cruselles, José María (coord.), En 
el primer siglo de la Inquisición española. Fuentes documentales, procedimientos de análisis, experiencias de investigación, 
Valencia, Universitat de València, 2013, p. 487-505. 

28.   Véase el trabajo pionero de Represa Rodríguez, Amando, «El miedo y la huída ante la Inquisición» en Proyección 
histórica de España en sus tres culturas, Castilla y León, América y el Mediterráneo. Actas del Congreso celebrado en Medina 
del Campo, 1991, Lorenzo Sanz, Eufemiano (coord.), 3 vols., Valladolid, 1993, vol. 1, p. 259-264 ; he de agradecer a Don 
José Antonio Grueso Peregil, de la Universidad de Córdoba, su gran amabilidad al permitirme disponer de una copia 
de este trabajo en condiciones muy complicadas. También le ha dedicado a esta cuestión algunas páginas Moreno, 
Doris, La invención de la inquisición, Madrid, Fundación Carolina, Centro de Estudios Hispánicos e Iberoamericanos y 
Marcial Pons Historia, 2004, pp. 61 y ss., aunque el espacio consagrado a los judeoconversos es limitado y apenas se 
centra en los momentos iniciales de la actividad inquisitorial.

29.   Sobre esta cuestión, y a modo de ejemplo, véanse los testimonios acusatorios recogidos por Carrete Parrondo, 
Carlos, Fontes Iudaeorum Regni Castellae III. Proceso inquisitorial contra los Arias Dávila segovianos: un enfrentamiento 
social entre judíos y conversos, Salamanca, Universidad Pontificia de Salamanca y Universidad de Granada, 1986. 



822

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que su flaca memoria quizá le ha impedido recordar algunas cosas, aunque cree 
que «no es cierto de inportancia, según creo», asegurando que si recuerda algunas 
cosas más «yo las diré»30. 

Es evidente que la Inquisición fue pronto consciente del temor que infundía 
entre los cristianos nuevos y aprovechó esa circunstancia para crear toda una 
serie de estrategias que giraban, precisamente, en torno a ese temor. De modo 
que el Santo Oficio se convirtió en «una institución que siempre caminaba por los 
senderos indefinidos del miedo»31. Así que simplemente el anuncio de la llegada 
de los inquisidores a una localidad desataba los temores de los judeoconversos allí 
avecindados; eso fue lo que le sucedió a una vecina de la localidad de Quintanadelpidio, 
que cuando supo de ese anuncio les confesó a unas convecinas: «¡por mi vida, que 
he miedo!»32. 

Ese miedo era una de las herramientas más valiosas de los inquisidores para 
llevar a cabo su tarea. El miedo impulsaba a muchos judeoconversos a acudir ante 
los inquisidores para confesar sus faltas durante el periodo de gracia, permitiendo 
que aquellos pudieran elaborar un auténtico catálogo de prácticas judaizantes, al 
tiempo que un listado de los que eran susceptibles de ser encausados, pues el afán 
de mostrar su arrepentimiento ante los inquisidores llevaba a más de uno a informar 
sobre los cómplices de sus prácticas, incluso aunque se tratara de los parientes más 
próximos. Además, la información que sobre sus prácticas aportaban los que aspiraban 
a convertirse en reconciliados podía ser cotejada con la que ofrecían los testigos 
que acudían a declarar contra ellos, así que los inquisidores podían comprobar si 
los que se habían reconciliado habían confesado sus faltas, o solo una parte de ellas, 
habitualmente las más leves.

También era el miedo lo que empujaba a muchos a huir ante el anuncio de la 
llegada del Santo Oficio, descubriéndose de una forma que resultaba especialmente 
evidente para los inquisidores, que ya no dudaban de su condición de herejes, de 
su desafección por el cristianismo y de su sujeción a la caduca ley de sus mayores, 
los judíos. Así que los huidos, cuando eran capturados y acababan enfrentándose a 
una causa de fe, solían ser tratados con especial dureza. 

El miedo seguía estando ahí durante todo el proceso, determinaba el compor-
tamiento de los reos, a los que los inquisidores daban la palabra para que se expli-
caran, cosa que estos hacían en unas circunstancias que mediatizaban su discurso, 
presionados por las circunstancias y por las consecuencias que podían tener sus 
acciones, en un contexto de falta de libertad evidente33.  

30.   Carrete Parrondo, Carlos, Op. Cit., pp. 78-79.  
31.   Contreras, Jaime, Historia de la Inquisición española (1478-1834): herejías, delitos y representación, Madrid, Arco 

libros, 1997, p. 59.
32.   Represa Rodríguez, Amando, «El miedo…», p. 259.
33.   Sobre esta cuestión véase Rábade Obradó, María del Pilar, «Las dudas del hereje: el proceso inquisitorial 

contra Andrés González de Alía (1486)» en Arízaga Bolumburu, Beatriz et al. (eds.), Mundos medievales, espacios, 



823ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

Y, por supuesto, el miedo también podía extenderse a otros coprotagonistas 
del proceso, como puedan ser los testigos de abono, a veces muy cautos a la hora 
de declarar a favor del encausado, o los propios familiares del reo, frecuentemente 
temerosos de que un gesto o una palabra en favor de su pariente en apuros pudiera 
ser entendido como una manifestación de su propia actitud herética. Precisamente 
por ese motivo era habitual que los familiares de los difuntos encausados por 
la Inquisición optaran, frecuentemente, por no defenderlos, pese a que si así 
actuaban la condena estaba prácticamente asegurada, con todas las consecuencias 
que podía tener.

En este contexto, son diversas las fuentes coetáneas que muestran el miedo 
que la Inquisición provocaba entre los judeoconversos. Precisamente ese miedo 
es «una de las impresiones más agudas que se experimentan en la lectura» de las 
fuentes inquisitoriales que dan la palabra a los reos e investigados34. Y los procesos 
o causas de fe son una buena muestra, pues su estudio permite rastrear fácilmente 
las huellas de los miedos que suscitaba el Santo Oficio. 

3.	INQUISICIÓN Y PEDAGOGÍA DEL 
MIEDO: SUS MANIFESTACIONES

El temor hacia la Inquisición era tal, que muchos judeoconversos se sentían 
incapaces de enfrentarse a su presencia en la localidad en la que residían. Muchos 
de ellos posiblemente eran criptojudíos, de modo que, sabiéndose perdidos, optaban 
por la huida35, pues comprendían que tenían perdida de antemano la batalla con 
la Inquisición. Ese fue el caso de diversos parientes de Leonor Álvarez, mujer de 
Juan de Haro, que cuando fue procesada por la Inquisición reconoció que varios 
de sus familiares habían huido a Constantinopla para poder vivir públicamente 
como judíos sin temor a la Inquisición. Concretamente, dos de sus primas: Inés, 
casada con un sastre de nombre Antón, e Isabel, mujer de Juan Lobón36.  Aunque 
en este caso el criptojudaísmo de los huidos parece quedar fuera de toda duda, 
tampoco hay que descartar que cristianos nuevos que profesaban sinceramente 
el cristianismo también huyeran, llevados por un pánico insuperable.  

sociedades y poderes. Homenaje al profesor José Ángel García de Cortázar y Ruiz de Aguirre, 2 vols., Santander, Universidad 
de Cantabria, vol. II, pp. 1801-1812, 2012, p. 1803.

34.   Represa Rodríguez, Amando, «El miedo…», p. 259.
35.   Represa Rodríguez, Amando, «El miedo…», p. 260, ya se refirió en su momento a lo habitual de esta conducta. 

Entre los ejemplos que ofrece, uno especialmente revelador, protagonizado por Fernando de Ayllón, vecino de Aranda, 
que huyó de esa localidad para esquivar la acción inquisitorial, refugiándose en Ciudad Rodrigo; allí permaneció hasta 
que el Santo Oficio también se hizo presente en esa localidad, lo que le animó a regresar a Aranda, de la que ya se 
habían marchado los inquisidores. 

36.   Véase Rábade Obradó, María del Pilar, «Unir y separar: algunos efectos socio-religiosos de la acción inquisitorial 
durante el reinado de Isabel I», Arbor, 178/701, 2004, p. 67-86, p. 69-70. 



824

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Pero, evidentemente, los que tenían más motivos para temer la presencia del 
Santo Oficio eran los judaizantes. Precisamente ese temor hizo que más de un 
criptojudío cambiara repentinamente su práctica religiosa, confiando en que 
dicho cambio podría salvarle del embate inquisitorial. Entre ellos, las hermanas 
María y Mencía Álvarez; ambas dejaron de judaizar y empezaron a dar muestra 
de ser buenas cristianas solo cuando comprobaron que la Inquisición empezaba a 
actuar en su localidad, Herrera, y que esa actuación implicaba, entre otras cosas, el 
apresamiento de otros judaizantes con los que habían tenido una estrecha relación; 
desafortunadamente para las hermanas, esa repentina conversión religiosa no les 
sirvió de nada: ambas acabaron sus días en la hoguera37.

Como ya se ha adelantado, el miedo que provocaba el Santo Oficio era conocido, 
y aprovechado, por los inquisidores. Entre otras cosas, el reconocimiento de ese 
miedo quedaba integrado en la mecánica procesal, cuando se acusaba a los reos 
que habían confesado sus faltas de haberlo hecho por el temor que les infundía la 
Inquisición, o de cumplir con los principales ritos y ceremonias del cristianismo 
por la misma razón. 

La primera acusación se refleja en muchos procesos incoados contra 
judeoconversos que previamente se habían reconciliado, a los que frecuentemente 
se acusa de haber acudido a reconciliarse por temor a la acción del Santo Oficio, no 
porque realmente estuvieran arrepentidos de sus prácticas criptojudías y deseosos 
de reintegrarse en el seno de la Iglesia; igualmente, en esos casos es habitual que 
también se les acuse de ocultar sus faltas más graves. 

A algunas de esas acusaciones hubo de enfrentarse Rodrigo de Cuéllar, procesado 
por el Santo Oficio entre 1500 y 1501, tras reconciliarse en 1486, juntamente con su 
mujer. En este caso, los inquisidores no pudieron acusar a la pareja de encubrir sus 
faltas más graves, pues lo cierto es que ambos presentaron un largo y pormenorizado 
escrito de reconciliación, que parecía demostrar que seguían de forma bastante 
estricta los ritos y preceptos del judaísmo. Pero cuando, años después, Rodrigo 
se enfrentó al difícil trance del proceso, se le acusó de haber presentado una 
reconciliación falsa, sin que mediara ningún arrepentimiento por su parte, guiado 
por el miedo y por el objetivo de esquivar la acción inquisitorial, pues después de 
reconciliarse había seguido con sus prácticas judaizantes. Sintiéndose perdido, 
vencido por el pánico, y quizá pensando que así conseguiría captar la benevolencia 
de sus jueces, el reo acabó reconociendo que el promotor fiscal tenía razón, pero 
ya era demasiado tarde: su vida se consumió en las hogueras inquisitoriales38.

Aunque ese solía ser el final habitual de los procesos incoados contra 
reconciliados, a veces las cosas no eran así. Diego García fue procesado entre 
1501 y 1503, años después de haberse reconciliado. Se tuvo que enfrentar a unas 

37.   Rábade Obradó, María del Pilar, «Dos hermanas ante el tribunal de la Inquisición: los procesos contra Mencía 
y María Álvarez (1500-1501)», Estudios de Historia de España, XII-2, 2010, p. 425-445, p. 444-445.

38.   Archivo Histórico Nacional (AHN), Inquisición de Toledo (IT), lg. 140, exp. 5.



825ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

acusaciones similares a las que se dirigieron contra Rodrigo de Cuéllar, aunque 
Diego en ningún momento reconoció que las acusaciones del fiscal fueran ciertas. 
Pese al empeño del fiscal por lograr la condena del reo, el desarrollo del proceso hizo 
que los inquisidores concibieran dudas sobre su culpabilidad; al final, decidieron 
concederle el beneficio de la duda y optaron por absolverle. Quizá la gran diferencia 
entre Rodrigo y Diego fue que este último se dio cuenta de que su única opción 
era mantenerse firme frente al promotor fiscal, no claudicar ante él39.

Asimismo, era habitual que esas mismas acusaciones se dirigieran contra las 
confesiones que en ocasiones protagonizaban los reos durante el desarrollo de 
los procesos. Por ejemplo, ese fue el caso del proceso contra Juan González de 
Alía40. El reo presentó dos confesiones consecutivas, la segunda con un potencial 
mucho más incriminatorio que la primera, pues reconocía en ella una práctica judía 
muy completa. El fiscal no perdió la ocasión de acusar al reo de haber presentado 
una primera confesión «ficta e simulada», motivada tan sólo por el miedo a la 
Inquisición, felicitándose porque Dios hubiera demostrado que así era, utilizando 
como instrumento al mismo Andrés González y a su segunda confesión. Esta 
última tampoco le merecía mucha consideración, pues también la denunciaba 
por simulada. Al tiempo, el fiscal se negaba a aceptar el arrepentimiento del reo, 
pues, en su opinión, si efectivamente hubiera sido así con «tantos tienpos e años 
ha que la Santa Inquisiçión anda en estos rregnos e arçobispado, y sy él commo 
dise se arrepintiera, oviera ydo a buscar la verdadera salud de su ányma». 

La segunda acusación, que consistía en negar la sinceridad de las prácticas 
cristianas realizadas de forma habitual por los reos, fue también muy frecuente, 
y lo cierto es que en muchos casos los judeoconversos contra los que se lanzaba 
acababan reconociendo que fingían su adhesión al cristianismo por miedo a la 
acción inquisitorial. Así, por ejemplo, María González, mujer de Juan González 
de Madrid, protagonista de un amplio seguimiento de los ritos y ceremonias del 
judaísmo, recibía periódicamente los sacramentos de la Penitencia y la Eucaristía, 
para no levantar sospechas entre los vecinos41. 

También el modo de actuar de la Inquisición favorecía de forma evidente 
el pavor que los judeoconversos sentían hacia ella. Durante sus primeros años 
(un buen ejemplo en este sentido es el efímero tribunal de Ciudad Real, pronto 
trasladado a Toledo) la Inquisición actuó con gran vigor, demostrando tener una 
bien engrasada maquinaria, capaz de trabajar a gran velocidad, pues estamos en 
una etapa en la que los juicios inquisitoriales se desarrollaban rápidamente. 

39.   AHN, IT, lg. 150, exp. 6.
40.   Véase nota 33.
41.   Rábade Obradó, María del Pilar, «Una doble marginación: las judeoconversas en la Castilla de los Reyes 

Católicos», en IX Reunión Científica de la Fundación Española de Historia Moderna, Universidad de Málaga (Málaga, 7-9 
de junio de 2006). Población y grupos sociales en el Antiguo Régimen, Bravo Caro, Juan Jesús & Sanz Sampelayo, Juan 
(eds.), 2 vols., Málaga, Universidad de Málaga, 2009, pp. 1171-1184, p. 1174, nota 12.



826

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Esa celeridad se unió, además, a lo que parece una bien pensada estrategia para 
infundir el terror entre los cristianos nuevos: los primeros encausados eran los 
miembros de la comunidad conversa que más se habían destacado por su adhesión 
al judaísmo, aquéllos a los que se podía considerar como los líderes espirituales 
de la comunidad criptojudía. Se otorgaba a sus procesos una gran publicidad y 
los encausados recibían un tratamiento muy severo, indudablemente de carácter 
ejemplarizante. Después el tribunal se encargaba de los miembros más secundarios 
de la comunidad judaizante, y a ellos se unían los huidos, así como los que eran 
juzgados ya después de muertos42. 

El miedo que provocaba la acción inquisitorial se deja sentir con claridad en 
el caso del último tipo de proceso al que se ha aludido: aunque los descendientes 
podían ejercer el derecho a la defensa de sus difuntos, esto es algo que sólo se 
hacía en escasas ocasiones, pese a las consecuencias que traía consigo para esos 
descendientes una condena inquisitorial, en forma de infamia pública, confiscación 
de bienes y restricciones de carácter diverso que afectaban sobre todo a los 
cristianos nuevos que gozaban de una mejor posición socio-económica; pese a ello, 
muchas veces los descendientes preferían arrostrar las consecuencias negativas 
que implicaba la condena inquisitorial de uno de sus ascendientes que defenderle, 
por el temor que les causaba la posibilidad de que esa defensa les colocara en el 
punto de mira de la Inquisición.

Nadie defendió a Pedro de Córdoba cuando fue juzgado por el Santo Oficio 
tiempo después de su muerte, así que fue declarado hereje y sus huesos fueron 
desenterrados y quemados43. La misma suerte corrió Rodrigo García Bermejo44. 

Pese a que esta era la tendencia habitual, varios encausados difuntos sí que 
contaron con la defensa de alguno de sus familiares, como ocurrió con el regidor 
de Toledo Fernando de la Torre, que fue juzgado entre 1489 y 1490, aunque 
llevaba muerto desde 1467. Uno de sus hijos, Alfonso de la Torre, dejó de lado el 
miedo que le podía inspirar el Santo Oficio para defender la memoria de su padre, 
aunque infructuosamente, pues los inquisidores sentenciaron que Fernando 
había incurrido en herejía, con todo lo que esto suponía45. Lo cierto es que la 
defensa de la memoria de Fernando era un empeño imposible, habida cuenta de 
la gran cantidad de testimonios incriminatorios que habían recogido contra él los 
inquisidores, aunque también es cierto que Alfonso tenía buenos motivos para 
hacer el intento, pues era mucho lo que perdía si su padre resultaba condenado. 

Muy posiblemente ese fue el motivo que le animó a dar el paso de defender su 
memoria, pues el análisis de los procesos demuestra que este tipo de situaciones 

42.   Sobre la actividad del tribunal de Ciudad Real y sus estrategias de actuación, véase Beinart, Haim, Los conversos 
ante el Tribunal de la Inquisición, Barcelona, Ríopiedras, 1983.

43.   AHN, IT, lg. 139, exp. 18.
44.   AHN, IT, lg. 150, exp. 13.
45.   AHN, IT, lg. 185, exp. 16.



827ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

se producen, habitualmente, cuando se tiene mucho que perder: un miedo frente 
a otro miedo. Ese debió ser, también, el motivo por el que uno de los hijos del 
arrendador de rentas Alfonso Díaz de Alcalá, de nombre Juan Pardo, decidió 
defender la memoria de su padre frente al Santo Oficio. Es evidente que no fue 
una decisión fácil de tomar: en un primer momento Juan prefirió no intervenir en 
el proceso, aunque acabó haciéndolo; la jugada también salió mal: Alfonso Díaz 
de Alcalá fue condenado por hereje, con todo lo que esto implicaba46. 

Cierto es que a veces el destino acababa jugando en favor de los descendientes 
de los condenados. La memoria de los sucesores de Alfonso Díaz de Alcalá parece 
desvanecerse rápidamente, quizá porque la documentación conservada sobre 
Pastrana, la localidad en la que estaban avecindados, no es muy abundante. Pero 
sí es posible seguir el rastro de los descendientes de Fernando de la Torre en el 
Toledo de la Edad Moderna. Pese a la condena, siguieron estando presentes en la 
escena política toledana, al menos en los siglos XVI y XVII; durante esas centurias, 
catorce de sus miembros desempeñaron oficios concejiles: nueve fueron jurados 
y seis regidores (uno de ellos pasó de jurado a regidor)47. Todo esto, pese a la 
estigmatización que, durante un tiempo, supuso llevar el apellido Torre48.

Pero ese miedo, que podemos calificar de genérico, a la Inquisición, engloba 
otros miedos más específicos: al tormento, a la delación, a la calumnia, al odio 
anticonverso o a la infamia que implicaba la condena inquisitorial.

3.1. EL MIEDO A LA TORTURA

El miedo a la tortura sólo aparece tangencialmente en los procesos que se 
han analizado, pues lo cierto es que su aplicación empezó a generalizarse ya a 
partir de 1508, en relación con los cambios introducidos por Cisneros cuando 
se convirtió en inquisidor general49. En los momentos iniciales de la Inquisición 

46.   AHN, IT, lg. 141, exp. 4.
47.   Véase Aranda Pérez, Francisco Javier, Poder municipal y cabildo de jurados en Toledo en la Edad Moderna, 

Toledo, Ayuntamiento de Toledo, 1992, p. 91.
48.   Sobre la escasa efectividad que, en ocasiones, tuvieron a largo plazo las discriminaciones contra los 

judeoconversos, incluso aunque se hubieran producido condenas en la familia, y para el caso concreto de Toledo, véase 
Aranda Pérez, Francisco Javier, «Judeoconversos y poder municipal en Toledo en la Edad Moderna: una discriminación 
poco efectiva» en Disidencias y exilios en la España Moderna. Actas de la IV Reunión Científica de la Asociación Española de 
Historia Moderna. Alicante, 27-30 de mayo de 1996, Mestre Sanchís, Antonio & Giménez López, Enrique (eds.), Alicante, 
Caja de Ahorros del Mediterráneo, Universidad de Alicante y A. E. H. M., 1997, pp. 155-168.  

49.   Sobre la frecuencia del uso de la tortura en los primeros momentos de la actividad inquisitorial, se puede 
consultar Rábade Obradó, María del Pilar, «Los ‘tiempos’ de la Inquisición durante el reinado de los Reyes Católicos» 
en La Península Ibérica en la era de los descubrimientos 1391-1492. Actas III Jornadas Hispano-Portuguesas de Historia 
Medieval. Sevilla, 25-30 de noviembre 1991, González Jiménez, Manuel (ed.), 2 vols., Sevilla, Junta de Andalucía, Consejería 
de Cultura y Universidad de Sevilla, 1997, vol. 1, pp. 321-330, pp. 325-326, p. 328 y p. 329. El citado estudio se refiere al 
tribunal de Ciudad Real y a los primeros años (hasta 1516) del tribunal de Toledo. Pero fue la tónica general en todos 
los tribunales, como ha señalado Kamen, Henry, The Spanish Inquisition: a historical revision, New Haven y Londres, 
Yale University Press, 2014 (4ª ed.), p. 239: «in statistical terms, it would be correct to say that torture was used 
infrequently», añadiendo seguidamente que »in the early yeras it seems to have been considered superfluous and 



828

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

española, la tortura sólo se aplicaba cuando el proceso se aproximaba a sus 
momentos finales sin que los inquisidores fueran capaces de discernir con 
claridad si el acusado era culpable o inocente. De modo que la tortura era un 
último recurso, y la capacidad para no confesar durante la misma implicaba 
salir con bien del trance inquisitorial50.

Pero no era fácil permanecer callado. Los inquisidores lo sabían, y sabían 
también del intenso terror que la sola idea de ser torturados provocaba muchas 
veces en los encausados. Quizá por ese motivo, algunos judeoconversos parecían 
tener las ideas muy claras respecto a cuáles eran las consecuencias del recurso 
a la tortura. Por ejemplo, Isabel González, mujer de Gonzalo Díaz, consideraba 
que los tormentos se empleaban de forma sistemática para conseguir que los 
cristianos nuevos enjuiciados por el Santo Oficio confesaran todo lo que les 
pareciera oportuno a los inquisidores51. 

Así, era habitual que antes de realizar la tortura se enfrentara al reo con 
los instrumentos que se iban a usar para atormentarle, pues en ocasiones la 
simple visión de tales artilugios conllevaba la confesión, pese a que la misma 
implicaba, frecuentemente, la condena a la hoguera. Así, María Sánchez, viuda 
del carnicero Diego Jiménez, confesó como consecuencia del terror que sintió 
cuando contempló los artefactos con los que iba a ser torturada, reconociendo 
que todas las imputaciones del fiscal eran ciertas52. 

Pero lo más habitual es que las confesiones llegaran durante la sesión de 
tormento, cuando al miedo que implicaba la tortura se unía al dolor físico que 
se causaba a los atormentados. María, hija de Alonso de Álvar Sánchez acabó 
confesando tras una dura sesión de tortura. La consecuencia de esa confesión 
fue su condena a cárcel perpetua53. Aunque hay que reconocer que no todos los 
torturados confesaban: también los había que conseguían vencer al dolor y al 
miedo, y entre ellos no sólo hombres, como Rodrigo Ajir54 o Juan González55, 
sino también mujeres, como Catalina López, mujer de Alonso de Chinchilla56 o 
Juana González, mujer de Lope de Herrera57.

was seldom used», aunque añade que  no se debe minusvalorar su importancia, pues tuvo «very real impact at select 
periods on the groups that most suffered it». 

50.   Sobre esta cuestión véase Escudero, José Antonio, «La inquisición española: revisión y reflexiones», en Estudios 
sobre la Inquisición, Madrid, Marcial Pons y Colegio Universitario de Segovia, 2005, pp. 15-50, pp. 30-32.

51.   AHN, IT, lg. 154, exp. 7.
52.   AHN, IT, lg. 183, exp. 20.
53.   AHN, IT, lg. 164, exp. 10.
54.   AHN, IT, lg. 131, exp. 12.
55.   AHN, IT, lg. 154, exp. 14. En su caso, resistir la tortura sin confesar resultó esencial, pues su condición de 

reconciliado le habría puesto las cosas muy difíciles en caso de confesión. Gracias a esa resistencia, su proceso se saldó 
con una pena relativamente leve: cien azotes y destierro de su localidad, Guadalupe.  

56.   AHN, IT, lg. 160, exp. 5.
57.   AHN, IT, lg. 154, exp. 20.



829ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

3.2. EL MIEDO A LA DELACIÓN

El miedo a la delación parece estar muy generalizado, algo, por otra parte, 
bastante lógico, si se tiene en cuenta cómo manejaba la Inquisición todo lo relativo 
a los testigos sobre cuyas declaraciones se edificaban los alegatos fiscales. No se 
puede olvidar que «el inquisidor persigue opiniones heréticas que raramente 
dejan huellas factuales directas», de tal modo que «la herejía tiene que probarse, 
necesariamente, por el testimonio de testigos que oyeron hablar al hereje»58, o que 
le vieron realizar alguna acción potencialmente herética. En este contexto, «La 
función esencial del [Santo] Oficio consiste en suscitar denuncias, delaciones»59. 
Para suscitar esas denuncias, la Inquisición se valía de «un intenso esfuerzo de 
propaganda, cuando no presiones abiertas»60. 

Aquí vuelve a hacer acto de presencia el miedo, aunque también hay que 
reconocer que muchos de los que acudían a testificar contra otros ante los 
inquisidores no lo hacían ni presionados ni asustados: realizaban sus denuncias 
de forma absolutamente voluntaria, llevados por motivos de la índole más diversa. 
De modo que el inicio de la actividad inquisitorial hizo surgir «una dura realidad 
ambiental» y sus consecuencias «más ostensibles eran las ‘amenazas’ con el fuego 
inquisitorial, el ‘espionaje’ o vigilancia sobre presuntos y reales sospechosos y la 
‘sensación de acoso’»61 que muchos judoconversos experimentaron a partir de ese 
momento. Dejamos para más adelante las acusaciones falsas, o las relacionadas 
con el odio que muchos sentían hacia los judeoconversos, para centrarnos en los 
otros tipos de delaciones.  

Entre ellas ocupan un lugar esencial las basadas sobre la sospecha. Porque, en 
efecto, un aspecto crucial para entender el miedo que la Inquisición generaba 
es el hecho de que «el proceso penal inquisitorial se basaba en la sospecha»; 
efectivamente, «en la base del procedimiento penal inquisitivo se encuentra la 
sospecha como presunción de culpabilidad». La sospecha se alzaba sobre «una 
presunción, la voz pública o fama», de tal manera que se aceptaba «la sospecha 
como medio de imputación», algo que «proporcionó un enorme poder a la 
Inquisición, poder represivo y poder intimidatorio, porque nadie estaba libre de 
sospecha»62 entre los cristianos nuevos.

La relevancia que se concedía a la sospecha dentro de la mecánica procesal de 
la Inquisición implicaba la posibilidad de dar por buenos testimonios muy vagos, 
pero que podían resultar extremadamente peligrosos para los afectados. Así, todos 
los judeoconversos (y no sólo los criptojudíos) tuvieron que aprender a actuar con 

58.   Dedieu, Jean-Pierre, «Denunciar-denunciarse. La delación inquisitorial en Castilla la Nueva en los siglos XVI-
XVII», Revista de la Inquisición, 2, 1992, pp. 95-108, p. 95.

59.   Dedieu, Jean-Pierre, Op. Cit., p. 96.
60.   Dedieu, Jean-Pierre, Op. Cit., p. 98. Como afirma este autor, «la denuncia como institución social» (p. 107). 
61.   Represa Rodríguez, Amando, «El miedo…», p. 261.
62.   Son las acertadas palabras de Moreno, Doris, La invención…, p. 56.



830

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

sumo cuidado, midiendo hasta la última de sus palabras, hasta el más pequeño de 
sus actos, para evitar que unas y otros pudieran ser interpretados como indicios 
de un comportamiento herético. 

Por ejemplo, Beatriz Núñez, mujer de Fernando González, tenía muy claro 
que los judaizantes como ella y sus parientes tenían que actuar con suma cautela 
y discreción. Así, desde que la Inquisición llegó a Guadalupe, localidad en la 
que residía, el temor a ser descubierta la llevó a abandonar la mayor parte de las 
prácticas judías que habitualmente llevaba a cabo; además, aconsejaba a sus hijos 
que no se descubrieran ante nadie, para evitar males mayores. El problema es que 
el secreto y la discreción se impusieron demasiado tarde: en el proceso inquisitorial 
al que se la sometió se recogieron numerosos testimonios contra ella, muchos de 
antiguas criadas, pero también otros de parientes cercanos, entre ellos el de uno 
de sus hijos, Gonzalo63.

De modo que, con razón, muchas veces, se temía a la delación por parte de los 
parientes más cercanos: cónyuges, hijos, hermanos… Lo cierto es que era muy 
frecuente que las denuncias partieran, efectivamente, del ámbito familiar más 
próximo, debido al buen conocimiento que se tenía de las prácticas criptojudías 
de los delatados. Por lo habitual de esta situación, muchos judaizantes tomaron 
medidas para evitar que se produjera en su caso concreto; entre ellos, Juan Perayle, 
casado con una cristiana vieja, Teresa Alonso64. 

Juan, que era judaizante, obligaba a su mujer a secundar sus prácticas heréticas. 
Como por ese y otros motivos las relaciones conyugales no eran precisamente 
buenas, cuando se inició la actividad inquisitorial el judeoconverso temió que su 
mujer podía testificar contra él, de modo que, para tratar de evitarlo, sometió a la 
pobre Teresa a un auténtico régimen de terror, que, sin embargo, no impidió que 
ella fuera uno de los testigos que permitieron a la Inquisición iniciar un proceso 
que terminó con su marido en la hoguera.

No fue el único caso en el que los testimonios de los familiares más próximos 
fueron fundamentales para que los inquisidores emitieran una sentencia conde-
natoria. Y no sólo había que temer de los parientes con los que se tenían malas 
relaciones: muchos criptojudíos delataban a sus familiares de la misma condición 
por el pavor que les causaba la Inquisición, por la esperanza de que esas delaciones 
les ayudarían a, por lo menos, salvar sus vidas65. Un buen ejemplo es el proceso 

63.   Rábade Obradó, María del Pilar, «Una doble marginación…», p. 1180.
64.   AHN, IT, lg. 174, exp. 14.
65.   Lo que se podría denominar como criptojudaísmo familiar fue un fenómeno muy frecuente. La familia funcionó 

«como unidad de solidaridad religiosa», como ha puesto de relieve Huerga Criado, Pilar, «La familia judeoconversa» 
en Casey, James & Hernández Franco, Juan (eds.), Familia, parentesco y linaje, Murcia, Universidad de Murcia, 1997, 
pp. 151-164, p. 156. Aunque esta autora afirma también que «la clandestinidad en que se desarrollaba su religiosidad 
añadía un vínculo muy fuerte, el del secreto, que reforzaba la unión de sus miembros» (p. 156), lo cierto es que las cosas 
no siempre fueron así y son muchos los procesos inquisitoriales que lo demuestran. De modo que, como la misma 
Pilar Huerga Criado acaba afirmando, «la homogeneidad de la sangre no impidió que se generaran tensiones y se 
desencadenaran conflictos de muy diversa índole» (p. 163).



831ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

contra Juan González. Juzgado cuando ya había fallecido, únicamente fue acu-
sado por parientes: sus hijas, Leonor y María Álvarez, así como su viuda, Juana 
González. Es posible que las tres mujeres se sintieran perdidas ante la posibilidad 
de que sus prácticas criptojudías salieran a la luz y consideraran que lo más fácil 
para ellas era echar la culpa al padre y marido, confiando en que si así obraban se 
alzarían con la benevolencia de los Inquisidores66. 

Las cosas funcionaban así sobre todo en relación con los más jóvenes, pues 
precisamente su juventud, y el hecho de estar bajo la autoridad y el ascendiente 
de parientes adultos, hacía que los inquisidores fueran más benevolentes con 
ellos, de alguna forma parecía predisponerles a considerar que si habían errado 
había sido por la negativa influencia de los adultos. Así, Isabel de Montalbán, que 
era una adolescente cuando fue juzgada por la Inquisición, salió bien librada del 
trance porque su abogado defensor insistió en su extrema juventud, pero también 
porque denunció a su madre, que era quien la había impuesto en el judaísmo67.

La frecuencia de este tipo de delaciones hizo que se fuera instalando en el 
seno de estas familias una evidente desconfianza, que en ocasiones dio lugar a 
situaciones harto peculiares. Sancho de Molina, que no dudó en denunciar a su 
madre y hermanos, vivía después con la preocupación de ser denunciado por su 
esposa, que, aunque también era judeoconversa, parecía ser una fiel cristiana. Sólo 
parecía: ella también era criptojudía. Pero el miedo que la Inquisición causaba en 
ambos cónyuges hizo que cada uno de ellos judaizara en solitario, tratando de 
ocultar –parece ser que con éxito- esas prácticas al otro68.

Mucho peor si, además, entre los parientes había reconciliados. Acudir a 
confesar ante los inquisidores durante el mes que duraba el Edicto de gracia fue una 
constante entre los judeoconversos durante los primeros momentos de la andadura 
inquisitorial; los inquisidores lo usaron «como un medio de terror para romper la 
resistencia» de los criptojudíos69, para quebrantar las solidaridades y los vínculos 
que les unían. Por ejemplo, María González, la Cebriana, fue condenada gracias a 
los testimonios de dos de sus propios hijos, reconciliados, a los que se unió el de 
una hija de Juana González y de Álvar López de Italia, igualmente reconciliada70.

Las mujeres tenían que ser especialmente cuidadosas: el ámbito doméstico, que 
era el espacio femenino por excelencia, estaba estrechamente vinculado con las 
prácticas judías, que informaban la vida cotidiana y a veces estaban entrelazadas 
con los quehaceres domésticos71. Además, las relaciones de vecindad no siempre 
eran fáciles, y muchas veces eran objeto de una auténtica vigilancia por parte de 

66.   AHN, IT, lg. 154, exp. 16.
67.   Rábade Obradó, María del Pilar, «Unir y separar… », p. 72.
68.   Rábade Obradó, María del Pilar, «Unir y separar… », pp. 71-72.
69.   Dedieu, Jean-Pierre, Op. Cit., p. 118.
70.   AHN, IT, lg. 154, exp. 30.
71.   Véase Huerga Criado, Pilar, Op. Cit., pp. 156-157. Tal como se señala, «la mujer, y no el hombre, asumía el 

papel principal en la vida religiosa familiar» (p. 156). 



832

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

las cristianas viejas que residían en su entorno, dispuestas a denunciar el más leve 
indicio de criptojudaísmo.

Véase, por ejemplo, el caso de Marina Alfonso, mujer de Fernando Alfonso; 
en cierta ocasión, la conversa hacía tertulia con un grupo de vecinas y Marina 
reconoció que había hecho un ayuno al modo judío para que sanase una hija que 
tenía enferma. Otra cristiana nueva que también estaba presente la regañó por 
la indiscreción, pues en el grupo estaba una cristiana vieja, Inés González, de la 
que no se fiaba. Con razón: en efecto, Inés testificó contra la indiscreta Marina72.

Algunas judeoconversas debieron sentirse literalmente asediadas por esas 
vecinas cristianas viejas que no dejaban de escrutarlas. Posiblemente, muchas 
optaron por blindar sus casas frente a la presencia de las cotillas, aunque no 
siempre con los resultados esperados. Así, María González, mujer de Mendo de 
Bonilla, puso distancia entre ella y su vecina Mari Flores; el resultado fue que ésta 
andaba quejosa porque María parecía no querer nada con ella y no la convidaba 
a su casa. Finalmente, ambas mujeres se enzarzaron en una agria disputa y desde 
ese momento se convirtieron en feroces enemigas, lo que fue un gran motivo de 
preocupación para la conversa, que temía la posibilidad de una denuncia falsa 
ante los inquisidores73.

Especialmente temibles resultaban las posibles delaciones de los criados, 
muchos bien informados de las prácticas judaizantes de sus señores, y a veces bien 
dispuestos a utilizar la Inquisición para ajustar cuentas. Algunos judeoconversos 
trataron de hacer todo lo que estaba en su mano para evitar denuncias por parte 
de sus criados; entre ellos, María Sánchez, mujer de Juan Esteban, que prometía 
a sus criadas aumentos de sueldo y otras ventajas materiales si no lo denunciaban 
ante los inquisidores, después de fracasar en su intento por confundirlas respecto 
al sentido de algunos de los ritos que se realizaban en su casa74. 

3.3. EL MIEDO A LOS FALSOS TESTIMONIOS

Una categoría específica del miedo a la delación es el temor que provocaba en 
muchos conversos la posibilidad de que se levantase contra ellos falso testimonio 
ante los inquisidores. Y lo cierto es que muchos de los reos procesados por el Santo 
Oficio no dudaron en afirmar que las acusaciones que se dirigían contra ellos eran 
calumnias carentes del más mínimo fundamento. 

Como los testigos gozaban del anonimato75, y los propios inquisidores no 
descartaban que, en algunas ocasiones, los imputados fueran objeto de calumnias 

72.   AHN, IT, lg. 132, exp. 9. 
73.   AHN, IT, lg. 154, exp. 35.
74.   AHN, IT, lg. 183, exp. 19.
75.   Se trata de uno de los aspectos más controvertidos de la Inquisición. Véase la monografía de Galván Rodríguez, 



833ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

por parte de sus acusantes, se arbitró un procedimiento que permitía a los reos 
señalar a todos aquellos que podían tener motivos para perjudicarles: el pliego 
de tachas76; en virtud del mismo, los reos tachaban, literalmente, los nombre de 
aquellos de los que podían esperar falsas acusaciones. La presentación de pliegos 
de tachas fue muy habitual, sobre todo en el caso de personajes poderosos, pero 
también en el de aquellos reos que tenían un genio vivo. 

Para muestra, el pliego de tachas de Fernando de la Fuente77, veterano de las 
guerras de Granada, cuyo mal carácter debía ser proverbial. Durante su proceso 
presentó no uno, sino dos pliegos de tachas, con una ingente cantidad de nombres 
y con los motivos de enemistad bien justificados. Por ejemplo, la tacha contra 
Pedro Sorge, su mujer y su criada, María. Esta última, sin duda poco respetuosa 
con su irascible vecino, cuyo carácter no parecía conocer muy bien, se empeñaba 
en dejar a la puerta de su casa «gallinas y pollos muertos, e perdices dañadas, e 
agua suzia de pescado, e otras cosas suzias». 

Harto ya de la situación, Fernando la persiguió a caballo hasta el interior de la 
casa de sus amos, con las peores intenciones: «si la alcançara la diera una cuchillada 
con un puñal». La demostración del soldado terminó cuando apareció el dueño 
de la casa, que trató de calmarle recordándole que «todos héramos confesos». 
Seguro que no tardó en arrepentirse de haberlo dicho: Fernando le respondió 
con una airada perorata, en la que recordó que los padres de la infortunada (a la 
que llamó «puta judía») habían sido quemados por la Inquisición, a la par que 
insultaba gravemente a todos. Tal como se pusieron las cosas, parece lógico que 
ambas familias (tanto la del matrimonio como la de la criada) pasaran también a 
incrementar la ya abultada lista de enemigos de Fernando la Fuente. 

Muchos judeoconversos se tuvieron que enfrentar a las amenazas de sus 
enemigos de testificar falsamente contra ellos ante los inquisidores. Por ejemplo, 
Isabel González, viuda de Gonzalo Díaz, temía que pudiera hacerlo Álvaro de Ocaña, 
hijo bastardo de su difunto marido, con el que siempre se había llevado muy mal; 
además, Álvaro no quedó contento con la herencia que recibió de su padre, de 

Eduardo, El secreto en la Inquisición española, Las Palmas de Gran Canaria, Universidad de Las Palmas de Gran Canaria, 
2001, aunque se centra en periodos posteriores de la acción inquisitorial. Sobre la cuestión concreta del anonimato de 
los testigos, pp. 59-67. De forma concreta sobre los primeros tiempos de la actividad del Santo Oficio, véase Meseguer 
Fernández, Juan, «El periodo fundacional: las primeras estructuras del Santo Oficio» en Pérez Villanueva, José & 
Escandell Bonet, Bartolomé (dirs.), Historia de la Inquisición en España y América, 3 vols., Madrid, BAC, 1984-1993, 
vol. 2, pp. 370-404, pp. 389 y ss.

76.   Una visión general sobre las tachas, en Aguilera Barchet, Bruno, «El procedimiento de la Inquisición Española» 
en Pérez Villanueva, José & Escandell Bonet, Bartolomé (dirs.), Historia de la Inquisición en España y América, 3 
vols., Madrid, BAC, 1984-1993, vol. 2, pp. 334-358. Véase también Galván Rodríguez, Eduardo, Op. Cit., pp. 203-207.

77.   Véase Rábade Obradó, María del Pilar, «El proceso inquisitorial contra Fernando de la Fuente, veterano de 
la guerra de Granada (1505-1506)», en Val Valdivieso, María Isabel del & Martínez Sopena, Pascual (coords.) Castilla 
y el mundo feudal. Homenaje al Profesor Julio Valdeón, 2 vols., Valladolid, Junta de Castilla y León y Universidad de 
Valladolid, 2009, vol. 2, pp. 319-332.



834

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

modo que tuvo una agria disputa con Isabel, a la que amenazó con calumniarla 
ante los inquisidores, aunque lo cierto es que no cumplió con tal amenaza78. 

En otros casos, lo que temían los reos era que sus enemigos animaran a otros 
a testificar falsamente contra ellos. María González, mujer de Mendo de Bonilla, 
tachó el nombre de un tal Marquillos, porque aparte de ser pobre era «de poco 
saber […] e de tanta liviandad que por quien quiera e por muy poco preçio puede 
ser atraído a desir contra mí». En honor a la verdad, Marquillos no estaba entre 
los testigos que el fiscal presentó contra la rea79. 

Por su parte, Fernando de Madrid tachó al judío Judá Cohén, con el que había 
llegado a las manos cuando en una ocasión jugaban a las tablas y el primero perdió 
y le quedó a deber dinero. Después de ese suceso, Judá trató de sobornar a varias 
personas para que acudieran a testificar falsamente contra el cristiano nuevo y 
su familia e incluso amenazó a Catalina de Aranda, porque se negó a aceptar el 
soborno; pese a todo, Judá no le denunció ante los inquisidores, aunque es cierto 
que el fiscal basó su acusación contra Fernando de Madrid en los testimonios de 
un buen número de judíos80. 

Bien es cierto que el pliego de tachas podía utilizarse también de forma espuria: 
se tachaban como falsos testigos aquellos de los que se esperaba un testimonio 
incriminatorio, para tratar de invalidarlo. En este caso, evidentemente, el miedo 
no era al falso testimonio, sino al verdadero. En este sentido, llama la atención la 
frecuencia con la que se tachan los posibles testimonios de otros judeoconversos 
que se han reconciliado, posiblemente porque habían sido compañeros de prácticas 
judaizantes y se temía que, en su afán por captar la benevolencia de los inquisidores, 
hubieran confesado sobre los copartícipes de dichas prácticas, aunque no siempre 
tenía porqué ser así. Igualmente, se tachan con frecuencia los nombres de otros 
cristianos nuevos ya condenados por judaizantes, evidentemente por los mismos 
motivos. En este caso, se trata de dos miedos enfrentados, algo que vuelve a mostrar, 
una vez más, la capacidad del Santo Oficio para provocar temor.

Un buen ejemplo es el caso de Elvira Núñez, mujer de Ruy Sánchez81. En su 
pliego de tachas señaló, entre otros, al mercader Francisco Sorge, huido de la 
Inquisición, y a su mujer. Sospecha sobre todo de esta última, pues el marido se 
vio obligado a huir, precisamente, por culpa de la propia Elvira (¿acaso testificó 
contra él?); además, afirma que cuando la llevaban a quemar, «vino a mí en la 
cárçel y se fincó de rodillas delante mi cama, juntas sus manos, demandándome 
que por la pasyón de Dios yo la perdonase». Pese a todo, ninguno de los dos había 
denunciado a Elvira. El episodio es tan esclarecedor como perturbador, a la par 

78.   AHN, IT, lg. 154, exp. 7.
79.   AHN, IT, lg. 154, exp. 3.
80.   AHN, IT, lg. 164, exp. 2.
81.   AHN, IT, lg. 169, exp. 6.



835ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

que arroja dudas sobre la auténtica religiosidad de la mujer de Francisco Sorge, si 
es que efectivamente pidió perdón en los términos indicados por Elvira82.  

3.4. EL MIEDO AL ODIO ANTICONVERSO

Otra categoría especial del miedo a la delación es el temor a las posibles denuncias 
provocadas por el odio anticonverso, que también generaba temor entre muchos 
cristianos nuevos. Estos habrían quedado inmersos en un «infectado sistema 
de relaciones», que habría generado hostilidad hacia ellos tanto por parte de los 
cristianos viejos como por parte de los judíos83. 

En el caso de Diego de Alba tenemos un buen ejemplo de la hostilidad de muchos 
cristianos viejos hacia los nuevos. Como era habitual en los procesos inquisitoriales, 
el reo presentó un listado de testigos de abono, esto es, de testigos sobre cuyas 
declaraciones se trataba de ofrecer una imagen del reo que contradecía las acusaciones 
del fiscal84; entre esos testigos Diego nombró a un sacerdote, Pedro Martínez, que 
aunque reconoció que le conocía desde hacía más de 30 años y siempre le había 
visto actuar como un buen cristiano, no se recataba a la hora de afirmar que «en su 
casa bien podía faser lo que quisiese». 

En forma parecida se expresaron otros dos testigos de abono, los franciscanos fray 
Juan de Bilbao y fray Bartolomé de Arcos. Afortunadamente para el reo, otro de los 
testigos de abono, el regidor de Cuéllar Gil Sánchez, interrogado por los inquisidores 
«sy en secreto sy podiera el dicho licenciado tener e faser algunas cosas que este 
testigo no las sopiese», contesto que no, pues tenía con el acusado «tal amistad y 
conversación que ninguna cosa fazía» sin que él lo supiera.

Este miedo de muchos judeoconversos a la posible influencia del odio anticonverso 
en las denuncias presentadas contra ellos ante los inquisidores se hace evidente en 
algunas ocasiones en los pliegos de tachas. Por ejemplo, Pedro Serrano85 señaló el 
nombre de García Martín porque en el transcurso de una disputa que enfrentó a 
ambos el tachado realizó una afirmación que preocupó al reo, pues le dijo que «a 
Dios gracias non tenía en sus parientes judío nin reconçiliado».  

82.   Tal vez se trate de una buena muestra de «sincretismo inconsciente» entre judaísmo y cristiano, que incluso 
estaban presentes entre los judaizantes, buena muestra «de que las trasferencias religiosas y la aculturación eran una 
realidad a la que estaban sujetos todos los conversos, incluso los que se aferraban al judaísmo», en palabras de Cantera 
Montenegro, Enrique, «Sincretismo cristiano-judío en las creencias y prácticas religiosas de los judeoconversos 
castellanos en el tránsito de la Edad Media a la Moderna», Vínculos de Historia, 8, 2019, pp. 47-66, p. 49.

83.   Muñoz Solla, Ricardo, «La comunidad judía de Berlanga de Duero (Soria)» en Moreno Koch, Yolanda & 
Izquierdo Benito, Ricardo (coords.), Del pasado judío de los reinos medievales hispánicos: afinidad y distanciamiento. 
XIII Curso de Cultura Hispanojudía y Sefardí de la Universidad de Castilla-La Mancha, Cuenca, Universidad de Castilla-La 
Mancha, 2005, pp. 57-97, p. 57. 

84.   Rábade Obradó, María del Pilar, «Sobrevivir a la Inquisición: el proceso de Diego de Alba (1497-1498)», En la 
España Medieval, 29, 2006, pp. 347-357, p. 356.

85.   AHN, IT, lg. 184, exp. 8.



836

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Por su parte, Fernando Alfonso, regidor de Toledo, tachó el nombre de Francis-
co García, cura de Santa Leocadia, porque a una cierta enemistad personal se unía 
la hostilidad que el sacerdote sentía hacia los cristianos nuevos86. Mencía Suárez, 
vecina de Ocaña, recusó las posibles denuncias de Fray Juan de Ocaña, pues era 
sabido que odiaba a los conversos; para ilustrar esta afirmación, Mencía recordaba 
cómo en cierta ocasión, encontrándose enfermo un hermano suyo, el sacerdote 
no quiso acudir junto a su lecho para confortarle, lo que provocó una riña entre el 
eclesiástico y la acusada, que le afeó su proceder87. 

Por supuesto que en los pliegos de tachas también aparecen señalados los nombres 
de no pocos judíos. Por ejemplo, Manuel González inició sus tachas recusando los 
nombres de varios judíos, para terminar tachando de forma genérica a todos los 
judíos avecindados en su localidad de residencia, Guadalajara, pues consideraba que 
todos le odiaban por ser converso. Por su parte, María Álvarez, mujer de Juan de 
la Hoz, hizo lo propio con los nombres de dos judíos que afirmaban que la habían 
apoyado en sus prácticas judaizantes; ya que la rea también incluyó en su pliego de 
tachas los nombres de todos los otros testigos que la habían denunciado ante los 
inquisidores, estos, con serias dudas sobre la religiosidad de la acusada, decidieron 
someterla a tormento. Como durante el mismo María permaneció en silencio, logró 
conseguir la absolución88. 

3.5. EL MIEDO A LA INFAMIA

Finalmente, tampoco era poca cosa el temor que causaba la infamia que se abatía 
sobre los condenados por la Inquisición y sus descendientes. Precisamente la infamia 
era uno de los puntales sobre los que descansaba la pedagogía del miedo que usaba 
la Inquisición. Una infamia que tenía diversas facetas: la exhibición de los reos como 
consecuencia de la celebración de los autos de fe y la ejecución de penitencias públicas; 
la proyección hacia el futuro a través de los sambenitos y las inhabilitaciones y el 
quebranto económico que suponían las confiscaciones de bienes89. 

Algunos trataron de huir de esa situación valiéndose de las oportunidades que 
ofrecía el momento que les tocó vivir: poniendo tierra de por medio, cambiando de 

86.   AHN, IT, lg. 132, exp. 6.
87.   AHN, IT, lg. 158, exp. 25.
88.   Ambos ejemplos en Rábade Obradó, María del Pilar, «Vidas de papel: relaciones entre judíos y judeoconversos 

en los primeros momentos de la actividad inquisitorial» en Coloquio judíos y conversos. Relaciones de poder en Galicia y en 
los reinos hispánicos. Santiago de Compostela, 19-20 de octubre de 2015, Pardo De Guevara y Valdés, Eduardo & Antonio 
Rubio, María Gloria de (eds.), Santiago de Compostela, Consejo Superior de Investigaciones Científicas y Xunta de 
Galicia, 2017, pp. 51-71, p. 65. Parece que la animosidad que muchos judíos sentían hacia los conversos también podía 
existir aunque estos últimos fueran judaizantes. Varios ejemplos en este sentido en Beinart Haim, «Jewish witnesses 
for the prosecution of the Spanish Inquisition» en De Bos, Wouter et al. (eds.), Acta Juridica 1976: essays in honour of 
Ben Beinart: Jura legesque antiquiores necnon recentiores, 3 vols., Cape Town, Juta, 1978, vol. I, pp. 37-46.

89.   Moreno, Doris, Bartolomé Bennassar…, p. 1, recuerda cómo todas estas cuestiones fueron puestas de relieve 
en las investigaciones desarrolladas por Bennassar y sus discípulos.



837ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

nombre y de oficio… En suma, inventándose una nueva identidad, con el objetivo 
esencial de hacer olvidar sus orígenes judíos y los contratiempos inquisitoriales 
de sus familiares. Aunque los procesos no muestran, habitualmente, ejemplos del 
miedo a la infamia, ni de las tácticas que se empleaban para tratar de esquivarla, se 
puede aducir alguno, además muy significativo.

Así actuó, por ejemplo, el comendador de la Orden de Santiago Juan de 
Pineda. Pineda –o quizá deberíamos decir mejor Baena, pues ése era su verdadero 
apellido-consiguió forjarse una nueva identidad que le permitió medrar social y 
económicamente, aunque el sueño terminó abruptamente, cuando el pasado se 
desveló en toda su crudeza. La inoportuna presencia en Toledo, ciudad a la que 
se había mudado con objeto de borrar las trazas de su ascendencia hebrea, de un 
viejo conocido de Córdoba, su ciudad natal, unida a los rumores que desde hacía 
un tiempo hacían circular sus enemigos, sacó a la luz no sólo su verdadero nombre, 
sino también el humilde oficio de sastre que había desempeñado en su juventud, 
así como los problemas con la Inquisición que habían tenido varios de sus parientes 
más cercanos, en unos casos reconciliados, en otros incluso condenados a morir en 
la hoguera. La impostura, unida a algunas frases desafortunadas pronunciadas en 
presencia de las personas inadecuadas, labraron la desgracia de Pineda, que acabó 
sus días en las hogueras inquisitoriales90.

4.	EL USO DEL MIEDO A LA INQUISICIÓN 
POR LOS REYES CATÓLICOS

La situación de inseguridad y el profundo miedo que la actividad inquisitorial 
provocaba en los conversos se escenifica en la cruda broma a la que fue sometido 
uno de ellos, Juan del Río, canónigo de la Catedral de Toledo, cuyo proceso terminó 
con su sentencia a la hoguera. En una ocasión, durante la celebración de la fiesta 
de los Santos Inocentes, un capellán de coro de la Catedral, Alonso Sánchez, hizo 
que unos servidores del fiscal del tribunal inquisitorial de Toledo se acercaran a él 
en un lugar público y lleno de gente, para decirle que le prendían por hereje, y con 
esa estratagema le condujeron hasta las cárceles inquisitoriales, donde le liberaron 
tras confesarle que todo había sido una broma91.

El miedo individual de Juan del Río se inserta en el miedo colectivo de los 
judeoconversos como grupo. Un miedo que responde a una estrategia política 
desarrollada por los Reyes Católicos, que utilizaron a la Inquisición para terminar 

90.   Véase Rábade Obradó, María del Pilar, «Un cordobés ante la Inquisición de Toledo: el proceso contra Juan 
de Pineda (1486)» en Córdoba y la época de Isabel la Católica, Córdoba, Publicaciones de la Real Academia de Córdoba, 
2006, pp. 171-189. 

91.   Rábade Obradó, María del Pilar, «El proceso inquisitorial contra Juan del Río, racionero de la Catedral de 
Toledo», Anuario de Estudios Medievales, 28, 1998, pp. 695-707.



838

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

con la acusación de «criptojudaísmo como pretexto para la violencia»92 ejercida 
sobre los judeoconversos (sin discriminar si eran cristianos sinceros, o no), pues una 
vez establecido el Santo Oficio se había creado el cauce adecuado para resolver el 
«problema converso»93 por una vía institucional, que suponía además –al menos, 
en teoría– que solo iban a sufrir los rigores inquisitoriales los judaizantes. 

Pero también Isabel y Fernando se valieron del Santo Oficio como instrumento 
para conseguir una homogeneización religiosa de sus súbditos que consideraban 
necesaria, dentro de una visión política que apuntaba hacia el estado confesional. 
En efecto, la Inquisición «era un organismo al servicio del estado confesional», 
en el que se producía la íntima unión de «la actividad religiosa del tribunal con el 
poder político». Esa situación constituía «una peligrosa mezcla que proporcionó 
argumentos a los conversos», por ejemplo para elevar sus quejas a Roma, aunque 
con poco éxito94. 

A través del miedo que era capaz de inspirar la Inquisición, se trató de conducir 
a los judeoconversos por el recto camino de la ortodoxia católica, evitando las 
conductas que eran –o se consideraban– heréticas. Los cristianos nuevos tenían 
que mostrar su adhesión a la fe cristiana por todas las vías posibles. Los criptojudíos 
debían dejar de lado sus prácticas judaizantes, conformándose con las propias del 
cristianismo. Los que eran cristianos sinceros, pero mantenían comportamientos 
que estaban muy arraigados en su vida cotidiana y que se entroncaban con ritos y 
prescripciones del judaísmo que para ellos ya carecían de sentido religioso, debían 
abandonarlas para quedar libres de toda sospecha95.

Esa conformidad con la realidad de la sociedad cristiana, tanto desde el punto 
de vista religioso como desde el de los usos y costumbres, tenía premio. Aunque 
los primeros años de actividad inquisitorial tuvieron efectos muy perniciosos para 
muchos judeonversos, unos años después de su establecimiento, y también tras la 
expulsión de los judíos en 1492, se arbitraron diversas medidas de gracia, «con masivas 
habilitaciones de conversos», así como «numerosas penitencias y conmutaciones 
de pena». Estas medidas de gracia liberaban a los conversos de la infamia y les per-
mitían esquivar las prohibiciones en las que habían incurrido como consecuencia 
de las condenas inquisitoriales, al tiempo que les evitaban la ruina derivada de las 
confiscaciones de bienes96. 

92.   Véase Ladero Quesada, Miguel Ángel, Los Reyes Católicos: la corona y la unidad de España, Valencia, Asociación 
Francisco López de Gómara, 1989, p. 213. 

93.   Véase el trabajo, ya clásico, de Benito Ruano, Eloy, Orígenes del problema converso, Madrid, Real Academia 
de la Historia, 2002 (2º ed.).

94.   Suárez Fernández, Luis, Historia de España: Edad Media, Madrid, Gredos, 1970, p. 631.
95.   Es el «judaísmo sociológico», tal como ha sido caracterizado por Represa Rodríguez, Amando, «Una carta 

de esponsales y y otras prescripciones sobre el matrimonio entre judíos y conversos castellanos», en Encuentros en 
Sefarad: actas del Congreso Internacional Los judíos en la Historia de España, Ruiz Gómez, Francisco & Espadas Burgos, 
Manuel (coords.), Ciudad Real, Instituto de Estudios Manchegos,1987, pp. 33-40.  

96.   Ladero Quesada, Miguel Ángel, Op. cit., p. 221.



839ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

Una vez más, se evidencia el sentido pedagógico del miedo que inspiraba la 
Inquisición: si ese miedo funcionaba de la forma adecuada, la meta final era la 
asimilación, aunque a veces fuera complicado esquivar de forma definitiva el estigma 
que implicaba llevar sangre hebrea en las venas. Pero la asimilación debió de ser, 
efectivamente, el destino de buena parte de las familias judeoconversas97.  

En cualquier caso, el miedo seguía ahí. Y parece evidente que muchos 
judeoconversos prefirieron optar por integrarse en las filas de lo que se puede 
denominar «exilio interior», relacionado con «la generalización [en los diversos 
reinos del tránsito del Medievo a la Modernidad] de políticas de uniformización 
religiosa que buscaban redefinir desde una perspectiva de la exclusividad confesional 
la esencia y la práctica de la dominación política». Muchos judeconversos pudieron 
practicar la «invisibilidad social», con la intención de desarrollar «la capacidad de 
eclipsarse o de pasar desapercibidos»98. 

5.	CONCLUSIONES

Es perfectamente comprensible el miedo de los judeoconversos (tanto los 
criptojudíos como los cristianos sinceros) hacia la Inquisición99, que amenazaba la 
fama, la hacienda e incluso las vidas de los examinados. Se trataba, por tanto, de un 
miedo poliédrico, por ese motivo todavía más susceptible de ser utilizado contra 
los cristianos nuevos, incapaces de sustraerse al mismo. Ese miedo condicionó 
indudablemente sus vidas, dejando en ellas una marca indeleble, proyectándose 
hacia un futuro que debía conformarse con lo que se esperaba de ellos: la completa 
asimilación en la sociedad cristiana. 

Pero también es cierto que algunos cristianos nuevos fueron capaces de sustraerse 
a ese miedo: fray Diego de Zamora afirmaba que él no tenía ningún temor a la 
Inquisición, pues aunque pecador, jamás había cometido actos heréticos; pero de 
quien sí tenía miedo era de sus enemigos, que sabía que no eran pocos, y de los 
que sospechaba que podían valerse de la Inquisición para tratar de perderle100. En 
cualquier caso, el miedo estaba ahí. Y ese miedo fue, indudablemente, «una de las 
claves del largo impacto y pervivencia del tribunal y de lo que más tarde se llamó 
mentalidad inquisitorial»101.

97.   Véase los ya citados trabajos de Francisco Javier Aranda Pérez, a los que se podrían añadir otros muchos en 
la misma linea. 

98.   Ruiz Ibáñez, José Javier, «Entre Dios y los hombres: los refugios políticos en la Alta Edad Moderna eueopea» 
en González Jiménez, Manuel et al. (eds.), Acogidos y rechazados en la Historia, Valladolid, Instituto Universitario de 
Historia Simancas y Universidad de Valladolid, 2005, pp. 35-84, pp. 37 y 53, respectivamente.

99.   Muy significativamente, Moreno, Doris, La invención…, p. 61, titula uno de los capítulos de su trabajo «la 
mirada de las víctimas directas: la representación del miedo». Aunque ofrece variados testimonios de ese miedo que 
la Inquisición causaba, se circunscribe esencialmente a los siglos XVI a XIX.

100.   AHN, IT, lg. 188, exp. 13.
101.   De nuevo Moreno, Doris, Bartolomé Bennassar…, p. 1, resumiendo las ideas de B. Bennassar.



840

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

6.	BIBLIOGRAFÍA

Aguilera Barchet, Bruno, «El procedimiento de la Inquisición Española», en Pérez 
Villanueva, José & Escandell Bonet, Bartolomé (dirs.), Historia de la Inquisición en 
España y América, 3 vols., Madrid, BAC, 1984-1993, vol. 2, pp. 334-358.

Albaret, Laurent, «Une pédagogie de la peur: enquêtes et procès inquisitoriaux aux XIIIe 
et XIVe siècles dans le Midi de la France», en Le Roy Ladurie, Emmanuel (éd.), Les 
grands procès politiques. Une pédagogie collective, París, Éditions du Rocher, 2002, p. 37-54. 

Aranda Pérez, Francisco Javier, Poder municipal y cabildo de jurados en Toledo en la Edad 
Moderna, Toledo, Ayuntamiento de Toledo, 1992.

Aranda Pérez, Francisco Javier, «Judeoconversos y poder municipal en Toledo en la 
Edad Moderna: una discriminación poco efectiva», en Disidencias y exilios en la España 
Moderna. Actas de la IV Reunión Científica de la Asociación Española de Historia Moderna. 
Alicante, 27-30 de mayo de 1996, Mestre Sanchís, Antonio & Giménez López, Enrique 
(eds.), Alicante, Caja de Ahorros del Mediterráneo, Universidad de Alicante y A. E. H. 
M., 1997, pp. 155-168.

Beinart Haim, «Jewish witnesses for the prosecution of the Spanish Inquisition», en De 
Bos, wouter et al. (eds.), Acta Juridica 1976: essays in honour of Ben Beinart : Jura legesque 
antiquiores necnon recentiores, 3 vols., Cape Town, Juta, 1978, vol. I, pp. 37-46.

Beinart, Haim, Los conversos ante el Tribunal de la Inquisición, Barcelona, Ríopiedras, 1983.
Benito Ruano, Eloy, Orígenes del problema converso, Madrid, Real Academia de la Historia, 

2002 (2º ed.).
Bennassar, Bartolomé, «Modelos de la mentalidad inquisitorial: métodos de su «pedagogía 

del miedo», en Inquisición española y mentalidad inquisitorial: ponencias del simposio 
internacional sobre Inquisición, Nueva York, abril 1983, Alcalá, Ángel (ed.), Madrid, Ariel, 
1984, p. 174-182.

Burke, Joanna, Fear: a cultural history, Londres, Virago, 2005.
Cantera Montenegro, Enrique, «Sincretismo cristiano-judío en las creencias y prácticas 

religiosas de los judeoconversos castellanos en el tránsito de la Edad Media a la Moderna», 
Vínculos de Historia, 8, 2019, pp. 47-66.

Carlé, María del Carmen «Miedos medievales (Castilla, siglo XV)», Estudios de Historia de 
España, 4, 1991, p. 109-157.

Carrete Parrondo, Carlos, Fontes Iudaeorum Regni Castellae III. Proceso inquisitorial contra 
los Arias Dávila segovianos: un enfrentamiento social entre judíos y conversos, Salamanca, 
Universidad Pontificia de Comillas y Universidad de Granada, 1986. 

Contreras, Jaime, Historia de la Inquisición española (1478-1834): herejías, delitos y 
representación, Madrid, Arco libros, 1997.

Corey, Robin, Fear: the history of a political idea, Oxford, University Press, 2006.
Delumeau, Jean, El miedo en Occidente (siglos XIV-XVIII): una ciudad sitiada, Madrid, 

Taurus, 1989.
Escudero, José Antonio, «La inquisición española: revisión y reflexiones», en Estudios sobre 

la Inquisición, Madrid, Marcial Pons y Colegio Universitario de Segovia, 2005, pp. 15-50. 
Galván Rodríguez, Eduardo, El secreto en la inquisición española, Las Palmas de Gran 

Canaria, Universidad de Las Palmas de Gran Canaria, 2001.
Gonzalbo Aizpuru, Pilar, Staples, Anne & Torres Septién, Valentina, «Intoducción», 

en Gonzalbo Aizpuru, Pilar, Staples, Anne & Torres Septién, Valentina (eds.), 



841ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

Una historia de los usos del miedo, México (D. F.), El Colegio de México y Universidad 
Iberoamericana, 2009, p. 9-19.

González mínguez, césar, «Religión y herejía», Clío & Crimen: Revista del Centro de Historia 
del Crimen de Durango, 1, 2004, p. 19-21, p.  20-21.

Huerga Criado, Pilar, «La familia judeoconversa» en Casey, James & Hernández Franco, 
Juan (eds.), Familia, parentesco y linaje, Murcia, Universidad de Murcia, 1997, pp. 151-164.

Jiménez Sánchez, Pilar, «La inquisición contra los albigenses en Languedoc (129-1339)», 
Clío & Crimen: Revista del Centro de Historia del Crimen de Durango, 2, 2005, p. 53-80.

Kamen, Henry, The Spanish Inquisition: a historical revision, New Haven y Londres, Yale 
University Press, 2014 (4ª ed.).

Ladero quesada, miguel Ángel, Los Reyes Católicos: la corona y la unidad de España, Valencia, 
Asociación Francisco López de Gómara, 1989.

Ladero Quesada, Miguel Ángel, Judíos y conversos en la Castilla del siglo XV: datos y 
comentarios, Madrid, Dykinson, 2016.

Le Goff, Jacques, La civilización del Occidente medieval, Barcelona: Paidos, 1969.
Le Goff, Jacques, «Introducción: el hombre medieval», en le goff, Jacques et al., El hombre 

medieval, Madrid, Alianza Editorial, 1990, p. 11-44.
Marina, José Antonio, Anatomía del miedo: tratado sobre la valentía, Madrid, Anagrama, 2006.
Meseguer Fernández, Juan, «El periodo fundacional: las primeras estructuras del Santo 

Oficio» en Pérez Villanueva, José & Escandell Bonet, Bartolomé (dirs.), Historia de 
la Inquisición en España y América, 3 vols., Madrid, BAC, 1984-1993, vol. 2, pp. 370-404.

Mitre Fernández, Emilio, «Muerte, veneno y enfermedad, metáforas medievales de la 
herejía», Heresis, 2, 1995, p, 63-84.

Mitre, Emilio, «Herejía y cultura antiherética en la España medieval», en Iglesia y religiosidad 
en España: Historia y Archivos. Actas de V Jornadas de Castilla-La Mancha sobre investigación 
en archivos, Guadalajara, 8-11 de mayo 2001, 2 vols., Guadalajara, Junta de Comunidades 
de Castilla-La Mancha; Confederación de Asociaciones de Archiveros, Bibliotecarios, 
Museólogos y Documentalistas y ANABAD, 2002, I, p. 507-551.

Mitre Fernández, Emilio, «Otras religiones ¿otras herejías? (el mundo mediterráneo ante 
el «choque de civilizaciones» en el Medievo)», En la España Medieval, 25, 2002, p. 9-45.

Mitre, Emilio, Ortodoxia y herejía entre la Antigüedad y el Medievo, Madrid, Cátedra, 2003.
Montaubin, Pascal, «Une chrétienté à la recherche d’une pureté: la lutte contre l’hérésie», en 

Montaubin, Pascal & Perrin, Michel-Yves (dirs.), Histoire générale du christianisme, 2 
vols., París, PUF,  2010, vol. I, pp. 1049-1069.

Montes Romero-Camacho, Isabel, «La huida de judeoconversos sevillanos a Portugal 
como consecuencia del establecimiento de la Inquisición», en Estudos em Homenagem 
ao Prof. Doutor José Marques, Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 2006, vol. 
II, pp. 262-289. 

Moore, R. I, The formation of a persecuting society. Authoriy and deviance in Western Europe, 
950-1250, Oxford, Blackwell Publishing, 2007 (2ª ed.). 

Moreno, Doris, La invención de la inquisición, Madrid, Fundación Carolina, Centro de 
Estudios Hispánicos e Iberoamericanos y Marcial Pons Historia, 2004.

Moreno, Doris, «Bartolomé Bennassar y las inquisiciones», Les Cahiers de FRAMESPA, 
[en ligne] Hors-série 1, 2020.

Muñoz Solla, Ricardo, «La comunidad judía de Berlanga de Duero (Soria)», en Moreno 
Koch, Yolanda & Izquierdo Benito, Ricardo (coords.), Del pasado judío de los reinos 
medievales hispánicos: afinidad y distanciamiento. XIII Curso de Cultura Hispanojudía 



842

María del Pilar Rábade Obradó﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

y Sefardí de la Universidad de Castilla-La Mancha, Cuenca, Universidad de Castilla-La 
Mancha, 2005, pp. 57-97.

Nagy, Piroska (ed.), «Émotions médiévales», número monográfico de la revista Critique, 
716-717, 2007.

Nieto Soria, José Manuel, «De la ira regia al poderío real absoluto: monarquía y miedo 
político en la corona castellano-leonesa», en Por política, terror social. Reunió Científica 
XV Curs d’Estiu Comtat d’Urgell celebrat a Balaguer els dies 30 de juny i 1 i 2 de juliol de 
2010, Sabaté i Curull, Flocel (ed), Lleida, Pagès Editors, 2013, p. 245-264.

Peters, Edward, Heresy and Authority in Medieval Europe, Filadelfia, University of Pennsylvania 
Press, 1980.

Rábade Obradó, María del Pilar, «Los ‘tiempos’ de la Inquisición durante el reinado de 
los Reyes Católicos», en La Península Ibérica en la era de los descubrimientos 1391-1492. 
Actas III Jornadas Hispano-Portuguesas de Historia Medieval. Sevilla, 25-30 de noviembre 
1991, González jiménez, manuel (ed.), 2 vols., Sevilla, Junta de Andalucía, Consejería 
de Cultura y Universidad de Sevilla, 1997, vol. 1, pp. 321-330.

Rábade Obradó, María del Pilar, «El proceso inquisitorial contra Juan del Río, racionero 
de la Catedral de Toledo», Anuario de Estudios Medievales, 28, 1998, pp. 695-707.

Rábade Obradó, María del Pilar, «Unir y separar: algunos efectos socio-religiosos de la 
acción inquisitorial durante el reinado de Isabel I», Arbor, 178/70, 2004, p. 67-86.

Rábade Obradó, María del Pilar, «Un cordobés ante la Inquisición de Toledo : el proceso 
contra Juan de Pineda (1486)», en Córdoba y la época de Isabel la Católica, Córdoba, 
Publicaciones de la Real Academia de Córdoba, 2006, pp. 171-189.

Rábade Obradó, María del Pilar, «Una doble marginación: las judeoconversas en la Castilla 
de los Reyes Católicos», en IX Reunión Científica de la Fundación Española de Historia 
Moderna, Universidad de Málaga (Málaga, 7-9 de junio de 2006). Población y grupos sociales 
en el Antiguo Régimen, Bravo Caro, Juan Jesús & Sanz Sampelayo, Juan (eds.), 2 vols., 
Málaga, Universidad de Málaga, 2009, pp. 1171-1184.

Rábade Obradó, María del Pilar, «El proceso inquisitorial contra Fernando de la Fuente, 
veterano de la guerra de Granada (1505-1506)», en Val Valdivieso, María Isabel del & 
Martínez Sopena, Pascual (coords.), Castilla y el mundo feudal. Homenaje al Profesor 
Julio Valdeón, 2 vols., Valladolid, Junta de Castilla y León y Universidad de Valladolid, 
2009, vol. 2, pp. 319-332.

Rábade obradó, maría del Pilar, «Dos hermanas ante el tribunal de la Inquisición: los 
procesos contra Mencía y María Álvarez (1500-1501)», Estudios de Historia de España, 
XII-2, 2010, p. 425-445.

Rábade Obradó, María del Pilar, «Las dudas del hereje: el proceso inquisitorial contra 
Andrés González de Alía (1486)», en Arízaga Bolumburu, Beatriz et al. (eds.), Mundos 
medievales, espacios, sociedades y poderes. Homenaje al profesor José Ángel García de Cortázar 
y Ruiz de Aguirre, 2 vols., Santander, Universidad de Cantabria, 2012, vol. II, p. 1801-1812.

Rábade Obradó, María del Pilar, «Límites y posibilidades de investigación sobre los procesos 
en los orígenes de la inquisición española», en Cruselles, José María (coord.), En el 
primer siglo de la inquisición española. Fuentes documentales, procedimientos de análisis, 
experiencias de investigación, Valencia, Universitat de València, 2013, p. 369-386.

Rábade Obradó, María del Pilar, «Vidas de papel: relaciones entre judíos y judeoconversos 
en los primeros momentos de la actividad inquisitorial», en Coloquio judíos y conversos. 
Relaciones de poder en Galicia y en los reinos hispánicos. Santiago de Compostela, 19-20 de 
octubre de 2015, Pardo De Guevara y Valdés, Eduardo & Antonio Rubio, María Gloria 



843ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 815–844  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos﻿

de (eds.), Santiago de Compostela, Consejo Superior de Investigaciones Científicas y 
Xunta de Galicia, 2017, pp. 51-71.

Represa Rodríguez, Amando, «Una carta de esponsales y otras prescripciones sobre el 
matrimonio entre judíos y conversos castellanos», en Encuentros en Sefara : actas del 
Congreso Internacional Los judíos en la Historia de España, Ruiz Gómez, Francisco & 
Espadas Burgos, Manuel (coords.), Ciudad Real, Instituto de Estudios Manchegos,1987, 
pp. 33-40.  

Represa rodríguez, amando, «El miedo y la huída ante la Inquisición», en Proyección 
histórica de España en sus tres culturas, Castilla y León, América y el Mediterráneo. Actas 
del Congreso celebrado en Medina del Campo, 1991, Lorenzo Sanz, Eufemiano (coord.), 
3 vols., Valladolid, 1993, vol. 1, p. 259-264. 

Ruiz Ibáñez, José Javier, «Entre Dios y los hombres: los refugios políticos en la Alta Edad 
Moderna eueopea», en González Jiménez, Manuel et al. (eds.), Acogidos y rechazados 
en la Historia, Valladolid, Instituto Universitario de Historia Simancas y Universidad 
de Valladolid, 2005, pp. 35-84.

Sabaté i Curull, Flocel, «Por política, terror social», en Por política, terror social. Reunió 
Científica XV Curs d’Estiu Comtat d’Urgell celebrat a Balaguer els dies 30 de juny i 1 i 2 de 
juliol de 2010, Sabaté i Curull, Flocel (ed), Lleida, Pagès Editors, 2013, p. 7-16.

Saudane, Samuel, La peur au Moyen Âge: craintes, effrois et tourments particuliers et collectifs, 
Rennes, Éditions Ouest-France, 2013.

Scott, Anne & Kosso, Cynthia (eds.), Fear and its representations in the Middle Ages and 
Renaissance, Turnhout, Brepols, 2002.

Spencer, Stephen J., Emotions in a crusading context, 1097-1291, Oxford,  University Press, 
2019, p. 27-109.

Suárez Fernández, Luis, Historia de España: Edad Media, Madrid, Gredos, 1970.
Valdeón Baruque, Julio, Judíos y conversos en la Castilla medieval, Valladolid, Ámbito, 2000.
Villarroel González, Óscar, «Imponer el miedo en la política bajomedieval castellana», 

En la España Medieval, 36, 2013, p. 61-78.
Zerner, Monique, «Herejía», en Le Goff, Jacques & y Schmitt, Jean Claude (eds.), Diccionario 

razonado del occidente medieval, Madrid, Akal, 2003, p. 328-339, p. 328.





845ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL ABAD CONTRA EL REY (Y LOS 
REGIDORES): CONFLICTO DE 
JURISDICCIONES Y EJERCICIO DEL 
PODER EN SAHAGÚN (1398-1417)

THE ABBOT VERSUS THE KING (AND 
THE TOWN COUNCILLORS): CONFLICT 
BETWEEN JURISDICTIONS AND THE USE 
OF POWER IN SAHAGÚN (1398-1417)

Carlos Manuel Reglero de la Fuente1

Recepción: 2020/04/07 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/05/14 · 
Aceptación: 2020/05/21

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.27202

Resumen 
El gobierno del abad Antón en Sahagún (1398-1417) se caracterizó por un grave 
conflicto con el concejo y con el rey por el señorío y jurisdicción sobre la villa. 
Los contendientes utilizaron sus mecanismos de ejercicio del poder en favor de 
su causa. Si el rey nombró un corregidor, el abad lo excomulgó por no respetar 
sus derechos. Si el abad presentó los antiguos privilegios de su archivo, el concejo 
acudió a las sentencias recientes de los reyes. Cuando el concejo recaudaba tributos 
para seguir los pleitos, el abad excomulgaba a quienes los pagasen. El monasterio 
decía que su causa era en servicio de Dios, el concejo, que lo era de Dios y el Rey. 
Todos amenazaban con multas o prisión a los contrarios, buscaban aliados entre 
otros poderosos en la villa y en la corte del Rey. Se enfrentaron en un conflicto 
de jurisdicciones que cuestionó los límites del poder regio y eclesiástico al más 
alto nivel.

Palabras clave 
Abad; concejo; rey; justicia; Iglesia; escrituras; poder. 

1.   Universidad de Valladolid. C.e.: carlosmanuel.reglero@uva.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.27202


846

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract 
The government of Abbot Antón in Sahagún (1398-1417) was marked by a serious 
conflict against the town council and the king for control of the lordship and 
jurisdiction over the town. Each side used the instruments of power available to 
it in their favour. When the king named a corregidor (royal representative for the 
town), the abbot excommunicated the latter for not respecting the monastery’s 
rights. When the abbot presented ancient privileges from the monastery’s archives 
as evidence, the council resorted to recent royal judgments to support their 
cause. When the council collected taxes to pay for the court case, the abbot 
excommunicated those tax-payers. The monastery claimed its cause was in God’s 
service, while the council claimed its cause served both God and king. Those 
involved threatened the others with fines or prison. They also sought alliances 
with the powerful, both in the town and the king’s court. In the end, they became 
embroiled in a conflict of jurisdiction that questions the limits of royal and 
ecclesiastical power at the highest level.

Keywords 
Abbot; Town Council; King; Justice; Church; Written Records; Power.



847ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

EN 1401 el abad Antón de Sahagún demandó al Procurador Fiscal de Enrique 
III ante la Audiencia Real por la vulneración de su señorío sobre la villa homónima 
durante el último siglo2. Se inició así una nueva fase en un enfrentamiento 
secular entre el monasterio y el concejo, un ejemplo clásico en la historiografía 
castellana de conflicto antiseñorial. Las Crónicas Anónimas de Sahagún ofrecen 
un vivo relato de las luchas entre el abad y los habitantes del burgo a inicios del 
siglo XII y a mediados del siglo XIII, completado con la perspectiva jurídico-social 
de los tres fueros de la villa3. A lo largo de los siglos siguientes alternaron fases de 
tensión y apaciguamiento, de pleitos y acuerdos. El abadiato de Antón de Ceinos 
(1398-1417) fue un momento de gran virulencia. No se cuenta con un relato tan 
vivo como el ofrecido por las Crónicas, pero la abundante documentación judicial 
permite conocer lo sucedido. Los acontecimientos fueron ya reconstruidos por 
Romualdo de Escalona y, más recientemente, por Evelio Martínez Liébana, 
quien también describe los puntos en disputa4. Se ha destacado que el abad 
excomulgase al corregidor del rey, que acabó renunciando a su oficio. En este 
artículo me centraré en las causas y mecanismos de esta fase del conflicto. 
El punto de partida será la personalidad reformista del abad Antón, que se 
encuentra con un señorío sobre Sahagún cuestionado por el avance del poder 
regio, el cual se apoya en los regidores de la villa. Su intento por imponer un 
señorío pleno sobre Sahagún chocó con la resistencia del concejo y regidores. 
Todos recurrieron a la jurisdicción real y eclesiástica, a la violencia y la palabra, 
a los escritos de sus archivos y la búsqueda de aliados para imponerse a su rival.

2.   Trabajo realizado dentro del proyecto de investigación «El ejercicio del poder: espacios, agentes y escrituras 
(siglos XI-XV)» (HAR2017-84718-P), financiado por MICINN/AEI/UE-FEDER.

3.   El tema ha ocupado un papel destacado en los estudios sobre el monasterio de Sahagún: Escalona, Romualdo: 
Historia del Real Monasterio de Sahagún, sacada de la que dexó escrita Fr. Joseph Pérez ... corregida y aumentada con varias 
observaciones históricas y cronológicas. Madrid, Joachín de Ibarra, 1782. Puyol y Alonso, Julio: El abadengo de Sahagún. 
Contribución al estudio del feudalismo en España. Madrid, Real Academia de la Historia, 1915. Martínez Liébana, Evelio: 
El dominio señorial del monasterio de San Benito de Sahagún en la baja Edad Media (siglos XIII-XV). Madrid, Universidad 
Complutense de Madrid, 1990... O en los referentes a las villas castellanas: Gautier-Dalché, Jean: Historia urbana de 
León y Castilla en la Edad Media (siglos ix-xiii). Madrid, Siglo XXI, 1979.

4.   Escalona, Romualdo: Historia del Real Monasterio... pp. 181-187. Lo allí narrado sirvió de fuente a los trabajos de 
Julio Puyol, Abadengo, pp. 138-139, 211, 213; Mitre Fernández, Emilio: La extensión del régimen de corregidores en el reinado 
de Enrique III de Castilla. Valladolid, Universidad de Valladolid, 1969, pp. 37-38; Bermúdez Aznar, Agustín: El corregidor en 
Castilla. Murcia, Universidad de Murcia, 1974, pp. 74, 170-171; Zaragoza Pascual, Ernesto: Los generales de la congregación 
de San Benito de Valladolid, I, Los priores (1390-1499). Silos, Monasterio de Santo Domingo de Silos, 1973, pp. 41-52. Martínez 
Liébana, Evelio: El dominio señorial... pp. 695-719, 722-726, 736-768. Martínez Liébana, Evelio: Los judíos de Sahagún en 
la transición del siglo XIV al XV. Valladolid, Junta de Castilla y León, 1993, pp. 26-27, 36-40, 82-105. Para contextualizar 
este conflicto entre los que surgen en los señoríos eclesiásticos de la Corona de Castilla: Arranz Guzmán, Ana: «Los 
enfrentamientos entre concejos y poderes eclesiásticos en las Cortes castellanas: ¿sincronización de los conflictos», 
Hispania, 171 (1989), pp. 5-68, vid. pp. 48-53, quien se basa en Romualdo de Escalona para esta fase del conflicto en Sahagún.



848

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

1.	EL ABAD CONTRA EL REY 

Los litigios de las dos primeras décadas del siglo XV en Sahagún fueron 
presentados por el abad Antón como una querella contra el rey por privar 
al monasterio de sus privilegios, más allá de las disputas con el concejo. La 
personalidad del abad y el fortalecimiento del poder real están en el origen de 
esta fase de un conflicto secular.

1.1. ANTÓN DE CEINOS, DE PRIOR A ABAD

Benedicto XIII designó abad de Sahagún a Antón de Ceinos, prior de San Benito 
de Valladolid (29 de marzo de 1398). Aunque Antón asegurase, en una carta al rey 
Enrique III, que había sido elegido por la mayoría de los monjes, cuando acudió 
a tomar posesión, se encontró con que el monasterio estaba ocupado por Martín 
de Dávalos. Parece que este contaba con cartas del rey en su favor y había sido 
reconocido por el concejo. Todo ello apunta a una elección en discordia. Como 
parte de los monjes abandonaron el monasterio, el papa expidió sendas cartas 
ordenando su regreso (29 de junio de 1398) y la aceptación de Antón como abad 
(31 de agosto)5. Este logró, finalmente, el apoyo del rey y el reconocimiento del 
concejo, siendo recibido como abad y señor en febrero de 1399, casi un año después 
de la designación papal6.

Antón no era un extraño en Sahagún, pues hasta 1388 había sido prior de San 
Salvador de Nogal, una de sus dependencias. Ese año fue elegido por el confesor 
real para dirigir el monasterio que Juan I decidió fundar en su alcázar de Valladolid, 
bajo la advocación de San Benito. Entre 1389 y 1398 gobernó como prior esa casa, 
que, formalmente, era otro priorato de Sahagún. Al menos la tercera parte de sus 
primeros monjes procedían de Sahagún, al igual que las costumbres que seguían. 
En tiempos del abad don Juan de Medina de Pomar (1384-1397), la abadía tenía fama 
en cuanto a la observancia7. Esta se refiere a la de la bula Summi Magistri dignatio 
de Benedicto XII (1336), no a la regla original. Por otra parte, el monasterio había 
desarrollado una amplia red de obediencias, prioratos u oficios, cuyos monjes 

5.  Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: Documentos de Benedicto XIII referentes a la Corona de Castilla. Madrid, 
Dykinson, 2021, doc. 1946, 1957, 1985, 2012.

6.   Escalona, Romualdo: Historia del Real Monasterio... pp. 181, 678-679. Zaragoza Pascual, Ernesto: op. cit. 
pp. 41-52. AHN Clero, carpeta 939, nº 24.

7.   Yepes se refiere a unas costumbres del monasterio redactadas bajo su mandato, que, en realidad, eran las 
costumbres cluniacenses adaptadas a esta abadía: Yepes, Antonio: Coronica general de la Orden de San Benito: Tomo 
III. Irache, Nicolás de Asiayn, 1610, fol. 181r-182r, 194v-198v. La fórmula de juramento utiliza Juan como nombre del abad, 
en lo que me baso para datar el manuscrito. Por otra parte, cuando don Gutierre de Toledo, obispo de Oviedo (1377-
1389), visitó el monasterio de Corias para reformarlo, mandó que los monjes vistiesen «Cogulla et flueco, según la forma 
del ábito que les nos traxiemos del monesterio de Sant Fagún»: Fernández Conde, Francisco Javier: Gutierre de Toledo, 
obispo de Oviedo (1377-1389): Reforma eclesiástica en la Asturias bajomedieval. Oviedo, Universidad de Oviedo, 1978, p. 394.



849ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

actuaban con gran autonomía económica. En Valladolid, el rey impuso un monasterio 
de «monjes prietos», con una estricta observancia de la regla benedictina, clausura 
perpetua según la forma de las clarisas de Tordesillas y abstinencia total de carne. 
Antón de Ceinos estuvo así al frente de una casa benedictina reformada, que pretendía 
volver a la observancia de la regla benedictina y las costumbres cluniacenses, no 
exentas de la influencia del espíritu ascético de jerónimos y franciscanos8.

En Valladolid, Antón no se limitó a dirigir la vida comunitaria, sino que afrontó 
los problemas económicos y eclesiásticos de un monasterio naciente. Solicitó, con 
más o menos éxito, la ayuda del monarca Enrique III, de su hermana Leonor, infanta 
de Navarra, del abad de Sahagún, de don Gonzalo Núñez de Guzmán, maestre de 
Calatrava y Alcántara, así como de los papas Clemente VII y, en especial, Benedicto 
XIII, cuya corte visitó en 13959. Su actividad dentro y fuera del monasterio, pues 
la clausura no le impidió viajar repetidamente en busca de apoyos, permite verlo 
como un «reformista», tanto en el campo espiritual como en el temporal, la doble 
cara de las reformas monásticas.

Su buena relación con el papado continuó durante sus años al frente de Sahagún. 
Estuvo en la corte pontificia al menos entre diciembre de 1403 y septiembre de 
1405, cuando participó en la embajada que Benedicto XIII envió a Roma para 
negociar un compromiso que pusiese fin al Cisma10. En los años siguientes, el papa 
le comisionó para autorizar la enajenación de bienes eclesiásticos, proveer oficios, 
ser juez conservador de algún monasterio o buscar el cuerpo de san Ildefonso en 
la iglesia de San Pedro de Zamora11.

Apenas se conoce cómo rigió la comunidad conventual de Sahagún, si intentó 
implantar una disciplina similar a la de San Benito de Valladolid o no. Es probable 
que se limitase a aplicar la bula Summi Magistri, o que no pudiese ir más allá. 
Destaca, en primer lugar, el desarrollo del Estudio de Sahagún. Benedicto XII 
había impuesto el envío de monjes a las universidades, para formarse en Teología 
y Cánones fundamentalmente. En Sahagún hay noticias de la presencia de un 
maestro de gramática a mediados del siglo XIV, y en 1348 se dotaron los gastos 
ocasionados por los monjes enviados a estudiar. Antón optó por una estrategia 
diferente: desarrollar un estudio en el monasterio, que no se limitaba a la gramática, 
sino que incluía la Teología, asociándose para ello con los franciscanos de la 

8.   Sobre las primeras costumbres de San Benito de Valladolid ver Colombás, García M., y Gost, Mateo M.: Estudios 
sobre el primer siglo de San Benito de Valladolid. Montserrat, Abadía de Montserrat, 1954, pp. 30-35, 83-103, quienes se 
basan en Torres, fray Mancio de: Libro primero de la Historia de San Benito el Real de Valladolid. Biblioteca Histórica de 
la Universidad de Valladolid, Ms. 195, pp. 27-43.

9.   Zaragoza Pascual, Ernesto: op. cit. pp. 23-41.
10.  Suárez Fernández, Luis: Castilla, el Cisma y la crisis conciliar (1378-1440). Madrid, CSIC, 1960, pp. 49, 52-53, 

56, doc. 57, 62, 66, 70.
11.   Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: Documentos de Benedicto XIII, docs. 2103, 2143, 2166, 2167, 2218, 3421, 

3836, 4514, 4702, 4828, 5090, 5199, 5415, 5518, 5527, 5746, 5914, 6426, 6463, 7389, 7473, 7563, 7714, 8092 (ejecutor de un 
beneficio); 2257, 3025, 3513, 3514, 4526, 4636, 5238, 5339, 6114, 6123, 6541, 6694, 6948, 7436 (juez conservador); 2340, 2634, 
2973 (colación de beneficios); 5026, 5385, 5715, 6723, 7576, 7683, 7879 (varias actuaciones como juez apostólico); 3895, 
4445, 4720, 5965, 6446, 7169, 7700 (actuación en relación con monasterios).



850

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

villa. Varias bulas de Benedicto XIII (1403, 1405, 1411) recogen privilegios para sus 
estudiantes y maestros, reduciendo sus obligaciones litúrgicas y convalidando los 
años de estudio o enseñanza12. Esta preocupación por la formación contrasta con 
la fama de piadosos ignorantes que tuvieron los primeros monjes de San Benito 
de Valladolid, al haber pocos presbíteros entre ellos13. En cualquier caso, el Estudio 
de Sahagún evitaba que los monjes tuviesen que abandonar el monasterio para 
formarse en Teología y Cánones, y reproducía un esquema ensayado con éxito 
por dominicos y franciscanos. El abad Antón era consciente de la importancia de 
contar con expertos jurídicos para defender el señorío monástico. Entre 1402 y 1408 
recurrió con frecuencia a Juan Martínez de Berrueces, licenciado en decretos14, el 
primer monje de Sahagún con un grado académico que se conoce.

Es probable que don Antón redujese la autonomía de oficiales y priores. En las 
disputas sostenidas con los colectores pontificios por el pago de la media anata, el 
monasterio alegó que sus dependencias estaban regidas por administradores, no 
por priores, y que sus ingresos estaban destinados al convento de Sahagún, una 
vez descontados los gastos que hiciese el administrador15. En 1412 se estableció un 
pago anual que realizaría el convento y que incluiría tanto el censo de tiempos 
de Gregorio VII como el pago por medias anatas de los prioratos y oficios16. Ello 
sugiere que tales oficios habían quedado sujetos al prior y convento del monasterio. 
En cualquier caso, la preocupación del abad por asegurar el abastecimiento de 
vino y por controlar los precios de la carne, dos de las cuestiones en disputa con 
el concejo, lleva a pensar que no hubo una reforma del régimen alimenticio en 
pro de un mayor ascetismo.

El aspecto mejor conocido de la actuación de don Antón en Sahagún es su 
defensa del dominio monástico y los numerosos pleitos que sostuvo contra 
nobles y concejos. Con el concejo de Mayorga, villa del infante don Fernando, se 
enfrentó por los respectivos derechos en el lugar de Saelices; con Pedro Barba, 
señor de Villavicencio, por los vasallos del monasterio en ese lugar; con los 
vecinos de Santervás, por el pago de los diezmos; con los de Miñanes, por las 
rentas señoriales que le debían; con el obispo de León, por diversos agravios; 
con un clérigo de Villárdiga, por la presentación de la iglesia; con un vecino de 
Grajal, por unas casas de la sacristanía; con el merino de Carrión, por el pago del 

12.   Beltrán de Heredia, Vicente: «El estudio del monasterio de Sahagún», La Ciencia Tomista, LXXXV (1958), 
pp. 687-697.

13.   Egido, Teófanes: «Los antiguos monjes de San Benito el Real y su rigor fascinante y rentable», en Monasterio 
de San Benito el Real, vi Centenario (1390-1990). Valladolid, Ayuntamiento de Valladolid, 1990, p. 35-36. Martínez Sopena, 
Pascual: «Reforma de los claustros y sociedad en la España de la Baja Edad Media», en Herbers, Klaus, y Jaspert, 
Nikolas (eds.): «Das kommt mir spanisch vor» -Eigenes und Fremdes in den deutsch-spanischen Beziehungen des späten 
Mittelalters. Münster, Lit, 2004, pp. 545-546.

14.   Archivo Histórico Nacional (AHN), Clero, carpeta 940, nº 3, 6, 7, 11, 16, 22; carpeta 941, nº 10, 11, 13.
15.   AHN Clero, carpeta 940, nº 14; carpeta 942, nº 3; AHN Códices, 1356B, fol. 43r-v.
16.  AHN Clero, carpeta 942, nº 3. En 1413 el papa dispuso que no se impetrasen tales obediencias de la sede 

apostólica: AHN Clero, carpeta 942, nº 5.



851ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

yantar17. Pero el mayor pleito fue con el concejo de Sahagún y el rey por el señorío 
del monasterio en la villa.

1.2. EL AVANCE DEL PODER REGIO

La institucionalización y extensión del poder regio durante la dinastía Trastámara 
fue un hecho, a pesar de los continuos conflictos de bandos y luchas por el poder. 
Emilio Mitre lo subrayó para tiempos de Enrique III con la difusión del sistema de 
corregidores, de la justicia regia o la consolidación del Consejo Real18. Ello explica 
las protestas del abad Antón en 1411. Este aseguraba que no había tenido pleitos 
con el concejo de Sahagún, sino con quienes se decían regidores de la villa y otros 
dos hombres buenos que le negaban el señorío, justicia y jurisdicción, así como 
con el rey y con los corregidores que este había nombrado, pues el su monesterio 
auían resçibido muchos agrauios de los reyes pasados, que Dios dé santo parayso, e 
del dicho rey nuestro señor19. Se conserva el borrador de un memorial, redactado 
en tiempos de este abad, titulado: Estas son las cosas que los reyes tomaron al 
monasterio de Sant Fagund contra los priuilegios e libertades del dicho monasterio 
en grand cargo de sus conciençias20.

El monasterio remontaba sus agravios a Sancho IV, mencionando a Fernando 
IV, Alfonso XI y Pedro I; se incluían medidas de época Trastámara, pero sin citar 
al rey que las tomó. Ello muestra que su punto de referencia era el fuero de 
Alfonso X, de forma que cualquier actuación posterior contraria a los intereses del 
monasterio era considerada un atentado contra sus privilegios y libertades. Tales 
actuaciones no iban contra la letra del fuero, sino que se referían a cuestiones 
no explicitadas en el mismo, pero que el abad consideraba establecidas por la 
costumbre o derivadas de su señorío sobre la villa desde tiempos de Alfonso VI.

Un primer grupo de quejas se dirigen contra cinco cartas o sentencias reales de 
los años 1294 a 1352. Sancho IV había prohibido que el merino prendase o liberase 
hombres por mandato del abad, salvo si fuesen clérigos, debiendo hacerlo por 
el de los alcaldes de la villa; igualmente negó al abad la posibilidad de conocer 
las pesquisas que se realizasen en la villa antes de que los alcaldes las hiciesen 

17.   Saelices: AHN Clero, carpeta 940, nº 2, 3. Villavicencio: AHN Clero, carpeta 940, nº 16. Sobre este conflicto: 
Martínez Sopena, Pascual: «El señorío de Villavicencio: una perspectiva sobre las relaciones entre abadengo y 
behetría», Aragón en la Edad Media, XIV-XV (1999) (Homenaje a la profesora Carmen Orcástegui Gros, vol. II), pp. 
1015-1025. Santervás: AHN Clero, carpeta 940, nº 21. Miñanes: AHN Clero, carpeta 941, nº 6. León: AHN Clero leg. 
2689 (28-VIII-1409). Villárdiga: AHN Clero, carpeta 941, nº 15. Grajal: AHN Clero, carpeta 941, nº 18. Merino de Carrión: 
AHN Clero, carpeta 942, nº 13.

18.   Mitre Fernández, Emilio: «Mecanismos institucionales y poder real en la Castilla de Enrique III», En la España 
Medieval, 1 (1980), pp. 317-328.

19.   AHN Clero, carpeta 942, nº 1.
20.  AHN Clero, carpeta 942, nº 10.



852

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

públicas (1294)21. Una sentencia de Fernando IV mandó que fuese el concejo quien 
tuviese la llaves de las puertas de la villa, no el abad, que no entrasen en la villa los 
merinos del rey a hacer justicia, sino que la pronunciasen tan solo los reyes y los 
alcaldes de fuero, y que tales alcaldes fuesen escogidos por el concejo y pudiesen 
ejercer su oficio incluso si el abad no los confirmaba (1304)22. El monasterio 
consiguió una sentencia revocatoria del infante don Juan como tutor de Alfonso 
XI, pero la misma fue anulada por otra de Alfonso XI (1326) en que reafirmaba 
que los alcaldes tenían las llaves de la villa por el rey, que no podía entrar en la 
villa merino ni adelantado del rey, y fijaba un nuevo procedimiento para elegir 
alcaldes, más favorable al concejo que al abad23. Una nueva sentencia de Alfonso 
XI estableció que el monasterio no tenía derecho a nombrar los escribanos en 
la villa, en contra de lo que había fallado una sentencia arbitral en 1302; dispuso 
una nueva forma para la elección de alcaldes y merino, limitando la arbitrariedad 
del abad, cuyo poder se parecía más al de un árbitro que al de un señor (1345)24. 
Pedro I implantó, de hecho, el regimiento en la villa, al mandar que hubiese seis 
hombres buenos que se ocupasen de la hacienda del concejo (1352)25. Aunque el 
memorial no lo precise, la sentencia de 1345 fallaba que todos los derechos no 
contenidos explícitamente en el fuero de Alfonso X pertenecían al rey y que, por 
tanto, la justicia y jurisdicción de la villa eran del rey.

Un segundo grupo de quejas se refieren a la fiscalidad y al ejercicio de la justicia 
bajo la dinastía Trastámara, aunque, en este caso, se trataba de prácticas, no de 
privilegios concretos. Así denunciaba que los reyes le quebrantaban el privilegio 
de los cincuenta excusados de todo pecho y facendera. Se aludía con ello a la 
disposición de Juan I y Enrique III limitando tal exención fiscal al pago de monedas, 
y ello solo si así se explicitaba en el privilegio. Esto obligaba a contribuir a los 
referidos excusados tanto en los pechos reales como en los concejiles, ya fuesen 
estos últimos para pagar al rey o para necesidades del concejo26.

El monasterio había perdido, además, algunas de las rentas concedidas por los 
reyes. En concreto se menciona que Alfonso XI le había concedido la mitad de los 
servicios que pagasen al rey los vasallos del monasterio, por el alma de su madre 
la reina Constanza, enterrada Sahagún (1336)27. El mismo monarca había donado 
una renta anual de 300 maravedís en la martiniega de la villa, de nuevo por el alma 

21.   Fernández Flórez, José Antonio (ed.): Colección diplomática del monasterio de Sahagún (857-1300). V. (1200-
1300). León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1994, doc. 1875.

22.   AHN Clero, carpeta 940, nº 7.
23.  González Crespo, Esther: Colección documental de Alfonso XI. Diplomas reales conservados en el Archivo Histórico 

Nacional. Sección de Clero. Pergaminos. Madrid, Universidad Complutense, 1985, doc. 111.
24.   Idem, doc. 311.
25.   Nombramiento de los seis hombres buenos por el concejo: AHN Clero leg. 2659 (1-VIII- 1352).
26.   La carta de Enrique III al respecto (28-II-1398) fue presentada por el concejo (AHN Clero, carpeta 951, nº 5). 

Nieto Soria, José Manuel: Iglesia y génesis del estado moderno en Castilla (1369-1480). Madrid, Editorial Complutense, 
1993, pp. 100-101.

27.   González Crespo, Esther: Colección documental de Alfonso XI... doc. 238.



853ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

de su madre, los cuales deben corresponder con los que Alfonso X dio para hacer 
la nueva iglesia28. Ninguna de ellas se pagaba a inicios del siglo XV. El monasterio 
cuestionaba incluso la facultad del rey de cobrar la yantar y martiniega, alegando 
que la villa y el coto estaban exentos de todo fisco real, según se declaraba en los 
privilegios de Alfonso VI (1087). Dicho monarca había concedido a los habitantes 
de la villa la exención de fonsado (1078), lo que los reyes no respetaban cuando 
demandaban ballesteros, lanceros o carros para la guerra29.

El avance de la justicia regia era igualmente denunciado como un abuso contra 
los privilegios del monasterio. Los alcaldes de la corte del rey asumían la justicia en 
la villa cuando el rey estaba en ella, una circunstancia temporal y breve. Lo que el 
abad consideraba un abuso es que reclamasen los pleitos que ya se habían iniciado 
cuando llegaban y que continuasen librándolos tras abandonar la villa. De forma 
similar, el monasterio consideraba que los pleitos debían ser primero sentenciados 
por los alcaldes de la villa o del coto, y solo después podían ir en apelación ante 
la Audiencia Real; los vecinos de Sahagún no debían ser citados ante la justicia 
real sin haber sido juzgados por sus alcaldes. Finalmente, desde Alfonso XI los 
monarcas enviaban jueces y corregidores a la villa, lo que vulneraba el privilegio 
de que los oficiales del rey no entrasen en la villa o coto a hacer justicia. A fin de 
cuentas, aunque no se explicita, el abad reclamaba la aplicación estricta de los 
privilegios de inmunidad concedidos por Alfonso VI al coto y villa de Sahagún, 
ratificados por Urraca y Alfonso VII, incluso de los de Vermudo III, Alfonso VIII 
y Fernando III30. Al final del memorial, alguien añadió la justiçia e jurisdiçión de 
la dicha villa e del dicho coto sienpre fue e oy día es de Dios e de los santos mártires 
Facundo e Primitiuo e del abbat e conuento. Afirmación que entraba en radical 
contradicción con lo afirmado por la sentencia de 1345.

El avance del poder regio en Sahagún se había acentuado a finales del siglo XIV. 
Por una parte, en el terreno fiscal, con la eliminación de facto de los excusados del 
monasterio, por otra, con la consolidación del poder de regidores y corregidores. No 
deja de ser significativo que desde 1389 los ommes bonos que han de veer la fazienda 
del dicho conceio se empiezan a denominar regidores. En esos momentos, ya eran 
nombrados directamente por el rey, no por el concejo como en 1352, según consta 
por la designación de Rodrigo Alfonso de Villapeceñín (1395). Por otra parte, en 
1388 se menciona al primer corregidor en Sahagún, y hubo al menos otros cuatro 

28.   Fernández Flórez, José Antonio (ed.): Colección diplomática... V. (1200-1300). doc. 1753. Puyol, Julio (ed.): Las 
Crónicas Anónimas de Sahagún. Nueva edición conforme a un ms. del siglo XVI. Madrid, Fortanet, 1920, p. 148.

29.   Herrero de la Fuente, Marta (ed.): Colección diplomática del monasterio de Sahagún (857-1300). III. (1073-1109). 
León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1988, doc. 764, 830.

30.   Herrero de la Fuente, Marta (ed.): Colección diplomática del monasterio de Sahagún (857-1300). II. (1000-1073). 
León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1988, doc. 680. Idem, vol. III, doc. 781, 782, 823, 830. Fernández 
Flórez, José Antonio (ed.): Colección diplomática del monasterio de Sahagún (857-1300). IV. (1110-1199). León, Centro 
de Estudios e Investigación San Isidoro, 1991, doc. 449, 1439, 1617. Fernández Flórez, José Antonio (ed.): Colección 
diplomática... V. (1200-1300). doc. 1314.



854

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

antes de terminar el siglo31. En la última década del siglo XIV hay noticias de la 
actuación de los alcaldes de la corte en Sahagún, en un caso de robo de caminos 
mientras estaba allí la corte32.

2.	JURISDICCIÓN REGIA VS. JURISDICCIÓN ECLESIÁSTICA

La Segunda Crónica Anónima de Sahagún atribuye la resolución del conflicto 
entre el monasterio y el concejo a la intervención personal del rey, juzgando la 
cuestión en su corte en tiempo del abad García, acudiendo a Sahagún y mandando 
ejecutar al vasallo rebelde bajo el abad Nicolás, antes de promulgar un nuevo 
fuero (1255). Siglo y medio después, la imagen que ofrecen los documentos es muy 
diferente. La figura del rey está mediatizada por las actuaciones del Consejo Real, 
el Procurador Fiscal, la Audiencia Real y los corregidores. El ascenso de la dinastía 
Trastámara al trono había impulsado el proceso de institucionalización de la 
administración central castellana, que durante el siglo anterior había desarrollado 
órganos de gobierno y justicia que actuaron en el pleito sobre la jurisdicción 
de la villa de Sahagún33. No obstante, ni el Consejo Real, ni la Audiencia Real 
eran instancias completamente laicas, pues había consejeros u oidores que eran 
clérigos, fundamentalmente obispos34. El abad podía esperar encontrar en ellos 
comprensión en su defensa de los privilegios de su monasterio.

En la práctica, las actuaciones del Consejo Real, la Audiencia Real y los 
corregidores se vieron mediatizadas por la disputa entre la jurisdicción real y la 
jurisdicción eclesiástica. El abad de Sahagún había conseguido en 1116, durante la 
primera revuelta de los burgueses, la jurisdicción eclesiástica sobre los habitantes 
del burgo y coto de Sahagún, con la capacidad para excomulgar y dictar interdictos. 
Don Antón la utilizó ampliamente para someter a los habitantes de la villa a su 
jurisdicción. Hoy puede interpretarse como un abuso, pero el privilegio de Pascual 
II había sido concedido precisamente con ese fin. Además, el abad recurrió a sus 
jueces conservadores para defender su señorío y sus dominios, de forma que los 
asuntos civiles y eclesiásticos se mezclaron hasta convertir el litigio en una disputa 
entre ambas jurisdicciones al más alto nivel35.

31.   Reglero de la  Fuente, Carlos Manuel: «El gobierno de la villa de Sahagún: de los merinos al corregidor (siglos 
XIII-XIV)», en Homenaje al profesor David Torres (en prensa). Ello se enmarca en la progresiva consolidación de este oficio, 
ya estudiada por Bermúdez Aznar, Agustín: op. cit. pp. 49-88, y Mitre Fernández, Emilio: La extensión del régimen...

32.   Reglero de la  Fuente, Carlos Manuel: «El concejo y la justicia criminal en Sahagún (1392-1401)», en Homenaje 
al profesor Gonzalo Martínez Díez, (en prensa).

33.   Torres Sanz, David: La administración central castellana en la Baja Edad Media. Valladolid, Universidad de 
Valladolid, 1982.

34.   Villarroel González, Óscar: Las relaciones monarquía-iglesia en época de Juan II de Castilla (1406-1454), Madrid, 
Universidad Complutense, 2006, (Tesis doctoral), pp. 116-132, 157-161.

35.   Una visión general de las relaciones entre la jurisdicción real y eclesiástica en época Trastámara: Nieto Soria, 
José Manuel: Iglesia y génesis... pp. 109-128. Ver también: Díaz Ibáñez, Jorge: «Iglesia, nobleza y oligarquías urbanas», en 
Nieto Soria, José Manuel (coord.): La monarquía como conflicto en la Corona castellano-leonesa (c. 1230-1504). Madrid, 



855ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

2.1. LA JURISDICCIÓN REGIA:  
ENTRE LA AUDIENCIA REAL Y EL CONSEJO REAL

El abad Antón comenzó moviendo pleito contra el Procurador Fiscal del rey ante 
los oidores de la Audiencia Real sobre la capacidad de nombrar a los escribanos y 
regidores de la villa de Sahagún. La sentencia de 1345 reservó al rey la designación 
de los primeros, y, en la práctica, nombraba también a los segundos, aunque no 
hubiese una disposición específica al respecto. El asunto cuestionaba la extensión 
del poder regio en la villa de Sahagún, y, la normativa desarrollada a lo largo del 
siglo XIV encargaba al Procurador Fiscal de la defensa de los intereses del rey en 
estos casos36. El concejo de Sahagún optó por presentar sus agravios ante el rey, 
quien se lo encomendó al Consejo Real, en lugar de remitirlo a la Audiencia, a 
pesar de tratarse de un pleito. En agosto de 1401 el Consejo dictaminó, en presencia 
de los procuradores del concejo, del propio abad y de un monje licenciado en 
decretos, que la cuestión de los escribanos ya había sido sentenciada en 1345; 
dispuso igualmente que no se hiciese innovación en el asunto de los regidores, 
aunque no estaba juzgado, y que el abad no pusiese demandas al respecto37. Así, 
en un primer momento, las decisiones del poder regio se limitaron a mandar 
respetar la situación existente. En el mismo sentido, unos días después, Enrique 
III ordenaba que se cumpliese la cláusula del fuero relativa a los judíos, ante la 
queja de éstos contra el abad y su comendero38, y en diciembre disponía que la 
sentencia dada por el alcalde del coto en un pleito criminal valiese hasta que los 
alcaldes de la corte examinasen el asunto39.

En enero de 1402 era, de nuevo, el Consejo del Rey el que mandaba devolver 
las prendas hechas a un judío de Sahagún; el asunto había sido examinado por 
el doctor Pero Sánchez, que reunía la condición de oidor del rey, su refrendario 
y miembro del Consejo. La intervención del Consejo se justifica porque el abad 
cuestionaba la competencia de la justicia regia en este asunto, por ser entre el 
abad y los vecinos de Sahagún, a quien el prelado consideraba sus vasallos. El 
Consejo sentenció que el rey podía juzgar tal asunto por cuanto era soberano 
señor y porque sus antepasados habían juzgado los pleitos entre el abad y los 
vecinos de Sahagún40.

Sílex, 2006, pp. 197-252. Díaz Ibáñez, Jorge: «Iglesia, nobleza y poderes urbanos en la Corona de Castilla durante la 
baja Edad Media. Una aproximación historiográfica», en Díaz Ibáñez, Jorge, y Nieto Soria, José Manuel (coords.): 
Iglesia, nobleza y poderes urbanos en los reinos cristianos de la Península Ibérica durante la Edad Media. Murcia, Sociedad 
Española de Estudios Medievales, 2019, pp. 27-33.

36.   Torres Sanz, David: op. cit. pp. 170-180. Pérez de la Canal, Miguel Ángel: «La justicia de la Corte de Castilla 
durante los siglos XIII al XV», Historia. Instituciones. Documentos, 2 (1975), pp. 428-429, 440.

37.   AHN Clero, carpeta 940, nº 7.
38.   Martínez Liébana, Evelio: Los judíos de Sahagún... doc. 2.
39.   Martínez Liébana, Evelio: El dominio señorial... doc. 46.
40.  AHN Clero, carpeta 941, nº 5.



856

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El pleito como tal fue sentenciado por los oidores de la Audiencia Real en abril 
de 1402. Las partes presentaron sus demandas y alegaciones ante los mismos, así 
como las escrituras que probaban su intención. El fallo reafirmó la jurisdicción 
regia sobre la villa, al considerar válidas las sentencias dadas desde Alfonso X a 
Alfonso XI, pero, en especial, afirmó que la justicia real era competente en los 
casos demandados por el abad, no la eclesiástica41.

El abad se negó a cumplir la sentencia, por lo que el pleito prosiguió. En 
mayo de 1404 las partes acordaron llevar sus diferencias ante la Audiencia Real, 
debiendo el abad levantar las excomuniones y retirar el asunto de la jurisdicción 
eclesiástica. Ello fue refrendado por el rey42. Parece que el nombramiento del 
corregidor, solicitado previamente por algunos vecinos de la villa, formaba parte 
de este acuerdo, logrado ante el Consejo del Rey, en presencia del prior y otros 
monjes del monasterio43. Enrique III nombró corregidor a Gómez Ruiz de Toro, 
licenciado en decretos y su alcalde de corte44. A pesar de todo, el provisor del abad 
ordenó que no se le obedeciese hasta que fuese recibido conjuntamente por el 
concejo y el abad, lo que no sucedió, de modo que el conflicto se agravó en lugar 
de solucionarse45. En este sentido, el abad afirmaba que, cuando consintió ante el 
Consejo del Rey en que se le nombrase, fue a condición de que no perjudicase al 
monasterio, ni sus privilegios ni derechos. A finales de 1405 don Antón aseguraba 
que Gómez Ruiz no había cumplido con lo acordado, que se extralimitaba en sus 
atribuciones, por lo que habría perdido su poder para usar el oficio46. Como el abad 
excomulgó al corregidor y regidores de la villa, estos apelaron al rey. El asunto 
fue tratado, de nuevo, en el Consejo Real, que declaró nulas las actuaciones del 
abad (septiembre de 1406)47.

En diciembre de 1406 moría Enrique III, con lo que expiraba el poder otorgado 
al corregidor48. Gómez Ruiz tuvo que ser confirmado por una nueva carta real, que 
se expidió por mandato de la reina Catalina de Lancaster, madre de Juan II (abril 
de 1407), tutora y regente49. Su mandato se prolongó todavía durante un año, pero 
en abril y mayo de 1408, durante las Cortes de Guadalajara50, los obispos y doctores 
del Consejo Real declararon que no podían respaldarlo frente a la excomunión, lo 
que llevó al corregidor a renunciar a su oficio y mandar a su alcalde y merino que 
hiciesen lo mismo. La ocasión fue aprovechada por el abad para hacer detener a 

41.   AHN Clero, carpeta 940, nº 6.
42.   AHN Clero, carpeta 940, nº 22.
43.   AHN Clero, carpeta 941, nº 5. AHN Códices, 225B, fol. 59r.
44.   AHN Clero, carpeta 941, nº 3.
45.   AHN Clero, carpeta 940, nº 15.
46.   AHN Clero, carpeta 941, nº 5.
47.   AHN Clero, carpeta 941, nº 4.
48.   Bermúdez Aznar, Agustín: op. cit. pp. 204-205.
49.   AHN Clero, carpeta 941, nº 8.
50.   Torres Fontes, Juan: «Las Cortes castellanas en la menor edad de Juan II», Anales de la Universidad de Murcia, 

20 (1961-1962), pp. 55-58. González Sánchez, Santiago: «Las cortes durante la minoría de Juan II de Castilla», Espacio, 
tiempo y forma. Serie III. Historia Medieval, 30 (2017), pp. 399, 406. 



857ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

estos últimos, alegando que debían responder en la villa durante cincuenta días 
a las querellas que se pusiesen contra ellos, es decir, para un juicio de residencia51.

La victoria del abad fue efímera. Dos años después, en agosto de 1410, uno de los 
regidores de Sahagún consiguió una carta del rey que citaba al concejo y regidores 
ante el Consejo Real para tratar sobre el sello de la villa. El abad había mandado hacer 
un nuevo sello, mientras que el regidor alegaba que él tenía el sello de la villa por 
el rey, no por el concejo, por lo que la actuación del abad atentaba contra el poder 
regio52. Esto reactivó todas las querellas. El monasterio presentó sus privilegios y 
escrituras ante el Consejo, y la reina encomendó el asunto al doctor Per Yáñez y 
a don Juan, prior de San Benito de Valladolid, donde había sucedido a don Antón 
(1411) 53. En los meses siguientes, también aparecen actuando, en nombre del rey, 
el obispo de Zamora y los doctores Juan Fernández y Diego Rodríguez: se reciben 
privilegios y escrituras de las partes, se manda hacer una pesquisa54. Además, se 
nombraron nuevos corregidores para la villa de Sahagún: Gómez García de Hoyos, 
caballerizo mayor de Juan II, Alonso Fernández de León y Francisco Fernández 
de Bobadilla (1412)55. La resolución del conflicto se dilató, el abad Antón murió en 
enero de 1417, momento en que los provisores del monasterio y el concejo llegaron 
a un acuerdo temporal sobre los derechos de cada parte, mientras esperaban que 
se resolviese pronto el litigio56. En febrero, se les citaba para proseguir el pleito, 
pero no se conoce sentencia. Mientras, el Consejo Real aprovechaba la vacancia 
de la abadía para mandar entrar en la villa a los alcaldes de la corte, declarando 
hacerlo sin perjuicio de los derechos del monasterio57.

La implicación de los distintos órganos de gobierno y oficiales reales en el asunto 
muestra que los límites de sus competencias eran muy difusos. Las cuestiones 
judiciales debía resolverlas la Audiencia Real, pero la sentencia pronunciada por 
esta en 1402 nunca se cumplió, ante la resistencia del abad. Este también consiguió 
acabar con la actuación de los corregidores en la villa, recurriendo a la excomunión, 
si bien, solo lo logró tras la muerte de Enrique III, durante la minoría de Juan II. El 
órgano de gobierno que intervino con más frecuencia en el litigio fue el Consejo 
Real. Por una parte, reafirmó la jurisdicción real frente a la eclesiástica, pero, por 
otra, intentó lograr un arbitraje entre las partes, con el consentimiento del abad. 
Sin duda era consciente de que sólo así se resolvería el conflicto. Esta intervención 

51.   AHN Clero, carpeta 941, nº 10. Quintana Orive, Elena, «Acerca de la recepción del Derecho Romano en 
las Partidas de Alfonso X el Sabio en materia de responsabilidades de los oficiales públicos en la Baja Edad Media. 
Precedentes romanos del juicio de residencia», Revue Internationale des droits de l’Antiquité, LIX (2012), pp. 367-371. 
García de Valdeavellano, Luis: «Las Partidas y los orígenes medievales del juicio de residencia», Boletín de la Real 
Academia de la Historia, 153 (1963), pp. 205-246. González Alonso, Benjamín: «El juicio de residencia en Castilla. I. 
Origen y evolución hasta 1480», Anuario de Historia del Derecho Español, 48 (1978), pp. 193-247.

52.   AHN Clero, carpeta 941, nº 21.
53.   AHN Clero, carpeta 942, nº 1. 
54.   AHN Clero, carpeta 942, nº 7, 10.
55.   AHN Clero, carpeta 942, nº 6. AHN Códices, 225B, fol. 34r, 63r-v, 80r.
56.   AHN Clero leg. 2659 (28-I-1417).
57.   AHN Códices, 225B, fol. 34r, 80r-v. Escalona, Romualdo: Historia del Real Monasterio... p. 186.



858

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

del Consejo Real está justificada por el motivo de fondo del litigio: la jurisdicción 
sobre la villa de Sahagún, que el abad disputaba al rey.

2.2. LA JURISDICCIÓN ECLESIÁSTICA:  
JUECES CONSERVADORES Y EXCOMUNIONES

El recurso del abad de Sahagún a la jurisdicción eclesiástica, presentando su 
caso ante sus jueces conservadores y excomulgando repetidamente a los regidores, 
corregidor y vecinos de la villa, fue un instrumento de presión eficaz a lo largo de 
estos años, aunque sus decisiones nunca se impusiesen a las de la justicia regia.

Ya en 1400, don Antón acudió a su juez conservador para que dictase una 
resolución genérica contra quienes ocupaban o usurpaban bienes del monasterio58. 
Cuando se desató el conflicto con el concejo (1401) excomulgó a los vecinos que 
habían segado unos prados y decretó el entredicho en la villa59. Como los franciscanos 
no respetaron el entredicho, el abad los excomulgó también. Por su parte, los 
vecinos rompieron las cartas de entredicho que estaban puestas en las iglesias y 
prohibieron a los clérigos que repicasen las campanas contra los excomulgados60. 

El concejo se querelló al rey por estas excomuniones, entredicho y citaciones 
ante el juez conservador en Zamora, alegando que solo defendía la jurisdicción 
regia. La Audiencia Real falló no solo que la justicia real era competente y que 
el abad debía tramitar sus quejas ante la misma, sino que los oidores mandaron 
quitar el entredicho y cualquier censura eclesiástica (1402)61. Cuando la sentencia 
fue notificada, los provisores del monasterio la consideraron nula, alegando que 
un tribunal real no tenía competencia en cuestiones espirituales como eran la 
excomunión y entredicho. La actuación de los oidores iba contra la libertad de la 
Iglesia, lo que supondría la excomunión del rey si la mandaba cumplir62. 

El concejo también acudió a la jurisdicción eclesiástica, aprovechando que uno 
de sus vecinos, Pedro Estébanez, hijo del canciller Juan Estébanez de Castellanos, 
era arcediano de Benavente63. Este, así como el arcipreste de Cea, excomulgó al 

58.   AHN Clero, carpeta 939, nº 18. Clemente VII nombró en 1394 como tales a los deanes de Zamora y Astorga 
y al prior de Valladolid. En este caso el abad acudió al primero de ellos. 

59.   AHN Clero, carpeta 941, nº 13.
60.   AHN Cod 225B, fol. 256r. 
61.   AHN Clero, carpeta 940, nº 6.
62.   AHN Clero, carpeta 940, nº 6. A pesar de las protestas del concejo, los provisores defendieron que el entredicho 

y excomuniones habían sido dictados correcta y justamente. Poco después, el vicario del abad dio nuevas cartas de 
excomunión contra los vecinos que contribuyesen en los tributos que el concejo recaudaba para seguir los pleitos, y 
contra los alcaldes, merino, regidores y otros por derramar tales pechos en la villa y sus judíos sin el preceptivo consejo 
del abad: Martínez Liébana, Evelio: Los judíos de Sahagún... doc. 1.

63.   Reglero de la  Fuente, Carlos Manuel: «Juan Estébanez de Castellanos, canciller de Alfonso XI: entre 
Sahagún y Burgos», en Val Valdivieso, M.ª Isabel del, Martín Cea, Juan Carlos, y Carvajal de la  Vega, David (eds.): 
Expresiones del poder en la Edad Media. Homenaje al profesor Juan Antonio Bonachía Hernando. Valladolid, Universidad 
de Valladolid, 2019, pp. 60-61.



859ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

abad, monjes y familiares del monasterio, y provocaron disturbios (1402). En 
respuesta, el deán de Zamora, como juez conservador, excomulgó al arcediano y al 
arcipreste, y el abad se querelló ante el papa64. Don Antón acudió personalmente a 
la corte de Benedicto XIII, quien confirmó la exención de los monjes de Sahagún 
de la jurisdicción de obispos, arcedianos o arciprestes, reafirmando su directa 
sujeción a Roma (enero de 1404)65. 

Mientras tanto, se volvió a excomulgar a los regidores por no admitir a los 
alcaldes nombrados por el abad, y se amenazó al merino (1403)66. Por ello, cuando 
las partes alcanzaron un acuerdo para someter sus litigios a la Audiencia Real, el 
concejo puso como condición que se anulasen las citaciones hechas al concejo, 
regidores, arcediano y otras personas ante el papa, sus jueces conservadores o los 
vicarios del abad, que se hiciese absolver a los excomulgados por el monasterio o 
su juez conservador, que no se obligase al arcipreste de Cea a acudir a Aviñón y 
no se persiguiese a los clérigos de la villa que no habían respetado el entredicho. 
Los monjes se limitaron a decir que no proseguirían tales pleitos, mientras actuase 
la Audiencia Real (lo que no sucedió), y levantaron las excomuniones (1404)67.

La llegada del corregidor a la villa conllevó una nueva oleada de excomuniones. 
Es probable que el provisor del abad ya la utilizase contra los vecinos para que no 
recibiesen al corregidor a mediados de 1404. A fines de 1405 excomulgó a Gómez 
Ruiz de Toro por usurpar la jurisdicción del monasterio en la villa; este apeló la 
sentencia, argumentando que actuaba en virtud de los poderes que el rey le dio en 
su nombramiento, pero el abad respondió que su actuación había sido en la villa 
de Sahagún, y por tanto su pecado estaba sujeto a jurisdicción ordinaria del abad68. 
A mediados de 1406 los regidores y procuradores de la villa fueron excomulgados 
por mandar coger una sisa sobre la carne vendida en la villa, que afectaba a frailes 
y clérigos69. Cuando llegó el día de nombrar alcaldes, el abad amenazó al concejo, 
en especial a sus oficiales y regidores, con la excomunión si no acudían a la cámara 
del abad como era costumbre70. El corregidor y regidores apelaron a Enrique III. 
El Consejo Real declaró nulos los procesos de excomunión y mandó al abad que 
no se entrometiese en la jurisdicción real. El abad, de nuevo, se negó a cumplir 
lo dispuesto, alegando que se trataba de una cuestión eclesiástica en la que el 
Consejo no tenía competencias (septiembre de 1406)71.

La posición del corregidor se debilitó tras la muerte de Enrique III. A fines 
de 1407 el abad facultaba a un monje para absolver al corregidor de las penas 

64.   AHN Cod 225B, fol. 58r. Escalona, Romualdo: Historia del Real Monasterio... p. 183. AHN Cod 1356B, fol. 43r.
65.   AHN Cod 1356B, fol. 42r.
66.   El concejo pedía a los alcaldes y merino del año anterior que continuasen en sus oficios frente a los designados 

por los monjes: AHN Clero leg. 2659 (5-VII-1403). AHN Cod 225B, fol. 59r. 
67.   AHN Clero, carpeta 940, nº 22.
68.   AHN Clero, carpeta 941, nº 5.
69.   AHN Clero, carpeta 941, nº 2.
70.   AHN Clero, carpeta 941, nº 3.
71.    AHN Clero, carpeta 941, nº 4.



860

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de excomunión si éste daba la debida satisfacción, lo que sugiere que se estaba 
negociando. No obstante, Gómez Ruiz no renunció a su oficio y solicitó el perdón 
del abad hasta mayo de 1408. Por entonces, la excomunión del abad se había visto 
confirmada y reforzada por las pronunciadas por el arzobispo de Toledo, quien 
había dispuesto que los oficios cesasen en cualquier ciudad o villa donde el referido 
Gómez Ruiz se encontrase. Este pidió el respaldo del Consejo del Rey, quien, con 
la presencia del referido arzobispo y seis obispos, se lo negó. Tras ello renunció 
a su oficio, mandó a sus oficiales que lo hiciesen, pagó seis marcos de plata en 
satisfacción de las ofensas hechas al abad, y juró de rodillas ante un monje que 
respetaría los mandatos de la Santa Iglesia72. En agosto, eran los regidores de la 
villa quienes tenían que hacer penitencia para ser absueltos: acudieron descalzos 
desde el convento de San Francisco al altar mayor de Sahagún, atravesando la 
villa, y allí pidieron perdón de rodillas al abad, besando su mano (un signo de 
reconocimiento de señorío), y pagaron 30 000 mrs por los daños y tres marcos 
de plata cada uno para hacer un cáliz73. 

La intervención de otro de los jueces conservadores, el prior de Valladolid, 
consolidó la posición del monasterio. En mayo de 1409 condenó a los escribanos 
de la villa al pago de 4301 mrs de moneda vieja que debían al monasterio por la 
renta de la escribanía74. Es probable que se discutiese si se debía pagar en moneda 
vieja o nueva, fallándose en el primero de los sentidos, que favorecía al monasterio. 
Con todo, lo más relevante es que los escribanos aceptasen someterse a este juez, 
como consta por el envío de su procurador.

El abad volvió a recurrir a la excomunión en la siguiente fase del conflicto, desde 
octubre de 141075. Por su parte, el concejo quiso querellarse del abad ante el papa, y 
presentó al nuncio un memorial de 49 capítulos contra el abad76. Ello no impidió 
que una sentencia arbitral del obispo de Zamora y del arcediano de Benavente 
condenase a los excomulgados a ir descalzos y con la cabeza descubierta, con velas 
en las manos, desde la iglesia de San Martín hasta las gradas del altar mayor del 

72.   AHN Clero, carpeta 941, nº 10.
73.   Escalona, Romualdo: Historia del Real Monasterio... p. 184.
74.   AHN Clero, carpeta 941, nº 14.
75.   Cuando el concejo mandó recaudar dinero para sufragar el envió de dos regidores y un procurador a la corte, 

en cumplimiento de una carta del rey, el abad publicó dos cartas de excomunión contra dos regidores, otros dos vecinos 
de la villa, y todos los que colaborasen (octubre 1410). El abad les acusaba de atentar contra su señorío al reivindicar 
el sello y de trabajar por su propio interés: Martínez Liébana, Evelio: El dominio señorial... doc. 50. A fines de año el 
abad excomulgó al regidor Alfonso García, comendador de las Tiendas, y cabeza visible de la oposición a su poder, por 
no entregarle el sello de la villa (AHN Clero, carpeta 942, nº 1). En mayo de 1411, a consecuencia de las disputas por la 
elección de alcaldes, hubo nuevas excomuniones, que algunos intentaron no fuesen leídas por los clérigos de la villa 
(AHN Cod 225B, fol. 62r. AHN Clero, carpeta 942, nº 7, pregunta 2).

76.   Escalona, Romualdo: Historia del Real Monasterio... p. 185. Francisco Clemente, obispo de Barcelona (1410-
1415), fue nuncio del papa en Castilla. Se tienen noticias de su relación con el monasterio de Sahagún en los años 
1411-1412: Baucells i Reig, Josep: El fons «Cisma d’Occident» de l’Arxiu capitular de la catedral de Barcelona. Barcelona, 
Institut d’Estudis Catalans, 1985, p. 193, 195; AHN Clero, carpeta 942, nº 3. En la pesquisa de 1412 se dice que el concejo 
recaudó 8000 maravedís para querellarse ante el papa, pero que finalmente no lo hizo: AHN Clero, carpeta 942, nº 7 
(preguntas 37-38). 



861ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

monasterio, donde debían pedir la absolución del abad (1412)77. El poder de este residía 
tanto en la capacidad de excomulgar como en la de absolver. Por ello, cuando en 
1414 nombró merino por segundo año consecutivo a Alvar Rodríguez de Escobar, le 
absolvió de todas las sentencias de excomunión que sobre él habían recaído durante 
el año anterior en el ejercicio de su oficio78. De igual forma, tras la muerte de Antón, 
uno de los puntos del pacto entre el concejo y el monasterio (enero de 1417) fue 
que los provisores absolviesen a los excomulgados y levantasen los entredichos79. 

Las pesquisas dejan constancia del amplio abanico de actuaciones que llevaron 
al abad a excomulgar a regidores y vecinos: hacer ordenanzas sin consejo del abad, 
no guardar los excusados del monasterio, apelar a la corte del rey sin haberlo hecho 
ante el vicario del abad, hacer derramas sin consentimiento del abad, recibir cartas 
del rey sin antes hacerlo saber al abad, decir que la villa era del rey, recibir a alguien 
por vecino sin consentimiento del abad, usar del oficio de alcalde o merino en el 
coto del monasterio –a los escribanos por escribir en sus cartas que Sahagún era 
villa del rey–, o, como declaró un vecino de forma muy genérica, cuando los que 
regían la villa hacían algo que el abad no quería80.

Así pues, el abad don Antón hizo un uso intensivo de la excomunión en su 
enfrentamiento con el concejo. La dirigió en especial contra los regidores y 
oficiales del concejo, el corregidor y sus oficiales, así como contra algunos de los 
principales vecinos de la villa, pero también contra todo aquel vecino que los 
ayudase, incluyendo quienes se encargaban de recaudar los tributos derramados sin 
su licencia. Ello se vio reforzado con la sentencia de entredicho sobre la villa, que 
no sólo impedía celebrar los oficios y administrar los sacramentos, sino también 
enterrar a los muertos en sagrado. Los vecinos de la villa contaron con el apoyo 
de algunos clérigos y frailes franciscanos, así como del arcediano de Benavente 
o el arcipreste de Cea, pero ello no impidió que el abad se impusiese, resistiendo 
incluso los mandatos del poder regio. 

La efectividad de las sentencias de excomunión y entredicho fue relativa. 
Como señaló uno de los vecinos, los regidores y el corregidor no dejaron de 
actuar como lo hacían porque el abad los excomulgase. Pero no fueron ineficaces, 
como demuestran las penitencias a que fueron condenados en 1408 y 1412, que 
supusieron la humillación del corregidor y notables de la villa ante el abad, y el 
pago de fuertes penas. Un testigo declaró que los excomulgados hicieron constar 

77.   AHN Cod 225B, fol. 63r. Escalona, Romualdo: Historia del Real Monasterio... p. 185. En este caso no se sabe 
si se cumplió o no.

78.   Ello coincide con la excomunión de tres regidores, dos procuradores del concejo, cuatro vecinos principales, 
y quienes les apoyasen, por no obedecer los mandatos del abad sobre el nombramiento de alcaldes (AHN Clero, 
carpeta 942, nº 9).

79.   Se trata de una remisión temporal, durante los ocho meses que duraría el acuerdo: AHN Clero leg. 2659 (28-I-1417).
80.  AHN Clero, carpeta 942, nº 7, 8. En las pesquisas realizadas sobre los conflictos acaecidos en la villa se nombra 

a algunos de los excomulgados: los regidores Fernando Fernández y Fernando García, o el bachiller Fernando Azero, 
quienes lo estuvieron durante cerca de tres años; el corregidor Gómez Ruiz y su alcalde Bernal Guillem; el lugarteniente 
de alcalde Juan de Arenillas, que había tomado el oficio sin consentimiento del abad.



862

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que lo hacían por miedo a ser muertos, pues temían que el común de la villa se 
levantase contra ellos81. Así pues, la presión del abad sobre los vecinos, unida a 
la elevada fiscalidad municipal para sostener los pleitos, era efectiva. Con todo, 
la dimisión del corregidor en 1408 sólo se logró cuando este perdió el apoyo del 
poder regio, cuando el arzobispo de Toledo y numerosos obispos respaldaron al 
abad durante la minoría regia. La actitud de estos se entiende en el contexto de la 
reafirmación de la jurisdicción eclesiástica frente al creciente poder regio. Más allá 
de un asunto particular, lo que estaba en juego era la capacidad de los obispos para 
dictar excomuniones y resolver los litigios que consideraban bajo su jurisdicción.

3.	INSTRUMENTOS DEL EJERCICIO DEL PODER

El abad y el concejo se valieron de distintos instrumentos de poder en su disputa, 
tanto en los tribunales como en la villa. En primer lugar, recurrieron a sus archi-
vos para probar su intención ante la justicia. En la villa, combinaron los discursos 
de legitimación, el descrédito del adversario y el uso de la fuerza derivada de sus 
atribuciones jurisdiccionales para imponerse al adversario y lograr partidarios. El 
monasterio no se enfrentaba al conjunto de la villa, sino que contaba con aliados 
entre sus vecinos poderosos y humildes. El abad también buscó estos partidarios 
en la corte y los tribunales.

3.1. LA IMPORTANCIA DE LOS 
ARCHIVOS Y SUS ESCRITURAS

Los dos memoriales que inventarían las escrituras presentadas por el monasterio 
y por el concejo en el pleito, junto con los numerosos traslados de tiempos del abad 
Antón, permiten conocer el uso que se hizo de los archivos del monasterio y del 
concejo, así como de los registros notariales y del propio archivo del rey para obtener 
copias de aquello que interesaba. Esto pone de relieve el papel de la prueba escrita.

El memorial del monasterio enumera 191 escrituras individualizadas y 17 
envoltorios o conjuntos de escrituras. Alguna está repetida, pero otras contienen 
más de un documento. Ello supone que se superaron ampliamente los dos centenares. 
En un primer momento (1412) el monasterio presentó 33 escrituras y 4 envoltorios, 
fundamentalmente con documentos reales y pontificios. El más antiguo era el falso 
privilegio de Alfonso III concediendo el coto a Sahagún (905). Lo acompañaban 
ocho documentos del siglo XI, en especial de Alfonso VI y Gregorio VII, diez del 
siglo XII, tres del XIII y otros nueve del XIV, además de una confirmación de Juan 

81.   AHN Clero, carpeta 942, nº 8 (pregunta 27).



863ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

II. Con ello, el monasterio mostraba que sus derechos se remontaban a tiempos 
muy antiguos, y que habían sido confirmados por los reyes posteriores. Esto fue un 
claro inconveniente, pues tales exenciones y privilegios no se ajustaban a la realidad 
política, jurídica y fiscal del siglo XV.

En 1415 añadió numerosas ordenanzas realizadas conjuntamente por el concejo 
y el abad, fechadas entre 1352 (el año en que se instauró el regimiento) y 1414. Un 
primer grupo incluía más de cien referentes al aprovechamiento del término por 
los ganados y su defensa, la vigilancia de las vides y campos de cereal, el inicio de 
la vendimia, los adehesamientos, el nombramiento de contadores para revisar las 
cuentas del concejo, la entrada de uva de fuera de la villa, la fijación del precio de 
la carne, la venta de pescado, la actividad de los fabricantes de tejas y ladrillos, la 
reparación de la muralla, el velar de la villa y puertas, la recepción de nuevos vecinos, 
así como cuestiones muy concretas, como el luto decretado por el fallecimiento de 
Juan I, las armas entregadas a los ballesteros que habían ido a la guerra de Granada, 
la contratación de letrados para los pleitos... Un segundo grupo de 38 ordenanzas 
(1362-1410) tenía carácter fiscal: imposiciones de alcabalas, reparación de la cerca, 
penas por meter vino en la villa o licencia para hacerlo pagando una renta, pedidos 
del rey, toma de cuentas, derramas para pagar a los ballesteros o seguir pleitos. En 
esta fase se añadieron otros ocho privilegios reales, junto a conjuntos de escrituras 
en favor de las pretensiones del abad a poner excusados, concertar las medidas y 
pesos utilizados, vendimiar dos días antes que el resto de los vecinos, recibir por 
vasallos a los nuevos vecinos, etc.82

Las escrituras presentadas por el concejo no fueron tantas ni tan antiguas, pero, 
aún así, superaron el centenar, remontándose a época de Alfonso X. Muchas eran 
cartas del rey, que mostraban al concejo como su interlocutor habitual en la villa. 
Se trata de mandatos, algunos protegiendo al concejo frente a las excomuniones del 
abad o sus citaciones ante jueces eclesiásticos, otros ordenando enviar procuradores 
a Cortes para jurar al heredero o al rey, confiscar los bienes de los rebeldes, no 
ejecutar algunas sentencias; había también cartas en que los reyes defendían y 
ejercían su jurisdicción sobre la villa. Algunas se referían a la actuación de los jueces 
reales o corregidores. Otras mostraban como el procurador del concejo gestionaba 
su hacienda por mandato del concejo, no del abad. Cronológicamente destaca la 
abundancia de cartas del reinado de Fernando IV y la minoría de Alfonso XI (31) o 
las cerca de veinte del reinado de Enrique III, dos periodos de conflictos entre el 
monasterio y la villa. 

El conjunto prueba que el concejo contaba con un archivo importante, o al 
menos tenía la capacidad de recuperar documentos de hasta más de un siglo de 
antigüedad. Con ellos mostraba a la justicia real la práctica del señorío de la villa 
durante el último siglo y medio, en especial desde tiempos de Fernando IV, cuando 

82.   AHN Clero, carpeta 942, nº 10.



864

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

logró reducir las atribuciones jurisdiccionales del abad, lo que confirmó la sentencia 
de Alfonso XI en 1345. Hay que destacar que entre lo presentado se inventarían dos 
registros de notarios y quince cuadernos de escrituras de tiempos de Fernando IV 
y Alfonso XI. La documentación del concejo estaba muy ligada a la notarial.

La necesidad de presentar estas escrituras ante la Audiencia Real llevó a realizar 
copias, con el fin de que no se perdiesen los originales durante el viaje. Entre el 30 
de diciembre de 1401 y el 16 de febrero de 1402, con motivo del primer pleito ante 
la Audiencia Real, un monje, procurador del abad y convento, solicitó el traslado 
de trece documentos reales procedentes del archivo del monasterio. La copia fue 
realizada por el escribano público de la iglesia en Sahagún, no por los notarios 
públicos de la villa, y autorizada por el vicario general del abad, rector de una de 
las iglesias83. En un segundo momento, entre el 2 de enero y el 1 de febrero de 1414 
se copiaron siete ordenanzas o actuaciones del concejo, tomadas con acuerdo del 
abad. Como las mismas no se encontraban en el archivo del monasterio, fue el 
vicario y procurador del abad quien pidió que se sacasen de los registros de tres 
escribanos de Sahagún, con la autorización de uno de los alcaldes de la villa. Los 
notarios públicos que realizaron los traslados dejaron constancia de que tenían los 
registros del escribano ante el que habían pasado los hechos, señalando en un caso 
al escribano que los tuvo entre uno y otro84. Existe pues una clara correspondencia 
entre el tipo de documentos trasladados en 1401-1402 y 1414 y los presentados 
ante la justicia real en 1412 y 1415 respectivamente.

Se conservan varios traslados realizados por el concejo entre 1402 y 1413. 
En este caso, todos son posteriores a la sentencia de la Audiencia Real de abril 
de 1402. Destaca un cuadernillo (1404) con una decena de documentos reales, 
fundamentalmente sentencias dadas en favor del concejo por Sancho IV, Fernando 
IV, Alfonso XI y Enrique III, así como una copia del fuero de Alfonso X en 
confirmación de Fernando IV. Al final se incluyó una copia del capítulo dedicado 
a la villa de Sahagún en el Becerro de las Behetrías. Se había obtenido en 1402, para 
lo que un regidor de la villa, y criado del rey, se trasladó a la corte en Madrid como 
procurador de la villa. Allí acudió al palacio del alcázar, donde un hermano del 
camarero del rey mostró un libro en papel, que llamaban el Becerro, sacado de 
un arca de madera. Uno de los alcaldes de la villa de Madrid autorizó el traslado 

83.   Habían sido otorgados por Alfonso VI, Alfonso VIII, Alfonso X, Sancho IV, Alfonso XI, Pedro I y Enrique III; alguno 
era confirmación de otros anteriores, caso del privilegio del coto de Alfonso III por Pedro I: Herrero de la Fuente, 
Marta (ed.): Colección diplomática... III. (1073-1109). doc. 765, 823, 911; Fernández Flórez, José Antonio (ed.): Colección 
diplomática... IV. (1110-1199). doc. 1497; Fernández Flórez, José Antonio (ed.): Colección diplomática... V. (1200-1300). 
doc. 1730, 1875. Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel et alii: Colección diplomática del monasterio de Sahagún. VII (1300-
1500). León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1997, doc. 2183, 2262 bis, 2263, 2264, 2331, 2498, 2551, 2626.

84.   Así los de Toribio Fernández pasaron a su muerte a Pero Fernández de la Mota, a quien luego sucedió en el 
oficio Juan Fernández de Escobar, que es quien realizó el traslado. Por su parte, los de Juan Fernández Harabollin habían 
pasado a Alvar González de Vallecillo, y los de Bartolomé Martínez a Andrés García: AHN Clero, carpeta 938, nº 20; 
carpeta 939, nº 4, 5, 9, 16; carpeta 941, nº 11, 13.



865ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

de las cláusulas relativas a Sahagún85. No fue este el único documento real que 
se presentó en el pleito, pues se menciona el traslado de algunos capítulos del 
Ordenamiento de Alcalá, aunque no de dónde se copiaron, ni si fue por iniciativa 
del abad o del concejo86.

El concejo también acudió a un registro notarial para copiar 24 cartas reales y 
actuaciones de los alcaldes al margen del abad (1342-1352). Otros dos cuadernillos 
de documentos, sacados de sus propios registros por los notarios Juan Rodríguez 
y Juan Fernández, contienen nueve actuaciones del concejo (1395-1396) y seis pro-
cedimientos criminales juzgados por los alcaldes (1392-1399)87.

3.2. LA PALABRA: DESCRÉDITO Y LEGITIMACIÓN

Los discursos de legitimación han atraído la atención de los investigadores en 
los últimos años88. El conflicto aquí estudiado también se vio acompañado por esta 
guerra de propaganda, que buscaba justificar la postura de cada parte, más allá de los 
intereses económicos y de poder personales. El discurso del monasterio se basaba en 
el cumplimiento de los privilegios concedidos por los reyes pasados, pero también 
en su función de proteger al común, al pueblo, frente a los abusos de los poderosos 
de la villa. Ello se manifiesta especialmente en el terreno de la fiscalidad. El abad y 
sus provisores argumentaban que los pleitos eran promovidos por los regidores y 
principales de la villa en su provecho, por tanto, el común de la villa no tenía por qué 
sufragar los gastos. Así, cuando en 1411 el concejo implantó una sisa sobre la carne, el 
provisor alegó que con ello pagaban más los pobres que los ricos, si bien su objetivo 
era ahogar económicamente al concejo y salvaguardar la exención de monjes, clérigos 
y excusados. El concejo respondió que pagaban más quienes más gastaban, que eran 

85.   AHN Clero, carpeta 940, nº 7. Cuando el monasterio tuvo que responder a lo escrito en el Becerro del Rey, 
objetó que quienes lo hicieron no habían llamado a la parte del monasterio, pero también que el libro estaba inacabado, 
pues no incluía todas las provincias del reino y que no era el antiguo, el cual estaba perdido, sino uno nuevo hecho en 
tiempos del rey Alfonso XI: AHN Clero, carpeta 942, nº 11, 8, (preguntas 18-20).

86.   AHN Códices, 225B, fol. 33r, 79v.
87.   Las cartas de 1342-1352 se sacaron del registro notarial de Martín Muñoz, que en 1413 se encontraba en manos 

del escribano Juan Díez, sin que se concrete la cadena de transmisión: AHN Clero leg. 2659 (1413-VI-28). Los cuadernillos 
estuvieron en el archivo del concejo, siendo presentados ante la Chancillería en un pleito del siglo XVI: ARCHV, Pleitos 
Civiles, Quevedo, Fenecidos, leg. 1488-1. Reglero de la  Fuente, Carlos Manuel: «El concejo y la justicia...» Reglero 
de la Fuente, Carlos Manuel: «El gobierno de la villa...».

88.   Valgan como ejemplos para la Corona de Castilla los trabajos reunidos en: Nieto Soria, José Manuel, y 
Villarroel González, Óscar (coords.): Comunicación y conflicto en la cultura política peninsular. Siglos XIII al XV. Madrid, 
Sílex, 2018, uno de cuyos trabajos se dedica a los conflictos en torno a la jurisdicción eclesiástica: Díaz Ibáñez, Jorge, 
«Conflictividad y comunicación en torno al ejercicio de la justicia eclesiástica en la Castilla bajomedieval», en Nieto 
Soria, José Manuel, y Villarroel González, Óscar (coords.): Comunicación y conflicto en la cultura política peninsular. 
Siglos XIII al XV. Madrid, Sílex, 2018, pp. 457-487. Igualmente: Nieto Soria, José Manuel (ed.): Orígenes de la monarquía 
hispánica: propaganda y legitimación (ca. 1400-1520). Madrid, Dykinson, 1999; Jara Fuente, José Antonio (coord.): Discurso 
político y relaciones de poder: Ciudad, nobleza y monarquía en la Baja Edad Media. Madrid, Dykinson, 2017; Jara Fuente, 
José Antonio, «Más por fuerça que de grado: La acción y el lenguaje de la competencia ciudad-nobleza en la Sierra 
castellano-manchega, en el advenimiento de la monarquía isabelina», Edad Media. Revista de Historia, 19 (2018), pp. 114-147.



866

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

quienes más dinero tenían para comprar más carne. El monasterio no dejaba de 
tener razón, pues la ordenanza se hacía para evitar una contribución proporcional a 
la riqueza de los vecinos, y los impuestos indirectos resultaban siempre más livianos 
para los más ricos89. La postura del abad era asumida por parte de los vecinos de la 
villa, pues uno de ellos declaró que su abuela dijo a su madre que si no fuese por el 
abad los regidores no dejarían de hacer derramas90.

Los regidores y el concejo repetían constantemente que ellos pleiteaban por 
defender el señorío del rey. En marzo de 1411 el concejo requirió al abad para que 
guardase al rey el señorío, jurisdicción y justicia que tenía en la villa, y para que 
respetase al concejo, caballeros, escuderos y hombres buenos de la villa los privilegios, 
libertades y franquezas que tenían de los reyes. A cambio, el concejo se comprometía 
a guardar al monasterio el señorío que tenía sobre la villa para así vivir en buena paz y 
concordia91. El concejo definió este señorío del monasterio como «limitado» (1402)92, 
afirmando que el abad puesto que vos señor seades e sodes commo deziedes, digo que lo 
sodes so çierta limitaçión que es entre vos e el conçejo desta villa (1401)93.

Un argumento utilizado por ambas partes, y habitual en la época, es que sus peti-
ciones buscaban restaurar la buena paz y concordia, frente a las violencias y discordias 
derivadas de la actitud del contrario94. Así, el abad afirmaba que el quería guardar la 
dicha buena paz e amorío que sienpre fuera entre él e el dicho conçejo, e los guardar así 
como deue guardar señor a vasallos (1411), pues si había surgido discordia en la villa, 
no la había suscitado el concejo, sino ciertos vecinos95.

Don Antón que, como otros prelados benedictinos de la época, proclamaba ser 
abad por la gracia de Dios y de la Santa Iglesia de Roma, consideraba que el ataque 
contra la jurisdicción del monasterio y contra su señorío sobre la villa era un agravio 
contra Dios. Así, en 1398, cuando el procurador del concejo le expuso las condiciones 
con que era recibido por señor, consideró que eran agravios contra Dios y contra la 
justicia96. Por su parte, el concejo solía alegar el servicio a Dios y al Rey, conjuntamente, 
para justificar sus actuaciones y pedir al monasterio que respetase las sentencias o 

89.   AHN Clero, carpeta 941, nº 24.
90.   AHN Clero, carpeta 942, nº 7 (pregunta 36).
91.   AHN Clero, carpeta 942, nº 1. 
92.   AHN Clero, carpeta 940, nº 9.
93.   AHN Clero, carpeta 941, nº 13.
94.   AHN Clero, carpeta 940, nº 6, 11; carpeta 942, nº 1. Sobre el empleo de este tipo de argumentos en el contexto 

de los conflictos urbanos ver: Asenjo González, María: «La concordia y el bien común en los pactos y acuerdos de la 
vida política de las ciudades castellanas de la Baja Edad Media», en Nieto Soria, José Manuel, y Villarroel González, 
Óscar (coords.): Pacto y consenso en la cultura política peninsular. Siglos XI al XV. Madrid, Sílex, 2013, pp. 387-410. Incluso 
en las actas notariales de la rotura del carral de vino del monasterio por el concejo, este último asegura que él quería 
la paz y no hacer ofensa, pero que la actitud del monje bodeguero, su soberbia y ofensas, le obligaron a actuar como 
lo hizo (ARChV, Pleitos Civiles, Quevedo, Fenecidos, caja 4325).

95.   AHN Clero, carpeta 942, nº 1.
96.   AHN Clero, carpeta 939, nº 24. En 1401 aseguró que los negocios en que estaba ocupado cumplían al servicio 

de Dios y provecho de la abadía (AHN Clero, carpeta 940, nº 22), y en 1408 que Gómez Ruiz tenía el corregimiento en 
«deservicio» de Dios y perjuicio de los privilegios y libertades del monasterio (AHN Clero, carpeta 941, nº 10). El provisor 
del monasterio usó una expresión similar para descalificar la sisa sobre la carne en 1411 (AHN Clero, carpeta 941, nº 24).



867ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

se aviniese a un acuerdo (1402, 1403, 1406, 1417). Aducía que las discordias y pleitos 
entre las partes habían causado grandes daños y deservicio de Dios (1403) 97.

La retórica del concejo contra el abad y los monjes alcanzó su punto álgido en 
1402. En el escrito de apelación de la sentencia de excomunión pronunciada contra 
los regidores y oficiales del concejo, se acusaba al abad y convento de actuar por 
sugestión diabólica al despojar al rey de su señorío, 

en muy grand iactura e dapno delos bienes del dicho monasterio que han deuastado e consumido 
e deuastan e consumen de cada día; e por entençión, que peor es, de vagar por el mundo e de estar 
sin cabesça e de poder se enboluer en sus viçios, los que algunos auían continuado e presentado 
en la tal enbolueçión, e en otros delietos e grotinias e oçisidades dentro en el monesterio e fuera 
por las granjas. El qual dicho monesterio es traydo muy abaxo, así en la sustançia como en la fama 
como en el seruiçio de Dios, que en manos de los que agora en el son paresçe pespuesta del todo 
la religión del dicho monesterio e reteniendo della solo el nonbre98.

Las acusaciones contra los monjes salpican este escrito (siembran la discordia en 
la villa con falsas invenciones, codicia desordenada, no respetan la clausura ni la vida 
monástica) y de otro redactado unos meses después en justificación de la destrucción 
de un carral de vino. Allí las críticas se concentran en el bodeguero, don Gonzalo 
de Valdecañas, rebautizado como de Valdecagas, al que acusan de quebrantar los 
privilegios y libertades de la villa con gran orgullo y soberbia. Añaden, dirigiéndose 
al procurador del abad y convento:

vuestras luengas palabras, por las quales vos deletades vanagloriosa mente, enchiendo vuestra boca 
de muy grand vanagloria, llamando vos señor de aquellos que lo non sodes ni lo meresçedes ser, 
e parando poco mientes a la orden de rreligión que tomastes e tenedes quanto a la boz. Otrosí, 
parando poco mientes a los ábitos de rreligión que traedes, los quales segund Dios e derecho 
senifican omildança, la qual omildança, segund mostrastes e mostrades de cada día por vuestras 
obras, traedes poco en vuestros coraçones vos e vuestros conpañeros, agrauiando e faziendo muchas 
syn rrazones e agrauios e injurias e vitoperios e dapnos al pueblo ynoçente desta villa, trayendo muy 
grand fausto de orgullo e de soberuia en vuestros coraçones. Lo qual es notorio a nuestro señor 
el rrey e a todos los que viuen en sus rregnos. De lo qual, confiando en la misericordia de Dios, el 
vos rretribuyrá penitençia, ora en este mundo, ora en el otro, a vos e a todos vuetros conpañeros, 
quantos fuestes e sodes en mal e en dapno deste pueblo, atormentandolo por tantos tormentos 
como lo atormentastes e atormentades de cada día, en muy grand deseruiçio de Dios e perjuyçio 
de los fieles christianos, viuos e de los finados; los quales viuos e finados de día e de noche claman 
a Dios e se querellan de la vuestra soberuia desordenada...99

El discurso del concejo se centra en la soberbia y falta de humildad de estos 
monjes, es decir, en la carencia de las virtudes que deberían caracterizarlos. Ello 
lleva a concluir que de monjes solo tienen el nombre y el hábito. El tradicional 
discurso monástico que clamaba la ira divina contra los usurpadores de sus bienes 
es ahora invertido: es el concejo quien expresa su confianza en que sea Dios quien 
castigue los daños y «tormentos» que los monjes les infligen cada día. Son los fieles 

97.   AHN Clero, carpeta 940, nº 6, 11; carpeta 941, nº 3, 24. AHN Clero leg. 2659 (28-I-1417).
98.   AHN Clero, carpeta 940, nº 8.
99.   AHN Clero, carpeta 940, nº 9.



868

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

vivos y difuntos quienes claman a Dios contra la soberbia de los monjes, pues su 
actuación es contraria a Dios. Estas palabras han de interpretarse en el contexto de 
la excomunión de muchos vecinos, que conducía a la condenación eterna de sus 
almas, y del entredicho puesto en la villa, que comportaba la prohibición de las misas 
y otros oficios litúrgicos, de la impartición de sacramentos y sepultura en sagrado 
de los muertos. Por tanto, los fallecidos no podían obtener el descanso eterno al no 
estar sepultados en el cementerio de la iglesia ni recibir la oración intercesora por 
sus almas. El tono de estas acusaciones se suavizó en posteriores escritos, pero ello 
no impidió al procurador del concejo reclamar de nuevo el castigo divino en este 
mundo y el futuro si el monasterio no aceptaba someter el litigio a un arbitraje, en 
servicio de Dios y del rey (1403)100. 

El monasterio y la villa de Sahagún tomaban su nombre de los mártires Facundo 
y Primitivo. A ellos se dirigían los privilegios reales que concedían a los monjes 
sus derechos en la villa y en el coto. Una de las estrategias del concejo consistió en 
negar que tales mártires estuviesen en el monasterio, basándose en que un pueblo 
de la diócesis de Orense reclamaba poseer sus reliquias. En una de las pesquisas 
realizadas se incluyeron varias preguntas al respecto. Los testimonios aducidos 
por los monjes eran sus antiguos privilegios, las crónicas del monasterio y algunos 
milagros y visiones101. En este contexto, y cuando ya se había iniciado la pesquisa, 
el abad decidió, en noviembre de 1412, trasladar las reliquias de Facundo, Primitivo 
y Mancio a un nuevo arca-relicario. El acto fue ocasión para congregar a monjes, 
arcedianos, arciprestes y clérigos de la villa, con sus vestiduras litúrgicas más solemnes, 
así como a nobles de la comarca, notarios de la villa y lugares vecinos, que fueron 
testigos y levantaron acta de todo ello, incluyendo de los antiguos pergaminos que 
autentificaban las reliquias102.

3.3. EL RECURSO A LA FUERZA

Una de las preguntas de la pesquisa realizada en 1412 se refiere a ciertas muertes 
junto a la iglesia de San Lorenzo, cuatro años antes, de las que se culpaba a tres vecinos. 
Parece que estaban relacionadas con las disputas por el gobierno de la villa, pero no 
se precisa103. Aunque ambas partes acudieron al uso de la fuerza o a la amenaza en 

100.   AHN Clero, carpeta 940, nº 11. El concejo vuelve a invocar a Dios repetidamente al pedir al convento que 
elija los alcaldes conforme a la sentencia de Alfonso XI. Los hombres buenos que debían designar a los candidatos a 
alcaldes y merino debían nombrar los que Dios les diere a entender, así, todos harían servicio a Dios y al rey, pues los 
alcaldes elegidos de otra forma no tendrían autoridad ni gracia de Dios. Si eso se cumpliere, la paz y el sosiego entre la 
villa y el monasterio se restablecerían, así como la buena fama y la justicia: AHN Clero leg. 2659 (29-VI-1403).

101.   AHN Clero, carpeta 942, nº 8 (pregunta 1, 16). Sobre los milagros y prodigios ver Martínez Liébana, Evelio: 
«Milagros y propaganda en el Sahagún medieval», Tierras de León, 95-96 (1994), pp. 29-47.

102.   Fernández Catón, José María: San Mancio: culto, leyenda y reliquias. Ensayo de crítica hagiográfica. León, 
Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1983, pp. 259-260.

103.   AHN Clero, carpeta 942, nº 7 (pregunta 58).



869ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

distintos grados, la violencia del conflicto rara vez llegó a los asesinatos. Lo habitual 
es que se limitase a la fuerza derivada del ejercicio de la jurisdicción que cada parte 
reclamaba. Si bien, una sentencia de 1408 alude al apedreamiento por algunos 
vecinos de las reliquias de los mártires del monasterio, una forma de violencia con 
gran carga simbólica104.

Uno de los detonantes del conflicto fue la disputa por la propiedad de ciertos 
prados y tierras. El concejo consideraba que eran ejidos de la villa, mientras que el 
abad los había arrendado. Por ello metió el ganado a pacer dos tierras que estaban 
sembradas de cereal y lino, reivindicando su carácter de ejidos. Además, muchos 
vecinos segaron prados adehesados, incluido uno del monasterio en Valdelaguna105. 
Son procedimientos similares a los empleados en siglos anteriores106. Hay también 
noticias de que el arcediano Pedro Estébanez juntó a mucha gente de la villa y destruyó 
molinos, presas, huertos y otras heredades del monasterio (1402-1403)107.

Un segundo motivo de enfrentamiento fue la prohibición de introducir en la 
villa vino de otros municipios, con ciertas excepciones. El monasterio era un gran 
consumidor108, y el abad consideró que el privilegio de Alfonso X para que no entrase 
vino de fuera de la villa no debía afectarle por su condición de señor de la villa. En 1401 
el bodeguero entró en la villa con un gran carral de vino, desafiando las prohibiciones 
del concejo e incluso retándolo: el acta notarial relata que pasaba delante de donde 
estaba reunido el concejo gritando que traía ese vino para que lo bebiesen. Por ello, 
los alcaldes mandaron romper el carral109.

El cobro de tributos a los excusados del monasterio era una tercera causa de litigio. 
El concejo acusaba al monasterio de designar hombres con una riqueza superior u 
ocupación distinta a la establecida, y alegaba una carta de Enrique III para obligarlos 
a contribuir. El monasterio, por su parte, aseguraba que el concejo buscaba perjudicar 

104.   AHN Cod 225B, fol. 61r. Al final de uno de los manuscritos de las Crónicas del monasterio se recoge la noticia 
de un relato sobre cuando los burgueses lapidaron las estatuas de los mártires, que podría corresponder con estos 
hechos (Real Biblioteca de Palacio, Madrid, Manuscritos II-731, fol. 100v).

105.   El abad denuncia que trajeron a la villa sus acémilas cargadas con las alfalfas y otras hierbas, sin que los 
alcaldes interviniesen: AHN Clero, carpeta 940, nº 6; carpeta 941, nº 13.

106.   Reglero de la Fuente, Carlos Manuel: «Imágenes, espacios, gestos y palabras en un conflicto: el señorío 
de Sahagún (siglos XIII-XV)», Studia Historica, Historia medieval, 36/1 (2018), p. 92.

107.   AHN Cod 1356B, fol. 43r.
108.   En las cuentas de 1338 señalaban que el vino de la mesa del abad se gastaba todo en el monasterio, pero se 

vendía el de algunos oficios (García González, Juan José: Vida económica de los monasterios benedictinos en el siglo 
XIV. Valladolid, Universidad de Valladolid, 1972, pp. 179-194). El monasterio podía meter el vino de sus diezmos de 
Belver y Villagarcía, si bien en 1370 consiguió licencia para meter ese año otras mil cántaras de Becerril, a condición de 
no venderlas (AHN Clero leg. 2659 16-X-1370). En 1402 el concejo reconocía al abad el derecho de meter tales diezmos 
(AHN Clero, carpeta 940, nº 9), pero parece que ello era insuficiente para abastecer al monasterio. Es probable que, 
tras la epidemia de peste, abandonase el cultivo de muchas de sus antiguas viñas, de forma similar a como sucedió en 
la catedral de Palencia (Vaca Lorenzo, Ángel: «La peste negra en Castilla. Aportación al estudio de algunas de sus 
consecuencias económicas y sociales», Studia Historica. Historia Medieval, 2 (1984), pp. 88-107).

109.   Dos fragmentos de este testimonio en: Archivo de la Real Chancillería de Valladolid (ARChV), Pleitos Civiles, 
Fenecidos, Quevedo, caja 1487-2; y Pleitos Civiles, Quevedo, Fenecidos, caja 4325.



870

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

al monasterio y sus excusados al repartir tales tributos, y les tomaba prendas para 
que pagasen110.

En el nombramiento de alcaldes y merino, ambas partes recurrieron a las presiones 
sobre los hombres buenos que debían participar en el proceso. En 1411, el concejo 
trató de impedir el acceso a quienes el abad llamaba y presionó a los designados para 
que no aceptasen. La noche antes se comunicó a ciertos vecinos que si el abad los 
llamaba tenían que designar a ciertas personas para alcaldes y merino, de lo contrario 
les amenazaron con multas de 600 maravedís, el derribo sus casas y otros daños. La 
situación se repitió en 1416, cuando, en la propia cámara del abad, el concejo amenazó 
con propinar 50 palos o 50 azotes a quienes acudiesen al llamamiento del abad111.

El monasterio también recurrió a la fuerza, abusando de las atribuciones 
jurisdiccionales que tenía o decía tener. Ante la negativa de los judíos a obedecer 
sus peticiones, el abad les condenó en ciertas penas y mandó a su encomendero 
que les tomase prendas y apresase a algunos. Una carta del rey mandando que se 
les devolviese lo tomado y liberase, sirvió de poco. En concreto, rabí Mordohay fue 
encerrado en una prisión oscura, con los pies en un cepo. Allí perdió la vista, lo que 
le impediría seguir escribiendo libros, que era con lo que se ganaba la vida. Además, 
le había tomado prendas por valor de 1800 maravedís. Cuando su mujer e hijos 
obtuvieron una carta del rey para que lo librase, el abad los amenazó y no la cumplió. 
El Consejo Real falló en favor del rabí, mandó liberarlo y devolverle las prendas. Ello 
no impidió que unos meses después la aljama tuviese que requerir al encomendero 
de los judíos para que liberase a cinco de ellos que tenía presos112. El abad también 
hizo prendar a otros vecinos de la villa por oponerse a su señorío. Fue el caso de un 
zapatero que gritó mantenga Dios al Rey, que non tenemos otro señor sin non a él113.

4.	SERVIDORES Y ALIADOS DEL ABAD

El conflicto entre el abad y el concejo de Sahagún, al igual que en sus anteriores 
etapas114, no fue un conflicto entre el conjunto de los monjes y el conjunto de los 
habitantes de la villa, ni se limitó al espacio de la villa y su coto. El abad se apoyó en 
especial en algunos monjes, pero también buscó el respaldo de vecinos de la villa, 
nobles de la comarca y miembros de la corte del rey. No fue un grupo estable, sino 

110.   AHN Clero, carpeta 942, nº 7 (preguntas 19-23); nº 8 (pregunta 75).
111.   AHN Clero, carpeta 942, nº 7 (preguntas 4-8), 12.
112.   Martínez Liébana, Evelio: Los judíos de Sahagún... doc. 2. AHN Clero, carpeta 941, nº 5; carpeta 942, nº 7 

(pregunta 47).
113.   AHN Clero, carpeta 942, nº 8 (preguntas 24-25).
114.   Reglero de la Fuente, Carlos Manuel: «Luchas de poderes, espacios de conflicto: el monasterio y la villa de 

Sahagún en el siglo XIII», en Reglero de la Fuente, Carlos Manuel (coord.): Poderes, espacios y escrituras: Los reinos de 
Castilla y León (siglos XI-XV). Madrid, Sílex, 2018, pp. 55-85. Reglero de la Fuente, Carlos Manuel: «Imágenes, espacios...».



871ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

que hubo cambios en función de la actuación del abad o de quienes lideraban la 
oposición a su poder, los regidores de la villa.

Se conocen los nombres de 23 monjes durante el abadiato de Antón. No son 
todos, solo aquellos que jugaron un papel destacado fuera del claustro, como oficiales 
del monasterio, administradores de prioratos dependientes (Saelices de Mayorga, 
Piasca, Nogal) o procuradores del abad y convento. Destaca el papel de los vicarios 
generales del abad, en lo espiritual y temporal. Álvaro de Valladolid, que ya había 
ocupado este puesto durante la sede vacante (1398), lo desempeñó al inicio del 
abadiato de Antón (1401-1407). En 1401 lo compartía con Toribio de Nogal, prior 
mayor, con Toribio de Villalón, limosnero mayor, y con Juan de Berrueces, licenciado 
en decretos, siendo el prior mayor el encargado de regir la vida del monasterio de 
puertas adentro. La carta de nombramiento de estos vicarios generales limitaba 
su poder, pues no podían arrendar heredades de la mesa del abad o presentar los 
beneficios eclesiásticos correspondientes a la misma115. Junto a los monjes fueron 
vicarios los clérigos Alfonso Fernández, párroco de San Martín de Sahagún (1401-
1410), y Fernando Martínez (1414)116.

Una decena de monjes, tres clérigos seculares y seis laicos actuaron como 
procuradores del monasterio. Cinco de los diez monjes eran oficiales (dos camareros, 
el bodeguero, el limosnero y el sacristán); entre el resto destaca don Juan Martínez de 
Berrueces, licenciado en decretos, del que hay noticias hasta 1409. Tras su desaparición 
se menciona otro monje graduado, Juan de Villalbeto, bachiller en decretos (1416-
1417), quien antes había actuado como procurador del monasterio (1412). La presencia 
de dos monjes con estudios de derecho canónico es, por una parte, el resultado del 
impulso de los estudios universitarios promovidos por la bula Summi Magistri, y, por 
otro, refleja la necesidad del monasterio de disponer de asesores judiciales.

Los clérigos seculares no tuvieron un papel especialmente relevante117. En cuanto 
a los laicos, en la carta de procuración de 1401 el abad y convento designaron a tres, 
además de a seis monjes, definiéndolos como sus apaniaguados118. Uno representó al 
monasterio en la pesquisa sobre los vasallos del abad en Villavicencio119; otro,«criado» 
del abad, tenía la suficiente capacidad económica para comprar una viña por 1100 mrs 
(1402)120; el tercero fue portero del abad, por lo que no es extraño que el concejo 
protestase cuando en 1414 el prelado le designó como uno de los hombres buenos 
que debían intervenir en el proceso de elección de alcaldes, a pesar de que estaba 
prohibido que fuesen apaniaguados del monasterio121. Otro de los procuradores 

115.   AHN Clero, carpeta 940, nº 22. En los años posteriores se suele hablar de los vicarios del abad, en plural.
116.   AHN Clero, carpeta 934, nº 8; carpeta 941, nº 13, 15.
117.   El grupo incluye a uno de los vicarios del abad, un rector o párroco de una de las iglesias del coto (enviado 

ante el papa en los litigios con el obispo de León) y a un clérigo de Valladolid, procurador sustituto en un pleito ante el 
juez conservador en dicha villa: AHN Clero, carpeta 940, nº 21; carpeta 941, nº 11; AHN Clero leg 2689 (28-VIII-1409).

118.   AHN Clero, carpeta 940, nº 16.
119.   Martínez Sopena, Pascual: «El señorío...».
120.   AHN Clero, carpeta 940, nº 10; carpeta 941, nº 13.
121.   AHN Clero, carpeta 934, nº 8; carpeta 942, nº 9.



872

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de estos años, Alfonso de la Mota, era también un criado del abad y parece actuar 
como portero del monasterio122. 

Entre los servidores laicos del abad hay que incluir a los escribanos públicos de 
la iglesia de Sahagún, que el monasterio podía nombrar en virtud de un privilegio 
de 1345, para los asuntos del cenobio o de materia eclesiástica123. Ocuparon este 
oficio Juan González (1401-1410) y Pedro Martínez de Sahagún (1412-1417), quien 
ya en 1406 había actuado como escribano del abad y desde 1407 como notario 
público de la ciudad de Palencia124.

El monasterio contaba con numerosos laicos entre sus aliados en la villa. Uno 
de los temas de disputa era el nombramiento de cincuenta excusados. Entre 
ellos había simples criados domésticos, artesanos que trabajaban en la obra del 
monasterio, carpinteros, herreros, molineros, lavanderas, los porteros del abad 
y del convento, administradores de sus propiedades. El fuero limitaba la riqueza 
de estos excusados, aunque el abad podía escoger cuatro de la «cuantía» que 
quisiese125. Ello creaba un numeroso grupo de adeptos en todos los grupos sociales 
de la villa. Lógicamente las alianzas y fidelidades podían cambiar con el tiempo: el 
bachiller en decretos Fernando Azero, uno de los grandes líderes de la oposición 
al monasterio, era nieto de un excusado126.

En junio de 1403, los provisores del abad nombraron a los alcaldes y merino en 
discordia con el concejo. El concejo los recusó, alegando que eran apaniagudos, 
muy amigos y favorables al monasterio, lo que prohibía el fuero. Se trata de Alfonso 
García de Castro, merino de la villa, que había sido merino del coto, y de Alfonso 
Fernández Sevillano, alcalde de la villa, que había sido alcalde del coto (1401-1402). 
El concejo acusaba a este último de usurpar su jurisdicción al juzgar casos acaecidos 
fuera de las aldeas. A pesar de ello, figura como testigo en diferentes actos del 
concejo, entre ellos el envío del procurador del concejo al abad para que le hiciese 
pleito homenaje (1398), lo que muestra que tenía una posición destacada en la villa. 

122.   AHN Clero, carpeta 941, nº 2. AHN Clero leg. 2659 (sin fecha).
123.   González Crespo, Esther: Colección documental de Alfonso XI... doc. 314.
124.   AHN Clero, carpeta 941, nº 6, 7, 13, 19... Los notarios de Palencia eran nombrados por el obispo de la diócesis; 

las cortes de Soria de 1380 se quejaron de su excesivo número y de que actuaban en todo el reino, solicitando que solo 
lo hiciesen en la diócesis de Palencia (Bono, José: Historia del derecho notarial español. I. La Edad Media. 2. Literatura 
e instituciones. Madrid, Junta de decanos de los colegios notariales de España, 1979, pp. 159-161). Sobre los escribanos 
públicos de la Iglesia y notarios apostólicos: Ibidem, pp. 193-207.

125.   Fernández Flórez, José Antonio (ed.): Colección diplomática... V. (1200-1300). doc. 1752. Biblioteca Nacional 
(Madrid), Manuscritos 12128, fol. 72r. Las listas de excusados de los años 1361-1363 muestran la gran variedad de oficios: 
escribanos, tenderos, carniceros, cocineros, herredores, porteros, reposteros, pescadores, molineros, carpinteros, 
horneros, caballerizos, peleteros, hortelanos, herreros, zapateros: AHN Clero, carpeta 935, nº 22. Sobre la composición 
social de los excusados en otras ciudades: González González, Raúl: «La exención fiscal, entre privilegio y conflicto: 
los excusados de la iglesia en Astorga, León y Oviedo (siglos XIII-XIV)», Historia. Instituciones. Documentos, 42 (2015), 
pp. 157-197. Polanco Pérez, Arturo: La catedral de Palencia en el siglo XV (1402-1470). Poder y comportamientos sociales 
a finales de la Edad Media. Palencia, Diputación Provincial, 2008, pp. 221-230.

126.   Entre los excusados de 1361-1363 aparece Fernando Azero hijo de Domingo Azero, quien se documenta entre 
1348 y 1369 (AHN Clero, carpeta 933, nº 10; carpeta 937, nº 2). En 1379 se menciona a un nuevo Domingo Azero (AHN 
Clero, carpeta 939, nº 23), y, desde 1398 a Fernando Azero bachiller en decretos. Un ejemplo de su participación en el 
conflicto en 1410: Martínez Liébana, Evelio: El dominio señorial... doc. 50.



873ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

Cuando en 1408 el abad forzó la renuncia del corregidor real, Alfonso Fernández 
fue procurador del concejo, y en 1410 alcalde de la villa127. El otro alcalde de 1403, 
Gonzalo Gutiérrez, fue más tarde merino (1413-1414), cuando acabó enfrentado 
con el monasterio, lo que no impidió que en 1416 fuese designado de nuevo alcalde 
por los provisores, sin el acuerdo del concejo128.

Fernando Gutiérrez caballero fue otro de los alcaldes de Sahagún próximos al 
monasterio. En la conflictiva elección de 1403 había sido uno de los seis hombres 
buenos designados para ocupar los oficios, aunque finalmente no fuese nombrado. 
Aparece con frecuencia como testigo, signo de su posición destacada en la villa. 
En 1406 fue uno de los cuatro hombres designados por el abad para amojonar los 
términos del coto cabalgándolos. Fue alcalde en 1408-1409, tras la renuncia del 
corregidor, titulándose alcalde en la villa por el señor abad. En noviembre de 1412 
se le cita entre los personajes destacados que asisten a la traslación de las reliquias 
de los mártires, y en 1414 el abad le vuelve a nombrar alcalde, sin el acuerdo del 
concejo129. Es más difícil encontrar aliados del abad entre los regidores, con todo, 
Juan Díez de Juara, hijo de Fernando Díez, regidor desde 1416, había sido teniente 
lugar de alcalde por Alfonso Fernández Sevillano (1411), y su nombramiento tuvo 
que contar con el acuerdo del abad o sus provisores130.

Entre las figuras destacadas del concejo de 1408, el año del triunfo del abad, 
aparece otro Juan Díez, criado del maestre de Calatrava e hijo de Diego Díez. Es 
uno de los seis hombres buenos designados para tomar las cuentas del concejo 
y uno de los tres a quienes se encarga la custodia del nuevo sello. En 1409 fue 
teniente del lugar de alcalde por Fernando Gutiérrez131. En la documentación se 
le identifica como criado del maestre de Calatrava desde 1402, lo que le relaciona 
con otro vecino de Sahagún, Pero Fernández, escribano del maestre de Calatrava 
(1404-1409), así como con Alvar Alfonso de Villapeceñín, alcalde en 1395, quien 
ese año marchó a servir a su señor, el maestre de Calatrava132. Entre 1385 y 1404 fue 
maestre de Calatrava Gonzalo Núñez de Guzmán. Era un viejo conocido del abad 
Antón. En 1391, cuando todavía era prior de Valladolid, Gonzalo Núñez fue quien 
medió para que los tutores de Enrique III confirmasen a San Benito las tercias 
reales que Juan I le había concedido, una actuación decisiva para la supervivencia 
del nuevo cenobio133. Le sucedió en el maestrazgo, tras un breve intervalo, un hijo 

127.   AHN Clero, carpeta 939, nº 24; carpeta 940, nº 5; carpeta 941, nº 11, 21. AHN Clero leg. 2659 (1403-VI-29).
128.   AHN Clero leg. 2659 (1403-VI-29). AHN Clero, carpeta 940, nº 7; carpeta 942, nº 9, 12.
129.   AHN Clero leg. 2659 (1403-VI-29). AHN Clero, carpeta 941, nº 11, 13; carpeta 942, nº 9; Fernández Catón, 

José María: San Mancio... pp. 259-260.
130.   AHN Clero, carpeta 941, nº 24; carpeta 942, nº 12.
131.   AHN Clero, carpeta 941, nº 11, 13.
132.  Alvar Alfonso volvió a ser alcalde en 1402. AHN Clero, carpeta 940, nº 6, 7; carpeta 941, nº 11, 13. ARChV, 

Pleitos Civiles, Quevedo, Fenecidos, 1488-1.
133.   Zaragoza Pascual, Ernesto: op. cit. pp. 35-36.



874

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

o sobrino suyo, Luis González de Guzmán (1407-1443)134. Tanto Juan Díez como 
Fernando Gutiérrez continuaron a su servicio, al menos hasta 1409. 

Otro miembro de la familia Guzmán relacionado con el monasterio fue Juan 
Sánchez de Guzmán. Fue merino de la villa en 1402-1403, y tras la polémica 
designación de nuevos alcaldes y merino de junio de 1403, rechazó seguir en su 
cargo, como le pedía el concejo; más aún, afirmó que la elección había sido realizada 
según la costumbre y que era legítima, pero también que había sido amenazado 
de excomunión. Más allá de las amenazas, Juan Sánchez actuó entre 1403 y 1405 
como comendero de la aljama de los judíos por el abad. Dado que los judíos de 
Sahagún, respaldados por el concejo, negaban al abad el derecho de nombrar un 
encomendero cristiano para la aljama, es evidente que Juan Sánchez se posicionó 
con el monasterio en esta disputa. No es por ello extraño que en 1410-1411 fuese 
merino de la villa, en los años en que el abad controlaba el concejo135. No está clara 
la relación de todos estos Guzmán con el por entonces señor de Cea, Ramiro Núñez 
de Guzmán, pero es probable que perteneciesen a ramas secundarias de esta familia.

El apoyo de estos vecinos, desde caballeros a simples domésticos, explica otra 
de las quejas del concejo contra el abad: la de fomentar la división entre los vecinos 
de la villa. El concejo achacaba al abad el surgimiento de bandos en la villa, por 
la mala provisión de los oficios de alcaldes y merino, sin respetar las condiciones 
y procedimientos fijados en la sentencia de Alfonso XI (1403)136. Un año antes le 
acusó de sembrar la discordia y división en la villa con sus actuaciones, como la 
de absolver a unos excomulgados y no a otros, o prohibir pagar los tributos que 
el concejo demandaba para seguir los pleitos (1402)137.

Las conexiones del abad con la nobleza desbordaban el ámbito de Sahagún. La 
principal fue la encomienda del monasterio al infante don Fernando de Antequera. 
Los pleitos mantenidos con Mayorga, villa bajo señorío del infante, no deben 
ocultar que éste era encomendero del monasterio desde 1394138. Esta relación 

134.   Casado Quintanilla, Blas: «Gonzalo Núñez de Guzmán, maestre de Alcántara y de Calatrava, al servicio de la 
corona de Castilla y León», Espacio, Tiempo y Forma. Serie III. Historia Medieval, 25 (2012), pp. 147-172. Rodríguez-Picavea 
Matilla, Enrique: «Prosopografía de la Orden de Calatrava en Castilla: La primera mitad del siglo XV», Meridies, VII (2005), 
pp. 220, 231. Rodríguez-Picavea Matilla, Enrique: «Linaje y poder en la Castilla Trastámara. El ejemplo de la Orden de 
Calatrava», Anuario de Estudios Medievales, 35/1 (2005), pp. 102-110. Rodríguez-Picavea Matilla, Enrique: «Caballería y 
nobleza en la Orden de Calatrava: Castilla, 1350-1450», Anuario de Estudios Medievales, 37/2 (2007), pp. 714-716, 723-724. 

135.   Martínez Liébana, Evelio: Los judíos de Sahagún... doc. 1, 2. AHN Clero leg. 2659 (5-VII-1403). AHN Clero, 
carpeta 941, nº 5; carpeta 942, nº 1.

136.   AHN Clero leg. 2659 (29-VI-1403).
137.   AHN Clero, carpeta 940, nº 6, 8.
138.   Muñoz Gómez, Víctor: El poder señorial de Fernando ‘el de Antequera’ y los de su casa. Señorío, redes clientelares 

y sociedad feudal en Castilla durante la Baja Edad Media. Madrid, CSIC, 2018, pp. 326-327. El abad Antón se refiere a su 
condición de encomendero del monasterio en noviembre de 1398, antes de tomar posesión (AHN Clero, carpeta 939, nº 
24). Todavía en 1424 los vecinos de Sahagún recordaban que el rey don Fernando de Aragón había sido encomendero del 
monasterio, y que antes lo fueron el conde (de Noreña) don Alfonso (Enríquez) y el duque de Benavente (don Fadrique). 
Ello les servía para indicar al entonces encomendero del monasterio, el almirante de Castilla don Rodrigo Enríquez, que 
no debía inmiscuirse en los asuntos de la villa: AHN Clero leg. 2659 (5-XI-1424). Sobre la pervivencia de la encomienda 
de monasterios en el siglo XV, después de las disposiciones de Juan I: Diago Hernando, Máximo: «Intervencionismo 
nobiliario en los monasterios benedictinos y cistercienses del norte de Castilla: las encomiendas entre los siglos XIV y 



875ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

resulta clave para explicar lo sucedido tras la muerte de Enrique III. Durante su 
reinado, las resoluciones del Consejo Real y la Audiencia Real habían sido contrarias 
al monasterio, y el abad había tenido que recurrir a la jurisdicción eclesiástica 
para frenarlas: en la villa, excomulgando y citando a sus oponentes ante los jueces 
conservadores; fuera de ella, acudiendo personalmente a la corte de Benedicto 
XIII. Sin embargo, fallecido Enrique, el Consejo Real no respaldó al corregidor, a 
pesar de que la reina Catalina, una de las tutoras, lo había confirmado como tal. 
Al margen del apoyo del arzobispo de Toledo y de otros obispos del reino, el abad 
contaba con el del infante don Fernando, el otro regente. Ello permitió a Antón 
recuperar el control de Sahagún entre 1408 y 1411. La elección de Fernando como 
rey de Aragón en 1412 lo alejó de Castilla, lo que debilitó la posición del abad en la 
corte, coincidiendo con una nueva ofensiva de los regidores, liderados por Alfonso 
García, comendador de las Tiendas y de Villamartín139.

Los contactos del abad en la corte no se limitaban al infante. En 1410, el doctor 
Francisco García de Villalpando, notario de Castilla, escribía al abad de Sahagún 
recomendándole a su capellán Alfonso Martínez. Este había conseguido un beneficio 
en la iglesia de San Miguel de Villárdiga, un pueblo cercano a Villalpando. El abad 
tenía el derecho de presentación del beneficio y percibía allí un censo anual. 
Francisco pidió al abad que no se opusiese a la provisión, realizada sin su licencia, 
y que perdonase el censo, pues dicho capellán le servía muy bien. Finalizaba la 
carta ofreciéndose al abad si algo necesitaba140. Don Antón procedió como se le 
pedía, sin duda consciente del valor del apoyo de este doctor en leyes en la corte, 
en medio de los conflictos que le enfrentaban con el concejo y distintos señores. 
El doctor Francisco García era oidor de la Audiencia Real y estaba ligado por 
relaciones de servicio a Juan Álvarez Osorio y a su hijo Pedro, quien tenía un 
palacio en Sahagún141. Sus hijos y nietos sirvieron a los Trastámara en Castilla y 
Aragón durante todo el siglo XV142.

XVI», en Díaz Ibáñez, Jorge, y Nieto Soria, José Manuel (coords.): Iglesia, nobleza y poderes urbanos en los reinos cristianos 
de la Península Ibérica durante la Edad Media. Murcia, Sociedad Española de Estudios Medievales, 2019, pp. 201-228.

139.   Porras Arboledas, Pedro Andrés: La Orden de Santiago en el siglo XV. Madrid, Dykinson, 1997, pp. 324-
325, no recoge a este comendador, al faltar datos de ese periodo; sobre las rentas de esta encomienda: Idem, p. 358. 
Sobre el Hospital de las Tiendas: Matellanes Merchán, José Vicente: «La hospitalidad en la Orden de Santiago: un 
proyecto ideológico o económico (1170-1350)», Studia Historica. Historia Medieval, 11 (1993), p. 129, 137. Rodríguez-
Picavea, Enrique: «The Military Orders and Hospitaller Activity on the Iberian Peninsula during the Middle Ages», 
Mediterranean Studies, 18 (2009), p. 35.

140.   AHN Clero, carpeta 941, nº 15.
141.  En 1398 los regidores y el concejo se reunieron en el palacio de Pedro Álvarez Osorio en Sahagún para aceptar 

realizar el pleito homenaje al abad Antón (AHN Clero, carpeta 939, nº 24). El lugar de reunión puede sugerir la mediación 
de este noble en dicho acatamiento.

142.   Carrasco Manchado, Ana Isabel: «Dos clérigos en una familia de oficiales reales: notas sobre Francisco y 
Antonio García de Villalpando», Anuario de Estudios Medievales, 35/2 (2005), pp. 607-609.



876

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

CONCLUSIONES

Los pleitos de Sahagún durante el abadiato de Antón presentan múltiples 
perspectivas de análisis: la secular disputa entre el abad y el concejo de la villa; los 
conflictos antiseñoriales de la Castilla bajomedieval; la resistencia de los señoríos 
eclesiásticos, episcopales o monásticos, ante el avance del poder regio; las luchas 
de bandos dentro de las villas; el poder de caballeros y regidores en la sociedad 
urbana; la indefinición del poder en una villa a medio camino entre el realengo y 
el abadengo. La perspectiva aquí adoptada se centra en los instrumentos de ejer-
cicio del poder utilizados por los contendientes, entendiendo por tales al abad 
y al concejo, pero también al poder regio y los regidores y principales de la villa.

El enfrentamiento discurre ante los órganos de gobierno y justicia de la Corona 
de Castilla y de la Iglesia. Ya no es la actuación o devoción del rey la que resuelve el 
conflicto, como en los siglos XII-XIII, sino el Consejo Real, la Audiencia Real, los 
corregidores. Otro elemento a destacar en este plano «institucional» es el recurso a 
la prueba mediante las escrituras, y la importancia que así adquieren los diferentes 
archivos. En este mismo terreno pueden situarse los discursos de legitimación o 
descrédito, con argumentos similares a los que pueden aparecer en otros ámbitos. 
La palabra alterna con el uso de la fuerza, aunque sea una violencia casi siempre 
contenida, derivada de las respectivas jurisdicciones: multas, encarcelamientos, 
penas corporales, excomuniones e interdictos.

Lo institucional se mezcla con lo personal en el ejercicio del poder. Quienes 
deciden son consejeros, oidores y corregidores concretos, algunos de ellos 
eclesiásticos; todos nombrados o supervisados por los reyes y sus tutores. El poder 
regio se extiende, pero el abad es capaz de resistirlo apoyándose en la jurisdicción 
eclesiástica y en sus aliados en la villa y la corte. El abad acude personalmente 
ante el Consejo Real, pero también a la curia de Benedicto XIII. La vertiente 
personal del ejercicio del poder se manifiesta de forma más clara en el interior 
de la villa. Allí, la creación de bandos y la forja de alianzas son fundamentales. El 
abad se apoya y refuerza a uno de los bandos de los caballeros de la villa, cuenta 
con medio centenar de excusados entre los pecheros y con los propios monjes 
del monasterio. Ello no debe hacer olvidar que los regidores contrarios al abad 
también logran apoyos entre los eclesiásticos, de grado o bajo amenaza: algunos 
de los clérigos de la villa, los frailes franciscanos, un arcediano, un arcipreste... 
Aunque no haya podido abordarse aquí su estudio, y los datos sean más escasos, 
los regidores se relacionan también con el rey, del que alguno es criado, y con 
otros grandes del reino o de la corte.



877ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

BIBLIOGRAFÍA

Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel et alii: Colección diplomática del monasterio de Sahagún. 
VII (1300-1500). León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1997.

Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: «Jurisdicción episcopal y monástica: su delimitación 
entre el obispado de León y el monasterio de Sahagún», en Díaz y Díaz, Manuel C. 
(coord.): Escritos dedicados a José María Fernández Catón. León, Centro de Estudios 
e Investigación ‘San Isidoro’, 2004, vol. 1, pp. 65-85.

Álvarez Palenzuela, Vicente Ángel: Documentos de Benedicto XIII referentes a la Corona de 
Castilla. Madrid, Dykinson, 2021. Handle: http://hdl.handle.net/10016/32581.

Arranz Guzmán, Ana: «Los enfrentamientos entre concejos y poderes eclesiásticos en las 
Cortes castellanas: ¿sincronización de los conflictos?», Hispania, 171 (1989), pp. 5-68.

Asenjo González, María: «La concordia y el bien común en los pactos y acuerdos de la 
vida política de las ciudades castellanas de la Baja Edad Media», en Nieto Soria, José 
Manuel, y Villarroel González, Óscar (coords.): Pacto y consenso en la cultura política 
peninsular. Siglos XI al XV. Madrid, Sílex, 2013, pp. 387-410.

Baucells i Reig, Josep: El fons «Cisma d’Occident» de l’Arxiu capitular de la catedral de 
Barcelona. Barcelona, Institut d’Estudis Catalans, 1985.

Beltrán de Heredia, Vicente: «El estudio del monasterio de Sahagún», La Ciencia Tomista, 
LXXXV (1958), pp. 687-697.

Bermúdez Aznar, Agustín: El corregidor en Castilla. Murcia, Universidad de Murcia, 1974.
Bono, José: Historia del derecho notarial español. I. La Edad Media. 2. Literatura e instituciones. 

Madrid, Junta de decanos de los colegios notariales de España, 1979.
Carrasco Manchado, Ana Isabel: «Dos clérigos en una familia de oficiales reales: notas sobre 

Francisco y Antonio García de Villalpando», Anuario de Estudios Medievales, 35/2 (2005), 
pp. 605-633. url: http://estudiosmedievales.revistas.csic.es/index.php/estudiosmedievales/
article/view/150/152.

Casado Quintanilla, Blas: «Gonzalo Núñez de Guzmán, maestre de Alcántara y de 
Calatrava, al servicio de la corona de Castilla y León», Espacio, Tiempo y Forma. Serie 
III. Historia Medieval, 25 (2012), pp. 147-172. doi: https://doi.org/10.5944/etfiii.25.2012.1682.

Colombás, García M., y GOST, Mateo M.: Estudios sobre el primer siglo de San Benito de 
Valladolid. Montserrat, Abadía de Montserrat, 1954.

Diago Hernando, Máximo: «Intervencionismo nobiliario en los monasterios benedictinos 
y cistercienses del norte de Castilla: las encomiendas entre los siglos XIV y XVI», en 
Díaz Ibáñez, Jorge, y Nieto Soria, José Manuel (coords.): Iglesia, nobleza y poderes 
urbanos en los reinos cristianos de la Península Ibérica durante la Edad Media. Murcia, 
Sociedad Española de Estudios Medievales, 2019, pp. 201-228. url: https://medievalistas.
es/11-iglesia-nobleza-y-poderes-urbanos-en-los-reinos-cristianos-de-la-peninsula-iberica-
durante-la-edad-media/.

Díaz Ibáñez, Jorge: «Iglesia, nobleza y oligarquías urbanas», en Nieto Soria, José Manuel 
(coord.): La monarquía como conflicto en la Corona castellano-leonesa (c. 1230-1504). 
Madrid, Sílex, 2006, pp. 197-252.

Díaz Ibáñez, Jorge: «Conflictividad y comunicación en torno al ejercicio de la justicia 
eclesiástica en la Castilla bajomedieval», en Nieto Soria, José Manuel, y Villarroel 
González, Óscar (coords.): Comunicación y conflicto en la cultura política peninsular. 
Siglos XIII al XV. Madrid, Sílex, 2018, pp. 457-487. 

http://hdl.handle.net/10016/32581
http://estudiosmedievales.revistas.csic.es/index.php/estudiosmedievales/article/view/150/152
http://estudiosmedievales.revistas.csic.es/index.php/estudiosmedievales/article/view/150/152
https://doi.org/10.5944/etfiii.25.2012.1682
https://medievalistas.es/11-iglesia-nobleza-y-poderes-urbanos-en-los-reinos-cristianos-de-la-peninsula-iberica-durante-la-edad-media/
https://medievalistas.es/11-iglesia-nobleza-y-poderes-urbanos-en-los-reinos-cristianos-de-la-peninsula-iberica-durante-la-edad-media/
https://medievalistas.es/11-iglesia-nobleza-y-poderes-urbanos-en-los-reinos-cristianos-de-la-peninsula-iberica-durante-la-edad-media/


878

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Díaz Ibáñez, Jorge: «Iglesia, nobleza y poderes urbanos en la corona de Castilla durante la 
baja Edad Media. Una aproximación historiográfica», en Díaz Ibáñez, Jorge, y Nieto 
Soria, José Manuel (coords.): Iglesia, nobleza y poderes urbanos en los reinos cristianos 
de la Península Ibérica durante la Edad Media. Murcia, Sociedad Española de Estudios 
Medievales, 2019, pp. 16-62. url: https://medievalistas.es/11-iglesia-nobleza-y-poderes-
urbanos-en-los-reinos-cristianos-de-la-peninsula-iberica-durante-la-edad-media/.

Egido, Teófanes: «Los antiguos monjes de San Benito el Real y su rigor fascinante y 
rentable», en Monasterio de San Benito el Real, VI Centenario (1390-1990). Valladolid, 
Ayuntamiento de Valladolid, 1990, pp. 29-45.

Escalona, Romualdo: Historia del Real Monasterio de Sahagún, sacada de la que dexó escrita 
Fr. Joseph Pérez ... corregida y aumentada con varias observaciones históricas y cronológicas. 
Madrid, Joachín de Ibarra, 1782. url: http://bibliotecadigital.jcyl.es/i18n/consulta/registro.
cmd?id=4128.

Fernández Catón, José María: San Mancio: culto, leyenda y reliquias. Ensayo de crítica 
hagiográfica. León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1983.

Fernández Conde, Francisco Javier: Gutierre de Toledo, obispo de Oviedo (1377-1389): Reforma 
eclesiástica en la Asturias bajomedieval. Oviedo, Universidad de Oviedo, 1978.

Fernández Flórez, José Antonio (ed.): Colección diplomática del monasterio de Sahagún 
(857-1300). IV. (1110-1199). León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1991.

Fernández Flórez, José Antonio (ed.): Colección diplomática del monasterio de Sahagún 
(857-1300). V. (1200-1300). León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1994.

García De Valdeavellano, Luis: «Las Partidas y los orígenes medievales del juicio de 
residencia», Boletín de la Real Academia de la Historia, 153 (1963), pp. 205-246. 

García González, Juan José: Vida económica de los monasterios benedictinos en el siglo XIV. 
Valladolid, Universidad de Valladolid, 1972.

Gautier-Dalché, Jean: Historia urbana de León y Castilla en la Edad Media (siglos IX-XIII). 
Madrid, Siglo XXI, 1979.

González Alonso, Benjamín: «El juicio de residencia en Castilla. I. Origen y evolución 
hasta 1480», Anuario de Historia del Derecho Español, 48 (1978), pp. 193-247.

González Crespo, Esther: Colección documental de Alfonso XI. Diplomas reales conservados 
en el Archivo Histórico Nacional. Sección de Clero. Pergaminos. Madrid, Universidad 
Complutense, 1985.

González González, Raúl: «La exención fiscal, entre privilegio y conflicto: los excusados de 
la iglesia en Astorga, León y Oviedo (siglos XIII-XIV)», Historia. Instituciones. Documentos, 
42 (2015), pp. 157-197. doi: http://dx.doi.org/10.12795/HID.

Herrero de la Fuente, Marta (ed.): Colección diplomática del monasterio de Sahagún 
(857-1300). II. (1000-1073). León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1988. 

Herrero de la Fuente, Marta (ed.): Colección diplomática del monasterio de Sahagún 
(857-1300). III. (1073-1109). León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 1988.

Jara Fuente, José Antonio (coord.): Discurso político y relaciones de poder: Ciudad, nobleza 
y monarquía en la Baja Edad Media. Madrid, Dykinson, 2017.

Jara Fuente, José Antonio: «Más por fuerça que de grado: La acción y el lenguaje de la 
competencia ciudad-nobleza en la Sierra castellano-manchega, en el advenimiento de 
la monarquía isabelina», Edad Media. Revista de Historia, 19 (2018), pp. 114-147. doi: 
https://doi.org/10.24197/em.19.2018.114-147.

Martínez Liébana, Evelio: El dominio señorial del monasterio de San Benito de Sahagún en 
la baja Edad Media (siglos XIII-XV). Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1990.

https://medievalistas.es/11-iglesia-nobleza-y-poderes-urbanos-en-los-reinos-cristianos-de-la-peninsula-iberica-durante-la-edad-media/
https://medievalistas.es/11-iglesia-nobleza-y-poderes-urbanos-en-los-reinos-cristianos-de-la-peninsula-iberica-durante-la-edad-media/
http://bibliotecadigital.jcyl.es/i18n/consulta/registro.cmd?id=4128
http://bibliotecadigital.jcyl.es/i18n/consulta/registro.cmd?id=4128
http://dx.doi.org/10.12795/HID
https://doi.org/10.24197/em.19.2018.114-147


879ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL abad contra el rey (y los regidores)﻿

Martínez Liébana, Evelio: Los judíos de Sahagún en la transición del siglo XIV al XV. Valladolid, 
Junta de Castilla y León, 1993.

Martínez Liébana, Evelio: «Milagros y propaganda en el Sahagún medieval», Tierras de 
León, 95-96 (1994), pp. 29-47.

Martínez Sopena, Pascual: «El señorío de Villavicencio: una perspectiva sobre las relaciones 
entre abadengo y behetría», Aragón en la Edad Media, XIV-XV (1999) (Homenaje a la 
profesora Carmen Orcástegui Gros, vol. II), pp. 1015-1025.

Martinez Sopena, Pascual: «Reforma de los claustros y sociedad en la España de la Baja 
Edad Media», en Herbers, Klaus, y Jaspert, Nikolas (eds.): «Das kommt mir spanisch 
vor» -Eigenes und Fremdes in den deutsch-spanischen Beziehungen des späten Mittelalters. 
Münster, Lit, 2004, pp. 531-564.

Matellanes Merchán, José Vicente: «La hospitalidad en la Orden de Santiago: un proyecto 
ideológico o económico (1170-1350)», Studia Historica. Historia Medieval, 11 (1993), pp. 125-
140. url: https://revistas.usal.es/index.php/Studia_H_Historia_Medieval/article/view/4413.

Mitre Fernández, Emilio: La extensión del régimen de corregidores en el reinado de Enrique 
III de Castilla. Valladolid, Universidad de Valladolid, 1969.

Mitre Fernández, Emilio: «Mecanismos institucionales y poder real en la Castilla de 
Enrique III», En la España Medieval, 1 (1980), pp. 317-328. url: https://revistas.ucm.es/
index.php/ELEM/article/view/ELEM8080110317A.

Muñoz Gómez, Víctor: El poder señorial de Fernando ‘el de Antequera’ y los de su casa. Señorío, 
redes clientelares y sociedad feudal en Castilla durante la Baja Edad Media. Madrid, CSIC, 2018.

Nieto Soria, José Manuel: Iglesia y génesis del estado moderno en Castilla (1369-1480). Madrid, 
Editorial Complutense, 1993.

Nieto Soria, José Manuel (ed.): Orígenes de la monarquía hispánica: propaganda y legitimación 
(ca. 1400-1520). Madrid, Dykinson, 1999.

Nieto Soria, José Manuel, y Villarroel González, Óscar (coords.): Comunicación y 
conflicto en la cultura política peninsular. Siglos XIII al XV. Madrid, Sílex, 2018.

Pérez De La Canal, Miguel Ángel: «La justicia de la Corte de Castilla durante los siglos 
XIII al XV», Historia. Instituciones. Documentos, 2 (1975), pp. 383-481.  doi: http://dx.doi.
org/10.12795/HID.

Polanco Pérez, Arturo: La catedral de Palencia en el siglo XV (1402-1470). Poder y 
comportamientos sociales a finales de la Edad Media. Palencia, Diputación Provincial, 2008.

Porras Arboledas, Pedro Andrés: La Orden de Santiago en el siglo XV. Madrid, Dykinson, 
1997.

Puyol y Alonso, Julio: El abadengo de Sahagún. Contribución al estudio del feudalismo en 
España. Madrid, Real Academia de la Historia, 1915.

Puyol, Julio (ed.): Las Crónicas Anónimas de Sahagún. Nueva edición conforme a un ms. del 
siglo XVI. Madrid, Fortanet, 1920.

Quintana Orive, Elena: «Acerca de la recepción del Derecho Romano en las Partidas 
de Alfonso X el Sabio en materia de responsabilidades de los oficiales públicos en la 
Baja Edad Media. Precedentes romanos del juicio de residencia», Revue Internationale 
des droits de l’Antiquité, LIX (2012), pp. 355-373. url: http://local.droit.ulg.ac.be/sa/rida/
file/2012/20.Quintana.pdf.

Reglero de la Fuente, Carlos Manuel: «Imágenes, espacios, gestos y palabras en un 
conflicto: el señorío de Sahagún (siglos XIII-XV)», Studia Historica, Historia medieval, 
36/1 (2018), pp. 85-106. doi: http://dx.doi.org/10.14201/shhme201836185106.

Reglero de la Fuente, Carlos Manuel: «Luchas de poderes, espacios de conflicto: el 
monasterio y la villa de Sahagún en el siglo XIII», en Reglero de la Fuente, Carlos 

https://revistas.usal.es/index.php/Studia_H_Historia_Medieval/article/view/4413
https://revistas.ucm.es/index.php/ELEM/article/view/ELEM8080110317A
https://revistas.ucm.es/index.php/ELEM/article/view/ELEM8080110317A
http://dx.doi.org/10.12795/HID
http://dx.doi.org/10.12795/HID
http://local.droit.ulg.ac.be/sa/rida/file/2012/20.Quintana.pdf
http://local.droit.ulg.ac.be/sa/rida/file/2012/20.Quintana.pdf
http://dx.doi.org/10.14201/shhme201836185106


880

Carlos Manuel Reglero de la Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 845–880  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Manuel (coord.): Poderes, espacios y escrituras: Los reinos de Castilla y León (siglos XI-XV). 
Madrid, Sílex, 2018, pp. 55-85.

Reglero de la Fuente, Carlos Manuel: «Juan Estébanez de Castellanos, canciller de 
Alfonso XI: entre Sahagún y Burgos», en Val Valdivieso, M.ª Isabel del, Martín Cea, 
Juan Carlos, y Carvajal De La Vega, David (eds.): Expresiones del poder en la Edad 
Media. Homenaje al profesor Juan Antonio Bonachía Hernando. Valladolid, Universidad 
de Valladolid, 2019, pp. 53-62.

Reglero de la Fuente, Carlos Manuel: «El concejo y la justicia criminal en Sahagún (1392-
1401)», en Homenaje al profesor Gonzalo Martínez Díez, (en prensa).

Reglero de la Fuente, Carlos Manuel: «El gobierno de la villa de Sahagún: de los merinos 
al corregidor (siglos XIII-XIV)», en Homenaje al profesor David Torres (en prensa).

Rodríguez-Picavea Matilla, Enrique: «Linaje y poder en la Castilla Trastámara. El 
ejemplo de la Orden de Calatrava», Anuario de Estudios Medievales, 35/1 (2005), 91-130. 
doi: https://doi.org/10.3989/aem.2005.v35.i1.136.

Rodríguez-Picavea Matilla, Enrique: «Prosopografía de la Orden de Calatrava en Castilla: 
La primera mitad del siglo XV», Meridies, VII (2005), pp. 201-244. url: http://www.uco.
es/servicios/ucopress/ojs/index.php/meridies/article/view/11771/10765.

Rodríguez-Picavea Matilla, Enrique: «Caballería y nobleza en la Orden de Calatrava: 
Castilla, 1350-1450», Anuario de Estudios Medievales, 37/2 (2007), pp. 711-739. doi: https://
doi.org/10.3989/aem.2007.v37.i2.51.

Rodríguez-Picavea, Enrique: «The Military Orders and Hospitaller Activity on the Iberian 
Peninsula during the Middle Ages», Mediterranean Studies, 18 (2009), pp. 24-43.

Suárez Fernández, Luis: Castilla, el Cisma y la crisis conciliar (1378-1440). Madrid, CSIC, 1960.
Torres Fontes, Juan: «Las Cortes castellanas en la menor edad de Juan II», Anales de la 

Universidad de Murcia, 20 (1961-1962), pp. 49-71.
Torres, fray Mancio de: Libro primero de la Historia de San Benito el Real de Valladolid. 

Biblioteca Histórica de la Universidad de Valladolid, Manuscrito 195.
Torres Sanz, David: La administración central castellana en la Baja Edad Media. Valladolid, 

Universidad de Valladolid, 1982.
Vaca Lorenzo, Ángel: «La peste negra en Castilla. Aportación al estudio de algunas de sus 

consecuencias económicas y sociales», Studia Historica. Historia Medieval, 2 (1984), pp. 88-
107. url: https://revistas.usal.es/index.php/Studia_H_Historia_Medieval/article/view/4289.

Villarroel González, Óscar: Las relaciones monarquía-iglesia en época de Juan II de Castilla 
(1406-1454), (Tesis doctoral inédita), Universidad Complutense de Madrid, 2006, url: 
https://eprints.ucm.es/7444/.

Yepes, Antonio: Coronica general de la Orden de San Benito: Tomo III. Irache, Nicolás de 
Asiayn, 1610.

Zaragoza Pascual, Ernesto: Los generales de la congregación de San Benito de Valladolid, I, 
Los priores (1390-1499). Silos, Monasterio de Santo Domingo de Silos, 1973.

https://doi.org/10.3989/aem.2005.v35.i1.136
http://www.uco.es/servicios/ucopress/ojs/index.php/meridies/article/view/11771/10765
http://www.uco.es/servicios/ucopress/ojs/index.php/meridies/article/view/11771/10765
https://doi.org/10.3989/aem.2007.v37.i2.51
https://doi.org/10.3989/aem.2007.v37.i2.51
https://revistas.usal.es/index.php/Studia_H_Historia_Medieval/article/view/4289
https://eprints.ucm.es/7444/


881ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EUSEBIUS AND ALCUIN ON 
CONSTANTINE AND CHARLEMAGNE 
AS WISE RULERS: SAPIENTIAL 
RULERSHIP IN LATE ANTIQUITY 
AND THE EARLY MIDDLE AGES

CONSTANTINO Y CARLOMAGNO COMO 
GOBERNANTES SABIOS EN LA OBRA DE 
EUSEBIO DE CESAREA Y ALCUINO DE 
YORK: LA REALEZA SAPIENCIAL EN LA 
ANTIGÜEDAD TARDÍA Y LA ALTA EDAD MEDIA

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña1

Recepción: 2020/11/15 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/12/20 · 
Aceptación: 2021/01/02

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30050

Abstract
Time and again Eusebius of Caesarea and Alcuin of York chose to present in their 
writings their imperial masters, Constantine the Great and Charlemagne, as wise 
rulers, dressing them with Platonic and Solomonic robes. It is our assumption that 
to understand this sapiential discourse on kingship we should trace its roots to the 
Christian reception of the Greco-Roman and Biblical Wisdom tradition. Both the 
first Christian Emperor and the first ever Theologian-Prince, Constantine the Great 
had been vilified as a ruthless tyrant and an ill-educated ruler by authors ancient and 
modern. However, there is every indication that he was the prince with the highest 
cultural training since the Second century AD and a devoted patron of the arts. He 
was able not only to actively participate in fluent Greek in the heated debates at the 
Council of Nicaea but also to write theological tracts espousing a profound political 
theology which incorporated ideas and expressions from a great array of sources, 
both Christian and Pagan. In this regard, Eusebius presents us with a portrait of the 
first Christian Emperor that is appropriately Solomonic. In Eusebius’ Constantinian 

1.   Universidad CEU San Pablo. C.e.: arodriguez@ceu.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30050


882

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

narrative, the Emperor plays a sapiential role as a charismatic ‘Preacher-Emperor’ 
and a crowned theologian. In this regard, it seems that Christian theology was 
so important for Constantine only because religious wisdom had a clear political 
dimension, being as such a princely prerogative, and therefore integral part of the 
arcana Imperii. Five centuries later Alcuin of York presented Charlemagne as a 
Preacher-king (Rex praedicator) in Constantinian robes. If we compare the sapiential 
theme of rulership in the Constantinian and Carolingian texts, there is remarkable 
resemblance that points to a basic ideological continuity. 

Keywords
Sapiential rulership; Wisdom Theology; Christian Roman Empire; Constantine the 
Great; Carolingian Empire; Charlemagne; Eusebius of Caesarea; Alcuin of York.

Resumen
Una y otra vez Eusebio de Cesarea y Alcuino de York eligieron presentar en sus 
escritos a sus soberanos, los emperadores Constantino el Grande y Carlomagno, como 
gobernantes sabios, vistiéndoles con ropajes platónicos y salomónicos. Entendemos 
que para entender este discurso sapiencial sobre la realeza debemos rastrear sus 
raíces hasta la recepción cristiana de la tradición sapiencial grecorromana y bíblica.
A un tiempo el primer Emperador cristiano y el primer ‘Príncipe Teólogo’, Constantino 
el Grande ha sido vilipendiado como un tirano despiadado y un gobernante iletrado 
por autores antiguos y modernos. Sin embargo, todos los indicios apuntan a que 
fue el príncipe con la más alta formación cultural desde el siglo II d.C. y un devoto 
mecenas de las artes. Fue capaz no sólo de participar activamente en un griego fluido 
en los acalorados debates del Concilio de Nicea, sino también de escribir complejos 
tratados teológicos que defendieron una profunda teología política que incorporó 
ideas y expresiones de una gran variedad de fuentes, tanto cristianas como paganas. 
En este sentido, Eusebio nos presenta un retrato del primer emperador cristiano 
que es apropiadamente salomónico. En la narrativa constantiniana de Eusebio, 
el Emperador desempeña un papel sapiencial como carismático ‘Emperador-
Predicador’, además de teólogo coronado. En este sentido, parece que la teología 
cristiana era importante para Constantino en la medida en que la sabiduría religiosa 
tenía una clara dimensión política, siendo así una prerrogativa principesca, y por lo 
tanto parte integral de los arcana Imperii. Cinco siglos más tarde, Alcuino de York 
representó en un estilo constantiniano a Carlomagno como un Rey-Predicador 
(Rex praedicator). Si comparamos la imagen   sapiencial de la realeza en los textos 
constantinianos y carolingios, salta a la vista un notable parecido que apunta a una 
continuidad ideológica básica.

Palabras clave
Realeza sapiencial; Teología de la Sabiduría; Imperio Romano Cristiano; Constantino 
el Grande; Imperio Carolingio; Carlomagno; Eusebio de Cesarea; Alcuino de York. 



883ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

INTRODUCTION: RELIGION AND GREEK 
WISDOM IN THE EARLY CHRISTIAN FATHERS

Time and again Eusebius of Caesarea and Alcuin of York chose to present in 
their writings their imperial masters, Constantine the Great and Charlemagne, as 
wise rulers, dressing them with Platonic and Solomonic robes. It is our assumption 
that to understand this sapiential discourse on kingship we should trace its roots 
to the Christian reception of the Greco-Roman and Biblical Wisdom tradition.

There is a growing tendency in recent decades to situate earliest Christianity 
in the Greco-Roman cultural and spiritual context. This scholarly tendency has 
challenged previous assumptions related to a certain mythic model of the formation 
of Christianity that posits «pure» Hebraic origins. Sensitivity to the rhetorical 
strategies of both the epistolary corpus and the Gospels suggests a «higher» 
literary and philosophical style than previously admitted and, therefore, invites 
us to a deeper reflection on the true sapiential dimension of early Christianity2.

Early Christian portraits of Jesus, the apostles, and other biblical figures often 
depict these subjects wearing the garment customarily worn by Greek philosophers. 
From sarcophagi and arcosolia to apses and icons, the garment, known as the 
tribon in Greek and the pallium in Latin, dresses Christian sages and saints. This 
Greek robe had been characteristic of the portraiture of philosophers, poets, and 
orators since the Hellenistic Age3. 

In this regard, Arthur Urbano has argued that «the mantle became a locus 
of competition within the philosophical contexts of late antiquity. It served as 
a public, visual communication of intellectual expertise and moral authority. 
By maintaining or assuming a style of dress associated with philosophers, some 
Christian teachers enacted a visual engagement and challenge to contemporary 
philosophical culture»4.

Celsus’s notorious intellectual effort to demolish Christianity in his On the True 
Doctrine (c. 170) shows how threatening it had become in the eyes of the pagan 
cultural elite. Probably, the astonishing proportions of second century Christian 
apologetic literary activity had much to with it5. Indeed, the Christianity of the 
late second century «was characterized by increasing intellectual sophistication, 
self-conscious separation from its Jewish parent, and a growing sense of mission. 
Perhaps most threatening of all to their pagan respondents, Christian thinkers 

2.   Meeks Wayne A., The First Urban Christians: The Social World of the Apostle Paul, New Haven, Yale University 
Press, 1983, p. 5; Aitken Ellen B., «An Early Christian Homerizon? Decoy, Direction, and Doxology», The Homerizon. 
Conceptual Interrogations in Homeric Studies, Armstrong, R. and Dué, C., eds., Classics@, 3 (2006), p. 3.  

3.   Urbano Arthur P., «Dressing a Christian: The Philosopher’s Mantle as Signifier of Pedagogical and Moral 
Authority», Studia Patristica, 62/10 (2013), pp. 213-214. On this, see also Marrou Henri Irenée, Mousikos Aner. Étude sur 
les scènes de la vie intellectuelle figurant sur les monuments funéraires romains, Grenoble, Didier & Richard, 1938.

4.   Urbano, A. P., art. cit., p. 2. 
5.    Barnard, Leslie W., Athenagoras: A Study in Second Century Christian Apologetic, Paris, Beauchesne, 1972, pp. 11-12.



884

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

were beginning to assert ownership of the cultural and intellectual property of 
their pagan opponents»6.

As is well known, there were two different sets of early Christian attitudes 
towards Greek paideia. The first one was marked by hostility and distrust and was 
best embodied by Tertullian (c. 160-220). The African rhetorician defined in his De 
praescriptione haereticorum the relationship between Greek learning and Christian 
revelation as being essentially one of radical conflict. For Tertullian, Paul had learned 
in Athens to recognize in Greek philosophy, «this poor human knowledge which 
pretends to search for truth», and which is basically responsible for the existence 
of heresies: Quid ergo Athenis et Hierosolymis? – «For what do Athens and Jerusalem 
have in common? Or the Academy and the Church? Or heretics and Christians? 
Our doctrine comes from the portico of Solomon, who himself had taught that it 
is in the simplicity of the heart that one must search for God. Too bad for those 
who have promoted a Stoic, a Platonic, or a dialectical Christianity! We do not need 
curiosity after Jesus Christ, or research after the Gospel»7.

In the East we find another Christian advocate of hostility to Hellenic paideia. 
Justin’s Syriac pupil Tatian (c. 120–180), who composed in Greek a vitriolic refutation 
of ‘the Greeks’, that is, of Hellenic philosophy and religion in which he ridicules 
Greek philosophy and pagan deities8.

Tatian’s Against the Greeks also demonstrates the hostility with which Greek culture 
was viewed by some early Christians9. In this work he displays a full repertoire of 
philosophical and cultural references on hand – at the same time as he subverts the 
contemporary cultural valuation of Greekness and praises ‘barbarian’ identity. In fact, 
he calls himself «a philosopher among the barbarians» (Oratio ad Graecos, 42.1)10.

The second view, which we may label ‘sapiential’, was presented by early Fathers 
such as Clement of Alexandria and Origen. The most learned of the early Fathers, 
Clement was certainly not a Gnostic. For him knowledge was not above faith or 
charity. For instance, in his Stromateis, Clement contrasted the Christian sage’s 
true knowledge of God with the erroneous views of the Hellenistic pagans: «the 
Christian sage (Gnostic) alone is holy and pious, and worships the true God in a 
manner worthy of Him» (7.1.2). Therefore, the first step of faith (pistis), according 
to Clement, is knowledge (gnosis), that is, knowledge of God11.

6.   Hargis, Jeffrey W., Against the Christians: The Rise of Early Anti-Christian Polemic, New York, Peter Lang, 1999, p. 15. 
7.   Tertullian, De praescriptione haereticorum, 7; Stroumsa Guy G., «Athens or Jerusalem? From Eschatological 

Hopes to Cultural Memory», Myths, Martyrs and Modernity. Studies in the history of religions in honour of Jan N. Bremmer, 
Dikstra J. H. F. et alii (eds.), Leiden, Brill, 2010, pp. 502-03.

8.   Nasrallah Laura, «Mapping the World: Justin, Tatian, Lucian, and the Second Sophistic», Harvard Theological 
Review, 98/3 (2005), p. 297. 

9.   Cameron Averil, «Introduction», Doctrine and Debate in the East Christian World, 300-1500, A. Cameron and 
R. Hoyland (eds.), Farnham, Ashgate, 2011, p. XIII.

10.   Nasrallah L., art. cit., p. 299.
11.   Thompson James W., «The Appropriate, the Necessary, and the Impossible: Faith and Reason in Hebrews», 

The Early Church in Its Context. Essays in Honour of Everett Ferguson, A. J. Malherbe et alii (eds.), Leiden, Brill, 1998, p. 315.



885ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

But Clement, familiar with Homer, Euripides, Plato, Aristotle, and Musonius 
Rufus12, also claimed in the Stromateis (7.2) that philosophy was delivered to the 
Greeks through inferior angels (mentioned in the sixth chapter of the book of 
Genesis), echoing the claim in Heb. 2:1 that the Torah was delivered by angels to 
the Jews13. He also postulated that Greek philosophy had in fact plagiarized the Old 
Testament14. This almost certainly confirms the high status that the Graeca veritas 
was given by the Fathers, pairing it with the Hebraica veritas. Plato and Moses, Greek 
philosophy (although there was no such thing as the Greek philosophy) and the 
Septuagint Bible, were thus presented as the two sources of Christianity.

In this regard, «however critical writers such as Eusebius, Clement, or Origen 
were of Homer, they nonetheless employed him as part of their notion of praeparatio 
evangelica whereby Homer becomes a prophetic figure and the poems a set of 
prophetic texts»15.

Inquiry into the exegetical practices of Clement of Alexandria and Origen 
indicates the extent to which they share methods of reading with interpreters of 
Homer. In this regard, Robert Lamberton’s work on the attitudes toward Homer 
on the part of the Alexandrian Fathers has demonstrated their affinity to Middle 
Platonic readers of Homer, both Jewish and Pagan, like Philo or Numenius16.

Certainly, this Christian sapiential path of cultural syncretism had been also 
followed by both the Pagan Greek philosopher Numenius (c. 100 AD) and by 
the Jewish philosopher Philo of Alexandria. Numenius had famously stated that 
«What else is Plato, than an Atticising Moses?»17.

This saying was going to be echoed by the Early Fathers, particularly by Justin 
of Neapolis. Justin, a philosopher converted to Christianity around 130, introduced 
in the Church the concept of «spermatic Word» (spermatikos logos), taking it from 
the Stoic and Platonic tradition. The «spermatic Word» particularly referred to 
«a seed of reason» operative before Christian revelation in the Greek poets and 
philosophers, but more generally to the presence of wisdom and justice in all 
human generations and civilizations18.

In fact, Christianity and Platonism found common ground in their insistence on 
the transcendence of God and the immortal soul19, even being mutually exclusive 

12.   Chadwick, Henry, The Church in Ancient Society: From Galilee to Gregory the Great, Oxford, Oxford University 
Press, 2001, p. 126.

13.   Thompson, J. W., art. cit., p. 316.
14.   Chadwick, H., The Church in Ancient Society…, p. 127.
15.   Aitken, E. B., art. cit., p. 9; see Droge Arthur J., Homer or Moses: Early Christian Interpretations of the History 

of Culture, Tubingen, J. C. B. Mohr, 1989.
16.   Lamberton Robert, Homer the Theologian. Neoplatonist Allegorical Reading and the Growth of the Epic Tradition, 

Berkeley, University of California Press, 1986, pp. 44-83; Aitken, E. B., art. cit., p. 9.
17.   Geréby, Gyorgy, «Alien Wisdom? Arnaldo Momigliano on the Hellenistic Perception of Barbarian Culture», 

Annual of Medieval Studies at CEU, 14, 2008, p. 178.
18.   Hurtado, Larry W., Lord Jesus Christ. Devotion to Jesus in Earliest Christianity, Grand Rapids, Eerdmans, 2003, p. 644.
19.   De Vogel, C. J., «Platonism and Christianity: A Mere Antagonism or a Profound Common Ground?», Vigiliae 

Christianae, 39 (1985), p. 19.



886

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

and rival confessions20. Yet not only Platonism influenced Early Christian authors, 
but also Aristotelian and Stoic philosophers. Significantly, Eusebius of Caesarea 
argued in his Ecclesiastical History (5, 28, 14) that some Christian Peripatetic sages 
who were active in Rome at the end of the second century admired both Aristotle 
and his successor in the Lyceum, Theophrastus, using their writings and also the 
Aristotelian logic for their own theological works on the Holy Scripture. They may 
have been influenced in this regard by the physician and philosopher Galen, for 
whom, according to Eusebius (5, 28, 14), these Christians had the utmost respect21.

All in all, therefore, enough has been said to prove that all these Christian sages, 
be they heretical or orthodox, did have something in common: the reception 
of Greek philosophy. These Christian philosophers taught their interpretation 
of Christian doctrine to their disciples, wrote polemical tracts attacking rival 
«schools», purified their sacred scriptures of interpolations (so establishing a 
kanon) and claimed that their Christian opponents relied on forged or doubtful 
writings (pseudepigraphoi). In fact, part of Greek philosophy’s quest for accuracy 
in all things was the unprecedented idea that every writing should be identified 
not just by a title but also by a name of its actual author – not some imaginary 
author. As David Dungan has argued, «these activities were exactly what their 
fellow philosophers among the Greeks and Romans were doing at the same time»22.

CULTURE, CHRISTIANITY AND EMPIRE C. 300 AD

In the Third Century AD the prince’s wisdom, after the short-lived splendour of 
the century of the Antonines, would remain in a secondary position in the Roman 
official ideology. This was logical to a certain extent, since during the Military Anarchy 
(A.D. 235-284) the imperial throne was mostly occupied by virtually illiterate soldiers.

Accordingly, imperial ideology and rhetoric did not stress culture or wisdom in 
its narrative and princely images of power. Remarkable but isolated exceptions to 
this rule were emperors like Gallienus (imp. 253-268) or in later times Maximinus 
Daia (imp. 305-313). Gallienus is portrayed in Porphiry’s Vita Plotini as an enlightened 
prince who tried to incarnate the Philosopher-ruler archetype in the Platonic fashion. 
In this regard, he is said to have actively supported Plotinus’ ambitious project to 
build in Campania a ‘city of philosophers’ called Platonopolis. This city was supposed 
to be ‘a kind of Pagan monastic community’ governed in accordance with Plato’s 
Republic sapiential utopia, but opposition in the imperial court blocked the project23.

20.   See Meijering, E. P., «Wie Platonisierten Christen», Vigiliae Christianae, 28 (1974), pp. 15-28.
21.   Fitzgerald, John T., «Eusebius and the Little Labyrinth», The Early Church in Its Context..., p. 122; Frend, W. 

H. C., The Rise of Christianity, Philadelphia, Fortress Press, 1984, p. 340. 
22.   Dungan, David L., Constantine’s Bible. Politics and the Making of the New Testament, Minneapolis, Fortress 

Press, 2007, p. 34.
23.   O’Meara, Dominic J., Platonopolis. Platonic Political Philosophy in Late Antiquity, Oxford, Oxford University 



887ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

On the other hand, Maximinus Daia, of whose education very little is known, 
was characterized by the Epitome Caesaribus as a ‘protector of the wise’ as well as 
someone ‘devoted to the study of humanities’, however being ‘in birth, indeed, 
and in station a shepherd’: ortu quidem atque instituto pastorali, verum sapientissimi 
cuiusque ac litteratorum cultor24.

Be that as it may, these were just isolated examples25. In contrast to this, the few 
Roman generals of this turbulent period who cultivated themselves only sought to 
acquire some degree of humanitas, a culture without specific political connotations, 
whose function was to avoid being humiliated with the appellative semiagrestes26. 
After the imperial purple was accessed in 235 by the army of the semi-barbaric official 
Maximinus I (son of a Goth settled in Thrace), soldier-emperors with limited cultural 
education succeeded each other in the throne, such as Claudius II (imp. 268-270), 
Aurelian (imp. 270-275), Claudius Tacitus (imp. 275-276), Probus (imp. 276-282) and 
Carus (imp. 282-283).

These usurpers raised to the throne through murder or coups d’état wanted 
over all to legitimize their power and reinforce the imperial dignity. To that end the 
process by which the living emperor became deified started. Thus, the emperor was 
no longer merely divine (divus) and equal to the gods (isotheos), but instead became 
himself a god (deus et dominus), demanding adoratio (προσκύνησις) of his subjects 
after the custom of the oriental despots27.

This divine condition of the emperors must be linked to the palpable decadence 
of the political propaganda and to the genre of the mirrors of princes in late Third 
century Rome. All ended up being symbolic and iconographic propaganda, leaving no 
room to elaborate legitimizing discourses. After all, an emperor-god was not required 
to exercise princely virtues to legitimize his power, as he was beyond good and evil.

This political and ideological predominance of the military in the Lower Empire 
would also imply the access of illiterate Germans to the ruling strata of Rome, the 
clarissimi, which would bring along unexpected consequences. One may bring up 
here the interesting hypothesis put forward by Ramsay MacMullen, who added 
one more factor to those traditionally listed as causes for the fall of the Western 
Roman Empire: the serious decline in literary instruction and arithmetical 
formation among the members of the imperial administration in the one hundred 

Press, 2003, pp. 15-16; Sabo, Theodore E., Christians, Gnostics and Platonists: An overview of the ethos of Late Antiquity, 
North-West University, Diss., 2010, p. 17; Porphyry of Tyre, Vita Plotini (Plotinus), ed. A. H. Armstrong, Loeb Classical 
Library, vol. 440, Cambridge, Mass., 1968, ch. 12.

24.   Aurelius Victor, Epitome de Caesaribus, 41, 18; ed. Th. M. Banchich, Buffalo, NY., 2018, p. 165; Bleckmann, 
Bruno, «Ein Kaiser als Prediger: Zur Datierung der konstantinischen Rede an die Versammlung der Heiligen», Hermes, 
125 (1997), p. 184, n. 9. 

25.   For a discussion of wisdom as a princely virtue in Latin Imperial panegyrics, see Mause, Michael, Die Darstellung 
des Kaisers in der lateinischen Panegyrik, Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 1994, pp. 85-99.

26.   Marrou, Henri-Irénée, Décadence romaine ou antiquité tardive? (IIIe-VIe siècles), Paris, Seuil, 1977, pp. 68-69.
27.   Turcan, Robert, «Culto imperial y sacralización del poder en el Imperio Romano», Tratado de Antropología 

de lo Sagrado, J. Ries (ed.), vol. 3, Madrid, Trotta, 1997, p. 327.



888

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

years spanning between the beginning of the catastrophic military anarchy in 
235 (murdering of emperor Alexander Severus) and the death of Constantine the 
Great (year 337), causing a never-ending series of problems for the efficiency of 
the ever more gigantic later Roman state apparatus28.

This hypothesis may be perfectly combined with that of the Russian historian 
Rostovtzeff, who attributed the fall of the Roman Empire to the urban elites’ decline 
in culture and the general failure of the Late Roman world to completely civilize 
the urban masses. These shortcomings combined with a significant increase in 
the number of barbarian peasant-soldiers and the political ascendancy of ‘barrack 
emperors’ since the times of the Military Anarchy29. 

Further, Géza Alföldy has called attention to the social and political consequences 
derived from the gradual disappearance since the Third century of a cultivated 
ruling stratum like the senatorial and equestrian ordines were during the Principate. 
This stratum, the ultimate source for imperial civil servants, would hand over its 
political role to barbarian magistri militum in the fifth century30.

However, it is not less true that despite all its enduring structural weaknesses, 
in Christian Rome there was still a self-confident Imperial bureaucracy based 
on the common belief that education and excellence (παιδεία and ἀριστεία) 
went together. Indeed, John Matthews has argued that the Christian Empire of 
the Fourth century «was unmatched in Graeco-Roman history in its scale and 
complexity of organization»31, and Peter Brown has pointed out that «far from 
being a melancholic epilogue to the classical Roman Empire, a fleeting and crudely 
conceived attempt to shore up a doomed society, the first half of the Fourth century 
witnessed a long-prepared climax of the Roman State»32.

Regarding this, there has been also an historiographical controversy over the 
role played by the Church in this general context of barbarization and decay of 
civilization. First of all, it has to be said that after the Edict of Milan (313) what 
had been the persecuted Church of Martyrs underwent a period of even deeper 
Roman enculturation33 during which it shed part of its original otherworldly values 
in favour of the social and political values of imperial Rome34.

28.   MacMullen, Ramsay, The Roman Government’s Response to Crisis (A. D. 235‐337), New Haven, Yale University 
Press, 1976, pp. 48‐70.

29.   See Rostovtzeff, Mikhail Ivanovich, «The Decay of the Ancient World and its Economic Explanations», 
Economic History Review, 2 (1930), pp. 197-214.

30.   Alföldy, Géza, Römische Sozialgeschichte, Wiesbaden, Franz Steiner, 1975, pp. 264-265.
31.   Matthews, John, The Roman Empire of Ammianus, London, Duckworth, 1989, p. 256. Although there is little 

evidence concerning the mode of operation of the three scrinia of the Imperial ‘chancery’ under the supervision of 
the Quaestor Sacrii Palatii, the very existence of so many Imperial edicts or rescripts dated in the Fourth century is 
testimony to its productivity and importance (Barnwell, P. S., Emperors, Prefects and Kings. The Roman West, 395-565, 
Chapel Hill, University of North Carolina Press, 1992, p. 25).

32.   Brown, Peter, Power and Persuasion in Late Antiquity. Towards a Christian Empire, Madison, University of 
Wisconsin Press, 1992, p. 17.

33.   Alföldi, Andreas, The Conversion of Constantine and Pagan Rome, Oxford, Clarendon Press, 1948, p. 26.
34.   Dungan, D. L., op. cit., p. 95.



889ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

This Roman enculturation of the Christian Church was many folded. Since Pa-
gan elites of the fourth century still believed that paideia was «a gift of heaven to 
the fortunate few» who belonged to the social elites35, and therefore that the wise 
should rule the ignorant, the incorporation of the Episcopal hierarchy into the 
imperial establishment was also related to this Christian appropriation of Classical 
cultural tradition36.

As a matter of fact, along the Fourth century the Church would attract the 
most creative minds of the Roman world. Many Christian bishops were not only 
natural-born leaders, who «combined Christian theology with pagan philosophy, 
worldly political abilities with a secure faith in immortal values», in the words of 
Arnaldo Momigliano37.

The prevalence in the Church of the Fathers of sapiential ideals associated with 
classical paideía «explains a further feature of the political imagination of the age – 
the repeated references to a persuasive role exercised by the philosopher. In reality 
philosophers tended to be peripheral figures on the political scenes in Late Antiquity; 
some, indeed, were fierce recluses, proud of their ability to avoid all contact with 
public life. Yet the late antique philosopher had been empowered by long tradition 
to act as the disinterested adviser, even as the critic, of the powerful»38.

On the other hand, not a few Christian bishops and holy men chose to involve 
themselves actively in courtly politics as part of their moral duty to Church and 
Empire. In Lactantius († 326), Ausonius († 395), Eutropius († c. 378) and Aurelius 
Prudentius († 405) we surely find the best examples of Christian lay teachers and 
intellectuals playing a prominent role in the Imperial court in the fourth century. 
Their courtly role is also closely related to the first formulations of what we may 
call ‘Christian Political Theology’ as these men writings and speeches were the 
foundation stone of a new Imperial ideology based on both biblical themes and 
classical tradition39. 

Indeed, the power of persuasion was a key element in the nascent Christian Roman 
Empire as Peter Brown has pointed out: «far from being rendered unnecessary by 
the autocratic structure of late Roman government, rhetoric positively throve in 
its many interstices. For rhetoric (...) presented educated contemporaries with 
the potent image of a political world held together, not by force, collusion, and 
favouritism, but by logoi, by the sure-working, ancient magic of Greek words. 
Emperors and governors gave way, not because they were frequently unsure of 

35.   Ammianus Marcellinus, Res Gestae, XXIX, 2, 18, ed. J. C. Rolfe, Loeb Classical Library, 331, Cambridge, Mass., 
Harvard University Press, 1939; P. Brown, op. cit., p. 34.

36.   Dungan, D. L., op. cit., p. 103.
37.   Momigliano, Arnaldo, Preface to the The Conflict between Paganism and Christianity in the Fourth Century, 

ed. A. Momigliano, Oxford, Clarendon Press, 1963, p. 9.
38.   Brown, P., art. cit., p. 4. 
39.   See Drake, Harold A., «Speaking of Power: Christian Redefinition of the Imperial Role in the Fourth Century», 

Contested Monarchy. Integrating the Roman Empire in the Fourth Century AD, J. Wieland (ed.), Oxford, Oxford University 
Press, 2015, pp. 291-308. 



890

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

themselves, ill-informed, or easily corrupted; rather, they had been moved by the 
sheer grace and wisdom of carefully composed speeches (...) They did so because 
their own high culture enabled them to see, in the local notables, men of paideía, 
their natural friends and soul mates»40.

CONSTANTINE THE GREAT IN CONTEXT: 
CULTURE AND IDEOLOGY

Lactantius (Lucius Caecilius Firmianus) was the first Christian apologete to be 
close to the imperial throne. Around 309, Constantine the Great, still a Pagan, 
would choose a Christian rhetor like Lactantius to make him his son Crispus’ 
tutor41. Constantine himself had probably attended Lactantius’ lectures in Nico-
media in his youth. More important, Lactantius’ Divinae Institutiones were also 
the original source from which Constantine absorbed his Christian Platonism, a 
key aspect of his later political theology42.

All in all, enough has been said to argue that Lactantius played a role which made 
him the first ideologue of Constantinian rulership. Here we find the first example 
of a historical trend which would become a trademark of sapiential kingship of 
Late Antiquity and the High Middle Ages: Christian rulers associating themselves 
to the most prominent intellectuals of their time as their disciples and/or patrons. 
Constantine the Great and Lactantius, the first Christian emperor and one of the 
earliest sages of the Latin Church, open the long list of ruler-intellectual couples 
like those formed by Theodoric the Great and Boethius, Sisebutus and Isidore 
of Seville, Charlemagne and Alcuin of York, Charles the Bald and John Scotus 
Eriugena and Otto III and Gerbert of Aurillac (pope Silvester II).

Besides, Lactantius was to be the one to introduce in the Constantinian 
Latinity the intellectual forms that Christian Neoplatonism had in Alexandria 
by cloaking them in a Roman attire. Acknowledged by posterity as ‘the Christian 
Cicero’ (Cicero christianus), Lactantius devoted himself to the task of building a 
Christian philosophy in Latin rooted in Platonism43.

40.   Brown, P., art. cit., p. 30. 
41.   Constantine may have attended in his youth the lectures of Lactantius while he was at the imperial court at 

Nicomedia. Lactantius, still a Pagan, was then under the patronage of Sossianus Hierocles, a member of Diocletian’s 
circle (DePalma Digeser, Elizabeth, «The Education of Constantine», Costantino il Grande. Alle radice di Europe, E. 
Dal Covolo and G. Sfameni (eds.), Rome, Libreria Editrice Vaticana, 2014, pp. 140-141; Barnes, Timothy D., Constantine 
and Eusebius, Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1981, pp. 47, and 73-74; see also his article «Lactantius and 
Constantine», The Journal of Roman Studies, 63 (1973), pp. 29-46). Once made imperial tutor, Lactantius became a 
permanent figure in the court, since he followed Crispus to Trier in 317, when Crispus was made Caesar. It seems likely 
that he was in Constantine’s circle of advisers until Crispus’ execution in 326 (see Stephenson, James, «The Life and 
Literary Activity of Lactantius», Studia Patristica, 1 (1957), pp. 661–677).

42.   DePalma Digeser, E., The Education of Constantine…, p. 145.
43.   DePalma Digeser, Elizabeth, Lactantius, Constantine and the Roman Res Publica, University of California at 

Santa Barbara, Dissertation, 1996, pp. 3-19.



891ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

His thinking was reflected in the seven books of his Divinae institutiones (circa 
304-314), which imitated Cicero’s De officiis and pursued to establish the bases of 
a mystical sapientialism with a distinctly Roman touch44. Although he devotes 
the entire third book of his work to a passionate denunciation of the pagans’ 
false wisdom (falsa sapientia), the last four books aim to establish the doctrinal 
foundations of the christiana sapientia, a wisdom supported by ‘divine tradition’ 
and not by ‘human invention’ like Pagan philosophy.

In Jacques Fontaine’s words, «Lactantius presented a version of Christianity 
which is true wisdom, true justice and true worship (...) a propaedeutic of faith 
through the practice of the humanities that attempted to harmonize Christianity 
and ancient wisdom, in a period in which Constantine evolved from a solar 
monotheism towards a version of Christianity in which the only God seemed to 
count much more than Christ»45

Furthermore, as stated before, it has been pointed out that several passages of a 
theological tract attributed by Eusebius to Constantine closely resemble Lactantius’ 
Divinae Institutiones in both thought and diction46. This fact undoubtedly betrays 
the Emperor’s intellectual indebtedness and highlights the role of Lactantius as 
an ideologue of the Constantinian regime47.

Both the first Christian Emperor and the first ever Theologian-Prince, 
Constantine was to be proclaimed by the Greek Church ‘the New Moses’, the 
‘thirteenth apostle of Christ’ (triskaidékatos apóstolos) and ubiquitously celebrated 
as the providential ruler that brought the Christians out of the catacombs. But he 
was also systematically vilified as a cruel tyrant by Pagan propaganda, particularly 
by the historian Zosimus in his biased Historia Nova48.

In the writings of the Pagan historians of Constantine we contemplate a military 
hero degenerating into a cruel and dissolute monarch in what amounts to an 
accomplished exercise in damnatio memoriae which later influenced historians 
like Edward Gibbon and Jakob Burckhardt.

Interestingly, within this denigratory line of the figure of Constantine the 
Great, Jakob Burckhardt quotes an anonymous pagan minor work which has 
not been edited, the Anonymus Bandurii. According to Burckhardt, in this anti-
Constantinian pamphlet the emperor was attacked with a derogatory epithet, 

44.   Fontaine, Jacques, La littérature latine chrétienne, Paris, PUF, 1970, pp. 44-45.
45.   Fontaine, J., op. cit., p. 70.
46.   Kurfess, Alfons, «Zu Kaiser Konstantins Rede an die Versammlung der Heiligen», Theologische Quartalschitft, 

130 (1950), p. 148; Bolhuis, Andries, «Die Rede Konstantins des Grossen
an die Versammlung der Heiligen und Lactantius Divinae Institutiones», Vigiliae Christianae, 10 (1956), pp. 25-32; 

Barnes, T. D. Constantine and Eusebius…, p. 74.
47.   See DeDecker, Daniel, «Le Discours à l’assemblée des saints attribué à Constantin et l’œuvre de Lactance», 

Lactance et son temps: recherches actuelles, J. Fontaine and M. Perrin (eds.), Paris, Beauchesne, 1978, pp. 75-90. It could 
also be the other way around, it may be that Lactantius was also influenced by Constantine; in this regard see Heim, 
François, «L’influence exercée par Constantin sur Lactance: sa théologie de la victoire», Lactance et son temps…, pp. 55-70.

48.   Cameron, Averil, The Later Roman Empire, London, Fontana, 1993, p. 20.



892

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

pupillus, loaded with clear negative intellectual connotations49. By it, the pagan 
faction meant that Constantine, as a pupil of the Church, was ruled by others and 
required tuitio of a master.

Further, another contemporary source, the Origo Constantini Imperatoris, 
accuses him of lack of literary instruction (litteris minus instructus: ‘slight training 
in letters’), but this allegation probably refers specifically to the poor education 
Constantine received before he went to the court of Diocletian in Nicomedia as 
a hostage circa 30350.

How far this image conformed to reality is another matter. In fact, the alleged 
illiteracy of Constantine was an unfounded and propagandistic accusation that, 
according to Timothy Barnes, is «disproved by abundant and variant evidence»51. 
Indeed, the first Christian Emperor not only «was an educated man by the standards 
of his time», but also «might have studied philosophy in his youth»52,

Constantine has been defined as «the prince with the highest cultural training 
since the Second century»53. He grew up in Diocletian’s court at Nicomedia, a 
cultivated atmosphere of palatine senior officials, «where philosophers, poets 
and other literary men were welcome». There he learned to speak Greek and 
acquired some knowledge of Greek philosophy54, and may have also attended the 
lectures on Latin rhetoric of Lactantius55. Therefore, he would have received a 
careful literary and rhetorical education in both Latin and Greek, the first of the 
soldier-emperors of his age who was that lucky56.

It was certainly an education that the future Emperor did not waste, especially 
as the former soldier was able not only to actively participate in fluent Greek in 
the heated debates at the Council of Nicaea but also to write theological tracts 
on notions on the complexity of the substantial unity of the Father and the Son. 
Further, although some authors doubt that Constantine was capable of handling 
the ideas and literary sources of such a complex work as the brief theological 
treatise attributed to him, known as the Oratio ad Sanctorum Coetum, everything 
points to actually being the Emperor’s57.

49.   Anonymus Bandurii, c. 61; Burckhardt, Jakob, Die Zeit Constantins des Grossen, Basel, 1853, reed. Munich, C. 
H. Beck, 2012, p. 385.

50.   DePalma Digeser, E., The Education of Constantine…, p. 139; Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, 
pp. 47 and 308, n. 31.

51.   Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, p. 47; Millar, Fergus, The Emperor in the Roman World, London, 
Gerald Duckworth, 1977, p. 205.

52.   Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, pp. 73-74.
53.   Fontán, Antonio, Letras y poder en Roma, Pamplona, EUNSA, 2001, p. 367.
54.   Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, p. 47; Odahl, Charles M., Constantine and the Christian Empire, 

London, Routledge, 2004, pp. 72 and 301.
55.   DePalma Digeser, E., The Education of Constantine..., pp. 140-141.
56.   Ramsay MacMullen has pointed out that «Constantine could express himself adequately if not elegantly 

in Greek (...) He had spent much of his early life in eastern courts, too, which were no doubt bilingual» (Voting About 
God in Early Church Councils, New Haven, Yale University Press, 2006, p. 28).

57.   Harold Drake states that the Oratio was typically Constantinian in its rhetoric and style («Suggestions of Date 
in Constantine’s Oration to the Saints», American Journal of Philology, 106 (1985), p. 349).



893ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

As Timothy Barnes has aptly pointed out, «such doubts arise from an assumption 
that Constantine was an ill-educated soldier, with little or no knowledge of literature 
or Greek philosophy. That assumption is vulnerable»58. This scholar has consist-
ently refuted the arguments of Richard Hanson who believes it to be a post-Julian 
fabrication59. As a matter of fact, several lines of reasoning suggest that «there is 
nothing in the Oratio which Constantine cannot have written or dictated himself»60.

Certainly, the Emperor incorporated ideas and expressions from a great 
array of sources, both Christian and Pagan. For instance, several passages betray 
direct intellectual indebtedness to Lactantius’ Divinae Institutiones61, and the 
Platonic philosophical content of the Oratio exhibits a marked similarity to the 
contemporary Calcidius’ commentary on Plato’s Timaeus and to Numenius of 
Apamea’s treatise On the Good62. Finally, the grasp of Latin literature of the author 
of the Oratio is also showed in an awareness of the works of Virgil and Cicero63.

Constantine’s cultural and artistic patronage should also be noticed. Like any 
other Emperor, he was not only head of the Roman State, he was also expected to 
be a devoted patron of the arts. As John Matthews has aptly put it, the generals 
who came to impinge upon the aristocratic society in Fourth Century Rome, 
«could do no better to prove themselves fit members of it than to patronize 
culture and its exponents»64.

As Peter Brown has pointed out, a late Roman ruler could still be praised for 
having been «a guardian of legal science and the laws, a fostering father of all 
humane studies, a friend alike of culture and justice»65. Indeed, it appears that it 
was not conventional sycophantic rhetoric. In Timothy Barnes appreciation, 
«Constantine took to the role with genuine interest»66.

When Athens came under his rule in 316 Constantine «added the patronage of 
Greek culture to his existing obligations»67. Praxagoras, a Pagan scholar, sought 
imperial favour with a history chronicling the rise to power of Constantine and 

58.   Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, p. 73. 
59.   Barnes, Timothy D., «The Emperor Constantine’s Good Friday Sermon», Journal of Theological Studies, 27 

(1976), pp. 416, and 421; see Hanson, Richard P. C., «The Oratio ad Sanctos attributed to the Emperor Constantine and 
the Oracle of Daphnae», Journal of Theological Studies, 24 (1973), pp. 505-511. Other authors have doubted Constantine’s 
authorship, arguing that the verbal echoes of Plato proved thorough rewriting by a Greek., thus disregarding the Oratio 
as a source for genuine Constantinian religious thought (Baynes, Norman H., Constantine the Great and the Christian 
Church, London, British Academy, 1931, p. 56).

60.   Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, p. 74.	
61.   Kurfess, A., Zu Kaiser Konstantins Rede…, p. 148; Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, p. 74.
62.   Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, p. 74; see Kurfess, Alfons, «Plato’s Timaeus in Kaiser Konstantins 

Rede an die heilige Versammlung», Jahresberichte des philologischen Vereins zu Berlin, 64, (1920), pp. 90-96. Calcidius 
dedicated his work to an Ossius who may have been the Ossius, Bishop of Corduba, a trusted adviser of Constantine.

63.   Watts, Edward J., City and School in Late Antique Athens and Alexandria, Berkeley, University of California 
Press, 2008, p. 6. 

64.   Matthews, John, Western Aristocracies and Imperial Court (AD 364-425), Oxford, Oxford University Press, 
1975, p. 85.

65.   Brown, P., Power and Persuasion…, p. 36: quoting Corpus Inscriptionum Latinarum, 6, 1722.
66.   Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, p. 47.
67.   Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, p. 72.



894

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

an unknown Greek author called Dionysius dedicated a work on music to the 
Emperor, saluting him as «a lover of the art, a finder and giver of all kinds of 
culture»68. Sopatros, a Neo-platonic philosopher from Syria who was a disciple 
of Iamblicus, stablished in Constantinople and came to belong to Constantine’s 
inner circle, becoming his intimate adviser despite his Pagan beliefs69.

The Fourth century was a critical time for the legacy of classical literature. 
Written on papyrus, it was gradually crumbling away and threatened to sink into 
oblivion unless systematically transferred to parchment. Constantine had begun 
that process by having many books, not only Christian but also Pagan, copied, and 
his son and successor Constantius undertook to continue the effort. Constantine 
also founded an imperial library in Constantinople sometime after 330. His agents 
searched throughout the Empire for Christian books. At Constantine death in 
337 his library was reported to contain about 7.000 books70. Certainly, without 
the patronage of Constantine our knowledge of the classical literature would 
certainly have been even smaller.

CONSTANTINIAN KINGSHIP AS SAPIENTIAL RULERSHIP

All in all, therefore, enough has been said to prove that Constantine the Great 
was not another one of the rude soldier-emperors so typical of Later Imperial 
Rome. Quite the opposite. To sum up, there is every reason to describe him as a 
bilingual bibliophile, intellectually curious, deeply interested in Platonic philosophy 
and Christian theology.

As Elizabeth DePalma remarks, «Constantine came to the throne espousing 
a political theology that was profoundly shaped by some of the most important 
trends of the late Third century: the wedding of solar theism to imperial rule, a 
willingness to live with religious diversity, and an engagement with Late Roman 
Platonism (…) Ironically, however, as these elements found expression in the 
policies of the first Christian Emperor, Constantine set the Roman Empire on 
a very new course»71.

At the very beginning of the new Constantinian regime, we find some 
interesting evidence of a sapiential discourse on kingship. Constantine took 
advantage of the Milan Agreement with Licinius of 313 as an occasion to build 
a narrative on his wisdom as princeps providentissimus. Thus, in this context of 
commemoration of the meeting of Licinius and Constantine a series of Solidi 

68.   Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, p. 72.
69.   Eunapius of Sardis, Vitae Sophistarum, VI, 2.1; ed. W. C. Wright, Loeb Classical Library, vol. 134, Cambridge, 

Mass., 1989, p. 380; Matthews, J., Western Aristocracies…, p. 104.  
70.   Harris, Michael H., History of Libraries in the Western World, Metuchen, NJ, The Scarecow Press, 1976, p. 72.
71.   DePalma Digeser, E., The Education of Constantine…, p. 139.



895ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

and bronze micro medallions were coined in Rome, Arles and Trier in which 
the wisdom and providence of the two emperors were celebrated. In them the 
portraits of Constantine and Licinius with the legend sapientia principis and 
their images with spear, shield and helmet flanked an altar in which sits an owl 
in a clear reference to Minerva, the Roman Goddess of Wisdom72.

Still, it can be safely said that the narrative and circumstances of Constantine’s 
conversion and accession to power, his Illyrian family origins, and his own 
personality as a soldier-emperor had much to do with the fact that the Roman-
Christian Dominate of the Fourth Century fitted more in the moulds of what 
has been labelled as ‘triumphal rulership’ (triumphaler Herrschaft) rather than 
in those of sapiential kingship73.

It must be noted in this regard that the chrismon that appeared in the heavens 
is described by Eusebius of Caesarea in the Vita Constantini as ‘a trophy of victory 
over death’ and a sign of victory over Maxentius (in hoc signo vinces)74, which was 
indeed a very meaningful choice of terms. As a matter of fact, all the ingredients 
for a Christianized survival of the Roman triumphal rulership rhetoric were to 
be found in the Eusebian text. 

Yet besides all this bombastic, Pagan-flavoured triumphal rhetoric, it has to be 
noticed that Eusebius of Caesarea also presented Constantine as a Christian saint 
in his Vita Constantini. Moreover, in the speech he wrote for the Emperor’s 30th 
anniversary, the so-called Tricennial Oration, Eusebius set out a new caesaropapist 
theory of Christian Universal Monarchy with the Caesar as Christ’s representative 
on earth and the Roman Empire mirroring the kingdom of heaven75.

Further on, in a daring analogy, Eusebius cast Constantine in both the Historia 
Ecclesiastica and the Vita Constantini in the role of a ‘new Moses’, raised up by 
God to bring the complete triumph of the Church, thus locating the Emperor 
within the context of Old Testament typology and imagery76. 

This Eusebian choice of Moses as the archetypical figure of the Christian ruler 
rather than King David, who was later preferred in medieval Political Theology, 
is highly significant77. Not only because the later did not have the founding and 

72.   Wienand, Johannes, Der Kaiser als Sieger. Metamorphosen triumphaler Herrschaft unter Constantin I, Berlin, 
Akademie Verlag, 2012, p. 403.

73.   Wienand, J., op. cit., p. 13; on Christian triumphal rulership in Late Antiquity, see McCormick, Michael, 
Eternal Victory: Triumphal Rulership in Late Antiquity, Byzantium and the Early Medieval West, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1986.

74.   Eusebius of Caesarea, Vita Constantini, I, 28-32, ed. A. Cameron and S. Hall, Life of Constantine, Oxford, 
Clarendon Press, 1999. 

75.   See Drake, Harold A., In Praise of Constantine: A Historical Study and New Translation of Eusebius’ Tricennial 
Oration, Berkeley, University of California Press, 1976.

76.   Cameron, Averil, Christianity and the Rhetoric of Empire. The Development of Christian Discourse, Berkeley, 
University of California Press, 1991, pp. 54-55.

77.   Dungan, D. L, op. cit., p. 187, n. 40; Cameron, Averil and Hall, Stuart, introduction to Eusebius, Life of 
Constantine…, pp. 35-39; Chesnut, Glenn, The First Christian Histories: Eusebius, Socrates, Sozomen, Theodoret, and 
Evagrius, Macon, Ga., Mercer University Press, 1986, p. 163.



896

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

prophetic role of the former, but also for its sapiential implications, given that Moses 
was the ideal prototype of the sage ‘Prophet-ruler’, the wise lawgiver par excellence.

As Brian Colless has argued, probably these biblical echoes of the Ancient Near 
East and Greek ‘Deified Teacher’ theme refer to one and the same Divine Wisdom 
cosmovision78. Further, it is worth noting that Hellenistic-Jewish historiographers 
and apologists like Eupolemus and Artapanus, in their efforts to show that the 
world was indebted to the Hebrews for all the components of civilization, made 
Moses the first philosopher and mediator of writing, a biblical Musaeus or Hermes79.

Eusebius reports that Constantine himself proclaimed in one of his speeches 
that «so far did Moses surpass in wisdom those who had lived before him, that 
even the wise men and philosophers who are extolled by heathen nations aspired 
to imitate his wisdom»80. And yet not only Moses was presented in this fashion. 
In fact, Philo of Alexandria pointed to the Hebrew Patriarchs as prototypical sages 
who did attain the archetypical wisdom (Χανων Σoφíα) in a sort of philosophical 
way81. In another interesting passage, Philo also associated wisdom and holy 
rulership proclaiming that «the dogma for the students of philosophy» is that 
«the sage alone is ruler (ἄρχων) and king (Βασιλεύς)»82.

Before Philo there was already a sapiential interpretation of biblical tradition in 
which sages, prophets and rulers were one and the same thing. In fact, Philo may 
well have been echoing the Hellenistic tradition which made of Israel a people of 
«barbarian philosophers». For instance, in c. 300 BC Theophrastus already have 
described the Jews as being «philosophers by race»83.

In this regard, Martin Hengel has stressed the philosophical dimension of the 
image of the Jewish in some Greco-Roman authors, pointing out that «(their) non-
sacrificial (at least apart from the Temple at Jerusalem), verbal form of worship 
with a strongly ethical stamp must have looked to the world of the time very like 
philosophy.  It is no coincidence that the earliest Greek accounts, like those of 
Theophrastus, Hecataeus, Megasthenes, Clearchus of Soloi and even Strabo (or 
his informant, perhaps Posidonius), depict the Jews and their lawgiver Moses as 
barbarian philosophers»84.

78.   Colless, Brian E., «Divine Education», Numen, 17/2 (1970), p. 120. 
79.   Colless, Brian E., «The Divine Teacher Figure in Biblical Theology», Journal of Christian Education, 10 (1967), 

p. 135, and Divine Education..., p. 155.
80.   Eusebius of Caesarea, Vita Constantini, Oratio ad Sanctorum Coetum, 17. For the Greek original text, see 

Oratio ad sanctorum coetum - Rede an die Versammlung der Heiligen, ed. Kl. M. Girardet, Darmstadt, 2013.
81.   Philo of Alexandria, De Vita Mosis, I, 76; Oppel, Herbert, KANΩN: Zur Bedeutungsgeschichte des Wortes und 

seiner lateinischen Entsprechungen (regula-norma), Leipzig, 1933, p. 42.
82.   Philo of Alexandria, De Somn., 2:2, 43-44; B. E. Colless, Divine Education…, pp. 135-136; Schürer, Emil, 

Geschichte des Judischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, vol. 3, Leipzig, J. C. Hinrichs, 1907, pp. 474-478.
83.   Theophrastus, De Pietate, apud Porphyrius’ De Abstinentia, 2.26, 6-11; Lyons, Evangeline Z., Hellenic Philos-

ophers as Ambassadors to the Roman Empire: performance, parrhesia, and power, Dissertation, University of Michigan, 
2011, p. 61, n. 192.   

84.   Hengel, Martin, Jews, Greeks and Barbarians: Aspects of the Hellenization of Judaism in the pre-Christian period, 
Philadelphia, Fortress Press, 1980, p. 96; Lyons, E. Z., op. cit., pp. 61-62, n. 192.   



897ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

In fact, apart from Roman triumphal rulership, biblical sapiential kingship 
was the only imperial theme available for Christian eulogists and panegyrists 
since the Early Fathers have not produced any political thought at all. When early 
Christians materialized their political views only messianic eschatology with a 
strong anti-Roman bias came to their minds. Yet, the Christianization of Rome 
in the Fourth century also meant the neutralization, for all practical purposes, of 
these early Christian eschatological and political beliefs regarding imperial power: 
the converted Roman Empire could not anymore be perceived as the evil Fourth 
Kingdom to be radically swept away at the time of the Saviour’s Second Coming85.

The question arises whether Constantine the Great did really fit in this Mosaic 
and Davidic mould. To begin with, Eusebius makes sure that his portrait of the 
first Christian Emperor is appropriately Solomonic in its overtures: «for no one 
was comparable to him for grace and beauty of person, or height of stature, and 
he so far surpassed his compeers in personal strength as to be a terror to them. He 
was, however, even more conspicuous for the excellence of his mental qualities 
than for his superior physical endowments; being gifted in the first place with 
a sound judgment and having also reaped the advantages of a liberal education. 
He was also distinguished in no ordinary degree both by natural intelligence and 
divinely imparted wisdom»86.

Constantine’s Oratio ad Sanctorum Coetum (Speech to the Assembly of the 
Saints), a sermon delivered by him at Nicomedia at Easter time, in the same 
year of the Council of Nicaea (325)87, proves not only the wide scope of his 
intellectual interests and the amplitude of his Greek paideía, but also his capacity 
as a Theologian-Emperor, an ἰσαπόστολος (‘equal to the apostles’) who could 
preach with auctoritas as an orator.

In this regard, it is quite relevant that another important feature of Constantinian 
rulership can be found in his title of ekiskopos tôn ektós (‘exterior bishop’)88. 
Obviously enough, in his role of ‘New Moses’ and ‘overseer of bishops’ he was 
inexorably bound to be an Imperator praedicator, a preacher-prince.

85.   Stroumsa, G. G., art. cit., p. 501.
86.   Eusebius of Caesarea, Vita Constantini, I, 19.
87.   The written version of this Constantinian speech is known to us because it was included by Eusebius of 

Caesarea in his Vita Constantini (IV, 32). On the relationship between the Eusebian Vita and the text of the Oratio, see 
Pfättisch, Johannes Maria, Des Eusebius vier Bücher über das Leben des Kaisers Konstantin und des Kaisers Konstantin 
Rede an die Versammlung der Heiligen, Bibliothek der Kirchenväter, vol. 9, Kempten, 1913. For a discussion on the date 
and location of the Oratio, see Barnes, Timothy D., Constantine: Dynasty, Religion and Power in the Later Roman Empire, 
Oxford, Blackwell, 2011, pp. 113-117. In this work, Barnes corrects his previous theories on the dating. However, Bruno 
Bleckmann suggests the Synod of Nicomedia of 328 as the most probable date and setting for the speech (Ein Kaiser 
als Prediger…, pp. 183-202). More recently Klaus Maria Girardet in his already mentioned German edition of the Oratio 
(Rede an die Versammlung der Heiligen) has reintroduced the old chronology around 314; see also his «Konstantin und 
das Christentum: die Jahre der Entscheidung 310 bis 314», Konstantin der Grosse. Geschichte – Archäologie, Rezeption, A. 
Demandt and J. Engemann (eds.), Schriftenreihe des Rheinischen Landes-museums Trier, vol. 32, Trier, 2006, pp. 69-82).

88.   On this concept, see Straub, Johannes A., «Kaiser Konstantin als episkopos tôn ektos», Studia patristica, II, 
Berlin, 1957, pp. 678-695; and «Constantine as Koinos Episkopos; Tradition and Innovation in the Representation of the 
First Christian Emperor’s Majesty», Dumbarton Oaks Papers, 21 (1967), pp. 39-55.



898

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Not incidentally, Eusebius presented Constantine as a crowned preacher in 
the Tricennial Oration (I.3; II.4; II.5), not only at the court but even in his speeches 
to his armed legions. In this regard, we find particularly interesting a passage of 
the Vita Constantini that reads as follows: «hence, the Emperor would sometimes 
himself evoke an assembly, on which occasions vast multitudes attended, in the 
hope of hearing an emperor sustain the part of a philosopher»89.

In this philosopher ruler’s mood, Constantine’s theological speeches were solemn 
orationes where the ethical goodness and virtue of the orator was clearly part of 
the message. This was a point that had already been made by the Fathers, who 
reinforced the moral connection between the speaker’s eloquence and wisdom, 
elocutio et sapientia, already advocated by Classical tradition90.

This significant Constantinian role as a charismatic ‘Preacher-Emperor’ (Prediger 
Kaiser), has been duly remarked by Bruno Bleckmann, who has argued that «the 
mere possession of power was enough for only a few rulers. Most of them wanted 
to confirm to themselves and others that their possession of power was necessary 
in the sense of a higher objective. To a degree hitherto unknown, the emperors of 
Late Antiquity no longer left the justification for this claim only in the hands of 
their panegyrists, court philosophers, and poets, but  emphasized this fact in their 
own pronouncements where they discussed ethical or philosophical and theological 
problems. It is well known that the most numerous ‘self-testimonies’ of this kind have 
been left by Constantine the Great. Not only in letters, but also in long speeches»91.

Be that as it may, what is clear is that Constantine acted as a crowned theologian 
when he delivered his Oratio to a Christian audience, probably composed by some 
bishops and clergy. In this speech the Emperor, still a catechumen, salutes the bishops 
with a remarkable statement of diffidence: if he makes any doctrinal mistake, those 
who know God’s mysteries must correct him92.

Though being primarily a religious sermon, however this Oratio fits into no 
recognizable literary category, for it combines homily, philosophy, apologetic, and 
literary exegesis into an expression of its author’s personality. Yet the Oratio is also 
a political manifesto against persecutors of the Church and against his arch-rival, 
Emperor Licinius. As Timothy Barnes puts it, «as so often, Constantine’s religious 
prejudices neatly coincided with his political interest»93. 

The conclusions which Constantine derives from Neoplatonic philosophers 
are unsurprisingly Christian. Thus, the equivalence of Platonic (particularly the 
Timaeus)94 and Christian theology is consistently asserted: God the Father is the 

89.   Eusebius of Caesarea, Vita Constantini, IV, 29.
90.   Kempshall, Matthew S., «The Virtues of Rhetoric: Alcuin’s Disputatio de rhetorica et de virtutibus», Anglo-Saxon 

England, 37 (2008), p. 19.
91.   Bleckmann, B., art. cit., p. 183.
92.   Barnes, T. D., Constantine and Eusebius…, p. 74.
93.   Barnes, T. D., Constantine and Eusebius..., p. 75.
94.   Bleckmann, B., art. cit., p. 184; DeDecker, D., art. cit., p. 81.



899ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

First Good, and the Demiurge, while the Second God of the Timaeus (as traditionally 
interpreted) is God the Son, Christ, the Logos95. Furthermore, to justify this assertion, 
Constantine quotes thirty-four lines from the Sibylline Oracles (VIII, 217), whose 
initial letters forms an acrostic in Greek of the words Jesus Christ, Son of God, Saviour, 
Cross. Constantine then produces an exegesis of Virgil’s Fourth Eclogue, claiming 
that the Eclogue foretold the birth of Christ96.

In this sense, there also is no doubt that Constantine’s Platonist outlook was an 
important aspect of his political theology. In fact, it is probably the source for the 
term ὁμοούσιος included in the Nicene Creed97. According to a letter written to 
his diocese by Eusebius, Constantine himself suggested this word to be added to 
the Creed of Nicaea to describe the relationship between the Father and the Son98. 
Therefore, the Emperor’s philosophical background and opinions were not irrele-
vant at all. As Lewis Ayres states, «whether or not one believes Eusebius’ account of 
Constantine’s interventions, his text does gives us a very plausible account of how 
someone with his theological trajectory could have interpreted Nicaea’s terms»99. 

Though all this Constantinian involvement in ecclesiastical debates we should 
not be deceived about the implications at stake. François Heim has pointed out 
that «we must dismiss the myth of a Constantine obsessed by theology, finding 
his delight in the quarrels of specialists. He didn’t even understand, for instance, 
how the Trinitarian problem could unleash such violent passion»100. Indeed, he 
dismissed the point raised by or against Arius as «extremely trivial and quite 
unworthy of so much controversy»101. For him, there were «tedious matters about 
which no one understood anything and which it could be better not to raise»102.

It seems very likely indeed that Constantine’s personal theological involvement 
as reflected in the Oratio and the Council of Nicaea was considered by him an 
imperial prerogative, an integral part of his sacra auctoritas. In some of his publicized 
statements Constantine rebuked those Christians who ventured to talk about 
theology at all unless did they did so «in words divine that are kept hidden» as in 

95.   Eusebius of Caesarea, Vita Constantini, Oratio ad Sanctorum Coetum, 3-10; Barnes, T. D., Constantine and 
Eusebius..., p. 75.

96.   Eusebius of Caesarea, Vita Constantini, Oratio ad Sanctorum Coetum, 19-21; Barnes, T. D., Constantine and 
Eusebius…, p. 75; on the use of the Fourth Eclogue, see Girardet, Klaus Maria, «Die Christianisierung der 4. Ekloge 
Vergils durch Kaiser Konstantin d. Gr.», Gymnasium, 120/6 (2013), pp. 549-584.

97.   Mark Edwards (see «The Arian Heresy and the Oration to the Saints», Vigiliae Christianae, 49 (1995), pp. 
379-387) and Lewis Ayres (Nicaea and Its Legacy. An Approach to Fourth-Century Trinitarian Theology, Oxford, Oxford 
University Press, 2004, p. 91, n. 17) have both pointed out that probably the Oratio was the first occasion in which 
Constantine endorsed the term homoousios. In one letter, Eusebius of Caesarea hints at this precedent: Ep. Caes. 16: 
«Already our Emperor, the most beloved of God, affirmed in a discourse that even according to his divine generation 
he was before all the ages, since even before he was begotten in actuality, he was in the Father»).

98.   Ayres, L., op. cit., pp. 90-91; DePalma Digeser, E., The Education of Constantine…, p. 141; see Beatrice, Pier 
Franco, «The Word Homoousios from Hellenism to Christianity», Church History, 71, (2002), pp. 243-272.

99.   Ayres, L., op. cit., p. 91. On this, see Girardet, Klaus Maria, Der Kaiser und sein Gott. Das Christentum im Denken 
und in der Religionspolitik Konstantins des Grossen, Berlin, De Gruyter, 2010.

100.   Heim, F., art. cit., p. 61. 
101.   MacMullen, R., Voting About God..., p. 28.
102.   Heim, F., art. cit., p. 61. 



900

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

cultic initiations. It seems that he viewed himself as playing the role of a sort of 
Christian μυσταγωγός (mystagogue).

Following St Paul’s teaching (I Cor. 2:7: «we speak the wisdom of God in a 
mystery, even the hidden wisdom, which God ordained before the world to our 
glory»), Constantine «could claim that true wisdom lay in the Christian message, 
even if it needed elucidation»103. Inevitably, the correct interpretation of this 
hidden wisdom, this sapientia abscondita in mysterio, «would become a matter of 
authority»104, of his own auctoritas as imperial mystagogue. 

Though the evidence is not wholly conclusive, there is a strong probability 
that Christian theology was so important for Constantine only because religious 
wisdom had a clear political dimension, being as such a princely prerogative, and 
therefore integral part of the arcana Imperii. We cannot be certain, but it seems 
likely that this connection between praedicatio, sapientia and imperium was part 
of an ideology that we may safely call ‘Christian sapiential rulership’.

In sum, we can safely conclude that from Constantine’s reign onwards Christian 
sapiential kingship also had its place within the framework of the Later Roman 
Empire discourse. For instance, if we take a look at late Fourth-century Imperial 
panegyrists, one of the most important themes in their praise of emperors was that 
of the ruler-philosopher, proclaiming that the perfect prince had to be philológos 
(a man of letters) as much as philopólemos (battle-loving). As Ninoslava Radosevic 
has pointed out, this Platonic topos was indeed profusely used by authors such 
as Libanius and Themistius who, although pagan themselves, dressed the first 
monarchs of the new Christian Empire in sapiential robes105.

To be precise, this notion of the Christian philosopher-emperor had in the 
Fourth century different levels of meaning. In the first place, the Emperor must 
strive to make a mímēsis (imitation) of Christ, himself the incarnation of Holy 
Wisdom as ο λογοσ του θεου, in order to turn the Empire into an eíkōn (image) 
of the Kingdom of God. This Christocentric and eschatological image made 
the emperor play a role in the history of Salvation106. Accordingly, he would be 
presented with sacral-sapiential features insofar as he was the ‘New Moses’, an 
imperator praedicator who will lead the Church and the Empire with his wisdom 
and his eloquence.

This Eusebian imperator praedicator theme was not going to fall into oblivion 
in the following centuries. Indeed, Gilbert Dagron and Michel Lauwers have 
both argued that the Constantinian preacher-prince model, so close to ‘royal 

103.   Cameron, A., Christianity and the Rhetoric…, pp. 57-58; Chadwick, Henry, Early Christian Thought and the 
Classical Tradition, Oxford, Oxford University Press, 1984, p. 35. 

104.   Cameron, A., Christianity and the Rhetoric..., p. 58.
105.   Radosevic, Ninoslava, «The Emperor as the Patron of Learning in Byzantine Basilikoi Logoi», To Ellenikon: 

Studies in honor of Speros Vryonis, Jr., J. S. Allen and J. Springer (eds.), New York, Aristide D. Caratzas, 1993, p. 268.
106.   Farina, Raffaele, L’Impero e l’Imperatore cristiano in Eusebio di Cesarea. La prima teologia politica del Cristianesimo, 

Zurich, Pas Verlag, 1966, pp. 27-31.



901ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

priesthood’, was highly influential in ‘diverse forms of sacrality’ of Byzantine 
(βασιλεύς διδάσκαλος) and Carolingian kingship (rex praedicator)107.

In the second place, Fourth-century sapiential political theology also implied a 
discourse of an idealized wise emperor who made correct political decisions thanks 
to his education in the classical tradition, in particular in the Homeriké paideía. 
In this regard, rhetoric (ῥητορική) and eloquence (δεινότης λόγου), together with 
a perfect knowledge of classical literature and some familiarity with the deeds of 
the heroes of Antiquity were necessary conditions for a good ruler108.

However, to make wise decisions did not depend only on the literary culture of 
the sovereign. In their works, Libanius and Themistius insisted on the importance 
of a specific political education of the future ruler, an education in the science 
of good government (βασιλείας διοίκησις). This science of government included 
patronage of learning and Themistius stated that good rulers should reward with 
honours talented men of letters in the same extent as heroic warriors109. To sum 
it up, according to this view, an uneducated emperor (agroikóteros anaphaneîs 
basileús) would be a prince completely incapable of ruling well, reducing the 
imperial dignity to mere ostentatiousness110.

All in all, therefore, enough has been said to argue that Lactantius and Eusebius 
of Caesarea had succeeded in giving a new Christian meaning to the ancient topos 
of the sage ruler and thus provide Constantine and his successors with a new 
legitimacy added to military victory. As Eusebius states in the Vita Constantini, his 
possession of Divine knowledge was for Constantine a way to remind his subjects 
that «God himself had given him the empire of the world», for «he conceived it 
to be incumbent on him to govern his subjects by appealing to their reason, and 
to secure in all respects a rational obedience to his authority»111.

CHARLEMAGNE: NEW SOLOMON, NEW CONSTANTINE

In her biography of Charlemagne, Rosamond McKitterick has observed that 
«the presentation of the Frankish rulers as emulators of Constantine» was «con-
sonant with other tendencies on the part of the Franks to see themselves as heirs 
to a past that included Constantine, the Early Church and the popes»112. In this 

107.   Dagron, Gilbert, Empereur et prêtre. Étude sur le ‘césaropapisme’ byzantin, Paris, Gallimard, 1996, p. 307; 
Lauwers, Michel, «La glaive et la parole. Charlemagne, Alcuin et le modèle du rex praedicator: notes d’ecclésiologie 
carolingienne», Alcuin, de York à Tours. Écriture, pouvoir et réseaux dans l’Europe du haut Moyen Âge, Ph. Depreux and 
B. Judic (eds.), Annales de Bretagne et des Pays de l’Ouest, 111/3, Rennes, 2004, p. 221.

108.   Radosevic, N., art. cit., p. 268.
109.   Themistius, Orationes, 4, 54a; 5, 63c; 8, 105d; 9, 123b; Radosevic, N., art. cit., p. 274.
110.   Radosevic, N., art. cit., p. 269.
111.   Eusebius of Caesarea, Vita Constantini, IV, 29.
112.   McKitterick, Rosamond, Charlemagne. The Formation of a European Identity, Cambridge, Cambridge Uni-

versity Press, 2008, p. 147.



902

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

regard, it is worth recalling that Charlemagne’s palace at Ingelheim was decorat-
ed with a remarkable series of ancient ruler portraits which included, in the apse 
of the aula regia, the Roman emperors Augustus, Constantine and Theodosius113.

Such references could be multiplied, but this one should suffice to show that the 
figure of Constantine was held in high esteem in the Carolingian court. Further, I 
would like to draw attention to the striking similarities between the Constantinian 
discourse on wise kingship and the Carolingian one. 

Certainly, one cannot approach Carolingian royal ideology without dealing 
with Alcuin of York’s works and letters. More concretely, his role in recovering 
the Eusebian topos of the wise Christian ruler was particularly decisive. To begin 
with, in several of his letters dated in the last years of the Eighth century, Alcuin 
repeatedly presented Charlemagne as a Preacher-king, a true Rex praedicator in 
Constantinian robes.

As Michel Lauwers has pointed out, Alcuin thus recognized «the sovereign’s 
clerical, even priestly function, which seems to refer to the various forms of sanctity 
by which the Carolingians intended to distinguish Frankish royalty. This motive 
of royal preaching is reminiscent of a number of themes characteristic of the 
theology of the Christian Empire developed at the height of Constantine’s reign (...) 
By making Charlemagne a Rex praedicator, in the very years when an Empire was 
reborn in the West, Alcuin seems to be recovering such conceptions of Christian 
power; in any case, his letters pose the problem of what is quite inappropriately 
called Caesaropapism in the medieval West»114.

Furthermore, the capitularies and conciliar decrees make it clear that Charlemagne 
himself, like Constantine before, played a part in theological discussion and in the 
reform of the clergy and the liturgy. Not only Charlemagne’s court played a central 
role as a place where scholars could congregate and cooperate, the Frankish ruler 
himself, though not a theologian-ruler like Constantine the Great or Theodosius 
II, was an outstanding patron of learning who played a crucial role in the birth of 
the Carolingian Renaissance115. 

In his seminal study on the topic of Carolingian Renaissance, Walter Ullmann 
pointed out that in Charlemagne’s Age, «Frankish society and its government 
underwent what may in modern parlance be called a radical ideological 
transformation»116. This ideological transformation was related to the role of the 
Frankish ruler: «The renaissance of society substantially strengthened the monarchic 
role of the King, and none realized this better than Charlemagne himself. The 

113.   McKitterick, R., Charlemagne..., p. 163. 
114.   Lauwers, M., art. cit., p. 221.
115.   McKitterick, Rosamond, «The Carolingian Renaissance of Culture and Learning», Charlemagne. Empire and 

Society, J. Story (ed.), Manchester, Manchester University Press, 2005, p. 164.
116.   Ullmann, Walter, The Carolingian Renaissance and the Idea of Kingship, London, Methuen, 1969, p. 1.



903ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

descending theme of government and law was the conceptual complement of the 
renaissance of Frankish society»117.

As a matter of fact, Carolingian rulership, according to Ullmann, «was firmly 
embedded in ecclesiology: this ecclesiological theme was perhaps the most original 
of all Carolingian themes applied in practice. Through its operation rulership became 
an ecclesiastical office and as such was subjected to ecclesiastical norms, laws, 
and criteria. The ruler qua ruler had become incorporated in the structure of the 
Church (…) This character of government science as a species of applied theology 
imprinted itself upon all the component parts of the science: each and every one of its 
particulars exhibited the incontrovertible traces of the paternal ancestry – theology 
(...) There is no item within this ecclesiastically conceived doctrine of government 
which in the final resort is not traceable to a theological premiss, itself so largely 
derived from an interpretation and application of the Bible»118.

Therefore, it is only when «due emphasis is given to the views which Charlemagne 
held in regard to the value of the Bible for purposes of government»119 that one 
can understand the real dimension of Carolingian Sacral Kingship. Indeed, as 
Ullmann points out, the Bible was to Charlemagne «the instrument of celestial 
governance through which the pattern of the right kind of earthly government 
may be discerned; in brief, it was the beacon for mankind»120. 

In Carolingian Europe, the Bible was the main source of religious knowledge, 
that is, wisdom. Indeed, at no other time in medieval history was the Bible so 
frequently copied within so short a time121. As Ullmann puts it, «no other single 
factor was more instrumental and crucial in the process of transforming Frankish 
society than the Bible. The Bible was credited with the status of a textbook 
containing all the relevant maxims, axioms and norms relative (to private) and 
public life. To Charlemagne and his advisers the Bible was not only a book of 
religious edification or instruction or divine revelation but also and above all a 
book which between two stiff covers, so to speak, embodied the sum-total of all 
knowledge necessary for the ideological renaissance of Frankish society»122.

Charlemagne expressed himself the value of the Bible in these words reproduced 
in the Libri Carolini: «For it is a treasure which lacks in nothing whatsoever, is 
abundantly provided with all that is good; whoever approaches this treasure 
with a devout mind and searches for anything in good faith, will profit from this 
knowledge and enrich himself (…) In the Scriptures there will be found the norm, 
on the basis of which authority is instituted, and according to which the superiors 
should act towards their subjects and the subjects towards their superiors, how 

117.   Ullmann, W., op. cit., p. 10.
118.   Ullmann, W., op. cit., p. 188.
119.   Ullmann, W., op. cit., p. 19.
120.  Ullmann, W., op. cit., p. 19.
121.   Ullmann, W., op. cit., p. 19.
122.   Ullmann, W., op. cit., p. 18.



904

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

secular counsels are to be taken with prudent deliberation, how the fatherland 
is to be defended, how the enemy is to be repelled»123.

Alcuin of York’s interest in the Bible’s sapiential books and Hebrew Wisdom is 
readily apparent. Not incidentally, Alcuin joined Eanbald, the future archbishop 
of York, in supervising the construction between 767 and 780 of a basilica in York 
dedicated to Holy Wisdom called Alma Sophia124.

Furthermore, Alcuin was intent on building a Solomonic image for his royal 
pupil.   In a letter of 798 on the spiritual meaning of the names of the Sundays 
before Easter, Alcuin quotes the Queen of Sheba in a description of the joy 
experienced by those who stand near the new Solomon, Charlemagne, and hear 
his wisdom125. Between 801 and 804 Alcuin quoted the Queen of Sheba again, 
in De animae ratione, a treatise written for Charlemagne’s cousin Gundrada, on 
a subject Alcuin described as integral to spiritual progress in the Disputatio de 
vera philosophia. Alcuin urges Gundrada to pattern her conduct on the example 
of the  Frankish ruler, «our Solomon» (Salomonem nostrum), who has mastered 
philosophy despite all the cares of royal government and who shines forth as a 
model of conduct»126.

It is against this background that Alcuin wrote commentaries on each of the 
three books attributed to King Solomon which were pointed out by Origen as 
the basis of Christian wisdom: Proverbs, Ecclesiastes, and the Song of Songs127.  The 
Liberal Arts and their relation to the study of Scripture were also discussed by 
Alcuin in manuals on the Arts of the Trivium, which are prefaced by a little treatise 
in the form of a dialogue between a master and his pupils, De vera philosophia, 
which it is usually treated as the preface to Alcuin’s De grammatica128.

Alcuin’s most coherent description of the Christian sapiential ideal occurs in this 
short philosophical dialogue, which has been considered to be in itself an evidence 
for the Carolingian Christianization of the Liberal Arts and the development of 
a Christian culture uniting all orders of Carolingian society129.

123.   Libri Carolini, II, 30, ed. F. Bastgen (suppl. vol. to MGH. Conc., 1924), p. 92, lines 12-18.; Ullmann, W., op. cit., p. 18.
124.   Alberi, Mary, «The Better Paths of Wisdom: Alcuin’s Monastic True Philosophy and the Worldly Court», 

Speculum, 76/4 (2001), p. 903; see Morris, Richard, «Alcuin, York, and the Alma Sophia», The Anglo-Saxon Church: Papers 
on History, Architecture and Archeology in Honour of Dr. H. M. Taylor, L. A. S. Butler and R. K. Morris (eds.), Council for 
British Archaeology Research Report, 60, London, 1986, pp. 80-89. This church has not been located so far, although 
it has been suggested that York Minster’s current chapter house may reflect Alma Sophia’s plan. 

125.   Alcuin of York, Epistolae, ep. 143, ed. E. Dümmler, M.G.H. Epistolae, IV, vol. 2. Berlin, Weidmann, 1895, 
p. 227, lines 31-35. See also ep. 144, p. 230, lines 27-30; for Charlemagne’s mocking reply (Alberi, M., art. cit., p. 909).

126.   Alcuin of York, De ratione animae, ed. J. J. M. Curry, A Text with Introduction, Critical Apparatus, and 
Translation, Dissertation, Cornell University, 1961, p. 69.

127.   Alberi, M., art. cit., p. 899.
128.   Bullough, Donald A., «Alcuin’s Cultural Influence: The Evidence of the Manuscripts», Alcuin of York: Scholar 

at the Carolingian Court, L. A. J. R. Houwen and A. A. MacDonald (eds.), Germania Latina, vol. 3, Groningen, 1998, p. 15. 
Bullough suggests that Alcuin wrote the Disputatio and Ars grammatica before 796, while still at Charlemagne’s Aachen 
court. The Disputatio prefaces Alcuin’s Ars grammatica in several Ninth-century manuscripts that preserved various 
late-antique and Carolingian grammatical texts used in ecclesiastical schools. The exact relationship of the Disputatio 
to the Ars grammatica has yet to be determined.

129.   Bullough, D. A., art. cit., pp. 19-20.



905ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

In this philosophical dialogue, Alcuin revived the classical scheme of the 
seven Liberal Arts, borrowing from the Institutiones of Cassiodorus the parallel 
between the Liberal Arts and King Solomon’s seven-pillared Temple of Wisdom 
and enriching his discussion with reminiscences of Boethius’ De Consolatione 
Philosophiae130. Although the link with Solomon’s Temple may have been suggested 
by Cassiodorus, it is Alcuin who expands the allusion and recalls the traditional 
exegesis of the biblical House of Wisdom131.

As a result, John Marenbon remarks, Alcuin «was able both to insist on the 
radical need for knowledge of the Arts and yet also to place the secular wisdom 
they represent within a scheme of Christian wisdom deriving from Christ, who is 
himself Wisdom. Alcuin had not merely, as often noted, transformed the Philosophia 
of Boethius’ De consolatione into the Christian figure of Wisdom (Sapientia). He 
has also Christianised Augustine’s argument in De Ordine. As in Augustine, the 
Liberal Arts reflect the underlying structure of true knowledge. However, this 
is now seen to be grasped, not by the workings of reason itself, but through the 
interpretation of Scripture»132.

Indeed, secular wisdom per se not always found Alcuin’s approval. For instance, 
in 792 Alcuin reproached Ricbod’s misdirected amor saeculi, manifested in excessive 
fondness for Vergil and preoccupation with his high status as archbishop of 
Trier133. Classical literature and learning were, in Alcuin’s view, tools to be used 
in order to achieve not human, but divine sapientia. Both were gifts of God, and 
neither could function properly without the other, but secular learning was to 
be subordinated to religious wisdom134.

Therefore, to provide the Christian ruler with this religious wisdom, the vera 
sapientia, was a crucial matter for Alcuin. In one of his letters, written in anger at the 
deviations of the pueri palatini in the royal entourage, Alcuin advised Charlemagne 
to build in Aachen a «new Athens», a model city in which the Liberal Arts support 
Christian learning according to the principles of the «true philosophy» already 
outlined in the Disputatio de vera philosophia135.

Alcuin’s ambivalence appears not only in his comments on his own experience 
as abbot at Tours and palace schoolmaster at Aachen but also in his critics of 
Charlemagne’s courtiers. Indeed, Alcuin would dare to criticize the worldliness 

130.   Marenbon, John, «Carolingian Thought», Carolingian Culture: emulation and innovation, R. McKitterick 
(ed.), Cambridge, Cambridge University Press, 1994, p. 172; and Courcelle, Pierre, La consolation de philosophie dans 
la tradition littéraire. Antécédents et postérité de Boèce, Paris, Etudes Augustiniennes, 1967, pp. 33-47. See Brunhölzl, 
Franz, «Der Bildungsauftrag der Hofschule», Karl der Grosse. Lebenswerk und Nachleben, ed. H. Beumann y W. Braunfels, 
vol. 2, Düsseldorf, Schwang Verlag, 1965-68, pp. 28-41.

131.   Marenbon, J., art. cit., p. 173. Similar images are to be found in Gregory the Great (Moralia in Job, XXXII, 
XXVI, 32) and Bede the Venerable (In Proverbia Salomonis, I, VIII, 34).

132.   Marenbon, J., art. cit., p. 173.
133.   Alcuin of York, Ep. 13, p. 39, lines 7-9; Alberi, M., art. cit., p. 907.
134.   Contreni, John J., «Inharmonious harmony: Education in the Carolingian world», The Annals of Scholarship, 

1/2 (1980), p. 85.
135.   Alcuin of York, Ep. 170, p. 279, lines 20-26; Alberi, M., art. cit., p. 907.



906

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

of Charlemagne’s court in harsh terms, but, as Mary Alberi reckons, «at the 
same time, he made every effort to convert the court to true philosophy, so that 
the necessity of royal service would become less problematic to him and his 
students»136. In this regard, the results of Alberi’s research strongly suggest that 
«Alcuin was not a mere compliant instrument of court policy, but an independent 
advocate of his own, monastically inspired religious and cultural program»137.

Alcuin’s dissatisfaction with Charlemagne’s worldly court inspired persistent 
efforts to instil his monastic vera philosophia in Charlemagne and his powerful 
courtiers. In the mid-790s Alcuin wrote another two textbooks, De rhetorica and De 
dialectica, as philosophical dialogues in which he and Charlemagne play the roles 
of Magister and Discipulus.

Both textbooks display a sapiential discourse on kingship. The first one, the De 
rhetorica, upholds «the ideal of a civil society whose philosopher-king orders his 
government according to moral philosophy’s basic precept, ne quid nimis»138. In 
a similar mood, in his De dialectica Alcuin instructs the Frankish ruler in logic, a 
discipline he considered necessary for the rational investigation of the Christian faith 
and its defence against heretics. In this treatise, as Mary Alberi has aptly remarked, 
Alcuin also cast Charlemagne in the role of Solomon, the ideal philosopher-king 
and chief advocate of the «true philosophy»139.

Liutpold Wallach has pointed out that Alcuin’s combination of ‘political’ subject-
matter, prescription of the cardinal virtues and formal dialogue with Charlemagne 
made the De rethorica nothing less than the earliest Carolingian speculum principis, a 
treatise on kingship: «The De Rhetorica is made up of rhetorical doctrine, not because 
Alcuin wanted to write a rhetorical textbook, but because he wished to describe the 
mores of Charlemagne as those that ought to serve as examples to his subjects»140.

Wallach’s interpretation has proved influential, even though a more systematic 
study of Carolingian Fürstenspiegel would suggest that Alcuin’s treatise does not, in 
fact, fulfil the criteria necessary for it to be categorized in this genre141. But if this 
littera exhortatoria is not a speculum principis, what is it? Many historians have been 
prompted to confess bafflement at this question142. Why does Alcuin then define 
the entire scope of rhetoric as political (civiles quaestiones)? Why does he conclude 
his treatment with an analysis of the four cardinal virtues?143

136.   Alberi, M., art. cit., p. 898.
137.   Alberi, M., art. cit., p. 898.
138.   Alberi, M., art. cit., pp. 908-09.
139.   Alberi, M., art. cit., p. 909.
140.   Wallach, Liutpold, Alcuin and Charlemagne: Studies in Carolingian History and Literature, Ithaca, NY, Cornell 

University Press, 1959, p. 71. For the equation of the personal virtue of a ruler with the prosperity of his kingdom, see 
Alcuin of York, Ep. 18, p. 51.

141.   Anton Hans Hubert, Fürstenspiegel und Herrscherethos in der Karolingerzeit, Bonn, Röhrscheid Verlag, 1968, 
pp. 87–88.

142.   Wallace-Hadrill, John Michael, Early Germanic Kingship in England and on the Continent, Oxford, Oxford 
University Press, 1971, p. 101.

143.   Kempshall, M. S., art. cit., p. 9.



907ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

Similarly, in one of his most memorable letters to Charlemagne, Alcuin quoted 
the Platonic dictum on philosopher-kings relying on Boethius144. As it is well known, 
the philosopher-king was by far the chief political institution of Plato’s ideal city, 
where everything is left to the wisdom of the great lawgiver, a godlike sage. This 
figure is the solution that Socrates provides to his disciples to the questions asked 
in the dialogue reproduced in the Republic. This dialogue develops in response to 
the question first given voice by Thrasymachus and Glaucon: why justice is absent 
in the polis? The Platonic Socrates solves the question with the philosopher-king 
institution: «Unless communities have philosophers as kings, or the people who 
are currently called kings and rulers practise philosophy with enough integrity – in 
other words, unless political power and philosophy coincide (…), there can be no 
end to political troubles»145.

A recreation of the Platonic Republic of sages is to be sought in Charlemagne’s 
immediate institutional surroundings, that is, in what has been called the academia 
palatina of Aachen, a kind of «ministry of public education and spiritual instruction 
situated in his own court»146.

In this ‘court academy’ its members, both scholars and courtiers, debated in 
the presence of Charlemagne complex theological and philosophical matters. «In 
one way or another – Ullmann remarks – this court academy constituted a reser-
voir of ecclesiastical personnel as well as a vehicle for the dissemination of ideas: 
in personal and impersonal respects it potently fertilized the ground upon which 
synodal decrees were eventually to fall (…) for it was to a very large extent the same 
personages who had frequented the academy, who became bishops and abbots and 
as such participated in the ecclesiastical councils of the time»147.

Rosamond McKitterick’s examination of Charlemagne’s personal intervention in 
the promotion of scholarship indicate that the patronage of learning was an integral 
part of righteous Christian rulership and thus considered to be an obligation for 
the king. As McKitterick points out, «royal patronage was not random aesthetic 
pleasure, but an organised and determined assembly and deployment of resources 
to carry out the specific aims articulated in the royal capitularies (…) Rather than 
acting as an occasional benefactor, the Carolingian ruler sustained groups of artists, 
scribes and craftsmen over a long period of time in order to create artefacts for his 
particular objectives. His patronage was designed to promote his royal power as 
a Christian king and to consolidate the Christian faith by disseminating the key 
texts on which that faith was based»148.

144.   Alcuin of York, Ep. 299, p. 373, lines 7-8; Courcelle, Pierre, «Les sources antiques du prologue d’Alcuin 
sur les disciplines», Philologus, 110 (1966), p. 303; and Wallach L., op. cit., pp. 60-72.

145.   Plato, Republic, 473d, ed. R. Waterfield, Oxford, Oxford University Press, 1993, p. 193.  
146.   Ullmann, W., op. cit., p. 24; Brunhölzl, F., art. cit., p. 28.
147.   Ullmann, W., op. cit., p. 25.
148.   McKitterick, R., The Carolingian Renaissance…, p. 165.



908

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

In conclusion, with these various distinctions in mind, I shall argue that 
the sapiential theme of rulership profoundly pervaded both Constantinian 
and Carolingian political theologies, particularly the writings of their two 
most influential exponents: Eusebius and Alcuin. No consistent exposition of 
Constantinian and Carolingian Political Thought can omit the names of these 
two enthusiastic ‘propagandists’ of Holy Wisdom and Christian Empire.  

However, this is a key topic somewhat neglected149. As Rosamond McKitterick 
has aptly put it, «a concentration on political ideology, related partly to possession 
of the title of emperor after 800 (…), has diverted attention away from the gradual 
build-up of momentum and definition in Charlemagne’s religious and cultural 
policies (…) Certainly, viewed as a whole, the half century of Charlemagne’s rule 
allows us to appreciate the extraordinary ways in which his promotion of correct 
thinking and correct language was an essential component of an overall strategy 
of control. In this, the concept of correctio, the acquisition of knowledge and the 
exercise of power were yoked together»150.

149.   For a broad approach to the topic from a European wide perspective, see Rodríguez de la Peña, Manuel 
Alejandro, Los reyes sabios. Cultura y poder en la Antigüedad Tardía y en la Alta Edad Media, Madrid, Actas, 2008.

150.   McKitterick, R., Charlemagne..., p. 294. On the medieval posterity of this Political Theology of Wisdom, see 
Rodríguez de la Peña, Manuel Alejandro, «The ‘Wise King’ Topos in Context: Patronage of Learning, Royal Literacy 
and Political Theology in Medieval Western Europe (c. 1000-1200)», The Routledge History of Monarchy, E. Woodacre, 
L. H. Dean and Ch. Jones (eds.), London, Routledge, 2019, pp. 38-53.



909ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

BIBLIOGRAPHY

PRIMARY SOURCES

Alcuin of York, De ratione animae, ed. J. J. M. Curry, A Text with Introduction, Critical 
Apparatus, and Translation, Dissertation, Cornell University, 1961.

Alcuin of York, Epistolae, ed. E. Dümmler, M.G.H. Epistolae, IV, vol. 2. Berlin, Weidmann, 1895.
Ammianus Marcellinus, Res Gestae, ed. J. C. Rolfe, Loeb Classical Library, vol. 331, Cambridge, 

Mass., Harvard University Press, 1939. 
Aurelius Victor, Epitome de Caesaribus, ed. Th. M. Banchich, Buffalo, NY., Canisius College, 

2018.
Eusebius of Caesarea, Vita Constantini, ed. A. Cameron and S. Hall, Life of Constantine, 

Oxford, Clarendon Press, 1999.
Eunapius of Sardis, Vitae Sophistarum, ed. W. C. Wright, Loeb Classical Library, vol. 134, 

Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1989.
Plato, Republic, ed. R. Waterfield, Oxford, Oxford University Press, 1993. 
Porphyry of Tyre, Vita Plotini (Plotinus), ed. A. H. Armstrong, Loeb Classical Library, vol. 

440, Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1968.

SECONDARY SOURCES

Aitken Ellen B., «An Early Christian Homerizon? Decoy, Direction, and Doxology», The 
Homerizon. Conceptual Interrogations in Homeric Studies, Armstrong, R. and Dué, C. (eds.), 
Classics@, 3 (2006), https://chs.harvard.edu/CHS/article/display/1309

Alberi, Mary, «The Better Paths of Wisdom: Alcuin’s Monastic True Philosophy and the 
Worldly Court», Speculum, 76/4 (2001), pp. 896-910.

Alföldi, Andreas, The Conversion of Constantine and Pagan Rome, Oxford, Clarendon Press, 
1948.

Alföldy, Géza, Römische Sozialgeschichte, Wiesbaden, Franz Steiner, 1975.
Anton Hans Hubert, Fürstenspiegel und Herrscherethos in der Karolingerzeit, Bonn, Röhrscheid 

Verlag, 1968.
Ayres, Lewis, Nicaea and Its Legacy. An Approach to Fourth-Century Trinitarian Theology, 

Oxford, Oxford University Press, 2004.
Barnard, Leslie W., Athenagoras: A Study in Second Century Christian Apologetic, Paris, 

Beauchesne, 1972.
Barnes, Timothy D., Constantine: Dynasty, Religion and Power in the Later Roman Empire, 

Oxford, Blackwell, 2011.
Barnes, Timothy D., Constantine and Eusebius, Cambridge, Mass., Harvard University Press, 

1981. 
Barnes, Timothy D., «The Emperor Constantine’s Good Friday Sermon», Journal of Theological 

Studies, 27 (1976), pp. 414-423.
Barnes, Timothy D., «Lactantius and Constantine», The Journal of Roman Studies, 63 (1973), 

pp. 29-46.
Barnwell, P. S., Emperors, Prefects and Kings. The Roman West, 395-565, Chapel Hill, University 

of North Carolina Press, 1992.

https://chs.harvard.edu/CHS/article/display/1309


910

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Baynes, Norman H., Constantine the Great and the Christian Church, London, British Academy, 
1931.

Beatrice, Pier Franco, «The Word Homoousios from Hellenism to Christianity», Church 
History, 71, (2002), pp. 243-272.

Bleckmann, Bruno, «Ein Kaiser als Prediger: Zur Datierung der konstantinischen Rede an 
die Versammlung der Heiligen», Hermes, 125 (1997), pp. 183-202.

Bolhuis, Andries, «Die Rede Konstantins des Grossen an die Versammlung der Heiligen und 
Lactantius Divinae Institutiones», Vigiliae Christianae, 10 (1956), pp. 25-32. 

Burckhardt, Jakob, Die Zeit Constantins des Grossen, Basel, 1853, reed. Munich, C. H. Beck, 2012.
Brown, Peter, Power and Persuasion in Late Antiquity. Towards a Christian Empire, Madison, 

University of Wisconsin Press, 1992.
Brunhölzl, Franz, «Der Bildungsauftrag der Hofschule», Karl der Grosse. Lebenswerk und 

Nachleben, ed. H. Beumann y W. Braunfels, vol. 2, Düsseldorf, Schwang Verlag, 1965-68, 
pp. 28-41.

Bullough, Donald A., «Alcuin’s Cultural Influence: The Evidence of the Manuscripts», 
Alcuin of York: Scholar at the Carolingian Court, L. A. J. R. Houwen and A. A. MacDonald 
(eds.), Germania Latina, vol. 3, Groningen, 1998, pp. 1-26.

Cameron Averil and Hoyland, Robert (eds.), Doctrine and Debate in the East Christian World, 
300-1500, Farnham, Ashgate, 2011. 

Cameron, Averil, The Later Roman Empire, London, Fontana, 1993.
Cameron, Averil, Christianity and the Rhetoric of Empire. The Development of Christian Discourse, 

Berkeley, University of California Press, 1991.
Chadwick, Henry, The Church in Ancient Society: From Galilee to Gregory the Great, Oxford, 

Oxford University Press, 2001.
Chadwick, Henry, Early Christian Thought and the Classical Tradition, Oxford, Oxford 

University Press, 1984.
Chesnut, Glenn, The First Christian Histories: Eusebius, Socrates, Sozomen, Theodoret, and 

Evagrius, Macon, Ga., Mercer University Press, 1986.
Colless, Brian E., «Divine Education», Numen, 17/2 (1970), pp. 118-142.
Colless, Brian E., «The Divine Teacher Figure in Biblical Theology», Journal of Christian 

Education, 10 (1967), pp. 24-38, 112–123, and 151–162.
Contreni, John J., «Inharmonious harmony: Education in the Carolingian world», The 

Annals of Scholarship, 1/2 (1980), pp. 81-96.
Courcelle, Pierre, La consolation de philosophie dans la tradition littéraire. Antécédents et 

postérité de Boèce, Paris, Études Augustiniennes, 1967.
Courcelle, Pierre, «Les sources antiques du prologue d’Alcuin sur les disciplines», Philologus, 

110 (1966), pp. 293-305.
Dagron, Gilbert, Empereur et prêtre. Étude sur le ‘césaropapisme’ byzantin, Paris, Gallimard, 1996.
DeDecker, Daniel, «Le Discours à l’assemblée des saints attribué à Constantin et l’œuvre de 

Lactance», Lactance et son temps: recherches actuelles, J. Fontaine and M. Perrin (eds.), 
Paris, Beauchesne, 1978, pp. 75-90.

DePalma Digeser, Elizabeth, «The Education of Constantine», Costantino il Grande. Alle 
radice di Europe, E. Dal Covolo and G. Sfameni (eds.), Rome, Libreria Editrice Vaticana, 
2014, pp. 139-151.

DePalma Digeser, Elizabeth, Lactantius, Constantine and the Roman Res Publica, University 
of California at Santa Barbara, Dissertation, 1996.

De Vogel, C. J., «Platonism and Christianity: A Mere Antagonism or a Profound Common 
Ground?», Vigiliae Christianae, 39 (1985), pp. 1-62.



911ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

Drake, Harold A., «Speaking of Power: Christian Redefinition of the Imperial Role in the 
Fourth

Century», Contested Monarchy. Integrating the Roman Empire in the Fourth Century AD, J. 
Wieland (ed.), Oxford, Oxford University Press, 2015, pp. 291-308.

Drake, Harold A., «Suggestions of Date in Constantine’s Oration to the Saints», American 
Journal of Philology, 106 (1985), pp. 335-349.

Drake, Harold A., In Praise of Constantine: A Historical Study and New Translation of Eusebius’ 
Tricennial Oration, Berkeley, University of California Press, 1976.

Droge Arthur J., Homer or Moses: Early Christian Interpretations of the History of Culture, 
Tubingen, J. C. B. Mohr, 1989.

Dungan, David L., Constantine’s Bible. Politics and the Making of the New Testament, Minneapolis, 
Fortress Press, 2007.

Edwards, Mark, «The Arian Heresy and the Oration to the Saints», Vigiliae Christianae, 49 
(1995), pp. 379-387.

Farina, Raffaele, L’Impero e l’Imperatore cristiano in Eusebio di Cesarea. La prima teologia politica 
del Cristianesimo, Zurich, Pas Verlag, 1966. 

Fitzgerald, John T., «Eusebius and the Little Labyrinth», The Early Church in Its Context. Essays 
in Honour of Everett Ferguson, A. J. Malherbe et alii (eds.), Leiden, Brill, 1998, pp. 120-146.

Fontaine, Jacques, La littérature latine chrétienne, Paris, PUF, 1970.
Fontán, Antonio, Letras y poder en Roma, Pamplona, EUNSA, 2001.
Frend, W. H. C., The Rise of Christianity, Philadelphia, Fortress Press, 1984.
Girardet, Klaus Maria, «Die Christianisierung der 4. Ekloge Vergils durch Kaiser Konstantin 

d. Gr.», Gymnasium, 120/6 (2013), pp. 549-584.
Girardet, Klaus Maria, Der Kaiser und sein Gott. Das Christentum im Denken und in der 

Religionspolitik Konstantins des Grossen, Berlin, De Gruyter, 2010.
Girardet, Klaus Maria, «Konstantin und das Christentum: die Jahre der Entscheidung 310 bis 314», 

Konstantin der Grosse. Geschichte – Archäologie, Rezeption, A. Demandt and J. Engemann 
(eds.), Schriftenreihe des Rheinischen Landes-museums Trier, vol. 32, Trier, 2006, pp. 69-82.

Geréby, Gyorgy, «Alien Wisdom? Arnaldo Momigliano on the Hellenistic Perception of 
Barbarian Culture», Annual of Medieval Studies at CEU, 14, 2008, pp. 169-182.

Hanson, Richard P. C., «The Oratio ad Sanctos attributed to the Emperor Constantine and 
the Oracle of Daphnae», Journal of Theological Studies, 24 (1973), pp. 505-511.

Hargis, Jeffrey W., Against the Christians: The Rise of Early Anti-Christian Polemic, New York, 
Peter Lang, 1999.

Harris, Michael H., History of Libraries in the Western World, Metuchen, NJ, The Scarecow 
Press, 1976.

Heim, François, «L’influence exercée par Constantin sur Lactance: sa théologie de la victoire», 
Lactance et son temps: recherches actuelles, J. Fontaine and M. Perrin (eds.), Paris, Beauchesne, 
1978, pp. 55-70.

Hengel, Martin, Jews, Greeks and Barbarians: Aspects of the Hellenization of Judaism in the 
pre-Christian period, Philadelphia, Fortress Press, 1980. 

Hurtado, Larry W., Lord Jesus Christ. Devotion to Jesus in Earliest Christianity, Grand Rapids, 
Eerdmans, 2003.

Kempshall, Matthew S., «The Virtues of Rhetoric: Alcuin’s Disputatio de rhetorica et de 
virtutibus», Anglo-Saxon England, 37 (2008), pp. 7-30.

Kurfess, Alfons, «Plato’s Timaeus in Kaiser Konstantins Rede an die heilige Versammlung», 
Jahresberichte des philologischen Vereins zu Berlin, 64, (1920), pp. 90-96.



912

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Kurfess, Alfons, «Zu Kaiser Konstantins Rede an die Versammlung der Heiligen», Theologische 
Quartalschitft, 130 (1950), pp. 145-165.

Lamberton Robert, Homer the Theologian. Neoplatonist Allegorical Reading and the Growth 
of the Epic Tradition, Berkeley, University of California Press, 1986.

Lauwers, Michel, «La glaive et la parole. Charlemagne, Alcuin et le modèle du rex praedicator: 
notes d’ecclésiologie carolingienne», Alcuin, de York à Tours. Écriture, pouvoir et réseaux 
dans l’Europe du haut Moyen Âge, Ph. Depreux and B. Judic (eds.), Annales de Bretagne et 
des Pays de l’Ouest, 111/3, Rennes, 2004, pp. 221-244.

Lyons, Evangeline Z., Hellenic Philosophers as Ambassadors to the Roman Empire: performance, 
parrhesia, and power, Dissertation, University of Michigan, 2011.

MacMullen, Ramsay, Voting About God in Early Church Councils, New Haven, Yale University 
Press, 2006. 

MacMullen, Ramsay, The Roman Government’s Response to Crisis (A. D. 235‐337), New Haven, 
Yale University Press, 1976.

Marenbon, John, «Carolingian Thought», Carolingian Culture: emulation and innovation, R. 
McKitterick (ed.), Cambridge, Cambridge University Press, 1994, pp. 171-192.

Marrou Henri Irenée, Mousikos Aner. Étude sur les scènes de la vie intellectuelle figurant sur les 
monuments funéraires romains, Grenoble, Didier & Richard, 1938.

Marrou, Henri-Irénée, Décadence romaine ou antiquité tardive? (IIIe-VIe siècles), Paris, Seuil, 1977.
Matthews, John, The Roman Empire of Ammianus, London, Duckworth, 1989.
Matthews, John, Western Aristocracies and Imperial Court (AD 364-425), Oxford, Oxford 

University Press, 1975.
Mause, Michael, Die Darstellung des Kaisers in der lateinischen Panegyrik, Stuttgart, Franz 

Steiner Verlag, 1994.
McCormick, Michael, Eternal Victory: Triumphal Rulership in Late Antiquity, Byzantium and 

the Early Medieval West, Cambridge, Cambridge University Press, 1986.
McKitterick, Rosamond, Charlemagne. The Formation of a European Identity, Cambridge, 

Cambridge University Press, 2008.
McKitterick, Rosamond, «The Carolingian Renaissance of Culture and Learning», 

Charlemagne. Empire and Society, J. Story (ed.), Manchester, Manchester University 
Press, 2005, pp. 151-166.

Meeks Wayne A., The First Urban Christians: The Social World of the Apostle Paul, New Haven, 
Yale University Press, 1983. 

Meijering, E. P., «Wie Platonisierten Christen», Vigiliae Christianae, 28 (1974), pp. 15-28.
Millar, Fergus, The Emperor in the Roman World, London, Gerald Duckworth, 1977.
Momigliano, Arnaldo (ed.), The Conflict between Paganism and Christianity in the Fourth 

Century, Oxford, Clarendon Press, 1963.
Morris, Richard, «Alcuin, York, and the Alma Sophia», The Anglo-Saxon Church: Papers on 

History, Architecture and Archeology in Honour of Dr. H. M. Taylor, L. A. S. Butler and R. K. 
Morris (eds.), Council for British Archaeology Research Report, 60, London, 1986, pp. 80-89.

Nasrallah Laura, «Mapping the World: Justin, Tatian, Lucian, and the Second Sophistic», 
Harvard Theological Review, 98/3 (2005), pp. 283-314.

Odahl, Charles M., Constantine and the Christian Empire, London, Routledge, 2004.
O’Meara, Dominic J., Platonopolis. Platonic Political Philosophy in Late Antiquity, Oxford, 

Oxford University Press, 2003.
Oppel, Herbert, KANΩN: Zur Bedeutungsgeschichte des Wortes und seiner lateinischen 

Entsprechungen (regula-norma), Leipzig, 1933.



913ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 881–914  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Eusebius and Alcuin on Constantine And Charlemagne as Wise Rulers﻿

Pfättisch, Johannes Maria, Des Eusebius vier Bücher über das Leben des Kaisers Konstantin und 
des Kaisers Konstantin Rede an die Versammlung der Heiligen, Bibliothek der Kirchenväter, 
vol. 9, Kempten, 1913.

Radosevic, Ninoslava, «The Emperor as the Patron of Learning in Byzantine Basilikoi Logoi», 
To Ellenikon: Studies in honor of Speros Vryonis, Jr., J. S. Allen and J. Springer (eds.), New 
York, Aristide D. Caratzas, 1993, pp. 267-287.

Rodríguez de la Peña, Manuel Alejandro, «The ‘Wise King’ Topos in Context: Patronage 
of Learning, Royal Literacy and Political Theology in Medieval Western Europe (c. 1000-
1200)», The Routledge History of Monarchy, E. Woodacre, L. H. Dean and Ch. Jones (eds.), 
London, Routledge, 2019, pp. 38-53.

Rodríguez de la Peña, Manuel Alejandro, Los reyes sabios. Cultura y poder en la Antigüedad 
Tardía y en la Alta Edad Media, Madrid, Actas, 2008.

Rostovtzeff, Mikhail Ivanovich, «The Decay of the Ancient World and its Economic 
Explanations», Economic History Review, 2 (1930), pp. 197-214.

Sabo, Theodore E., Christians, Gnostics and Platonists: An overview of the ethos of Late Antiquity, 
Dissertation, North-West University, 2010.

Schürer, Emil, Geschichte des Judischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, Leipzig, J. C. Hinrichs, 
1907.

Stephenson, James, «The Life and Literary Activity of Lactantius», Studia Patristica, 1 (1957), 
pp. 661–677.

Straub, Johannes A., «Constantine as Koinos Episkopos; Tradition and Innovation in the 
Representation of the First Christian Emperor’s Majesty», Dumbarton Oaks Papers, 21 
(1967), pp. 39-55.

Straub, Johannes A., «Kaiser Konstantin als episkopos tôn ektos», Studia patristica, II, Berlin, 
1957, pp. 678-695.

Stroumsa Guy G., «Athens or Jerusalem? From Eschatological Hopes to Cultural Memory», 
Myths, Martyrs and Modernity. Studies in the history of religions in honour of Jan N. Bremmer, 
Dikstra J. H. F.  et alii (eds.), Leiden, Brill, 2010, pp. 501-513.

Thompson James W., «The Appropriate, the Necessary, and the Impossible: Faith and Reason 
in Hebrews», The Early Church in Its Context. Essays in Honour of Everett Ferguson, A. J. 
Malherbe et alii (eds.), Leiden, Brill, 1998, pp. 302-317.

Turcan, Robert, «Culto imperial y sacralización del poder en el Imperio Romano», Tratado 
de Antropología de lo Sagrado, J. Ries (ed.), vol. 3, Madrid, Trotta, 1997, pp. 307-342.

Ullmann, Walter, The Carolingian Renaissance and the Idea of Kingship, London, Methuen, 1969.
Urbano Arthur P., «Dressing a Christian: The Philosopher’s Mantle as Signifier of Pedagogical 

and Moral Authority», Studia Patristica, 62/10 (2013), pp. 213-229.
Wallace-Hadrill, John Michael, Early Germanic Kingship in England and on the Continent, 

Oxford, Oxford University Press.
Wallach, Liutpold, Alcuin and Charlemagne: Studies in Carolingian History and Literature, 

Ithaca, NY, Cornell University Press, 1959.
Watts, Edward J., City and School in Late Antique Athens and Alexandria, Berkeley, University 

of California Press, 2008.
Wienand, Johannes, Der Kaiser als Sieger. Metamorphosen triumphaler Herrschaft unter 

Constantin I, Berlin, Akademie Verlag, 2012.





915ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL ARCHIVO DE LOS MARISCALES DE 
CASTILLA Y MARQUESES DE MALAGÓN 

THE ARCHIVES OF THE MARSHALS OF CASTILE 
AND THE MARQUISES OF MALAGÓN

Antonio Sánchez González1

Recepción: 2020/06/04 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/09/02 · 
Aceptación: 2020/09/16

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.27641

Resumen 
Una rama de la familia Saavedra, que ejerció en la Edad Media el oficio de mariscales 
de Castilla en la frontera con el reino de Granada, resurge en la Edad Moderna 
cuando la dignidad se transfiere a los Pardo Tavera, que compran a la Corona dos 
antiguas encomiendas como dominios estables, caso de Malagón que en 1599 fue 
erigido en marquesado. 
Estos marqueses entroncaron después, a partir del siglo XVII, con otras casas 
nobiliarias peninsulares, pasando su Archivo a incorporarse sucesivamente, primero 
en el siglo XVIII, al de los duques de Santisteban del Puerto y, definitivamente en 
1818, al de los duques de Medinaceli. El objetivo de este artículo es dar a conocer 
el Archivo de mariscales de Castilla y marqueses de Malagón, desde su formación 
hasta nuestros días, tratando de sus escrituras, de su organización documental 
y su disposición actual, para facilitar el camino a futuras investigaciones sobre 
estos fondos. Para ello, metodológicamente, no solo hemos trabajado en el 
fondo documental conservado en el Archivo Ducal de Medinaceli aquí objeto de 
estudio, revisando sus inventarios y analizando las marcas dorsales de cada pieza 
documental, sino también en la documentación de referencia que se conserva 
en otros Archivos.

Palabras clave
Mariscales de Castilla; oficiales regios; Archivo familiar, documentación señorial; 
nobleza; marqueses de Malagón; familias Saavedra y Pardo-Tavera. 

1.   Universidad de Huelva. C.e.: antonio.sanchez@dhis2.uhu.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.27641


916

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract 
A branch of the Saavedra family, that held the office of Marshal of Castile on the 
border with the kingdom of Granada during the Middle Ages, reappears during the 
Modern period when this office was transferred to the Pardo-Tavera family, who 
bought two old commanderies (encomiendas) and turned them into permanent 
lordships. This was the case with Malagón, which became a marquisate in 1599. 
From the seventeenth century onwards, these marquises married into other 
noble families in Spain. Their family archive passed into the hands of the Dukes 
of Santisteban del Puerto during the eighteenth century and eventually ended 
up with the Dukes of Medinaceli in 1818. This paper aims to trace the history of 
the archives of the Marquises of Malagón from its creation to the present day. 
We will provide a thorough analysis of the documents contained in this archive 
and examine their organization and current arrangement as a guide for future 
studies on these documents. In terms of the methodology used, we have not only 
worked on the archival collection kept in the ducal archives of Medinaceli –the 
main object of this study– reviewing their inventories and analysing the marks 
on the backside of each documentary piece, but also contrasting the records with 
important documents preserved in other archives.

Keywords 
Marshals of Castile; Royal Officers; Family Archives; Lordship Records; Nobility; 
Marquises of Malagón; The Saavedra and Pardo-Tavera families. 



917ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

A IMITACIÓN de otras monarquías europeas, el rey Juan I de Castilla creó en 
1382 el cargo de Mariscal de Castilla, nombrándose desde entonces en el reino 
varios de estos altos cargos militares, por sectores territoriales. En la frontera con 
el reino nazarí de Granada desde mediados del siglo XV actuaron como tales una 
rama segunda de los Saavedra o Arias de Saavedra afincados en el Bajo Guadalquivir 
tras la conquista, a la que se vinculó el oficio, primero de manera efectiva y, más 
adelante, como dignidad. 

La rama troncal del linaje, durante la Edad Media, consiguió consolidar un 
estado señorial en torno a la villa de Castellar de la Frontera. En cambio, estos 
otros Saavedra de la línea de los mariscales no lo consiguieron entonces y se 
extinguirán biológicamente a principios del siglo XVI, pasando la mariscalía de 
Castilla a los Arias Pardo-Tavera, quienes a fines de la centuria pudieron conseguir 
el estado señorial que se les había negado durante la Edad Media. En este caso 
fue el marquesado de Malagón, título concedido a los mariscales en 1599 y estado 
surgido de la antigua encomienda militar situada en pleno Campo de Calatrava, 
tierras llanas de La Mancha castellana, que había adquirido por compraventa a 
la Corona, en 1548, el mariscal Arias Pardo.

Estos marqueses de Malagón y mariscales entroncaron después con otras casas 
nobiliarias como la de los Ulloa, condes de Villalonso, y –casualidades del destino– 
la troncal de Saavedra de los propios condes de Castellar, a principios del siglo 
XVII, por alianzas matrimoniales. Ello significaba la unión de las dos grandes ramas 
de Saavedra surgidas a principios del siglo XV, la de los alfaqueques de Castellar 
y ésta de los mariscales de Malagón. E incluso después, juntas, se iban a agregar 
a la Casa de Santisteban del Puerto, con la que llegó la mariscalía castellana más 
tarde a la Casa de Medinaceli.

Como consecuencia de todas estas alianzas, el Archivo patrimonial de los 
Mariscales de Castilla, formado desde el siglo XV por los Saavedra y completado 
por los Pardo-Tavera Marqueses de Malagón, se transfirió a Madrid en el siglo 
XVIII para incorporarse, primero, al de Santisteban del Puerto en el palacio que 
estos tenían en la Plaza de San Pedro y, con él en 1818, al Archivo General de la 
Casa Ducal de Medinaceli en el majestuoso palacio que estos poseían en el Paseo 
del Prado. En tales unidades archivísticas superiores se acabaron de organizar los 
fondos señoriales de los mariscales de Castilla y marqueses de Malagón, bajo los 
parámetros establecidos por estos nobles en sus Archivos. 

Nuestro objetivo aquí no es otro que difundir los contenidos del archivo familiar 
de estos Arias de Saavedra y Pardo-Tavera, marqueses de Malagón, además de perfilar 
su sistema de organización documental durante los siglos XVIII y XIX, así como 
trazar la evolución secular del fondo archivístico en ese tiempo, tras tratar primero 
la evolución histórica de las Casas y su evolución hasta agregarse a los Medinaceli.

Para ello, metodológicamente, no solo hemos trabajado en el fondo documental 
objeto aquí de estudio, revisando sus inventarios y analizando las marcas dorsales de 
cada pieza documental, sino también otra documentación de referencia conservada 



918

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

en la colección Salazar y Castro de la Real Academia de la Historia, el Archivo 
Histórico Nacional, Archivo de la Nobleza española y Archivo Municipal de Sevilla.

1.	CASA, LINAJE Y OFICIOS: EL CARGO Y 
DIGNIDAD DE MARISCAL DE CASTILLA EN 
PODER DE LOS SAAVEDRA Y PARDO-TAVERA

Según recoge Salazar y Mendoza en su clásica obra sobre las dignidades seglares, 
el oficio de mariscal de Castilla fue creado por el rey Juan I en 1382, para la guerra 
con Portugal2, a imitación de otras monarquías europeas, con función militar: 

«La jurisdiccion que el Rey [de Castilla] dió á sus Mariscales fue para todos los negocios civiles 
y criminales en sus exércitos, reconociendo al Condestable que era el general. Dióles también 
facultad para muchas de las cosas que la tenían los Tribunos de los soldados romanos, y con esto 
quedó oficio muy calificado, y con mucha autoridad»3.

Al parecer, los dos primeros mariscales castellanos fueron el señor de Valdecorneja 
Fernando Álvarez de Toledo (de quien descienden los duques de Alba) y Pedro 
Ruiz de Sarmiento, adelantado mayor de Galicia (de quien descienden los condes 
de Ribadavia y Santa Marta), ambos fallecidos en 1384, como consecuencia de la 
peste, durante el sitio de Lisboa4. Con Enrique III, fueron mariscales de Castilla 
el señor de Baena Diego Fernández de Córdoba y el de Pedraza Garci González 
de Herrera. Después los reyes castellanos fueron dando el oficio «a voluntad», 
añadiendo Salazar y Mendoza que siempre a «caballeros de mucha cuenta y de las 
partes que se requerían para exercitallos dignamente» 5. Según el territorio, unos 
se llamaron mariscales de León y otros de Andalucía, generalizándose después.

Hubo, pues, otros muchos mariscales de Castilla a lo largo de la historia6, 
interesándonos particularmente a nosotros aquí la ocupación del oficio por la 
familia Saavedra, afincados en Andalucía, aunque originaria de Galicia. 

Según algunos genealogistas, en mítica versión, las raíces más profundas del 
linaje remontan del caballero Ferrán (o Ferrando) de Saavedra, fundador del castillo 
de Eris en el coto gallego de Saavedra –primitivo solar, en efecto, de la estirpe 

2.   Salazar y Mendoza, Pedro de: Origen de las dignidades seglares de Castilla y León. Madrid: Oficina de Don 
Benito Cano, 1794, cap. XIII, pp. 329-332.

3.   Idem, p. 330.
4.   Idem, pp. 330-331. Con Enrique III, añade Salazar y Mendoza, fueron mariscales de Castilla el señor de Baena 

Diego Fernández de Córdoba y el de Pedraza Garci González de Herrera (ídem, p. 331).
5.   Idem, p. 331.
6.   También lo fueron, por ejemplo, varios miembros de la Casa de Valencia (de Campos) descendientes del infante 

D. Juan de Castilla, hijo de Alfonso X y señor consorte de Vizcaya, entre los que se encontraron los regidores de Zamora 
Juan de Valencia, Diego de Valencia o Alfonso de Valencia y Bracamonte (véanse Fernández-Prieto Domínguez 
y Losada, Enrique: Nobleza de Zamora. Tomo VI de la Colección Genealogía y Heráldica. Madrid: CSIC - Instituto 
Jerónimo Zurita, 1953, pp. 877-881 y Salazar y Acha, Jaime de: La Casa del Rey de Castilla y León en la Edad Media. 
Madrid: Rumagraf S.A., 2000, p. 532), entre otros. Les sucedieron los miembros de la Casa de Córdoba. También la 
Casa de Arellano, señores de los Cameros, fueron mariscales de Castilla en el siglo XV. 



919ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

en tierras de Lugo–, que murió en la batalla de Guadalete (711). Sin embargo, la 
historia de esta rama del linaje empieza a clarificarse con aportes documentales 
en quienes la hacen descender de otro caballero, Alfonso Pérez de Saavedra, que 
asiste a Fernando III en las conquistas de Jaén, Córdoba y Sevilla, acompañado en 
esta última de un hijo suyo llamado Alfonso López de Saavedra. Sus descendientes 
quedaron afincados en la región, a cargo de los heredamientos que obtuvieron7, 
pues está claro que su ascenso social y político tiene relación directa con las hazañas 
bélicas que acometieron en la frontera con el reino de Granada.

Uno de estos, Fernán Arias de Saavedra (†c.1416), vecino de Sevilla y caballero 
de la banda o veinticuatro de esta ciudad en tiempos de Enrique III y Juan II. 
Él es, sin duda, el verdadero tronco de la Casa de Saavedra en Andalucía8, una 
estirpe que, en palabras de Sánchez Saus, puede situarse entre la media docena 
más influyente de la Sevilla cuatrocentista9. Fernán Arias fue alcaide de Utrera, 
del castillo de Triana y de Cañete, destacando por sus acciones en la guerra de 
castellano-granadina de su tiempo10. 

De su matrimonio con Leonor Martel Peraza tuvo tres hijos. El segundo, Juan 
Arias de Saavedra (†1458), regidor también de Sevilla y alcaide de Jimena, en 1434 
ganó a los musulmanes la plaza de Castellar, junto a Gibraltar, en donde quedó 
como alcaide, siendo agraciado por el rey Juan II en 1439 con la alfaquequería 
mayor de la frontera de Castilla11, para el rescate de los cautivos cristianos12, y al 
año siguiente con el señorío de El Viso, en la comarca sevillana de los Alcores13. 
El propio monarca reconoció a Juan Arias de Saavedra como primer señor de 
Castellar de la Frontera en 144514. En la conquista de esta plaza, Juan contó con 
la inestimable ayuda de su hermano pequeño Gonzalo, pues este pudo darle 

7.   Los indocumentados orígenes de la familia Saavedra dividió los pareceres de genealogistas como Pellicer 
De Ossau y Tovar, José: Memorial de la Casa y servicios de D. Ioseph de Saavedra, Marqués de Ribas, Madrid, 1647, f. 
46vº; que le da pábulo a la leyenda, y Ortiz De Zúñiga, Diego: Anales eclesiásticos y seculares de la Muy Noble y Muy 
Leal ciudad de Sevilla metrópoli de la Andalucía, Sevilla, 1677, entre otros, más documentados. Lo que está claro es la 
presencia de miembros de la familia en Sevilla a principios del siglo XIV, un linaje que no se desprendió de sus raíces 
gallegas hasta bien entrado dicho siglo. 

8.   Véase la genealogía de estos Mariscales de Castilla en la tabla 1. 
9.   Sánchez Saus, Rafael: «Los Saavedra y la frontera con el reino de Granada en el siglo XV», en José Enrique 

López de Coca Castañer (coord.), Estudios sobre Málaga y el Reino de Granada en el V Centenario de la Conquista, 
Málaga: Diputación Provincial, 1987, p. 163; y La nobleza andaluza en la Edad Media, Granada: Universidad de Granada 
& Universidad de Cádiz, 2005, pp. 185-201.

10.   Verdadero fundador del linaje en Sevilla, de él se ocupa Sánchez Saus, «Los Saavedra», 164-167.
11.   Archivo Ducal de Medinaceli (en adelante ADM), Archivo Histórico, 177-2 (antiguo leg. 260 = caja 18, nº 

2 –ramo Castellar–).
12.   García Fernández, Manuel: «La Alfaquequería Mayor de Castilla en Andalucía a fines de la Edad Media. Los 

alfaqueques reales», en José Enrique López de Coca Castañer (coord.), Estudios sobre Málaga y el Reino de Granada en 
el V Centenario de la Conquista (Málaga, Diputación Provincial, 1987), 35. El oficio quedó desde entonces identificado y 
perpetuado en esta rama del linaje hasta su extinción en el siglo XVII (véase Sánchez González, Antonio: «El Archivo 
de los Alfaqueques mayores de Castilla, Condes de Castellar», Chronica Nova, 46 (2020), pp. 347-379).

13.   ADM, Viso, 2-4: real provisión de Juan II concediendo a Juan de Saavedra, señor de El Viso, media legua del 
término de Carmona para que la tuviera la propia villa visueña (2 diciembre 1440). Previamente, desde 1371, El Viso del 
Alcor había conocido un proceso de señorialización complejo pues estuvo en poder de distintos señores.

14.   ADM, Castellar, 1-1.



920

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

informes sobre el mal estado defensivo en que se encontraba, sacados a los moros 
que cautivó al interceptar una recua de bastimentos15. 

Y aunque Gonzalo de Saavedra I (c.1405–1475) mantuvo una intensa colaboración 
con su hermano Juan en todo lo concerniente al linaje, su fuerte personalidad le 
llevó a tener un fuerte protagonismo político, tanto en la Corte como en la ciudad 
de Sevilla, donde también tuvo su morada principal, lo que no le impidió desarrollar 
una importante actividad en la frontera nazarí. 

El menor de los Saavedra, como ha estudiado Sánchez Saus16, comienza su carrera 
relacionado a Álvaro de Luna, a quien acompañó en 1431 en su entrada en la vega 
granadina. Luego es cuando colabora con su hermano en la toma de Castellar y en 
1437 se hace con la alcaidía de la importante fortaleza de Matrera17 frente a los moros 
de la serranía de Ronda, para obtener después, en 1445, la alcaldía de las sacas y cosas 
vedadas en el arzobispado de Sevilla y obispado de Cádiz, cuando ya era alcaide 
también de Zahara, con cuyo señorío acabaría haciéndose en 1464. Para entonces, ya 
había obtenido además la tenencia de la plaza de Tarifa, tras tomarla en septiembre 
de 1448, manteniéndola bajo su poder –no sin dificultades18– y ejerciendo, primero 
su alcaidía y desde 1465 la jurisdicción de tan importante enclave por merced del 
infante-rey Alfonso19, confirmada cuatro años después por Enrique IV. 

Desde Tarifa se hizo posible la conquista de Gibraltar en 1462, en la que la 
fama de excelente militar del alcaide tarifeño quedó nuevamente patente. En 
la retaguardia sevillana poseyó la alcaidía de Utrera20, y además fue señor de la 
villa y castillo de Zahara. 

A poco de entronizarse Enrique IV como rey de Castilla, su primogénito Fernán 
Arias recibió el honor, en junio de 1455, de ser armado caballero de mano del monarca 
en el real ante Granada. Al año siguiente Gonzalo acompañó al nuevo rey en su 
viaje a Ceuta y en el invierno quedó como frontero en Jaén. Sucesivamente fue 
acumulando cargos tan importantes en la capital hispalense como los de teniente de 
alcaide de su alcázar y de las atarazanas, alcaide del castillo de Triana, alcalde mayor 
de la justicia de Sevilla y su tierra, además de caballero veinticuatro de su cabildo21. 

A más alto nivel, ostentó la mariscalía de Castilla, fue comendador mayor de 
la Orden de Santiago y miembro del Consejo de Enrique IV22. Y, tras la muerte en 
1458 de su hermano Juan, señor de Castellar y El Viso aparte de alfaqueque mayor 
de Castilla, Gonzalo ejerció de hecho como pariente mayor de todos los Saavedra 

15.   Sánchez Saus, Rafael: Op. Cit., p. 167.
16.   Idem, pp. 168-171. Este profesor es autor, además, de la biografía del mariscal en la RAH: <http://dbe.rah.es/

biografias/39362/gonzalo-de-saavedra>.
17.   Archivo Municipal de Sevilla (AMS), Actas Capitulares, 1437, septiembre, fol. 7vº.
18.   AMS, Mayordomazgo, 1448-1449. Antes Tarifa fue señorío de los Enríquez, almirantes de Castilla, quienes 

buscarán ocasión propicia para recuperar la jurisdicción en su Casa de la ciudad del Estrecho.   
19.   ADM, Castellar, 6-12 (Arévalo, 3 noviembre 1465). 
20.   Sánchez Saus, Rafael: Op. Cit., p. 170.     
21.   Ibidem. 
22.   Idem, p. 171.

http://dbe.rah.es/biografias/39362/gonzalo-de-saavedra
http://dbe.rah.es/biografias/39362/gonzalo-de-saavedra


921ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

sevillanos. Fueron, sin duda, aquellos los años de su mayor poder y actividad política 
con la acumulación de tantos cargos, prebendas y tierras, con su máxima influencia 
en el Consejo real, coincidiendo también con su vinculación a Juan Pacheco –al 
menos, desde 1464– y consecuente acercamiento a los Ponce de León frente al 
duque de Medina Sidonia23.

En 1468 se opuso al reconocimiento que Sevilla hizo a doña Isabel como reina, 
alzando pendones en Utrera y Triana por don Enrique y la causa de la princesa Juana 
contra la de los futuros Reyes Católicos. Infatigable conspirador o, mejor, «hombre 
de bandería» que diría Palencia24, como personaje típico de la turbulenta época que 
le tocó vivir, murió en septiembre de 1475 de resultas, precisamente, de las heridas 
sufridas en un encuentro con soldados isabelinos25. 

Casado con Inés de Ribera, el matrimonio tuvo nueve hijos, dejando sendos 
mayorazgos para tres de ellos –Fernando, Alfonso y Pedro–, lo que da idea de la 
riqueza que acumuló en vida el mariscal Gonzalo de Saavedra26. 

Como afirma Sánchez Saus, el mariscal consiguió acaparar un poder quizá 
demasiado multiforme y ligado a circunstancias políticas cambiantes, lo que explica 
las dificultades que atravesaron sus sucesores para mantenerlo en la posteridad27. De 
hecho, su primogénito Fernán Arias de Saavedra (†1481), aunque desde su juventud 
ya presentaba los rasgos típicos de un hombre de frontera –energía, ambición, 
gusto por el riesgo, valor personal y mucho orgullo– tendría enormes dificultades 
para mantener el status del linaje28, a lo que habría que añadir las turbulencias del 
período que le tocó vivir, en plena guerra civil castellana y con la comprometida 
e incómoda situación que le había dejado su padre en aquella contienda. Labrada 
la fortuna del linaje en el oportunismo político, como dijimos, todo podía venirse 
abajo si se hacía una mala elección. 

De ahí la reacción de Fernán Arias, adhiriéndose a la causa de los Reyes Católicos, 
en posición contraria a la que había tenido su padre. Por ello, el 20 de marzo de 1476 
recibe el título de mariscal de Castilla y de maestresala, en el mismo documento 
que le confirmaba como alcalde de las cosas vedadas de Sevilla y su tierra, como 
antes había disfrutado su padre29. 

23.   El mariscal sigue a Juan Pacheco, primero, en el apoyo al príncipe-rey Alfonso y, luego, en la reconciliación con 
Enrique IV (véase ANOB, Osuna, leg. 1635, nº 1: perdón a todos los Saavedra).

24.   Palencia, Alonso de: Crónica de Enrique IV, vol. I, Madrid, 1973, p. 268.
25.   Idem, vol. II, Madrid, 1974, p. 232.
26.   Fue poseedor del lugar de Gelo, en el Aljarafe de Sevilla, la Torre de Torralba y otras muchas tierras y donadíos, 

sin olvidar sus intereses mercantiles en el área atlántica, los sueldos de sus numerosos cargos que ocupó, los beneficios 
de su encomienda mayor y las entregas de la Corona para el abastecimiento de las importantes plazas y alcaidías 
fronterizas que tuvo.

27.   Sánchez Saus, Rafael: Op. Cit., p. 172.
28.   A Fernán le faltó grandes dosis de astucia y flexibilidad, de las que había dado sobradas muestras su padre 

en tantos lances.
29.   Sánchez Saus, Rafael: Ibidem. Ese mismo día su hermano Alfonso Pérez (†1512) era renovado también en el 

título paterno de alcalde mayor de la justicia de Sevilla y su tierra. 



922

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Pero esta situación no duraría mucho al cernirse, de inmediato, varias amena-
zas sobre los intereses básicos del linaje como eran la intención de los monarcas 
de recuperar la alcaidía de Utrera y, principalmente, la de devolver Tarifa a los 
Enríquez –que nunca aceptaron lo que consideraron un despojo30– y más ahora 
teniendo en cuenta el parentesco de Pedro Enríquez, adelantado de Andalucía y 
hermano del almirante Alfonso Enríquez, con el futuro rey don Fernando31. Hubo 
así un pleito por la posesión del señorío tarifeño que, iniciado en tiempos de su 
padre, se sustanciaría con Fernán Arias, como comprobaremos de inmediato.

Respecto a Utrera, los Reyes Católicos quisieron restablecer la paz en el Bajo 
Guadalquivir y el entorno sevillano frenando los excesos banderizos mediante la 
recuperación para la Corona de fortalezas, como la de aquella villa, con alcaides 
de plena confianza y ajenos a los partidos en liza. Esto provocó que el mariscal 
Fernán Arias, en lugar de pactar y someterse a las órdenes reales, se lanzara en 
1477 con quinientos hombres curtidos en la guerra fronteriza a una rebelión 
armada desde sus posiciones de Zahara, Tarifa y la propia Utrera confiando en 
que preocupaciones superiores dificultaran la debida atención de los monarcas 
por aquella empresa, así como en los pactos de socorro mutuo establecido por su 
padre con los nazaríes e incluso en un hipotético socorro portugués a través del 
Estrecho. De ahí que, tras duro asedio de cinco meses, aunque consiguiera en so-
litario hacer frente a la hueste real, perdiera la fortaleza utrerana32. Consecuencia 
de ello, el mariscal se vio abocado además a pactar la entrega de Tarifa, debiendo 
devolver a los Enríquez la villa del Estrecho a cambio del 200 000 maravedís de 
juro anual hasta un montante de 20 millones33.

Como afirma Sánchez Saus, sin Tarifa ni Utrera se cerraban las puertas hacia 
la grandeza que la rama familiar del linaje había llegado a entrever y, sin embar-
go, el mariscal Fernán Arias podía sentirse satisfecho del modo en que se había 
saldado la peor crisis por la que había atravesado la estirpe de estos mariscales 
andaluces pues, así y todo, consiguió recuperar un buen número de bienes, oficios 
y mercedes tras el perdón de los Reyes Católicos de 147834.  

30.   Sánchez Saus, Rafael: «Tarifa, el Estrecho y los Almirantes de Castilla (1394-1478)», en Tarifa en la Edad Media. 
Tarifa: Ayuntamiento de Tarifa, 2006, pp. 236-237. 

31.   Fernando de Aragón era nieto, por parte materna, del almirante Fadrique Enríquez, padre de Alfonso y Pedro. 
Es decir, ambos hermanos eran tíos del futuro monarca (véase Pajares González, Álvaro: «Los lazos sanguíneos de 
Fernando el Católico en Castilla: el apoyo de los Enríquez y los Acuña en la conquista del trono», en Serrano Martín, 
E. y Gascón Pérez, J. (eds.), Poder, sociedad, religión y tolerancia en el mundo hispánico, de Fernando el Católico al siglo 
XVIII, Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 2018, p. 398). Y en el testamento del almirante Fadrique se manda 
que si se recuperaba Tarifa pasaba a Pedro, en lugar de las villas de Rueda y Mansilla que entonces le dejaba. Véase 
Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Adelantados de Andalucía (Casa de Alcalá), Sevilla: Universidad de Sevilla, 
2014, pp. 38-41, más la genealogía de las pp. 42-43. 

32.   Sánchez Saus, Rafael: «Los Saavedra y la frontera…», pp. 173-175. Utrera sería así entregada a Gómez de 
Sotomayor en 1484.

33.   ADM, Castellar, 6-14 (Madrigal, 10 abril 1476). 
34.   Véase Archivo Histórico de la Nobleza (ANOB), Osuna, leg. 1635, nº 1: perdón de los Reyes Católicos a Fernán 

Arias, sus parientes y valedores (30 septiembre 1478). Cfr. Sánchez Saus, Rafael: Op. Cit., p. 175.



923ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

Pero una serie inacabable de desgracias y tropiezos se posaron sobre estos 
mariscales de la Casa de Saavedra que marcarían el devenir inmediato y lejano 
de la estirpe. En primer lugar, el desgraciado suceso acaecido la noche del 15 de 
febrero de 1481 cuando, por los efectos de un terremoto, la torre de Alcalá de Juana 
Dorta (Alcalá de la Alameda, Chucena) se desplomó resultando muerto Fernán 
Arias, junto con su esposa Juana de Marmolejo (o Juana de Mendoza), señora del 
lugar, y otros miembros de la familia, así como una buena parte de la población35. 
Poco después, el 27 de diciembre de aquel mismo año, los moros se apoderan de 
Zahara, según Palencia por descuido de su defensa por parte del nuevo mariscal 
de Castilla en la frontera Gonzalo Arias de Saavedra II (†1531)36, perdiendo la Casa 
definitivamente la alcaidía de la plaza al entregarla los monarcas en 1484 a Rodrigo 
Ponce de León, señor de Marchena, tras ser reconquistada por el mismo Rodrigo 
el 29 de octubre del año anterior37. Además, en marzo de 1483 la familia sufrió 
otro duro golpe cuando, en la gran derrota cristiana de la batalla de la Axarquía, 
los tíos paternos del mariscal sufren la muerte, en el caso de Pedro Vázquez, y la 
cautividad de sus hermanos Alonso Pérez y el canónigo Gonzalo de Saavedra38.

Fueron ciertamente demasiadas desgracias juntas para los mariscales Saavedra 
en aquellas últimas décadas del siglo XV. Tanto que, aunque ciertamente Gonzalo 
de Saavedra y sus hermanos hicieron grandes esfuerzos en la campaña de la rebelión 
morisca de 1500, era evidente la sensación de fracaso –como afirma Sánchez Saus– 
en la misión final que el linaje parecía haberse impuesto desde tiempo atrás y que 
su abuelo, el viejo mariscal y comendador del mismo nombre, estuvo a punto de 
coronar: constituir un señorío sólido y perdurable en aquella banda fronteriza 
a cuya realidad y leyenda los Saavedra tanto habían contribuido39, como hizo la 
otra rama del linaje que ostentó el estado de Castellar40. Ambas ramas de la misma 
estirpe estaban por entonces muy distanciadas.

Ya en el siglo XVI, aún vivió largos años Gonzalo de Saavedra II. Poseyó el 
lugar de Gelo, en el Aljarafe sevillano, y otras tierras y donadíos, además de 
poseer numerosas rentas y ser alcalde mayor de la ciudad de Sevilla y caballero 
veinticuatro de su concejo. Sus propiedades, por tanto, se encontraban en su 
mayor parte repartidas por el reino de Sevilla.

35.   Palencia, Alonso de: Op. Cit., III, p. 87.     
36.   El cronista habla de que el mariscal estaba entonces en Sevilla, «donde se entregaba a la vida licenciosa» 

(Palencia, Alonso de: Idem). 
37.   El impacto de la recuperación de Zahara en la frontera, como en todo el reino, fue tan grande y satisfizo tanto 

a los monarcas que se la cedieron por juro de heredad, elevaron su marquesado de Cádiz a ducado, además de darle 
el título de marqués de Zahara. Y aunque se entabló un pleito entre las partes, lo ganó la Casa de Arcos de los Ponce 
de León, perdiendo los mariscales definitivamente Zahara (véase ANOB, Osuna, leg. 212, nº 1).

38.   Sánchez Saus, Rafael: «Los Saavedra y la frontera…», p. 175.
39.   Ibidem.
40.   Efectivamente la rama troncal de los Saavedra andaluces, descendiente a aquel Fernán Arias (†c.1416), alcaide 

de Cañete, crearon un señorío perdurable en Castellar de la Frontera que se convertiría en condado en 1539, aparte de 
poseer también el señorío de El Viso en los Alcores de Sevilla.



924

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

 
Tabla 1. Genealogía de los Mariscales de Castilla de las Casas de Saavedra, Pardo-Tavera y 
Ulloa. Fuente: Elaboración propia



925ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

 Sin descendencia masculina en su matrimonio con María Zapata y Alarcón, 
la mayor de las hijas del matrimonio, llamada María de Saavedra (†1526), que 
fallece cinco años antes que él, sirve de transmisora de la ocupación efectiva de 
la mariscalía de Castilla, alcaldía mayor de Sevilla y demás oficios a su único hijo 
varón. Ella fue la esposa de Diego Pardo Tavera41 –o Diego Pardo de Deza– (†1517), 
sobrino del dominico arzobispo hispalense fray Diego de Deza y hermano mayor 
de Juan Pardo Tavera (1472-1545), que primero fue obispo de Ciudad Rodrigo y 
Osma para, más tarde, ser arzobispo de Santiago y Toledo, cardenal primado de 
España e inquisidor general, presidente del Consejo Real de Castilla, asesor de 
confianza de Carlos V y uno de los artífices de la grandeza del Imperio español42. 
Esta unión con los Pardo-Tavera traería una inyección económica a la debilitada 
Casa de Saavedra.

El agraciado nieto del mariscal, ya de la nueva raza de mariscales de Castilla de 
los Pardo-Tavera, era Antonio Arias Pardo Tavera –antes llamado Antón de Deza 
y también conocido como Arias Pardo de Saavedra– (c.1509-1561). El joven, que a 
la muerte de su abuelo Gonzalo de Saavedra en 1531 tendría poco más de 20 años, 
se iba a convertir así en tronco y principio de la Casa de Malagón. 

2.	LA FORJA DE UN ESTADO: DE LAS HEREDADES 
DE SEVILLA AL MARQUESADO DE MALAGÓN

Ya en 1517 Antonio Arias Pardo había heredado los bienes de su padre Diego 
Pardo de Deza. Este, en su testamento, suscrito poco antes de morir, mejoró a su 
único hijo varón legítimo en el tercio de todos sus bienes:

«…quiero y es mi voluntad que pueda aver y aya el dicho tercio y remanente del quinto de todos 
mis bienes en toda mi heredad, que yo he e tengo en Valencina del Alcor, lugar del Axarafe de 
Sevilla, en que hay casas y molinos de moler aceituna e olivares y casas de cogederas, y con todo 
a la dicha heredad anexo y perteneciente…»43.

También recibió Arias Pardo bienes a la muerte de su madre María de Saavedra 
en 152644. En palabras más bien hiperbólicas de Salazar y Mendoza, «succedió en una 
casa muy rica», refiriéndose a esta herencia materna que labró preferentemente el 

41.   En la segunda mitad del siglo XV enlazaron dos líneas de los linajes Pardo, o Arias Pardo, y Tavera, en las 
personas de Diego Pardo y Guiomar Tavera, iniciadores de una estirpe que fusionó ambos apellidos y que pronto iba 
a verse agraciada con un conjunto de dominios señoriales en la meseta sur castellana.

42.   Véase Sánchez González, Antonio: «El Hospital de San Juan Bautista en Toledo, una fundación familiar del 
Cardenal Tavera» (en prensa). Una completa biografía del prelado en Salazar Y Mendoza, Pedro de: Chronico de el 
Cardenal Don luan Tauera, arzobispo de Toledo. Toledo, 1603. 

43.   ADM, Partido de Sevilla, 2–58.    
44.   Por un inventario de bienes mandado a realizar por el propio Arias Pardo a fines de 1548 de toda su hacienda 

en la ciudad de Sevilla y su tierra, al que luego aludiremos, conocemos todo su patrimonio por entonces (ADM, Partido 
de Sevilla, 5–28).



926

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

mariscal Gonzalo de Saavedra, padre de María45. También su tía materna Juana 
de Saavedra hizo una cesión de su legítima herencia paterna y materna en su 
sobrino Arias Pardo con fecha 20 de agosto de 153246.  

Sin embargo, no cabe la menor duda de que la mayor parte del patrimonio de 
Arias Pardo le viene al mariscal de su tío el cardenal Tavera pues fueron varias 
las donaciones de bienes que le hizo a lo largo de su vida. 

La primera escritura a favor de su sobrino ya la había otorgado Juan Pardo 
Tavera en Sevilla el 8 de octubre de 151747, siendo obispo de Ciudad Rodrigo y 
residente en la ciudad hispalense, aún en vida de su hermano mayor48, y afectó 
a los bienes rústicos en Constantina (heredad de Majalimar, donadío de las 
Santeras…) y parte de los de Villanueva del Río (donadíos de la Vega y Antona 
Pérez, etc.)49. La segunda había sido dada en Valladolid el 16 de marzo de 1524, 
siendo Tavera obispo de Osma, y se trató de los bienes del término de Utrera 
(donadíos de Pardales y Zarracatinejos…), Valencina del Hoyo o del Alcor (tierras 
de La Lampa) y otra parte de los de Villanueva del Río50. Y la tercera escritura 
fue suscrita por el entonces arzobispo de Santiago de Compostela en Medina 
del Campo el 1 de julio de 1532, siendo ya arzobispo de Santiago de Compostela 
y su sobrino mariscal de Castilla, y se refería particularmente a los bienes del 
término de Las Cabezas de San Juan (donadío de La Palmilla) y algunas rentas 
en la ciudad de Sevilla51.

Por entonces, las funciones del mariscal de Castilla iban a ser asumidas 
oficialmente por los maestres de campo, creados en 1534 por Carlos I, cuando 
ya en el linaje era una dignidad honorífica.

Más adelante llegarían nuevas donaciones de bienes del cardenal a su 
sobrino Arias Pardo, como cuando el mariscal adquirió del rey Carlos I, en 
1542, la encomienda santiaguista desmembrada de Paracuellos del Jarama52, 

45.   Salazar y Mendoza, Pedro de: Chronico…, p. 389.
46.   ADM. Partido de Sevilla, 10-49.
47.   ADM, Partido de Sevilla, 1-1.
48.   Podría ya encontrarse enfermo Diego de Deza, pues había testado en Sevilla el pasado 5 de septiembre (ADM, 

Partido de Sevilla, 2 -58) y falleció poco tiempo después dentro del mismo año de 1517. 
49.   Un desglose de los bienes del obispo Tavera en el reino de Sevilla, con el pormenor de los muchos de ellos 

donados sucesivamente a Arias Pardo, en Sánchez González, Antonio: «Los Archivos del Cardenal: El fondo docu-
mental sevillano de D. Juan Pardo Tavera» (en prensa).

50.   ADM, Partido de Sevilla, 1-2.
51.   ADM, Partido de Sevilla, 3-52. En la referencia a esta donación, el cardenal llama a Arias Pardo «nuestro sobrino, 

que se a criado en nuestra cassa e tenemos en lugar de hijo» (véase ADM, Idem, 1-4).  
52.   Sobre el desmembramiento de antiguas encomiendas, véase Moxó, Salvador de. «Las Desamortizaciones 

eclesiásticas del siglo XVI», Anuario de Historia del Derecho Español, XXXI (1961), pp. 327-361. En 1541, el mariscal Arias 
Pardo de Saavedra compró esta recién desmembrada encomienda de Paracuellos del Jarama con el consiguiente per-
miso de su comendador, el Marqués de Montesclaros. Véase Archivo Histórico Nacional (AHN), Consejos, leg. 32311, 
nº 2, fols. 21 y ss.: Memorial ajustado del pleito entre el Fiscal del Consejo y el Duque de Medinaceli, como marido de la 
Duquesa de Santisteban y Marquesa de Malagón, sobre incorporaci6n a la Corona de la villa de Paracuellos, con su fortaleza, 
jurisdicción, alcabalas y demás derechos. Madrid, 1825. 



927ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

en señorío, por un coste de 42 024.579 maravedís53, para lo que su tío le donó 
aproximadamente la mitad de dicha cantidad54. 

Y casi tres años después de la muerte del cardenal55, con parte de la herencia 
de su tío Arias Pardo pudo comprar al propio emperador, el 14 de enero de 
1548, la antigua encomienda calatrava de Malagón por una cifra cercana a los 56 
cuentos de maravedís56, siendo así la más valiosa de la treintena de encomiendas 
que segregó el monarca para poder atender los elevados gastos del Imperio 
hispánico57. Próxima a Ciudad Real, esta encomienda poseía unos bienes tasados 
en una cantidad próxima a los 100 millones de maravedís58. Al comprender las 
villas de Porzuna y Fuente el Fresno, Malagón poseía un vasto patrimonio, con 
una economía esencialmente ganadera y una serie de tributos y rentas que 
hacían el señorío apetecible a cualquier noble de la época59.

Según Salazar y Mendoza, como parte de pago de lo que le costó el señorío 
de Malagón, entregó el mariscal Arias Pardo la alcaldía mayor de la justicia 
de Sevilla (por valor de más de 24 000 ducados) y la veinticuatría de la ciudad 
(valorada en 7 000 ducados), más 100 000 maravedís de juro, y 12 000 ducados 
de la venta de sus casas que tenía en la collación de San Juan de la Palma de 
la ciudad de Sevilla60. Por su parte, los documentos conservados en el Archivo 
Ducal de Medinaceli y otras fuentes consultadas, precisan los bienes de los 
que hubo de desprenderse Arias Pardo, de su patrimonio en el reino de Sevilla. 
Principalmente, aclara la cuestión el documento fechado el 28 de octubre de 
1548 en la villa de Castelló de Empùries, por el que el rey Carlos I le concede a 
su mariscal de Castilla facultad para vender diversos bienes61, entre los que se 
incluían las casas que poseía en la calle de Abades de Sevilla ‒confirmada su venta 
en 155962‒, la heredad de Majalimar, las haciendas de Villanueva del Camino y 

53.   ADM, Paracuellos, 2-2.  
54.   Véase ADM, Malagón, 6-12, documento extractado por Campo Real, Francisco del: Malagón: Un señorío en el 

Campo de Calatrava, Ciudad Real, 1997, pp. 740-746. El señorío adquirido de Paracuellos incluía además el coto de Belvis 
y las dehesas de Viñuelas, El Burguillo, Palomarejo y Cobeña, así como distintas propiedades en Vallecas y Móstoles.

55.   Falleció en Valladolid el 1º de agosto de 1545 dejando como heredero universal de sus bienes al Hospital de San 
Juan Bautista, que había fundado en Toledo, donde reposa en impresionante mausoleo de Berruguete, por entonces 
en proceso de edificación. Véase Sánchez González, Antonio: «El Hospital de San Juan Bautista…» (en prensa). 

56.   ADM, Malagón, 1-21, AHN, Órdenes (Consejo), leg. 4401 y ANOB, Frías, caja 1487 nº 1. Véase Campo Real, 
Francisco del: «Venta de la encomienda calatrava de Malagón al Mariscal de Castilla don Antonio Ares Pardo de 
Saavedra», en R. Izquierdo Benito y F. Ruiz Gómez (coords.), Las órdenes militares en la Península Ibérica, 2, Cuenca, 
2000, pp. 1795-1816.

57.   Cepeda Adán, José: «Desamortización de tierras de las Órdenes Militares en el reinado de Carlos I», Hispania, 
146 (1980), p. 505.

58.   Franco Silva, Alfonso: «La desamortización de bienes de órdenes militares en la época de Carlos V: los casos 
de Paracuellos y Malagón», en J.L. Castellano y F. Sánchez–Montes (coords.), Carlos V, europeísmo y universalidad: 
población, economía y sociedad, Granada, vol. IV (2001), pp. 270-271. 

59.   Idem, p. 274. 
60.   Salazar y Mendoza, Pedro de: Chronico…, p. 389.
61.   ADM, Partido de Sevilla, 1-13 y 5-17. 
62.   ADM, Partido de Sevilla, 5-17 (Sevilla, 16 agosto 1559). En la autorización solicitada al rey para la venta de dichas 

casas, que se tasa en 40 000 ducados, se incluye también la heredad de Valencina del Alcor. 



928

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Valencina del Hoyo63 y las aceñas llamadas de las Casas, sitas junto al Guadalquivir 
en término de Villanueva, para contribuir con su importe a pagar a S.M. el precio 
en que le vendió la villa y encomienda de Malagón. Además, pierde Arias Pardo el 
oficio de la alcaldía de Sevilla, que había heredado de su abuelo materno Gonzalo 
de Saavedra, siendo compensado por Carlos I con 10 000 ducados64. Con el mismo 
fin de saldar su deuda sobre Malagón, al año siguiente, el 27 de octubre de 1549, 
Arias Pardo vende a Alonso Pesguer un juro de 40 000 maravedís anuales sobre el 
almojarifazgo mayor de Sevilla y otras rentas de la ciudad65. También por entonces 
estipula el mariscal la venta a Diego González de Medina de un juro de 50 000 
maravedís sobre las alcabalas de las carnicerías de Sevilla66, rentas que Arias Pardo ya 
había comprometido para entregarlas a la Corona como parte del pago aplazado67. 

Arias Pardo tomó así posesión, como señorío pleno, de una antigua encomienda 
situada en pleno Campo de Calatrava que no había resultado nada barata sino todo 
lo contrario. Aspiraría a ser señor de vasallos y lo había conseguido. Fue lo que 
siempre había perseguido la línea de los primeros mariscales de la Casa de Saavedra. 

Evidentemente para entonces, a mediados del siglo XVI, el estado de Malagón 
y sus señoríos agregados tenían más que perfilados sus límites territoriales. El 
dominio principal quedaba emplazado en la zona septentrional de la actual 
provincia de Ciudad Real lindando con la de Toledo. Los montes toledanos le 
daban así la linde norte; por el este, confinaba el estado con los términos de 
Villarrubia de los Ojos, Daimiel y Torralba de Calatrava; por el sur, esta misma 
población y la de Piedrabuena, junto con el señorío agregado de Fernán Caballero; 
y por el oeste, servían de límites los términos de Retuerta del Bullaque y Alcoba 
de los Montes. Por la parte más occidental, el estado de Malagón incluía el lugar 
de Porzuna, que atravesaba el río Bullaque y la cañada real toledana; le seguía la 
capital, Malagón, cuyo término quedaba cruzado por las aguas del Bañuelos; más 
al norte quedaba el lugar de Los Cortijos; y, por el este, Fuente el Fresno, como 
dominio más oriental68. En conjunto, la extensión superficial del marquesado se 
aproximaba a los 891’95 kilómetros cuadrados. 

Fuera quedaban los dos señoríos agregados: el de Fernán Caballero, que lindaba 
con la parte meridional del estado principal (103’55 kilómetros cuadrados), y, más 

63.   Esta vendida por entonces a Diego Caballero, mercader y funcionario de la Casa de Contratación (OTTE, 
Enrique: «Diego Caballero, funcionario de la Casa de la Contratación», en A. Acosta Rodríguez (coord.), La Casa de la 
Contratación y la Navegación entre España y las Indias. Sevilla, 2003, p. 331).

64.   Franco Silva, Alfonso: «La desamortización de bienes de órdenes militares…», p. 270. Dicha cantidad la 
abonó la propia ciudad de Sevilla.

65.   ADM, Partido de Sevilla, 9-46. En concreto, aparte de esos 40 000 maravedís, otros juros de heredad de 30 000 
maravedís de las mercadurías, de 5 000 de la renta del pescado fresco y de 5 000 del diezmo del aceite de las puertas. 

66.   ADM, Partido de Sevilla, 5-33 (copia simple, s.f. [1549]). Aunque el documento no está datado, la fecha se 
deduce al indicarse en su texto que el cobro del juro tendría efecto a partir de 1º de enero del siguiente año de 1550.

67.   Campo Real, Francisco del: Malagón…, p. 115. 
68.   Una profundización de la evolución histórica de estos lugares y de sus aspectos geográficos en las obras 

de Corchado Soriano, Manuel: El Campo de Calatrava. Los Pueblos, Ciudad Real, 1982 y La orden de Calatrava y su 
campo, Ciudad Real, 1984.



929ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

distante, el de Paracuellos de Jarama, muy próximo a Madrid por el noreste (43’87 
kilómetros cuadrados).

Era ya momento de garantizar la sucesión de los nuevos bienes adquiridos 
en el mayorazgo familiar (Paracuellos y Malagón, especialmente), lo que hizo el 
mariscal el 26 de julio de 155769, imponiendo el apellido Pardo–Tavera y armas 
al heredero (en recuerdo de su tío, el cardenal), un mayorazgo que confirmará 
después en su último testamento.      

Previamente, en Toledo, el 11 de junio de 1560 le otorga el rey Felipe II –a petición 
del propio Arias Pardo– real provisión facultando a su mariscal de Castilla para 
subrogar los bienes que poseía en el reino de Sevilla por donación y vínculo de su tío 
D. Juan Pardo Tavera, desde cuando este era obispo de Ciudad Rodrigo y de Osma, a 
la vez que para ampliar el mayorazgo incluyendo las villas de Malagón y Porzuna70.  

No solo estas, sino también Paracuellos de Jarama con sus posesiones anejas, 
fueron incluidas finalmente en el citado mayorazgo que ratificó Arias Pardo el 
9 de enero de 1561, al tiempo de ordenar su testamento71. Cinco días después 
fallecía en Toledo.

El beneficiario de esta rica herencia, por la línea de primogenitura que imponía 
este mayorazgo regular, sería el primogénito –llamado como el cardenal, Juan 
Pardo Tavera– de los cinco hijos habidos del segundo matrimonio del mariscal 
con Luisa de la Cerda, hija del segundo Duque de Medinaceli Juan de la Cerda. 
Sin embargo, Juan Pardo Tavera (1550–1571), II Señor de Malagón, Paracuellos y 
Fernán Caballero, además de mariscal de Castilla, no pudo disfrutar mucho tiempo 
de este mayorazgo pues apenas vivió 21 años, siendo su madre quien se ocupase 
de la administración de los bienes72. 

Muerto el joven Juan Pardo, soltero y sin descendencia, el 22 de octubre de 1571, 
otra hija de Arias Pardo y de Luisa de la Cerda, llamada Guiomar Pardo Tavera 
(†1622), sucede en el mayorazgo también en edad juvenil. Tres años después de 
esta herencia, la señora de Malagón y Paracuellos contraía nupcias con Juan de 
Zúñiga Requesens, señor de Martorell, un matrimonio que se truncaba al poco 
tiempo por muerte de éste; y en 1578 casaba de nuevo Guiomar con Juan Enríquez 
de Guzmán y Toledo, hijo de los Condes de Alba de Liste. A estos, el 16 de febrero 
de 1599, el recién entronizado monarca Felipe III les concedió conjuntamente –a 
él con nombre de Juan Pardo, precisamente por imperativo del mayorazgo– el 
título de primeros Marqueses de Malagón73, elevándose de esta forma a rango de 
marquesado el antiguo dominio calatravo. 

69.   ADM, Malagón, 6-9. Véase también ADM, Paracuellos, 7-60. 
70.   ADM, Partido de Sevilla, 1- 2.
71.   ADM, Malagón, 6-11.
72.   Sánchez González, Antonio: «Heráldica episcopal hispana: la capilla de San Pedro de la Catedral de Sevilla 

y sus vestigios emblemáticos», Tabularium Edit, 3 (2016), p. 211.
73.   ADM, Archivo Histórico, 272-34 (antigua caja 2 nº 34-R).  



930

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Sin embargo, ninguno de ambos matrimonios, ni un tercero contraído en 1606 
por Dª. Guiomar con el marqués de Frechilla Duarte de Portugal74, le dieron a la 
Marquesa de Malagón descendencia alguna, extinguiéndose con ella en 1622 la 
línea de los Arias Pardo–Tavera. 

Esta anómala circunstancia, tras la resolución de una serie de pleitos en cuyo 
tiempo el marquesado de Malagón quedó vacante, fue la que hizo recaer este estado 
y sus señoríos anexos de Fernán Caballero y Paracuellos de Jarama en Diego de 
Ulloa Sarmiento (†1647), II Conde de Villalonso, como más propincuo varón y con 
mejor derecho a la sucesión al descender de una tía de la última titular de esos 
estados, también llamada Guiomar Pardo, hermana de Arias Pardo y esposa de su 
bisabuelo, el tercer señor de Villalonso y Benafarces Juan de Ulloa Sarmiento75. Se 
aplicaba así el orden de sucesión establecido, allá por 1517, por el obispo Tavera, 
que no era otro que el regular del mayorazgo, con la herencia a la línea tercera de 
la prole de Diego Pardo de Deza, hermano de D. Juan Tavera.

Sin embargo, no tuvo ninguna posteridad el heredero Diego de Ulloa del 
matrimonio que contrajo con Antonia de Benavides, una hija de los VII Condes de 
Santisteban del Puerto, ni de otro anterior con su prima Magdalena Sarmiento y 
Ulloa. Por esa razón, a su muerte en 1647, su hermana Francisca de Ulloa Sarmiento 
se convertía desde entonces en III Marquesa de Malagón, III Condesa de Villalonso 
y señora de Paracuellos, Benafarces y Fernán Caballero, entre otros dominios. 

Para entonces esta señora había contraído nupcias, desde 1609, con su primo 
hermano Gaspar Juan Arias de Saavedra, V Conde del Castellar y señor del Viso, 
y había enviudado de él76. En consecuencia, todos estos estados patrimoniales de 
los extintos Pardo–Tavera y los Ulloa pasarían al primogénito de estos, Fernando 
Miguel Arias de Saavedra y Ulloa, agregados a la Casa de Castellar, titulándose así 
VI Conde de Castellar, III Marqués de Malagón y IV Conde de Villalonso, además 
de mariscal y alfaqueque mayor de Castilla. Este enlace venía a suponer la unión 
de las dos grandes ramas de Saavedra (la de los alfaqueques de Castellar y ésta de 
los mariscales de Malagón) surgidas a principios del siglo XV. 

Fernando Miguel había casado en 1632 con Catalina de Acevedo77 y, en ausencia 
de varón del matrimonio –pues él fue el último en línea de primogenitura–, le 
sucedía su hija Teresa María Arias de Saavedra, esposa a su vez desde 1664 de Baltasar 
de la Cueva y Enríquez de Cabrera78, un hijo de los duques de Alburquerque que 
fue fiscal del Real Consejo de las Órdenes, consejero del Real y Supremo Consejo 
de Indias y gentilhombre de Cámara, además de virrey del Perú entre 1674 y 167879.

74.   Véase ADM, Malagón, 10-28: Capítulos matrimoniales para el enlace. Madrid, 17 abril 1606.
75.   Véase ADM, Medinaceli-Desvinculación, 287-19. 
76.   ADM, Castellar, 5-15.
77.   ADM, Castellar, 5-16: Capítulos matrimoniales para este enlace (6 de noviembre 1632).
78.   ADM, Castellar, 5-25.
79.   Véase Fernández de Bethencourt, Francisco: Historia genealógica y heráldica de la Monarquía Española, Casa 

Real y Grandes de España, tomo X, Madrid, 1920, pp. 309-313. 



931ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

Sucedió a estos el primogénito del matrimonio Fernando Joaquín de la Cueva 
Arias de Saavedra (†1721) quien, aunque casado con María Antonia Ruiz de Castro 
Centurión, ante su temprana muerte sin descendencia en 1721, el mayorazgo 
pasó a su única hermana Ana Catalina de la Cueva Arias de Saavedra (1684-1735), 
titulada desde entonces VI Marquesa de Malagón, IX Condesa del Castellar y VII 
de Villalonso, otros títulos aparte. Esta señora era esposa, desde 1707, del X Conde 
de Santisteban del Puerto –y luego I Duque de aquel estado–, Manuel de Benavides 
y Aragón, por lo que aquellos títulos y dominios se incorporaron a la Casa de los 
Caudillos Mayores del reino de Jaén, que eran estos Benavides80.

En consecuencia, por esta alianza en adelante quedaba agregado el marquesado 
de Malagón, con la mariscalía de Castilla, cuyos titulares seguían poseyendo una 
administración en Sevilla con los bienes de aquel antiguo reino, a la Casa de 
Santisteban del Puerto, arrastrando consigo el condado de Castellar de los Arias 
de Saavedra y el condado de Villalonso de los Ulloa. Y todos juntos, en dicha Casa 
de Santisteban, se incorporarían a la ducal de Medinaceli a fines del mismo siglo 
XVIII al contraer matrimonio en 1764 los entonces herederos de las respectivas 
casas nobiliarias. Por un lado, Joaquina María de Benavides y Pacheco (1746-1805), 
Marquesa de Solera y luego III Duquesa de Santisteban del Puerto –nieta del citado 
D. Manuel– y, por otro, Luis María Fernández de Córdoba y Gonzaga (1749-1806), 
Marqués de Cogolludo y futuro XIII Duque de Medinaceli81. El heredero de este 
vasto patrimonio sería el hijo de ambos, Luis Joaquín Fernández de Córdoba y 
Benavides (1780-1840), XIV Duque de Medinaceli y IV de Santisteban del Puerto, IX 
Marqués de Malagón y tantos otros títulos, en cuya época se produjo la abolición de 
los mayorazgos y de los señoríos jurisdiccionales con la implantación del Régimen 
Liberal en España durante el primer cuarto del siglo XIX, consumada en 184182. 

3.	LOS ARCHIVOS DE LOS MARISCALES DE 
CASTILLA, MARQUESES DE MALAGÓN

El Archivo originario de esta documentación patrimonial de los mariscales de 
Castilla de las Casas de Saavedra y Pardo-Tavera se gestó en la ciudad de Sevilla, 
emplazándose primero con toda seguridad en las casas que tenían los primeros 
mariscales en la collación de San Juan de la Palma. 

Por su parte, en las primeras décadas del siglo XVI el por entonces canónigo, 
chantre, provisor y oficial del cabildo catedralicio hispalense, además de vicario 

80.   Un estudio muy completo de esta casa nobiliaria en Sánchez, 2015.
81.   Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Caudillos del reino de Jaén (Casa de Santisteban del Puerto). 

Jaén, 2015, pp. 60-62. 
82.   Véase Sánchez González, Antonio: «Nobleza, archivo y mayorazgo», en A. Suárez González (coord.), Escritura 

y sociedad: la nobleza, Santiago de Compostela: Universidad, 2017, p. 331.



932

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

general de aquel arzobispado, D. Juan Pardo Tavera debió tener su Archivo personal 
en las casas de su morada, situada junto a la catedral hispalense en la calle de Abades. 

Más adelante, uno de los inmuebles que conservó en la ciudad andaluza el mariscal 
Arias Pardo y, tras él sus sucesores, debió de servir de sede de la administración de los 
bienes de los marqueses de Malagón en el reino de Sevilla, donde quedó custodiada 
la documentación durante el tiempo en que fue efectiva dicha contaduría. 

Por su parte, el Archivo del estado principal de la Casa se hallaba emplazado en 
la villa de Malagón, junto con los documentos del señorío colindante de Fernán 
Caballero, mientras que el otro señorío anexo de Paracuellos de Jarama mantenía 
su documentación en este lugar próximo a Madrid.

El lugar de emplazamiento del Archivo principal era entonces el histórico 
castillo de Malagón, de época musulmana y con reformas en el siglo XII83, adaptado 
a casa-palacio por Arias Pardo y Luisa de la Cerda en el tercer cuarto del siglo XVI 
tras la adquisición de la extinta encomienda. Sabemos incluso que el nuevo titular 
del señorío hubo de reclamar al Sacro Convento de Calatrava la entrega de los 
documentos originales del anterior período calatravo84.

Y en aquella antigua fortaleza permaneció el Archivo marquesal hasta bien en-
trado el siglo XVIII. Eran, por tanto, tiempos en los que los Archivos señoriales se 
mantenían cercanos a los estados administrados.

4.	INTEGRACIÓN DE LOS FONDOS DOCUMENTALES 
EN UNIDADES ARCHIVÍSTICAS SUPERIORES: 
ORGANIZACIÓN Y DESCRIPCIÓN

4.1. AGREGACIÓN A UNIDADES 
ARCHIVÍSTICAS SUPERIORES

Más adelante, cuando el marquesado de Malagón, con el condado de Villalonso85, 
se incorpora a mediados del mismo siglo XVII a la Casa de Castellar86 y, más 
tarde aún, cuando todos esos títulos, estados y propiedades se agregaron en las 
primeras décadas del siglo XVIII a la Casa de Santisteban del Puerto no parece 
que sus titulares tuvieran previsto aún ningún tipo de medidas tendentes a la 

83.   Véase Melero Cabañas, Domingo: Ciudad Real: tierra de Castillos. Ciudad Real, 2005, pp. 60-61.  
84.   ADM, Malagón, 2-2. En el documento se expresa que «... se le han de entregar originalmente todas las escrituras, 

bulas, provisiones, privilegios, visitaciones, amojonamientos y otras qualesquier escrituras que estuvieren en el dicho 
Archivo tocante a la dicha villa, sus terminos e jurisdiccion [...] para en guarda y conservacion de su derecho...». De ahí 
que la documentación del Archivo que nos ocupa arranque del año 1180, prueba evidente de que las escrituras fueron 
entregadas a los nuevos señores.

85.   El Archivo de este condado castellano-leonés radicaba entonces en la ciudad de Toro.
86.   La documentación «hermana» del condado de Castellar se emplazaba, desde el siglo XV, en el castillo-fortaleza 

de esta villa gaditana próxima a Gibraltar.



933ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

concentración de los dispersos depósitos documentales, al menos en un primer 
momento. Sin embargo, poco después la política de concentración archivística 
de los Benavides no se haría esperar, tal vez emulando el imperante centralismo 
borbónico. Poco después todos esos fondos documentales, dispersos por la geografía 
peninsular, junto con otros que también poseían estos Benavides por diversos 
estados patrimoniales, fueran reclamados por sus titulares para incorporarse al 
Archivo General de la Casa de Santisteban del Puerto en Madrid. 

Estos condes –duques a partir de 1739– tenían por entonces su morada principal 
en Madrid, en la casa-palacio o «Casa Grande» que poseía la familia frente a la iglesia 
de San Pedro el Viejo, esquina la calle Pretil de Santisteban con la calle del Nuncio87. Y, 
por entonces, los Santisteban ordenan la transferencia hasta aquel edificio madrileño 
de todos y cada uno de los numerosos Archivos que la Casa tenía repartidos por sus 
cuantiosos estados señoriales. De ahí que, entre 1720 y 1751, principalmente por los 
años treinta, fueran llegando paulatinamente hasta el depósito documental de aquel 
inmueble los diferentes Archivos de esos diversos estados agregados88.  

El primer conjunto documental que tomó rumbo hasta la capital del reino fue 
el del estado principal de Santisteban del Puerto y los de sus señoríos próximos y 
agregados de Solera, Espelúy e Ibros, desde tierras jiennenses, lo que resulta del todo 
lógico. Estos fondos formarían, por tanto, el embrión o núcleo forjador del Archivo 
General de la Casa89. Los restantes integrantes se irían agrupando paulatinamente al 
depósito archivístico e incluso algunos de ellos se resistirían a llegar por el momento. 

A continuación, los siguientes fondos que llegan a Madrid fueron precisamente 
los de los estados de Ana Catalina de la Cueva Arias de Saavedra, la esposa del conde 
Manuel de Benavides, entre ellos los del marquesado de Malagón y los Saavedra 
sevillanos, que ya se encuentran en la capital del reino, junto al de Santisteban, al 
iniciarse la tercera década del mismo siglo XVIII90.

Más adelante, a raíz de la unión de las Casas de Santisteban del Puerto y 
Medinaceli, se propiciaría la ulterior integración de ambos Archivos generales 
en un depósito único. Habría que esperar, no obstante, a que pasara el convulso 
período de la Guerra de la Independencia española (1808-1814), durante el que estos 
duques fueron declarados proscritos y sus bienes confiscados por Napoleón, para 
que el heredero de ambas casas D. Luis Joaquín Fernández de Córdoba y Benavides 
ordenara la transferencia del Archivo de Santisteban a la sede del Archivo Ducal 
de Medinaceli, ubicado en el majestuoso palacio que estos tenían en el Paseo del 

87.   Sobre esta casa-palacio, véase ADM, Santisteban, 28-12 a 30. Cfr. Sánchez González, Antonio: El Archivo 
de los Caudillos…, pp. 109-112.

88.   Véase todo el proceso de concentración archivística de los diversos fondos en Sánchez, 2015: 103-108. El 2 
de agosto de 1735 el aún conde de Santisteban Manuel de Benavides emite una orden desde Nápoles para que los 
administradores de sus estados (bajo cuya custodia aún quedaban sus respectivos fondos) remitiesen las escrituras a 
Madrid (ADM, Santisteban, 39-2, expd. 2).  

89.   Véase Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Caudillos…, p 104.
90.   Véase ADM, Idem. 



934

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Prado, una concentración de fondos –como el del marquesado de Malagón– que 
se produjo en 1818.  

Y, en adelante, la documentación que aquí tratamos ya no abandonaría el Archivo 
Ducal de Medinaceli, tanto en Madrid (1818-1961) como después retornando a 
Sevilla con sede en la «Casa de Pilatos» (1961-1995) y, por último, en Toledo –desde 
1995–, dentro del Palacio Tavera (antiguo Hospital de San Juan Bautista), donde 
hoy permanece. 

4.2. ORGANIZACIÓN Y DESCRIPCIÓN DOCUMENTAL 

El principal artífice inicial de las tareas orgánicas y descriptivas sobre los fondos 
archivísticos de la Casa de Santisteban del Puerto, al que quedó inicialmente 
integrado el del Partido de Sevilla de los marqueses de Malagón, fue el archivero 
Manuel Antonio Brochero (1735-1773), como se ha dado a conocer91. Conocemos 
su labor gracias a un informe que elaboró a requerimiento del marqués de Solera, 
heredero de la Casa, para remitirlo a Italia al conde D. Manuel de Benavides, su 
padre, donde por entonces servía al rey de Nápoles –futuro Carlos III de España–, 
para mantenerle informado92. Dicho informe, autógrafo y firmado por Brochero, 
aunque carece de fecha, debió haberlo realizado entre 1735 y 173793 y de su tenor 
se desprende el estado de disposición documental de los fondos del depósito 
madrileño de los Santisteban por aquellas fechas señalando, al respecto, que

«El estado de Malagón se compone de siete papeleras ó cajones […], dos ocupa el partido de 
Paracuellos como caueza de esta Casa; otros dos ocupa el partido de Malagón; otros dos ocupa 
el partido de dicha ciudad de Seuilla por hauer en ella vienes [sic] pertenecientes a Castellar y 
Malagón; y el otro ocupa el partido de Toledo»94.

Esta mención al fondo de Malagón viene a confirmarnos que el archivo 
marquesal ya había llegado –juntos o por separado con esos otros fondos de sus 
dominios– a la Casa Grande madrileña de los Santisteban en esos años. Había, 
pues, una sección Malagón (entre las 17 que componían por entonces el Archivo 
Ducal de Santisteban, una para cada uno de los estados y administraciones 
señoriales), cuya documentación ocupaba dos cajones o «papeleras» del depósito.  

91.   Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Caudillos…, pp. 113-139. Más adelante, según el mismo autor, 
prosiguió estas labores en el depósito archivístico en la misma fase inicial el también archivero Manuel de Terán (1783-1802).

92.   Al ocupar, en 1734, el trono de Nápoles el infante don Carlos (como Carlos VII de Nápoles), el entonces conde de 
Santisteban Manuel de Benavides –por recomendación de la reina Isabel de Farnesio, madre del nuevo rey napolitano– 
acudió a Nápoles como tutor del joven monarca y allí será su principal ministro hasta 1738, año en que regresa a Madrid.

93.   ADM, Santisteban, 39-2, expd. 2. Transcrito el informe en Sánchez González, Antonio: El Archivo de los 
Caudillos…, pp. 267-268. 

94.   ADM, Santisteban, 39-2, expd. 2, fol. 2. En definitiva, en esas unidades de instalación se encontraba la 
documentación del marquesado de Malagón, el señorío de Paracuellos de Jarama, los bienes de la administración de 
Sevilla y los bienes que tenían los Pardo-Tavera en Toledo.



935ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

En estricta aplicación del principio de respeto a la procedencia de los fondos, 
quedó conformado el organigrama del Archivo General de la Casa de Santisteban, 
procediendo el archivero Brochero a la clasificación archivística de la mayoría de 
las secciones (entre las que se incluye la de Malagón que venimos tratando y otra de 
Paracuellos95) describiendo («de mi puño»), pieza a pieza, cada una en su envoltura, 
donde anotó las regestas o extractos96. Pese a la amplitud desorbitada de algunas 
de esas regestas, que se convierten en casi una transcripción del documento97, 
en general, estas relaciones de contenido adolecieron de alguna imprecisión98. 

A continuación, el archivero formó series con la documentación de cada fondo, 
unas series por lo general demasiado ambiguas, genéricas y concisas o poco 
aclaratorias (títulos de dominio, títulos de posesión, pertenencias de..., varios, 
etc.), junto a otras más precisas (juros, censos, casas, cortijos y heredades, etc.).

Luego se procedió a la ordenación de los documentos siguiendo un criterio 
cronológico, que se combinó con otro numérico, pues cada escritura así orde-
nada recibió un número correlativo dentro de su serie. Y se formaron legajos 
con los documentos ordenados, que también se enumeraron correlativamente. 

Fruto de este trabajo de organización desarrollado por el archivero en el 
depósito documental de los Benavides en Madrid fue la elaboración de 15 tomos 
inventarios, donde quedó refrendada toda su tarea archivística. Concretamente 
el que aquí nos interesa99 lleva por título Libro del Estado de Malagón que, aunque 
carece de fecha, fue elaborado y escrito por Brochero en torno a 1735. Forma un 
tomo con formato de marca mayor, que está encuadernado en tafilete marrón 
«con sus fundas de vadana [sic]» y con grecas y decoración vegetal grabada en 
oro fino, al clásico estilo barroco español, y lleva broche-cierre metálico. El 
inventario, compuesto de 1022 páginas manuscritas, se iniciaba con un escudo 
de armas de los Arias Pardo pintado sobre pergamino que le fue arrancado 
posteriormente para la encuadernación de un nuevo inventario al que luego 
nos referiremos100. A partir de la página 561 el índice inicial de materias se 
duplica, a modo de segunda parte del inventario con el fin de regestar futuras 
incorporaciones documentales, parte que no llegó a utilizarse nunca pues no 

95.   Pronto se redujeron las secciones a 15, al integrarse los papeles del estado de Castellar de la administración 
de Sevilla en la sección El Viso, por un lado, y precisamente los de la administración de Toledo de los Pardo-Tavera en 
la sección Malagón, por otro. 

96.   ADM, Santisteban, 39-2, expd. 2. Informe del estado del Archivo en torno a 1735. Añade Brochero en este 
documento autógrafo suyo: «haviendo leydo más de 50 000 ojas [...] para sacar la substancia». Estas regestas descriptoras 
solían ser bastante amplias, lo que en muchos casos le obligó a utilizar doble papel como envoltura o «guarda» de la 
unidad documental.

97.   Véase ADM, Partido de Ávila, 6-13. Cfr. Inventario del Partido de Ávila, 513-640 (regesta del doc. aludido).
98.   Ello obligó en el futuro a renovar estas regestas imprecisas de Brochero, mejorándolas de contenido (véase 

ADM, Partido de Ávila, 16-51, nota archivística que encabeza la serie). Y ello, además, dejó secuelas en los inventarios 
en forma de tachaduras y adiciones (véase Libro del Estado de Medellín, 1-7; o Libro del Partido de Ávila, 1323). 

99.   También hizo otro para la sección del señorío agregado de Paracuellos de Jarama.
100.   El escudo de armas que tenía este inventario se colocó en el que años después elaboró, del mismo marquesado, 

el archivero Manuel de Terán, del que tratamos más adelante. 



936

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

hubo necesidad para ello dado que escasas décadas después se hace un nuevo 
inventario de la sección.

Todo hace indicar que a mediados del siglo XVIII ya había culminado Manuel 
Antonio Brochero la labor orgánica de los fondos de todos los estados de la Casa 
de Santisteban del Puerto, incluidos los del Partido de Sevilla y marquesado de 
Malagón, excepción hecha de los del condado de Cocentaina que no llegaron a 
Madrid hasta el año 1751 por circunstancias especiales. 

La valoración final a todo su trabajo organizativo de la documentación en el 
Archivo General de los Santisteban podemos calificarla solo de aceptable. En el 
debe de Brochero queda fundamentalmente la creación, en la clasificación, de 
series muy vagas e imprecisas (que serían, más adelante, parcialmente corregidas 
por otros archiveros)101. Las regestas que compuso fueron tan extensas, en la 
mayoría de los casos, que hacían perder el hilo del extracto (cantidad informativa 
que, al menos aquí, no es sinónimo de calidad en la transmisión de datos). Por 
otro lado, el sistema de orden impuesto en la organización documental no sirvió 
para mantener el rigor cronológico deseado en la disposición de los fondos, 
aunque este criterio cronológico era el que se había buscado previamente. En su 
disculpa cabe indicar la inmensa tarea que realizó, cuantitativamente hablando, 
por sí solo y con escasísima ayuda102. 

Una vez concluida la etapa de Brochero como archivero en 1773, ese mismo 
año el Archivo Ducal de Santisteban quedó reglamentado por las Instrucciones 
dadas desde Aranjuez, el 8 de junio de ese mismo año103 por Antonio de Benavides, 
VII Marqués de Malagón y II Duque de Santisteban, al poco de nombrar nuevo 
archivero mayor a José Manuel de la Vega (1773-1782)104, una fase transitoria en 
el depósito desde el punto de vista organizativo105.

 Y con el relevo en la jefatura de la Casa de Santisteban-Malagón, en 1782, 
al suceder Joaquina María de Benavides y Pacheco, también debió declinar la 
gestión de J. M. de la Vega a cargo del Archivo, ascendiendo en el oficio Manuel 
de Terán (1783-1802), que era oficial del mismo desde 1780106. Este sería el artífice 

101.   Esto repercutió en que, aún en nuestros días, resulte complejo a veces localizar un determinado documento 
dentro del fondo. 

102.   Brochero no contó con un oficial, ni siquiera con algún copista. Él es quien describe todos y cada uno de 
los documentos, quien escribe de su puño los 15 inventarios que compuso, incluido el de Medellín, y quien transcribe 
muchos diplomas que lo requerían. Fue escasa, por tanto, la ayuda que recibió de la Casa Ducal y mucho lo que se le 
exigió, al contrario -por ejemplo- que a su sucesor en el cargo.

103.   ADM, Santisteban, 39-2, expd. 5: doc. inserto en la ratificación de 26 de marzo de 1799, que tuvo dicha 
Instrucción). Véase Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Caudillos…, pp. 140-144. 

104.   Una comparación de este reglamento con otro del Archivo Ducal de Medinaceli, elaborado el mismo año, 
en Sánchez González, Antonio: «Dos desconocidos reglamentos de archivos». Vegueta: Anuario de la Facultad de 
Geografía e Historia, 16 (2016), pp. 481-506. 

105.   Este archivero, en realidad, aportó muy poco (Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Caudillos…, 
pp. 131-133).

106.   ADM, Santisteban, 39-2, expds. 5 y 7.



937ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

de la conclusión y complementariedad de la organización documental de los 
fondos del Archivo, actuando también sobre la sección Malagón107.

La restructuración hecha por el nuevo archivero en esta sección, con res-
pecto a la organización que ya tenían estos fondos desde tiempos de Brochero, 
consistió más que nada en subsanar algunas series ambiguas establecidas en la 
clasificación anterior, en delimitar mucho mejor las series territoriales separan-
do los fondos de cada uno de los dominios del estado, y en fijar de forma más 
precisa series que antes habían quedado ocultas. 

El resultado de la tarea organizativa de Manuel de Terán se plasmó en un 
nuevo inventario titulado igualmente Libro del Estado de Malagón [s.f. (1780-
1795)], encuadernado en piel granate –con similar decoración floral grabada en 
oro al ya descrito– y sin broches de cierre. El tomo tiene 484 folios, con grandes 
blancos entre cada serie en previsión de futuras incorporaciones documentales. 
El escudo de armas que le antecede, obviamente de los Arias Pardo, es aquel 
pintado sobre pergamino que la fue sustraído al inventario compuesto años atrás 
por Brochero para el mismo fondo, al que éste de Terán reemplazó en su uso 
archivístico. Tiene, además, un índice de las materias en las que se estructura el 
manuscrito. Se describió en este tomo toda la documentación del fondo hasta 
mediados del siglo XIX.

La valoración final al trabajo organizativo de Manuel de Terán podemos 
calificarla solo de aceptable108. En su labor contó con la ayuda que le proporcionó, 
durante algún tiempo, su oficial mayor Juan Antonio Casas (con sustituciones, por 
enfermedad de éste hasta que falleció en 1792, de Juan Mateo Bruguera de Baró)109. 

Ante la vacante de oficial, el archivero Terán escribió el 8 de mayo de ese 
mismo año al propio duque Luis María Fernández de Córdoba, haciéndole 
saber que el trabajo de su despacho «un hombre solo no puede hacerlo, sin el 
auxilio de uno que le escriba a la mano con conocimiento del idioma latino 
[...] y de un sujeto inteligente en los caracteres antiguos»110. La petición debió 
surtir respuesta satisfactoria a los deseos del archivero por cuanto, el día 1 de 
junio inmediato, era nombrado oficial mayor del Archivo Bonifacio Arengo, e 
incluso hemos podido constatar la presencia de algunos copistas prestándole 
ayuda durante la anualidad de 1795111. 

Entrado el siglo XIX, con la agregación de la Casa de Santisteban a la de Me-
dinaceli personalizada en el duque heredero Luis Joaquín Fernández de Córdoba 
y Benavides, además IX Marqués de Malagón, se va a producir un intento de 

107.   Véase Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Caudillos…, pp. 133-139. 
108.   Buena prueba de ello es que el plan de organización archivística global del Archivo de Santisteban sería 

cuestionado después, y parcialmente modificado, por un nuevo archivero, en un intento de adaptación al sistema 
implantado en el Archivo de la Casa de Medinaceli.

109.   Véase ADM, Santisteban, 39-2, exp. 9. 
110.   ADM, Santisteban, 39-2, exp. 4. 
111.   ADM, Santisteban, 39-2, exp. 9. 



938

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

homogeneización de los fondos de un Archivo y otro (Santisteban y Medinaceli), 
ambos en Madrid, sobre todo a raíz de la transferencia del primero, en 1818, al 
palacio de los Medinaceli en el Paseo del Prado112. Por orden ducal de 4 de abril 
de ese año, el Archivo de Santisteban se incorporaba así al de Medinaceli, bajo 
la dirección única del archivero Juan Gil de Arana, ocupando una dependencia 
aparte, aledaña al antiguo depósito, en el propio palacio del Prado113. 

Ya a fines del mismo siglo XIX, se va a consumar la organización total de los 
fondos y su descripción general. Así, cuando se realizó un recuento global de la 
documentación de los depósitos archivísticos de los duques de Medinaceli114 por 
parte del archivero-bibliotecario de José María Octavio de Toledo en 1886115, el 
fondo concreto del marquesado de Malagón se componía de 81 legajos, más 13 
tomos sueltos, y se hallaba custodiado en doce papeleras (enumeradas correla-
tivamente, con dos de ellas vacías), tal como aquí recogemos (tabla 2). También 
estaba integrado el fondo Paracuellos, así como determinados bienes del partido 
de Sevilla de la propia Casa de Malagón.

Para entonces ya estaba vigente en el Archivo ducal el nuevo ciclo archivístico 
que nosotros denominamos de la «Desvinculación señorial»116, hoy mantenido 
en el depósito, por otra parte bastante generalizado entre la nobleza española 
coetánea. Este nuevo ciclo trajo consigo una serie de actuaciones sobre los fon-
dos consistente, por un lado en un cambio en cuanto al sistema de instalación 
documental, por otro en un reajuste de las secciones del Archivo y, por último, 
en una modificación los instrumentos de descripción, estableciendo incluso los 
cauces para la futura archivación117. 

En cuanto al modo de instalación documental, el cambio consistió en la 
sustitución de las antiguas papeleras de los depósitos del Archivo General de 
los Medinaceli por legajos –los mismos que hoy se conservan– que se colocaron 
en estanterías abiertas, con lo que se modificaba la tradicional reconditez y el 
carácter arcano que habían caracterizado a los fondos archivísticos durante el 
Antiguo Régimen por un sistema más abierto y perceptible. Dicho cambio se 
produjo a fines del siglo XIX y se materializó por el archivero D. Antonio Paz y 
Mélia, que fuera jefe del Departamento de Manuscritos de la Biblioteca Nacional 
y miembro del cuerpo de Archiveros, Bibliotecarios y Anticuarios españoles. 

112.   Más datos en Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Caudillos…, pp. 149-160. 
113.   Arana fue un leal servidor de la Casa pues defendió los Archivos y todo el patrimonio ducal como si fuera 

suyo durante los difíciles años de la guerra de la Independencia (véase Sánchez González, Antonio: El Archivo de los 
Caudillos…, pp. 152-167).

114.   Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Adelantados de Andalucía (Casa de Alcalá). Sevilla: Universidad 
de Sevilla, 2014, p. 97. 

115.   El Archivo Ducal de Medinaceli, en su conjunto, estaba entonces integrado en 42 secciones, con 3 864 legajos, 
502 libros y 37 documentos sueltos, que se custodiaban en las 460 papeleras del depósito.

116.   Se trata del período que arranca con la abolición de los mayorazgos y de los señoríos jurisdiccionales, que 
coincide con la entrada del régimen político del liberalismo en España, en el que la nobleza sufre una gran transfor-
mación que afectó también a sus Archivos (véase Sánchez González, Antonio: «Nobleza, archivo y mayorazgo»). 

117.   Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Adelantados de Andalucía…, pp. 104-109.



939ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

Signatura Series
Nº 

Legajos
Nº Docs. Sueltos

Nº 
Libros

Papelera 1ª Poderes 1

Idem Inventarios 1

Papelera 2ª Papeles referentes á este estado 
(Leg. 1 á 9, 11 á 13, 19 y 20)

14

Papelera 3ª Idem (Leg. 10, 14 á 18 y 21 á 25) 11

Papelera 4ª Reconocimientos de censos en 
Fiñana

8

Idem Escrituras de censos en Fiñana 3

Idem Apeo, deslinde, tasación, etc. 1

Papelera 5ª ---vacía---

Papelera 6ª Papeles pertenecientes á Pa-
racuellos (Leg. 1º á 19)

19

Papelera 7ª Fiñana: Hospital de San Juan 
Bautista de Toledo (Leg. 1º á 6º)

6

Papelera 8ª Fiñana: Idem (Leg. 7º) 1

Papelera 9ª ---vacía---

Papelera 10 Papeles pertenecientes á Sevilla 
(Leg. 1º á 6º, 8º á 14 y uno sin 
numeración)

14

Papelera 11 Idem (Leg. 7, 15 á 17, 19 á 25 y 
uno sin numerar)

12

Papelera 12 Escrituras de reconocimiento de 
censos, autos, etc. de Valencina

1

Idem Idem de Villanueva del Río 1

Idem Idem de Utrera 1

Tabla 2. Disposición del fondo del marquesado de Malagón y otros bienes de la Casa en el 
Archivo Ducal de Medinaceli (1886). Fuente: ADM, «Archivo Ducal. Leg. 14» 

Entonces se mantuvo, como hoy, la sección Malagón, con 30 legajos y quedó 
separada, como en origen, Paracuellos, con 7 legajos más. La estructura de la 
primera, que nos ocupa, se refleja en el cuadro de clasificación del antiguo fondo 
que aquí recogemos seguidamente (tabla 3).



940

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

1.	GESTIÓN DE LA DOCUMENTACIÓN
1.1. Apuntamientos: informes de los archiveros y decretos del Archivo

1.2. Inventarios de documentos del estado

2.	DESCENDENCIA Y SUCESIÓN
2.1. Dotes, dispensas y capitulaciones matrimoniales 

2.2. Curadurías y particiones de bienes

2.3. Testamentos, fundaciones y agregaciones de mayorazgos

2.4. Árboles genealógicos  

3.	PATRIMONIO
3.1. Títulos de dominio y jurisdicción de la villa y estado de Malagón, con Fuente el Fresno y Porzuna

3.2. Villa de Fernán Caballero y posesión temporal de Carrión de Calatrava 

3.3. Apeos, deslindes y amojonamientos de términos

3.4. Molinos de la Torre y de río Bañuelo, en término de Malagón

3.5. Regalías señoriales (dehesa boyal, pastos, tala de árboles, etc.)

3.6. Tierras, olivares, huertas, viñas, casas y otras heredades

3.7. Tomas de posesión

4.	PATRONATOS, CAPELLANÍAS, CURATOS Y PROVISIONES ECLESIÁSTICAS
4.1. Hospital de San Juan Bautista en Toledo

4.2. Convento franciscano de San José de Malagón

4.3. Convento de carmelitas descalzas de San José de Malagón

4.4. Convento de la Concepción de mercedarias de Toro

4.5. Hospital de Ntra. Sra. de la Concepción de Malagón

5.	DOCUMENTACIÓN DE RECUENTO Y CONTROL
5.1. Inventarios de hacienda

6.	OFICIOS Y DIGNIDADES
6.1. Nombramientos de oficiales del estado

7.	CONTABILIDAD
7.1. Censos y juros

7.2. Diezmos

7.3. Alcabalas 

7.4. Lanzas, medias annatas, valimientos y otros impuestos 

8.	VARIOS 
8.1. Antiguo patrimonio de la Casa de Malagón: cédulas y cartas 

reales, rentas a favor del tribunal de la Inquisición, etc.

Tabla 3. Cuadro de clasificación final de la Sección Malagón. Fuente: Elaboración propia

Así estructurada es como se ha transmitido la documentación del marquesado 
de Malagón hasta nuestros días.



941ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

CONCLUSIONES

El antiguo Archivo de los mariscales de Castilla y marqueses de Malagón se 
compone de varios centenares de diplomas que contienen la memoria de toda la 
actividad desarrollada entre 1180 y 1910 por estos nobles, principalmente durante 
el Antiguo Régimen.

Parte así de la documentación que establece la linealidad del linaje Pardo-
Tavera, con las series de descendencia y sucesión. A continuación agrupa todo lo 
concerniente al patrimonio amasado por estos nobles (tanto señoríos territoriales 
y jurisdiccionales con delimitación de términos, como tierras, huertas, heredades, 
casas, molinos y demás bienes). Siguen las series que fijan la hacienda señorial en 
cada momento, con la documentación específica de contabilidad (censos, juros, 
alcabalas, diezmos, etc.). Otro grupo lo componen los documentos referidos a oficios 
y dignidades ‒como la mariscalía de Castilla‒ y los nombramientos de diversos 
oficiales que prestaron servicios a la Casa. También hay una buena porción de 
diplomas sobre la importante labor de patronazgo y asistencial de los marqueses 
de Malagón en diversas instituciones. No faltan las series relativas al control de 
los bienes (inventarios de hacienda) y a la gestión del propio Archivo de estos 
mariscales (con las series agrupadas como «apuntamientos»). Además, en un vario 
se incluyen documentos del antiguo patrimonio de la Casa de Malagón y todos 
aquellos «extráneos» o ajenos a los estados y bienes administrados. 

Esta documentación ha quedado custodiada, casi en su totalidad, en los 30 
legajos referidos de la sección Malagón del Archivo de la Fundación Casa Ducal de 
Medinaceli, excepto algunas piezas sueltas o pequeñas series distribuidas en otras 
secciones del mismo depósito ‒también de estados señoriales con los que los Arias 
de Saavedra y Pardo-Tavera tuvieron relación parental‒ como los de Santisteban, 
Villalonso y Castellar, aparte la de la contaduría que tuvieron estos mariscales en 
Sevilla. También hay piezas en la miscelánea denominada Archivo Histórico y en 
las facticias Privilegios rodados y Mapas y Planos que se crearon en el Archivo ducal.

Obviamente, el complemento natural de toda la documentación de los Pardo-
Tavera es la contaduría de los Malagón en el reino de Sevilla, denominada Partido 
de Sevilla, entre cuyos 15 legajos se encuentran series documentales referidas a 
propiedades de los antiguos mariscales de la Casa de Saavedra como la del lugar 
sevillano de Gelo y otros bienes en el Aljarafe, Gerena, Aznalcóllar o Triana, 
patronatos, etc.118. También en la sección hermana de Castellar del mismo Archivo, 
por error, se incorporaron unos cuantos documentos del siglo XV sobre la mariscalía 
castellana119.

118.   Principalmente los actuales legajos 8, 9 y 10 de la sección.
119.   Concretamente, por ejemplo, cuatro documentos sobre Tarifa y el pleito por su posesión entablado entre los 

Saavedra y Enríquez (ADM, Castellar, leg. 6, docs. 12 a 15).



942

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

A fines del siglo XIX y en los comienzos del XX, con el archivero Paz y Mélia, 
pasaron a formar parte de la aludida miscelánea Archivo Histórico alguna 
correspondencia real y particular de varios marqueses de Malagón, junto a un 
grupo de reales cédulas y provisiones de concesión de títulos y otros privilegios 
a los antiguos mariscales de Castilla, además de abundante correspondencia de 
valija diplomática de algunos condes y duques120, aparte otra correspondencia y 
documentación sobre funciones gubernativas desempeñadas por algunos de estos 
nobles en Italia, Perú, etc.121.

Una buena parte de todos estos fondos de los mariscales ya ha sido dada a 
conocer, bien sobre el marquesado de Malagón122, bien en diversos estudios 
muy parciales123, estando pendiente otros trabajos sobre el patrimonio de 
estos mariscales castellanos en el reino de Sevilla que después sirvieron a la 
familia Pardo–Tavera para adquirir el marquesado manchego y otros señoríos 
y propiedades meseteñas.

De estos antiguos fondos, el Archivo de la Casa Ducal de Medinaceli conserva 
como instrumento de descripción útil aquel antiguo inventario de Terán denominado 
Libro del Estado de Malagón del último cuarto del siglo XVIII, que sustituyó al anterior 
de Brochero del mismo título, refrendo de cuando se organizó la mayor parte de la 
documentación del estado, junto con las fichas catalográficas realizadas por Paz y 
Mélia a fines del siglo XIX que todavía se conservan, aún útiles. El propio sistema 
de organización que se estableció en estos fondos ‒como en el resto del Archivo‒ 
con la documentación, pieza a pieza, descrita en las carpetillas o «guardas» de cada 
documento, labor de sucesivos archiveros, ayuda a la identificación y conocimiento 
del contenido de toda la documentación.

Sirva, además, de contribución al conocimiento de este antiguo Archivo la 
Guía que incluimos nosotros aquí en Anexo124, con descripción de sus series, 
las fechas extremas y la signatura de localización de los documentos, como 
aportación para quien necesite la consulta de esta documentación sevillana que 
forma parte hoy del Archivo General de la Fundación Casa Ducal de Medinaceli. 

120.   De los condes Manuel y Antonio de Benavides, I Duque y II Duque de Santisteban del Puerto, respectivamente. 
Véase ADM, Archivo Histórico, leg. 80 nos. 49-74. 

121.   ADM, Archivo Histórico, leg 74, ramos 10 a 15, y leg. 75, ramos 1 a 40, más leg. 80, ramo 24, docs. 1 a 28. 
122.   Los trabajos citados sobre el estado de Malagón de Francisco del Campo Real, que constituyeron en su día 

la tesis doctoral del autor.
123.   Por ejemplo, el estudio referido de Franco Silva, Alfonso: «La desamortización de bienes de órdenes militares 

en la época de Carlos V: los casos de Paracuellos y Malagón».
124.   Por razones de espacio hemos descartado la descripción utilizando las usuales normas archivísticas, como 

la internacional ISAD-G o la nacional NEDA, considerando muy útil a un futuro usuario de la documentación aquí 
analizada el «prontuario» aquí presentado a modo de guía. 



943ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

BIBLIOGRAFÍA

Campo Real, Francisco del: Malagón: Un señorío en el Campo de Calatrava, Ciudad Real, 1997.
Campo Real, Francisco del: «Venta de la encomienda calatrava de Malagón al Mariscal de 

Castilla don Antonio Ares Pardo de Saavedra», en Izquierdo Benito, R. y Ruiz Gómez, 
F. (coords.), Las órdenes militares en la Península Ibérica 2, Cuenca, 2000, pp. 1795-1816.

Cepeda Adán, José: «Desamortización de tierras de las Órdenes Militares en el reinado de 
Carlos I», Hispania, 146 (1980), pp. 487-528. 

Corchado Soriano, Manuel: El Campo de Calatrava. Los Pueblos. Ciudad Real, 1982. 
Corchado Soriano, Manuel: La orden de Calatrava y su campo. Ciudad Real, 1984. 
Fernández de Bethencourt, Francisco: Historia genealógica y heráldica de la Monarquía 

Española, Casa Real y Grandes de España. Tomo X. Madrid: Tipografía de Jaime Ratés, 1920.
Fernández-Prieto Domínguez y Losada, Enrique: Nobleza de Zamora. Tomo VI de la 

Colección Genealogía y Heráldica. Madrid: Instituto Jerónimo Zurita -CSIC, 1953.
Franco Silva, Alfonso: «La desamortización de bienes de órdenes militares en la época de 

Carlos V: los casos de Paracuellos y Malagón», en Castellano, J.L. y Sánchez–Montes, 
F. (coords.), Carlos V, europeísmo y universalidad: población, economía y sociedad, vol. IV, 
Granada, 2001, pp. 237-274.

Melero Cabañas, Domingo: Ciudad Real: tierra de Castillos. Ciudad Real, 2005.
Moxó, Salvador de. «Las Desamortizaciones eclesiásticas del siglo XVI», Anuario de Historia 

del Derecho Español XXXI (1961), pp. 327-361.
Ortiz de Zúñiga, Diego: Anales eclesiásticos y seculares de la Muy Noble y Muy Leal ciudad 

de Sevilla metrópoli de la Andalucía. Madrid: Imprenta Real, 1677.
Otte, Enrique: «Diego Caballero, funcionario de la Casa de la Contratación», en Acosta 

Rodríguez, A. (coord.), La Casa de la Contratación y la Navegación entre España y las 
Indias, Sevilla, 2003, pp. 315-339.

Pajares González, Álvaro: «Los lazos sanguíneos de Fernando el Católico en Castilla: el apoyo 
de los Enríquez y los Acuña en la conquista del trono», en Serrano Martín, E. y Gascón 
Pérez, J. (eds.), Poder, sociedad, religión y tolerancia en el mundo hispánico, de Fernando el 
Católico al siglo XVIII, Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 2018, pp. 395-409.

Palencia, Alonso de: Crónica de Enrique IV. 3 vols. Madrid, 1973-1975.
Pellicer de Ossau y Tovar, José: Memorial de la Casa y servicios de Don Ioseph de Saavedra, 

Marques de Ribas. Madrid, 1647.
Salazar y Acha, Jaime de: La Casa del Rey de Castilla y León en la Edad Media. Madrid: 

Rumagraf S.A., 2000.
Salazar y Mendoza, Pedro de: Chronico de el Cardenal Don luan Tauera, arzobispo de Toledo. 

Toledo: Pedro Rodríguez Impresor, 1603. 
Salazar y Mendoza, Pedro de: Origen de las dignidades seglares de Castilla y León. Madrid: 

Oficina de Don Benito Cano, 1794.
Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Adelantados de Andalucía (Casa de Alcalá). 

Sevilla: Universidad de Sevilla, 2014.
Sánchez González, Antonio: El Archivo de los Caudillos del reino de Jaén (Casa de San-

tisteban del Puerto). Jaén: Diputación de Jaén - Instituto de Estudios Giennenses, 2015.
Sánchez González, Antonio: «Heráldica episcopal hispana: la capilla de San Pedro de la 

Catedral de Sevilla y sus vestigios emblemáticos», Tabularium Edit, 3 (2016), pp. 198-224. 
Sánchez González, Antonio: «Dos desconocidos reglamentos de archivos», Vegueta: 

Anuario de la Facultad de Geografía e Historia, 16 (2016), pp. 481-506.



944

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Sánchez González, Antonio: «Nobleza, archivo y mayorazgo», en Suárez González, A. 
(coord.), Escritura y sociedad: la nobleza, Santiago de Compostela: Universidad, 2017, 
pp. 329-342.  

Sánchez González, Antonio: «El Archivo de los Alfaqueques mayores de Castilla, Condes 
de Castellar», Chronica Nova, 46 (2020), pp. 347-379.

Sánchez González, Antonio: «El Hospital de San Juan Bautista en Toledo, una fundación 
familiar del Cardenal Tavera», Hispania Sacra, en prensa.

Sánchez González, Antonio: «Los Archivos del Cardenal: El fondo documental sevillano 
de D. Juan Pardo Tavera», Studia Historica – Historia Moderna, en prensa.

Sánchez Saus, Rafael: «Los Saavedra y la frontera con el reino de Granada en el siglo XV», 
en López de Coca Castañer, J. E. (coord.), Estudios sobre Málaga y el Reino de Granada 
en el V Centenario de la Conquista, Málaga: Diputación Provincial, 1987, pp. 163-182.

Sánchez Saus, Rafael: La nobleza andaluza en la Edad Media. Granada: Universidad de 
Granada & Universidad de Cádiz, 2005.

Sánchez Saus, Rafael: «Tarifa, el Estrecho y los Almirantes de Castilla (1394-1478)», en 
Tarifa en la Edad Media. Tarifa: Ayuntamiento de Tarifa, 2006, pp. 221-239.



945ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

ANEXO: GUÍA DE LA SECCIÓN «MALAGÓN» 
DEL ARCHIVO DUCAL DE MEDINACELI

 
MATERIAS 

 
CRONOLOGÍA 

 
SECCIÓN 

SIGNATURA 

Nº Legs 
Nº Docs. y 
Expdtes, 

 
- TÍTULOS O PRUEBAS DE DOMINIO Y JURISDICCIÓN DE LA VILLA Y 

ESTADO DE MALAGÓN y lugares de Fuente el Fresno y Porzuna ….. 
 
 
 
 
 
 
 
- VILLA DE FERNÁN CABALLERO, AGREGADA AL ESTADO DE 

MALAGÓN, y posesión temporal de CARRIÓN DE CALATRAVA …….. 
 
 

 
 
 
- POSESIONES ………………………………………………………. 
 
- DIEZMOS ………………………………………………………….. 
 
 
 
- APEOS, DESLINDES Y AMOJONAMIENTOS DE TÉRMINOS ………….. 
 
 
- REGALÍAS SEÑORIALES (dehesa boyal, pastos, tala de árboles, caza, 
bodegas, etc.) ………………………………………………………. 
 
- DEHESAS EN EL ESTADO DE MALAGÓN: Mata, El Robledo, 
Campillo, Solana, Fuenluenga, Navarredonda, Mata-el-Navarro y 
Zacatena…………………………………………………………….. 
 
- ALCABALAS ………………………………………………………. 
 
- TESTAMENTOS, FUNDACIONES Y AGREGACIONES DE MAYORAZGOS .. 
 
 
- MOLINOS DE LA TORRE Y DE RÍO BAÑUELO EN TÉRMINO DE 

MALAGÓN …………………………………………………………… 
 
 
- TIERRAS, OLIVARES, HUERTAS, VIÑAS, CASAS Y OTRAS HEREDADES.. 
 
 
 
 
- CENSOS Y JUROS …………………………………………………… 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

1180-1904 
 
 
 
 
 
 
 
 

1547-1887 
 
 
 
 
 

1547-1808 
 

(1409) 1422-1867 
 
 
 

1433-1897 
 
 
 

1344-1817 
 
 
 

1433-1731 
 

(1543) 1548-1793 
 

1456-1689 
 
 
 

(1529) 1563-1902 
 

 
1534-1892 

 
 
 
 

1547-1904 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

PRIV. ROD. 
MALAGÓN 

“ 
“ 

“ 

“ 

“ 
“ 

 
“ 

 
 
“ 

“ 
 
“ 

 
“ 
“ 

“ 

 
“ 
“ 
“ 

 
“ 

“ 
 
 
“ 
 
“ 
 
“ 
“ 

“ 

 
“ 

“ 

 
“ 

“ 

“ 

“ 

 
“ 

“ 

“ 

 
“ 
 
“ 

“ 
 

 
 

Batea 1 
Leg. 1 

2 
13 
14 
27 
29 
30 

 
2 
 
 

29 
30 

 
2 
 

2 
3 

14 
 

3 
4 

30 
 

4 
5 
 
 

4 
 

5 
 

5 
6 

11 
 

6 
30 

 
6 
7 

13 
15 

 
7 
8 

12 
 

13 
 

15 
30 

 

 
 

1-2 
1-22 

1-18, 20-30 
13,33,36 

3,5,7,14-15 
3-4 
3-5 

23,25,29,31 
 

2, 31*-37, 
*39-40,42, 

43*-48  
6* 
24 

 
49-65 

 
66-72  
1-35* 

6 
 

36-47 
39 

8-22 
 

1-38 
7 
 
 

39-53  
 

1-6, 8-20 
 

21-29 
1-27 
52 

 
28-31 

27 
 

32-55 
1-126 

2, 4, 34 
7-9 

 
127-143  

1-48 
44, 47-48, 
50, 53-58 

1,3,7, 
*9-11* 

1 
4, 30 

 



946

Antonio Sánchez González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

 
- NOMBRAMIENTOS DE OFICIALES DEL ESTADO DE MALAGÓN: 
alcaldes, regidores, alguaciles, jueces y escribanos ………………… 

   

o Vara de Alguacil mayor de la ciudad de Toro ……………… 
 
 
- DOTES, CAPÍTULOS MATRIMONIALES Y DISPENSAS ………………… 
 
- CURADURÍAS, INVENTARIOS DE HACIENDA Y PARTICIONES DE 

BIENES ……………………………………………………………….. 
 
- PATRONATOS, CAPELLANÍAS, CURATOS Y PROVISIONES 

ECLESIÁSTICAS DIVERSAS EN EL ESTADO ……………………………  

 

  

o Hospital de San Juan Bautista, vulgo de Afuera, en Toledo .… 
 
 
 
 
 

·  Bienes del hospital en Fiñana (Almería) y su término ……… 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
·  Bienes del hospital en Purullena (Granada) ……………….. 
 
·  Bienes del hospital en el término de Almonacid (Toledo): 
dehesas de Ablates, Ablatejos y Montalbanejos …………….. 
 

o Convento franciscano de San José de Malagón ……………… 
o Convento de carmelitas descalzas de San José de Malagón ….. 
o Convento de la Concepción de mercedarias de Toro ………… 

 
 

o Hospital de Ntra. Sra. de la Concepción de Malagón …..…….. 
 
- VARIOS: Antiguo patrimonio de la Casa de Malagón, cédulas y 
cartas reales, censos y cartas de pago, poderes, rentas a favor del 
tribunal de la Inquisición, etc.  ………………………………………  
 

 
 

1538-1807 (1857) 
 
 
 

1604-1806 
 
 

1471-1780 

 
1517-1786 

 
1527-1892 

 
 
 
 
 

1540-1903 
 
 
 
 
 

1492-1858 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1756-1760 
 
 

1540-1910 
 

1586-1592 
1568-1731 
1647-1805 

 
 

1607 
 
 
 

1531-1769 (1829) 
 

 
 

MALAGÓN 
“ 

“ 
“ 

 
“ 

 
 
“ 

“ 

 
“ 

“ 

 
“ 

“ 

“ 
“ 

“ 

 
“ 

“ 

“ 

“ 
“ 
 
“ 

“ 

“ 

“ 
“ 

“ 

“ 

“ 
“ 

“ 

“ 

“ 
“ 

“ 

“ 
 
“ 
 
 
“ 

 
“ 

“ 
“ 

 
 
“ 
 
 
 
“ 

“ 

 
 

8 
9 

13 
14 

 
9 
 

  
10 
14 

 
11 
14 

 
11 
13 
14 
15 
30 

 
11 
12 
13 
15 
30 

 
16 
17 
18 
19 
20 
21 
22 
23 
24 
25 
26 
27 
28 
29 
30 

 
21 

 
 

29 
 

12 
12 
12 
14 

 
13 

 
 
 

12 
13 

 
 

49-55 
1-7, 9-20, 

24-25 
10 

 
21-44 

 
  

1-30 
9 
 

1-19* 
8 
 

20-50 
27 
11 

2, 5, 10 
6 
 

51-75 
1-19, 59 

31 
6 

2,7,26,28 
 

1I 
1II 

1III - 3 
1-5 
1-5 
2-7 
1-3 
1-4 
1-2 
1 
1 

1-2 
1 
1 
3 
 

1 
 
 

2,7,7 bis 
 

*20-23 
24-34 
35-41 
1-2 

 
32 

 
 
 

43-58 
1-13 



947ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 915–948  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón﻿

 

 
- LANZAS, MEDIAS ANNATAS, VALIMIENTOS Y OTROS IMPUESTOS …. 
 
- ÁRBOLES GENEALÓGICOS DE LA CASA DE MALAGÓN ……………. 
 
- APUNTAMIENTOS: Decretos a los archiveros, libros de registro de 
entradas y salidas de documentos, memoriales de escrituras del 
estado e informes del Archivo ……………………………………… 
 
 
- INVENTARIOS DE DOCUMENTOS DEL ESTADO ……………………… 
 

 
1636-1797 

 
Siglo XVIII 

 
 
 

1547-1890 
 
 

1662-Siglo XVIII 
 
 
 

 
MALAGÓN 

 
“ 

 
 
 
“ 

“ 
 
“ 

“ 
“ 

“ 

“ 

“ 

 
13 

 
14 

 
 
 

13 
15 

 
2 
9 

11 
14 
15 
30 

 
14-23 

 
12 

 
 
 

28-30 
12 

 
40 
8 

18 
4 

11 
1, 5 

 





949ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34· 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ESTUDIOS Y COMENTARIOS ·  
STUDIES AND COMMENTS





951ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

APOSTILLA AL ESTUDIO INFLUENCIA 
DE LAS REDES NOBILIARIAS EN LA 
EXPANSIÓN CRISTIANA DEL SIGLO XII: 
EL CASO DE SORIA (ETF, 33, 2020)

NOTES ON THE ARTICLE THE INFLUENCE 
OF ARISTOCRATIC NETWORKS ON THE 
CHRISTIAN EXPANSION OF THE TWELFTH 
CENTURY. THE CASE OF SORIA (ETF, 33, 2020)

Serafín Olcoz Yanguas1

Recepción: 2020/09/10 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/12/03 ·   
Aceptación: 2020/12/09

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28232

Resumen
Tras la lectura de un trabajo sobre los primeros tenentes de Soria, publicado en 
esta misma revista (ETF, 33, 2020), procedemos a corregir algunos de sus errores y 
a añadir algunas novedades sobre dichos nobles personajes, sus vínculos familiares 
y la influencia de éstos en la nueva Extremadura entre los reinos de Pamplona 
y Aragón, y de Castilla, así como sus relaciones con las Órdenes Militares y las 
cofradías seglares vinculadas a éstas, que también fueron clave en la evolución 
de dicho proceso.

Palabras Clave
Lehet; tenencia; Aragón; Pamplona; Soria; Órdenes Militares; Temple; cofradía.

Abstract
After reading the article on the first tenures (tenencias) of Soria, published in this 
same journal (ETF, 33, 2020), our aim is to rectify some of its errors and add some 
news about the noblemen who held these tenures. We will examine their family 
relationships and their influence in the new Extremadura between the kingdoms 
of Pamplona and Aragon, and that of Castile, as well as its relations with the 

1.   Doctor en Historia Antigua (Universidad de Zaragoza). C.e.: solcoz@gmail.com

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28232


952

Serafín Olcoz Yanguas﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Military Orders and the secular brotherhoods linked to them, which were also 
central to the evolution of this process.

Keywords
Lehet; Land Tenures; Aragon; Pamplona; Soria; Military Order; Templars; 
Brotherhood.



953ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Apostilla al estudio influencia de las redes nobiliarias﻿

INTRODUCCIÓN

Recientemente, Soriano publicó en esta misma revista un trabajo cuyo objetivo 
era: «estudiar el fenómeno a través del caso concreto de la familia navarra Lehet y 
su relación con los dos primeros señores de Soria, Íñigo López y Fortún López.»2. 
Aunque, en realidad, dicho trabajo se centraba específicamente en la identificación 
genealógica y biográfica de dichos tenentes.

En dicho trabajo y en otros que también citamos, aunque principalmente nos 
centraremos en revisar el de Soriano, se incluyeron algunos errores que hemos 
creído necesario corregir, en aras de quienes puedan estar interesados en dichos 
tenentes o en cómo se inició la reconquista en Soria y en cómo influyeron en ésta 
las redes nobiliarias. Aunque también debemos reconocer que en dicho trabajo se 
hicieron algunas aportaciones interesantes, que también destacamos y revisaremos 
a continuación. Pues nuestro objetivo es el de mejorar el conocimiento existente 
acerca de las citadas redes nobiliarias y de cada uno de sus miembros, no sólo por 
su valor intrínseco, sino porque su conocimiento también permitirá entender mejor 
el contexto de los diplomas coetáneos en los que figuran estos nobles e incluso 
también ayudará a distinguir algunas falsificaciones, concretamente a las que se 
podrán detectar debido a los fallos cometidos por los escribas sin escrúpulos que 
interpolaron o falsificaron algunos de esos documentos y que, hasta ahora y debido 
al desconocimiento generalizado que existe acerca de la mayoría de los magnates que 
figuran como testigos o a los que se les cita en las cláusulas de dichos documentos, 
no ha sido posible ponerlas en evidencia.

Finalmente, queremos señalar que, al revisar las relaciones familiares de los dos 
primeros tenentes de Soria y de sus descendientes, veremos que la influencia de las 
redes nobiliarias en la expansión cristiana del siglo XII es mucho más compleja y 
abundante de lo que a primera vista podría parecer.

EL SOLAR ORIGINARIO DE LA CASA DE LEHET

Los dos primeros tenentes de Soria fueron dos hermanos, que estuvieron casados 
con dos hermanas pertenecientes a la Casa de Lehet, como veremos más adelante, 
de ahí que Soriano trajera a colación este linaje al tratar acerca del de aquéllos3. 

2.   Cfr. Soriano Calvo, Gilberto. «Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana del siglo xii. El caso 
de Soria». Espacio, tiempo y forma. Serie iii, Historia medieval, n. 33, 2020, pp. 579-612.

3.   Cfr. Soriano Calvo, Gilberto. «Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana del siglo xii. El caso 
de Soria». Op. cit., pp. 588-589, 594-595, 597, 601-603 y 605, supuso que Íñigo y Fortún López prosperaron gracias a sus 
relaciones con la Casa de Lehet. Así como que el segundo matrimonio de Fortún López le desvinculó de dicho linaje 
y lo acercó al de los Lara, alineando sus intereses con los de Castilla. Una visión que es muy simplista y que no tiene 
en cuenta las complejas y abundantes relaciones entre las familias nobles de la época, como veremos más adelante.



954

Serafín Olcoz Yanguas﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Basándose en Jaurgain4, Soriano identificó el solar originario de la Casa de Lehet en 
el sur del actual sur de Francia, en Sare (Aquitania), o sea, poco después de cruzar 
la actual frontera de Navarra por el puerto de Dancharinea. Una identificación 
que carece de base alguna y que, además, hace ya muchas décadas que había sido 
corregida, localizando correctamente el solar originario de la Casa de Lehet en Lete, 
en la actual cendea de Iza (Navarra)5. Por lo que sorprende que se hubiera obviado la 
información recogida en la historiografía más reciente, para recuperar una propuesta 
errónea y desfasada.

En cualquier caso, Soriano también propuso que el padre de Jimeno Fortuñones 
de Lehet debió de haber sido el Fortún Sánchez que fue tenente de Huarte (Navarra) 
y de Peralta (Navarra)6. Una propuesta que coincide con la que previamente había 
realizado Fortún, identificando al Fortún de Lehet que usaba el sobrenombre de Dodo, 
con el padre de Jimeno Fortuñones de Lehet7, que fue el primero de este linaje que 
añadió a su apellido el topónimo de Lehet8. Además, hemos de señalar que, aunque 
Soriano no tuvo en cuenta que la esposa de éste fue Toda de Lehet, que es con quien 
tuvo a Martín, María y Sancha de Lehet9, ni tampoco reconoció a esta última como 
hija de dicho matrimonio, sí que añadió que los hermanos de Jimeno Fortuñones 
fueron García y Sancho Fortuñones. Todo ello sin tener en cuenta que este último 
ya había sido identificado por Fortún10.

4.   Cfr. Jaurgain, Jean de, «Toponymie basque», en Eusko ikaskuntzen nazioarteko aldizkaria / Revue internationale 
des études basques / International journal on Basque studies, volumen 6, número 2, 1914, p. 163.

5.   Cfr. Martín Duque, Ángel. Documentación medieval de Leire (siglos IX a XII). Pamplona: Gobierno de Navarra, 
1983, p. 531, Fortún Pérez de Ciriza, Luis Javier. Sancho VII el Fuerte (1194-1234). Iruña: Mintzoa, 1986, p. 111, Pavón 
Benito, Julia. Poblamiento altomedieval navarro: base socioeconómica del espacio monárquico. Pamplona: eunsa, 2000, 
p. 114, Mugueta Moreno, Íñigo. «La nobleza en Navarra (siglos xiii-xiv): Una identidad militar». Iura vasconiae, n. 4, 
2007, p. 206, y Remírez Vallejo, Salvador. «Mulieres Templi. Cofradesas y donadas del Temple en el reino de Navarra 
(siglo xii)». Príncipe de Viana, n. 273, 2019, p. 108. Además, el propio Soriano Calvo, Gilberto. «Influencia de las redes 
nobiliarias en la expansión cristiana del siglo XII. El caso de Soria». Op. cit., p. 587, señaló que «los intereses territoriales 
de los Lehet fueron extendiéndose hacia el sur, desde Pamplona hacia la zona norte de Tudela y este de Calahorra», 
algo que coincide con el hecho de que su solar originario estuviera en las cercanías de Pamplona y, para nada, con 
que fuera ultrapirenáico.

6.   Cfr. Soriano Calvo, Gilberto. «Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana del siglo xii. El caso 
de Soria». Op. cit., pp. 585-586. Jimeno Fortuñones sucedió a Fortún Sánchez en Huarte y en Peralta, como recogió 
Ubieto Arteta, Agustín. Los tenentes de Aragón y Navarra en los siglos XI y xii. Valencia: Anubar, 1973, pp. 142, 153, 212-213 
y 237. Aunque éste creyó erróneamente que el Fortún Sánchez que fue tenente de Huarte fue distinto del homónimo 
que lo fue de Peralta, al no tener en cuenta que figura simultáneamente en ambas tenencias, como señaló Soriano.

7.    Cfr. Fortún Pérez de Ciriza, Luis Javier. Sancho vii el Fuerte (1194-1234). Op. cit., p. 111.
8.   Cfr. Remírez Vallejo, Salvador. «Mulieres Templi. Cofradesas y donadas del Temple en el reino de Navarra 

(siglo xii)». Op. cit., p. 108.
9.   Cfr. Olcoz Yanguas, Serafín. «Íñigo y Fortún López: los dos primeros tenentes de Soria, durante el reinado 

de Alfonso I de Aragón y Pamplona». Berceo, n. 174, 2018, pp.  282-283, y Remírez Vallejo, Salvador. «Mulieres Templi. 
Cofradesas y donadas del Temple en el reino de Navarra (siglo XII)». Op. cit., p. 108. Así como, Soriano Calvo, Gilberto. 
«Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana del siglo xii. El caso de Soria». Op. cit., p. 600.

10.   Cfr. Fortún Pérez de Ciriza, Luis Javier. Sancho vii el Fuerte (1194-1234). Op. cit., p. 111.



955ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Apostilla al estudio influencia de las redes nobiliarias﻿

LA POBLACIÓN DE SORIA

Al tratar acerca de los dos primeros tenentes de Soria, Soriano consideró que 
la población de Soria se produjo entre 1109 y 111911, a pesar de haber citado12 que, 
según los Anales Compostelanos: «Era MCLVII. Populavit Rex Aldefonsus13 Soriam»14 
y de insistir después en que este monarca poco tuvo que ver con Soria15. Una cita 
compostelana que Corral también tuvo en cuenta, a pesar de que prefirió considerar 
que Alfonso I ocupó Soria, entre mediados de 1117 y los primeros meses de 1118, así 
como que procedió a su repoblación entre la segunda mitad de 1119 y la primavera 
de 112016. Sin embargo, debemos señalar que no hay ningún resto arqueológico ni 
tampoco ninguna noticia documental que sea fiable y que también sea anterior a 1119, 
en la que figure Soria o el lugar en el que se encuentra esta localidad, en caso de que 
previamente hubiera sido conocido por otro nombre, y que mientras no se conozca 
ninguna fuente que así lo acredite, creemos que lo más adecuado es considerar que 
Soria fue poblada o que, al menos, fue repoblada entonces, o sea, en 1119, y que fue 
el rey de Aragón y Pamplona17, Alfonso I, quien se encargó de que así se hiciera.

De hecho, en 1243, el arzobispo Rodrigo Ximénez de Rada expresó claramente 
que fue Alfonso I quien reconquistó el territorio musulmán en el que se encontraba 

11.   Cfr. Soriano Calvo, Gilberto. «De la fundación o población de Soria». En De la Casa Martínez, Carlos y Martín 
Marco, José Antonio (Coord.), Soria 1119, Soria: Ayuntamiento de Soria, 2019, pp. 35-36 y 38-39.

12.   Cfr. Soriano Calvo, Gilberto, «De la fundación o población de Soria», Op. cit., p. 12.
13.   Martínez Díez, Gonzalo. «El Fuero de Soria: Génesis y fuentes», Anuario de historia del derecho español, n. 

76, 2006, p. 11, identificó al rey Alfonso con el de Aragón y Pamplona, Alfonso Sánchez, como el repoblador de Soria.
14.   Annales compostellani o Tumbo Negro, contenido en el Apéndice vi de Flórez de Setién Huidobro, Enrique. 

España Sagrada Theatro Geographico-historico de la Iglesia de España. Tomo xxiii. Continuacion de las memorias de la Santa 
Iglesia de Tuy. Y coleccion de los cronicones pequeños publicados e ineditos, de la Historia de España. Madrid: Antonio Marin, 
1777 , p. 321. Estos anales contienen información hasta 1248, por lo que tuvieron que ser elaborados después de esta fecha.

15.   Cfr. Soriano Calvo, Gilberto. «Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana del siglo xii. El 
caso de Soria». Op. cit., pp. 602-605, tras haber reconocido que Alfonso I fue el poblador de Soria y quien nombró a los 
dos tenentes que esta estratégica localidad tuvo durante el reinado de aquél, por su posición fronteriza con la cercana 
Castilla, como acertadamente había señalado Asenjo González, María. «Instituciones: poder, sociedad, gobierno y 
vecindad en Soria (siglos xii al xiv). De las collaciones a las cuadrillas». En De la Casa Martínez, Carlos y Martín Marco, 
José Antonio (Coord.), Soria 1119, Soria: Ayuntamiento de Soria, 2019, pp. 305-311, contradijo a ésta y, frente a lo acaecido 
en esta época y a lo recogido en la documentación, procedió a quitarle importancia y a minimizar el claro interés que 
demostró Alfonso I por su tenencia de Soria.

16.   Cfr. Corral Lafuente, José Luis. «Alfonso I el Batallador, la ciudad de Soria y su territorio». En De la Casa 
Martínez, Carlos y Martín Marco, José Antonio (Coord.), Soria 1119, Soria: Ayuntamiento de Soria, 2019, pp. 97-98 y 100. 
Quizá porque dio por bueno un documento de 1117, en el que Íñigo López figura como tenente de Soria, a pesar de 
que el mismo Corral señaló que su fiabilidad estaba en entredicho, como ya había expuesto Lema Pueyo, José Ángel. 
Colección diplomática de Alfonso I de Aragón y Pamplona (1104-1134). San Sebastián: Sociedad de Estudios Vascos, 1990, 
n. 82, pp. 123-128. Además, creyó que, durante este tiempo, Alfonso I estuvo en Soria, a pesar de que la documentación 
lo desmiente, como recogió Lema Pueyo, José Ángel. «El itinerario de Alfonso I ‘El batallador’ (1104-1134)». Historia. 
Instituciones. Documentos, n. 24, 1997, p. 345, y como el propio Corral señaló más adelante, indicando que dicho rey 
estuvo en Pedraza (Segovia), el 13 de diciembre de 1119, Lema Pueyo, José Ángel. Colección diplomática de Alfonso I de 
Aragón y Pamplona (1104-1134), Op. cit., n. 95, pp. 149-152.

17.   Cfr. Soriano Calvo, Gilberto, «De la fundación o población de Soria», Op. cit., citó en varias ocasiones a Alfonso 
I como rey de Aragón y Navarra, una intitulación que no figura así en ninguno de los documentos de su cancillería ni 
de su época, por lo que es extemporánea. Un error que, de alguna manera, señaló el propio Soriano Calvo, Gilberto, 
«Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana del siglo xii. El caso de Soria», Op. cit, p. 581, aunque sin 
enmendarse, ya que siguió insistiendo en utilizar dicha denominación extemporánea para referirse al reino de Pamplona.



956

Serafín Olcoz Yanguas﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Soria y que, cuando así lo hizo, éste estaba desierto18. También recogió que, cuando 
Alfonso I repudió a Urraca, la acompañó hasta Soria19, aunque esta mención también 
se podría interpretar como una referencia al lugar donde años después estuvo Soria 
y no necesariamente a esta localidad. No obstante, parece ser que, en esta ocasión, la 
información recogida por dicho arzobispo no fue muy precisa, pues ya señaló Corral 
que era más fiable la existente en la Primera Crónica Anónima de Sahagún (León), 
que sitúa en Astorga (León) el lugar en el que Alfonso I repudió a Urraca20. Por lo que 
creemos que Alfonso I fue quien repobló o, con mayor probabilidad y como ya había 
propuesto Almazán21, pobló Soria en 1119, y, en cualquier caso, parece que no hay 
duda de que la referencia documental más antigua de Soria es la que consta durante 
el asedio de Tarazona (Zaragoza)22. 

ÍÑIGO LÓPEZ

Soriano expuso como si fueran suyas la mayoría de las conclusiones a las que ha-
bíamos llegado en el mencionado trabajo sobre los dos primeros tenentes de Soria. 
Bien es verdad que aquél, además, realizó algunas propuestas, aunque con dudoso 
acierto, como vamos a ver a continuación.

Por una parte, negó la identificación del primer tenente de Soria con el homónimo 
Íñigo López que consta como mayordomo de Alfonso I, en 112023, sin aportar prueba 

18.   Así lo recogió también el propio arzobispo Ximénez de Rada, escribiendo: «Idem etiam Rex [Alfonso I] habens 
Urracam filiam Regis Aldefonsi [viii] qui cepit Toletum, populavit Soriam, Almazan [(Soria)], Valeranicam, quæ nunc Verlanga 
[Berlanga de Duero (Soria)] dicitur, et Belliforamen [Belorado (Burgos)].», aclarando que Alfonso I halló desiertos estos 
lugares, cuando los reconquistó del dominio musulmán, escribiendo que «Verum Rex Aragonum Aldefonsus… et a 
Maurorum incursibus viriliter custodivit, et regnum Castellæ tamquam proprium undique dilatavit: et loca deserta restituens, 
ductis incolis populavit, videlicet Belliforamen, Valeranicam, Soriam, Almazanam.», Cabanes Pecourt, Mª. Desamparados. 
Rodericus Ximenius de Rada: Opera. Zaragoza: Anubar, pp. 85 y 147.

19.   «Sed tempore procedente, cum Rex intellexisset a suis beneplacitis alienam, Soriam usque eam duxit, ibique repudians, 
dimisit eam suæ arbitrio voluntatis, et ipsa ad Comitem Petrum Assurii properans, suo consilio se commisit.», Cabanes 
Pecourt, Mª. Desamparados. Rodericus Ximenius de Rada: Opera. Op. cit., p. 148.

20.   Cfr. Corral Lafuente, José Luis. «Alfonso I el Batallador, la ciudad de Soria y su territorio», Op. cit., pp. 94-95. 
A pesar de que la Primera Crónica Anónima nos ha llegado a través de una versión que data del siglo xv, su información 
parece corresponder con los acontecimientos acaecidos a principios del siglo XII.

21.   Cfr. Olcoz Yanguas, Serafín. «Íñigo y Fortún López: los dos primeros tenentes de Soria, durante el reinado 
de Alfonso I de Aragón y Pamplona», Op. cit., p.  269.

22.   Cfr. Olcoz Yanguas, Serafín. «Íñigo y Fortún López: los dos primeros tenentes de Soria, durante el reinado 
de Alfonso I de Aragón y Pamplona», Op. cit., p.  269, y Los orígenes del Temple en el valle medio de Ebro: Antecedentes 
de la Orden del Cister y de la Orden Militar de Calatrava. Tudela: Ayuntamiento de Fitero, 2019, pp. 37-39, consideró que 
el asedio de Tarazona se prolongó hasta finales de 1119 e incluso hasta principios de 1120, antes de mazo. Mientras que 
Soriano Calvo, Gilberto. «Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana del siglo xii. El caso de Soria». 
Op. cit., p. 589, también lo creyó así, aunque consideró que dicha referencia documental podía tratar de marzo de 1119, 
siguiendo a Canellas López, Ángel (1963-1965). «Tarazona y sus gentes en el siglo xii». Cuadernos de historia, Jerónimo 
Zurita, n. 16-18, pp. 28-29. Algo que es difícil de creer pues Alfonso I, tras reconquistar Tudela, el 25 de febrero de 1119, 
tuvo que haberse desplazado hasta Soria, nombrando allí a su primer tenente y dejando organizada esta parte del 
territorio, antes de proceder a iniciar el asedio de Tarazona, en el que ya figura el primer tenente de Soria.

23.   Soriano Calvo, Gilberto. «Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana del siglo XII. El caso 
de Soria». Op. cit., p. 589.



957ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Apostilla al estudio influencia de las redes nobiliarias﻿

alguna para ello y sin señalar que, tanto Olcoz como Corral e incluso Nuño24, sí que 
habían propuesto tal identificación y su vinculación con los documentos relacionados 
con Soria. Por otra parte, Soriano consideró que el primer tenente de Soria debió de 
haber sido nieto del homónimo Íñigo López que fue señor de Vizcaya25. Igualmente lo 
propuso sin aportar ninguna prueba y sin citar que Corral había planteado identificar 
al Íñigo López que fue tenente de Soria con el homónimo que lo había sido en el 
somontano del Prepirineo, en los primeros años del reinado de Alfonso I, así como 
a Fortún López lo había identificado con el que, en enero de 1125, era tenente en 
Ayerbe (Huesca)26, aunque también sin apuntar más base para esta propuesta que 
la de la mera coincidente homonimia de ambos tenentes. Además, y sin presentar 
ningún argumento o documento en el que basarse, Corral también propuso que 
Íñigo López era de origen navarro, concretamente, hijo del magnate Íñigo García 
de Estella (Navarra)27. Una afirmación que es difícil de mantener, ya que no respeta 
las reglas patronímicas de la época, ni tampoco fue acompañada con ningún motivo 
que pudiera justificar esta posible excepción.

En cualquier caso y poco después, Olcoz28 aclaró el linaje del que descendía el 
primer tenente de Soria, que nada tiene que ver con la propuesta de Corral, aunque 
algo sí que está relacionado con la propuesta de Soriano, ya que, aunque este Íñigo 
López no fue nieto del homónimo conde Íñigo López que fue señor de Llodio, sí que 
fue el bisnieto de un hermano de éste, o sea, bisnieto de Sancho Lopez. Como puede 
verse en el árbol genealógico correspondiente al linaje de los Vela y sus relaciones 
con el de Lehet y el de Haro (Figura 1).

Finalmente, Soriano, sin plantearse que hubo más de un Lope López coetáneo29, 
llegó a la conclusión de que uno de estos tenentes homónimos, nada había tenido 

24.   Cfr. Olcoz Yanguas, Serafín. «Íñigo y Fortún López: los dos primeros tenentes de Soria, durante el reinado 
de Alfonso I de Aragón y Pamplona», Op. cit., p.  271, y Corral Lafuente, José Luis. «Alfonso I el Batallador, la ciudad 
de Soria y su territorio», Op. cit., p. 102, basándose en Lema Pueyo, José Ángel. Colección diplomática de Alfonso I de 
Aragón y Pamplona (1104-1134), Op. cit., n. 103, pp. 158-159. También lo hizo así Nuño González, Jaime. «La repoblación 
de la ciudad de Soria: cuestiones de geografía y topografía». En De la Casa Martínez, Carlos y Martín Marco, José 
Antonio (Coord.), Soria 1119, Soria: Ayuntamiento de Soria, 2019, p. 184. Si bien Corral y Nuño parece que desconocían 
el trabajo de Olcoz, pues no lo citaron.

25.   Soriano Calvo, Gilberto. «De la fundación o población de Soria». Op. cit., pp. 36-38 e «Influencia de las redes 
nobiliarias en la expansión cristiana del siglo xiI. El caso de Soria», Op. cit., p. 589.

26.   Cfr. Corral Lafuente, José Luis. «Alfonso I el Batallador, la ciudad de Soria y su territorio», Op. cit., (pp. 
102-103). También recogió que Fortún López fue tenente de Burgos, Mendigorría (Navarra), San Esteban de Gormaz 
(Soria), Milagro (Navarra) y Yanguas (Soria), p. 104.

27.    Cfr. Corral Lafuente, José Luis. «Alfonso I el Batallador, la ciudad de Soria y su territorio», Op. cit., pp. 101-102.
28.   Cfr. Olcoz Yanguas, Serafín. Los orígenes del Temple en el valle medio de Ebro: Antecedentes de la Orden del 

Cister y de la Orden Militar de Calatrava. Tudela: Ayuntamiento de Fitero, 2019, pp. 35-39 y 64. Si bien cometió un lapsus 
al representar el árbol genealógico (figuras 4 y 6), confundiendo a Jimeno Aznárez con su homónimo nieto, el cofrade 
templario Jimeno Aznárez de Torres, así como a la hija de aquél Auria Jiménez con la segunda esposa de Íñigo Vélaz, 
cuando fue la única esposa de éste. Lapsus que, como el de haber confundido a Lope de Mendoza con su homónimo 
tío, Lope Iñiguez de Mendoza, que fue señor de Llodio (Álava) y que estuvo casado con Teresa Jiménez, como ya había 
expuesto el propio Olcoz Yanguas, Serafín. «Íñigo y Fortún López: los dos primeros tenentes de Soria, durante el 
reinado de Alfonso I de Aragón y Pamplona», Op. cit., p. 283, corregimos en el árbol genealógico que presentamos a 
continuación y en el que añadimos a los citados hermanos de Jimeno Fortuñones de Lehet.

29.   Cfr. Olcoz Yanguas, Serafín. «Cuatro Lope López en el reino de Aragón y Pamplona: el origen del linaje 
Almoravid, y sus relaciones con Liédena, Calahorra y otras tenencias del valle del río Ebro. Kalakorikos, n. 23, 2018, 



958

Serafín Olcoz Yanguas﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que ver con el Íñigo López que fue primer tenente de Soria. Aunque como su argu-
mentación fue tan superficial como sintética, poco más podemos decir acerca de 
sus conclusiones al respecto, salvo que veremos que eran erróneas y que sí que hubo 
una relación de parentesco entre el primer tenente de Soria, Iñigo López, y su padre, 
Lope López de Mendoza (Álava).

FORTÚN LÓPEZ

Olcoz propuso que Fortún e Íñigo López fueron hermanos, tal y como poco 
después hizo Remírez, basándose en los mismos argumentos30, y como más tarde 
también intuyeron Corral y Soriano, aunque éstos lo hicieron sin aportar ningún 
fundamento para ello31. Si bien este último, además, señaló que dichos hermanos no 
tuvieron ninguna relación con el Lope Iñiguez que se casó con la viuda de Íñigo López, 
cuando hemos visto que estos hermanos López fueron primos de este Lope Iñiguez.

Soriano también recogió la información relativa a que el alcaide del castillo de 
Soria, Fortún Garcés, fue cuñado de Fortún López, por haber estado casado con la 
hermana de éste, Urraca, tal y como ya había expuesto Olcoz32. No obstante, Soriano 
aportó la noticia de que el maestre de Calatrava, frey Rodrigo Garcés, fue hijo de 
García Garcés de Aza33, que, a su vez, fue hijo del conde García Ordóñez34, y de Leonor 
Fortuñones, que fue hija de Fortún López de Soria y de Elvira Pérez, que, a su vez, 
fue hija de Pedro Núñez de Fuentearmegil35, según había publicado Rades36. Aunque 

pp. 243-265, identificó cuatro tenentes homónimos y coetáneos. A estos cuatro Lope López, hay que añadir los Lope 
López de Mendoza que también identificó Olcoz Yanguas, Serafín. Los orígenes del Temple en el valle medio de Ebro: 
Antecedentes de la Orden del Cister y de la Orden Militar de Calatrava. Op. cit., pp. 34-35, como hemos visto en el primer 
árbol genealógico.

30.   Cfr. Olcoz Yanguas, Serafín. «Íñigo y Fortún López: los dos primeros tenentes de Soria, durante el reinado de 
Alfonso I de Aragón y Pamplona», Op. cit., p. 283, y Remírez Vallejo, Salvador. «Mulieres Templi. Cofradesas y donadas 
del Temple en el reino de Navarra (siglo XII)». Op. cit., pp. 109-112.

31.   Cfr. Corral Lafuente, José Luis. «Alfonso I el Batallador, la ciudad de Soria y su territorio». En De la Casa 
Martínez, Carlos y Martín Marco, José Antonio (Coord.), Soria 1119, Soria: Ayuntamiento de Soria, 2019, pp. 101-102, y 
Soriano Calvo, Gilberto. «Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana del siglo XII. El caso de Soria». 
Op. cit., pp. 595-596 y 600-601.

32.   Cfr. Olcoz Yanguas, Serafín. «Íñigo y Fortún López: los dos primeros tenentes de Soria, durante el reinado 
de Alfonso I de Aragón y Pamplona», Op. cit., p. 284, y Soriano Calvo, Gilberto. «Influencia de las redes nobiliarias 
en la expansión cristiana del siglo xii. El caso de Soria», Op. cit., p. 600.

33.   Haza (Burgos).
34.   Cfr. Salazar Acha, Jaime. «El linaje castellano de Castro en el siglo xii: consideraciones e hipótesis sobre su 

origen». Anales de la Real Academia Matritense de Heráldica y Genealogía, n. 1, 1991, p. 54, recogió la noticia de que el 
conde García Ordoñez se casó, en segundas nupcias, con Eva, quien, tras la muerte de aquél, se casó con Pedro González 
de Lara (Lara de los Infantes, Burgos), y también corrigió la creencia de que ésta fue hija del conde Pedro Froliaz de 
Traba (Santiago de Traba, La Coruña), decantándose por que lo fue de Almarico II, vizconde de Rochechouart (Francia).

35.   Fuentearmegil (El Burgo de Osma, Soria). Cfr. González González, Julio. El reino de Castilla en la época de 
Alfonso viii. Tomo i: Estudio. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas. 1960, pp. 270-271, recogió que Elvira 
Pérez fue hija de Pedro Núñez de Fuentearmegil y de Elvira González de Lara, hermana de Pedro González de Lara.

36.   Cfr. Rades Andrada, Francisco. Chronica de las tres Ordenes y Cauallerias de Sanctiago, Calatraua y Alcántara: 
en la qual se trata de su origen y sucesso, y notables hechos en armas de los Maestres y Caualleros de ellas: y de muchos 
Señores de Titulo y otros Nobles que descienden de los Maestres: y de muchos Linages de España. Compuesta por el Licenciado 
Frey Francisco de Rades y Andrada, Capellan de su Magestad, de la Orden de Calatraua. Dirigida a la C.R.M. del Rey don 



959ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Apostilla al estudio influencia de las redes nobiliarias﻿

Soriano dejó abierta la posibilidad de que el padre de Leonor Fortuñones, en vez de 
haber sido Fortún López de Soria, hubiera sido un supuesto homónimo nieto de 
éste, tal y como había dado a entender Rades37. Sin embargo, no hay noticias de la 
existencia de este nieto entre los que tuvo Fortún López de Soria, como podemos 
ver en el árbol genealógico del Linaje de Lope de Cintruénigo38 (Figura 2).

Por lo que, en caso de que la información genealógica facilitada por Rades sea 
correcta y tal y como ya propusiera Soriano, podemos considerar que, tras enviudar 
de Sancha de Lehet, Fortún López de Soria debió de haber vuelto a casarse con Elvi-
ra Pérez, sobrina de Pedro y de Rodrigo González de Lara, que también fue cofrade 
templario39, con quien tuvo al que fue maestre de Calatrava, desde la propia batalla 
de Las Navas de Tolosa (Jaén), el 16 de julio de 1212, hasta 1216: frey Rodrigo Garcés40. 
Siendo ésta, precisamente, la única información que Soriano pudo recabar acerca de 
los vínculos familiares de Fortún López.

Por otra parte, hay constancia de que García García de Aza estuvo casado con 
Sancha Pérez, con quien tuvo a Pedro, Gómez, Ordoño, García y Gonzalo, así 
como a Mayor, María, Sancha y Elvira41. Por lo que, de ser cierta la información 
publicada por Rades, Leonor Fortuñones habría sido la segunda esposa de García 
García de Aza y podríamos añadir este segundo matrimonio al árbol genealógico 
de su linaje42 (Figura 3).

Finalmente, debemos señalar que Soriano también se hizo eco de la noticia 
publicada por Rades, acerca de que durante el maestrazgo de frey Fernando Escaza, 
al frente de la Orden Militar de Calatrava, o sea, entre 1169 y 117043, Fortún López 
de Soria ingresó como familiar de dicha Orden, donando la iglesia de San Salvador 
(Soria), que él había fundado y que después pasó a convertirse en la sede de una 

Philippe nuestro señor, Administrador perpetuo destas Ordenes. Toledo: Casa de Juan Ayala, 1572, Crónica de Calatrava, 
f. 31r. Además, recogió que Pedro Núñez de Fuentearmegil fue hermano de Fernando Núñez, que había recibido los 
hábitos templarios, aunque falleció con los de Calatrava, y que ambos fueron hijos de Nuño Garcés de Fuentearmegil y 
de Teresa Fernández, cfr. Rades Andrada, Francisco. Chronica de las tres Ordenes … Op. cit., Crónica de Calatrava, f. 16v.

37.   Cfr. Rades Andrada, Francisco. Chronica de las tres Ordenes … Op. cit., Crónica de Calatrava, f. 17r.
38.   Cfr. Olcoz Yanguas, Serafín. Los orígenes del Temple en el valle medio de Ebro: Antecedentes de la Orden del 

Cister y de la Orden Militar de Calatrava. Op. cit., pp. 62-68.
39.   Cfr. Olcoz Yanguas, Serafín. Los orígenes del Temple en el valle medio de Ebro: Antecedentes de la Orden del 

Cister y de la Orden Militar de Calatrava. Op. cit., pp. 51-54.
40.   Cfr. Rades Andrada, Francisco. Chronica de las tres Ordenes ... Op. cit., Crónica de Calatrava, ff. 30v-33r. Además, 

añadió que frey Rodrigo Garcés tuvo tres hijos, sin que se sepa si fueron fruto de un matrimonio previo a profesar como 
caballero de Calatrava o si fueron ilegítimos: Gómez Ruiz, que fue caballero de Santiago, Fernando Ruiz, que fue ciego y 
que se casó en Ágreda, y Leonor Ruiz de Aza, que se casó con Gil de Roa y que, tras enviudar, ingresó en el monasterio 
de Santa Eufemia de Cozollos (Olmos de Ojeda, Palencia), que perteneció a la Orden Militar de Santiago, Cfr. Ferrer-
Vidal Díaz Del Reguero, María Soledad. Santa Eufemia de Cozuelos: un monasterio femenino de la Orden Militar 
de Santiago. En la España Medieval (Ejemplar dedicado a: En memoria de Salvador de Moxó (I)), n. 2, 1982, pp. 337-348.

41.   Cfr. García Izquierdo, Iván. «El linaje de Aza. Origen, evolución e impacto de una familia aristocrática en la 
Castilla suroriental». Studia histórica. Historia medieval, v. 35, n. 1, pp. 143.

42.   Añadimos también el dato de que, en 1248, Pedro Martínez de Lehet fue comendador de la Orden de San 
Juan de Jerusalén, en la encomienda de Leache (Navarra). Cfr. Pavón Benito, Julia. «La encomienda sanjuanista de 
Leache en la Edad Media. Una primera aproximación». Príncipe de Viana, (Ejemplar dedicado a: vii Congreso General de 
Historia de Navarra (Vol. 1)), n. 253, 2011, p. 286.

43.   Cfr. Rades Andrada, Francisco. Chronica de las tres Ordenes ... Op. cit., Crónica de Calatrava, ff. 14v-17r y 22r.



960

Serafín Olcoz Yanguas﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

encomienda de la Orden Militar de Calatrava44. Algo que Fortún López de Soria debió 
de realizar estando próximo a su muerte, pues ésta sería la última noticia conocida 
acerca del segundo tenente de Soria.

CONCLUSIONES

Tal y como era nuestro propósito, hemos abundado en los vínculos familiares 
de los dos primeros tenentes de Soria: Iñigo y Fortún López, corrigiendo algunos 
errores acerca de su identificación genealógica y ampliando la información relativa a 
los vínculos familiares con varios linajes nobiliarios. También hemos visto que eran 
mucho más complejas y abundantes de lo que se creía, así como hemos visto que, 
aunque éstas debieron influir en el posicionamiento de sus miembros en puestos 
destacados de la jerarquía gobernante, no fueron estos lazos de sangre los únicos que 
debieron contribuir a ello. De hecho, hemos visto que buena parte de los nobles que 
hemos citado y que desempeñaron una labor destacada en la reconquista de la taifa 
de Zaragoza, que llevó a cabo Alfonso I de Aragón y Pamplona, tuvieron también 
en común su pertenencia a la cofradía del Temple. Por lo que debemos identificar a 
los vínculos de pertenencia a esta cofradía, que iban más allá de su natural carácter 
religioso, como un destacado complemento a los vínculos de sangre que unieron a 
los linajes nobiliarios involucrados en la reconquista. Unos vínculos complementarios 
a los sanguíneos que son similares a los que después y hasta la caída del Antiguo 
Régimen, desempeñó la pertenencia a las Órdenes Militares de carácter exclusivamente 
hispano, como las citadas de Calatrava y de Santiago, pero no nos referimos sólo a los 
vínculos de aquellos miembros de los linajes nobiliarios que profesaron como freires 
en dichas Órdenes Militares, sino que también queremos destacar la pertenencia de 
sus familiares como miembros seglares de dichas instituciones de carácter religioso-
militar y también político. Pues la pertenencia a estas cofradías seglares o sus 
vínculos como familiares de las Órdenes Militares suponía, de hecho, la participación 
en algo similar a lo que actualmente consideramos como Lobbies, esto es, como 
organizaciones que, de forma más o menos solapada, influían e influyen en la vida 
política y económica. De modo que su estudio y conocimiento puede y podríamos 
añadir que debe convertirse en una fuente de información complementaria para 
entender mejor las relaciones que se dieron entre los nobles que participaron en el 
proceso de la reconquista. Al menos, a partir de la aparición de dichas cofradías y 
Órdenes Militares en el siglo XII.  

44.   Cfr. Rodríguez-Picavea Matilla, Enrique. La formación del feudalismo en la meseta meridional castellana: Los 
señoríos de la Orden de Calatrava en los siglos xii-xiii. Madrid: Siglo Veintiuno, 1994, p. 152, recogió que la iglesia de San 
Salvador de Soria fue sede de una encomienda calatrava y que su primer comendador fue frey Alonso López de Haro, 
durante el maestrazgo de Nuño Pérez de Quiñones, o sea, entre 1182 y 1198, según recogió Rades Andrada, Francisco. 
Chronica de las tres Ordenes ... Op. cit., Crónica de Calatrava, f. 22r.



961ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Apostilla al estudio influencia de las redes nobiliarias﻿

Figura 1. Linaje de los Vela y sus relaciones con el de Lehet y el de Haro



962

Serafín Olcoz Yanguas﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Figura 2. Linaje de Lope de Cintruénigo



963ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Apostilla al estudio influencia de las redes nobiliarias﻿

Figura 3. Linaje de frey Rodrigo Garcés, maestre de la Orden Militar de Calatrava



964

Serafín Olcoz Yanguas﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Asenjo González; María. Instituciones: poder, sociedad, gobierno y vecindad en Soria 
(siglos xii al xiv). De las collaciones a las cuadrillas. En De la Casa Martínez, Carlos y 
Martín Marco, José Antonio (Coord.), Soria 1119, Soria: Ayuntamiento de Soria, 2019, 
pp. 305-330.

Cabanes Pecourt, Mª. Desamparados. Rodericus Ximenius de Rada: Opera. Zaragoza: Anubar.
Calleja Puerta, Miguel. «La autoridad de lo escrito en la Primera Crónica Anónima de 

Sahagún». E-Spania (Ejemplar dedicado a: Primera Crónica anónima de Sahagún / 
Autoriser le récit historique. Sous la direction de Hélène Thieulin-Pardo), n. 19, 19 
de octubre de 2014 (Cfr. https://journals.openedition.org/e-spania/23828 consultada al 
preparar este trabajo).

Canellas López, Ángel (1963-1965). «Tarazona y sus gentes en el siglo xii». Cuadernos de 
historia, Jerónimo Zurita, n. 16-18, pp. 27-47.

Corral Lafuente, José Luis. «Alfonso I el Batallador, la ciudad de Soria y su territorio». 
En De la Casa Martínez, Carlos y Martín Marco, José Antonio (Coord.), Soria 1119, Soria: 
Ayuntamiento de Soria, 2019, pp. 91-108.

Ferrer-Vidal Díaz del Reguero, María Soledad. «Santa Eufemia de Cozuelos: un 
monasterio femenino de la Orden Militar de Santiago». En la España Medieval (Ejemplar 
dedicado a: En memoria de Salvador de Moxó (I)), n. 2, 1982, pp. 337-348.

Fortún Pérez de Ciriza, Luis Javier. Sancho vii el Fuerte (1194-1234). Iruña: Mintzoa, 1986.
García Izquierdo, Iván. «El linaje de Aza. Origen, evolución e impacto de una familia 

aristocrática en la Castilla suroriental». Studia histórica. Historia medieval, v. 35, n. 1, 
2017, pp. 129-155.

González González, Julio. El reino de Castilla en la época de Alfonso VIII. Tomo I: Estudio. 
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1960.

Jaurgain, Jean de. «Toponymie basque», en Eusko ikaskuntzen nazioarteko aldizkaria / 
Revue internationale des études basques / International journal on Basque studies, volumen 
6, número 2, 1914, pp. 161-171.

Lema Pueyo, José Ángel. Colección diplomática de Alfonso I de Aragón y Pamplona (1104-1134). 
San Sebastián: Sociedad de Estudios Vascos, 1990.

Lema Pueyo, José Ángel. «El itinerario de Alfonso I ‘El batallador’ (1104-1134)». Historia. 
Instituciones. Documentos, n. 24, 1997, pp. 333-354.

Martín Duque, Ángel. Documentación medieval de Leire (siglos IX a XII). Pamplona: 
Gobierno de Navarra, 1983.

Martínez Díez, Gonzalo. «El Fuero de Soria: Génesis y fuentes», Anuario de historia del 
derecho español, n. 76, 2006, pp. 9-32.

Mugueta Moreno, Íñigo. «La nobleza en Navarra (siglos xiii-xiv): Una identidad militar». 
Iura vasconiae, n. 4, 2007, pp. 189-238.

Nuño González, Jaime. «La repoblación de la ciudad de Soria: cuestiones de geografía 
y topografía». En De la Casa Martínez, Carlos y Martín Marco, José Antonio (Coord.), 
Soria 1119, Soria: Ayuntamiento de Soria, 2019, pp. 177-223.

Olcoz Yanguas, Serafín. «Íñigo y Fortún López: los dos primeros tenentes de Soria, 
durante el reinado de Alfonso I de Aragón y Pamplona». Berceo, n. 174, 2018, pp. 269-292.

Olcoz Yanguas, Serafín. «Cuatro Lope López en el reino de Aragón y Pamplona: el origen 
del linaje Almoravid, y sus relaciones con Liédena, Calahorra y otras tenencias del valle 
del río Ebro. Kalakorikos, n. 23, 2018, pp. 243-265.

https://journals.openedition.org/e-spania/23828


965ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 951–966  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Apostilla al estudio influencia de las redes nobiliarias﻿

Olcoz Yanguas, Serafín. Los orígenes del Temple en el valle medio de Ebro: Antecedentes de la 
Orden del Cister y de la Orden Militar de Calatrava. Tudela: Ayuntamiento de Fitero, 2019.

Pavón Benito, Julia. Poblamiento altomedieval navarro: base socioeconómica del espacio 
monárquico. Pamplona: EUNSA, 2000.

Pavón Benito, Julia. «La encomienda sanjuanista de Leache en la Edad Media. Una primera 
aproximación». Príncipe de Viana, (Ejemplar dedicado a: vii Congreso General de Historia 
de Navarra (Vol. 1)), n. 253, 2011, pp. 279-294.

Rades Andrada, Francisco. Chronica de las tres Ordenes y Cauallerias de Sanctiago, Calatraua 
y Alcántara: en la qual se trata de su origen y sucesso, y notables hechos en armas de los 
Maestres y Caualleros de ellas: y de muchos Señores de Titulo y otros Nobles que descienden 
de los Maestres: y de muchos Linages de España. Compuesta por el Licenciado Frey Francisco 
de Rades y Andrada, Capellan de su Magestad, de la Orden de Calatraua. Dirigida a la C.R.M. 
del Rey don Philippe nuestro señor, Administrador perpetuo destas Ordenes. Toledo: Casa 
de Juan Ayala, 1572.

Remírez Vallejo, Salvador. «Mulieres Templi. Cofradesas y donadas del Temple en el reino 
de Navarra (siglo xii)». Príncipe de Viana, n. 273, 2019, pp. 93-114.

Rodríguez-Picavea Matilla, Enrique. La formación del feudalismo en la meseta meridional 
castellana: Los señoríos de la Orden de Calatrava en los siglos xii-xiii. Madrid: Siglo 
Veintiuno, 1994.

Salazar Acha, Jaime. «El linaje castellano de Castro en el siglo xii: consideraciones e 
hipótesis sobre su origen». Anales de la Real Academia Matritense de Heráldica y Genealogía, 
n. 1, 1991, pp. 36-68.

Soriano Calvo, Gilberto. «De la fundación o población de Soria». En De la Casa Martínez, 
Carlos y Martín Marco, José Antonio (Coord.), Soria 1119, Soria: Ayuntamiento de Soria, 
2019, pp. 11-47.

Soriano Calvo, Gilberto. «Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana 
del siglo Xii. El caso de Soria». Espacio, tiempo y forma. Serie iii, Historia medieval, n. 33, 
2020, pp. 579-612.

Ubieto Arteta, Agustín. Los tenentes de Aragón y Navarra en los siglos xi y xii. Valencia: 
Anubar, 1973.





967ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LIBROS · BOOKS 
 
VOLUMEN II





969ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 969–972  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Castrillo Casado, Janire, Las mujeres vascas durante la Baja Edad Media, Madrid, 
Sílex, 2020, 398 pp. ISBN: 978-84-7737-551-7.

María Jesús Fuente1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30883

La de Juan Peres de Doypa, la hermana de Martín de Uriçar y la madre de Sancho 
de Larrazabal son las primeras mujeres que aparecen en este estudio sobre las 
mujeres vascas en los siglos finales de la Edad Media. Como era común en aquel 
tiempo, la identidad femenina iba unida al lazo familiar con el que estaban ligadas, 
esposa, hermana o madre. Muy bien elegida la forma de entrada a este estudio 
sobre mujeres, abordando las relaciones familiares, pues, sin duda, la familia es el 
núcleo inicial –y principal– en el que se mueven todas. Este es el primero de los 
cuatro grandes capítulos que componen el libro, con los que la autora compone 
un magnífico panorama del mundo femenino vasco en la Baja Edad Media: tras 
analizar las relaciones familiares, Janire Castrillo contempla las capacidades de 
acción jurídica de las mujeres, el medio social y el mundo laboral femenino.

La primera mirada al índice de este libro revela un panorama completo de 
cuestiones a estudiar sobre las mujeres de esos siglos de la Baja Edad Media, parece 
que está todo examinado, pues en cada uno de esos cuatro grandes capítulos la 
autora ha considerado todos los puntos esenciales que permiten este estudio. La 
pregunta que le puede surgir al lector es obvia: ¿qué diferenciaba a las mujeres 
vascas del resto de las mujeres de su tiempo? Este es el gran desafío que, es de 
suponer, se le presentaba a la autora. La aplicación de las leyes de Castilla igualaría 
a las mujeres de todo el territorio del reino, entonces, ¿en qué se diferenciaban 
las vascas de las de otras latitudes del reino de Castilla? Este punto no se le ha 
escapado a la autora, y, no sólo apunta su preocupación, sino que se percibe el 
esfuerzo de búsqueda de la identidad de las mujeres que vivían en ese territorio 
en los siglos finales de la Edad Media y en los comienzos de la «Modernidad». 
Quizás sin pretenderlo, Janire Castrillo coincide con esa gran pionera de la historia 
de las mujeres, Eileen Powell, que en su libro Medieval Women señalaba que la 
posición de las mujeres suele considerarse un test por el que se mide el nivel de 
civilización de un territorio o un tiempo.

La búsqueda de la identidad de las mujeres en el espacio del país vasco y 
en el tiempo de los siglos bajomedievales ha llevado a la autora a buscar en 
documentación, pública y privada, distintiva de las tierras vascas. Este libro tiene 
como uno de sus méritos el trabajo de archivo, de indagación en documentos que 

1.   Universidad Carlos III de Madrid. C.e.: jesusaurora.fuente@uc3m.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30883


970

María Jesús Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 969–972  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Janire Castrillo ha necesitado y buscado en algunos de los archivos españoles más 
importantes (Simancas, Chancillería de Valladolid), en archivos municipales del 
país vasco y en archivos diocesanos como el de Pamplona. El título bien merecido 
de «exégeta» con el que se autodefine la autora, es el resultado del rastreo de una 
amplísima documentación en la que se incluyen, aparte de legislación y normativas 
diversas, testamentos, contratos matrimoniales, títulos de contraventa, es decir, 
todo tipo de registros en los que intervienen mujeres o en los que se puede obtener 
información acerca de aspectos muy diversos de la vida de las mujeres, y, teniendo 
en cuenta la amplia temática que contempla, esa información solo ha podido 
salir de la indagación en una cantidad ingente de documentos. Tras el análisis 
documental, Janire Castrillo se ha planteado «una reconstrucción discursiva 
basada en hipótesis y no exenta de riesgos», riesgos provenientes de la tendencia 
a mirar al pasado con planteamientos del presente. Consciente del problema, la 
autora ha conseguido no caer en el presentismo. 

Janire Castrillo señala la complejidad de su estudio «por la parcelación 
jurisdiccional a la que estaba sometido el territorio vasco, con diferentes marcos 
legales y un crisol de normativas forales». Al desafío de la complejidad, la autora 
ha respondido con un esquema organizativo sencillo y claro que se refleja en el 
conjunto del libro y en cada uno de sus cuatro capítulos. El primero, el que trata 
de las mujeres en las relaciones familiares, reúne una interesante y exhaustiva 
selección de ejemplos, muchos de ellos entran en la tipología que se encuentra en 
otras áreas hispanas y europeas, pero algunos son peculiares, diferentes, aunque 
podría ser el resultado de una casualidad y no un hecho diferencial aplicable a 
las mujeres vascas. Puede servir como ejemplo el de una mujer que otorga su 
propio contrato matrimonial, ¿se trataba de una mujer independiente y libre? No 
realmente, era una mujer huérfana de padre y con una madre anciana y enferma, 
pero es una excepción, pues eran los padres quienes se encargaban de casar a los 
hijos sin necesidad de consultarles. En cualquier caso, la amplia casuística que 
Janire Castrillo ha recogido para las mujeres vascas respecto a las relaciones de la 
familia, puede ser algo lógico teniendo en cuenta que la diversidad en el país vasco 
podría ser mayor como consecuencia de la aplicación del derecho castellano y del 
derecho foral. Buen ejemplo de esta diferencia por la aplicación del derecho foral 
se encuentra en la tendencia a concentrar los bienes raíces en un único hermano, 
compensando a los demás con cantidades en metálico; mientras en las zonas en 
que se aplicó el Derecho castellano este asunto se articuló mediante la figura 
de la mejora y el mayorazgo, en las zonas de foralidad vasca rigió un sistema de 
heredero único que afectó negativamente a las mujeres.

La relación de las mujeres con el derecho, que aparece en el capítulo segundo, 
se presenta también con una casuística muy interesante, con un buen análisis de 
las capacidades de acción jurídica de las mujeres de todos los grupos sociales en el 
ámbito público, y la capacidad de acción político-institucional de las mujeres. Este 
último punto es especialmente interesante, pues entra en el debate de si las mujeres 



971ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 969–972  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Castrillo Casado, Janire, Las mujeres vascas durante la Baja Edad Media﻿

del común tenían o no capacidad de acción en el campo político, en concreto a 
nivel de concejo, señalando algunos casos en los que las mujeres podrían asistir 
a reuniones concejiles. Diferente suele ser el caso de las señoras feudales, cuya 
capacidad de actuación era muy diferente, aunque dependía de circunstancias muy 
diversas, de la coyuntura familiar, algo que ocurre, en general, con las mujeres de 
poder. Janire Castrillo señala algunas líneas de investigación actuales dirigidas a 
contemplar la acción de las mujeres de la nobleza con una metodología semejante a 
la utilizada por algunas autoras para las reinas; afortunadamente la autora se limita 
a apuntar con esperanza las ventajas de esta metodología, pero ella no la utiliza, 
lo que no disminuye en absoluto el valor de su análisis de las mujeres nobles del 
país vasco. Los ejemplos elegidos para mostrar las posibilidades de acción de las 
mujeres de la alta nobleza son excelentes; toma tres ejemplos de mujeres en las 
que recayó, en generaciones sucesivas, el señorío de Bizcaia: María Díaz de Haro, 
María II y Juana de Lara. Janire Castrillo hace hincapié en el hecho de que las tres 
actuaron de manera completamente discordante, algo que lleva a constatar que 
cada una actuaba de acuerdo con las circunstancias, intereses o necesidades que 
se le presentaran, lo que hace difícil aplicar un patrón metodológico común, como 
el del método de investigación esperanzador que menciona la autora. 

De las capacidades de acción jurídico-político-institucional se pasa en el 
siguiente capítulo - el medio social femenino, y el discurso y prácticas de las 
buenas y malas mujeres – a enfocar a las mujeres en el otro lado de la acción 
jurídica, es decir, a estudiar el impacto de las leyes en la mujeres, en particular en 
mujeres denunciadas por diversas razones, supuestamente por ser «malas». Son 
muy interesantes los casos de denuncias por estupro y violación, que no dejan de 
sorprender por más que la documentación haya mostrado casos sangrantes. Estos 
casos hacen el capítulo tercero especialmente interesante, aunque no solo por las 
denuncias mencionadas, sino también por todo lo referente a la religiosidad y a las 
relaciones de vecindad y parentesco que presenta. Finalmente, el capítulo cuarto, 
sin que pierda interés el amplio y completo panorama que despliega, contempla 
aspectos del mundo laboral femenino, el trabajo doméstico y el extradoméstico, 
mucho más conocidos.

Entre los aspectos positivos de este libro no se puede dejar de mencionar el 
apéndice documental, y de destacar el lenguaje utilizado, con un vocabulario 
correcto, adecuado al tema, sin los esnobismos que están de moda en la actualidad, 
y con una redacción impecable.

El planteamiento del libro en su conjunto, y la casuística minuciosamente 
expuesta servirán de ejemplos para futuros estudios de las mujeres en la etapa 
bajomedieval, aunque pueda resultar difícil encontrar aspectos nuevos a añadir. 
Tras un buen análisis de la bibliografía, Janire Castrillo reflexiona si lo que se ha 
estudiado para otros espacios sirve o no para las mujeres vascas, o no solamente 
sirve para ellas, sino que es generalizable. En esta línea, este libro, clasificable como 
un análisis de las mujeres vascas, tiene un valor que va mucho más allá, pues en 



972

María Jesús Fuente﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 969–972  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

la búsqueda de paradigmas aplicables a las mujeres vascas, en la mayor parte de 
las cuestiones tratadas para esas mujeres, se encuentran las vidas de mujeres de 
latitudes que van más allá de la Península Ibérica: mujeres «buenas» o «malas» 
en el país vasco y en otras partes de la Europa de su tiempo, mujeres que trabajan 
en un espacio que es más que «doméstico» y más que «privado», mujeres que se 
comportan con unas conductas «propias», «personales», sin correspondencia 
muchas veces con las normas de la legalidad, sin que sean ilegales. La autora señala 
que «el acontecer cotidiano no siempre se correspondía con lo preceptuado en las 
leyes»; de nuevo coincide con Eileen Powell que, en el libro citado antes, dijo: en la 
posición de las mujeres una cosa es la teoría, otra la legalidad y otra la vida cotidiana. 



973ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 973–980  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Crónica del rey Juan II de Castilla. Minoría y primeros años de reinado (1406-1420). 
Garcia, Michel (edición y estudio), Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 
2017, 2 vols. 976 pp. ISBN: 978-84-9012-854-1.

Víctor Muñoz Gómez1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30882

Escribir acerca de la edición de la primera parte de la crónica del rey Juan II 
de Castilla que Michel Garcia nos ofreció recientemente, dentro de la colección 
Textos recuperados de la Universidad de Salamanca, es en buena medida una 
celebración por un hecho largo tiempo esperado. Como bien pudo señalar no 
hace demasiado Juan Luis Carriazo Rubio en otra reseña [Medievalismo. Boletín 
de la Sociedad Española de Estudios Medievales, 29 (2019), pp. 445-448], han pasado 
casi cien años desde que su abuelo, Juan de Mata Carriazo, empezó a trabajar en 
el manuscrito de esta crónica conservado en la Biblioteca Capitular y Colombina 
de Sevilla y unos treinta desde que el fallecimiento de este ilustre historiador dejó 
inconcluso su esfuerzo de edición completa de esa primera parte de la narración 
historiográfica del reinado de Juan II, relativa a los años 1406-1420. Es cierto que ya 
antes contábamos con un primer estudio de los manuscritos conservados de esta 
primera parte con edición de una selección de los mismos, a cargo de Donatella 
Ferro (Venecia, Consiglio Nazionale delle Riserche, 1972). También se disponía, 
desde 1982, cortesía de la Real Academia de la Historia, de una edición igualmente 
incompleta del borrador de trabajo en el cual había estado empeñado durante 
décadas Juan de Mata Carriazo. No obstante, parecía injusto –e injustificable– que 
el proyecto de edición completa de la que no deja de ser una obra central en el 
desarrollo de la cronística bajomedieval castellana estuviera destinado a dormir 
el sueño de los justos. 

No es esta, ya pueden comprobarlo los lectores, la primera reseña de esta obra. 
No es mi intención glosar lo que ya han señalado brillantemente quienes me han 
antecedido. No obstante, en beneficio de los lectores interesados en la estructura 
y contenido de la obra y en justo reconocimiento de quienes la han hecho posible, 
será preciso repasar algunos de los aspectos que previamente han puesto de 
manifiesto otros comentarios a esta edición de la primera parte de la crónica de 
Juan II de Castilla. En cualquier caso, permítaseme adelantar que, en acuerdo 
con Carriazo Rubio y con otras autores y autoras de notas críticas a este trabajo, 
aparecidas en diversas publicaciones periódicas entre 2019 y 2020 (Covadonga 
Valdaliso Casanova, José María Monsalvo Antón, Máximo Diago Hernando, Nuria 

1.   Instituto de Estudios Medievales y Renacentistas. Universidad de La Laguna. C.e. vmunozgo@ull.edu.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30882


974

Víctor Muñoz Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 973–980  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Corral Sánchez, Miguel Ángel Ladero Quesada), por motivos que paso a desarrollar 
a continuación, sin duda ha merecido la pena esperar. 

Así, resulta indiscutible elogiar el admirable esfuerzo de estudio y edición crítica 
que de esta primera parte de la crónica de Juan II de Castilla ha realizado el profesor 
francés Michel Garcia. No en vano, Garcia es uno de los mejores conocedores de la 
cronística bajomedieval castellana y del estudio de la compleja evolución de este 
género literario historiográfico, como ha demostrado en su dilatada trayectoria 
investigadora. De ello, trabajos como «Noticias del presente. Memoria del futuro: 
escribir la historia en Castilla en 1400 y más adelante» [Larrea, Jon Andoni de, y 
Díaz de Durana, José Ramón (coords.), Memoria e Historia. Utilización política en la 
Corona de Castilla al final de la Edad Media. Madrid: Sílex, 2010, pp. 15-42] o la edición 
de la Crónica anónima de Enrique III (Madrid, Marcial Pons, 2013) son algunas de 
sus más recientes y valiosas muestras. Así, la cuidada publicación en dos volúmenes 
aparecida bajo el sello editorial de la Universidad de Salamanca, es el resultado de 
un esfuerzo riguroso y dilatado en el tiempo por esclarecer muchas de las incógnitas 
y enredos acerca del proceso de composición y la múltiple autoría de la crónica 
regia dedicada a los años de la monarquía de Juan II de Castilla. Contábamos con 
algunas muestras de ese empeño y sus avances en trabajos cortos aparecidos en 
distintas revistas y obras colectivas como el citado de 2010 o el artículo dedicado 
más específicamente a esta primera parte de la crónica en 2014 en Cahiers d’études 
hispaniques médiévales [« Le chroniqueur face à sa tâche. À propos de la Première 
Partie de la Chronique de Jean II de Castille (1406-1420 »), 37 (2014), pp. 89-103]. En 
cualquier caso, la edición crítica de la parte inicial de la crónica, dedicada a narrar 
los acontecimientos del reinado entre 1406 y 1420, dentro de la colección Textos 
recuperados, dirigida desde la casa de estudios salmantina por Pedro M. Cátedra 
y coordinada por Francisco Bautista, no solo pone en manos de la comunidad 
investigadora y del público interesado un texto fundamental para el estudio de la 
Baja Edad Media ibérica. Más todavía, deshace, si no en su totalidad, sí en buena 
medida, el «nudo gordiano», ilustrado por don Juan de Mata, que atenazaba al que 
acaso sea el más complejo de los proyectos historiográficos del siglo XV castellano.

Para situar en perspectiva esta cuestión de las distintas iniciativas y fases para la 
redacción de la crónica regia acerca del reinado de Juan II y sobre la autoría de las 
mismas conviene, cuando menos, remontarnos a las aportaciones de Juan de Mata 
Carriazo, Fernando Gómez Redondo, Rafael Beltrán y Richard Kagan desde mediados 
del siglo XX hasta la pasada década de nuestro siglo XXI. Partiendo de las primeras 
apreciaciones al respecto de Jerónimo Zurita en tiempos de Felipe II, estos autores 
aclararon notablemente la confluencia de diversos programas compositivos, al fin 
compilados de forma selectiva para la versión impresa de 1517 del doctor Lorenzo 
Galíndez de Carvajal. Por una parte, un esfuerzo cronístico original en dos partes, 
ambas de una misma autoría pese a sus diferencias de estructura y estilo, en manos 
de Álvar García de Santa María, miembro de la influyente estirpe judeoconversa 
burgalesa de los Leví/Santa María-Cartagena: la primera, relativa a los hechos 



975ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 973–980  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Crónica del rey Juan II de Castilla. Minoría y primeros años de reinado (1406-1420)﻿

de los años 1406-1420, esta que ahora ha visto la edición completa; la segunda, 
tocante a los años 1420-1434, en edición clásica no exenta de problemas a cargo 
de Antonio Paz y Meliá dentro del codoin en sus volúmenes XCIX y C (Madrid, 
Imprenta de Rafael Marco y Viñas, 1891, tomo XCIX, de 1420 a 1427, pp. 79-465, 
y tomo C, de 1427 a 1434, pp. 3-409). Por otro lado, las iniciativas alternativas 
de Pedro Carrillo de Huete, halconero del rey Juan II, y de Lope de Barrientos, 
refundiendo la obra del anterior (las dos, en edición de Juan de Mata Carriazo, 
Madrid, Espasa, 1946; reeditada la Crónica del Halconero con estudio de Rafael 
Beltrán en 2007). Al fin, una tercera parte referida a los años 1434-1454, que retomaba 
el proyecto original a partir de materiales diversos: de autoría anónima algunos, 
otros tomados o derivados de Pedro Carrillo de Huete y Diego de Valera con más 
o menos certeza, atribuido no con seguridad su compendio a Fernán Pérez de 
Guzmán. Esta tercera parte, en último término, junto con la reelaboración de 
los acontecimientos referidos entre 1406-1434, obedece en su forma conocida a 
la ya citada compilación de la crónica del reinado de Galíndez de Carvajal. Esta, a 
su vez, obedecía a un programa más ambicioso de ordenación del conjunto de la 
cronística regia de Castilla encargado por el rey Fernando el Católico, de acuerdo 
con unos objetivos últimos de exaltación del orden monárquico hispánico vigente 
a inicios del siglo XVI y en buena medida obra de los Reyes Católicos.

Michel Garcia se hace eco de ello pero también, muy en particular, de los más 
recientes hallazgos realizados por Francisco Bautista de dos borradores de la segunda 
parte de la crónica [«Álvar García de Santa María y la escritura de la historia», en 
Cátedra, Pedro M. (ed.), Modelos intelectuales, nuevos textos y nuevos lectores en el 
siglo XV: contextos literarios, cortesanos y administrativos: primera entrega. Salamanca, 
Seminario de Estudios Medievales y Renacentistas, [2012] 2014, pp. 27-59; «La 
segunda parte de la Crónica de Juan II. Borradores y texto definitivo», Cahiers d’études 
hispaniques médiévales, 37 (2014), pp. 105-138; «Historiografía y poder al final de la 
Edad Media: en torno al oficio de cronista», Studia Historia. Historia Medieval, 33 
(2015) pp. 97-117]. Estos permiten clarificar notoriamente el dilema sobre la estructura 
codicológica y textual de las dos primeras partes de la crónica puesto que el hallazgo 
de un borrador de prólogo para la segunda de ellas, datado acaso en 1433, esclarecía 
que Álvar García de Santa María se reconocía como el autor de esta segunda parte, 
refiriendo su nombramiento como cronista real tras la muerte, en 1420, de un 
primer cronista cuya identidad no desvelaba. La afirmación de Galíndez de Carvajal 
acerca de que la primera y segunda parte de la crónica de Juan II se debían a autores 
diferentes, al revés de lo que propusiera Zurita, quedaba confirmada. 

Desde ahí, el trabajo de Garcia a partir de los tres únicos manuscritos del siglo 
XV y XVI conservados de esa primera parte –el más antiguo, la puesta en limpio 
de un borrador, del último tercio del siglo XV y base para la edición, conservado 
en la Biblioteca Nacional de Francia; otro ligeramente posterior y custodiado en 
la Biblioteca Colombina y que llegó a pertenecer a los reyes Fernando e Isabel; la 
copia de este último mandada sacar por Jerónimo Zurita y que se encuentra en 



976

Víctor Muñoz Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 973–980  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

la Biblioteca de la Real Academia de la Historia en Madrid– y su contraste con la 
versión compilada por Galíndez, permite ahondar brillantemente en el proceso de 
recopilación y selección de informaciones, procedentes de ingente documentación 
escrita pero fruto también de la experiencia personal de protagonistas y testigos 
de los acontecimientos, para la posterior puesta por escrito de la crónica en varias 
fases sucesivas. Así, se pone de manifiesto la complejidad de una labor, esta de la 
escritura de la Historia en el ámbito de la corte castellana del final de la Edad Media, 
en gran medida colectiva, la cual implicaba a un importante número de personas 
en muy diferentes acciones, espacios y momentos. Por supuesto, al cronista pero 
también, al menos, a los colaboradores de su taller, a oficiales de la cancillería real 
con acceso a la documentación del archivo central de la Corona y a diferentes 
testigos directos e indirectos de acontecimientos susceptibles de ser narrados o 
verificados. Se aprecia así esa intervención colectiva, no obstante jerárquica bajo 
la dirección del cronista, también en las fases de construcción del relato histórico, 
desde la definición del esquema estructural de los diversos capítulos a la progresiva 
redacción y corrección de los mismos. Formas de transmisión oral y escrita de los 
materiales considerados como historiables son vislumbradas, igual que el papel 
del cronista como creador de la obra historiográfica, coordinador, enunciador y 
enjuiciador de ella, pero también como actor de la narración por él construida.

A mi modesto entender, justo por esta vía realiza Michel Garcia su mayor 
contribución al estudio de la cronística bajomedieval castellana con esta esperada 
edición de la primera parte de la crónica de Juan II y a deshacer aquel «nudo» del 
que hablara Carriazo. Un esfuerzo historiográfico que fue concebido como historia 
del tiempo presente de sus contemporáneos, destinada a fijar una memoria del 
mismo para la posteridad que solo desde presupuestos y reescrituras casi cien 
años posteriores logró alcanzar ese propósito. Cinco siglos más tarde estamos 
en condiciones de contemplar y valorar en qué consistió el proyecto primigenio, 
más rico y acabado en su fondo y forma para los episodios de los años 1406 a 1416 
a pesar de su barroquismo narrativo no siempre fluido desde el punto de vista 
literario, casi el armazón del mismo desde ese punto a los pasajes de 1420. Garcia 
incluso arriesga, con toda la prudencia que requiere y la advertencia respecto a 
los riesgos de ello en la interpretación del texto, una hipótesis de autoría para esta 
primera parte, apostando por una inteligente solución «coral» para ella que, sin 
embargo, suscita algunas dudas fundadas. Volveré sobre este asunto más adelante.

Prácticamente 70 de las cerca de 975 páginas a lo largo de las cuales se extiende 
esta edición sirven para desgranar de forma rigurosa y estimulante el estudio de 
esta primera parte de la crónica, concebida como obra independiente, y de sus 
prolijos textos por parte del estudioso francés. La propia edición de los mismos 
ocupa prácticamente 825 páginas, desde la muerte de Enrique III y la proclamación 
como nuevo rey del niño Juan II, en el contexto de las Cortes de Toledo de 1406 
que preparaban el inicio de la guerra contra Granada, hasta la primera mención 
en la crónica de Álvaro de Luna en el entorno íntimo del monarca en 1420 –de 



977ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 973–980  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Crónica del rey Juan II de Castilla. Minoría y primeros años de reinado (1406-1420)﻿

forma indirecta, eso sí, como sobrino del mayordomo mayor del rey Juan Hurtado 
de Mendoza–, dentro del conjunto de noticias relativos a los primeros años de 
gobierno en mayoría de edad de Juan II. Cierran la obra unos materiales inestimables 
para su cómodo manejo, habida cuenta de la extensión y minuciosidad expositiva 
acerca de los hechos narrados en esta crónica: los índices onomástico y toponímico, 
un glosario de términos y la bibliografía final utilizada para la confección de la 
obra. El contenido y características del estudio en torno a la composición de 
esta parte de la crónica, su estructura y materiales utilizados, temática y autoría, 
por un lado, y los criterios adoptados para la transcripción y edición crítica del 
texto a partir de los manuscritos conservados del mismo, por el otro, dan como 
resultado un producto que, sin duda, satisfará los intereses así de filólogos como 
de historiadores en su acercamiento a este relato de género historiográfico. No 
puede ser menos, teniendo en cuenta el rigor desplegado por Garcia, sin duda, 
en el abordaje de los aspectos analíticos señalados. Pero también lo es por el 
rigor –merece la pena insistir en esta cualidad de la investigación desplegada por 
Garcia– del que hace gala, de una parte, en el respeto a la transmisión de un texto 
del siglo XV, a sus subdivisiones y a las grafías manejadas con referencia expresa 
a las variantes al respecto en cada uno de los escritos conservados del mismo. 
De otra parte, en el comentario del texto con abundante aparato crítico para 
ayudar en la identificación de personajes y lugares y en la correcta ordenación 
y contextualización de los acontecimientos que el cronista entendió que eran 
merecedores de integrarse en la memoria histórica del reino que estaba siendo 
construida por la monarquía castellana en las obras de este cariz desde, al menos, 
la Estoria de España de Alfonso X.

No me detendré aquí a exponer detalladamente cuestiones más o menos bien 
conocidas sobre el contenido del texto cronístico editado, sus temáticas o personajes 
protagonistas. Baste destacar la posición vehicular en el relato del tío del rey y 
su regente junto a la reina madre Catalina de Lancaster, el infante Fernando «el 
de Antequera». Así, las acciones por él protagonizadas en Castilla y más adelante 
en la Corona de Aragón, a partir de su candidatura y postrero acceso al trono de 
estos reinos hacen de la obra una crónica doble de ambas monarquías en las dos 
primeras décadas del siglo XV, haciéndose eco de no pocas informaciones relativas 
al resto de reinos hispánicos y a sus ámbitos de influencia e interrelación en el 
Mediterráneo occidental, el norte de África y el Atlántico. Aunque la mayoría de 
ellas eran referidas en las refundiciones cronísticas posteriores sobre el reinado 
de Juan II que se basaron en los materiales originales de esta primera parte de la 
crónica real, la edición presente de Michel Garcia permite comprender mejor el 
proceso de elaboración y transmisión de dichos textos, además de dar a conocer 
noticias que habían sido desechadas o reelaboradas a posteriori en aquellas. Valgan 
como ejemplo de ello el tratamiento que en esta parte de la crónica se hace de la 
materia relativa al reinado de Fernando I de Aragón entre 1412 y 1416, de los tratos 
a menudo conflictivos entre castellanos y portugueses consignados entre 1415 y 



978

Víctor Muñoz Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 973–980  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

1420 o del complejo episodio dedicado a la conquista de Canarias, localizados al 
final del año 1417, por citar solo algunos capítulos y pasajes sobre los que he tenido 
la ocasión de trabajar más detalladamente. Todos ellos, como se puede comprobar 
ahora fácilmente a partir de esta edición de Garcia, fueron reescritos, abreviados o 
directamente ignorados en la versión de la crónica completa del reinado de Juan 
II que el doctor Galíndez de Carvajal llevó a la prensa de Arnao Guillén de Brocar. 
Eso sí, de acuerdo con los intereses y preocupaciones de su tiempo presente en el 
encargo que había recibido de Fernando el Católico.

No quiero cerrar estas reflexiones sin regresar a la cuestión de la autoría de 
la primera parte de la crónica de Juan II, uno de los cabos principales del enredo 
mitológico al que ya se ha aludido varias veces y tal vez el que más curiosidad 
despierte en muchos de los interesados en esta edición. Menos aún tras haber 
elogiado la propuesta de Michel Garcia y, al tiempo, haberla puesto en tela de 
juicio, eso sí, de forma parcial. De este modo, el autor francés argumenta más 
que sólidamente la intervención en la composición de la crónica hasta 1420-1421 
de un equipo de trabajo, dirigido por el cronista real y en el cual descollaría la 
figura de un subalterno directo, ocupado de las principales tareas de redacción. Si 
muy probablemente así se organizó el taller del que salieron el o los manuscritos 
primarios de los que derivan los actualmente conservados en París y Sevilla, no 
parece tan claro coincidir con la propuesta de nombres para ellos: Diego Fernández 
de Vadillo y un pariente suyo, Álvar García de Vadillo.

Ambos personajes serían de origen andaluz y ligados a la ciudad de Sevilla, 
formados como personal de la cancillería real castellana y encumbrado el primero 
como persona de máxima confianza de Fernando de Antequera. Precisamente con 
el paso de Diego Fernández a la Corona de Aragón al servicio de su señor, Álvar 
García habría asumido en ausencia de su pariente la coordinación del proyecto 
cronístico. Sin embargo, las referencias acerca de la vida de estos dos personajes 
y sus respectivas trayectorias manejadas por Garcia (pp. 69-79) ya evidencian 
algunas fragilidades en torno a esta hipótesis. Quizás la más importante es que, 
si la afirmación de Álvar García de Santa María en su borrador de prólogo a la 
segunda parte de la crónica merece crédito y su antecesor como cronista real 
falleció en el 14º año de reinado de Juan II, este no debió de ser Diego Fernández 
de Vadillo. Existen evidencias cronísticas y documentales de que vivió bastante 
más allá de 1420, como han testimoniado diferentes autores, como Vicente A. 
Álvarez Palenzuela, Eduardo Aznar Vallejo, M.ª Isabel Montes Romero-Camacho o 
quien suscribe estas páginas, en diferentes publicaciones desde, al menos, 2014. Es 
más, basándose en documentación del concejo sevillano y en los datos aportados 
por Santiago González Sánchez [La Corona de Castilla: vida política (1406-1420), 
acontecimientos, tendencias y estructuras, (Tesis doctoral), Universidad Complutense, 
2010], el propio Garcia menciona que Diego de Vadillo seguía vivo en 1424 y 1432 
(pp. 71-72). Las contradicciones e incógnitas en cuanto a la procedencia y trayectoria 
de Diego Fernández y Álvar García de Vadillo y su posible relación con Álvar García 



979ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 973–980  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Crónica del rey Juan II de Castilla. Minoría y primeros años de reinado (1406-1420)﻿

de Santa María y el proyecto de la crónica real del reinado de Juan II exigirían una 
argumentación más extensa y documentada, la cual espero poder completar más 
pronto que tarde. En cualquier caso, parece fundado que la ligadura que atenaza el 
«nudo gordiano» de la crónica por lo que toca a su autoría, aun partiendo, de unas 
premisas de partida correctas respecto a su proximidad a la clientela de Fernando 
de Antequera y los Trastámara aragoneses, su conexión con el ámbito hispalense 
o la implicación de diversos individuos con notable protagonismo y autonomía 
dentro del taller en el que se fraguaba la crónica, aún requerirá muchos esfuerzos 
hasta que sea desatada, si no cortada de parte a parte.

Este hecho no desmerece, ni mucho menos, el logro científico coronado por 
Michel Garcia. A través del recorrido que he decidido seguir en el comentario 
de la obra editada, sin duda personal y condicionado por mi propia experiencia 
investigadora –de la cual esta crónica de Juan II ha sido una de sus más continuas 
compañeras–, he querido dar cuenta de la enormidad del trabajo culminado por 
Garcia con una edición largamente esperada y de su inestimable utilidad presente y 
futura en el campo de los estudios históricos y filológicos. Múltiples preguntas aún 
sin respuesta quedan planteadas por el agudo estudio crítico del francés. De nuevo, 
desde una óptica personal, entre otras, la posible circulación de manuscritos de la 
crónica en el entorno catalano-aragonés trastámara entre la Península Ibérica e Italia, 
pensando en las posibles fuentes de Lorenzo Valla para sus Historiarum Ferdinandi 
regis Aragoniae libri tres, redactadas desde 1445 en Nápoles –que ya preocuparon 
entre otros a Robert B. Tate, Ottavio Besomi o Santiago López Moreda– o en el 
origen del manuscrito de la crónica entregado por un caballero aragonés a Fernando 
el Católico que terminó llegando hasta la Biblioteca Colombina y la inquietud de 
Juan de Mata Carriazo por la cronística hispánica. 

La aparición de la edición de Michel Garcia, una alegría y un estímulo para 
tantas y tantos medievalistas entre los que humildemente me puedo contar, por 
motivos intelectuales y sentimentales profundos y justificados, seguro habrían 
hecho sentir muy satisfecho a don Juan de Mata. Ojalá uno de los próximos jalones 
en esa indagación sobre la escritura de la Historia en el Medievo ibérico pueda 
ponerlo la continuación del trabajo de Francisco Bautista con la segunda parte 
de esta crónica de Juan II de Alvar García de Santa María y su hoy ya inexcusable 
edición crítica. A la espera de ello, solo se puede volver a felicitar a Michel Garcia 
y a los responsables de la colección Textos recuperados del sello editorial de la 
Universidad de Salamanca por esta joya historiográfica y literaria. 





981ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 981–986  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Da Silva, Marcelo Cândido, História Medieval, São Paulo, Editora Contexto, 2019, 
158 pp. ISBN 978-85-520-0138-6.

Diego Carlo Améndolla Spínola1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.29764

La formación de especialistas latinoamericanos en el estudio del Medioevo 
cuenta actualmente con un número cada vez más amplio. Desde los textos de 
Luis Weckmann Muñoz (1923-1995) en México y Claudio Sánchez Albornoz en 
Argentina, hasta la conformación de las sociedades de estudios medievales en 
el Cono Sur, los estudios medievales han ganado terreno en el occidente del 
Atlántico. Claro ejemplo de ello es Marcelo Cândido da Silva, doctor en Historia 
por la Universidad Lumière Lyon 2, profesor titular de la Universidad de São 
Paulo, miembro de la Red Latinoamericana de Estudios Medievales y autor de la 
obra que aquí se reseña.

La investigación, publicada por Editora Contexto bajo el título História Medieval, 
presenta una síntesis de los principales procesos sucedidos en Europa entre los 
siglos V y XV. Además de una breve introducción, la obra cuenta con cinco capítulos 
los cuales profundizan, de manera cronológica y temática, en diversos aspectos 
del Medioevo. En este sentido, las invasiones bárbaras, la dominación señorial, 
las relaciones entre la Iglesia y la sociedad, y las crisis y las renovaciones surgidas 
a lo largo de la Plena y Baja Edad Media, conforman el centro argumentativo de 
la publicación. Por su parte, en el último capítulo se examina la categoría «Edad 
Media», su historicidad, usos académicos y extraacadémicos.

Dividido en tres apartados, el primer capítulo «O mundo romano e os reinos 
bárbaros», tiene por objetivo profundizar en la cronología establecida para señalar 
el inicio y final del Imperio Romano, las relaciones entre los pueblos bárbaros y 
romanos, las diferentes maneras en que los migrantes se instalaron e incorporaron 
a las tierras imperiales, así como las implicaciones de su conversión al cristianismo. 
Así, comienza por presentar las problemáticas que implica señalar el año 476 como 
el momento en que cayó el Imperio Romano. Contrario a dicha interpretación y a 
partir de fuentes clásicas como Jordanes y Marco de Filadelfia, Da Silva muestra que 
es posible interpretar dicha fecha como una convención que, en todo caso, sólo es 
útil para datar, de manera aproximada, la derrota del Imperio Romano de Occidente.

Posteriormente, a partir del examen de la construcción de los reinos bárbaros con 
base en fuentes históricas y arqueológicas, el autor subraya la necesidad de desterrar 

1.   Becario del Programa de Becas Posdoctorales de la UNAM, asesorado por la doctora Fabienne Bradu Cromier. 
Instituto de Investigaciones Filológicas de la UNAM (México). C.e.: diego.amendolla@gmail.com

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.29764


982

Diego Carlo Améndolla Spínola﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 981–986  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

aquellas propuestas que han analizado a dichos grupos desde elementos como su 
identidad étnica o cultural, en tanto que términos como «francos», «alamanos», 
visigodos, etc., no aludían a grupos de origen común. En cambio, el estudio de 
las fuentes romanas muestra el carácter heterogéneo de los pueblos bárbaros, 
quienes serían reconocidos a partir de su adaptación y consecuente romanización.

Un segundo elemento que llama la atención del lector es el debate que sostiene 
Da Silva con medievalistas como Henri Pirenne y Georges Duby, quienes afirmaban 
que durante la Alta Edad Media los asentamientos bárbaros tuvieron un impacto 
negativo en la economía, lo cual llevó a la contracción del comercio, la moneda 
y la vida urbana, y, en consecuencia, a fuertes hambrunas. A diferencia de ellos, 
el autor destaca, con base en las excavaciones arqueológicas desarrolladas en los 
últimos dos años, que ninguno de los elementos antes señalados fue el motivo 
del desabastecimiento alimentario; por el contrario, es posible observar que la 
productividad agrícola en tierras aristocráticas era muy similar a la desarrollada 
durante la Antigüedad Tardía y sería la mala distribución de los comestibles lo 
que habría llevado a la presencia de crisis alimentarias.

A continuación, la obra profundiza en la importancia que tuvieron las leyes 
bárbaras como el medio a través del cual los legisladores adaptaron el derecho 
romano a los nuevos reinos de Occidente, el contenido semántico del término 
«bárbaro» y la manera en que los pueblos migrantes se cristianizaron. En este 
orden de ideas, la última sección dedicada al gobierno carolingio demuestra que 
los vínculos entre el papado y la dinastía reinante dieron pie a la dilatación del 
Imperio y al desarrollo de ideas homogeneizadoras como Cristiandad y Europa; 
todo ello de mano de monjes, quienes, tuvieron en sus manos la producción 
literaria y administrativa del Imperio.

Por su parte el segundo capítulo, intitulado «A dominação senhorial», se en-
carga de analizar los conceptos «señorío» y «feudalismo», así como el desarrollo 
y las características materiales, políticas y sociales de la dominación señorial, la 
caballería, las ciudades y sociedades urbanas. De esta manera, en los primeros 
apartados, Da Silva realiza un recorrido desde la Antigüedad Tardía hasta el últi-
mo siglo de la Plena Edad Media, en el que, a partir de fuentes como el políptico 
de la abadía de Saint-Germain-des-Prés, muestra las diferencias entre las villas 
romanas y las merovingias, y su desaparición a partir de la impronta del Gran Do-
minio. Asimismo, a partir de estudios de historia comercial, monetaria, urbana e 
investigaciones arqueológicas, establece el papel que desempeñó la Iglesia de cara 
a las crisis alimentarias, las variantes regionales de dichas crisis y la importancia 
que tuvo el Gran Dominio para los siglos posteriores.

En el segundo apartado la obra profundiza en instituciones como la de Paz 
y Tregua de Dios, su definición y desarrollo entre los siglos X y XII, y la manera 
en que los monarcas retomaron las prescripciones de estos movimientos para 
reafirmar sus prerrogativas jurídicas, las cuales habían sido menguadas desde 



983ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 981–986  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Da Silva, Marcelo Cândido, História Medieval﻿

la caída del Imperio carolingio y el consecuente desarrollo del poder jurídico y 
fiscal de los señores.

Posteriormente, a partir de los estudios de Pierre Toubert y Robert Fossier en 
torno al «encastellamiento» (incastellamento) y el enceldamiento (encelulement), 
el texto ahonda en los límites del señorío y la transformación y jerarquización del 
espacio del dominio señorial. A este respecto, el análisis de la extensión territorial 
del señorío y los vínculos sociales y jurídicos –contratos de feudo-vasallaje– 
utilizados por la aristocracia para obtener dichos dominios y, en consecuencia, 
establecer diversos niveles de poder son ampliamente estudiados por el autor. 
No obstante, destaca el llamamiento a no exagerar la extensión de las relaciones 
feudovasalláticas y, en consecuencia, del feudalismo. Contrario a ello, Da Silva 
propone utilizar la categoría «dominio señorial», pues es posible encontrar que 
dicho fenómeno tuvo mayor impacto en el Occidente europeo.

Aunado a lo anterior, apunta las diferentes maneras en que se llevó a cabo 
la dominación señorial; ya fuese a través del consenso o de la violencia como 
instrumento para garantizar la apropiación de los excedentes campesinos por parte 
de los grupos señoriales, de las relaciones de obligación y dependencia, dichos 
vínculos promovían el crecimiento económico y la fundación de nuevas villas. 
Lo anterior, sin embargo, no significó que las crisis alimentarias desaparecieran.

Las últimas páginas de este capítulo están dedicadas al análisis del entramado 
socioeconómico desde tres elementos: la caballería, las ciudades y las sociedades 
urbanas. Da Silva sostiene que a partir del siglo XI la dominación señorial reforzó 
la jerarquización social a través del incremento en el número de aristócratas 
ecuestres, quienes entre los siglos XI y XV asistirían a un proceso de limitación 
de la violencia por parte de la Iglesia, a la vez que reafirmaban su poder como 
protectores de ésta.

En cuanto a los fenómenos urbanos, Da Silva acude nuevamente a investigaciones 
históricas y arqueológicas para estudiar el crecimiento de las ciudades desde inicios 
del Medioevo, su relación con el desarrollo del mundo rural y con la economía 
señorial. En este sentido, subraya cómo la sociedad conformada entre los siglos XI 
y XII por clérigos, señores y caballeros fue complejizando su estructura, de manera 
tal que hacia finales del siglo XIII asistimos a la diversificación de las categorías 
sociales y con ello a la impronta de diversas «sociedades urbanas».

Más adelante, el capítulo tercero, intitulado «Igreja e sociedade», sostiene que 
la principal característica de la Edad Media fue comprender a la Iglesia como el 
conjunto de la sociedad, las normas y los dogmas. En consecuencia, con base en 
el estudio de diversas fuentes, analiza el concepto «ecclesia», la conformación 
de la cristiandad, y la colaboración entre la Iglesia y los poderes seculares, con el 
objetivo de establecer de qué manera dicha institución se vinculó con la dominación 
señorial, los conflictos entre los diferentes reinos con el papado y las formas de 
control social construidas desde Roma. Por consiguiente, procesos como las 



984

Diego Carlo Améndolla Spínola﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 981–986  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

peregrinaciones armadas a Tierra Santa serán de principal interés para comprender 
los elementos antes señalados.

Al respecto, Da Silva apunta la imprecisión de aquellas investigaciones que han 
explicado las cruzadas a partir del crecimiento demográfico, de la necesidad de 
obtener nuevos dominios por parte de la aristocracia señorial y de la conquista de 
nuevos mercados por parte de los mercaderes italianos. Contrario a ello, el autor 
sostiene que los movimientos armados hacia Oriente no deben ser comprendidos 
desde motivaciones puramente económicas, sino a partir de la Paz y Tregua de 
Dios, la práctica de la peregrinación y la construcción de una monarquía pontificia. 
Estos elementos explicarían el impacto de la idea de cruzada, la cual se encontraba 
marcada por la idea de sacrificio, penitencia y expiación de los pecados, además 
de la guerra como actividad deseada por Dios.

Posteriormente, a lo largo del cuarto capítulo, «Crises e renovações», se analiza 
el aparente colapso del orden medieval a partir de la crisis de 1300, la peste y 
el decrecimiento económico y el surgimiento del estado moderno. A partir de 
la crítica a las interpretaciones que han señalado a la peste o a la discordancia 
entre el crecimiento demográfico y el estancamiento de los medios técnicos y la 
opresión del campesinado dependiente por parte de la aristocracia señorial como 
los motivos de las crisis bajomedievales, Da Silva argumenta, a partir de estudios 
sobre arqueología del hábitat, que, más allá de una depresión generalizada, se hizo 
presente una crisis alimentaria heterogénea, pues mientras que en el sur europeo 
asistimos a un proceso de crecimiento económico e innovación técnica, el norte 
del continente se encontraba ante un proceso mucho más complicado.

En síntesis, la imagen de una crisis sistémica en el Occidente es extremada-
mente contradictoria. A pesar de que en algunas regiones es posible observar 
momentos de profunda depresión económica, simultáneamente se presentaron 
periodos de continua expansión. En consecuencia, un análisis con base en la 
forma, escala y temporalidad evidencia una crisis heterogénea, y una depresión 
que no trajo consigo una ruptura económica; en cambio sería desde el siglo XII 
cuando se empezaría a conformar el mundo moderno, lo cual hace imposible 
separar nítidamente el periodo medieval y el moderno. 

El apartado final, «A fabricação da Idade Média», es dedicado al análisis de 
las diferentes maneras en que ha sido comprendido, representado y utilizado el 
pasado medieval. En este orden de ideas, muestra cómo fue explicado el Medioevo 
durante el siglo XVIII y los cambios que presentaron los estudios a lo largo de los 
siglos XIX y XX tras la profesionalización de la Historia. A partir de autores como 
Voltaire, Jules Michelet, Karl Marx, Fustel de Coulanges, Max Weber y Jacques Le 
Goff, el texto muestra los vínculos entre el horizonte de enunciación, los intereses 
particulares de las investigaciones y las diversas cronologías que se han señalado 
para apuntar el inicio y el fin de la Edad Media. Asimismo, presenta brevemente la 
forma en que la Edad Media ha sido retomada por los estudios latinoamericanos, 
con el fin de explicar la influencia de los procesos medievales en el Nuevo Mundo. 



985ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 981–986  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Da Silva, Marcelo Cândido, História Medieval﻿

Así, los estudios desarrollados por Weckmann son un claro ejemplo de la manera en 
que se ha vinculado la realidad europea con las colonias hispanas y portuguesas. En 
función de lo anterior, el autor subraya la manera en que la noción «Edad Media» 
ha sido utilizada para explicar los procesos desarrollados en latitudes no europeas.

Lo que pareciera a primera vista un manual, dista mucho de ser eso únicamente. 
En cambio, la obra presenta un análisis puntual y profundo de los procesos 
históricos, las diversas interpretaciones de dicho periodo a partir de la confrontación 
de los estudios históricos y arqueológicos, las transformaciones, usos y desusos de 
diversos conceptos centrales para el estudio del Medioevo, así como la importancia 
de su análisis desde Latinoamérica. Además, la publicación presenta, en menor 
medida, los cambios y continuidades del Medievalismo desde su constitución 
como área de estudio profesional a ambos lados del Atlántico.

A pesar de la riqueza de la publicación, es necesario apuntar que conceptos 
como «individuo» y «aristocracia», que han sido profusamente analizados por 
medievalistas como Dominique Iogna-Prat, Brigitte Bedos-Rezak y Joseph Morsel, 
son utilizados constantemente y no cuentan con una definición concreta. Por otra 
parte, se extraña el análisis sobre el papel que jugó la literatura a lo largo de este 
periodo, pues, si bien hay alusiones a ésta, casi no se le incluye en el texto. No 
obstante, la obra presenta un trabajo de amplia utilidad tanto para estudiantes 
como para investigadores especializados en los estudios medievales. Aquello que 
pudiera ser concebido como una historia general de la Edad Media, termina por 
ser una clara muestra del desarrollo y solidez de los estudios medievales en Brasil 
y, en cierta medida, en Latinoamérica. 





987ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 987–988  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Galende Díaz, Juan Carlos y Ávila Seoane, Nicolás, El rodado regio hispánico. 
Fernando III de León y Castilla (1230-1252). Madrid: Editorial UFV. Universidad 
Francisco de Vitoria, 2020. ISBN: 978-84-18360-43-5. 365 páginas.

Mauricio Herrero Jiménez1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30886

El libro El rodado regio hispánico. Fernando III de León y Castilla (1230-1252) es, 
en primer lugar, la feliz continuación de El rodado regio hispánico: León y Castilla 
antes de la unificación (1157-1230), que los mismos autores publicaron en 2018; y 
es también, como es fácilmente observable, una continuación del estudio del 
rodado en el tiempo, donde este último libro concluyó el primero continúa, y en 
el reinado de Fernando III, pero, en esta ocasión, tras la unión en su persona de 
los reinos de León y Castilla en 1230. En el libro los profesores Galende Díaz y 
Ávila Seoane someten a un análisis preciso y minucioso 104 ruedas con las que se 
validaron diplomas reales datados entre el 24 de noviembre de 1230 y el 25 de abril 
de 1252, ambos privilegios de confirmación. A esa tarea de análisis le precede un 
trabajo de localización nunca sencillo, puesto que ha de hacerse, a falta de archivo 
real en Castilla hasta entrada ya la Edad Moderna, en archivos de recepción de 
los diplomas, los archivos de los destinatarios, sean catedralicios, monásticos, 
municipales y también, claro es, el Histórico Nacional de Madrid o el lisboeta 
Arquivo Nacional da Torre do Tombo, entre otros. A las fuentes manuscritas se 
ha sumado un buen número de fuentes impresas, una rica bibliografía, no pocos 
instrumentos de descripción y colecciones diplomáticas que, sin duda ninguna, 
han puesto en la mesa (o en la pantalla del ordenador) y en las manos de los autores 
el material necesario para ajustar y enriquecer el análisis del que hablamos.

La estructura del libro es deudora de la concebida para el libro con el que 
iniciaron el estudio del rodado regio hispano. Se inicia con una Introducción en 
la que se informa, no puede ser de otra manera, de la aplicación en el trabajo de 
una metodología idéntica a la del trabajo anterior, que empieza con un análisis 
de modelos, continúa con un estudio interpretativo y concluye con la descripción 
catalográfica de todas y cada una de las 104 ruedas de los diplomas fernandinos. 

El segundo capítulo se dedica al análisis de los treinta y cuatro modelos de rueda 
de los distintos escribanos de la cancillería. En él se estudian todos los elementos 
de las rotas para poder fijar cada uno de los tipos, de suerte que nada queda al 
margen. Se presta atención a diámetros de las ruedas y orlas, a cruces campales, a 
gráfilas y fimbrias, a leyendas, y todo con el propósito de poder atribuir cada tipo 

1.   Universidad de Valladolid. C.e.: herrero@fyl.uva.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30886


988

Mauricio Herrero Jiménez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 987–988  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

a un autor de manera inequívoca, para que no haya dudas o equivocaciones. Nada 
queda fuera, tampoco los cambios producidos en cualquiera de los elementos de 
cada uno de los tipos de los signos rodados estudiados.

Las interesantes páginas del capítulo tercero, el dedicado al estudio, permiten 
reconocer la manera en que los oficiales castellanos de la cancillería de Fernando III 
impusieron las formas en la hechura de la rota porque asumieron en exclusiva la 
expedición de los rodados desde 1230, como hacen posible saber que las tintas de 
las rotas en todo el periodo estudiado son negras, que los tamaños de las ruedas 
van mudando en el pasar del tiempo, que se agrandan en parte porque desde 
1234 se circunscriben las confirmaciones de mayordomos y alféreces, que son 
reconocibles y habladores los cambios en los trazados de gráfilas y fimbrias, que 
la cruz que acapara el campo de la rueda, y se impuso por la pujanza de los usos 
castellanos en la cancillería cambia de forma, y habla entonces de autorías y tipos 
o modelos reconocibles; y, en fin, que la escritura y la lengua de las leyendas de 
las rotas mudan y se hacen castellanas.

El cuarto capítulo del libro es el catálogo en el que se describen las 104 ruedas 
estudiadas. De la misma manera que se hizo en el trabajo anterior, en el que 
se catalogaron las ruedas anteriores a la unificación de León y Castilla en 1230, 
encontramos, en primer lugar, los datos relativos a los privilegios rodados que 
contiene la rueda (data, resumen, signatura, reproducciones, tradición, canciller 
y escribano); y, en segundo término, la información que permite vincular esta 
última con alguno de los treinta y cuatro tipos de ruedas regias validatorias 
(modelo, descripción general, diámetro, campo, orla, leyenda, gráfilas y leyenda 
exterior, por citar algunos). Y entre una clase y otra de información, se reproduce 
la rueda estudiada.

Cierran el libro unas páginas con el índice de ruedas, y otras más dedicadas 
a fuentes y bibliografía.

Juan Carlos Galende Díaz y Nicolás Ávila Seoane vuelven a poner en manos de 
los investigadores un libro muy útil, fruto de un buen hacer y de un conocimiento 
contrastado de la realidad diplomática hispana.



989ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 989–992  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

García Izquierdo, Iván, Frontera, fuero y concejos. El valle del Riaza en la Edad 
Media (siglos VIII-XII). Madrid, La Ergástula, 2019, 420 pp. ISBN: 978-84-16242-70-2.

Carlos Barquero Goñi1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30933

Es un lugar común en la Historia Medieval de España el resaltar la importancia 
que tuvieron las comunidades de villa y tierra dotadas de enormes términos 
territoriales en la Castilla al Sur del Duero durante los siglos XII y XIII. Se trata 
de grandes concejos como los de Ávila, Segovia o Salamanca, por sólo citar los 
ejemplos más ilustres. Los estudios clásicos acerca de la llamada Extremadura 
castellano-leonesa, tales como los de Gonzalo Martínez Díez o Luis Miguel Villar 
García, pusieron de manifiesto su relevancia. Sin embargo, es menos conocido que 
también hubo comunidades de villa y tierra de mucho menor tamaño. Precisamente 
al origen de algunas de estas comunidades más pequeñas, las existentes en el Valle 
del río Riaza (al sur de la actual provincia de Burgos y al norte de la de Segovia) 
está dedicado el libro objeto de la presente reseña. Se trata, en concreto, de las 
comunidades de villa y tierra de Aza, Montejo y Maderuelo.

El tema de la obra es, en consecuencia, muy interesante. Los estudios de ámbito 
territorial reducido o comarcales cuentan ya con cierta tradición en el medievalismo 
castellano. Destacan las aportaciones en este sentido de Martínez Sopena sobre la 
Tierra de Campos Occidental, Reglero de la Fuente acerca de los Montes Torozos, 
Álvarez Borge en el ámbito entre los ríos Arlanzón y Duero u Oliva Herrer de nuevo 
sobre la Tierra de Campos pero esta vez para finales de la Edad Media. La novedad 
en este campo es que se trata esta vez de un territorio al Sur del Duero.

El presente libro recoge lo esencial de la tesis doctoral del autor, que fue leída 
en la Universidad de Burgos en 2015, bajo la dirección del profesor Luis Martínez 
García. Iván García Izquierdo es actualmente profesor de Historia Medieval de 
dicha universidad. El autor manifiesta una vinculación personal con el ámbito 
territorial de su trabajo, gracias a la cual conoce perfectamente su geografía. El 
problema son las fuentes escritas, que son muy pocas en esta zona para la Alta 
Edad Media. En consecuencia, el autor se ve forzado a recurrir a la arqueología 
de forma preferente durante la primera parte de su trabajo. Éste en realidad no 
comienza en el siglo VIII, como dice el título, sino que en realidad se inicia a par-
tir de la época romana, pasa de forma muy rápida por la visigoda y se detiene en 
especial durante el periodo islámico.

1.   UNED. C.e.: cbarquero@geo.uned.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30933


990

Carlos Barquero Goñi﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 989–992  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El libro afirma de forma tajante la pervivencia de población autóctona con una 
dedicación preferente ganadera en el Valle del Riaza tras la invasión musulmana. 
Incluso sugiere que pudo convertirse al Islam en el siglo VIII. Por consiguiente, el 
autor critica fuertemente la famosa teoría de la despoblación del Valle del Duero 
defendida por Sánchez Albornoz y sus seguidores. También se muestra opuesto 
a la idea de una repoblación cristiana en la zona a partir del siglo X. Según él, no 
habría tal repoblación, sino una reorganización y asimilación de la población au-
tóctona preexistente dentro de esquemas señoriales y feudales por parte primero 
del condado de Castilla y después por el reino de Castilla y León en el siglo XI. 
En cualquier caso, la implantación islámica en la zona sería mucho mayor de lo 
que normalmente se piensa.

Para afirmar todo esto se recurre sobre todo a argumentos de índole arqueológica, 
toponímica y onomástica ya que la primera referencia escrita al Valle del Riaza 
se remonta nada menos que al siglo X, con ocasión de la batalla de Simancas. 
Aquí se suscita ya un primer problema, puesto que el autor parece desconocer la 
demoledora crítica a los argumentos de índole toponímica y onomástica llevada 
a cabo por Maíllo Salgado en su reciente libro acerca de la conquista árabe de 
Hispania.

De todas formas, la escasez de fuentes escritas conservadas para el Valle del 
Riaza es una constante a lo largo de toda la obra. El autor lo intenta compensar 
con un abrumador recurso a la bibliografía sobre la Extremadura castellana, que 
conoce muy bien. A falta de datos concretos, se suele extrapolar lo que ocurre en 
otras zonas de la Extremadura castellana por la misma época al Valle del Riaza. 
Es lo que ocurre con el siglo XI. La mención de algunos lugares del Valle entre 
los límites territoriales del concejo por el fuero latino de Sepúlveda da lugar a un 
estudio muy interesante del autor acerca de dicho fuero, en el que el autor lleva 
a cabo una sugerente comparación del texto con otros fueros castellanos de la 
época. Quizás hubiera convenido que se hubiera comparado también con algunos 
fueros aragoneses del periodo, como el de Calatayud de principios del siglo XII.

El autor afirma en este capítulo que las famosas cláusulas acerca del refugio 
de homicidas y del rapto de mujeres pertenecerían en realidad al derecho 
consuetudinario de la población autóctona de la Extremadura Castellana. Su 
inclusión en el articulado del fuero latino de Sepúlveda evidenciaría una forma 
de asimilación de la población autóctona en el seno de las estructuras del reino 
castellano-leonés. Por otra parte, se niega que la concesión de este fuero tuviera 
una función colonizadora de la zona, como normalmente se suele pensar.

En el último capítulo, dedicado al siglo XII, aparecen ya las pequeñas comunidades 
de villa y tierra de Aza, Montejo y Maderuelo. Se trata quizás de una de las partes 
más interesantes de la obra, por lo novedoso. No obstante, las limitaciones de las 
escasas fuentes escritas conservadas sobre el tema se siguen haciendo evidentes. Lo 
más sugerente, quizás, es lo que se dice acerca de la permanencia de la influencia 
de estas comunidades de villa y tierra hasta épocas muy recientes.



991ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 989–992  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

García Izquierdo, Iván, Frontera, fuero y concejos. El valle del Riaza en la Edad Media﻿

Por lo demás, tan sólo se detectan algunas críticas menores a la obra. Hay 
algunas erratas, que dificultan la lectura. Además, en las páginas 166 y 169 llama 
«valí» (gobernador) a Almanzor, cuando es bien conocido que fue «hachib» o 
«hayib» (primer ministro). También, en la página 282 pone «legajo» en lugar de 
pergamino, diploma o documento. Finalmente, a veces, el autor se desvía del tema 
principal para hablar de otras cuestiones como las behetrías, ausentes del Valle 
del Riaza (páginas 264-265).

Llama un poco la atención que el autor llame funcionarios a los oficiales 
concejiles que aparecen mencionados en el texto del fuero latino de Sepúlveda. 
El funcionario, tal y como hoy lo entendemos, en nuestra opinión es una creación 
del Estado liberal del siglo XIX. Quizás hubiera convenido que se hubiera utilizado 
alguna otra denominación algo menos comprometida.

A nivel formal de las citas bibliográficas, cabe observar que las obras colectivas 
con frecuencia se mencionan como si sus editores fueran los autores de todo el 
libro. Se debería añadir siempre que son editores o coordinadores o directores, y 
no dejar la cita como si fueran los autores de toda la obra.

En definitiva, se trata de una obra valiosa, sugerente, novedosa e incluso en 
ocasiones valiente. La bibliografía es exhaustiva y está muy actualizada. El aparato 
fotográfico y cartográfico es excelente. No obstante, se debe advertir que el libro no 
trata tanto el Valle del Riaza en particular, por la escasez de fuentes escritas, sino 
sobre todo a la Extremadura Castellana, el espacio comprendido entre el Duero y 
el Sistema Central, en general. En este sentido, su lectura resulta inexcusable para 
los especialistas o interesados en el citado marco geográfico medieval.





993ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 993–994  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

García Izquierdo, Iván y Peterson, David (Coords.), Camino y Señorío. Obra 
selecta de Luis Martínez García, Burgos, Universidad de Burgos, 2020, 392 pp. 
ISBN: 978-84-16283-89-7.

Enrique Cantera Montenegro1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30940

Este libro consiste en una selección de trabajos del profesor Luis Martínez 
García, quien fue catedrático de Historia Medieval de la Universidad de Burgos, y 
que falleció en enero de 2018. Con él, la Universidad de Burgos y sus compañeros 
del Área de Historia Medieval rinden homenaje a la trayectoria profesional y a la 
figura humana de un acreditado docente e investigador y una excelente persona.

Tras un prólogo del Rector de la universidad burgalesa, profesor Manuel Pérez 
Marcos, y un apartado de In Memoriam, en el que los profesores F. Javier Peña 
Pérez, Juan José García González y Julio A. Pérez Celada glosan la figura académica, 
investigadora y humana del profesor Martínez García, los coordinadores del libro, 
los profesores Iván García Izquierdo y David Peterson, explican de forma detallada la 
finalidad del libro y la idea que ha guiado la selección de los estudios que lo integran.

El volumen comprende un total de doce trabajos, agrupados en dos grandes 
bloques, que se corresponden con las dos grandes líneas que marcaron, 
principalmente, la trayectoria investigadora de Luis Martínez García. El primer 
bloque, denominado Camino, comprende seis estudios que tienen como eje central 
el Camino de Santiago y la asistencia a pobres y peregrinos, un tema que atrajo 
desde muy pronto la atención de Luis Martínez, quien dedicó su tesis doctoral y 
sus primeros trabajos de investigación al estudio del Hospital del Rey de Burgos, en 
su doble faceta de señorío medieval y de centro dedicado a la atención asistencial 
a pobres y peregrinos. Y un segundo bloque, Señorío, en el que se recogen otros 
seis estudios dedicados a las relaciones entre señores y campesinos, en el marco 
más amplio de la investigación histórica que desarrolló acerca del feudalismo 
castellano. No quiero dejar de señalar que el último de los trabajos recogidos en 
este volumen, el último también en cuanto a la fecha de edición, titulado «Los 
campesinos al servicio del señor, según los fueros locales burgaleses de los siglos 
XI-XIII», fue publicado inicialmente en esta revista Espacio, Tiempo y Forma. Serie 
III. Historia Medieval (29, 2016, pp. 497-541), lo que no solo constituye un honor 
para la revista, sino que también, a título más personal, me dio la oportunidad en 
su momento de mantener un activo contacto con Luis.

1.   UNED. C.e.: ecantera@geo.uned.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30940


994

Enrique Cantera Montenegro﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 993–994  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Como señalan los coordinadores del libro, la presentación de los trabajos se hace 
siguiendo un criterio cronológico en cada uno de los bloques, lo que permite analizar 
la evolución en los planteamientos historiográficos y en las temáticas que concitaron 
el interés del profesor Martínez García. Sin duda alguna, y pese a la amplitud del 
marco cronológico en el que fueron escritos los trabajos seleccionados (1997-2016), 
los coordinadores han conseguido conformar un volumen plenamente homogéneo, 
que refleja con fidelidad la noción y el fundamento historiográfico de su autor.

El libro cumple con gran dignidad su objetivo principal de rendir merecido 
homenaje a la trayectoria profesional, científica y humana de Luis Martínez García, 
pero no se queda solo en eso, ya de por sí importante, sino que, además, permite 
a los estudiosos e investigadores de la Edad Media española disponer de forma 
agrupada de algunos de los más destacados estudios e investigaciones de quien 
fue un gran historiador y medievalista. 



995ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 995–996  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

González Paz, Carlos Andrés, O Bispado de Mondoñedo na Idade Media. Territorio, 
comunidade e poder, Santiago de Compostela, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, Instituto de Estudios Gallegos Padre Sarmiento, «Anejos de Cuadernos 
de Estudios Gallegos» XLIX, 2019, 2 vols., 1213 págs. ISBN: 978-84-00-10604-1, 
e-ISBN: 978-84-00-10607-2.

Enrique Cantera Montenegro1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30941

El objetivo principal de este libro consiste, en palabras de su autor, en el 
estudio de la región del obispado de Mondoñedo entre los siglos IX y XIII, con 
el fin de avanzar en el conocimiento sobre su trayectoria histórica medieval. Se 
trata de un espacio que, como señala también el autor, constituye un objeto de 
análisis coherente y unitario, una región territorial e históricamente construida 
en el conjunto de la Galicia de la Edad Media, y cuyo estudio es abordado desde 
la metodología del análisis histórico de base regional, que cuenta con una larga 
tradición en las investigaciones del medievalismo gallego, como ponen de manifiesto 
los valiosos estudios llevados a cabo, entre otros autores, por Ermelindo Portela 
Silva, Mercedes Durany Castrillo, Carlos Alberto Deaño Gamallo o María del 
Carmen Sánchez Carrera.

El subtítulo del libro explica con claridad cuáles son los ángulos desde los 
que el autor aborda el estudio proyectado. En primer lugar, el territorio, con una 
atención especial a su extensión, configuración y evolución espacial, así como al 
medio natural, que influye siempre de forma decisiva en el desarrollo y capacidad 
de interacción humana. En segundo lugar, la comunidad, que conlleva el estudio 
de la realidad socioeconómica de la región, con una atención especial al hábitat 
rural, al mundo urbano, al valor de la tierra, a las relaciones entre hombres y 
medio natural y a las actividades y técnicas de producción. Y, en tercer lugar, el 
poder, que será analizado a través de las comunidades monásticas, que tuvieron 
una considerable proyección espacial en la región diocesana mindoniense, y que 
paulatinamente fueron adquiriendo mayor peso en la organización política y 
socio-religiosa de la comarca.

El período temporal de estudio abarca los siglos IX a XIII, desde la confirmación 
de la presencia en el territorio mindoniense de la sede episcopal dumiense, hasta  
el establecimiento definitivo de la sede diocesana en la localidad de Vilamaior de 
Mondoñedo y el desarrollo efectivo del fenómeno urbano en esta comarca. Pero, 
en función de las cuestiones concretas analizadas, en ocasiones el estudio se 

1.   UNED. C.e.: ecantera@geo.uned.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30941


996

Enrique Cantera Montenegro﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 995–996  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

remontará hasta la tardoantigüedad, en cuanto a los comienzos, y podrá extenderse 
hasta los tiempos renacentistas.

El libro se estructura en siete capítulos. El primero de ellos está dedicado a la 
geografía histórica y a la geografía física del territorio, con un análisis detallado 
de su geomorfología, edafología, hidrología y climatología, así como del paisaje 
vegetal y animal propio de los tiempos medievales. En los capítulos segundo 
y tercero se estudian los orígenes de la sede mindoniense: en tanto que en el 
capítulo segundo se trata acerca de los orígenes remotos, y en buena parte aún 
míticos, de la Britonensis ecclesiae y su organización, en el capítulo tercero se 
aborda la fundación de la sede dumiense a mediados del siglo VI, su traslado a 
tierras de la costa cantábrica lucense a comienzos del siglo IX y, finalmente, su 
desaparición a principios del siglo XII, cuando los obispos de Dumio asentados 
en San Martiño de Mondoñedo perdieron la titularidad dumiense, surgiendo así 
la sede propiamente mindoniense. En el capítulo cuarto, dedicado al estudio de 
la tierra, se procede a un análisis de base jurídico-económica sobre la propiedad 
y las formas de cesión onerosa de la tierra. Los capítulos quinto y sexto se ocupan 
de la economía en el territorio mindoniense: el quinto de las actividades propias 
del sector primario, es decir la agricultura, la ganadería, la pesca, la explotación 
de la sal y el aprovechamiento de los bosques; y el sexto del mundo urbano en 
su relación con el medio rural, el artesanado y el comercio, a través del estudio 
del caso concreto de las localidades más importantes del territorio: Vilamaior de 
Mondoñedo, Vilanova de Ribadeo, Ponte de Viveiro, Castro de Ouro, Santa Marta 
de Ortigueira, Cedeira, Ferrol, Vilalba y Vila da Ponte o Vilanova de Lourenzá. Y el 
capítulo séptimo se ocupa del estudio del fenómeno del monacato en la diócesis 
mindoniense en los siglos VIII a XIII. Un capítulo de conclusiones generales pone 
fin a este extenso estudio, que ofrece para terminar un amplio apartado con las 
fuentes y la bibliografía que están en la base de esta investigación.

En definitiva, un interesante estudio que, desde la metodología del análisis 
histórico de base regional, presenta un completísimo cuadro acerca de la trayectoria 
histórica del territorio de la diócesis de Mondoñedo en los siglos IX a XIII, que 
contribuye de forma significativa al mejor y más completo conocimiento de la 
historia de la Galicia medieval.



997ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 997–998  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

López Martínez, Amalia, Minutarios notariales de Estevo Pérez (Ourense, siglo 
XIV), Santiago de Compostela, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 
Instituto de Estudios Gallegos Padre Sarmiento, Anejo de Cuadernos de Estudios 
Gallegos L, 2020, 1524 págs., 2 volúmenes+CD Rom. ISBN: 978-84-00-10679-9.

José Miguel López Villalba1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30943

¿Es necesario en estos tiempos publicar ingentes fuentes documentales con 
su transcripción íntegra? La respuesta debe ser, ahora más que nunca, clara y 
rotundamente afirmativa. La corriente historiográfica que en las últimas décadas 
del pasado siglo propugnaba la edición de fuentes de modo exhaustivo se ha 
diluido lentamente y cada vez resulta más difícil encontrar obras como la que se 
presenta. Evidentemente concurren excepciones conocidas, como la colección 
de Anejos de Cuadernos de Estudios Gallegos en Santiago de Compostela, que 
acoge esta publicación.

Amalia López Martínez presenta en dos volúmenes su tesis doctoral resultante 
de un estudio arropado por una metodología adecuada sobre algunos fondos 
históricos del Archivo de la Catedral de Orense. Realiza la autora una correcta 
introducción, donde analiza el momento y el espacio en los cuales se gestaron estos 
documentos. A continuación, hace una breve descripción de los mismos a través 
de su soporte, encuadernación, índices y tipología, entre otras características. 
Posteriormente dedica unas brillantes páginas al estudio diplomático de los 
minutarios, donde demuestra su pertinente conocimiento planteando una 
división académica de las diferentes oficinas productoras, eclesiástica, procesal, 
señorial y real, que a su vez divide acertadamente en sus tipos diplomáticos 
más usuales. Domina bien la doctora López Martínez el oficio de los notarios 
apostólicos, como demuestra en sus asertos sobre los mismos. A la vez, resulta 
igualmente sugestivo el análisis que realiza sobre las rubricas y signos de los 
notarios, que se presenta como una notable aportación al conocimiento general 
sobre la cancillería del cabildo y los procedimientos llevados a cabo en la misma 
por los sobredichos notarios, pero que servirá igualmente para estudios externos 
por su acertada metodología.

Acompaña esta introducción con una edición documental de los diferentes 
libros que compusieron los minutarios de Estevo Pérez. Comienza dando cuenta 
de su conocimiento sobre el aparato crítico, datación y regesto que acompañarán 
a los diplomas presentados. Continúa su análisis con la presentación de las 

1.   UNED. C.e.: jlopez@geo.uned.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30943


998

José Miguel López Villalba﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 997–998  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

obligatorias normas de transcripción que resultan de corte personal y alejadas 
de las recomendadas por la Comisión Internacional de Diplomática, pero que no 
empañan la formalidad paleográfica con que resuelve la presentación de dicho 
corpus, que consta de ochocientos documentos y a los que acompañan unos índices 
completos muy bien resueltos que ocupan centenares de páginas. En definitiva, 
una publicación oportuna que aporta una multitud abrumadora de datos sobre 
la vida del cabildo catedralicio orensano y que favorecerá posteriores estudios 
que agradecerán la seguridad de los testimonios aportados en estos volúmenes.



999ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 999–1002  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Miranda García, Fermín y López de Guereño Sanz, María Teresa (eds.), La 
muerte de los príncipes en la Edad Media. Balance y perspectivas historiográficas, 
Madrid, Casa de Velázquez, 2020. 426 pp. ISBN: 978-84-9096-257-2.

Ana Echevarría Arsuaga1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30944

Este volumen presenta un balance historiográfico y nuevas perspectivas sobre 
la muerte de la realeza, y los príncipes tanto seculares como eclesiásticos, en los 
espacios francés e ibérico, y representa las conclusiones del proyecto de investigación 
migravit-sepultus sobre el mismo tema. Por una parte, se estudian desde un 
punto de vista antropológico y de las mentalidades las actitudes ante la muerte, 
la piedad popular, las tradiciones y la ritualizacion. Por otra, dentro del conjunto 
de los reinos, se analiza la vertiente propagandística y oficial desempeñada por los 
rituales funerarios en torno a la representación de la figura regia o principesca, y 
su emulación por los sectores de la alta aristocracia. 

Tras un rico estado de la cuestión de la historiografía sobre la muerte a cargo 
del conocido especialista argentino Ariel Guiance, el libro se divide en cinco 
partes, que toman en consideración un amplio abanico de ejemplos que van desde 
Francia, pasando por Navarra y Castilla, hasta Portugal y no olvidan las prácticas 
funerarias islámicas andalusíes.

La primera parte, dedicada al bien y mal morir, reúne un artículo de E. López 
Gómez sobre las composiciones dedicadas al ars moriendi para enmarcar un Arte de 
bien morir de 1478, una de las versiones del Speculum artis bene moriendi (conocido 
también como CP) de las más antiguas de la P. Ibérica. Por su parte, F. A. Moreira 
dedica su contribución a la escenificación de las ejecuciones públicas de miembros 
de la alta nobleza por crímenes de lesa majestad y su comprensión dentro de la de-
finición del poder real que ordena la muerte, y la utiliza como parte de su aparato 
ideológico. Varias de estas ejecuciones tuvieron lugar post-mortem o en efigie, lo 
que añade un componente simbólico más a las ceremonias, que se transmiten prin-
cipalmente a través de una tradición textual cronística. El autor analiza las de Álvar 
Núñez Osorio, valido de Alfonso XI de Castilla (1329), las de Fernando II duque de 
Braganza y su hermano Don Juan, marqués de Montemor (1483), y la de D. Diego, 
duque de Viseu (1484), ordenadas todas por Juan II de Portugal. Algunas de ellas 
se construyeron como relatos de una buena muerte, siguiendo la teoría explicada 
en los manuales al uso, e incluso como muertes martiriales. Finalmente, H.V. Vilar 
trata la muerte violenta de dos obispos portugueses, Geraldo Domíngues, obispo 

1.   UNED. C.e.: aechevarria@geo.uned.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30944


1000

Ana Echevarría Arsuaga﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 999–1002  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de Évora, y Martinho, obispo de Lisboa, en el marco de dos serias crisis dinásticas, 
y las consecuencias que derivaron de ellas. La importancia de la proximidad del 
obispo a la figura del monarca desempeña un papel fundamental en la caracte-
rización de sus muertes como un ataque directo a la persona real, y por tanto el 
castigo a un crimen de lesa majestad se añadía a las penas por la muerte violenta 
de un miembro del estamento eclesiástico.

La segunda parte se dedica al cuerpo, y se compone de dos artículos, el de 
los miembros del Laboratorio de Poblaciones del Pasado (LAAP) de la UAM que 
presenta los resultados recientes del estudio paleopatológico y antropológico de 
varias sepulturas reales y nobiliarias en toda Europa, de forma comparativa para 
mostrar las posibilidades que ofrece este tipo de metodología, y un interesante 
estudio del embalsamamiento regio tal como se practicaba en los diferentes reinos 
peninsulares a partir de las fuentes escritas, tanto cronísticas como testamentarias 
o médicas, pero también de casos concretos, a cargo de M. Cabrera.

El tercer apartado, sobre rituales y liturgias funerarias, comienza con un 
artículo sobre la relación entre música, liturgia y paraliturgia, en el que se analizan 
los oficios de difuntos, tanto laicos como eclesiásticos y en especial episcopales, 
deteniéndose en el Liber ordinum emilianense. Las exequias reales aparecen en el 
Liber ordinum episcopal, pero no se conserva ninguna música anotada para ellas, 
a pesar de la búsqueda realizada por J.C. Asensio. E. Ramírez Vaquero, M. Osés y 
S. Herreros realizan un estado de la cuestión acompañado de nuevas propuestas 
de fuentes para el análisis de las prácticas funerarias del príncipe en Navarra. 
Destacan trabajos recientes en los panteones regios entre 1990 y 2008, así como un 
expurgo de varios fondos documentales del Archivo General de Navarra, archivos 
municipales y fondos catedralicios que proporcionan interesantes materiales de 
estudio en áreas como la designación del panteón real, las cuestiones relativas 
al traslado y simbolismo de las evisceraciones regias, la ampliación del espectro 
de estudio hacia los grandes príncipes eclesiásticos y grandes señores laicos y su 
mimetización de las prácticas regias. Finalmente, A. Sultan analiza los plantos y las 
canciones fúnebres en general como creadores de una mentalidad de la muerte, 
tanto desde el punto de vista sentimental de manifestación de duelo, como a 
manera de presentación de propaganda o proyectos políticos que incluyen a la 
dinastía o al heredero. 

La parte IV, titulada El Reposo, se dedica fundamentalmente al análisis y puesta 
a punto de la historiografía sobre los espacios funerarios, por reinos: I. Ruiz de la 
Peña se dedica a los enterramientos románicos del reino de León, mientras que 
M. T. López de Guereño analiza los de la colegiata de Covarrubias, dedicados 
principalmente a las titulares del infantazgo y luego de la oligarquía de la villa; 
I. González Cavero presenta un novedoso artículo sobre la rawda (cementerio 
real) del alcázar hudí de Murcia, con un mausoleo que se ha identificado como la 
tumba de los Banu Mardanis; S. Cingolani presenta una perspectiva de los rituales 
y mausoleos de los reyes de Aragón basado en la gran riqueza documental de los 



1001ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 999–1002  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿﻿ MIRANDA, F. Y LÓPEZ DE GUEREÑO, M.ª T. (EDS.), LA MUERTE DE LOS PRÍNCIPES EN LA EDAD MEDIA

archivos de la Corona de Aragón y en el proyecto de restauración y análisis de los 
sepulcros del monasterio de Santes Creus, del que forma parte.

Finalmente, el volumen analiza la contribución de la muerte a la formación de la 
memoria de la realeza. V. Debiais dedica su atención a la epigrafía funeraria tanto 
francesa como pontificia y peninsular. S. Palacios hace un recuento de mausoleos y 
enterramientos de príncipes andalusíes y un estado de la cuestión sobre los recientes 
estudios de arabistas sobre los espacios funerarios andalusíes. D. Rodríguez Peña, 
por su parte, aborda la muerte del rey tal como se refleja en la literatura cronística 
de los reyes de León y Castilla, mientras que C. Benítez Guerrero presenta un 
interesante estudio de caso más concreto, referido exclusivamente a las crónicas 
ligadas a la figura de Alfonso XI, y concretamente a La Crónica de los tres reyes, en el 
que analiza la participación de los personajes del entorno real en la construcción de 
la memoria regia, y las formas de legitimación de la dinastía incorporadas al relato 
de sus predecesores. Clara Marías, por su parte, utiliza la poesía cortesana como 
vehículo para analizar la muerte de los miembros de la élite durante el reinado 
de los Reyes Católicos, en especial la construcción de los lamentos por muertes 
accidentales y traumáticas, como la del propio príncipe Juan, con un apéndice 
de los poemas de diferentes tipologías. La aportación de V. Lamazou-Duplan se 
centra en la aportación de las diversas fuentes disponibles para la construcción o 
el borrado de la memoria de la fama de los condes de Foix, de Béarn y miembros 
de la familia real navarra en general. El volumen se cierra con lo que se ha querido 
denominar un «contrapunto», dedicado a las sepulturas cardenalicias, como los 
grandes príncipes eclesiásticos por excelencia, a cargo de H. Morvan. Más allá de 
la dinastía o del espacio territorial del reino, la creación de la memoria de estos 
personajes presenta variaciones sumamente interesantes, que ponen en cuestión 
algunas de las visiones que se presentan en los artículos anteriores.

Estamos ante un volumen interesante, que reúne trabajos muy diversos, y 
continúa los trabajos pioneros realizados por E. Mitre, X. Dectot o D. Nogales 
Rincón para el reino de Castilla y A. Udina y F. Español Bertrán para Aragón, por 
ejemplo. Buen punto de partida para nuevos investigadores sobre el tema, y para 
aquellos lectores que busquen actualizar su bibliografía o un enfoque comparativo 
entre la Península y los reinos vecinos.





1003ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1003–1006  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Motis Dolader, Miguel Ángel, Vivencias, emociones y perfiles femeninos. 
Judeoconversas e Inquisición en Aragón en el siglo XV, Madrid, Dykinson, 2020. 320 
pp. ISBN: 978-84-1324-874-5.

Ana Echevarría Arsuaga1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30953

Este interesante estudio de uno de los mayores expertos en judíos y conversos 
en Aragón nos acerca a una realidad a menudo silenciada: la de las mujeres 
judeoconversas, y más concretamente aún, viudas, a través de los procesos 
inquisitoriales aragoneses conservados en los archivos nacionales españoles y 
franceses, además del Archivo Histórico Provincial y del Seminario Conciliar de 
Zaragoza, el British Museum, y numerosa documentación ya editada. Apoyado 
en un sólido conocimiento de los fundamentos antropológicos de la conversión 
religiosa y de la actuación de la Inquisición, tema al que ha dedicado gran parte 
de su carrera, el autor aborda un perfil que define como de «triple marginalidad», 
desde una perspectiva microhistórica, haciendo referencia a las biografías de las 
conversas que reúnen estos factores. Pero a través de ellas, traza también un estudio 
de la sociabilidad del grupo, de la historia familiar vista desde una perspectiva 
diferente, menos condicionada por la conveniencia del mantenimiento de un 
estatus social y más por la conservación de un bagaje cultural y de costumbres 
ancestrales muy condicionado por las coyunturas vitales, la fe personal y la 
emotividad. Marginadas por la sociedad dominante, sin embargo estas viudas 
disponen de una libertad de acción dado su estado civil y su situación económica 
desahogada hasta la intervención de la Inquisición. Sus redes sociales, establecidas 
no solo con la familia, sino también mediante vínculos de sororidad o amistad, 
fomentan la pervivencia de unas prácticas judaizantes que ayudan a fomentar la 
socialización en su contexto urbano y comunitario.

El libro se divide en tres grandes partes que abordan, primero, la génesis y 
definición de una comunidad judeoconversa aragonesa a partir de las alteraciones 
antijudías de 1391 y de las políticas de conversión establecidas por Benedicto XIII 
y los Trastámara, con su distinción de conversos de tres generaciones con sus 
características determinadas. Motis Dolader aborda las distinciones geográficas 
y por género del fenómeno judeoconverso y su represión. Pero le interesan más 
las experiencias de las conversas, que les llevan a tornarse a su antigua fe, debido 
a conversiones en la edad adulta, faltas de adoctrinamiento previo –cuestión a 
la que se dedica más atención durante el último tercio del siglo XV–, las crisis 

1.   UNED. C.e.: aechevarria@geo.uned.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30953


1004

Ana Echevarría Arsuaga﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1003–1006  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

personales de pertenencia que desencadena la situación de la conversa respecto a 
su trayectoria vital y a su contexto social, y los sentimientos de soledad, melancolía, 
añoranza y tristeza que desencadena la práctica de una fe no aprendida en el 
ámbito familiar que define las costumbres de una casa o unidad de cohabitación, 
factor que también analiza con precisión. Muy interesante resulta el análisis de las 
condiciones económicas de los penitenciados. La dote de la mujer judeoconversa 
resulta ser, en su calidad de bien privado y no patrimonial, una de las pocas 
vías de financiación de las familias procesadas por la Inquisición, y por tanto 
contribuye al prestigio de la figura de la matriarca, sin que por eso resulte a la 
larga en una mejoría de la condición femenina, ya que un segundo ataque a la 
economía de las familias judeoconversas se producirá cuando las viudas o esposas 
sean penitenciadas directamente, perdiendo asimismo sus pertenencias. Aunque 
el número de sentencias capitales es sustancialmente menor en el caso de las 
mujeres, la confiscación de sus bienes y su reducción a la indigencia, así como la 
ruptura de las estructuras familiares y la suspensión de las posibles dotes genera 
una destrucción general del estatus de los judeoconversos, que a menudo quedan 
reducidos prácticamente a la indigencia, e indirectamente, al soporte que la familia 
o la comunidad –en algunos casos judía, no conversa– pueda proporcionarles. El 
estudio de las áreas de sociabilidad pública de las mujeres contribuye a descartar 
algunos tópicos sobre la enclaustración de las mismas en el ámbito doméstico, aun 
siendo este muy importante y destacado el papel del hogar y sus habitaciones en 
las prácticas de sociabilidad. La distinción entre redes familiares, de amistad y de 
mera vecindad y la modificación de todas ellas mediante las condenas inquisitoriales 
y la adscripción a la red parroquial y el barrio cristiano en vez de a la sinagoga y 
judería es otra parte interesante de este libro.

Más breve, pero igualmente importante por abordar una etapa muy temprana 
de la Inquisición que a menudo ha sido ignorada, es la segunda parte, sobre los 
discursos de poder que el Santo Oficio aplica a los casos que establece contra 
estas mujeres. Motis Dolader recorre cada una de las fases de la actuación de la 
Inquisición y cómo responden las diversas judeoconversas a cada una de ellas. 
Cada una de las sedes del Tribunal en Aragón (Zaragoza y Teruel) actúa además 
de forma diferente, con una represión mucho más débil en el primero que en el 
segundo, tanto numérica como cualitativamente. 

Finalmente, una última parte se dedica a la construcción ideológica del proceso 
y el examen de las faltas que se atribuyen a las judaizantes, diseñadas por el equipo 
inquisidor en base a la tipificación de una praxis concreta de la heterodoxia. 
Las conductas relativas a la práctica religiosa del cristianismo (conocimiento 
y testimonio de la fe, asistencia a los sacramentos y la misa), y aquellas más 
relacionadas con la práctica diaria de los preceptos de tipo piadoso o alimenticio 
son primero interrogadas y luego analizadas exhaustivamente. De ello concluye 
el autor que los conceptos de otredad del grupo cristiano se remodelaron, y los 
sentimientos de identidad y pertenencia se exacerbaron por ambas partes. Las 



1005ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1003–1006  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Motis Dolader, Miguel Ángel, Vivencias, emociones y perfiles femeninos﻿

ceremonias del ciclo de la vida constituyeron también momentos para evaluar las 
posiciones de ambigüedad de estas mujeres, sometidas a importantes presiones 
en esos momentos decisivos; por ejemplo, se muestra cómo la decisión de buscar 
nodriza o matrona podía estar condicionada por una falta de candidatas dentro 
del grupo judeoconverso que les hiciera dirigirse a las judías, o en el caso de la 
muerte, el cuestionamiento de la salvación obtenible en la nueva fe podía propiciar 
crisis religiosas en los parientes del difunto/a.

Nos encontramos, pues, ante una monografía muy rica en perspectivas e 
interpretaciones, a veces de difícil lectura por la complejidad de los temas que 
aborda –no recomendable para principiantes–, pero que marca un antes y un 
después en los estudios de género y conversión. 





1007ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1007–1012  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Solórzano Telechea, Jesús Ángel y Martín Pérez, Fernando (coords.), Rutas 
de comunicación marítima y terrestre en los reinos hispánicos durante la Baja Edad 
Media. Movilidad, conectividad y gobernanza. Madrid, La Ergástula, 2020, 432 pp. 
ISBN: 978-84-16242-75-7. 

Enrique José Ruiz Pilares1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30031

Esta monografía dedicada a las vías de comunicación en la Península Ibérica 
en la Baja Edad Media consiste en una obra colectiva que recoge toda una serie 
de investigaciones que se insertan en el marco de las actividades organizadas 
y financiadas por el proyecto de investigación financiado por el Ministerio de 
Ciencias e Innovación de España y por la Unión Europea en el marco del Programa 
Operativo FEDER «Política, instituciones y gobernanza de las villas y ciudades 
portuarias de la Europa Atlántica en la Baja Edad Media: análisis comparativo 
transnacional» (HAR2017-83801-P). Esta obra viene a dar continuidad a toda 
una serie de publicaciones sobre la temática de la gobernanza de las ciudades, 
especialmente en el ámbito marítimo, que viene coordinando Jesús Ángel Solórzano 
Telechea. En esta ocasión, y en colaboración con Fernando Martín Pérez, ha dirigido 
un amplio trabajo que recoge las aportaciones de 15 investigadores vinculados a 
centros universitarios españoles de la mayor parte del territorio nacional. Solo se ha 
echado en falta la participación de algún investigador/a de la vecina Portugal que 
hubiese permitido hacer un estudio mucho más acorde al título de la monografía, 
si bien, una de las investigadoras ha trabajado las vías de comunicación fronterizas 
entre Castilla y el reino luso. A pesar de ello, la amplitud y variedad de los trabajos 
recopilados y la apuesta por reunir la experiencia de reconocidos especialistas con 
la frescura de los más jóvenes, nos sitúa ante un libro, como ahora se detallará, 
que no debería faltar en la biblioteca de cualquier especialista en el comercio y 
los negocios económicos en los últimos siglos medievales. 

El objetivo central de esta obra, como bien se recoge tanto en la introducción 
como en la conclusión que realizan sus coordinadores, no es otro que analizar 
la íntima relación existente entre gobernanza y el desplazamiento de personas, 
productos e ideas a través de las vías de comunicación. Un tema de gran actualidad 
si tenemos en cuenta que el marco cronológico de estudio, la Baja Edad Media, 
puede considerarse el germen de la sociedad globalizada en la que actualmente 
vivimos. Los diferentes trabajos que componen esta obra certifican los grandes 
cambios experimentados a partir del siglo XIII tanto a nivel de recursos técnicos 

1.   Universidad de Cádiz: enrique.pilares@uca.es 

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30031
mailto:enrique.pilares@uca.es


1008

Enrique José Ruiz Pilares﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1007–1012  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

–navegación, infraestructuras, contratos mercantiles- como al crecimiento y 
desarrollo urbano, que facilitaron este proceso de crecimiento de una economía 
de carácter local o regional a una economía a gran escala. Unas comunicaciones 
mediatizadas principalmente por unos mercaderes que, como se ha recogido en 
diferentes aportaciones, no solo transportaban mercancías, sino grandes flujos 
de información, técnicas e ideas. 

La primera de las dos secciones que componen esta obra, bajo el epígrafe Rutas 
de transporte, comercio y comunicación, está dedicada a las vías de comunicación 
tomando como objetivo central la reconstrucción de los intercambios comerciales. 
Se trata de un conjunto muy variado de aportaciones que recoge un amplio abanico 
de territorios y preocupaciones, como la descripción y análisis de las principales 
rutas, la problemática de la reparación de las vías terrestres de comunicación o 
acercarnos al perfil de los transportistas o los mercaderes que participaron en 
estos negocios, tanto oriundos como extranjeros. 

La acción de la gobernanza urbana sobre las vías de comunicación ha ocupado 
la intervención de María Asenjo González. En este trabajo, que sintetiza el estado 
de la cuestión de la problemática de la reparación de los caminos en el reino de 
Castilla, queda patente la conexión entre el desarrollo económico vivido en el reino 
en la segunda mitad del siglo XV y la política viaria de las ciudades castellanas. Los 
Reyes Católicos impulsaron la construcción y reparación de los caminos, si bien, 
como se ha constatado desde el siglo XIII, tanto el coste como la ejecución de los 
trabajos quedaba en manos de los poderes locales. Ello explica las desigualdades que 
pueden constatarse en el trazado de las principales rutas terrestres en la Península 
Ibérica, con un gran protagonismo en la Meseta Norte, en las rutas que conectaban 
centros económicos como Burgos y Valladolid con los puertos del Cantábrico. En 
contraste, en la mayoría de las ciudades se documentan construcciones nodales o 
radiales que conectaban los centros urbanos con los diferentes espacios productivos 
de su término, sin una intervención o política activa de los gobiernos locales en la 
construcción de una red viaria de mayor calado. Esta realidad no facilitaba nada la 
labor a dos colectivos muy poco investigados por la historiografía, los arrieros y los 
carreteros. En este sentido, Máximo Diago Hernando nos aporta una interesante 
panorámica general sobre ambos grupos de transportistas analizando en detalle 
aquellos de mayor relevancia, como los carreteros de la comarca de Pinares de 
Soria-Burgos, especializados en el transporte de madera o los arrieros sorianos de 
Yanguas. En esta investigación se centran las claves para futuras investigaciones 
de ámbito local y regional para conocer la realidad de estos desconocidos grupo 
socioprofesionales. 

La síntesis de María Asenjo enlaza muy bien con la investigación de Covadonga 
Valdaliso Casanova, centrada en las rutas fronterizas entre Castilla y Portugal. 
Son interesantes sus reflexiones sobre la necesidad de plasmar en una cartografía 
actualizada –necesariamente a través de los Sistemas de Información Geográfica 
y acudiendo a la cartografía histórica y a la arqueología- para poder trasladar la 



1009ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1007–1012  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿﻿SOLÓRZANO, J. Á. Y MARTÍN, F. (COORDS.), RUTAS DE COMUNICACIÓN MARÍTIMA Y TERRESTRES

información recogida en la amplia bibliografía existente, tanto a partir de casos de 
estudios locales como de aportaciones de carácter más regional. También se inserta 
una rica variedad de fuentes para reconstruir las vías de comunicación y conocer 
los peligros e inconvenientes tanto antrópicos como naturales vinculados a los 
caminos. Este ha sido precisamente el tema objeto de estudio abordado por Jesús 
A. de Inés Serrano, tomando en su caso el ejemplo de Santillana a comienzos del 
siglo XV y el problema de la conflictividad. Sirva de ejemplo de las posibilidades que 
ofrecen las nuevas tecnologías el estudio dedicado en esta obra a la Extremadura 
Castellano-Leonesa por Miguel José López-Guadalupe Pallarés, que aporta una 
cartografía muy detallada a través de la información procedente de los derechos 
de tránsito o portazgos del siglo XV. 

Las rutas interiores van dejando paulatinamente paso al protagonismo de 
los puertos y a las conexiones fluvio-marítimas en esta monografía. Germán 
Navarro Espinach, aunque centrado en los espacios interiores de Aragón, ya 
deja de manifiesto, siguiendo las reflexiones realizadas hace algunos años por 
José Ángel Sesma o Paulino Iradiel, la importancia de analizar los intercambios 
internacionales de la corona aragonesa en su conjunto: una red integrada que se 
desplegaba desde los centros productores del interior, con el protagonismo de 
Zaragoza, a los puertos de Barcelona, Valencia o Mallorca. Asimismo, nos aporta 
una detallada información sobre los hombres de negocios de los reinos fronterizos 
de Francia, Navarra o Castilla operando en Aragón a través de sus caminos y rutas 
fluviales. Esta línea de trabajo conecta con la llevada a cabo por David Igual Luis 
sobre las rutas mediterráneas que vinculaban la corona aragonesa con Italia. Un 
trabajo que sirve de síntesis sobre las oscilantes pero continuas relaciones entre 
ambos espacios, y las peculiaridades tipológicas de sus embarcaciones y productos. 
El análisis desde una óptica micro de Valencia en 1494, cuyos datos se incorporan 
en esta obra, refleja claramente la vitalidad de estos intercambios, tan intensos 
como polinucleares respecto a los puertos italianos de salida de las embarcaciones. 

El protagonismo del sistema portuario y las conexiones fluvio-marítimas se 
hace patente en el resto de trabajos que componen la primera parte de esta obra. 
En la cornisa cantábrica, específicamente en los surgideros vizcaínos, se centra el 
estudio de José Damián González Arce. A partir de una rica e inédita documentación 
fechada entre 1502 y 1509 –cuyas tablas incluye en el texto- ha podido contrastar 
los estudios realizados sobre las rutas seguidas por los navíos exportadores 
vizcaínos y los extranjeros que asiduamente llegaban a los puertos de Portugalete 
y Bilbao. Aunque el binomio hierro vasco-manufacturas era el esencial en este tipo 
de intercambios, los resultados de su trabajo arrojan itinerarios diferentes para 
ambos colectivos de transportistas: mientras las embarcaciones vizcaínas llegaban 
principalmente a los espacios comerciales más relevantes, como Flandes, Nantes, 
La Rochela o Londres, los operadores extranjeros desplazaban sus mercancías a 
mercados secundarios, como diferentes espacios de Portugal, la costa bretona 
y normanda o Southampton, solo coincidiendo en el caso de la capital inglesa. 



1010

Enrique José Ruiz Pilares﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1007–1012  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El protagonismo de Andalucía, y particularmente de Cádiz, en las rutas marítimas 
que conectaban el Atlántico con el Mediterráneo se ha puesto de manifiesto en 
tres de las aportaciones. Por un lado, Daniel Ríos Toledano nos ha ofrecido un 
detallado y actualizado estado de la cuestión sobre la problemática señalando las 
posibilidades de estudio que nos ofrece la consulta de los archivos extranjeros 
para reconstruir las conexiones marítimas a finales del siglo XV, dada la escasez 
de fuentes y la cantidad de estudios existentes a partir de los archivos andaluces. 
En esta línea, Raúl González Arévalo incide en el protagonismo italiano en estas 
conexiones. En su investigación incluye detallados cuadros sobre la ruta de poniente 
e institucional de Florencia, similar a la veneciana, y especialmente, sobre las 
rutas privadas de los genoveses. Los datos aportados confirman el protagonismo 
gaditano en las rutas de navegación, hasta el punto de convertirse en la cabecera 
final de los trayectos desde Génova una vez que la ruta desde Quíos, eje comercial 
en el que pivotaban las relaciones comerciales desde el Mediterráneo Oriental, 
cae en manos de los otomanos en la década de 1460. Juan Manuel Bello incide 
en la relevancia de Cádiz y los genoveses en la navegación a finales del Medievo 
a partir de las rutas de navegación de los Archipiélagos atlánticos castellanos y 
portugueses. Tomando como caso de estudio los contratos de fletamento tinerfeños 
de las primeras décadas del siglo XVI, llega a la conclusión de que Cádiz, junto a 
Berbería y Flandes, eran los puertos habituales de llegada del azúcar, producto 
por excelencia de los intercambios insulares en esos años. El protagonismo 
ligur, analizado con detalle en los casos de estudios aportados, viene a reforzar la 
importancia de apostar por el estudio de las fuentes italianas. 

La segunda parte de esta obra, más reducida y mucho más diversa que la anterior, 
recoge una serie de trabajos en los que el factor económico se va desdibujando 
a favor de una mezcla de temáticas donde afloran elementos como el paisaje o 
el mundo de las percepciones, como es el caso de la inseguridad de los caminos 
o de la vida a bordo de los barcos. Esta última cuestión es precisamente la que 
ha sido abordada por Ana María Rivera Medina. La autora ha realizado una 
detallada síntesis sobre los problemas técnicos y los peligros humanos y naturales 
que acechaban constantemente el día a día de los navegantes, así como los 
pormenores de la preparación de las flotas o la reglamentación que regía la 
vida de la tripulación. Ante la práctica ausencia de viajes de a bordo o relatos de 
viajeros que hubiesen proporcionado una visión más animada de la temática, la 
documentación institucional o notarial ha permitido conocer cuestiones como 
la tipología o el número aproximado de marinos según el tonelaje de los navíos, 
las vituallas más habituales y su proporción –bizcocho, vino, carne y pescado– o 
cómo se entretenían por la noche con juegos de azar y música para mantener 
el ánimo y evitar insubordinaciones o conflictos a bordo o al echar pie a tierra. 

María Álvarez Fernández nos acerca al paisaje humano, pero también físico, de 
las villas portuarias asturianas, especialmente a través del ejemplo de Castropol. 
Unos núcleos de población, que, a pesar de su reducido tamaño, y de no poder 



1011ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1007–1012  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿﻿ SOLÓRZANO, J. Á. Y MARTÍN, F. (COORDS.), RUTAS DE COMUNICACIÓN MARÍTIMA Y TERRESTRES

competir con la pujanza de otros poblamientos más tardíos –como Bilbao–, 
pero más efectivos en tierras gallegas o vascas, no deben considerarse según la 
investigadora como un fracaso en el proceso de asentamiento en esta zona del 
Cantábrico. Las villas asturianas contaron con unas dificultades montañosas que 
dificultaron su conexión con la Meseta Norte castellana, lo que contrastaba con las 
mayores facilidades que gozaron los puertos cántabros más orientales. A esta zona 
dedica precisamente su trabajo Iago Irijoa Cortés para relatarnos las migraciones 
de cántabros a la zona guipuzcoana tomando como ejemplo el caso de la Bahía de 
Pasaia a fines del siglo XIV. Un paisaje humano que según el autor debe explicarse 
como una estrategia de la villa de San Sebastián para incentivar la zona y reducir 
el desarrollo de otros centros portuarios competidores como Errentería. Aunque 
no consiguió su objetivo principal, estas migraciones generaron un crisol cultural 
que enriqueció y dinamizó la economía de la región. Un crecimiento y desarrollo 
urbano constatado a partir del registro arqueológico por Enrique Gutiérrez 
Cuenca, en su caso a partir de los cambios experimentados en los cementerios de 
las principales villas costeras del Cantábrico central, San Vicente de la Barquera, 
Laredo, Santander y Castro Urdiales. 

A modo de síntesis, podemos corroborar que esta monografía ha conseguido 
los objetivos propuestos por sus coordinadores. Por un lado, ha aportado nuevas 
metodologías y fuentes para analizar un tema de estudio que a pesar de su relevancia 
en las últimas décadas no está ni mucho menos agotado. Quisiera señalar tres: las 
posibilidades que ofrecen los Sistemas de Información Geográfica para incorporar 
los datos ofrecidos en estas investigaciones, la consulta de los archivos extranjeros 
para reconstruir los intercambios comerciales y conocer las trayectorias de los 
hombres de negocios locales y foráneos, o el análisis de grupos profesionales poco 
atendidos por la historiografía como los arrieros o los carreteros. Como punto 
final, esta monografía colectiva, como ya se ha indicado, está llamada a ser una 
obra de referencia para una temática bien asentada en la historiografía española 
y que goza de futuro a tenor de las líneas de trabajo propuestas y de los proyectos 
de investigación financiados que están en curso. 





1013ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1013–1014  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Torre, Sandra de la – Etxeberria, Ekaitz – Díaz de Durana, José Ramón (coords.), 
Valer más en la tierra. Poder, violencia y linaje en el País Vasco bajomedieval, Madrid, 
Sílex, 2020, 419 pp. ISBN: 978-84-18388-10-1.

Enrique Cantera Montenegro1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30954

Este libro, en el que se recogen los trabajos presentados al congreso celebrado 
en Vitoria los días 26 a 28 de junio de 2019 bajo el título de «De la lucha de 
bandos a la hidalguía universal. El País Vasco a fines de la Edad Media», tiene 
como finalidad principal profundizar en el conocimiento de las transformaciones 
económicas, sociales, político-institucionales, culturales e ideológicas que tuvieron 
lugar en el País Vasco entre los siglos XIV y XVI. El conjunto de los trabajos que 
aquí se integran constituye una suerte de revisión historiográfica acerca de las 
actividades de investigación desarrolladas a lo largo de los últimos veinticinco años 
por un equipo interdisciplinar integrado, principalmente, por investigadores de 
la Facultad de Letras de la Universidad del País Vasco. El objetivo principal que 
se pretende alcanzar es exponer los avances logrados a lo largo de todos estos 
años y proponer nuevas perspectivas de análisis. Asimismo, se persigue también 
contrastar los resultados alcanzados para el caso concreto del País Vasco con los 
que han sido señalados por otros diversos investigadores para territorios próximos 
de las Coronas de Castilla y Aragón, que analizan las mismas cuestiones desde 
ópticas distintas o que tratan temas paralelos.

El análisis de las transformaciones de todo tipo ocurridas en los siglos finales 
de la Edad Media en el País Vasco sirve a los autores para explicar el importante 
cambio social que tuvo lugar en este momento, y que condujo a la sociedad vasca 
desde las luchas de bandos hasta la generalización de la hidalguía en Vizcaya y 
Guipúzcoa y la creación de una ideología igualitarista. 

El libro, que se inicia con una introducción de Cristina Jular Pérez-Alfaro, se 
estructura en cinco apartados: 1. Documentación y bases de datos. 2. Linajes: 
Espacios ideológicos y físicos. 3. Bandos: El ejercicio del poder y la violencia. 4. 
Hidalgos, labradoras y mercaderes. 5. Estudios comparados, y finaliza con un capítulo 
de conclusiones a cargo de Ana Isabel Carrasco Manchado, en el que se ofrece un 
balance general y se presentan unas reflexiones acerca del conjunto de los trabajos. 

En el primer apartado (con trabajos de José Ángel Lema Pueyo, M.ª Consuelo 
Villacorta Macho, Arsenio Dacosta y Teresa Jular, y Marta Vírseda Bravo) se ofrece 
información acerca de diversas fuentes documentales y bases de datos de utilidad 

1.   uned. C.e.: ecantera@geo.uned.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30954


1014

Enrique Cantera Montenegro﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1013–1014  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

para el estudio de la temática de referencia, con una particular atención a hilame 
(Hidalgos, labradoras y mercaderes), una herramienta con gran potencialidad en 
el ámbito de las humanidades digitales.

Los trabajos que integran el segundo apartado (Ismael García-Gómez y Amaia 
Mesanza Moraza) focalizan su atención en el estudio de los linajes de Parientes 
Mayores de los territorios vasco y cantábrico a fines de la Edad Media, y en las 
estrategias relativas a sus relaciones de parentesco, cuestión de importancia 
fundamental para comprender no solo la fortaleza de estos linajes sino también la 
versatilidad de sus alianzas. Asimismo, se presta atención a las bases que aseguran 
la preeminencia política y socio-económica de los linajes y su control sobre la 
tierra y los hombres.

Los dos trabajos del tercer apartado (Ekaitz Etxeberria Gallastegi y Jon Andoni 
Fernández de Larrea Rojas, y Ernesto García Fernández) se interesan por el estudio 
de los bandos y la violencia banderiza, así como por la paulatina transformación 
de la actividad militar de los linajes, desde la guerra privada a la prestación de 
servicios a la Corona.

En el cuarto apartado (con trabajos de Janire Castrillo, Sandra de la Torre 
Gonzalo y José Ramón Díaz de Durana Ortiz de Urbina) la atención se centra 
en el estudio de las diferentes categorías sociales en los mundos rural y urbano, 
con una atención particular al papel desempeñado por las mujeres en la sociedad 
vasca bajomedieval.

Y, por último, el quinto apartado (con trabajos de José Manuel Triano Milán, 
Mario Lafuente Gómez y José María Monsalvo Antón) integra tres estudios en los 
que se analizan casos específicos sobre hidalguía y fiscalidad en Andalucía, y sobre 
parcialidades y luchas banderizas en Aragón y Castilla, que permiten contrastar 
los casos castellano y aragonés con lo que acontecía en el País Vasco.

En definitiva, los quince capítulos que integran esta monografía, redactados por 
un total de diecinueve autores pertenecientes a distintas universidades y centros 
de investigación, ofrecen una perspectiva multidisciplinar –pero plenamente 
coherente y homogénea– de la cuestión de fondo tratada, que contribuye de 
forma significativa a explicar algunas claves esenciales para el devenir histórico 
postmedieval del País Vasco.



1015ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1015–1018  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Trillo San José, Carmen, La Vega de Granada a partir de documentación árabe 
romanceada inédita (1457-1494). Estudio, edición e índices. Helsinki, Suomalainen 
Tiedeakatemia, Finnish Academy of Science and Letters, 2020, 157 pp. ISBN: 
978-951-41-1151-8

Inmaculada González Sopeña1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28797

El estudio documental La Vega de Granada a partir de documentación árabe 
romanceada inédita (1475-1494) es fruto de la labor investigadora que se desarrolla 
en el proyecto I + D «El área periurbana de una ciudad islámica: Granada (siglos 
XIV-XVI)», cuyos objetivos principales residen en el análisis de la propiedad 
aristocrática y de las propiedades rurales que configuran la estructura de los 
asentamientos poblaciones de finales de la Edad Media en el reino de Granada.

El plan general de la obra se cimenta en dos partes claramente diferenciadas. Una 
primera parte se dedica al estudio pormenorizado de la Vega granadina y abarca 
los 4 primeros capítulos. Así, esta parte queda subdividida en varios apartados o 
secciones que desarrollan determinados aspectos sobre el territorio que se estudia, 
sobre el patrimonio real nazarí y rural y los tipos de asentamientos poblacionales 
más comunes de la época. También se orienta al lector sobre los documentos que 
se han editado y sobre los traductores de los textos árabes romanceados hallados. 

En la época nazarí, la Vega de Granada, que se conforma como una llanura 
alargada en el centro de la provincia andaluza, se erige como una zona de enorme 
concentración de propiedades reales que fueron perdiéndose poco a poco a raíz 
de su compra progresiva desde la segunda mitad del XV. Para comprender el 
panorama que dibuja el patrimonio real nazarí, se ofrecen en este trabajo algunas 
explicaciones sobre las entidades financieras que componían el tesoro real del 
al-Andalus. Una de ellas es la conocida como mustajlaṣ, que incluye tanto bienes 
urbanos (conocidos como hagüela) como bienes rurales (fundamentalmente 
tierras). La autora explica que una de las funciones de este patrimonio real fue 
la de proveer a la dinastía de un cuerpo de recursos materiales para su propio 
sustento, pero, además, en no pocas ocasiones este patrimonio era otorgado a 
cargos administrativos importantes, tales como alcaides, alfaquíes o cadíes. 

Las propiedades que conformaban el patrimonio real pueden resumirse en 
dos tipos fundamentales de explotación: las almunias y las alquerías. El lector 
no pierde de vista el hecho de que existen dos significados para el arabismo 
alquería, algo bastante común en la denominación de asentamientos medievales 

1.   Universidad de Granada. C.e.: isopena@ugr.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.28797


1016

Inmaculada González Sopeña﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1015–1018  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

entre los que existe enorme variación léxica: 1) Existen alquerías que se traducen 
en asentamientos o comunidades rurales, formadas por tierras y barrios enteros 
dotados de mezquitas y rábitas; 2) La misma palabra se refiere a propiedades 
particulares del rey, de su familia o de algún alto cargo administrativo (llamadas 
también fincas o cortijos). Por su parte, las almunias son siempre propiedades reales 
y aristocráticas, cuya estructuración incluía casas, torres, gallineros, murallas, 
huertas, etc. El documento editado informa sobre una de estas almunias, la de 
Daragedid, y los textos disponibles hasta la fecha establecen que se asocian a la 
familia real y funcionarios, al ejército y caballerías; además, también se les dio un 
uso político (reuniones de gobierno).

El capítulo previo a la edición del documento expone determinadas cuestiones 
relativas a las fuentes documentales para el estudio del reino de Granada. De forma 
específica, se analiza la documentación árabe y árabe romanceada, si bien apenas 
se dispone de fuentes documentales archivísticas del al-Andalus que plasmen las 
peculiaridades de la vida cotidiana y de las actividades económicas tales como 
herencias, cartas de dote, de compraventa o contratos de arrendamientos, entre 
otras. No obstante, la documentación vinculada al reino nazarí se ha conservado 
mejor y en mayor volumen en comparación con otros territorios. La documentación 
árabe romanceada es muy escasa y, referida al reino de Granada, se encuentra muy 
dispersa en pleitos de diverso tipo.

Se cierra este capítulo con información sobre el traductor concreto de los do-
cumentos que conforman la segunda parte de esta investigación: Mizer Ambrosio 
Xarafí, miembro de la familia Xarafí, famosos traductores del siglo XVI. El valor 
que poseen los documentos árabes romanceados reside en que reflejan el proceso 
de traducción del árabe al castellano a través de los cuales es posible constatar 
fenómenos lingüísticos, características del árabe notarial y compensan, en parte, 
la falta de documentos de archivo en árabe para poder ofrecer una interpretación 
sólida de la sociedad de entonces en sus múltiples dimensiones.

La segunda parte se dedica íntegramente a la transcripción del documento 
completo procedente del Archivo Municipal de Granada (caja 03535, pieza 4) y se 
corresponde con el capítulo 5 del presente estudio. Dicho documento contiene 
copias y traslados de escrituras de tierras de los cortijos de Asquerosa y Daragedid, 
situados en la Vega de Granada.

La pieza documental, en general, está conformada por 22 textos, algunos de 
los cuales incluyen otra serie de documentación adicional. Todos se adscriben 
geográficamente a la Vega de Granada en la segunda mitad del siglo XV. La 
parte castellana de este documento se encuentra en los textos 1, 2, 3, 21 y 22. La 
parte árabe romanceada se corresponde con los documentos del 4 al 20, con 65 
escrituras insertas en las que se indican el traductor, la fecha en ambos calendarios 
(islámico y cristiano) y en los que encontramos declaraciones, propietarios, lindes, 
compraventas, etc. Desde el punto de vista de su edición, se ha respetado la 
estructura del documento y la foliación original (54 folios), se respetan las grafías, 



1017ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1015–1018  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Trillo San José, Carmen, La Vega de Granada a partir de documentación árabe﻿

pero se acentúa y puntúa acorde a las reglas ortográficas vigentes para una mayor 
comprensión lectora.

Estas cartas en árabe romanceadas informan sobre las propiedades de Álvaro 
Bazán, cuyo origen familiar se encuentra en Navarra. La traducción al castellano 
de estas cartas árabes vino motivada por diversas pruebas judiciales en las que don 
Álvaro Bazán se vio envuelto a causa de sus propiedades en esa zona de Granada. 
El pleito también se encuentra en la edición del documento.

La lectura de esta documentación de archivo inédita permite conocer importantes 
aspectos de la vida socioeconómica de la Vega de Granada desde la segunda mitad 
del siglo XV hasta principios del siglo XVI, algo que resulta fundamental desde el 
punto de vista histórico para comprender la complejidad que supuso el traspaso 
de una sociedad con una organización política islámica (la nazarí en este caso) a un 
nuevo orden castellano. El documento objeto de edición informa sobre propiedades 
que, por donación o por herencias, entraron a formar parte del patrimonio real 
nazarí y que, como se ha anotado, se fue vendiendo poco a poco desde la segunda 
mitad del siglo XV. De tal forma, esta investigación contribuye y ayuda a completar 
el panorama de asentamientos poblacionales y sus características en dicha época. 
Se recalca, por tanto, la importancia que tiene la documentación archivística 
presentada, así como la escasez de esta en árabe, en contraste con el gran volumen 
de documentación castellana que existe en los archivos. 

Esta publicación se cierra con un apartado dedicado a las fuentes de estudio 
y bibliografía y con otro capítulo de índices. Uno de ellos es onomástico y recoge 
todos los nombres y personalidades que aparecen en el documento, así como sus 
cargos más habituales. El otro es toponímico e incluye los nombres de todos los 
lugares que el documento menciona. Ambos resultan de gran utilidad para otras 
investigaciones y disciplinas históricas. 





1019ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1019–1020  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Val Valdivieso, M.ª Isabel – Villanueva Zubizarreta, Olatz (Coords.), Pero 
Ansúrez. El conde, su época y su memoria, Valladolid, Ayuntamiento de Valladolid, 
2019, 343 págs. ISBN: 978-84-16678-54-9.

Enrique Cantera Montenegro1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30955

Este libro tiene su punto de partida en el Congreso «El conde Ansúrez y su 
época», organizado por el Instituto Universitario de Historia Simancas en febrero 
de 2019, con motivo de la conmemoración del 900 aniversario de la muerte de 
quien fue primer señor de Valladolid, el conde Pedro Ansúrez.

El libro se estructura en tres partes perfectamente diferenciadas, aunque 
íntimamente relacionadas entre sí. La primera está dedicada a la figura del conde, 
la segunda a su época, y la tercera a su memoria. Cada una de estas tres partes 
contiene diversos estudios, de los que son autores distintos especialistas.

La primera parte está conformada por seis trabajos, en los que se ofrecen 
distintos puntos de vista acerca de la trayectoria vital y política del conde Pedro 
Ansúrez: Adeline Rucquoi analiza de forma comparativa las figuras del conde 
Ansúrez y de Rodrigo Díaz de Vivar, contemporáneos en los tiempos de Alfonso 
VI; Irene Ruiz Albi se ocupa de la cancillería de Pedro Ansúrez, en el contexto 
de las cancillerías señoriales de la época; Pascual Martínez Sopena estudia las 
imágenes, los tiempos y los escenarios propios del conde Ansúrez, con una atención 
particular a los espacios del señorío y a su trayectoria política en relación con el 
monarca; José Luis Sáinz Guerra y Alicia Sáinz Esteban ofrecen una panorámica 
muy completa sobre la Valladolid de tiempos de Pedro Ansúrez, focalizando su 
atención en la muralla y en la colegiata y en su relación con el tejido urbano 
de la villa; Carlos Reglero de la Fuente se ocupa de la iglesia de Santa María la 
Mayor desde su fundación por el conde Ansúrez y de la problemática de esta 
iglesia a lo largo del siglo XII; y Gregoria Cavero Domínguez centra su atención 
en el estudio del ejercicio del poder y el gobierno regio en los tiempos de Pedro 
Ansúrez, interesándose en particular por la relación mantenida por el conde con 
los monarcas hijos y nietos de Sancho III de Navarra, en particular con Alfonso VI.

La segunda parte integra nueve estudios en torno a distintas cuestiones 
relacionadas con la época del conde Ansúrez: Francisco García Fitz focaliza su 
atención en el tema de la guerra y los hombres de armas en tiempos del conde; José 
Ángel Lecanda estudia la conflictividad aristocrática propia de la época de Pedro 
Ansúrez, que analiza como una manifestación propia del proceso de feudalización 

1.   uned. C.e.: ecantera@geo.uned.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30955


1020

Enrique Cantera Montenegro﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1019–1020  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

del reino; Adrián Elías Negro Cortés se interesa por la percepción de parias por 
parte del reino de Castilla a lo largo de la segunda mitad del siglo XI y la repercusión 
que las mismas tuvieron para el desarrollo de la estructura institucional castellana; 
Soledad Morandeira de Paz dedica su estudio a la ecúmene de tiempos del conde 
Ansúrez, fijando su atención de forma principal en el mapamundi del Beato de 
Burgo de Osma; Amparo Rubio Martínez estudia los privilegios y concesiones 
reales recibidas por la ciudad de Santiago de Compostela en el entorno del año 
mil, que propiciaron su desarrollo urbano; Iván García Izquierdo se ocupa de la 
documentación privada –cartularios y becerros de monasterios y catedrales– de 
la Castilla meridional entre 1030 y 1157; Luisa Tollendal Prudente se interesa por 
la influencia que algunas mujeres del sector aristocrático leonés alcanzaron entre 
los siglos XI y XII en el ejercicio del poder de sus parentelas, principalmente los 
Banu-Gómez de Carrión, los Alfonso y los Flaínez; Adriana García Martínez e 
Isabel Escalera Fernández, por su parte, analizan las actividades profesionales 
desarrolladas por la mujer en la Plena Edad Media; y Julio Valles ofrece una 
amplia panorámica acerca de la importante incidencia que la alimentación tenía 
en múltiples aspectos relativos a la vida cotidiana en la época del conde Ansúrez.

La tercera parte, que está integrada por tres trabajos, tiene como finalidad valorar 
la memoria del conde Ansúrez. Juan Luis Saiz Virumbrales, José Ignacio Sánchez 
Rivera y Daniel Sanz Platero estudian las campanas de la ciudad de Valladolid, y 
más en concreto la campana de horas del reloj de la antigua casa consistorial, que 
fue fundida en el año 1877 y dedicada a la memoria de los condes Pedro Ansúrez 
y de su mujer Eylo; German Vega García-Luengos se interesa por el lugar que el 
conde Ansúrez ocupa en la literatura castellana del Siglo de Oro; y Enrique Berzal 
de la Rosa pasa revista a la atención –escasa en la valoración del autor– que se 
dedicó a Pedro Ansúrez en la producción historiográfica vallisoletana de los siglos 
XVIII, XIX y comienzos del XX, así como también al lugar que esta figura tuvo en 
las pretensiones leonesistas vallisoletanas en el primer tercio del siglo XX.

En definitiva, un libro interesante, con algunas colaboraciones de calidad, y 
que, lejos de limitarse al estudio exclusivo de la figura del conde Pedro Ansúrez, 
ofrece al lector una amplia panorámica que contribuye al mejor conocimiento de 
diversas facetas de la historia del territorio castellano-leonés en los siglos XI y XII. 



1021ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1021–1022  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Villanueva Morte, Concepción y Fernández de Córdova Miralles, Álvaro, El 
embajador Claver. Diplomacia y conflicto en las «Guerras de Italia» (1495-1504), Madrid, 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Anejos del Anuario de Estudios 
Medievales, 2020. 232 pp. ISBN: 978-84-00-10650-8 y e-ISBN: 978-84-00-10651-5.

Enrique Cantera Montenegro1

doi: https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30956

En este libro se estudia por primera vez la trayectoria vital de Juan Claver, 
quien fue embajador de los Reyes Católicos durante las llamadas «Guerras de 
Italia», un acontecimiento decisivo en la historia de la Europa renacentista, y 
que contribuyó en buena medida al nacimiento de la diplomacia moderna. Sus 
autores son Concepción Villanueva Morte, profesora de Historia Medieval de la 
Universidad de Zaragoza y especialista en el estudio de las relaciones  entre los 
reinos hispánicos y europeos a lo largo de la Baja Edad Media, y Álvaro Fernández 
de Córdova Miralles, profesor del Departamento de Teología Histórica de la 
Universidad de Navarra y gran conocedor de las relaciones de la monarquía 
hispánica con el papado y los estados italianos en el momento de tránsito de la 
Edad Media a la Moderna, así como también de la organización de la corte y la 
representación del poder en la España de los Reyes Católicos.

El estudio se inicia con una introducción, en la que los autores exponen las bases 
conceptuales y metodológicas que han guiado su trabajo. La lectura de este capítulo 
introductorio permite apreciar de forma nítida la riqueza de los planteamientos 
interpretativos, en muchos casos ciertamente novedosos, y el gran interés de las 
fuentes documentales que sustentan la investigación, en buena parte inéditas.

El libro se estructura en cuatro grandes apartados. El primero de ellos se inicia 
con un estudio biográfico de la figura de Juan Claver, en el que los autores analizan su 
presencia en la corte fernandina y en la Inquisición de Valencia, para, seguidamente, 
focalizar su atención en la intensa actividad diplomática que, al servicio de los Reyes 
Católicos, desarrolló en el ducado de Milán y en el reino de Nápoles. 

En el segundo apartado se analiza la intervención diplomática de Claver en 
el ducado de Milán entre los años 1495 y 1498. La correspondencia diplomática 
estudiada por los autores, procedente de distintos archivos españoles y europeos, 
e inédita en su práctica totalidad, ofrece datos novedosos, de indudable interés, 
acerca de las intensas relaciones diplomáticas mantenidas entre los Reyes Católicos 
y los Sforza en los tiempos de la Liga Santa.

1.   uned. C.e.: ecantera@geo.uned.es

https://dx.doi.org/10.5944/etfiii.34.2021.30956


1022

Enrique Cantera Montenegro﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1021–1022  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

En el tercer apartado se estudia la actividad de Juan Claver durante los años 
1498 y 1499, cuando regresó a la Península Ibérica, y su vida transcurrió entre la 
corte y la ciudad de Valencia, aun cuando manteniendo una activa relación con 
el duque Ludovico Sforza, de cuyos intereses diplomáticos siguió ocupándose.

Y, por último, el cuarto apartado se centra en el trascendental papel diplomático 
desarrollado por Claver entre los años 1499 y 1504 en el reino de Nápoles, a donde 
acudió con el fin de apoyar a Federico de Aragón, colaborando posteriormente en 
la conquista del Regno por parte del Gran Capitán.

El estudio se cierra con un capítulo de conclusiones, en el que se sintetiza con 
claridad y precisión el fundamental papel que desde los más diversos puntos de 
vista burocrático, militar y diplomático desarrolló Juan Claver para la monarquía 
de los Reyes Católicos, así como también los cambios trascendentales que en este 
tiempo están operándose en la política internacional impulsada por Fernando el 
Católico, y que están en el origen de la gran proyección exterior que a partir de 
este momento iba a conocer la monarquía hispánica.

Una amplia bibliografía y unos completos apéndices genealógico y documental 
ponen fin a un estudio que contribuye de forma sobresaliente al mejor conocimiento 
de la política impulsada por los Reyes Católicos en una Italia que por entonces 
era el centro de la política internacional europea, y en la que se estaba dirimiendo 
entre las monarquías francesa y española la primacía en el orden internacional.



1023ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021 · pp. 1023–1028  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

NORMAS DE PUBLICACIÓN

La revista Espacio, Tiempo y Forma está dividida en siete series, Serie I: Prehistoria 
y Arqueología; Serie II: Historia Antigua; Serie III: Historia Medieval; Serie IV: 
Historia Moderna; Serie V: Historia Contemporánea; Serie VI: Geografía; Serie 
VII: Historia del Arte. La periodicidad de la revista es anual, siendo la fecha límite 
de entrega de originales el 31 de diciembre; la publicación se edita a finales del 
primer semestre del año siguiente. 

Espacio, Tiempo y Forma, Serie III (ETF) únicamente publica trabajos inéditos sobre 
Historia Medieval dentro de las dos secciones que presenta; Artículos y Libros. Los 
trabajos presentados a la sección de Artículos tendrán, como máximo, una extensión 
de 60 000 caracteres con espacios (aprox. 25 páginas), incluidas las figuras, tablas 
y bibliografía. Los trabajos presentados a la sección de Libros deberán tener una 
extensión máxima de 9 600 caracteres (aprox. 4 páginas). ETF recomienda que el 
contenido de esta sección sea de carácter más crítico que descriptivo.

ETF solo admite trabajos originales que no hayan sido publicados, ni vayan 
a serlo, en otra publicación, independientemente de la lengua en la que esta se 
edite, tanto de manera parcial como total. Deberán ir firmados por el/los autor/
autores, haciendo constar el Centro o Institución a la que pertenece, dirección 
postal y electrónica.

La publicación de un texto en Espacio,Tiempo y Forma no es susceptible de 
remuneración alguna. Los derechos de edición pertenecen a la UNED, sin menoscabo 
del uso, por parte de los autores, de sus trabajos dentro de los cauces académicos 
establecidos (envío de separatas, uso en conferencias, docencia, repositorios 
institucionales, webs personales, etc.), siempre que estos no impliquen un beneficio 
económico.

ETF admite, preferentemente, trabajos en castellano, inglés y francés.

ENTREGA DE ORIGINALES

Los originales pueden enviarse por uno de los siguientes procedimientos:

1.	 Vía online, a través del sistema OJS (opción preferente), en la siguiente 
dirección electrónica: http://e-spacio.uned.es/revistasuned/index.php//ETFIII/
index (véase el apartado «normas de autores» y el subapartado «envíos online».

2.	 Por correo electrónico, a la siguiente dirección: ecantera@geo.uned.es

http://e-spacio.uned.es/revistasuned/index.php//ETFIII/index
http://e-spacio.uned.es/revistasuned/index.php//ETFIII/index
mailto:ecantera@geo.uned.es


1024

﻿﻿Normas de publicación

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  · pp. 1023–1028  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El autor debe hacer constar su dirección y teléfono para que se le comunique 
la recepción de su trabajo y, posteriormente, en su caso, la aceptación del mismo 
por el Consejo de Redacción.

La revista emplea el sistema de doble revisión anónima de los textos 
presentados. Los evaluadores externos remitirán un informe a la dirección de 
ETF indicando la idoneidad de la publicación de los trabajos recibidos y, en su 
caso, las correcciones necesarias.

PREPARACIÓN DE ORIGINALES

Los autores que deseen publicar en ETF remitirán el original de su trabajo por 
alguno de los procedimientos indicados más arriba.

Datos de cabecera

	ˆ En la primera página del trabajo deberá indicarse el título del trabajo en su 
lengua original y su traducción al inglés. 

	ˆ Asimismo, se remitirá un resumen en castellano del trabajo con su versión en 
inglés. En el resumen es conveniente que se citen los objetivos, metodología, 
resultados y conclusiones obtenidas.

	ˆ Se añadirán también unas palabras clave, en ambos idiomas, separadas por 
punto y coma ( ; ), que permitan la identificación del trabajo en las bases de 
datos científicas. Estas no serán inferiores a cuatro ni excederán de ocho.

	ˆ Al comienzo del trabajo se podrá incluir una nota destinada a los agradecimientos 
y al reconocimiento de las instituciones o proyectos que financian el estudio 
presentado. Esta nota irá colocada en el Resumen del trabajo en castellano.

	ˆ En caso de que la lengua del texto original no sea el castellano ni el inglés, el 
título, el resumen y las palabras clave se presentarán en el idioma original, 
junto con su versión en castellano e inglés.

	ˆ Tras el nombre del autor o autores del trabajo deberá incluirse una nota al 
pie en la que se consigne el centro de trabajo del autor, su dirección postal 
completa y su dirección de correo electrónico.



1025ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  · pp. 1023–1028  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿Normas de publicación

Encabezados

	ˆ Los encabezamientos de las distintas partes del artículo deberán ser diferen-
ciados, empleando, si procede, una jerarquización de los apartados ajustada 
al modelo que se propone:

1. Título del capítulo
1.1. Título del epígrafe
1.1.1. Título del subepígrafe

Figuras y tablas

	ˆ La relación numérica y la leyenda, tanto de las figuras como de las tablas, se ad-
juntarán en archivo aparte. Por su parte, en el texto se debe indicar su ubicación.

	ˆ Figuras y tablas se enviarán en formato digital. Las figuras (formato jpeg, png, 
tiff para fotografías; eps, ai, svg o cualquier formato escalable para dibujos 
o ilustraciones), tendrán una resolución mínima de 300 ppp. La ilustraciones 
(láminas, dibujo o fotografías) se consignarán como «Figura» (p.ej., Figura 1, 
Figura 2). Por su parte, los cuadros, gráficos y tablas habrán de enviarse en 
formato de texto editable (doc, docx, rtf, XLS, AI, EPS, etc.), y se designarán 
como «Tabla». Los gráficos habrán de enviarse siempre acompañados de las 
tablas de datos en que se basan.

	ˆ Figuras y Tablas se enviarán en archivos individualizados indicando el número 
de figura/tabla y su localización en el texto.

	ˆ El/los autor/es está/n obligado/s a citar la fuente de procedencia de toda 
documentación gráfica, cualquiera que sea su tipo, si no es de su autoría. La 
revista declina toda responsabilidad que pudiera derivarse de la infracción de 
los derechos de propiedad intelectual o comercial.

Estilo

	ˆ El texto se presentará sin ningún tipo de formato ni de sangría de los párrafos, 
y con interlineado sencillo.

	ˆ Se utilizarán únicamente tipos de letra con codificación UNICODE.
	ˆ Las citas literales, en cualquier lengua original, se insertarán en el cuerpo del 

texto en redonda, siempre entre comillas dobles. Si la cita supera las tres líneas 
se escribirá en texto sangrado, sin comillas.

	ˆ Se evitará, en lo posible, el uso de negrita.
	ˆ Las siglas y abreviaturas empleadas deben ser las comúnmente aceptadas dentro 

de la disciplina sobre la que verse el trabajo.
	ˆ Las mayúsculas deberán ir acentuadas, y los años de publicación sin puntuar 

(p. ej.: 1980).



1026

﻿﻿Normas de publicación

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  · pp. 1023–1028  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

	ˆ En la expresión numérica de fechas se usará la barra ( / ) para separar la mención 
de día, mes y año: 27/2/2012.

	ˆ Los términos en lengua original deberán escribirse en cursiva, sin comillas: et 
alii, in situ, on-line.

	ˆ Los números de cuatro o más cifras se agruparán de tres en tres, empezando 
por la derecha, y separando los grupos de cifras por espacios en blanco, no por 
puntos o comas (ejemplo: 8327451 se  presentaría así: 8 327 451).

	ˆ El resto de normas editoriales se ajustarán a lo indicado en: Real Academia 
Española, Ortografía de la lengua española, Madrid, Espasa Calpe, 2010.

Notas a pie de página

Las citas bibliográficas en las notas se atendrán a las siguientes normas y secuencia:

	ˆ Libros. Apellidos e inicial del nombre del autor en redonda: título de la obra 
en cursiva. Lugar de edición, editorial, año y, en su caso, páginas indicadas.

Kamen, Henry: La Inquisición. Madrid, Alianza, 1982, p. 55.

Si la persona reseñada es director, editor o coordinador, se hará constar a 
continuación del nombre y entre paréntesis (dir., ed., coord.). Si los autores 
son dos o tres se consignarán todos, separados por comas y uniendo el último 
con «&». Si el número de autores es superior a tres, se citará el primero y se 
añadirá et alii o «y otros»; otra posibilidad es indicar «VV.AA.»

	ˆ Los libros editados en series monográficas se deben citar con el título de la 
obra entre comillas dobles, seguido del título de la serie en cursiva, su número, 
y a continuación, lugar de edición, editorial y año.

Mangas Manjarrés, Julio: «La agricultura romana», Cuadernos de Historia 16, 146, Madrid, Grupo 
16, 1985.

	ˆ Cuando se trate de capítulos incluidos en un libro, se cita el autor en , el título 
de la colaboración entre comillas dobles, la preposición «en» y a continuación 
la reseña del libro según las normas anteriormente citadas.

Melchor Gil, Enrique: «Elites municipales y mecenazgo cívico en la Hispania romana», en Navarro, 
Francisco Javier & Rodríguez Neila, Juan Francisco: Élites y promoción social en la Hispania romana. 
Pamplona, Ediciones Universidad de Navarra, 1999.

	ˆ Para las ponencias, comunicaciones de congresos o seminarios, etc. se 
reseña el autor en redonda, el título de la colaboración entre comillas dobles, 
el título del congreso o seminario y el lugar y año de celebración en cursiva, 



1027ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  · pp. 1023–1028  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

﻿Normas de publicación

seguido de los editores o coordinadores si los hubiera en redonda, lugar de 
edición, editorial y páginas correspondientes.

García Fernández, Estela Beatriz: «La concesión de la ciudadanía romana como instrumento de 
dominio», Actas del VIII Coloquio de la Asociación Propaganda y persuasión en el mundo romano. 
Interdisciplinar de Estudios Romanos, Madrid, 2010, Bravo Castañeda, Gonzalo & González Salinero, 
Raúl (eds.), Madrid, Signifer, 2011, pp. 81–90.

	ˆ Las tesis doctorales inéditas se citan haciendo constar el autor en redonda, 
el título en cursiva, la universidad y el año.

arce sáinz, m.ª marcelina: Vicente Rojo, (Tesis doctoral s.p.), UNEd, 2003.

	ˆ Artículos de revista. Apellidos e inicial del nombre del autor o autores en 
redonda, título del artículo entre comillas dobles, nombre de la revista en 
cursiva, tomo y/o número, año entre paréntesis, páginas correspondientes.

Bringas Gutiérrez, Miguel Ángel: «Soria a principios del siglo XIX. Datos para su historia agraria», 
Celtiberia, 95 (1999), pp. 163–192.

	ˆ Documentos. En la primera cita debe ir el nombre del archivo o fuente com-
pleta, acompañado de las siglas entre paréntesis, que serán las que se utilicen 
en citas sucesivas. La referencia al documento deberá seguir el siguiente or-
den: serie, sección o fondo, caja o legajo, carpeta y/o folio. Si el documento 
tiene autor, se citan los apellidos y el nombre en redonda, seguido del nombre 
o extracto del documento entre comillas dobles y la fecha.

Archivo Regional de la Comunidad de Madrid (ARCM), Fondos Diputación, Inclusa, caja 28, carpeta 
13, fol. 2. Arroyo, Fernando: «Cuenta de los gastos de mayordomía», julio de 1812.

	ˆ Repetición de citas. Cuando se hace referencia a un autor ya citado, se pondrán 
los apellidos y la inicial del nombre en redonda, la abreviatura op. cit. y la página 
o páginas a las que se hace referencia.

Blázquez Martínez, José María: op. cit., pp. 26-28.

Si se han citado varias obras del mismo autor, se pondrá después de los 
apellidos y nombre el comienzo del título de la obra en cursiva, seguido de 
puntos suspensivos y las páginas correspondientes.

Blázquez Martínez, José María: Historia económica…, pp. 26-28.



1028

﻿﻿Normas de publicación

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
34 · 2021  · pp. 1023–1028  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

	 Cuando se hace referencia a un mismo autor y una misma obra o documento 
que los ya citados en la nota anterior se pondrá Ibidem, seguido de la página 
correspondiente. Si se hace referencia a un mismo autor, a una misma obra o 
documento y en la misma página, se pondrá Idem.

Bibliografía

El trabajo debe concluir con una bibliografía, en la que se recojan los títulos 
citados en las notas a pie de página. Los apellidos y nombre del autor o autores 
irán en redonda .

CORRECCIÓN DE PRUEBAS DE IMPRENTA

Durante el proceso de edición, los autores de los artículos admitidos para 
publicación recibirán un juego de pruebas de imprenta para su corrección. Los 
autores dispondrán de un plazo máximo de quince días para corregir y remitir a ETF 
las correcciones de su texto. En caso de ser más de un autor, estas se remitirán al 
primer firmante. Dichas correcciones se refieren, fundamentalmente, a las erratas 
de imprenta o cambios de tipo gramatical. No podrán hacerse modificaciones en el 
texto (añadir o suprimir párrafos en el original) que alteren de forma significativa 
el ajuste tipográfico. El coste de las correcciones que no se ajusten a lo indicado 
correrá a cargo de los autores. La corrección de las segundas pruebas se efectuará 
en la redacción de la revista.

ETF entregará una copia del artículo en Pdf y un ejemplar de la revista (en papel 
o en Pdf) a cada uno de los autores del trabajo.



SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

8

AÑO 2021
ISSN: 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

34

Volumen I

Artículos · Articles

15  Patricia A. Argüelles Álvarez    
Peligros, inseguridades y problemas del viajero visigodo

37 Carmen Barceló, Ana Labarta, Josep Benedito & José M. 
Melchor

              Cuatro cerámicas con epigrafía árabe del Museu de Borriana

65 Carlos Barquero Goñi   
Organización de la Orden de San Juan en Castilla durante los 

siglos XII y XIII

113 Francisco de Paula Cañas Gálvez   
 Una infanta de Navarra en la corte de Castilla: escenarios 

políticos en torno a la configuración y evolución del Hostal y la casa 
de Blanca de Trastámara, Princesa de Asturias (1424-†1464)

165 David Caramazana Malia   
 Las promociones artísticas de Alonso de Ejea, arzobispo y 

administrador perpetuo de la Archidiócesis de Sevilla y patriarca de 
Constantinopla (1403-1417)

203   Pedro Castillo Maldonado   
 Privilegios episcopales: la inviolabilidad de los obispos 

visigóticos y el delito de lesa majestad

227 Máximo Diago Hernando   
 Alonso de Fonseca, Obispo de Ávila, Cuenca y Osma, y el 

ascenso de un linaje de exiliados portugueses en la Castilla de los 
siglos XV y XVI 

263 Antonio Pio di Cosmo   
 Santa Brigida ed il Monte Gargano: un paesaggio dell’anima. La 

descrizione dell’ambiente come stratagemma d’ammaestramento morale

293 Ferran Esquilache   
 La ‘fila’ de agua valenciana y otras medidas de aforo. La verdadera 

naturaleza de un sistema de medición de caudales de origen andalusí

323 Alejandro Esteban Álvarez   
 Habices del Reino de Granada averiguados en 1528 y 1531: la 

ṭāʻa nazarí de Órgiva (Alpujarra)

359  Javier Gómez Gómez & Iñaki Martín Viso   
 Rationes y decimas: evidencias sobre la gestión de las sernas en el 

siglo XI en el noroeste de la Península Ibérica

383 Santiago González Sánchez   
Aportaciones de Paredes de Nava a las campañas militares del 

Infante Don Fernando, señor de la villa y regente de Castilla, contra el 
Reino Nazarí de Granada en 1407 y en 1410

429 Antoni Llibrer Escrig   
 Una máquina para la industria medieval. Los batanes del sur 

valenciano: integración y negocio. Nuevas aportaciones (1490-1502)

455  José Miguel López Villalba   
 Comunicación escrita y oral de la ordenanza municipal 

(siglos XV-XVI)

501 Emilio Martín Gutiérrez   
 El aprovechamiento de los recursos naturales: la grana en 

Andalucía occidental durante el siglo XV

Volumen II

537 Vera-Cruz Miranda Menacho   
Las finanzas de un heredero: Carlos de Aragón y Navarra 

(1421-1461)

569 Raúl Morales Muñoz   
 Hacia una revalorización del conciliarismo hispano 

bajomedieval: el Defensorium Trium Conclusionum de Alfonso de Madrigal

605 David Nogales Rincón   
 Enrique III de Castilla (1390-1406) y la indagación de rentas: 

un proyecto regio para la búsqueda de mineros y tesoros a inicios del 
cuatrocientos

647 Gonzalo Oliva Manso   
 Seisenes y novenes. Tiempos de calma para la moneda 

castellano-leonesa (1282-1312)

685 Alberto Peña Fernández y Manuel García Alons0   
 Una inscripción medieval inédita en la iglesia de San Miguel 

de Aguayo (Cantabria)

713 Rodrigo Pousa Diéguez   
 Configuración institucional de una villa costera: Muros en el 

tránsito de la Edad Media a la Edad Moderna

745  Juan A. Prieto Sayagués   
 Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías 

urbanas en la Castilla bajomedieval. Causas, dinámicas, privilegios y 
donaciones



ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

34

SERIE III HISTORIA MEDIEVAL

REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

815 María del Pilar Rábade Obradó   
 El miedo a la Inquisición en la Castilla de los Reyes Católicos

845 Carlos Manuel Reglero de la Fuente   
  EL abad contra el rey (y los regidores): conflicto de jurisdicciones 

y ejercicio del poder en Sahagún (1398-1417)

881 Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña    
  Eusebius and Alcuin on Constantine and Charlemagne as Wise 

Rulers: Sapiential Rulership in Late Antiquity and the Early Middle Ages

915 Antonio Sánchez González    
 El Archivo de los Mariscales de Castilla y Marqueses de Malagón

Estudios y comentarios

951 Serafín Olcoz Yanguas   
 Apostilla al estudio Influencia de las redes nobiliarias en la expansión 

cristiana del siglo XII: el caso de Soria (ETF, 33, 2020)

Libros · Books

969 Castrillo Casado, Janire, Las mujeres vascas durante la 
Baja Edad Media (María Jesús Fuente)

973 Crónica del rey Juan II de Castilla. Minoría y primeros años 
de reinado (1406-1420) Garcia, Michel (edición y estudio) 

(Víctor Muñoz Gómez)

981 Da Silva, Marcelo Cândido, História Medieval (Diego Carlo 
Améndolla Spínola)

987 Galende Díaz, Juan Carlos y Ávila Seoane, Nicolás, El 
rodado regio hispánico. Fernando III de León y Castilla (1230-

1252)  (Mauricio Herrero Jiménez)

989 García Izquierdo, Iván, Frontera, fuero y concejos. El 
valle del Riaza en la Edad Media (siglos VIII-XII) (Carlos 

Barquero Goñi)

993 García Izquierdo, Iván y Peterson, David (coords.), Camino 
y Señorío. Obra selecta de Luis Martínez García (Enrique 

Cantera Montenegro)

995 González Paz, Carlos Andrés, O Bispado de Mondoñedo 
na Idade Media. Territorio, comunidade e poder (Enrique 

Cantera Montenegro) 



ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

34

SERIE III HISTORIA MEDIEVAL

REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

Libros · Books

997  López Martínez, Amalia, Minutarios notariales de Estevo 
Pérez (Ourense, siglo XIV) (José Miguel López Villalba)

999 Miranda García, Fermín y López de Guereño Sanz, 
María Teresa (eds.), La muerte de los príncipes en la Edad 

Media. Balance y perspectivas historiográficas (Ana Echevarría 
Arsuaga)

1003 Motis Dolader, Miguel Ángel, Vivencias, emociones y   
  perfiles femeninos. Judeoconversas e Inquisición en Aragón 

en el siglo XV (Ana Echevarría Arsuaga)

1007 Solórzano Telechea, Jesús Ángel y Martín Pérez,  
 Fernando (coords.), Rutas de comunicación marítima y 

terrestre en los reinos hispánicos durante la Baja Edad Media. Movilidad, 
conectividad y gobernanza (Enrique José Ruiz Pilares)

1013 Torre, Sandra de la – Etxeberria, Ekaitz – Díaz de  
 Durana, José Ramón (coords.), Valer más en la tierra. 

Poder, violencia y linaje en el País Vasco bajomedieval (Enrique 
Cantera Montenegro)

1015 Trillo San José, Carmen, La Vega de Granada a partir   
  de documentación árabe romanceada inédita (1457-1494). 

Estudio, edición e índices (Inmaculada González Sopeña)

1019 Val Valdivieso, M.ª Isabel – Villanueva Zubizarreta,  
 Olatz (Coords.), Pero Ansúrez. El conde, su época y su 

memoria (Enrique Cantera Montenegro)

1021 Villanueva Morte, Concepción y Fernández de   
 Córdova Miralles, Álvaro, El embajador Claver. 

Diplomacia y conflicto en las «Guerras de Italia»   (1495-1504) (Enrique 
Cantera Montenegro)


	ETF III-VOL I
	ETF III-VOL II

