
289ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LA RESPUESTA A LAS PRÁCTICAS 
MÁGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

THE RESPONSE TO MAGICAL PRACTICES 
IN THE LEX VISIGOTHORUM

Edorta Córcoles Olaitz1

Recepción: 2024/11/20 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2024/12/07 ·  
Aceptación: 2024/12/16

DOI: https://doi.org/10.5944/etfiii.38.2025.43445

Resumen
Partiendo del precedente romano, en el presente trabajo se esboza la evolución 
que el ordenamiento jurídico visigodo experimentó en relación con la represión 
de las artes mágicas. Para ello se toman en consideración diversas fuentes, siendo 
la Lex Visigothorum la principal, por ser el objeto del trabajo, aunque no la única 
(precedentes legislativos; concilios). Se concluye que dicha evolución tendió, 
con carácter general, hacia una atenuación de las penas en comparación con el 
precedente romano, siguiendo por tanto una tendencia en ese sentido que irradió 
probablemente desde Bizancio en torno al siglo VII. Asimismo, se subraya la 
importancia que para el poder político tuvo el control de sus agentes en relación 
con la persecución de estos comportamientos.

Palabras clave
Derecho visigodo; censura; magia; Lex Visigothorum; Concilios hispanos.

Abstract 
Building upon the Roman precedent, this study outlines the evolution underwent 
by Visigothic legal frameworks with respect to the suppression of magical arts. 
To this end, various sources are considered, with the Lex Visigothorum serving as 
the primary focus of the work, although not the sole reference (which includes 
legislative precedents and councils). The study concludes that this evolution 
tended, in general, towards a mitigation of penalties compared to the Roman 

1.   Universidad del País vasco/Euskal Herriko Unibertsitatea. C.e.: derechoromano@gmx.com
     ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8161-0908

https://doi.org/10.5944/etfiii.38.2025.43445
mailto:derechoromano@gmx.com
https://orcid.org/0000-0001-8161-0908


290

Edorta Córcoles Olaitz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

precedent, thus following a trend influenced by Byzantium around the seventh 
century. Likewise, the analysis underscores the importance of political authority in 
ensuring the control of its agents in relation to the persecution of such practices.

Keywords 
Visigothic law; Censorship; Magic; Lex Visigothorum; Hispanic Councils.



291ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La respuesta a las prácticas mágicas en la Lex Visigothorum﻿

1. PLANTEAMIENTO2

La acusación relativa a crímenes contra la espiritualidad, ha sido una de 
las formas que el poder político ha empleado tradicionalmente al objeto de 
perseguir cualquier actitud que pudiera entenderse como un desafío al mismo.  
El procedimiento para ello suele responder al mismo esquema: tras la implantación 
previa y oficialización de una doctrina dirigida pretendidamente a entender la 
relación con lo sagrado, la distinción entre las nociones de delito y pecado queda 
disuelta, de modo que la ruptura de cualquiera de los dogmas que fundamenten 
dicha doctrina se vuelve naturalmente indistinguible del ilícito penal.

Los testimonios relativos a esta manera de proceder en Europa se remontan, 
como mínimo, a la época arcaica griega, durante el proceso de formación de las 
primeras ciudades-estado griegas, con las primeras persecuciones por motivos 
políticos sustentadas en la comisión del delito de impiedad o ἀσέβεια. Así mismo, 
durante la época helenística se producirá un incremento de las persecuciones por 
motivos religiosos. En Roma por su parte, las persecuciones por estos mismos 
motivos experimentaron un repunte durante la época final de la república, así 
como durante la anarquía militar y el posterior proceso de creación del cristianismo 
como religión de estado3. Probablemente, el hecho de que este aumento del interés 
por la persecución de comportamientos asociados de algún modo a lo espiritual 
coincida con cambios en la estructura política, no sea casual. Es decir, que puede 
entreverse una relación entre los distintos procesos de consolidación del poder 
político y un auge de las persecuciones por motivos espirituales, lo que constituiría 
una prueba del interés del poder político por el ejercicio del control en este ámbito.

No es necesario hacer un gran esfuerzo interpretativo para extraer esta idea, 
pues ya fue formulada de forma expresa hace dos milenios. Casio Dión (ca. 
155–235 d.C.) dejó testimonio de ello en un texto en el que reconstruye una 
hipotética conversación habida entre el futuro Augusto y sus amigos en relación 
con el porvenir de la res publica. Concretamente un joven Mecenas, el futuro gran 
promotor del arte de su época, aunque también un poderoso lobista, advirtió de 
que: «Habréis de odiar y castigar a aquellos que introducen elementos extranjeros 
en nuestra religión, no sólo por razón de los dioses (pues si un hombre desprecia a 
los dioses, difícilmente tendrá respeto por nadie), sino también porque hombres 
de este tipo, por la importación de nuevas fuerzas divinas (δαιμόνια), persuaden a 
mucha gente a adoptar costumbres extranjeras, y por ello nacen conspiraciones y 

2.   Por una cuestión de espacio, he optado por emplear únicamente la traducción castellana para los textos de 
carácter puramente histórico, mientras que para los de contenido jurídico (incluidos los concilios), objeto del trabajo, 
transcribo la fuente en el latín original, sin su traducción.

3.   Gordon, Richard L.: «Imagining Greek and Roman magic» en Ankarloo, B. y Clark, S. (eds.): Witchcraft and Magic 
in Europe (Ancient Greece and Rome), Philadelphia, Athlone Press, 1999, p. 192.

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=daimo%2Fnia&la=greek&can=daimo%2Fnia0&prior=tina
https://ehu.on.worldcat.org/search?queryString=au%3D%22Ankarloo%2C%20Bengt%22&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=true
https://ehu.on.worldcat.org/search?queryString=au%3D%22Clark%2C%20Stuart%22&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=true


292

Edorta Córcoles Olaitz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

camarillas y sociedades secretas, lo que está lejos de beneficiar a una monarquía. 
No permitáis, pues, que la gente sea atea (ἄθεος) o maga (γόης)»4.

Por tanto, la idea de un control por parte del poder político de lo que con 
carácter general podríamos denominar como «lo espiritual», viene de muy antiguo.

2. MARCO JURÍDICO PREVIO A LA LEX VISIGOTHORUM

2.1. LOS CONCILIOS

En consecuencia, no es de extrañar que los monarcas godos mostraran también 
un gran interés en el control de cualquier manifestación de esta índole que se 
situara fuera del canon establecido, tanto por la naturaleza propia del ejercicio del 
poder, como por ser herederos de una tradición tardoromana que conoció, como 
he señalado, un gran interés por la represión de toda manifestación espiritual 
ajena al dogma establecido, al margen de su contenido u origen5. Ya a partir del 
periodo clásico romano, se produjo paulatinamente una identificación general 
de cualquier manifestación espiritual ajena al canon que se iba implantando, 
con lo impío, lo que llevó finalmente, en especial a partir del siglo IV, a equiparar 
a augures, herbolarios, magos, arúspices, astrólogos o espiritistas, así como a 
personas que practicaran según qué ritos identificados con lo «pagano», bajo la 
denominación común de herejes6. Además, es precisamente a partir de este siglo 
cuando de forma paulatina las divinidades mencionadas en los rituales mágicos 
empiezan a ser sustituidas por el dios cristiano, los ángeles y santos7.

De hecho, ya los primeros cánones del primer Concilio Hispano, el celebrado en 
Elvira a principios del siglo IV (ca. 300-306), se interesan por la idolatría, fenómeno 
de algún modo vinculado con las prácticas mágicas, tal y como se explicita en el 
canon VI, cuando se señala que «si alguien con maleficios matare a otro, porque 
no pudo realizar su crimen sin idolatría, ni aún al fin de su vida se le admita a la 
comunión»8. Como podremos comprobar, se conocía una distinción entre magia 

4.   Casio Dión: Historia de Roma LII,36,2.
5.   Al respecto, Martin, C.: «De sacrilegiis extirpandis. Interpretar la legislación contra el paganismo en la Hispania 

de los siglos VI-VII» en Fernández Ubiña, J., Quiroga Puertas, A. J., Ubric Rabaneda, P. (eds.): La iglesia como sistema de 
dominación en la Antigüedad tardía, Universidad de Granada, Granada, 2015, pp. 273-292.

6.   Stratton, K. B.: Naming the Witch: Magic, ideology & stereotype in the Ancient world, Nueva York, Columbia 
University Press, 2007, pp. 125-130; Escribano Paño, M. V.: «El edicto de Constantino contra los heréticos: la desviación 
religiosa como categoría legal» en Vilella Masana, Josep (ed.): Constantino ¿el primer emperador cristiano? Religión y 
política en el s. IV, Barcelona, Universitat de Barcelona, (2015), pp. 377 y ss.; Martin, C.: «De sacrilegiis extirpandis…», p. 
275-276; Sanz Serrano, R.: «Cesset superstitio: la autopsia de un conflicto», Anejos de Gerión VII (2003), p. 129. 

7.   Velázquez Soriano, I.: «Between orthodox belief and ‘superstition’ in Visigothic Hispania» en Gordon, R. L. y 
Marco Simón, F. (eds.): Magical practice in the Latin West, Leiden-Boston, Brill, 2010, pp. 605.

8.   Todas las referencias a los concilios hispanos, están extraídas de Martínez Díez, G.: Concilios visigóticos e 
hispano-romanos, Barcelona, Bibliograf, 1963.



293ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La respuesta a las prácticas mágicas en la Lex Visigothorum﻿

e idolatría, pero a menudo las fuentes los muestran como conceptos indisociables. 
De hecho, a menudo el ritual cristiano está tan cerca del mágico, que se puede 
generar confusión, como les sucedió a los francos que asediaban Zaragoza en 
tiempos de Childeverto (542): según Gregorio de Tours, los agresores confundieron 
con un ritual mágico una procesión con tintes fúnebres en la que los habitantes 
de la ciudad exhibieron la túnica de San Vicente, cuyo fin era rogar a dios por 
que paliara su situación; al tener noticia de que efectivamente se trataba de una 
procesión y no un acto mágico, los francos temieron el fervor zaragozano, por lo 
que levantaron el sitio9.

Este mismo concilio celebrado en Elvira previó la excomunión de quien encen-
diese cirios en un cementerio de día (canon XXXV), prohibiendo explícitamente 
a las mujeres que velaran en dichos cementerios (canon XXXVI), pues «bajo el 
pretexto de la oración se cometen ocultamente graves delitos», en lo que podría 
ser una referencia indirecta a algún tipo de práctica asociada con la necromancia, 
como la contenida en la norma 108 del Edicto de Teodorico, mencionada más 
adelante, o algún otro tipo de práctica, digamos, más carnal.

El Primer Concilio de Toledo (ca. 397-400), convocado con la idea de combatir 
la herejía de Prisciliano, dedica uno de sus artículos de fe a anatematizar la 
mathesis, o conocimiento, término aplicable tanto a métodos adivinatorios como 
a las artes mágicas10.

Posteriormente, el Segundo Concilio de Braga (572)11 nos ofrece información 
interesante acerca de las prácticas consideradas mágicas y, por tanto, execrables. 
Incorpora un canon con una previsión que prohíbe expresamente que los obispos y 
los clérigos practiquen las artes mágicas, lo que por lógica nos indica que se trataba 
de una práctica, al menos socialmente, aceptada12. Concretamente prevé que «no 
está permitido a los clérigos ser encantadores y hacer amarres, esto es, uniones de 
almas. Si alguno practicare estas cosas, sea arrojado de la iglesia»13. Esta preocu-
pación por la realización de rituales considerados mágicos se extiende incluso a 

9.   Gregorio de Tours, Historiarum Liber III (XXIX) en www.dmgh.de 
10.   En especial hacia el fin de la era republicana, los romanos tomaron serias medidas contra los conocimientos 

englobados bajo este término o análogos, referidos especialmente a la escuela pitagórica cuyos miembros fueron 
identificados con magi. Así lo recoge el testimonio de Apuleyo: Apología 31,2: «La mayoría pensaba que Pitágoras era 
un seguidor de Zoroastro y también un experto en magia, pero traicionaron su memoria (…).» En este sentido, según el 
testimonio de Eusebio de Cesárea, Augusto decretó la expulsión de Anaxilao de Larisa por considerarlo «Pythagoricus 
et magus», según la traducción de su Crónica hecha por San Jerónimo, Helm, R.: Die Chronik des Ieronimus, Leipzig, 
Hinrichs, 1913, pp. 163-164. En general, Dickie, M. W.: «Magic in the Roman Historians» en Gordon, R. L. y Marco Simón, 
F. (eds.): Magical Practice in the Latin West, Leiden/Londres, Brill, 2010, p. 93. Gordon, R. L.: «Imagining Greek and…», 
p. 261. No es de extrañar, por tanto, que en época visigoda los términos para referirse a los conceptos ‘matemática’, 
‘conocimiento’ y ‘magia’ fuesen prácticamente intercambiables.

11.   El Primer Concilio de Braga (561), también motivado por el priscilianismo, anatematiza (una vez más) la astro-
logía, mediante su Artículo de Fe IX, aunque no se refiere a la magia.

12.   Jiménez Sánchez, J.A.: «Los magos en la Hispania tardorromana y visigoda» en González Salinero, R. (ed.): 
Marginados sociales y religiosos en la Hispania tardorromana y visigoda, Salamanca, Signifer Libros, 2013, pp. 123.

13.   Canon LIX del Segundo Concilio de Braga: De eo quod non liceat sacerdotibus vel clericis incantaturas et con-
trarias ligaturas facere.

http://www.dmgh.de/


294

Edorta Córcoles Olaitz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

comportamientos no dañinos, por el simple hecho de considerarse supersticiosos, 
que a veces es como decir paganos o idolátricos, cuando más adelante señala que «si 
alguno, siguiendo la costumbre de los paganos, introdujere en su casa a adivinos y 
sortílegos, para que hagan salir fuera el espíritu malo, o descubran los maleficios, 
o realicen las purificaciones de los paganos, hará penitencia durante cinco años»14. 
Asimismo, se prohibía recoger yerbas haciendo uso de lo que se calificaba como 
supersticiones15, y no se permitía que las mujeres cristianas (por tanto las que 
no lo fueran estarían exentas) tejieran lana usando fórmulas calificadas como 
supersticiosas16. Estas previsiones están fundamentadas en los Capitula Martini 
Bracarensis, que se incorporaron a las actas conciliares, conformando así el cuerpo 
principal de las mismas. Y es este un dato de especial relevancia, pues el autor de 
esta obra basada en cánones orientales, Martín de Braga, mostró un gran celo en 
la persecución de las prácticas espirituales que se alejaran del dogma establecido, 
en especial el priscilianismo practicado en Galicia, celo reflejado en su opúsculo 
De correctione rusticorum publicado dos años después del referido concilio. En 
dicho texto, obra especialmente sencilla por el público al que está dirigida, es 
decir, los ignorantes rustici [sic], Martín17 califica a las divinidades romanas como 
demonios (a Júpiter lo califica además como magus), por lo que todo lo relacionado 
con las mismas es necesariamente herético. El texto es especialmente interesante, 
pues aporta un catálogo de aquellos comportamientos reprochables desde esta 
perspectiva, lo que nos puede dar una idea de cuáles eran las prácticas perseguidas:

«Porque encender velas junto a las piedras y a los árboles y a las fuentes y en las encrucijadas, ¿qué 
otra cosa es sino culto al diablo? Observar la adivinación y los agüeros, así como los días de los ídolos, 
¿qué otra cosa es sino el culto del diablo? Observar las vulcanales y las calendas, adornar las mesas, 
poner coronas de laurel, observar el pie, derramar en el fogón sobre la leña alimentos y vino, echar 
pan en la fuente, ¿qué otra cosa es sino culto del diablo? El que las mujeres nombren a Minerva al 
urdir sus telas, observar en las nupcias el día de Venus, y atender en qué día se hace el viaje, ¿qué 
otra cosa es sino el culto del diablo? Hechizar hierbas para los maleficios, e invocar los nombres de 
los demonios con hechizos, ¿qué otra cosa es sino el culto del diablo? Y otras muchas cosas que es 
largo el decirlas (…) Alejasteis de vosotros la señal de la cruz, que recibisteis en el bautismo, y estáis 
atentos a otras señales del diablo por medio de las avecillas, estornudos y otras muchas cosas»18.

En la práctica, la simplificación de la doctrina cristiana que supuso este opúsculo, 
pudo bien ser un medio que facilitó la incorporación de elementos cristianos a los 

14.   Canon LXXI del Segundo Concilio de Braga: De eo quod non liceat christianis obsecrationes diversas adtendere.
15.   Canon LXXIV del Segundo Concilio de Braga: De eo quod non liceat herbas medicinales cum aliqua observatione colligere.
16.   Canon LXXV del Segundo Concilio de Braga: De eo quod non liceat mulieres christianas in laneficiis aliquid obsecrare.
17.   Santo húngaro quien, según Gregorio de Tours, llegó a obispo de Braga (569) gracias a las reliquias que portaba 

de sus viajes a Oriente, Gregorii Episcopi Turonensis Historiarum Libri X, V,37, en www.dmgh.de. El fin de este opúsculo en 
concreto, fue el de simplificar la doctrina cristiana para así hacer más fácil su difusión, Velázquez Soriano, I.: «Between 
orthodox belief…», pp. 611-614; Díaz Martínez, P. C. y Torres, J. M.: «Pervivencias paganas en el cristianismo hispano 
(siglos IV-VI)», en Santos Yanguas, Juan y R. Teja (eds.) en Revisiones de Historia Antigua, III. El cristianismo: aspectos 
históricos de su origen y difusión en Hispania, Universidad del País Vasco, Vitoria-Gasteiz, 2000, pp. 238 y ss.

18.   Martín de Braga: De correctione rusticorum, XVI. Traducción de Fernando Gil - Ricardo Corleto, Pontificia 
Universidad Católica Argentina (2003) en www.academia.edu

http://www.dmgh.de/
http://www.academia.edu/


295ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La respuesta a las prácticas mágicas en la Lex Visigothorum﻿

rituales preexistentes, lo que dio forma a una suerte de magia cristiana19 que, como 
se ha señalado, se configura a partir del siglo IV. En todo caso, no cabe duda de 
que el referido opúsculo está claramente relacionado con el contenido de alguno 
de los cánones del Segundo Concilio de Braga, como se puede comprobar tras la 
lectura del extracto arriba transcrito.

El interés por la erradicación de creencias no cristianas tuvo también su 
reflejo en el Tercer Concilio de Toledo (589), conocido por ser el marco en que 
Recaredo renunció al arrianismo en favor del catolicismo. Entre otras previsiones, 
se estableció la excomunión de obispos, jueces y señores que tolerasen lo que se 
califica como idolatría20. Asimismo, el papel del monarca en el ámbito espiritual 
quedó definido de modo que el crimen de lesa majestad se invistió de cierto 
carácter espiritual21. 

La consulta de cualquier tipo por parte de eclesiásticos, dirigida a magos, 
arúspices o a quienes profesasen este tipo de artes, quedó prohibida por el Cuarto 
Concilio de Toledo (633)22, que fue presidido por Isidoro de Sevilla, quien sin duda 
introdujo en los cánones su negativa percepción de las artes mágicas. Como muestra 
de ello su definición de «magus» en sus etimologías, tomada de una constitución 
de Constancio II en la que se procedió a la equiparación entre magos y adivinos 
bajo la denominación común de malefici23.

Por su parte, el Concilio de Mérida (666) prohibió que los eclesiásticos torturaran 
a sus siervos cuando creyeran que les hubieran provocado algún tipo de enfermedad 
mediante el uso de maleficia24. Concilios posteriores insistirán en la condena de 
la idolatría, a la que las artes mágicas estaban asociadas25.

El Décimo Séptimo Concilio de Toledo (694)26 castigó con el exilio y la 
excomunión a los sacerdotes que oficiaran misa de difuntos por una persona 
aún viva con la intención de provocar la muerte de la misma27, pena también 

19.   Velázquez Soriano, I.: «Between orthodox belief…», pp. 611-614.
20.   Canon XVI del Tercer Concilio de Toledo: Ut episcopi cum iudicibus idola dextruant, et ut domini idolatriam 

servis prohibeant.
21.   Martínez Díez, G.: «Concilios visigóticos…», pp. 116 y 123. El canon LXXV del Cuarto Concilio de Toledo (633) 

definió cualquier acto contra el monarca como anatema, idem, p. 217. Ese mismo año, el Concilio celebrado en Narbona 
prohibió la consulta a adivinos con carácter general, Díaz Martínez, P. C. y Torres, J. M.: «Pervivencias paganas…», p. 246.

22.   Canon XXIX del Cuarto Concilio de Toledo: De clericis magos vel aruspices consulentibus.
23.   Isidoro de Sevilla, Etymologiarum sive Originum libri XX VIII,9,9: Magi sunt, qui vulgo malefici ob facinorum 

magnitudinem nuncupantur (...) - CTh IX,16,4: Imp. Constantius a. et Iulianus c. ad populum (…) Chaldaei ac magi et 
ceteri, quos maleficos ob facinorum magnitudinem vulgus appellat (...). Respecto de la importancia de este concilio en 
la configuración de las relaciones «iglesia-estado», Arce Martínez, J.: Esperando a los árabes. Los visigodos en Hispania 
(507-711), Marcial Pons, Madrid, 2011, pp. 50-51.

24.   Canon XV del Concilio de Mérida: Ut episcopi atque presbyteres pro gravibus causis, quod legum dampnant 
sententiae, sive iudicis examine familiam ecclesiae non debeant stirpare.

25.   Canon XI del Duodécimo Concilio de Toledo: De cultoribus idolorum. Discurso de Egica y Canon II: De idolorum 
cultoribus, del Décimo Sexto Concilio de Toledo.

26.   Canon V del Décimo Séptimo Concilio de Toledo: De his qui missam defunctorum pro vivis audent malevole celebrare.
27.   Díaz Martínez. P. C., «Quam ille de vita regis [...] consuluisset. Adivinación y violencia política en la Hispania 

visigoda», en Montero Herrero, S. y Perea Yébenes, S. (eds.): Adivinación y violencia en el mundo romano, Universidad de 
Salamanca, Salamanca, 2020, p. 275; Castillo Lozano, J. A., «Magia, adivinación, conjuros…», pp. 171-172, aunque como 



296

Edorta Córcoles Olaitz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

reservada a quien solicitara este tipo de oficio, en lo que se califica como práctica 
perversa. Por tanto, es claro que los sacerdotes se contarían entre los practicantes 
de magia (incluso en su vertiente más siniestra).

2.2. ANTECEDENTES LEGISLATIVOS

Dejando a un lado la normativa conciliar, el primer testimonio visigodo propia-
mente legislativo en este ámbito, es la Lex Romana Visigothorum (LRV). Las fuentes 
jurídicas visigóticas anteriores no se conocen hasta el punto de poder determinar 
si tenían previsiones específicas a este respecto. Así, el Edicto de Teodorico preveía 
la imposición de la pena capital para quienes realizasen sacrificios siguiendo el rito 
pagano, así como para los adivinos (arioli) o necromantes (umbrarii)28; los conocedores 
de estas artes (maleficii), tras la expropiación de todos sus bienes serían muertos en 
caso de ser humildes, mientras que la pena reservada para las personas consideradas 
honradas era el exilio perpetuo. No obstante, existen dudas acerca de la naturaleza 
de esta fuente, probablemente atribuible a Teodorico el ostrogodo y no a Teodorico 
II el visigodo, por lo que su utilidad como fuente de conocimiento está limitada29. 

Por otra parte, de la reconstrucción de la segunda fuente, el Código de Eurico 
(ca. 470-480), no se puede concluir que contuviera norma alguna específicamente 
represora de las prácticas mágicas30. 

Tiempo antes (438), el emperador Teodosio II había publicado su Codex que, como 
es sabido, constituye la base sobre la que se sustentó posteriormente el Breviario de 
Alarico II (o LRV), publicado el 506. Mediante la adaptación de esta compilación, 

referencia el autor, hay quien considera que en realidad se trataba de un rito para recibir ofrendas, Arce Martínez, J., 
Esperando a los árabes…, p. 167.

28.   Niedermeyer, J.F.: Mediae Latinitatis Lexikon Minus, Leiden, Brill, 1976, p. 1050. Aunque, como señalo más adelante, 
es posible que el término también se empleara para referirse a quienes practicaran las artes magicae con carácter general.

29.   Si bien en un principio su autoría se atribuyó al rey ostrogodo Teodorico el Grande (493-526), posteriormente 
se ha planteado que bien pudiera ser obra de Teodorico II (453-466), rey visigodo, o bien que durante el reinado de 
este hubiera sido dictado por el prefecto de las Galias, D’Ors, A.: El Código de Eurico, Madrid, BOE, reed. 2014, p. 8. 
Asimismo, se ha barajado la hipótesis de que se tratara de un texto de carácter didascálico o, incluso, una falsificación. 
Para una aproximación al estado de la cuestión, Schmidt-Hofner, S. – Wiemer, H.U.: «Die Politik der Form: Das Edictum 
Theoderici, das Prätorische Edikt und die Semantiken königlicher Rechtsetzung im postimperialen Westen», Chiron 
52 (2022), pp. 335 y ss. La norma de interés, ETh 108, titulada De his qui pagano ritu sacrificaverint, se refiere tanto a la 
adivinación como a la magia: Si quis pagano ritu sacrificare fuerit deprehensus, arioli etiam atque umbrarii, si reperti fuerint, 
sub iusta aestimatione convicti, capite puniantur; malarum artium conscii, id est malefici, nudati rebus omnibus, quas habere 
possunt, honesti perpetuo damnantur exilio, humiliores capite puniendi sunt. La pena más severa, la muerte, se aplica a 
adivinos (ariolos, en principio forma despectiva de referirse a los harúpices, posteriormente empleada con carácter 
más general, Walde A.- Hofmann J.B.: Lateinisches Etymologisches Wörterbuch, Heidelberg, C. Winter Universität, 1938, 
p. 634) y necromantes (umbrarii). Contrariamente a lo que sucede con otras fuentes, el termino maleficus se aplica a 
quienes son conocedores de las artes mágicas, no a sus practicantes. Entiendo que es posible que el termino umbrarius 
se pudiera aplicar también a los practicantes de estas artes, pues de otro modo no se entiende que los conocedores 
de las mismas, definidos como malefici, sufrieran el reproche de la expropiación y el exilio, en caso de ser honestiores 
(muerte para los humiliores), sin que el Edicto hiciera referencia alguna a los practicantes.

30.   D’Ors, Á.: El Código de…, p. 121.



297ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La respuesta a las prácticas mágicas en la Lex Visigothorum﻿

entre otros elementos, el legislador visigodo incorporó a su corpus jurídico deter-
minadas constituciones imperiales relativas también al tema que nos ocupa.

Coincidiendo parcialmente con la estructura del Código de Teodosio, la LRV 
incorporó constituciones relativas a la magia, cuya influencia se proyectará poste-
riormente hacia la Lex Visigothorum (o Liber Iudiciorum, LV) del año 654, por lo 
que resulta de interés el resaltar de forma somera las normas más significativas 
relativas a la represión de las artes mágicas, tomando como referencia la inter-
pretatio de las mismas.

Así, la interpretatio de LRV IX,13,1, constitución dictada en origen por Constantino, 
castiga con «todo tipo de penas» a magos, encantadores y emisores de tormentas, 
así como a todo aquel que mediante la invocación de demonios turbe «la mente 
de los hombres»31. Al contrario que en el original constantiniano (CTh IX,16,3), 
no se hace referencia al uso beneficioso de estas artes, que en tal caso no serían 
objeto de reproche.

LRV IX,13,2, edicto de Constantino dirigido al pueblo que prevé la muerte 
por la mera consulta a adivinos, aunque también se refiere a los invocadores de 
demonios, figura más asociable a la magia que a la adivinación32.

LRV IX,13,3, Valentiniano y Valente se interesaron por quienes entraran en 
contacto con los demonios, fuera mediante sacrificios nocturnos, fuera mediante 
encantamientos, a quienes reservaron la muerte33.

LRV IX,28,1 Graciano, Valentiniano y Teodosio excluyeron de la indulgencia 
pascual, entre otros, a los maleficii34. 

LRV IX,30,1 Constantino decretó que para dictar una pena capital en determi-
nados supuestos, incluido el que nos ocupa, el juez debía obtener certeza absoluta 
de los hechos mediante testigos, declaraciones de cómplices o la confesión del 
propio reo35.

LRV XI,11,1 Constantino excluyó de la posibilidad de apelar a los autores de 
los crímenes más graves, como los cometidos por maleficii y veneficii. No todas 
las fuentes de las que se ha extraído la interpretatio hacen mención expresa de 
todos los crímenes, limitándose a hacer una mención genérica del estilo homicidis, 

31.   LRV IX,13,1 interpretatio: Maleficii vel incantatores vel immissores tempestatum vel ii, qui per invocationem daemonum 
mentes hominum turbant, omni poenarum genere puniantur.

32.   LRV IX,13,2 interpretatio: Quicunque pro curiositate futurorum vel invocatorem daemonum vel divinos, quos hariolos 
appellant, vel haruspicem, qui auguria colligit, consuluerit, capite punietur..

33.   LRV IX,13,3 interpretatio: Quicunque nocturna sacrificia daemonum celebraverit vel incantationibus daemones 
invocaverit, capite puniatur.

34.   LRV IX,28,1 interpretatio: Sacrilegus, adulter, incesti reus, raptor, sepulcrorum violator, veneficus, maleficus, adulte-
rator monetae, homicida diebus paschae nullatenus absolvantur. Reliqui omnes, quos minorum causarum culpa constringit, 
diebus venerabilibus paschae specialiter absolvantur. CTh. IX 38, 3-8: Teodosio I (347-395) / Constit. Sirmond. 8. Sacrilegus 
como sinónimo de idólatra, Niedermeyer, J.F.: Mediae Latinitatis Lexikon…, p. 928.

35.   LRV IX,30,1 interpretatio: ludex criminosum discutiens non ante sententiam proferat capitalem, quam aut reus ipse 
fateatur, aut convictus aut per innocentes testes vel per conscios criminis sui aut homicidium aut adulterium aut maleficium 
commisisse manifestius convincatur.



298

Edorta Córcoles Olaitz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

adulteris et reliqitis, quos lex ista comprehendit36. La mención es expresa, eso sí, en 
el texto original objeto de interpretatio.

Como es sabido el Breviario incorporó, asimismo, una versión de las Sententiae 
de Paulo (PV), alguna de las cuales se refiere a la represión de las artes mágicas. 
No suelen estar acompañadas de la interpretatio, probablemente por la propia 
naturaleza didascálica de la obra de Paulo. Son los fragmentos correspondientes 
al título 23 del libro V, recopilados en su versión visigoda como título 25 del mismo 
libro, referidos a la Lex Cornelia de Sicariis et Veneficiis.

Así, PV V,25,9 (PS V,23,15) se refiere a la prohibición general, so pena de crucifixión 
o entrega a las bestias, que recaía sobre el desarrollo de cualquier actividad que 
pudiera identificarse con la práctica de las artes magicae37. De un modo similar, PV 
V,25,10 (PS V,23,16) refiriéndose específicamente a los sacrificios humanos, señala 
que se previó la entrega a las bestias para los humildes y la pena capital para las 
personas consideradas honorables38. PV V,25,11 (PS V,23,17) reserva igualmente la 
muerte por entrega a las bestias o crucifixión a quienes tuvieran el mero conoci-
miento de las artes magicae; si además las practicaran (se les califica como magi), 
la pena sería la vivicombustión39. Dado que previamente Paulo ha recordado las 
graves consecuencias por tener determinados conocimientos, más adelante PV 
V,25,12 (PS V,23,18) nos indica que, asimismo, la tenencia de libros relativos a 
dichos conocimientos conllevaría la expropiación de todos los bienes, junto con 
el exilio para los honorables y la pena capital para los humildes40. Finalmente, PV 
V,25,13 (PS V,23,19) nos recuerda el vínculo existente desde antiguo entre magos 
y envenenadores, para quienes se previó el exilio si eran honorables y la pena 
capital si humildes41.

Estos hitos normativos provenientes tanto del ámbito canónico como laico, 
constituirían, por tanto, los antecedentes sobre los que el legislador visigodo 
redactó la LV.

36.   LRV XI,11,1 interpretatio: In civilibus causis vel levioribus criminibus, quae legibus non tenentur inserta, appellationi 
constituta legibus dilatio praestanda est, et suspendenda est per appellationem sententia iudicantis. At vero homicidis, 
adulteris et reliqitis, quos lex ista comprehendit, si convicti confessique fuerint et appellare voluerint, dilatio denegetur, sed 
statim in manifestis criminibus convicti iudicis est sententia proferenda, aut certe de magnis criminibus et maioribus personis 
ad principis est notitiam deferendum.

37.   PV V,25,9 : Qui sacra impia nocturnave, ut quem obcantarent defigerent obligarent, fecerint faciendave curaverint, 
aut cruci suffiguntur aut bestiis obiciuntur.

38.   PV V,25,10 : Qui hominem immolaverint exve eius sanguine litaverint, fanum templumve, polluerint, bestiis obiciuntur, 
vel si honestiores sint, capite puniuntur.

39.   PV V,25,11 (PS V,23,17) : Magicae artis conscios summo supplicio adfici placuit, id est bestiis obici aut cruci suffigi. 
Ipsi autem magi vivi exuruntur.

40.   PV V,25,12 (PS V,23,18) : Libros magicae artis apud se neminem habere licet: et penes quoscumque reperti sint, 
bonis ademptis, ambustis his publice, in insulam deportantur, humiliores capite puniuntur. Non tantum huius artis professio, 
sed etiam scientia prohibita est.

41.   PV V,25,13 (PS V,23,19): Si ex eo medicamine, quod ad salutem hominis vel ad remedium datum erat, homo perierit, 
is qui dederit, si honestior sit, in insulam relegatur, humilior autem capite punitur.



299ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La respuesta a las prácticas mágicas en la Lex Visigothorum﻿

3. LA REPRESIÓN DE LAS ARTES MAGICAE 
EN LA LEX VISIGOTHORUM 

3.1. NORMAS PRINCIPALES

La LV recoge tres normas atribuibles a Chindasvinto, referidas explícitamente 
a la cuestión, situadas en el capítulo segundo del libro sexto de este cuerpo 
normativo, intitulado de forma significativa De maleficis et consulentibus eos adque 
veneficis. Todas las previsiones relativas al tema que nos ocupa se encuentran aquí, 
aunque como también comprobaremos, diversos preceptos de la LV se interesan 
en distinto grado por otros aspectos asociados a las artes magicae. Por tanto, en 
relación con las normas que constituyen el núcleo central de la represión de estas 
artes, la primera de ellas dice así:

LV VI,2,3 (chind.): Diversorum criminum noxii diverso sunt penarum genere feriendi. Hac primum 
ingenuos sive servos veneficos, id est, qui venena conficiunt, ista protinus vindicta sequatur, ut, si 
venenatam potionem alicui dederint, et qui biberit mortuus exinde fuerit, illi etiam continuo subpliciis 
subditi morte sunt turpissima puniendi. Si certe poculo veneni potatus evaserit, in eius potestate 
tradendus est ille, qui dedit, ut de eo facere quod voluerit sui sit incunctanter arbitrii.

Si bien no se establece una identificación directa de carácter formal entre la 
elaboración de veneficia y la práctica de la magia42, ya desde la propia promulgación 
de la Lex Cornelia de Sicariis et Veneficiis (ca. 81 a.C.), la administración y elaboración 
de venenos se identificó con la de otro tipo de pociones, por lo que fue ésta la 
norma principal que se empleó durante el fin de la República y gran parte del 
Principado como medio legal de reprimir los comportamientos asociados a las artes 
magicae43. Como se ha podido comprobar por las referencias a las PS realizadas 
previamente, este autor significativamente incorporó las previsiones relativas a 
los envenenamientos, que de forma llamativa son las menos numerosas, junto con 
las relativas a la magia en la parte de su obra correspondiente a la citada norma 
corneliana: concretamente, de los diecinueve comentarios de los que consta el 
título 23,V de las PS (25,V en la versión goda), los primeros trece se refieren grosso 
modo a distintos aspectos del crimen de homicidio, sólo dos específicamente a los 

42.   Martin, C.: «De sacrilegiis extirpandis...» , p. 276.
43.   Esta identificación se proyectó hacia toda la sociedad, como quedó reflejado en las comedias de Plauto, 

donde el término veneficus o venefica se usaba de modo fácilmente identificable con lo que entendemos como mago o 
maga, Dickie, M. W.: Magic and magicians in the Greco-Roman world, p. 131. De hecho, la primera acepción del término 
veneficium en el Oxford Latin Dictionary es: «the use of magical arts; sorcery», así como «a sorcerer; sorceress» para el 
término veneficus, venefica. Esta identificación se produjo también en época visigoda, como demuestra la interpretatio 
del Breviario de Alarico II, donde términos como veneficus/venefica correspondientes al original teodosiano, se tradu-
cen por maleficus/malefica, Haenel, G.: Lex Romana Visigothorum, Leipzig, Teubner, 1849, pp. XCIV-XCV. No obstante, 
hay autores que consideran que esta Lex Cornelia «no fue sistemáticamente asociada con la magia», Rodríguez, R.: 
«La represión de las artes mágicas en Derecho Romano» en Fundamentos romanísticos del derecho contemporáneo X, 
Madrid, BOE (2021), pp. 553-554.



300

Edorta Córcoles Olaitz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

envenenamientos (14 y 19), mientras que los cuatro restantes (15 a 18) se refieren 
a las artes magicae. 

Es decir, que a través de su interpretación, el ámbito de la Lex Cornelia de Sicariis 
et Veneficiis fue ampliándose desde su promulgación, abarcando paulatinamente 
comportamientos más allá de los envenenamientos, hasta incluir la realización 
de ritos asociados a cultos de carácter iniciático44, entendiendo la práctica de 
estos, asociados a su vez por su exotismo a las artes magicae, como una forma de 
oposición al poder establecido, como ya advirtiera Mecenas.

Por tanto, cabe entender que en época visigoda la práctica de la magia y la 
elaboración de pociones, sin ser necesariamente actividades idénticas, se consi-
deraban como parte de un mismo ámbito, como además demostraría la posición 
de las disposiciones relativas a las mismas en la LV que, siguiendo la tradición 
romana, forman parte de un mismo título.

VI,2,4 (chind.) : De maleficis et consulentibus eos. Malefici vel inmissores tempestatum, qui quibusdam 
incantationibus grandines in vineis messibusque inmittere peribentur, vel hii, qui per invocationem 
demonum mentes hominum turbant, seu qui nocturna sacrificia demonibus celebrant eosque per 
invocationes nefarias nequiter invocant, ubicumque a iudice vel actore sive procuratore loci repperti 
fuerint vel detecti, ducentenis flagellis publice verberentur et decalvati deformiter decem convicinas 
possessiones circuire cogantur inviti, ut eorum alii corrigantur exemplis. Quos tamen iudex, ne ulterius 
evagantum talia facere permittantur, aut in retrusione faciat esse, ut ibi accepta veste atque substantia 
ita vivant, ne viventibus nocendi aditum habeant, aut regie presentie dirigat, ut, quod de illis sibi 
placitum fuerit, evidenter statuat. Hi autem, qui tales consulisse repperiuntur, in populi conventu 
ducentenos hictos accipiant flagellorum, ut inpuniti non maneant, quos culpe similis reatus accusat.

Aquí el legislador visigodo se refiere a tres tipos de comportamientos que caerían 
dentro de la categoría artes magicae de forma explícita, como son la invocación 
de tempestades, el causar males psíquicos con la ayuda de demonios, así como la 
invocación de estos mediante sacrificios nocturnos.

De entre las consecuencias previstas, cabría destacar la decalvación que, 
recordemos, consistía en arrancar parte del cuero cabelludo, es decir, se trataba 
de una pena de marca que servía para identificar a quien la hubiera sufrido como 
persona con antecedentes delictivos para de este modo sufrir la marginación 
social45. Esta consecuencia se agravaba de forma consciente, pues a la decalvación 
había de añadirse la exposición pública por los pueblos del entorno más cercano.

Se aplica por tanto una pena más leve que la recogida en el precedente, pues 
la citada LRV IX,13,3 reservaba la muerte para estos supuestos. Este precepto 
está también claramente asociado con la constitución de Constantino recogida 
en LRV IX,13,1, cuya interpretatio, también anteriormente citada, se refiere a los 
mismos supuestos.

44.   Como demostraría el juicio a Apuleyo, Kippenberg, H.G.: «Magic in Roman…», p. 151; Rives, James. B.: «‘Magus’ 
and its cognates in Classical Latin» en Gordon, R. L. y Marco Simón, F. (eds.): Magical Practice in the Latin West, Leiden/
Londres, Brill, 2010, pp. 56-57.

45.   Respecto del carácter de esta pena, Arce Martínez, J., Esperando a los árabes..., pp. 154-157.



301ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La respuesta a las prácticas mágicas en la Lex Visigothorum﻿

En relación con la protección de las cosechas contra ataques mágicos, es sabido 
que ya fue objeto de interés del primitivo legislador romano, pues la Ley de las 
Doce Tablas incluía previsiones al respecto46. La preocupación por la provocación 
de tempestades y granizadas debió de ser considerable e incesante, pues uno 
de los pocos testimonios de métodos apotropaicos que nos ha legado la época 
visigoda47, es una tardía pizarra encontrada en Asturias, datada en el siglo VIII48, 
que contiene un hechizo para prevenir precisamente el granizo. La datación no 
es segura y puede que corresponda a una época algo posterior a la del dominio 
visigodo, pero no cabe duda de que se trataría de un testimonio heredero de una 
tradición muy anterior49. Dada su naturaleza cristiana, se menciona a Satán como 
el provocador de estos males, ocupando el papel que hasta entonces correspondía 
a otras potencias preternaturales de carácter no cristiano50, del mismo modo 
que se evoca a diversos arcángeles, a San Cristóbal (y, de forma indirecta, a San 
Bartolomé51) y al propio Jesucristo para reclamar su protección. Esta de la evocación 
de personajes cristianos en lugar de los paganos, se convirtió en una práctica 
muy extendida, lo que motivó la preocupación de las autoridades eclesiásticas ya 
desde el siglo II52. Esta pizarra comparte características con otros testimonios de 
finalidad similar hallados en otras zonas correspondientes a lo que fuera el Imperio 
Romano, lo que da a entender que se basa en un modelo común53. Probablemente 
de la misma época sea otra pizarra, con fines similares aunque dado su mal estado 
de naturaleza y datación cronológica difíciles de determinar, hallada en Zamora54.

Por otra parte, en relación con la atribución al Diablo y los demonios de todo 
mal, si bien no se aceptaba en relación con los males de carácter natural (climático, 

46.   Tabula VIII,8: «Qui fruges excantassit (…) neve alienam segetem pellexeris». Esta preocupación es compren-
sible en el contexto de economías que, como la romana y la visigoda, tenían su fundamento en las explotaciones 
agropecuarias, Castillo Lozano, J. A., «Magia, adivinación, conjuros, pociones y curaciones milagrosas en la Hispania 
visigoda» en Martínez García, J. J. y Gómez Marín, J. (eds.): Magia y brujería en el mundo antiguo, Oxford, Archaeopress 
Publishing, 2024, pp. 170-171.

47.   Cabría considerar otras tres posibles filacterias en pizarra halladas en Ávila, Segovia y Salamanca, respectiva-
mente, pero cuyo estado no permite determinar su naturaleza con precisión, Velázquez Soriano, I.: «Between orthodox 
belief…», pp. 620-624.

48.   Aunque esta datación podría retrasarse en un siglo, hasta finales del IX o inicios del X, Velázquez Soriano, I.: 
«Between orthodox belief…», pp. 624-625. Ver también, Castillo Lozano, J. A., «Magia, adivinación, conjuros…», pp. 174-177.
49.   Jiménez Sánchez, J.A.: «Los inmissores tempestatum en la Hispania tardoantigua», Hispania, vol. LXXVII (2017), nº 

257, septiembre-diciembre, pp. 625-626; Castillo Lozano, J. A., «Magia, adivinación, conjuros…», p. 177.
50.   Esta creencia, que atribuía al diablo la generación de tempestades, truenos, relámpagos y sequías, fue decla-

rada anatema en el Primer Concilio de Braga (canon VIII), al identificarla, probablemente de manera forzada, con el 
priscilianismo, Jiménez Sánchez, J.A.: «Los inmissores tempestatum…», p. 621.

51.   Jiménez Sánchez, J.A.: «Los inmissores tempestatum…», p. 628.
52.   San Ireneo habría sido el primero en llamar la atención al respecto, aunque las primeras medidas de carácter 

oficial en contra de la evocación de potencias angelicales se adoptaron en el Concilio de Serdica (Sofía) en el 343. No 
obstante, este tipo de evocación se mantuvo en los rituales de exorcismo, como el propio San Agustín recomendaba, 
Fernández Nieto, F.J.: «A visigothic charm from Asturias» en Gordon, R. L. y Marco Simón, F. (eds.): Magical practice in 
the Latin West, Leiden-Boston, Brill, 2010, pp. 577-578.
53.   Fernández Nieto, F.J.: «A visigothic charm…», pp. 551 y ss.

54.   Esparza Arroyo, Á. -Martín Valls, R.: «La pizarra altomedieval de fuente encalada (Zamora): contribución al 
estudio de las inscripciones profilácticas», Zephyrus, 51 (1998), pp. 250 y ss.



302

Edorta Córcoles Olaitz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

telúrico, etc.)55, sí en cambio en relación con el comportamiento de las personas, 
como cuando Valerio del Bierzo identificaba a ladrones, asesinos, magos y adúlteros 
como siervos del Diablo56. Esta identificación se produce de manera parcial en 
LV VI,1,2 (chin./erv.), parcial en tanto que no incluye a los maleficii entre las 
personas libres que puedan ser potencialmente sometidas a tortura y sí en cambio 
a traidores, junto con homicidas y adúlteros57. Ello contrariamente a lo señalado 
más adelante en LV VI,1,4 (ant./recc./erv.), en relación con los supuestos en los que 
los siervos y libertos pueden ser torturados, pues la acusación por magia sí que 
se incorpora en esta ocasión, junto con la traición, el adulterio, la falsificación de 
moneda y el homicidio. En otras palabras, los libres no eran sometidos a tortura 
en los supuestos de acusación por magia.

Esta norma se refiere también a quienes realizaran sacrificios nocturnos, 
práctica asociada no sólo a la magia, sino también a la adivinación, que podríamos 
identificar con los umbrarii mencionados en el Edicto de Teodorico antes aludido58. 
La referencia explícita a la prohibición de sacrificios nocturnos por parte de LRV 
IX,13,3, por implicar la entrada en contacto con demonios, sugiere que este precepto 
fue un antecedente de LV VI,2,4.

En cuanto a la tercera, 
VI,2,5 (chin.): De his, qui in hominibus aut in animalibus vel quibuscumque rebus qualiacumque 
ligamenta aut quodcumque contrarium fecisse repperiuntur. Presentis legis superiori sententia 
damnari iubemus, seu ingenuus sit, sive servus utriusque sexus, qui in hominibus vel brutis animalibus 
omnique genere, quod mobile esse potest, seu in agris vel vineis diversisque arboribus maleficium aut 
diversa ligamenta aut etiam scriptis in contrarietatem alterius excogitaverint facere aut expleverint, 
per quod alium ledere vel mortificare aut obmutescere vellint, ut damnum tam in corporibus quam 
etiam in universis rebus fecisse repperiuntur.

Esta tercera previsión se refiere a la práctica de las defixiones o κατάδεσμοι, es 
decir, distintas formas de proferir maldiciones al objeto de, tal y como indica la 
propia norma, perjudicar tanto directamente a personas como a animales u objetos. 
La particularidad de esta tercera previsión consiste en la condena por el resultado 

55.   Creencia anatematizada por el Artículo de Fe VIII del Primer Concilio de Braga, por identificación con el 
priscilianismo.

56.   Valerio del Bierzo: De genere monachorum §66-70 en la edición de Díaz y Díaz, M.C.: Anécdota Wisigothica I, 
Salamanca, Universidad de Salamanca, 1958, p. 58. Es decir, que la atribución de estos males a Satán contenida en la 
referida pizarra constituiría una salvedad, totalmente comprensible dentro del ámbito rústico-popular en que sin duda 
el texto de la pizarra fue redactado.

57.   LV VI,1,2 (chin./erv.): (…) Ideoque, si in causa regie potestatis vel gentis aut patrie seu homicidii vel adulterii equalem 
sibi nobilitate vel dignitate palatini officii quicum que accusandum crediderit, habeat prius fiduciam conprobandi quod obicit, 
et sic alienum sanguinem temtet inpeter (…).

58.   En el 364, los emperadores Valentiniano I y Valente prohibieron la realización de este tipo de sacrificios, CTh 
IX,16,7: Impp. valent. et valens aa. ad secundum pf. p. ne quis deinceps nocturnis temporibus aut nefarias preces aut magicos 
apparatus aut sacrificia funesta celebrare conetur. Detectum atque convictum competenti animadversione mactari, perenni 
auctoritate censemus. dat. v. id. sept. divo ioviano a. et varroniano coss. El término umbrarius es extraño, pues tras una 
comprobación de las fuentes recogidas en los MGH, se puede constatar que sólo se utiliza en esta ocasión. No obstante, 
el establecer una asociación con la realización de cualquier ritual nocturno es, a priori, lo más sensato.



303ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La respuesta a las prácticas mágicas en la Lex Visigothorum﻿

negativo59, no por el hecho de llevar a cabo prácticas mágicas. Entiendo que esta 
tercera norma tiene un carácter general, pues las dos anteriores se refieren al uso 
de pociones y determinadas prácticas, mientras que en esta el legislador optó por 
hacer uso de un lenguaje menos específico.

Fue esta una práctica muy extendida en el mundo antiguo, hallándose multitud 
de testimonios a lo largo y ancho de Europa60. Lo habitual era inscribir una serie 
de palabras y dibujos en una tablilla, normalmente de plomo61, que posterior-
mente era enterrada. Es el caso de dos pizarras halladas cerca de Braga y datadas 
ambas entre los siglos IV y V, que recogen sendas defixiones cuya intención es la 
de provocar el cáncer a las respectivas víctimas, que estarían basadas en modelos 
previos62, como sucede con el testimonio antes aludido. La prohibición de estas 
prácticas referida en el canon LIX del Segundo Concilio de Braga, precisamente, 
podría ser indicativo de la extensión de estas prácticas en esta zona de Hispania.

En relación con las maldiciones, cabe destacar el canon V del Décimo Sexto 
Concilio de Toledo, al que se ha aludido más arriba, pues la práctica a la que se 
refiere, el oficiar misa de difuntos por quienes aún viven con la intención de 
perjudicarles, podría considerarse como una forma de maleficio, en el sentido 
más amplio del término. Dado que LV VI,2,5 no especifica la forma que pudieran 
adoptar estas ligamenta y maleficia, refiriéndose solamente a la intención y resultado 
pretendidos, cabe suponer que estos comportamientos entrarían dentro de los 
supuestos de hecho que motivaron la promulgación de la norma que nos ocupa. En 
cualquier caso, si bien es probable que el término ligamentum hiciera referencia a 
una defixio en sentido estricto, por lo que cabría vincularla con la forma de tablilla 
metálica (o, en su versión más genuinamente goda, de pizarra), no pasaría lo mismo 
con los maleficia a los que también se refiere la norma, que podrían adoptar otro 
tipo de forma, como la celebración de una misa impía como sería el caso.

Por cierto que este mismo concilio toledano, en su canon II, entre otras 
previsiones, cargó contra las autoridades que no mostraran el celo requerido a la hora 
de perseguir estos comportamientos asociados al culto de los ídolos, sometiendo 
a penitencia durante un año a obispos, presbíteros y jueces, y nombrando durante 
ese periodo a un substituto que, «abrasado en el celo espiritual (…) extirpe por 
todos los medios cualquier sacrilegio que hallare»63. Esta previsión constituiría 

59.   Condena cuyo contenido no se menciona expresamente, sino mediante remisión a la ley precedente (…superiori 
sententia…), por lo que consistiría, por tanto, en doscientos azotes, decalvación, exposición y sumisión a la autoridad 
judicial. Ver en otro sentido, Jiménez Sánchez, J.A.: «Los magos en la Hispania…», p. 128.

60.   Vestigios de este tipo de execraciones en el entorno europeo, en forma de tablillas metálicas, se remontan al 
siglo V a.C. en Grecia, Tupet, A.M.: La Magie dans la poésie latine, París, Les Belles Lettres, 2009, p. 174; Carastro, M.: 
La cité des mages. Penser la magie en Grèce ancienne, Grenoble, Millon, 2006, pp. 167-168.

61.   Debido a la asociación de este metal con las fuerzas ínferas, Barb, A. A., «La supervivencia de las artes mágicas», 
en Momigliano, A. (ed.), El conflicto entre el paganismo y el cristianismo en el siglo IV (trad. Hernández Iñiguez), Alianza 
Universidad, Madrid, 1989 (reed. Oxford, 1963), pp. 137 y ss. 

62.   Velázquez Soriano, I.: «Between orthodox belief…», pp. 608-610.
63.   Canon II del Décimo Sexto Concilio de Toledo: De idolorum cultoribus.



304

Edorta Córcoles Olaitz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

otro indicio de hasta qué punto el sacerdocio cristiano estuvo permeado por las 
antiguas prácticas mágicas, lo que se traducía en una débil motivación a la hora de 
perseguir este tipo de comportamiento, problema que al parecer también afectaba 
a las autoridades civiles, como queda reflejado en LV VI,2,2 que, en relación con 
los jueces, prohíbe que estos consulten a adivinos y arúspices. Esta falta de celo 
en la persecución de estos comportamientos, definibles como una desviación en 
lo espiritual, por parte de las autoridades encargadas de su represión, constituyó 
un problema que afectó al ejercicio de la autoridad durante todas las épocas64.

Finalmente, cabe destacar una referencia a los efectos obtenidos mediante el uso 
de estos amarres y maleficios, pues al mencionar los daños en objetos, animales y 
personas, con carácter general como se ha dicho, el legislador también se refiere al 
hecho de hacer que las personas enmudezcan, junto con la causación de heridas o 
la muerte. Debido al tono genérico de la norma, entiendo que pueda tratarse de 
una alusión a un tipo específico de práctica mágica, vinculada directamente con 
el mundo del derecho, cuyo fin es la obtención de un resultado favorable en un 
pleito. No me estoy refiriendo a la denominada «magia judiciaria», es decir, las 
prácticas cuyo fin es la solicitud de justicia divina tras sufrir las consecuencias de 
un delito65, sino al hecho de hacer enmudecer, probablemente, a los oponentes 
en una vista oral. Es cierto que se trata de una afirmación con poco sustento, 
debido a la falta de otros puntos de referencia, pero dado que existen fuentes que 
atestiguan el uso de esta forma de magia en el antecedente romano, entiendo que 
no es totalmente insensato el suponer que el legislador visigodo se pudiera estar 
refiriendo a este tipo de supuestos66.

Estas tres normas constituyen el fundamento de la legislación contra la magia 
en la LV, aunque no se trate de las únicas, pues pueden hallarse más previsiones 
relativas a este crimen en otras partes del texto.

64.   A título de ejemplo, CTh XVI,10,4, que en relación con la celebración de sacrificios impíos estableció la 
expropiación de los bienes pertenecientes a los rectores provinciarum que mostraran esta falta de celo: (…) Facultates 
etiam perempti fisco decernimus vindicari et similiter adfligi rectores provinciarum, si facinora vindicare neglexerint». O, dando 
un salto adelante en el tiempo, la Nueva Recopilación (1567) que, en VIII,3,6, en relación con la persecución de prácticas 
tanto mágicas como adivinatorias, advierte de que «(…) si las justicias no lo cumplieren y executaren que pierdan los 
officios, y la tercia parte de los bienes (…)». Para más ejemplos, en general Córcoles Olaitz, E.: «La prohibición de la 
adivinación en Hispania» en Anuario de Historia del Derecho Español XCIII, BOE, Madrid (2023), pp. 9-58. La falta de 
fuentes explícitas, impide determinar hasta qué punto las prácticas paganas estaban extendidas entre la población 
durante esta época, Díaz Martínez, P. C. y Torres, J. M.: «Pervivencias paganas…», pp. 243-244

65.   Categoría específica de magia cuyos primeros testimonios se remontan al siglo IV a.C., Versnel, H.S.: Beyond 
cursing: «The appeal to justice in juridical prayers» en Magica Hiera, Oxford, Oxford University Press, 1991, pp. 64, 68 u 84 
para muestras de ello. Los diversos testimonios greco-romanos indican la existencia de una tradición al respecto, idem, 
pp. 90-93. Martín Hernández, R.: «Appealing for justice in Christian magic» en Torallas Tovar, Sofía y Monferrer-Sala, 
J.P. (eds.): Cultures in Contact, Córdoba, Cordoba near eastern research unit, 2013, pp. 27 y ss.

66.   Cicerón, Brutus, 217: (…) subito totam causam oblitus est idque veneficiis et cantionibus Titiniae factum esse dicebat, 
en relación con la torpeza de Escribonio Curión, quien alegó que ello se debió a los veneficia y cantiones proferidos por 
Titinia Cotta, defendida por Cicerón, Graf, F.: «How to cope with a difficult live: a view of ancient magic» en Schäfer, 
P. y Kippenberg, H. (eds.): Envisioning Magic, Leiden, Brill, 1997, p. 105-106. Este tipo de magia cuyo fin era obtener 
ventajas en un pleito haciendo enmudecer al oponente ya era conocida en Sumer, Schwemer, D.: «Mesopotamia» en 
Frankfurter, D. (ed.): Guide to the study of Ancient Magic, Leiden, Brill, 2019, p. 43.

https://brill.com/search?f_0=author&q_0=Hans+Kippenberg


305ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La respuesta a las prácticas mágicas en la Lex Visigothorum﻿

3.2. NORMAS ACCESORIAS

Junto con el cuerpo central de normas referidas a la represión de la magia, LV 
incorpora otros preceptos que, de un modo u otro, pueden relacionarse con el 
tema que nos ocupa.

3.2.1. Ambigüedades

Quizás en más interesante de dichos preceptos sea LV XI,2,2, por las dudas 
que plantea:

LV XI,2,2 (ant. recc. erv.): Si quis mortui sarcofagum abstulerit, dum sibi vult habere remedium, XII 
solidus iudice insistente heredibus mortui cogatur exolvere. Quod si domino iubente servus hoc 
admiserit, dominus pro servo suo conponere non moretur. Servus vero, si ex sua volumtate hoc 
admiserit, nihilhominus C flagella suscipiat, et quod tulerat et loco et corpori proprio reformetur.

Según una interpretación tradicional67, el remedio (remedium) al que se hace 
referencia se correspondería con algún objeto o resto humano utilizado para 
prácticas mágicas asociadas a la necromancia. Sin embargo, autores más recientes68 
han considerado que el legislador se estaría refiriendo al saqueo de reliquias.

Respecto de esta cuestión, entiendo que la interpretación tradicional se ajustaría 
más a la realidad de la norma. La norma previa, LV XI,2,1, se refiere precisamente 
a la violación de sepulcro como saqueo de tumbas, con la intención de sustraer 
bienes del muerto (qui mortuum expoliaverit), así como vestidos o todo tipo de 
ornamento. Entiendo por tanto que el precepto que nos ocupa se refiere a la 
sustracción de los restos humanos propiamente dichos, que el saqueador habrá 
de retornar si es descubierto (et quod tulerat et loco et corpori proprio reformetur). 

Por tanto, si se refería a reliquias, ¿por qué el legislador godo no fue más explícito? 
Puede entenderse, por tanto, que los remedia a los que se refiere consisten en estos 
restos que serán usados para diversos fines, como especialmente la curación de 
enfermedades mediante la elaboración de potiones. Recordemos que el término 
remedium lo encontramos también en el Paulo visigótico, en relación con la 
administración de medicamenta (o potiones), texto incorporado en LRV, PV V,25,13: 
«(…) quod ad salutem hominis vel ad remedium datum erat (…)». 

Por tanto, si remedium se puede considerar como medio de curación y se 
identifica con el fragmento de un cadáver, el legislador se podría estar refiriendo 
tanto a la creación de pociones como de amuletos, entre los que también cabría 
incluir las reliquias69. 

67.   McKenna, S.: Paganism and Pagan Survivals in Spain up to the Fall of the Visigothic Kingdom, Washington, Catholic 
University of America, 1938, p. 125; Castillo Lozano, J. A., «Magia, adivinación, conjuros…», p. 173.

68.   Martin, C.: «De sacrilegiis extirpandis...«, p. 282.
69.   El título dedicado a la violación de sepulcro del Codex Theodosianus (IX,17), no se incorporó a la LRV; sí, en cambio, 



306

Edorta Córcoles Olaitz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Otra norma, LV II,1,9, también plantea otro tipo de duda, por la facilidad en 
confundir términos:

LV II,1,9 (recc.): (…) Quapropter quicum que in principem aut crimen iniecerit aut maledictum intulerit, 
ita ut hunc de vita sua non humiliter et silenter admonere procuret, sed huic superve et cuntume-
liose insultare pertemtet sive etiam in detractionis eius ignominia turpia et iniuriosa presumat… (…).

Referida al hecho de maldecir al rey, se diría que el legislador se refiere más 
bien al hecho de faltarle al respeto, más que a lanzarle una defixio o un maleficium 
en sentido estricto. Los honestiores sufren la pérdida de la mitad de sus bienes a 
favor del rey, mientras que los humilliores son reducidos a la esclavitud, lo que 
contrasta fuertemente con LV VI,2,5 que, sin distinción de clase, en remisión a 
LV VI,2,4, prevé doscientos azotes, decalvación, exposición pública y una suerte 
de libertad vigilada para los maleficii. Es este el lenguaje también empleado en LV 
XII,3,12 y 15, normas por las que se maldice a los judíos, concepto de maldición 
(maledictio) que no puede entenderse como de carácter mágico, lógicamente. Es el 
mismo lenguaje que a menudo encontramos en las Formulae Visigothicae, donde 
se prevén maldiciones para algunos supuestos de incumplimiento70.

Esta ambigüedad en los términos también la encontramos en LV VI,2,2 (erv.), 
norma referida al uso de métodos adivinatorios dentro del ámbito jurisdiccional 
en la que se usa el término maleficii71, pero para referirse a los «malhechores» como 
delincuentes, en general, tal y como se deduce claramente del propio contexto y 
finalidad de la norma.

3.2.2. Uso accesorio de la magia

Por otra parte, LV hace referencia a las prácticas mágicas como instrumento 
complementario para la comisión de delitos, como el adulterio uxorio o la 
interrupción voluntaria de un embarazo.

LV III,4,13 (erv.): (…) Ideoque, quia quorundam interdum uxores, viros suos abhominantes seseque 
adulterio polluentes, ita potionibus quibusdam vel maleficiorum factionibus eorundem virorum mentes 
alienant atque precipitant, ut nec agnitum uxoris adulterium accusare publice vel defendere valeant, 
nec ab eiusdem adultere coniugis consortio vel dilectione discedant (…). 

una novela de Valentiniano (V, De sepulchi violatoribus) como parte de las constituciones imperiales añadidas hacia la 
parte final del Breviario. Dedica una referencia específica (nov. Val, V.1) a los sacerdotes cristianos que (…) ferro accincti 
vexant sepultos et obliti numinis coelo ac sideribus praesidentis cinerum contagione poliutas sacris altaribus manos inferunt 
(…), lo que podría interpretarse como una referencia a prácticas necrománticas llevadas a cabo por dichos sacerdotes.

70.   En general, Córcoles Olaitz, E.: Las Formulae Wisigothicae. Aproximación a la práctica jurídica visigoda. Lecce, 
Grifo, 2010.

71.   LV VI,2,2: «(…) Dum enim maleficium per divinum, maleficia per divinationes conprobare pertemtant, quasi tertio 
loco ipsi se diabolo servituros inlaqueant (…)».



307ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La respuesta a las prácticas mágicas en la Lex Visigothorum﻿

Esta ley es fruto de una reforma de Ervigio, fundamental, pues elimina de modo 
expreso la pena de muerte para los supuestos de adulterio72. En todo caso, la pena 
se impone por la comisión del adulterio, no por haber hecho uso de artes mágicas 
para facilitarlo o encubrirlo: recordemos que, con carácter general, VI,2,4 prevé 
azotes, decalvación, exposición pública y libertad controlada para los magos. Se 
entiende, por tanto, que dado que la pena reservada por III,4,13 por el adulterio 
es más grave que la impuesta por VI,2,4 por la práctica de la magia, esta última 
quedaría subsumida en la primera.

Por otra parte, el título LV VI,3 se refiere a la interrupción del embarazo en 
general, con alusión específica a las potiones que puedan ser administradas para ello. 
El resto de preceptos del título referencian distintas circunstancias relacionadas 
con dicha interrupción del embarazo, sin especificar el modo en que se practique, 
aunque VI,3,7 menciona las pociones al referirse a los métodos para ello.

3.2.3. El maleficium como crimen

Con carácter general, maleficium entendido como hechicería se considera un 
crimen (LV VII,1,5) junto con otras figuras o tipos, lo que implica que su comisión 
tendrá efectos paralelos, como la prohibición de testificar o las consecuencias 
propias de la falsa acusación, previstas en LV II,4,1 y VI,1,6.

Como se ha indicado antes, todos estos comportamientos se contaban entre los 
supuestos por los que cabía responsabilizar a los siervos de los crímenes cometidos 
por los amos, aplicándoles también la tortura en virtud de las previsiones de LV 
VI,1,4 (ant. recc. erv.), es decir, se equiparaban al adulterio, la alta traición, la 
falsificación de moneda y el homicidio73. No obstante, no se incluyen entre los 
supuestos, recogidos con posterioridad en LV VI,1,2 (chind. recc. [erv.]), por los 
que cabe torturar a una persona ingenua (traición, homicidio y adulterio).

3.2.4. Magia y asilo

En relación con el asilo eclesial, el legislador (LV IX,3,4) se remite a las leyes 
específicas para homicidas, hechiceros y envenenadores, es decir, en nuestro caso, a 
VI,5,16, en virtud de la cual sólo con la autorización del sacerdote se permitiría que 

72.   Osaba García, E.: El adulterio uxorio en la Lex Visigothorum, Madrid, Marcial Pons, 1997, pp. 228 y ss.
73.   LV VI,1,4 (antiqua): Pro quibus rebus et qualiter servi vel ancille torquendi sunt in capite dominorum. Servus seu 

ancilla in capite domini vel domine non propter aliut torqueantur, nisi tantum in crimine adulterii, aut si contra regnum, 
gentem vel patriam aliquid dictum vel dispositum fuerit, seu falsam monetam quisque confixerit, aut etiam si causam homicidii 
vel maleficii querendam esse constiterit (…).



308

Edorta Córcoles Olaitz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

el maleficus o la malefica (entendidos también como magos, LV IX,3,4) refugiados 
en una iglesia fueran entregados a las autoridades.

4. CONCLUSIONES

Llama la atención la levedad de las penas en comparación con el precedente 
romano, donde, en general, el resultado de la práctica de la magia era la muerte 
por vivicombustión, entre otras respuestas. Uno de los factores a tener en cuenta 
en relación con esta moderación sería el hecho de que, durante el periodo final 
del dominio visigodo en Hispania, se produjo una atenuación de las penas más 
graves, por la que supuestos que en el precedente romano o visigótico anterior a la 
LV se penaban con la muerte, pasaron a castigarse con penas de carácter corporal 
y patrimonial. En el caso que nos ocupa, a falta de tener más información acerca 
de la normativa euriciana, el rey Ervigio, de cuyas reformas obtenemos la forma 
final de las leyes que nos conciernen, generalizó la substitución de la muerte por 
la mutilación, por lo que la decalvación reservada para los practicantes de la magia 
podría ser reflejo de esa tendencia.

Queda claro, asimismo, que los visigodos fueron herederos de los romanos 
también en este ámbito. No sólo por los referentes normativos, sino que más allá 
de ellos, por la recepción o continuación de ciertas costumbres y creencias, como 
el uso de tablillas para maldecir (otorgándoles el «toque personal» mediante el uso 
de pizarras), la identificación de envenenadores con practicantes de hechicería, la 
prohibición de la realización de sacrificios nocturnos o la especial preocupación 
por la protección de las cosechas de ataques mágicos.

En cualquier caso, no cabe la menor duda acerca del interés del poder 
político visigodo por ejercer un control sobre cualquier tipo de espiritualidad no 
«normativa», por identificarla con un potencial peligro para el ejercicio de dicho 
poder. Esta circunstancia no es exclusiva, ni mucho menos, del ámbito visigodo, 
pues se dio igualmente en el precedente romano. La clara relación entre la Iglesia 
y el «estado» visigodo, que en ocasiones tiene un carácter desigual a favor de la 
primera, es claro reflejo de ello.

Asimismo, tal y como sucede con el crimen de adivinación, el legislador incide 
en la importancia de asegurar que los agentes del poder cumplan con el cometido 
encomendado, pues parece claro que existía cierta oposición a la hora de imponer 
las sanciones, generalmente severas, reservadas para los supuestos comentados en 
el presente trabajo. Esta reticencia a hacer cumplir la ley por parte de sus agentes, 
sería el reflejo de la pervivencia de unas costumbres y creencias tan arraigadas que 
formaban parte intrínseca del acervo cultural visigodo, continuador, como se ha 
señalado, del romano. Se trataría por tanto de unos usos centenarios, aunque su 
extensión sea difícil de terminar por la ausencia de fuentes explícitas al respecto. 
Como se ha podido constatar, este arraigo llevó en cierto modo a la generación de 



309ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La respuesta a las prácticas mágicas en la Lex Visigothorum﻿

una suerte de sistema mixto, en el que las antiguas creencias se invistieron de las 
nuevas formas derivadas de la creencia cristiana que, poco a poco, encontraron 
su espacio en la cultura goda. 

Hasta tal punto esto fue así, que los propios sacerdotes cristianos se sentían 
cómodos en el ámbito pagano, como demuestran ejemplos como el oficio de misa 
de difuntos por personas aún vivas o la práctica de las artes mágicas con carácter 
general, condenadas por los concilios, sin que esta supuesta idolatría les planteara 
al parecer conflicto alguno. En principio al menos, una forma de atajar estos 
comportamientos, entre otros, fue la identificación del crimen de lesa majestad 
con desviaciones en el ámbito espiritual a partir de la conversión de Recaredo.



310

Edorta Córcoles Olaitz﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Arce Martínez, J.: Esperando a los árabes. Los visigodos en Hispania (507-711), Marcial Pons, 
Madrid, 2011.

Barb, Alphons Agustinus: «La supervivencia de las artes mágicas», en Momigliano, Arnaldo 
(ed.), El conflicto entre el paganismo y el cristianismo en el siglo IV (trad. M. Hernández 
Iñiguez), Alianza Universidad, Madrid, 1989 (orig. Oxford, 1963), pp. 117-143. 

Carastro, Marcello: La cité des mages. Penser la magie en Grèce ancienne, Millon, Grenoble, 
2006.

Castillo Lozano, J. A., «Magia, adivinación, conjuros, pociones y curaciones milagrosas 
en la Hispania visigoda» en Martínez García, José Javier y Gómez Marín, Javier (eds.): 
Magia y brujería en el mundo antiguo, Oxford, Archaeopress Publishing, 2024, pp. 167-184.

Córcoles Olaitz, Edorta: La prohibición de la adivinación en Hispania en Anuario de Historia 
del Derecho Español XCIII (2023), pp. 9-58.

Córcoles Olaitz, Edorta: Las Formulae Wisigothicae. Aproximación a la práctica jurídica 
visigoda. Grifo. Lecce, 2010.

Díaz Martínez, Pablo de la Cruz: «Quam ille de vita regis [...] consuluisset. Adivinación y 
violencia política en la Hispania visigoda», en Montero Herrero, S. y Perea Yébenes, S. 
(eds.): Adivinación y violencia en el mundo romano, Universidad de Salamanca, Salamanca, 
2020, pp. 271-292. 

Díaz Martínez, Pablo de la Cruz y Torres, Juana M.: «Pervivencias paganas en el cristianismo 
hispano (siglos IV-VI)», en Santos Yanguas, Juan y Teja, Ramón (eds.) en Revisiones de 
Historia Antigua, III. El cristianismo: aspectos históricos de su origen y difusión en Hispania, 
Universidad del País Vasco, Vitoria-Gasteiz, 2000, pp. 235-261.

D’Ors, Álvaro.: El Código de Eurico, BOE, Madrid, 2014.
Dickie, Matthew W.: Magic in the Roman Historians en Gordon, Richard L. y Marco Simón, 

Francisco (eds.): Magical Practice in the Latin West, Brill, Leiden/Londres (2010), pp. 79-104.
Escribano Paño, Mª Victoria: El edicto de Constantino contra los heréticos: la desviación religiosa 

como categoría legal en Vilella Masana, Josep (ed.): Constantino ¿el primer emperador 
cristiano?, Religión y política en el s. IV, Barcelona (2015), pp. 377-392.

Esparza Arroyo, Ángel - Martín Valls, Ricardo: La pizarra altomedieval de fuente encalada 
(zamora): contribución al estudio de las inscripciones profilácticas en Zephyrus, 51 (1998), 
pp. 237-262.

Fernández Nieto, Francisco Javier: A visigothic charm from Asturias en Gordon, Richard L. y 
Marco Simón, Francisco (eds.): Magical practice in the Latin West, Brill, Leiden-Boston, 
2010, pp. 551-599.

Gordon, Richard L.: Imagining Greek and Roman magic en Ankarloo, Bengt y Clark, Stuart 
(eds.): Witchcraft and Magic in Europe (Ancient Greece and Rome), Athlone Press, 
Philadelphia, 1999, pp. 159-276.

Graf, Fritz: Magic in the ancient world, Harvard University Press, Cambridge/Londres, 1999.
Idem: Excluding the Charming: The Development of the Greek Concept of Magic en Ancient 

Magic and Ritual Power, Brill, Leiden (1995), pp. 29-42.
idem: How to cope with a difficult live: a view of ancient magic en Schäfer, Peter y Kippenberg, 

Hans (eds.): Envisioning Magic, Brill, Leiden, 1997, pp. 93-114.
Gregorio de Tours, Historiarum Liber III (XXIX) en www.dmgh.de
Haenel, Gustav: Lex Romana Visigothorum, Leipzig, 1849.
Helm, R.: Die Chronik des Ieronimus, Leipzig, Hinrichs, 1913.

https://ehu.on.worldcat.org/search?queryString=au%3D%22Ankarloo%2C%20Bengt%22&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=true
https://ehu.on.worldcat.org/search?queryString=au%3D%22Clark%2C%20Stuart%22&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=true
https://brill.com/search?f_0=author&q_0=Peter+Sch%C3%A4fer
https://brill.com/search?f_0=author&q_0=Hans+Kippenberg
http://www.dmgh.de/


311ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 289–312  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La respuesta a las prácticas mágicas en la Lex Visigothorum﻿

Jiménez Sánchez, Juan Antonio: Los inmissores tempestatum en la Hispania tardoantigua en 
Hispania, vol. LXXVII (2017), nº 257, septiembre-diciembre, pp. 617-641.

Jiménez Sánchez, Juan Antonio: «Los magos en la Hispania tardorromana y visigoda» en 
González Salinero, Raúl (ed.): Marginados sociales y religiosos en la Hispania tardorromana 
y visigoda, Salamanca, Signifer Libros, 2013, pp. 119-138.

Kippenberg, Hans G.: Magic in Roman civil discourse: Why rituals could be illegal en Schäfer, 
Peter y Kippenberg, Hans (eds.): Envisioning Magic, Brill, Leiden, 1997, pp. 137-163.

Martin, Céline: De sacrilegiis extirpandis. Interpretar la legislación contra el paganismo en la 
Hispania de los siglos VI-VII en Fernández Ubiña, J., Quiroga Puertas, Alberto J., Ubric 
Rabaneda, P. (eds.): La iglesia como sistema de dominación en la Antigüedad tardía, 
Universidad de Granada, Granada, 2015, pp. 273-292.

Martín Hernández, Raquel: Appealing for justice in Christian magic en Torallas Tovar, Sofía 
y Monferrer-Sala, Juan Pedro (eds.): Cultures in Contact, Córdoba, 2013, pp. 27-42.

Martínez Díez, Gonzalo: Concilios visigóticos e hispano-romanos, Bibliograf, Barcelona, 1963.
McKenna, Stephen: Paganism and Pagan Survivals in Spain up to the Fall of the Visigothic 

Kingdom, Catholic University of America, Washington, 1938.
Niedermeyer, Jan Frederik: Mediae Latinitatis Lexikon Minus, Brill, Leiden, 1976.
Osaba García, Esperanza: El adulterio uxorio en la Lex Visigothorum, Marcial Pons, Madrid, 

1997.
Ramis Barceló, Rafael – Ramis Serra, Pedro: El libro de los juicios, Boletín Oficial del Estado, 

Leyes Históricas de España, Madrid, 2015.
Rives, James. B.: ‘Magus’ and its cognates in Classical Latin en Gordon, Richard L. y Marco 

Simón, Francisco (eds.): Magical Practice in the Latin West, Brill, Leiden/Londres, 2010, 
pp. 53-77.

Rodríguez, Rosalía: La represión de las artes mágicas en Derecho Romano en Fundamentos 
romanísticos del derecho contemporáneo X, BOE, Madrid (2021), pp. 545-559.

Sanz Serrano, Rosa: Cesset superstitio: la autopsia de un conflicto en Anejos de Gerión VII 
(2003), pp. 97-167.

Schmidt-Hofner, Sebastian – Wiemer, Hans Ulrich: Die Politik der Form: Das Edictum 
Theoderici, das Prätorische Edikt und die Semantiken königlicher Rechtsetzung im 
postimperialen Westen en Chiron 52 (2022), pp. 335-412.

Schwemer, Daniel: Mesopotamia en Frankfurter, David (ed.): Guide to the study of Ancient 
Magic, Brill, Leiden, 2019, pp. 36-64.

Stratton, Kimberly B.: Naming the Witch: Magic, ideology & stereotype in the Ancient world, 
Columbia University Press, Nueva York, 2007.

Tupet, Anne-Marie: La Magie dans la poesie latine, Les Belles Lettres, París, 2009.
Valerio del Bierzo: De genere monachorum en la edición de Díaz y Díaz, Manuel C.: Anécdota 

Wisigothica I, Universidad de Salamanca, Salamanca, 1958.
Velázquez Soriano, Isabel: Between orthodox belief and ‘superstition’ in Visigothic Hispania 

en Gordon, Richard L. y Marco Simón, Francisco (eds.): Magical practice in the Latin 
West, Brill, Leiden-Boston, 2010, pp. 601-627.

Versnel, Hendrik «Henk» Simon: Some reflections on the relationship magic-religion en 
Numen, XXXVIII, fasc. 2 (1991), pp. 177-197.

Versnel, Hendrik «Henk» Simon: Beyond cursing: The appeal to justice in juridical prayers 
en Magica Hiera, Oxford University Press, Oxford (1991), pp. 60-106.

https://brill.com/search?f_0=author&q_0=Peter+Sch%C3%A4fer
https://brill.com/search?f_0=author&q_0=Hans+Kippenberg



