LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS
MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

THE RESPONSE TO MAGICAL PRACTICES
IN THE LEX VISIGOTHORUM

Edorta Céreoles Olaitz*

Recepcidn: 2024/11/20 - Comunicacién de observaciones de evaluadores: 2024/12/07 -
Aceptacién: 2024/12/16

DOI: https://doi.org/10.5944/etfiii.38.2025.43445

Resumen

Partiendo del precedente romano, en el presente trabajo se esboza la evolucién
que el ordenamiento juridico visigodo experimentd en relacién con la represién
de las artes magicas. Para ello se toman en consideracion diversas fuentes, siendo
la Lex Visigothorum la principal, por ser el objeto del trabajo, aunque no la inica
(precedentes legislativos; concilios). Se concluye que dicha evolucién tendid,
con caracter general, hacia una atenuacion de las penas en comparaciéon con el
precedente romano, siguiendo por tanto una tendencia en ese sentido que irradié
probablemente desde Bizancio en torno al siglo VII. Asimismo, se subraya la
importancia que para el poder politico tuvo el control de sus agentes en relacién
con la persecucion de estos comportamientos.

Palabras clave
Derecho visigodo; censura; magia; Lex Visigothorum; Concilios hispanos.

Abstract

Building upon the Roman precedent, this study outlines the evolution underwent
by Visigothic legal frameworks with respect to the suppression of magical arts.
To this end, various sources are considered, with the Lex Visigothorum serving as
the primary focus of the work, although not the sole reference (which includes
legislative precedents and councils). The study concludes that this evolution
tended, in general, towards a mitigation of penalties compared to the Roman

1. Universidad del Pais vasco/Euskal Herriko Unibertsitatea. C.e.: derechoromano@gmx.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8161-0908

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 289
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


https://doi.org/10.5944/etfiii.38.2025.43445
mailto:derechoromano@gmx.com
https://orcid.org/0000-0001-8161-0908

290

EDORTA CORCOLES OLAITZ

precedent, thus following a trend influenced by Byzantium around the seventh
century. Likewise, the analysis underscores the importance of political authority in
ensuring the control of its agents in relation to the persecution of such practices.

Keywords

Visigothic law; Censorship; Magic; Lex Visigothorum; Hispanic Councils.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
38 - 2025 - PP. 289-312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

1. PLANTEAMIENTO?

La acusacion relativa a crimenes contra la espiritualidad, ha sido una de
las formas que el poder politico ha empleado tradicionalmente al objeto de
perseguir cualquier actitud que pudiera entenderse como un desafio al mismo.
El procedimiento para ello suele responder al mismo esquema: tras la implantacion
previa y oficializacién de una doctrina dirigida pretendidamente a entender la
relaciéon con lo sagrado, la distincion entre las nociones de delito y pecado queda
disuelta, de modo que la ruptura de cualquiera de los dogmas que fundamenten
dicha doctrina se vuelve naturalmente indistinguible del ilicito penal.

Los testimonios relativos a esta manera de proceder en Europa se remontan,
como minimo, a la época arcaica griega, durante el proceso de formacién de las
primeras ciudades-estado griegas, con las primeras persecuciones por motivos
politicos sustentadas en la comision del delito de impiedad o dcéPeia. Asi mismo,
durante la época helenistica se producird un incremento de las persecuciones por
motivos religiosos. En Roma por su parte, las persecuciones por estos mismos
motivos experimentaron un repunte durante la época final de la republica, asi
como durante la anarquia militar y el posterior proceso de creacion del cristianismo
como religién de estado?. Probablemente, el hecho de que este aumento del interés
por la persecucion de comportamientos asociados de algiin modo a lo espiritual
coincida con cambios en la estructura politica, no sea casual. Es decir, que puede
entreverse una relacién entre los distintos procesos de consolidacién del poder
politico y un auge de las persecuciones por motivos espirituales, lo que constituiria
una prueba del interés del poder politico por el ejercicio del control en este dmbito.

No es necesario hacer un gran esfuerzo interpretativo para extraer esta idea,
pues ya fue formulada de forma expresa hace dos milenios. Casio Di1ON (ca.
155-235 d.C.) dejo testimonio de ello en un texto en el que reconstruye una
hipotética conversacidon habida entre el futuro Augusto y sus amigos en relacion
con el porvenir de la res publica. Concretamente un joven Mecenas, el futuro gran
promotor del arte de su época, aunque también un poderoso lobista, advirti6 de
que: «Habréis de odiar y castigar a aquellos que introducen elementos extranjeros
en nuestra religién, no sélo por razén de los dioses (pues si un hombre desprecia a
los dioses, dificilmente tendra respeto por nadie), sino también porque hombres
de este tipo, por la importacién de nuevas fuerzas divinas (Saipévia), persuaden a
mucha gente a adoptar costumbres extranjeras, y por ello nacen conspiracionesy

2. Por una cuestién de espacio, he optado por emplear tinicamente la traduccién castellana para los textos de
caracter puramente histérico, mientras que para los de contenido juridico (incluidos los concilios), objeto del trabajo,
transcribo la fuente en el latin original, sin su traduccién.

3. Gordon, Richard L.: «Imagining Greek and Roman magic» en Ankarloo, B. y Clark, S. (eds.): Witchcraft and Magic
in Europe (Ancient Greece and Rome), Philadelphia, Athlone Press, 1999, p. 192.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 291
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=daimo%2Fnia&la=greek&can=daimo%2Fnia0&prior=tina
https://ehu.on.worldcat.org/search?queryString=au%3D%22Ankarloo%2C%20Bengt%22&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=true
https://ehu.on.worldcat.org/search?queryString=au%3D%22Clark%2C%20Stuart%22&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=true

EDORTA CORCOLES OLAITZ

camarillas y sociedades secretas, lo que estd lejos de beneficiar a una monarquia.
No permitais, pues, que la gente sea atea (80eog) o maga (yong)»*.

Por tanto, la idea de un control por parte del poder politico de lo que con
caracter general podriamos denominar como «lo espiritual», viene de muy antiguo.

2. MARCO JURIDICO PREVIO A LA LEX VISIGOTHORUM

2.1. LOS CONCILIOS

En consecuencia, no es de extrafiar que los monarcas godos mostraran también
un gran interés en el control de cualquier manifestacion de esta indole que se
situara fuera del canon establecido, tanto por la naturaleza propia del ejercicio del
poder, como por ser herederos de una tradicién tardoromana que conocid, como
he sefialado, un gran interés por la represion de toda manifestacién espiritual
ajena al dogma establecido, al margen de su contenido u origen’. Ya a partir del
periodo cldsico romano, se produjo paulatinamente una identificacién general
de cualquier manifestacién espiritual ajena al canon que se iba implantando,
con lo impio, lo que llevé finalmente, en especial a partir del siglo 1V, a equiparar
a augures, herbolarios, magos, artuspices, astrélogos o espiritistas, asi como a
personas que practicaran segiin qué ritos identificados con lo «pagano», bajo la
denominacién comun de herejes. Ademas, es precisamente a partir de este siglo
cuando de forma paulatina las divinidades mencionadas en los rituales magicos
empiezan a ser sustituidas por el dios cristiano, los dngeles y santos’.

De hecho, ya los primeros cdnones del primer Concilio Hispano, el celebrado en
Elvira a principios del siglo IV (ca. 300-300), se interesan por la idolatria, fenémeno
de algiin modo vinculado con las practicas mdgicas, tal y como se explicita en el
canon VI, cuando se sefiala que «si alguien con maleficios matare a otro, porque
no pudo realizar su crimen sin idolatria, ni adn al fin de su vida se le admita a la
comunién»®. Como podremos comprobar, se conocfa una distincion entre magia

4. Casio DION: Historia de Roma LI1,36,2.

5. Al respecto, Martin, C.: «De sacrilegiis extirpandis. Interpretar la legislacién contra el paganismo en la Hispania
de los siglos VI-VII» en Fernandez Ubifia, )., Quiroga Puertas, A. J., Ubric Rabaneda, P. (eds.): La iglesia como sistema de
dominacién en la Antigtiedad tardia, Universidad de Granada, Granada, 2015, pp. 273-292.

6. Stratton, K. B.: Naming the Witch: Magic, ideology & stereotype in the Ancient world, Nueva York, Columbia
University Press, 2007, pp. 125-130; Escribano Pafio, M. V.: «El edicto de Constantino contra los heréticos: la desviacién
religiosa como categoria legal» en Vilella Masana, Josep (ed.): Constantino jel primer emperador cristiano? Religidn y
politica en el s. |V, Barcelona, Universitat de Barcelona, (2015), pp. 377 y ss.; Martin, C.: «De sacrilegiis extirpandis...», p.
275-276; Sanz Serrano, R.: «Cesset superstitio: |la autopsia de un conflicto», Anejos de Gerién VI (2003), p. 129.

7. Veldzquez Soriano, |.: «Between orthodox belief and ‘superstition’ in Visigothic Hispania» en Gordon, R. L.y
Marco Simén, F. (eds.): Magical practice in the Latin West, Leiden-Boston, Brill, 2010, pp. 605.

8. Todas las referencias a los concilios hispanos, estan extraidas de Martinez Diez, G.: Concilios visigdticos e
hispano-romanos, Barcelona, Bibliograf, 1963.

292 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
38 - 2025 - PP. 289-312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

eidolatria, pero a menudo las fuentes los muestran como conceptos indisociables.
De hecho, a menudo el ritual cristiano esta tan cerca del mégico, que se puede
generar confusion, como les sucedi6 a los francos que asediaban Zaragoza en
tiempos de Childeverto (542): segin Gregorio de Tours, los agresores confundieron
con un ritual magico una procesion con tintes funebres en la que los habitantes
de la ciudad exhibieron la tinica de San Vicente, cuyo fin era rogar a dios por
que paliara su situacidn; al tener noticia de que efectivamente se trataba de una
procesion y no un acto magico, los francos temieron el fervor zaragozano, por lo
que levantaron el sitio®.

Este mismo concilio celebrado en Elvira previé la excomunién de quien encen-
diese cirios en un cementerio de dia (canon XXXV), prohibiendo explicitamente
a las mujeres que velaran en dichos cementerios (canon XXXVI), pues «bajo el
pretexto de la oracién se cometen ocultamente graves delitos», en lo que podria
ser una referencia indirecta a algin tipo de practica asociada con la necromancia,
como la contenida en la norma 108 del Edicto de Teodorico, mencionada mas
adelante, o algun otro tipo de prictica, digamos, mas carnal.

El Primer Concilio de Toledo (ca. 397-400), convocado con la idea de combatir
la herejia de Prisciliano, dedica uno de sus articulos de fe a anatematizar la
mathesis, o conocimiento, término aplicable tanto a métodos adivinatorios como
a las artes magicas™.

Posteriormente, el Segundo Concilio de Braga (572)" nos ofrece informacién
interesante acerca de las practicas consideradas magicas y, por tanto, execrables.
Incorpora un canon con una previsién que prohibe expresamente que los obisposy
los clérigos practiquen las artes magicas, lo que por légica nos indica que se trataba
de una practica, al menos socialmente, aceptada® Concretamente prevé que «no
estd permitido a los clérigos ser encantadores y hacer amarres, esto es, uniones de
almas. Si alguno practicare estas cosas, sea arrojado de la iglesia»B. Esta preocu-
pacion por la realizacién de rituales considerados magicos se extiende incluso a

9. Gregorio de Tours, Historiarum Liber Il (XXIX) en www.dmgh.de

10. En especial hacia el fin de la era republicana, los romanos tomaron serias medidas contra los conocimientos
englobados bajo este término o analogos, referidos especialmente a la escuela pitagérica cuyos miembros fueron
identificados con magi. Asf lo recoge el testimonio de Apuleyo: Apologia 31,2: «La mayoria pensaba que Pitdgoras era
un seguidor de Zoroastro y también un experto en magia, pero traicionaron su memoria (...).» En este sentido, segtin el
testimonio de Eusebio de Cesarea, Augusto decret6 la expulsién de Anaxilao de Larisa por considerarlo «Pythagoricus
et magus», segun la traduccién de su Crénica hecha por San Jerénimo, Helm, R.: Die Chronik des leronimus, Leipzig,
Hinrichs, 1913, pp. 163-164. En general, Dickie, M. W.: «Magic in the Roman Historians» en Gordon, R. L.y Marco Simén,
F. (eds.): Magical Practice in the Latin West, Leiden/Londres, Brill, 2010, p. 93. Gordon, R. L.: «Imagining Greek and...»,
p. 261. No es de extrafiar, por tanto, que en época visigoda los términos para referirse a los conceptos ‘matematica,
‘conocimiento’ y ‘magia’ fuesen practicamente intercambiables.

11. El Primer Concilio de Braga (s61), también motivado por el priscilianismo, anatematiza (una vez mas) la astro-
logfa, mediante su Articulo de Fe IX, aunque no se refiere a la magia.

12. Jiménez Sanchez, J.A.: «Los magos en la Hispania tardorromana y visigoda» en Gonzalez Salinero, R. (ed.):
Marginados sociales y religiosos en la Hispania tardorromana y visigoda, Salamanca, Signifer Libros, 2013, pp. 123.

13. Canon LIX del Segundo Concilio de Braga: De eo quod non liceat sacerdotibus vel clericis incantaturas et con-
trarias ligaturas facere.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 293
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


http://www.dmgh.de/

EDORTA CORCOLES OLAITZ

comportamientos no dafiinos, por el simple hecho de considerarse supersticiosos,
que a veces es como decir paganos o idolatricos, cuando més adelante sefiala que «si
alguno, siguiendo la costumbre de los paganos, introdujere en su casa a adivinos y
sortilegos, para que hagan salir fuera el espiritu malo, o descubran los maleficios,
o realicen las purificaciones de los paganos, hard penitencia durante cinco afios»*.
Asimismo, se prohibia recoger yerbas haciendo uso de lo que se calificaba como
supersticiones®™, y no se permitia que las mujeres cristianas (por tanto las que
no lo fueran estarian exentas) tejieran lana usando férmulas calificadas como
supersticiosas™. Estas previsiones estin fundamentadas en los Capitula Martini
Bracarensis, que se incorporaron a las actas conciliares, conformando asi el cuerpo
principal de las mismas. Y es este un dato de especial relevancia, pues el autor de
esta obra basada en cdnones orientales, Martin de Braga, mostrd un gran celo en
la persecucién de las practicas espirituales que se alejaran del dogma establecido,
en especial el priscilianismo practicado en Galicia, celo reflejado en su opusculo
De correctione rusticorum publicado dos afios después del referido concilio. En
dicho texto, obra especialmente sencilla por el publico al que estd dirigida, es
decir, los ignorantes rustici [sic], Martin® califica a las divinidades romanas como
demonios (a Jupiter lo califica ademds como magus), por lo que todo lo relacionado
con las mismas es necesariamente herético. El texto es especialmente interesante,
pues aporta un catilogo de aquellos comportamientos reprochables desde esta
perspectiva, lo que nos puede dar una idea de cudles eran las practicas perseguidas:

«Porque encender velas junto a las piedras y a los 4rboles y a las fuentes y en las encrucijadas, ;qué

otra cosa es sino culto al diablo? Observar la adivinacién y los aglieros, asi como los dias de los idolos,

;qué otra cosa es sino el culto del diablo? Observar las vulcanales y las calendas, adornar las mesas,

poner coronas de laurel, observar el pie, derramar en el fogdn sobre la lefia alimentos y vino, echar

pan en la fuente, ;qué otra cosa es sino culto del diablo? El que las mujeres nombren a Minerva al

urdir sus telas, observar en las nupcias el dia de Venus, y atender en qué dia se hace el viaje, ;qué

otra cosa es sino el culto del diablo? Hechizar hierbas para los maleficios, e invocar los nombres de

los demonios con hechizos, ;qué otra cosa es sino el culto del diablo? Y otras muchas cosas que es

largo el decirlas (...) Alejasteis de vosotros la sefial de la cruz, que recibisteis en el bautismo, y estais
atentos a otras sefiales del diablo por medio de las avecillas, estornudos y otras muchas cosas»*.

En la practica, la simplificacion de la doctrina cristiana que supuso este optisculo,
pudo bien ser un medio que facilité la incorporacion de elementos cristianos a los

14. Canon LXXI del Segundo Concilio de Braga: De eo quod non liceat christianis obsecrationes diversas adtendere.

15. Canon LXXIV del Segundo Concilio de Braga: De eo quod non liceat herbas medicinales cum aliqua observatione colligere.

16. Canon LXXV del Segundo Concilio de Braga: De eo quod non liceat mulieres christianas in laneficiis aliquid obsecrare.

17. Santo hilingaro quien, segtin Gregorio de Tours, llegé a obispo de Braga (569) gracias a las reliquias que portaba
de sus viajes a Oriente, Gregorii Episcopi Turonensis Historiarum Libri X, V,37, en www.dmgh.de. El fin de este opusculo en
concreto, fue el de simplificar la doctrina cristiana para asi hacer mas facil su difusién, Veldzquez Soriano, I.: «Between
orthodox belief...», pp. 611-614; Diaz Martinez, P. C. y Torres, J. M.: «Pervivencias paganas en el cristianismo hispano
(siglos IV-VI)», en Santos Yanguas, Juan y R. Teja (eds.) en Revisiones de Historia Antigua, Ill. EI cristianismo: aspectos
histdricos de su origen y difusidn en Hispania, Universidad del Pais Vasco, Vitoria-Gasteiz, 2000, pp. 238 y ss.

18. Martin de Braga: De correctione rusticorum, XVI. Traduccién de Fernando Gil - Ricardo Corleto, Pontificia
Universidad Catdlica Argentina (2003) en www.academia.edu

294 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
38 - 2025 - PP. 289-312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


http://www.dmgh.de/
http://www.academia.edu/

LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

rituales preexistentes, lo que dio forma a una suerte de magia cristiana® que, como
se ha sefialado, se configura a partir del siglo 1V. En todo caso, no cabe duda de
que el referido optisculo estd claramente relacionado con el contenido de alguno
de los canones del Segundo Concilio de Braga, como se puede comprobar tras la
lectura del extracto arriba transcrito.

El interés por la erradicacidn de creencias no cristianas tuvo también su
reflejo en el Tercer Concilio de Toledo (589), conocido por ser el marco en que
Recaredo renunci6 al arrianismo en favor del catolicismo. Entre otras previsiones,
se establecio la excomunién de obispos, jueces y sefiores que tolerasen lo que se
califica como idolatria*. Asimismo, el papel del monarca en el &mbito espiritual
quedd definido de modo que el crimen de lesa majestad se invistié de cierto
cardcter espiritual®.

La consulta de cualquier tipo por parte de eclesidsticos, dirigida a magos,
ardspices o a quienes profesasen este tipo de artes, quedo prohibida por el Cuarto
Concilio de Toledo (633)*, que fue presidido por Isidoro de Sevilla, quien sin duda
introdujo en los cinones su negativa percepcién de las artes magicas. Como muestra
de ello su definicion de «magus» en sus etimologias, tomada de una constitucién
de Constancio 11 en la que se procedi6 a la equiparacién entre magos y adivinos
bajo la denominacién comuin de malefici®.

Por su parte, el Concilio de Mérida (666) prohibié que los eclesiasticos torturaran
asus siervos cuando creyeran que les hubieran provocado algtin tipo de enfermedad
mediante el uso de maleficia**. Concilios posteriores insistirin en la condena de
la idolatria, a la que las artes mdgicas estaban asociadas®.

El Décimo Séptimo Concilio de Toledo (694)*® castigd con el exilio y la
excomunion a los sacerdotes que oficiaran misa de difuntos por una persona
aun viva con la intencién de provocar la muerte de la misma¥, pena también

19. Veldzquez Soriano, I.: «Between orthodox belief...», pp. 611-614.

20. Canon XVI del Tercer Concilio de Toledo: Ut episcopi cum iudicibus idola dextruant, et ut domini idolatriam
servis prohibeant.

21. Martinez Diez, G.: «Concilios visigdticos...», pp. 116 y 123. El canon LXXV del Cuarto Concilio de Toledo (633)
defini6 cualquier acto contra el monarca como anatema, idem, p. 217. Ese mismo afio, el Concilio celebrado en Narbona
prohibié la consulta a adivinos con caracter general, Diaz Martinez, P. C.y Torres, |. M.: «Pervivencias paganas...», p. 246.

22. Canon XXIX del Cuarto Concilio de Toledo: De clericis magos vel aruspices consulentibus.

23. Isidoro de Sevilla, Etymologiarum sive Originum libri XX VII1,9,9: Magi sunt, qui vulgo malefici ob facinorum
magnitudinem nuncupantur (...) - CTh 1X,16,4: Imp. Constantius a. et lulianus c. ad populum (...) Chaldaei ac magi et
ceteri, quos maleficos ob facinorum magnitudinem vulgus appellat (...). Respecto de la importancia de este concilio en
la configuracién de las relaciones «iglesia-estado», Arce Martinez, J.: Esperando a los drabes. Los visigodos en Hispania
(507-711), Marcial Pons, Madrid, 2011, pp. 50-51.

24. Canon XV del Concilio de Mérida: Ut episcopi atque presbyteres pro gravibus causis, quod legum dampnant
sententiae, sive iudicis examine familiam ecclesiae non debeant stirpare.

25. Canon XI del Duodécimo Concilio de Toledo: De cultoribus idolorum. Discurso de Egicay Canon II: De idolorum
cultoribus, del Décimo Sexto Concilio de Toledo.

26. Canon V del Décimo Séptimo Concilio de Toledo: De his qui missam defunctorum pro vivis audent malevole celebrare.

27. Diaz Martinez. P. C., «Quam ille de vita regis [...] consuluisset. Adivinacién y violencia politica en la Hispania
visigoda», en Montero Herrero, S. y Perea Yébenes, S. (eds.): Adivinacidn y violencia en el mundo romano, Universidad de
Salamanca, Salamanca, 2020, p. 275; Castillo Lozano, J. A., «Magia, adivinacidn, conjuros...», pp. 171172, aunque como

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 295
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



EDORTA CORCOLES OLAITZ

reservada a quien solicitara este tipo de oficio, en lo que se califica como practica
perversa. Por tanto, es claro que los sacerdotes se contarian entre los practicantes
de magia (incluso en su vertiente mas siniestra).

2.2. ANTECEDENTES LEGISLATIVOS

Dejando a un lado la normativa conciliar, el primer testimonio visigodo propia-
mente legislativo en este dmbito, es la Lex Romana Visigothorum (LRV). Las fuentes
juridicas visigéticas anteriores no se conocen hasta el punto de poder determinar
si tenfan previsiones especificas a este respecto. Asi, el Edicto de Teodorico preveia
la imposicion de la pena capital para quienes realizasen sacrificios siguiendo el rito
pagano, asi como para los adivinos (arioli) o necromantes (umbrarii)®; los conocedores
de estas artes (maleficii), tras la expropiacion de todos sus bienes serfan muertos en
caso de ser humildes, mientras que la pena reservada para las personas consideradas
honradas era el exilio perpetuo. No obstante, existen dudas acerca de la naturaleza
de esta fuente, probablemente atribuible a Teodorico el ostrogodo y no a Teodorico
11 el visigodo, por lo que su utilidad como fuente de conocimiento esta limitada®.

Por otra parte, de la reconstruccion de la segunda fuente, el Codigo de Eurico
(ca. 470-480), no se puede concluir que contuviera norma alguna especificamente
represora de las practicas magicas®°.

Tiempo antes (438), el emperador Teodosio 11 habia publicado su Codex que, como
es sabido, constituye la base sobre la que se sustento posteriormente el Breviario de
Alarico 1I (o LRV), publicado el 506. Mediante la adaptacion de esta compilacion,

referencia el autor, hay quien considera que en realidad se trataba de un rito para recibir ofrendas, Arce Martinez, J.,
Esperando a los drabes..., p. 167.

28. Niedermeyer, |.F.: Mediae Latinitatis Lexikon Minus, Leiden, Brill, 1976, p. 1050. Aunque, como sefialo mas adelante,
es posible que el término también se empleara para referirse a quienes practicaran las artes magicae con caracter general.

29. Si bien en un principio su autorfa se atribuyé al rey ostrogodo Teodorico el Grande (493-526), posteriormente
se ha planteado que bien pudiera ser obra de Teodorico Il (453-466), rey visigodo, o bien que durante el reinado de
este hubiera sido dictado por el prefecto de las Galias, D’Ors, A.: El Cddigo de Eurico, Madrid, BOE, reed. 2014, p. 8.
Asimismo, se ha barajado la hipdtesis de que se tratara de un texto de caracter didascilico o, incluso, una falsificacién.
Para una aproximacién al estado de la cuestién, Schmidt-Hofner, S. - Wiemer, H.U.: «Die Politik der Form: Das Edictum
Theoderici, das Pratorische Edikt und die Semantiken kéniglicher Rechtsetzung im postimperialen Westen», Chiron
52 (2022), pp. 335 y ss. La norma de interés, ETh 108, titulada De his qui pagano ritu sacrificaverint, se refiere tanto a la
adivinacién como a la magia: Si quis pagano ritu sacrificare fuerit deprehensus, arioli etiam atque umbrarii, si reperti fuerint,
sub iusta aestimatione convicti, capite puniantur; malarum artium conscii, id est malefici, nudati rebus omnibus, quas habere
possunt, honesti perpetuo damnantur exilio, humiliores capite puniendi sunt. La pena mas severa, la muerte, se aplica a
adivinos (ariolos, en principio forma despectiva de referirse a los harlpices, posteriormente empleada con caracter
més general, Walde A.- Hofmann J.B.: Lateinisches Etymologisches Worterbuch, Heidelberg, C. Winter Universitat, 1938,
p. 634) y necromantes (umbrarii). Contrariamente a lo que sucede con otras fuentes, el termino maleficus se aplica a
quienes son conocedores de las artes magicas, no a sus practicantes. Entiendo que es posible que el termino umbrarius
se pudiera aplicar también a los practicantes de estas artes, pues de otro modo no se entiende que los conocedores
de las mismas, definidos como malefici, sufrieran el reproche de la expropiacién y el exilio, en caso de ser honestiores
(muerte para los humiliores), sin que el Edicto hiciera referencia alguna a los practicantes.

30. D'Ors, A.: £l Cddigo de..., p. 121.

296 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
38 - 2025 - PP. 289-312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

entre otros elementos, el legislador visigodo incorporé a su corpus juridico deter-
minadas constituciones imperiales relativas también al tema que nos ocupa.

Coincidiendo parcialmente con la estructura del Cédigo de Teodosio, la LRV
incorpord constituciones relativas a la magia, cuya influencia se proyectard poste-
riormente hacia la Lex Visigothorum (o Liber Iudiciorum, LV) del afio 654, por lo
que resulta de interés el resaltar de forma somera las normas mds significativas
relativas a la represién de las artes magicas, tomando como referencia la inter-
pretatio de las mismas.

Asi, lainterpretatio de LRV 1X,13,1, constitucién dictada en origen por Constantino,
castiga con «todo tipo de penas» a magos, encantadores y emisores de tormentas,
asf como a todo aquel que mediante la invocacién de demonios turbe «la mente
de los hombres»®. Al contrario que en el original constantiniano (CTh 1X,16,3),
no se hace referencia al uso beneficioso de estas artes, que en tal caso no serfan
objeto de reproche.

LRV 1X,13,2, edicto de Constantino dirigido al pueblo que prevé la muerte
por la mera consulta a adivinos, aunque también se refiere a los invocadores de
demonios, figura més asociable a la magia que a la adivinacién.

LRV 1X,13,3, Valentiniano y Valente se interesaron por quienes entraran en
contacto con los demonios, fuera mediante sacrificios nocturnos, fuera mediante
encantamientos, a quienes reservaron la muertes.

LRV 1X;,28,1 Graciano, Valentiniano y Teodosio excluyeron de la indulgencia
pascual, entre otros, a los maleficii*.

LRV IX;30,1 Constantino decret6 que para dictar una pena capital en determi-
nados supuestos, incluido el que nos ocupa, el juez debia obtener certeza absoluta
de los hechos mediante testigos, declaraciones de complices o la confesion del
propio reo®.

LRV Xl,11,1 Constantino excluyé de la posibilidad de apelar a los autores de
los crimenes mds graves, como los cometidos por maleficii y veneficii. No todas
las fuentes de las que se ha extraido la interpretatio hacen mencién expresa de
todos los crimenes, limitdndose a hacer una mencién genérica del estilo homicidis,

31. LRV IX,13,1interpretatio: Maleficii vel incantatores vel immissores tempestatum vel ii, qui per invocationem daemonum
mentes hominum turbant, omni poenarum genere puniantur.

32. LRV IX13,2 interpretatio: Quicunque pro curiositate futurorum vel invocatorem daemonum vel divinos, quos hariolos
appellant, vel haruspicem, qui auguria colligit, consuluerit, capite punietur..

33. LRV IX,13,3 interpretatio: Quicunque nocturna sacrificia daemonum celebraverit vel incantationibus daemones
invocaverit, capite puniatur.

34. LRV IX28 1interpretatio: Sacrilegus, adulter, incesti reus, raptor, sepulcrorum violator, veneficus, maleficus, adulte-
rator monetae, homicida diebus paschae nullatenus absolvantur. Reliqui omnes, quos minorum causarum culpa constringit,
diebus venerabilibus paschae specialiter absolvantur. CTh. IX 38, 3-8: Teodosio | (347-395) / Constit. Sirmond. 8. Sacrilegus
como sinénimo de iddlatra, Niedermeyer, ).F.: Mediae Latinitatis Lexikon..., p. 928.

35. LRV IX,30,1interpretatio: ludex criminosum discutiens non ante sententiam proferat capitalem, quam aut reus ipse
fateatur, aut convictus aut per innocentes testes vel per conscios criminis sui aut homicidium aut adulterium aut maleficium
commisisse manifestius convincatur.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 297
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



EDORTA CORCOLES OLAITZ

adulteris et reliqitis, quos lex ista comprehendit®. La mencidn es expresa, eso si, en
el texto original objeto de interpretatio.

Como es sabido el Breviario incorpord, asimismo, una version de las Sententiae
de Paulo (PV), alguna de las cuales se refiere a la represion de las artes magicas.
No suelen estar acompafiadas de la interpretatio, probablemente por la propia
naturaleza didascdlica de la obra de Paulo. Son los fragmentos correspondientes
al titulo 23 del libro V, recopilados en su version visigoda como titulo 25 del mismo
libro, referidos a la Lex Cornelia de Sicariis et Veneficiis.

Asi, PV V,25,9 (PS V,23,15) se refiere a la prohibicion general, so pena de crucifixién
o entrega a las bestias, que recaia sobre el desarrollo de cualquier actividad que
pudiera identificarse con la practica de las artes magicae?’. De un modo similar, PV
V,25,10 (PS V,23,16) refiriéndose especificamente a los sacrificios humanos, sefiala
que se previo la entrega a las bestias para los humildes y la pena capital para las
personas consideradas honorables®®. PV V,25,11 (PS V,23,17) reserva igualmente la
muerte por entrega a las bestias o crucifixién a quienes tuvieran el mero conoci-
miento de las artes magicae; si ademads las practicaran (se les califica como magi),
la pena seria la vivicombustién®. Dado que previamente Paulo ha recordado las
graves consecuencias por tener determinados conocimientos, mas adelante PV
V,25,12 (PS V,23,18) nos indica que, asimismo, la tenencia de libros relativos a
dichos conocimientos conllevaria la expropiacién de todos los bienes, junto con
el exilio para los honorables y la pena capital para los humildes#. Finalmente, PV
V,25,13 (PS V,23,19) nos recuerda el vinculo existente desde antiguo entre magos
y envenenadores, para quienes se previo el exilio si eran honorables y la pena
capital si humildes*.

Estos hitos normativos provenientes tanto del &mbito candénico como laico,
constituirian, por tanto, los antecedentes sobre los que el legislador visigodo
redact6 la LV.

36. LRV Xl,11,1interpretatio: In civilibus causis vel levioribus criminibus, quae legibus non tenentur inserta, appellationi
constituta legibus dilatio praestanda est, et suspendenda est per appellationem sententia iudicantis. At vero homicidis,
adulteris et religitis, quos lex ista comprehendit, si convicti confessique fuerint et appellare voluerint, dilatio denegetur, sed
statim in manifestis criminibus convicti iudicis est sententia proferenda, aut certe de magnis criminibus et maioribus personis
ad principis est notitiam deferendum.

37. PV \V,25,9: Quisacra impia nocturnave, ut quem obcantarent defigerent obligarent, fecerint faciendave curaverint,
aut cruci suffiguntur aut bestiis obiciuntur.

38. PV V,25,10 : Qui hominem immolaverint exve eius sanguine litaverint, fanum templumve, polluerint, bestiis obiciuntur,
vel si honestiores sint, capite puniuntur.

39. PV V2511 (PS V,23,17) : Magicae artis conscios summo supplicio adfici placuit, id est bestiis obici aut cruci suffigi.
Ipsi autem magi vivi exuruntur.

40. PV V25,12 (PS V,23,18) : Libros magicae artis apud se neminem habere licet: et penes quoscumque reperti sint,
bonis ademptis, ambustis his publice, in insulam deportantur, humiliores capite puniuntur. Non tantum huius artis professio,
sed etiam scientia prohibita est.

41. PV V,25,13 (PS V,23,19): Si ex eo medicamine, quod ad salutem hominis vel ad remedium datum erat, homo perierit,
is qui dederit, si honestior sit, in insulam relegatur, humilior autem capite punitur.

298 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
38 - 2025 - PP. 289-312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

3. LA REPRESION DE LAS ARTES MAGICAE
EN LA LEX VISIGOTHORUM

3.1. NORMAS PRINCIPALES

La LV recoge tres normas atribuibles a Chindasvinto, referidas explicitamente
a la cuestion, situadas en el capitulo segundo del libro sexto de este cuerpo
normativo, intitulado de forma significativa De maleficis et consulentibus eos adque
veneficis. Todas las previsiones relativas al tema que nos ocupa se encuentran aqui,
aunque como también comprobaremos, diversos preceptos de la LV se interesan
en distinto grado por otros aspectos asociados a las artes magicae. Por tanto, en
relacion con las normas que constituyen el nticleo central de la represion de estas
artes, la primera de ellas dice ast:

LV VI,2,3 (chind.): Diversorum criminum noxii diverso sunt penarum genere feriendi. Hac primum

ingenuos sive servos veneficos, id est, qui venena conficiunt, ista protinus vindicta sequatur, ut, si

venenatam potionem alicui dederint, et qui biberit mortuus exinde fuerit, illi etiam continuo subpliciis

subditi morte sunt turpissima puniendi. Si certe poculo veneni potatus evaserit, in eius potestate
tradendus est ille, qui dedit, ut de eo facere quod voluerit sui sit incunctanter arbitrii.

Si bien no se establece una identificacion directa de caracter formal entre la
elaboracion de veneficia y la practica de la magia*, ya desde la propia promulgacion
de la Lex Cornelia de Sicariis et Veneficiis (ca. 81 a.C.), la administracion y elaboracion
de venenos se identific6 con la de otro tipo de pociones, por lo que fue ésta la
norma principal que se empled durante el fin de la Republica y gran parte del
Principado como medio legal de reprimir los comportamientos asociados a las artes
magicae®. Como se ha podido comprobar por las referencias a las PS realizadas
previamente, este autor significativamente incorpord las previsiones relativas a
los envenenamientos, que de forma llamativa son las menos numerosas, junto con
las relativas a la magia en la parte de su obra correspondiente a la citada norma
corneliana: concretamente, de los diecinueve comentarios de los que consta el
titulo 23,V de las PS (25,V en la version goda), los primeros trece se refieren grosso
modo a distintos aspectos del crimen de homicidio, sélo dos especificamente a los

42. Martin, C.: «De sacrilegiis extirpandis...» , p. 276.

43. Esta identificacién se proyectd hacia toda la sociedad, como quedé reflejado en las comedias de Plauto,
donde el término veneficus o venefica se usaba de modo facilmente identificable con lo que entendemos como mago o
maga, Dickie, M. W.: Magic and magicians in the Greco-Roman world, p. 131. De hecho, la primera acepcién del término
veneficium en el Oxford Latin Dictionary es: «the use of magical arts; sorcery», asi como «a sorcerer; sorceress» para el
término veneficus, venefica. Esta identificacién se produjo también en época visigoda, como demuestra la interpretatio
del Breviario de Alarico II, donde términos como veneficus/venefica correspondientes al original teodosiano, se tradu-
cen por maleficus/malefica, Haenel, G.: Lex Romana Visigothorum, Leipzig, Teubner, 1849, pp. XCIV-XCV. No obstante,
hay autores que consideran que esta Lex Cornelia «no fue sistematicamente asociada con la magia», Rodriguez, R.:
«La represién de las artes magicas en Derecho Romano» en Fundamentos romanisticos del derecho contempordneo X,
Madrid, BOE (2021), pp. 553-554.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 299
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



EDORTA CORCOLES OLAITZ

envenenamientos (14 y 19), mientras que los cuatro restantes (15 a 18) se refieren
a las artes magicae.

Es decir, que a través de su interpretacion, el ambito de la Lex Cornelia de Sicariis
et Veneficiis fue amplidndose desde su promulgacién, abarcando paulatinamente
comportamientos mdés alld de los envenenamientos, hasta incluir la realizacién
de ritos asociados a cultos de caricter inicidtico*, entendiendo la prictica de
estos, asociados a su vez por su exotismo a las artes magicae, como una forma de
oposicion al poder establecido, como ya advirtiera Mecenas.

Por tanto, cabe entender que en época visigoda la prictica de la magia y la
elaboracién de pociones, sin ser necesariamente actividades idénticas, se consi-
deraban como parte de un mismo dmbito, como ademds demostraria la posicién
de las disposiciones relativas a las mismas en la LV que, siguiendo la tradicion
romana, forman parte de un mismo titulo.

V1,2,4 (chind.) : De maleficis et consulentibus eos. Malefici vel inmissores tempestatum, qui quibusdam

incantationibus grandines in vineis messibusque inmittere peribentur, vel hii, qui per invocationem

demonum mentes hominum turbant, seu qui nocturna sacrificia demonibus celebrant eosque per
invocationes nefarias nequiter invocant, ubicumque a iudice vel actore sive procuratore loci repperti
fuerint vel detecti, ducentenis flagellis publice verberentur et decalvati deformiter decem convicinas
possessiones circuire cogantur inviti, ut eorum alii corrigantur exemplis. Quos tamen iudex, ne ulterius
evagantum talia facere permittantur, aut in retrusione faciat esse, ut ibi accepta veste atque substantia
ita vivant, ne viventibus nocendi aditum habeant, aut regie presentie dirigat, ut, quod de illis sibi

placitum fuerit, evidenter statuat. Hi autem, qui tales consulisse repperiuntur, in populi conventu
ducentenos hictos accipiant flagellorum, ut inpuniti non maneant, quos culpe similis reatus accusat.

Aqui el legislador visigodo se refiere a tres tipos de comportamientos que caerfan
dentro de la categoria artes magicae de forma explicita, como son la invocacién
de tempestades, el causar males psiquicos con la ayuda de demonios, asi como la
invocacién de estos mediante sacrificios nocturnos.

De entre las consecuencias previstas, cabria destacar la decalvacién que,
recordemos, consistia en arrancar parte del cuero cabelludo, es decir, se trataba
de una pena de marca que servia para identificar a quien la hubiera sufrido como
persona con antecedentes delictivos para de este modo sufrir la marginacion
social®. Esta consecuencia se agravaba de forma consciente, pues a la decalvacion
habia de afiadirse la exposicion publica por los pueblos del entorno més cercano.

Se aplica por tanto una pena mas leve que la recogida en el precedente, pues
la citada LRV 1X,13,3 reservaba la muerte para estos supuestos. Este precepto
estd también claramente asociado con la constitucion de Constantino recogida
en LRV I1X,13,1, cuya interpretatio, también anteriormente citada, se refiere a los
mismos supuestos.

44. Como demostrarfa el juicio a Apuleyo, Kippenberg, H.G.: «Magic in Roman...», p. 151; Rives, James. B.: «'Magus’
and its cognates in Classical Latin» en Gordon, R. L.y Marco Simén, F. (eds.): Magical Practice in the Latin West, Leiden/
Londres, Brill, 2010, pp. 56-57.

45. Respecto del caracter de esta pena, Arce Martinez, )., Esperando a los drabes..., pp. 154-157.

300 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
38 - 2025 - PP. 289-312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

Enrelacion con la proteccion de las cosechas contra ataques magicos, es sabido
que ya fue objeto de interés del primitivo legislador romano, pues la Ley de las
Doce Tablas incluia previsiones al respecto*®. La preocupacion por la provocacion
de tempestades y granizadas debi6 de ser considerable e incesante, pues uno
de los pocos testimonios de métodos apotropaicos que nos ha legado la época
visigoda#, es una tardia pizarra encontrada en Asturias, datada en el siglo V1114,
que contiene un hechizo para prevenir precisamente el granizo. La datacién no
es segura y puede que corresponda a una época algo posterior a la del dominio
visigodo, pero no cabe duda de que se tratarfa de un testimonio heredero de una
tradicion muy anterior#. Dada su naturaleza cristiana, se menciona a Satan como
el provocador de estos males, ocupando el papel que hasta entonces correspondia
a otras potencias preternaturales de caricter no cristiano®, del mismo modo
que se evoca a diversos arcangeles, a San Cristobal (y, de forma indirecta, a San
Bartolomé) y al propio Jesucristo para reclamar su proteccion. Esta de la evocacion
de personajes cristianos en lugar de los paganos, se convirtié en una practica
muy extendida, lo que motivé la preocupacion de las autoridades eclesidsticas ya
desde el siglo 11 Esta pizarra comparte caracteristicas con otros testimonios de
finalidad similar hallados en otras zonas correspondientes a lo que fuera el Imperio
Romano, lo que da a entender que se basa en un modelo comin®. Probablemente
de la misma época sea otra pizarra, con fines similares aunque dado su mal estado
de naturalezay datacién cronoldgica dificiles de determinar, hallada en Zamoras+.

Por otra parte, en relacion con la atribucién al Diablo y los demonios de todo
mal, si bien no se aceptaba en relacién con los males de cardcter natural (climatico,

46. Tabula VIII,8: «Qui fruges excantassit (...) neve alienam segetem pellexeris». Esta preocupacién es compren-
sible en el contexto de economias que, como la romana y la visigoda, tenfan su fundamento en las explotaciones
agropecuarias, Castillo Lozano, J. A., «Magia, adivinacién, conjuros, pociones y curaciones milagrosas en la Hispania
visigoda» en Martinez Garcfa, J. ). y Gémez Marin, J. (eds.): Magia y brujeria en el mundo antiguo, Oxford, Archaeopress
Publishing, 2024, pp. 170-171.

47. Cabrfa considerar otras tres posibles filacterias en pizarra halladas en Avila, Segovia y Salamanca, respectiva-
mente, pero cuyo estado no permite determinar su naturaleza con precisién, Velazquez Soriano, |.: «Between orthodox
belief...», pp. 620-624.

48. Aunque esta datacién podria retrasarse en un siglo, hasta finales del IX o inicios del X, Veldzquez Soriano, I.:
«Between orthodox belief...», pp. 624-625. Ver también, Castillo Lozano, ). A., «Magia, adivinacién, conjuros...», pp. 174-177.
49. Jiménez Sanchez, |.A.: «Los inmissores tempestatum en la Hispania tardoantigua», Hispania, vol. LXXVII (2017), n®

257, septiembre-diciembre, pp. 625-626; Castillo Lozano, ). A., «Magia, adivinacidn, conjuros...», p. 177.

5o. Esta creencia, que atribuia al diablo la generacién de tempestades, truenos, reldmpagos y sequias, fue decla-
rada anatema en el Primer Concilio de Braga (canon VIII), al identificarla, probablemente de manera forzada, con el
priscilianismo, Jiménez Sanchez, |.A.: «Los inmissores tempestatum...», p. 621.

51. Jiménez Sanchez, |.A.: «Los inmissores tempestatum...», p. 628.

52. San Ireneo habria sido el primero en llamar la atencién al respecto, aunque las primeras medidas de caracter
oficial en contra de la evocacién de potencias angelicales se adoptaron en el Concilio de Serdica (Sofia) en el 343. No
obstante, este tipo de evocacién se mantuvo en los rituales de exorcismo, como el propio San Agustin recomendaba,
Fernandez Nieto, F.J.: «A visigothic charm from Asturias» en Gordon, R. L. y Marco Simén, F. (eds.): Magical practice in
the Latin West, Leiden-Boston, Brill, 2010, pp. 577-578.

53. Fernandez Nieto, F.J.: «A visigothic charm...», pp. 551y ss.

54. Esparza Arroyo, A. -Martin Valls, R.: «La pizarra altomedieval de fuente encalada (Zamora): contribucién al

estudio de las inscripciones profilacticas», Zephyrus, 51 (1998), pp. 250 y ss.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 301
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



EDORTA CORCOLES OLAITZ

telurico, etc.)®, si en cambio en relacién con el comportamiento de las personas,
como cuando Valerio del Bierzo identificaba a ladrones, asesinos, magos y adulteros
como siervos del Diablo%®. Esta identificacién se produce de manera parcial en
LV V11,2 (chin./erv.), parcial en tanto que no incluye a los maleficii entre las
personas libres que puedan ser potencialmente sometidas a tortura y si en cambio
a traidores, junto con homicidas y adulteros. Ello contrariamente a lo sefialado
mas adelante en LV V11,4 (ant./recc./erv.), en relacién con los supuestos en los que
los siervos y libertos pueden ser torturados, pues la acusacién por magia si que
se incorpora en esta ocasién, junto con la traicidn, el adulterio, la falsificacion de
moneda y el homicidio. En otras palabras, los libres no eran sometidos a tortura
en los supuestos de acusacion por magia.

Esta norma se refiere también a quienes realizaran sacrificios nocturnos,
practica asociada no s6lo a la magia, sino también a la adivinacién, que podriamos
identificar con los umbrarii mencionados en el Edicto de Teodorico antes aludidost.
La referencia explicita a la prohibicién de sacrificios nocturnos por parte de LRV
1X,13,3, por implicar la entrada en contacto con demonios, sugiere que este precepto
fue un antecedente de LV V1,2 4.

En cuanto a la tercera,

V1,2,5 (chin.): De his, qui in hominibus aut in animalibus vel quibuscumque rebus qualiacumque

ligamenta aut quodcumque contrarium fecisse repperiuntur. Presentis legis superiori sententia

damnari iubemus, seu ingenuus sit, sive servus utriusque sexus, qui in hominibus vel brutis animalibus
omnique genere, quod mobile esse potest, seu in agris vel vineis diversisque arboribus maleficium aut
diversa ligamenta aut etiam scriptis in contrarietatem alterius excogitaverint facere aut expleverint,

per quod alium ledere vel mortificare aut obmutescere vellint, ut damnum tam in corporibus quam
etiam in universis rebus fecisse repperiuntur.

Esta tercera prevision se refiere a la practica de las defixiones o karddeopo, es
decir, distintas formas de proferir maldiciones al objeto de, tal y como indica la
propia norma, perjudicar tanto directamente a personas como a animales u objetos.
La particularidad de esta tercera previsién consiste en la condena por el resultado

55. Creencia anatematizada por el Articulo de Fe VIII del Primer Concilio de Braga, por identificacién con el
priscilianismo.

56. Valerio del Bierzo: De genere monachorum §66-70 en la edicién de Diaz y Diaz, M.C.: Anécdota Wisigothica I,
Salamanca, Universidad de Salamanca, 1958, p. 58. Es decir, que la atribucién de estos males a Satan contenida en la
referida pizarra constituiria una salvedad, totalmente comprensible dentro del ambito rustico-popular en que sin duda
el texto de la pizarra fue redactado.

57. LV VI1,2 (chin./erv.): (...) Ideoque, siin causa regie potestatis vel gentis aut patrie seu homicidii vel adulterii equalem
sibi nobilitate vel dignitate palatini officii quicum que accusandum crediderit, habeat prius fiduciam conprobandi quod obicit,
et sic alienum sanguinem temtet inpeter (...).

58. En el 364, los emperadores Valentiniano | y Valente prohibieron la realizacién de este tipo de sacrificios, CTh
1X,16,7: Impp. valent. et valens aa. ad secundum pf. p. ne quis deinceps nocturnis temporibus aut nefarias preces aut magicos
apparatus aut sacrificia funesta celebrare conetur. Detectum atque convictum competenti animadversione mactari, perenni
auctoritate censemus. dat. v. id. sept. divo ioviano a. et varroniano coss. El término umbrarius es extrafio, pues tras una
comprobacién de las fuentes recogidas en los MGH, se puede constatar que sélo se utiliza en esta ocasién. No obstante,
el establecer una asociacién con la realizacién de cualquier ritual nocturno es, a priori, lo mas sensato.

302 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
38 - 2025 - PP. 289-312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

negativo’®, no por el hecho de llevar a cabo practicas magicas. Entiendo que esta
tercera norma tiene un cardcter general, pues las dos anteriores se refieren al uso
de pociones y determinadas practicas, mientras que en esta el legislador opt6 por
hacer uso de un lenguaje menos especifico.

Fue esta una prictica muy extendida en el mundo antiguo, hallindose multitud
de testimonios a lo largo y ancho de Europa®. Lo habitual era inscribir una serie
de palabras y dibujos en una tablilla, normalmente de plomo®, que posterior-
mente era enterrada. Es el caso de dos pizarras halladas cerca de Braga y datadas
ambas entre los siglos 1V y V, que recogen sendas defixiones cuya intencion es la
de provocar el cancer a las respectivas victimas, que estarian basadas en modelos
previos®, como sucede con el testimonio antes aludido. La prohibicion de estas
practicas referida en el canon LIX del Segundo Concilio de Braga, precisamente,
podria ser indicativo de la extensidn de estas practicas en esta zona de Hispania.

En relacién con las maldiciones, cabe destacar el canon V del Décimo Sexto
Concilio de Toledo, al que se ha aludido mds arriba, pues la practica a la que se
refiere, el oficiar misa de difuntos por quienes atin viven con la intencién de
perjudicarles, podria considerarse como una forma de maleficio, en el sentido
mds amplio del término. Dado que LV V1,2,5 no especifica la forma que pudieran
adoptar estas ligamenta y maleficia, refiriéndose solamente a la intencién y resultado
pretendidos, cabe suponer que estos comportamientos entrarian dentro de los
supuestos de hecho que motivaron la promulgacién de la norma que nos ocupa. En
cualquier caso, si bien es probable que el término ligamentum hiciera referencia a
una defixio en sentido estricto, por lo que cabria vincularla con la forma de tablilla
metalica (o, en su versién mas genuinamente goda, de pizarra), no pasarfa lo mismo
con los maleficia a los que también se refiere la norma, que podrian adoptar otro
tipo de forma, como la celebracién de una misa impia como seria el caso.

Por cierto que este mismo concilio toledano, en su canon 11, entre otras
previsiones, cargo contra las autoridades que no mostraran el celo requerido ala hora
de perseguir estos comportamientos asociados al culto de los i{dolos, sometiendo
a penitencia durante un afio a obispos, presbiteros y jueces, y nombrando durante
ese periodo a un substituto que, «abrasado en el celo espiritual (...) extirpe por
todos los medios cualquier sacrilegio que hallare»®. Esta prevision constituiria

59. Condena cuyo contenido no se menciona expresamente, sino mediante remisién a la ley precedente (...superiori
sententia...), por lo que consistirfa, por tanto, en doscientos azotes, decalvacidn, exposicién y sumisién a la autoridad
judicial. Ver en otro sentido, Jiménez Sanchez, J.A.: «Los magos en la Hispania...», p. 128.

60. Vestigios de este tipo de execraciones en el entorno europeo, en forma de tablillas metalicas, se remontan al
siglo V a.C. en Grecia, Tupet, A.M.: La Magie dans la poésie latine, Parfs, Les Belles Lettres, 2009, p. 174; Carastro, M.:
La cité des mages. Penser la magie en Gréce ancienne, Grenoble, Millon, 2006, pp. 167-168.

61. Debido ala asociacién de este metal con las fuerzas inferas, Barb, A. A., «La supervivencia de las artes magicas»,
en Momigliano, A. (ed.), £l conflicto entre el paganismo y el cristianismo en el siglo 1V (trad. Hernandez Ifiiguez), Alianza
Universidad, Madrid, 1989 (reed. Oxford, 1963), pp. 137y ss.

62. Veldzquez Soriano, |.: «Between orthodox belief...», pp. 608-610.

63. Canon Il del Décimo Sexto Concilio de Toledo: De idolorum cultoribus.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 303
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



EDORTA CORCOLES OLAITZ

otro indicio de hasta qué punto el sacerdocio cristiano estuvo permeado por las
antiguas practicas magicas, lo que se traducia en una débil motivacién ala hora de
perseguir este tipo de comportamiento, problema que al parecer también afectaba
a las autoridades civiles, como queda reflejado en LV V12,2 que, en relacién con
los jueces, prohibe que estos consulten a adivinos y aruspices. Esta falta de celo
en la persecucién de estos comportamientos, definibles como una desviacion en
lo espiritual, por parte de las autoridades encargadas de su represion, constituyé
un problema que afectd al ejercicio de la autoridad durante todas las épocas®.

Finalmente, cabe destacar una referencia a los efectos obtenidos mediante el uso
de estos amarres y maleficios, pues al mencionar los dafios en objetos, animales 'y
personas, con caracter general como se ha dicho, el legislador también se refiere al
hecho de hacer que las personas enmudezcan, junto con la causacién de heridas o
la muerte. Debido al tono genérico de la norma, entiendo que pueda tratarse de
una alusién a un tipo especifico de practica mégica, vinculada directamente con
el mundo del derecho, cuyo fin es la obtencién de un resultado favorable en un
pleito. No me estoy refiriendo a la denominada «magia judiciaria», es decir, las
practicas cuyo fin es la solicitud de justicia divina tras sufrir las consecuencias de
un delito%, sino al hecho de hacer enmudecer, probablemente, a los oponentes
en una vista oral. Es cierto que se trata de una afirmacién con poco sustento,
debido ala falta de otros puntos de referencia, pero dado que existen fuentes que
atestiguan el uso de esta forma de magia en el antecedente romano, entiendo que
no es totalmente insensato el suponer que el legislador visigodo se pudiera estar
refiriendo a este tipo de supuestos®.

Estas tres normas constituyen el fundamento de la legislacién contra la magia
en la LV, aunque no se trate de las tnicas, pues pueden hallarse mas previsiones
relativas a este crimen en otras partes del texto.

64. A titulo de ejemplo, CTh XVI,10,4, que en relacién con la celebracién de sacrificios impios establecié la
expropiacién de los bienes pertenecientes a los rectores provinciarum que mostraran esta falta de celo: (...) Facultates
etiam perempti fisco decernimus vindicari et similiter adfligi rectores provinciarum, si facinora vindicare neglexerint». O, dando
un salto adelante en el tiempo, la Nueva Recopilacion (1567) que, en VII1,3,6, en relacién con la persecucién de practicas
tanto magicas como adivinatorias, advierte de que «(...) si las justicias no lo cumplieren y executaren que pierdan los
officios, y la tercia parte de los bienes (...)». Para més ejemplos, en general Cércoles Olaitz, E.: «La prohibicién de la
adivinacién en Hispania» en Anuario de Historia del Derecho Espariol XClII, BOE, Madrid (2023), pp. 9-58. La falta de
fuentes explicitas, impide determinar hasta qué punto las practicas paganas estaban extendidas entre la poblacién
durante esta época, Diaz Martinez, P. C. y Torres, ). M.: «Pervivencias paganas...», pp. 243-244

65. Categoria especifica de magia cuyos primeros testimonios se remontan al siglo IV a.C., Versnel, H.S.: Beyond
cursing: «The appeal to justice in juridical prayers» en Magica Hiera, Oxford, Oxford University Press, 1991, pp. 64, 68 u 84
para muestras de ello. Los diversos testimonios greco-romanos indican la existencia de una tradicién al respecto, idem,
pp. 90-93. Martin Hernandez, R.: «Appealing for justice in Christian magic» en Torallas Tovar, Soffa y Monferrer-Sala,
J.P. (eds.): Cultures in Contact, Cérdoba, Cordoba near eastern research unit, 2013, pp. 27 y ss.

66. Cicerdn, Brutus, 217: (...) subito totam causam oblitus est idque veneficiis et cantionibus Titiniae factum esse dicebat,
en relacién con la torpeza de Escribonio Curién, quien alegd que ello se debié a los veneficia y cantiones proferidos por
Titinia Cotta, defendida por Cicerdn, Graf, F.: «How to cope with a difficult live: a view of ancient magic» en Schafer,
P.y Kippenberg, H. (eds.): Envisioning Magic, Leiden, Brill, 1997, p. 105-106. Este tipo de magia cuyo fin era obtener
ventajas en un pleito haciendo enmudecer al oponente ya era conocida en Sumer, Schwemer, D.: «Mesopotamia» en
Frankfurter, D. (ed.): Guide to the study of Ancient Magic, Leiden, Brill, 2019, p. 43.

304 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
38 - 2025 - PP. 289-312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


https://brill.com/search?f_0=author&q_0=Hans+Kippenberg

LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

3.2. NORMAS ACCESORIAS

Junto con el cuerpo central de normas referidas a la represion de la magia, LV
incorpora otros preceptos que, de un modo u otro, pueden relacionarse con el
tema que nos ocupa.

3.2.1. Ambigiliedades

Quizas en mas interesante de dichos preceptos sea LV XI,2,2, por las dudas
que plantea:

LV Xl,2,2 (ant. recc. erv.): Si quis mortui sarcofagum abstulerit, dum sibi vult habere remedium, XII
solidus iudice insistente heredibus mortui cogatur exolvere. Quod si domino iubente servus hoc
admiserit, dominus pro servo suo conponere non moretur. Servus vero, si ex sua volumtate hoc
admiserit, nihilhominus C flagella suscipiat, et quod tulerat et loco et corpori proprio reformetur.

Seguin una interpretacion tradicional®, el remedio (remedium) al que se hace
referencia se corresponderia con algiin objeto o resto humano utilizado para
practicas magicas asociadas a la necromancia. Sin embargo, autores mas recientes®
han considerado que el legislador se estaria refiriendo al saqueo de reliquias.

Respecto de esta cuestion, entiendo que la interpretacion tradicional se ajustarfa
mas a larealidad de la norma. La norma previa, LV X1,2,1, se refiere precisamente
a la violacion de sepulcro como saqueo de tumbas, con la intencién de sustraer
bienes del muerto (qui mortuum expoliaverit), asi como vestidos o todo tipo de
ornamento. Entiendo por tanto que el precepto que nos ocupa se refiere a la
sustraccidn de los restos humanos propiamente dichos, que el saqueador habra
de retornar si es descubierto (et quod tulerat et loco et corpori proprio reformetur).

Por tanto, si se referia a reliquias, ;por qué el legislador godo no fue mas explicito?
Puede entenderse, por tanto, que los remedia a los que se refiere consisten en estos
restos que serdn usados para diversos fines, como especialmente la curacion de
enfermedades mediante la elaboracion de potiones. Recordemos que el término
remedium lo encontramos también en el Paulo visigético, en relacién con la
administracién de medicamenta (o potiones), texto incorporado en LRV, PV V,25,13:
«(...) quod ad salutem hominis vel ad remedium datum erat (...)».

Por tanto, si remedium se puede considerar como medio de curacién y se
identifica con el fragmento de un caddver, el legislador se podria estar refiriendo
tanto a la creacion de pociones como de amuletos, entre los que también cabria
incluir las reliquias®.

67. McKenna, S.: Paganism and Pagan Survivals in Spain up to the Fall of the Visigothic Kingdom, Washington, Catholic
University of America, 1938, p. 125; Castillo Lozano, J. A., «Magia, adivinacién, conjuros...», p. 173.

68. Martin, C.: «De sacrilegiis extirpandis...«, p. 282.

69. Eltitulo dedicado a la violacién de sepulcro del Codex Theodosianus (1X,17), no se incorporé a la LRV; s, en cambio,

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 305
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



EDORTA CORCOLES OLAITZ

Otra norma, LV 11,1,9, también plantea otro tipo de duda, por la facilidad en
confundir términos:
LV I1,1,9 (recc.): (...) Quapropter quicum que in principem aut crimen iniecerit aut maledictum intulerit,

ita ut hunc de vita sua non humiliter et silenter admonere procuret, sed huic superve et cuntume-
liose insultare pertemtet sive etiam in detractionis eius ignominia turpia et iniuriosa presumat... (...).

Referida al hecho de maldecir al rey, se dirfa que el legislador se refiere mas
bien al hecho de faltarle al respeto, mas que a lanzarle una defixio o un maleficium
en sentido estricto. Los honestiores sufren la pérdida de la mitad de sus bienes a
favor del rey, mientras que los humilliores son reducidos a la esclavitud, lo que
contrasta fuertemente con LV V12,5 que, sin distincién de clase, en remision a
LV V12,4, prevé doscientos azotes, decalvacion, exposicion publica y una suerte
de libertad vigilada para los maleficii. Es este el lenguaje también empleado en LV
Xl11,3,12 y 15, normas por las que se maldice a los judios, concepto de maldicion
(maledictio) que no puede entenderse como de cardcter magico, légicamente. Es el
mismo lenguaje que a menudo encontramos en las Formulae Visigothicae, donde
se prevén maldiciones para algunos supuestos de incumplimiento?.

Esta ambigtiedad en los términos también la encontramos en LV V12,2 (erv.),
norma referida al uso de métodos adivinatorios dentro del &mbito jurisdiccional
en la que se usa el término maleficii”, pero para referirse a los «malhechores» como
delincuentes, en general, tal y como se deduce claramente del propio contextoy
finalidad de la norma.

3.2.2. Uso accesorio de la magia

Por otra parte, LV hace referencia a las practicas mégicas como instrumento
complementario para la comisién de delitos, como el adulterio uxorio o la
interrupcién voluntaria de un embarazo.

LV 111,4,13 (erv.): (...) [deoque, quia quorundam interdum uxores, viros suos abhominantes seseque
adulterio polluentes, ita potionibus quibusdam vel maleficiorum factionibus eorundem virorum mentes
alienant atque precipitant, ut nec agnitum uxoris adulterium accusare publice vel defendere valeant,
nec ab eiusdem adultere coniugis consortio vel dilectione discedant (...).

una novela de Valentiniano (V, De sepulchi violatoribus) como parte de las constituciones imperiales afiadidas hacia la
parte final del Breviario. Dedica una referencia especifica (nov. Val, V.1) a los sacerdotes cristianos que (...) ferro accincti
vexant sepultos et obliti numinis coelo ac sideribus praesidentis cinerum contagione poliutas sacris altaribus manos inferunt
(...), lo que podria interpretarse como una referencia a practicas necromanticas llevadas a cabo por dichos sacerdotes.

70. En general, Cércoles Olaitz, E.: Las Formulae Wisigothicae. Aproximacién a la prdctica juridica visigoda. Lecce,
Grifo, 2010.

71 LV VI,2,2: «(...) Dum enim maleficium per divinum, maleficia per divinationes conprobare pertemtant, quasi tertio
loco ipsi se diabolo servituros inlaqueant (...)».

306 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
38 - 2025 - PP. 289-312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

Esta ley es fruto de una reforma de Ervigio, fundamental, pues elimina de modo
expreso la pena de muerte para los supuestos de adulterio”. En todo caso, la pena
se impone por la comisién del adulterio, no por haber hecho uso de artes magicas
para facilitarlo o encubrirlo: recordemos que, con caricter general, V1,2,4 prevé
azotes, decalvacidn, exposicion publica y libertad controlada para los magos. Se
entiende, por tanto, que dado que la pena reservada por 111,4,13 por el adulterio
es mas grave que la impuesta por V12,4 por la practica de la magia, esta tltima
quedaria subsumida en la primera.

Por otra parte, el titulo LV V1,3 se refiere a la interrupcién del embarazo en
general, con alusion especifica a las potiones que puedan ser administradas para ello.
El resto de preceptos del titulo referencian distintas circunstancias relacionadas
con dicha interrupcion del embarazo, sin especificar el modo en que se practique,
aunque V1,3,7 menciona las pociones al referirse a los métodos para ello.

3.2.3. El maleficium como crimen

Con caracter general, maleficium entendido como hechiceria se considera un
crimen (LV VI1,1,5) junto con otras figuras o tipos, lo que implica que su comisién
tendra efectos paralelos, como la prohibicién de testificar o las consecuencias
propias de la falsa acusacion, previstas en LV 11,4,1y VL1,6.

Como se ha indicado antes, todos estos comportamientos se contaban entre los
supuestos por los que cabia responsabilizar a los siervos de los crimenes cometidos
por los amos, aplicindoles también la tortura en virtud de las previsiones de LV
VL1,4 (ant. recc. erv.), es decir, se equiparaban al adulterio, la alta traicion, la
falsificacion de moneda y el homicidio”. No obstante, no se incluyen entre los
supuestos, recogidos con posterioridad en LV V11,2 (chind. recc. [erv.]), por los
que cabe torturar a una persona ingenua (traicién, homicidio y adulterio).

3.2.4. Magia y asilo

En relacién con el asilo eclesial, el legislador (LV 1X,3,4) se remite a las leyes
especificas para homicidas, hechiceros y envenenadores, es decir, en nuestro caso, a
V15,16, en virtud de la cual s6lo con la autorizacion del sacerdote se permitiria que

72. Osaba Garcia, E.: E/ adulterio uxorio en la Lex Visigothorum, Madrid, Marcial Pons, 1997, pp. 228 y ss.

73. LV VI1,4 (antiqua): Pro quibus rebus et qualiter servi vel ancille torquendi sunt in capite dominorum. Servus seu
ancilla in capite domini vel domine non propter aliut torqueantur, nisi tantum in crimine adulterii, aut si contra regnum,
gentem vel patriam aliquid dictum vel dispositum fuerit, seu falsam monetam quisque confixerit, aut etiam si causam homicidii
vel maleficii querendam esse constiterit (...).

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 307
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



EDORTA CORCOLES OLAITZ

el maleficus o la malefica (entendidos también como magos, LV 1X,3,4) refugiados
en una iglesia fueran entregados a las autoridades.

4. CONCLUSIONES

Llama la atencidn la levedad de las penas en comparacion con el precedente
romano, donde, en general, el resultado de la practica de la magia era la muerte
por vivicombustidn, entre otras respuestas. Uno de los factores a tener en cuenta
en relaciéon con esta moderacion seria el hecho de que, durante el periodo final
del dominio visigodo en Hispania, se produjo una atenuacién de las penas mas
graves, por la que supuestos que en el precedente romano o visigotico anterior ala
LV se penaban con la muerte, pasaron a castigarse con penas de carcter corporal
y patrimonial. En el caso que nos ocupa, a falta de tener mds informacién acerca
de la normativa euriciana, el rey Ervigio, de cuyas reformas obtenemos la forma
final de las leyes que nos conciernen, generaliz6 la substitucion de la muerte por
la mutilacién, por lo que la decalvacion reservada para los practicantes de la magia
podria ser reflejo de esa tendencia.

Queda claro, asimismo, que los visigodos fueron herederos de los romanos
también en este &mbito. No sélo por los referentes normativos, sino que mas alla
de ellos, por la recepcion o continuacion de ciertas costumbres y creencias, como
el uso de tablillas para maldecir (otorgandoles el «toque personal» mediante el uso
de pizarras), la identificacién de envenenadores con practicantes de hechiceria, la
prohibicion de la realizacion de sacrificios nocturnos o la especial preocupacion
por la proteccién de las cosechas de ataques magicos.

En cualquier caso, no cabe la menor duda acerca del interés del poder
politico visigodo por ejercer un control sobre cualquier tipo de espiritualidad no
«normativa», por identificarla con un potencial peligro para el ejercicio de dicho
poder. Esta circunstancia no es exclusiva, ni mucho menos, del &mbito visigodo,
pues se dio igualmente en el precedente romano. La clara relacién entre la Iglesia
y el «estado» visigodo, que en ocasiones tiene un caracter desigual a favor de la
primera, es claro reflejo de ello.

Asimismo, tal y como sucede con el crimen de adivinacién, el legislador incide
en laimportancia de asegurar que los agentes del poder cumplan con el cometido
encomendado, pues parece claro que existia cierta oposicion a la hora de imponer
las sanciones, generalmente severas, reservadas para los supuestos comentados en
el presente trabajo. Esta reticencia a hacer cumplir la ley por parte de sus agentes,
seria el reflejo de la pervivencia de unas costumbres y creencias tan arraigadas que
formaban parte intrinseca del acervo cultural visigodo, continuador, como se ha
sefialado, del romano. Se tratarfa por tanto de unos usos centenarios, aunque su
extensidn sea dificil de terminar por la ausencia de fuentes explicitas al respecto.
Como se ha podido constatar, este arraigo llevo en cierto modo a la generacion de

308 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
38 - 2025 - PP. 289-312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

una suerte de sistema mixto, en el que las antiguas creencias se invistieron de las
nuevas formas derivadas de la creencia cristiana que, poco a poco, encontraron
su espacio en la cultura goda.

Hasta tal punto esto fue asi, que los propios sacerdotes cristianos se sentian
cdmodos en el &mbito pagano, como demuestran ejemplos como el oficio de misa
de difuntos por personas atin vivas o la practica de las artes magicas con cardcter
general, condenadas por los concilios, sin que esta supuesta idolatria les planteara
al parecer conflicto alguno. En principio al menos, una forma de atajar estos
comportamientos, entre otros, fue la identificacién del crimen de lesa majestad
con desviaciones en el ambito espiritual a partir de la conversién de Recaredo.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 309
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



EDORTA CORCOLES OLAITZ

BIBLIOGRAFIA

Arce Martinez, ].: Esperando a los drabes. Los visigodos en Hispania (507-711), Marcial Pons,
Madrid, 2011.

Barb, Alphons Agustinus: «La supervivencia de las artes mégicas», en Momigliano, Arnaldo
(ed.), El conflicto entre el paganismo y el cristianismo en el siglo 1V (trad. M. Hernandez
liiiguez), Alianza Universidad, Madrid, 1989 (orig. Oxford, 1963), pp. 117-143.

Carastro, Marcello: La cité des mages. Penser la magie en Gréce ancienne, Millon, Grenoble,
2000.

Castillo Lozano, J. A., «Magia, adivinacién, conjuros, pociones y curaciones milagrosas
en la Hispania visigoda» en Martinez Garcfa, José Javier y Gémez Marin, Javier (eds.):
Magia y brujeria en el mundo antiguo, Oxford, Archaeopress Publishing, 2024, pp. 167-184.

Corcoles Olaitz, Edorta: La prohibicién de la adivinacidn en Hispania en Anuario de Historia
del Derecho Espariol XC111 (2023), pp. 9-58.

Corcoles Olaitz, Edorta: Las Formulae Wisigothicae. Aproximacién a la prdctica juridica
visigoda. Grifo. Lecce, 2010.

Diaz Martinez, Pablo de la Cruz: «Quam ille de vita regis [...] consuluisset. Adivinacién y
violencia politica en la Hispania visigoda», en Montero Herrero, S. y Perea Yébenes, S.
(eds.): Adivinacidn y violencia en el mundo romano, Universidad de Salamanca, Salamanca,
2020, pp. 271-202.

Diaz Martinez, Pablo de la Cruz y Torres, Juana M.: «Pervivencias paganas en el cristianismo
hispano (siglos IV-VI)», en Santos Yanguas, Juan y Teja, Ramoén (eds.) en Revisiones de
Historia Antigua, 111. El cristianismo: aspectos histdricos de su origen y difusién en Hispania,
Universidad del Pais Vasco, Vitoria-Gasteiz, 2000, pp. 235-201.

D’Ors, Alvaro.: El Cédigo de Eurico, BOE, Madrid, 2014.

Dickie, Matthew W.: Magic in the Roman Historians en Gordon, Richard L.y Marco Simén,
Francisco (eds.): Magical Practice in the Latin West, Brill, Leiden/Londres (2010), pp. 79-104.

Escribano Pafio, M? Victoria: El edicto de Constantino contra los heréticos: la desviacion religiosa
como categoria legal en Vilella Masana, Josep (ed.): Constantino el primer emperador
cristiano?, Religion y politica en el s. 1V, Barcelona (2015), pp. 377-392.

Esparza Arroyo, Angel - Martin Valls, Ricardo: La pizarra altomedieval de fuente encalada
(zamora): contribucién al estudio de las inscripciones profildcticas en Zephyrus, 51 (1998),
pp- 237-262.

Fernandez Nieto, Francisco Javier: A visigothic charm from Asturias en Gordon, Richard L.y
Marco Simén, Francisco (eds.): Magical practice in the Latin West, Brill, Leiden-Boston,
2010, Pp. 551-599.

Gordon, Richard L.: Imagining Greek and Roman magic en Ankarloo, Bengt y Clark, Stuart
(eds.): Witchcraft and Magic in Europe (Ancient Greece and Rome), Athlone Press,
Philadelphia, 1999, pp. 159-276.

Graf, Fritz: Magic in the ancient world, Harvard University Press, Cambridge/Londres, 1999.

Idem: Excluding the Charming: The Development of the Greek Concept of Magic en Ancient
Magic and Ritual Power, Brill, Leiden (1995), pp. 29-42.

idem: How to cope with a difficult live: a view of ancient magic en Schfer, Peter y Kippenberyg,
Hans (eds.): Envisioning Magic, Brill, Leiden, 1997, pp. 93-114.

Gregorio de Tours, Historiarum Liber 111 (XX1X) en www.dmgh.de

Haenel, Gustav: Lex Romana Visigothorum, Leipzig, 1849.

Helm, R.: Die Chronik des leronimus, Leipzig, Hinrichs, 1913.

310 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
38 - 2025 - PP. 289-312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


https://ehu.on.worldcat.org/search?queryString=au%3D%22Ankarloo%2C%20Bengt%22&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=true
https://ehu.on.worldcat.org/search?queryString=au%3D%22Clark%2C%20Stuart%22&stickyFacetsChecked=false&clusterResults=false&groupVariantRecords=true
https://brill.com/search?f_0=author&q_0=Peter+Sch%C3%A4fer
https://brill.com/search?f_0=author&q_0=Hans+Kippenberg
http://www.dmgh.de/

LA RESPUESTA A LAS PRACTICAS MAGICAS EN LA LEX VISIGOTHORUM

Jiménez Sanchez, Juan Antonio: Los inmissores tempestatum en la Hispania tardoantigua en
Hispania, vol. LXXVII (2017), n° 257, septiembre-diciembre, pp. 617-641.

Jiménez Sanchez, Juan Antonio: «Los magos en la Hispania tardorromana y visigoda» en
Gonzalez Salinero, Ratl (ed.): Marginados sociales y religiosos en la Hispania tardorromana
y visigoda, Salamanca, Signifer Libros, 2013, pp. 119-138.

Kippenberg, Hans G.: Magic in Roman civil discourse: Why rituals could be illegal en Schiifer,
Peter y Kippenberg, Hans (eds.): Envisioning Magic, Brill, Leiden, 1997, pp. 137-163.

Martin, Céline: De sacrilegiis extirpandis. Interpretar la legislacién contra el paganismo en la
Hispania de los siglos VI-VII en Fernandez Ubifia, ]., Quiroga Puertas, Alberto J., Ubric
Rabaneda, P. (eds.): La iglesia como sistema de dominacion en la Antigiiedad tardia,
Universidad de Granada, Granada, 2015, pp. 273-292.

Martin Hernandez, Raquel: Appealing for justice in Christian magic en Torallas Tovar, Sofia
y Monferrer-Sala, Juan Pedro (eds.): Cultures in Contact, Cérdoba, 2013, pp. 27-42.

Martinez Diez, Gonzalo: Concilios visigéticos e hispano-romanos, Bibliograf, Barcelona, 1963.

McKenna, Stephen: Paganism and Pagan Survivals in Spain up to the Fall of the Visigothic
Kingdom, Catholic University of America, Washington, 1938.

Niedermeyer, Jan Frederik: Mediae Latinitatis Lexikon Minus, Brill, Leiden, 1976.

Osaba Garcia, Esperanza: El adulterio uxorio en la Lex Visigothorum, Marcial Pons, Madrid,
1997.

Ramis Barceld, Rafael - Ramis Serra, Pedro: Ellibro de los juicios, Boletin Oficial del Estado,
Leyes Histdricas de Espafia, Madrid, 2015.

Rives, James. B.: ‘Magus’ and its cognates in Classical Latin en Gordon, Richard L. y Marco
Simon, Francisco (eds.): Magical Practice in the Latin West, Brill, Leiden/Londres, 2010,
pp- 53-77.

Rodriguez, Rosalfa: La represién de las artes mdgicas en Derecho Romano en Fundamentos
romanisticos del derecho contempordneo X, BOE, Madrid (2021), pp. 545-559.

Sanz Serrano, Rosa: Cesset superstitio: la autopsia de un conflicto en Anejos de Gerién V11
(2003), pp. 97-167.

Schmidt-Hofner, Sebastian - Wiemer, Hans Ulrich: Die Politik der Form: Das Edictum
Theoderici, das Prdtorische Edikt und die Semantiken kéniglicher Rechtsetzung im
postimperialen Westen en Chiron 52 (2022), pp. 335-412.

Schwemer, Daniel: Mesopotamia en Frankfurter, David (ed.): Guide to the study of Ancient
Magic, Brill, Leiden, 2019, pp. 36-64.

Stratton, Kimberly B.: Naming the Witch: Magic, ideology & stereotype in the Ancient world,
Columbia University Press, Nueva York, 2007.

Tupet, Anne-Marie: La Magie dans la poesie latine, Les Belles Lettres, Paris, 2009.

Valerio del Bierzo: De genere monachorum en la edicién de Diaz y Diaz, Manuel C.: Anécdota
Wisigothica I, Universidad de Salamanca, Salamanca, 1958.

Veldzquez Soriano, 1sabel: Between orthodox belief and ‘superstition’ in Visigothic Hispania
en Gordon, Richard L. y Marco Simén, Francisco (eds.): Magical practice in the Latin
West, Brill, Leiden-Boston, 2010, pp. 601-627.

Versnel, Hendrik «Henk» Simon: Some reflections on the relationship magic-religion en
Numen, XXXVI11I, fasc. 2 (1991), pp. 177-197.

Versnel, Hendrik «Henk» Simon: Beyond cursing: The appeal to justice in juridical prayers
en Magica Hiera, Oxford University Press, Oxford (1991), pp. 60-100.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 311
38 - 2025 - PP. 289312  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


https://brill.com/search?f_0=author&q_0=Peter+Sch%C3%A4fer
https://brill.com/search?f_0=author&q_0=Hans+Kippenberg




