
707ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL JARDÍN INTERIOR DE HERRADE 
DE HOHENBURG. APROXIMACIÓN 
A LA TEMÁTICA PROFANA 
DEL HORTUS DELICIARUM

HERRAD OF HOHENBURG’S INNER 
GARDEN: AN OVERVIEW OF THE SECULAR 
THEMES IN THE HORTUS DELICIARUM

Elisa Ruiz García1 y Margarita Martín Velasco2 

Recepción: 2023/12/11 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2023/12/29 · 
Aceptación: 2024/12/02

DOI: https://doi.org/10.5944/etfiii.38.2025.39198

Resumen3

Nos proponemos comentar los textos e imágenes de contenido profano por la 
importancia que puede tener su presencia en un manuscrito destinado a formar a 
las jóvenes de un convento. El Hortus Deliciarum es un manuscrito del siglo XII con 
una fortuna singular. El ejemplar original resultó quemado y destruido totalmente en 
1870, a raíz de un bombardeo sufrido en la ciudad alsaciana de Estrasburgo, donde el 
ejemplar se hallaba custodiado. Años más tarde, fue editado el material reproducido 
en 1879 a través de copias previas hechas en Estrasburgo por A. Straub y G. Keller. 
Por tanto, únicamente se conservan copias manuales y las impresas elaboradas a 
partir de materiales de segunda mano. La obra no es un tratado original de Herrade 
de Hohenburg: figuran poemas, composiciones musicales, ilustraciones, dibujos 
de textos clásicos, religiosos y profanos, diagramas, etc. Su vocación pedagógica 
resulta evidente, y el resultado es una compilación de textos entresacados por ella 
a partir de diversas fuentes. La escritora suele indicar la autoría y/o el título del 
texto, objeto de su atención.

1.   Universidad Complutense de Madrid. C.e.: zahara@ghis.ucm.es. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1026-239x
2.   Universidad Villanueva. C.e.: mmartin@villanueva.edu. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3860-4796
3.   Agradecemos a la Dirección de la Biblioteca de la Facultad de Geografía e Historia de la UCM la autorización 

para consultar un material bibliográfico restringido.

https://doi.org/10.5944/etfiii.38.2025.39198
https://orcid.org/0000-0003-1026-239x
https://orcid.org/0000-0002-3860-4796


708

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

709ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Palabras clave
Hortus Deliciarum; Herrade de Hohenburg; manuscritos del siglo XII.

Abstract
The aim of this article is to comment on a series of significant texts and images 
of secular content present in a manuscript designed to educate young women 
in a convent. Hortus Deliciarum is a twelfth century manuscript with a unique 
history. The original manuscript was burnt and completely destroyed in 1870, 
as a result of a bombing in the Alsatian city of Strasbourg, where it was housed. 
Years later, the material reproduced in 1879 was published through previous copies 
made in Strasbourg by A. Straub and G. Keller. As a result, only these manual 
and printed reproductions made from secondary sources are available today. 
The work is not entirely original to Herrad of Hohenburg: it comprises poems, 
musical compositions, illustrations, and diagrams drawn from classical, religious 
and secular texts. Its pedagogical intent is evident as a compilation of texts she 
selected from various sources. Herrad often indicates the authorship and/or the 
title of the texts she is focussing on.

Keywords
Hortus Deliciarum; Herrad of Hohenburg; Twelfth Century Manuscripts.

1. HERRADE DE HOHENBURG

Antes de analizar el contenido del Hortus deliciarum, es conveniente recordar 
brevemente la personalidad de su autora. En el inicio de la obra manifiesta lo 
siguiente4: 

Item prosa per Herradem abbatissam predictis virgunculis causa exhortationis composita5.

Herrat, gratia Dei, Hohenburgensis ecclesie abbatissa, indigna licet, dulcissimis

Christi virginibus in eadem ecclesia, quasi in Christi vinea laborantibus, […]. Insinuo quod hunc librum, 
qui intitulatur Hortus deliciarum ex diversis sacre et philosophice scripture, floribus, quasi apicula Deo 
inspirante, comportavi […] et in unum mellifluum favum compaginavi. HD6, f. 2r.

«También [hay] un texto, compuesto por la abadesa Herrade, para que sirva de aprendizaje a las 
susodichas vírgenes adolescentes. 

Yo, Herrade, por la gracia de Dios, abadesa de la iglesia de Hohenburg, aunque indigna, he ido 
elaborando este libro, llamado Jardín de las delicias, para las tiernas vírgenes consagradas a Cristo, 
a partir de diversos pasajes de escritos sagrados y filosóficos, como si yo fuese una pequeña abeja 
libando de flores con la ayuda de la inspiración divina; y con todo ello, he compuesto una especie de 
deleitoso pastel, destinado a las jóvenes que prestan servicio en esta misma morada como si fuese 
una viña del Señor». HD, f. 2r.

La dedicatoria, algo amanerada estilísticamente, es muy interesante por 
diversas razones, empezando por el hecho de que proporciona el título de la obra.  
La imaginación del lector le posibilita situar el sentido espiritual del sintagma en 
función de sus ideas, ya que la autora deja libertad de interpretación en varias 
direcciones. Esta novedosa denominación fue todo un acierto. La fórmula acuñada 
ha sido luego empleada por otros creadores en repetidas ocasiones. En realidad, 
la expresión se corresponde con el concepto clásico del locus amoenus, espacio 
idealizado y convertido en tópico desde Homero hasta nuestros días. 

Sin duda alguna, Herrade fue una persona en extremo inteligente y dotada de 
múltiples cualidades relevantes7. Durante su abadiato desarrolló una labor espiritual 
y cultural notable. El texto de su ms. es de excepcional interés. En varias notas del 
mismo se indican diversas fechas: 1159, 1175, 1080. Cabe conjeturar que trabajó en 
él hasta su muerte en 11958. Su elevada formación intelectual queda reflejada en 

4.   Todas las referencias relativas al ms. estarán siempre condicionadas por la versión de la copia utilizada en cada 
caso, ya que no se conserva original alguno. 

5.   En las transcripciones de los textos latinos del ms. hemos aplicado el criterio de monoptongar el diptongo ae > 
e y distribuir los grafemas u y v en función de su valor vocálico o consonántico, ya que desconocemos cómo serían las 
grafías del ms. original. En cuanto a las traducciones, seguimos un criterio literario más que literal dadas las características 
del manuscrito, porque nos parece más acorde con el espíritu de texto: son traducciones hechas por Elisa Ruiz.

6.   El título del ms. será siempre mencionado mediante la abreviatura: HD. 
7.   Sobre el papel de la mujer en el s. XII, véase la obra introductoria de Fiona Griffiths y también «A Delightful 

Inheritance: Female Agency and the Disputatio Tradition in the Hortus deliciarum» de Sarah Celentano Parker.
8.   Hay diversas hipótesis: algunos estudiosos consideran que el ms. es fechable en torno a 1185, otros, post 

mortem, c. 1205.



710

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

711ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

el contenido variopinto de esta obra, en la que figuran poemas, composiciones 
musicales, ilustraciones, dibujos de textos clásicos, religiosos y profanos, diagramas, 
etc. Su vocación pedagógica resulta evidente.

Por su nacimiento perteneció a una familia nobiliaria9. En esta época la 
primogénita de un linaje de esta condición solía ser destinada al matrimonio, y 
la siguiente hija, consagrada a Dios. Se desconoce si el destino de esta religiosa 
fue por tal motivación o por una vocación personal. 

2. LA «MISE EN SCÈNE»: UNA ABADÍA Y SU BIBLIOTECA

La abadía de Mont Sainte-Odile , también conocida bajo el nombre de abadía 
de Hohenburg , fue un convento de monjas, situado en uno de los picos más 
famosos de la cordillera de los Vosgos, en la región de Alsacia, actualmente francesa.  
La institución perteneció primero a la orden benedictina y, después, a la Regla de 
las Canónigas Agustinas en virtud de una refundación, patrocinada por la abadesa 
Rilinda (c. 1163). Herrade de Hohenburg10 (c.1125-1195), quien desempeñó el cargo 
de abadesa desde 1167 hasta su muerte (1195?)11, formó parte de la comunidad en 
esa segunda etapa. 

Para conocer el argumento de la 
obra es preciso describir brevemente 
el historial del monasterio, el cual fue 
fundado en el Monte Hohenburg por 
el duque Eticho12 (s. VIII). Herrade así 
lo describe: Sanctus Eticho dux, qui et 
alio nomine dicitur Adalricus, dotaliter 
offert domino Ihesu Christo et sancta 
Mariae et sancto Petro monasterium cum 
omnibus appendiciis suis per se in monte 
Hohenburg fundatum (fol. 322v). 

En primer lugar, hay que tener en 
cuenta que la obra no es un tratado 

original de Herrade, sino una compilación de textos entresacados por ella a 
partir de diversas fuentes. La escritora suele indicar la autoría y/o el título del 
texto, objeto de su atención. Esta loable práctica facilita la tarea de localizar y 

9.   Tardíamente y sin motivo se ha afirmado que su padre fuese conde de Landsburg.
10.   También es conocida bajo el topónimo de Landsberg por su hipotética ascendencia familiar. La grafía del 

nombre de pila de la autora es oscilante en el propio ms.: Herrat o Herrade. Por tanto, en nuestra monografía hemos 
utilizado la forma Herrade respetando el criterio de la fuente, en lugar de la forma castellanizada de Herrada. 

11.   Las fechas son aproximadas
12.   Este extraño nombre quizá fuese una forma hipocorística, la cual se transmitió oralmente y, en consecuencia, 

evolucionó su grafía. En el siglo ix figura como Etih. De hecho, el nombre verdadero era Adalrico.

comentar la naturaleza del contenido. Tales informaciones nos permiten conje-
turar la existencia de una biblioteca importante en la Casa, dada la condición de 
enclaustrada de Herrade. La variedad de las obras mencionadas o bien parcial-
mente extractadas supone un dominio de la bibliografía existente en la época. 
Además de los autores cristianos clásicos (san Agustín, san Jerónimo, Beda, san 
Isidoro, etc.), llama la atención su conocimiento de escritos contemporáneos, 
tales como De verbo incarnato de Hugo de Santo Victore +114113; Liber de sacra-
mentis de Petrus Pictor, +1150; las Sententiae de Bernardus Claravellensis +1153; 
varias obras de Honorius Augustodinensis (Elucidarium, Gemma animae, Speculum 
ecclesiae) +1153; las Sententiae de Petrus Lombardus +1160 y la Historia scholastica 
de Petrus Comestor14 escrita hacia 1173. Estos ejemplos corroboran que algunos 
textos recientes y significativos eran difundidos con prontitud a través de copias 
en los lugares adecuados.

En segundo lugar, la autora nos indica en el preámbulo del ms. quiénes serán los 
potenciales lectores. Sin duda alguna, la comunidad adolescente del monasterio15. 
En estas citas y en otros lugares se subraya siempre la condición de vírgenes de 
las interesadas16. 

3. RESUMEN DEL CONTENIDO

Esta enciclopedia17 comprendía 342 folios según constaba en una nota del s. 
XIV, recogida por el benemérito A. Bastard, quien copió precursoramente el texto 
e iluminaciones de la obra. El 11 de noviembre de 1794 el ciudadano L. Rumpler 
obtuvo un permiso para entregar el ms. a un descendiente lejano de Herrade, 
llamado Charles. Tras diversos avatares durante la Revolución Francesa, la obra 
fue en su día trasladada a otras instituciones. Por su excepcionalidad, se obtuvo 
una copia manual, realizada por Christian Maurice Engelhardt en 181818. Amén 
de otras reproducciones parciales hechas por otras manos19. Lamentablemente 
en 1870 el ejemplar original resultó quemado y destruido totalmente a raíz de 

13.   Este autor también pertenecía a la Regla de San Agustín.
14.   Este sobrenombre significa «Tragón» ya que era un auténtico «devorador» de libros. La obra citada fue un 

«best seller» en la época. Desempeñó el cargo de canciller de la Universidad de la Sorbona en 1164.
15.   La interesante escritora Hildegarde de Bingen, quien fue amiga de Herrade, manifiesta que a los ocho años 

fue consagrada a Dios y que, a los catorce, fue confinada en una celda en compañía de una monja de mayor edad para 
proceder a su formación.

16.   Suelen ser denominadas virgunculae. El diminutivo es parlante.
17.   Responde a un tipo de obra de contenido muy rico y temáticamente variado. En cierta medida, recuerda el 

magnífico códice llamado Liber Floridus, elaborado por Lamberto, canónigo de Saint Omer (1111-1121), Ghent, University 
Library, ms. 92. Se ignora si Herrade tuvo noticias sobre este ejemplar. Otro ms. excepcional de la época fue la Biblia 
Floreffe, London, BL, Manuscript (Add. Ms. 17727-38, 2 vols. c. 1156. La producción de ejemplares de gran tamaño e 
ilustrados espléndidamente confirma el florecimiento cultural y religioso del s. XII.

18.   Véanse los datos en el índice bibliográfico. Hay dos ediciones facsimilares, de gran calidad, hechas en 1977 y 1979.
19.   Véanse los trabajos de A. de Bastard. Y las obras de A. Straub y G. Keller. 

Fig. 1. Abadía de Mont Sainte-Odile (Alsacia)

https://hmong.es/wiki/Nunnery
https://hmong.es/wiki/Vosges
https://hmong.es/wiki/Alsace
https://hmong.es/wiki/France
https://es.wikipedia.org/wiki/Hipocor%C3%ADstico


712

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

713ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

un bombardeo sufrido en la ciudad alsaciana de Estrasburgo, donde el ejemplar se 
hallaba a la sazón custodiado20. Años más tarde, fue editado el material reproducido 
a través de copias previas hechas en Estrasburgo por A. Straub y G. Keller en 187921. 
Por tanto, únicamente se conservan copias manuales y las impresas elaboradas a 
partir de materiales de segunda mano. No se conserva, pues, ningún testimonio 
original auténtico de la obra titulada Hortus deliciarum. Algunos estudiosos han ido 
otorgando siglas convencionales para identificar los materiales por ellos reprodu-
cidos. Tal procedimiento ha originado una situación caótica a la hora de citar loci 
concretos. Por ello hemos adoptado un criterio operativo que evite la mención de 
datos dispersos en función de las fuentes bibliográficas manejadas en cada caso. 
En la actualidad disponemos de una edición crítica que reúne todas las garantías 
científicas22. Se trata de una reconstrucción hipotética del ms. original. En esta obra 
hay un Índice de contenidos y un Catálogo de miniaturas, ambos instrumentos serán 
los referentes principales en las citas bibliográficas de nuestro artículo23.

La página reproducida en la Fig. 2ª exhibe una deliciosa ilustración de carácter 
narrativo. En el primer tercio de la escena son representados san Pedro, santa 
María, Cristo y san Juan Bautista, la Deesis (δέησις) de claro origen bizantino. Cada 
personaje lleva una cartela con su nombre. Detrás de la figura central, de mayor 
tamaño, se alzan dos torres del monasterio de Hohenburg. Debajo está el propio 
donante, quien materializa su generoso gesto mediante una larga pértiga dirigida al 
Salvador. En un plano inferior el duque Ethico entrega la llave, de manera simbólica, 
a santa Odilia24, quien va acompañada de sus compañeras de congregación. Esta 
cuarta parte de la imagen se cierra por la derecha con una especie filacteria vertical: 

O vos quas includit, frangit, gravat, atterit urit in terris hic carcer, mestus, labor, exilium, dolor, estus; in 
celis Me lucem, requiem, patriam, medicamen et umbram querite, sperate, scitote, tenete, vocate (fol. 322v).

«Oh, vosotras, mientras que estéis en la tierra, estaréis encerradas, reducidas a la obediencia, agobiadas, 
exhaustas. Todo será cárcel, tristeza, trabajo, exilio, dolor, ofuscación. En cambio, una vez en el cielo, 
encontraréis, alcanzaréis, conoceréis, obtendréis e invocaréis a Mí, que soy la luz, el descanso, la patria, 
la medicina y la sombra». 

Aparte de la fiel descripción de los sacrificios que supone el seguimiento de la 
vocación religiosa y de su compensación eterna a través de Cristo, una vez en el 

20.   El historial de la pieza es dramático y rocambolesco. Consúltese Rosalie Green, M. Evans, Ch. Bischoff y M. 
Curschmann, Herrad of Hohenburg, Hortus deliciarum, London: The Warburg Institute. Leiden: E.J. Brill, 1979, 2 vols. 
Cita: vol.1, págs. 1-15.

21.   Strasbourg: Chez Truebner, 1879. El ms. original medía 50/53 x 36/37 cms, constaba de 324 folios y presentaba 
336 ilustraciones. En la actualidad faltan 104 imágenes. A partir de esta edición se hizo otra más completa (1901). Una 
versión posterior es: Herrad of Landsberg, Hortus deliciarum. Com. y notas de A. Straub y G. Keller. Edited and Translated 
by Aristide D. Caratzas, New York: Caratzas Brothers, 1977. 

22.   Rosalie Green, M. Evans, Ch. Bischoff y M. Curschmann, Herrad of Hohenburg, Hortus Deliciarum, London: 
The Warburg Institute. Leiden: E.J. Brill, 1979, 2 vols. Págs.XIII+244, 360 figs.; XXXIII + 308, 150 PL+ 19 PL additionnal.

23.   Op. cit, vol. II, pp. V-XXXIII II y vol. I, pp. 89-228. Los datos concretos sobre el material textual e icónico con 
las variantes utilizadas por sus autores han sido cotejados con nuestro estudio sobre esta obra.

24.   Esta joven era hija suya. Llegó a ser abadesa y alcanzó el grado de santidad.

cielo, queremos subrayar el magnífico estilo literario empleado en la redacción 
de este texto: la yuxtaposición de los verbos, por un lado, y de los sustantivos, por 
otro, es un recurso retórico eficaz que indica la calidad de escritora de Herrade y la 
modernidad de su prosa.

 A continuación, se ha reproducido la imagen de santa Odilia, venerada por 
la abadesa Rilinda, y debajo, la figura de ésta. A sus pies, hay una leyenda que 
identifica al personaje: Rilinda venerabilis Hohenburgensis ecclesie abbatissa, tempore 
suo eiusdem ecclesie quaeque diruta, diligenter restauravit et religionem divinam inibi 
pene destructam sapienter reformavit. El texto manifiesta que esta priora desarrolló 
una labor excelente ya que puso a salvo el edificio monasterial, que se encontraba 
en estado ruinoso, y, sobre todo, reformó el régimen de vida espiritual de las 
conventuales en el s. XII. 

Fig. 2a. Fundación del monasterio del Mont Sainte-Odile (Alsacia), fol. 322v, PL. LXXIX. Herrad 
of Hohenburg, Hortus deliciarum, London: The Warburg Institute. Leiden: E.J. Brill, 1979



714

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

715ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

En el espacio restante de la página, a la derecha, Herrade ha reproducido un 
poema suyo dedicado a Rilinda. Lo más interesante es la culta manera de presentar 
los versos. Se trata de un caligrama. La disposición gráfica elegida le ha permitido 
elaborar un auténtico carmen figuratum. Se trata de una técnica alejandrina 
que puso de moda Publilio Optaciano Porfirio (s. IV) en la época del emperador 
Constantino I. En este caso el modelo ideado es la cruz: 

Rilindis
Hohenbur-
gensi con-
gregatio-
ni

O pie grex,! cui coelica lex est 
nulla doli fex. Ipse Syon mons 
ad patriam pons, atque boni 
fons; qui via, qui lux est hic

tibi sit
dux al-
ma tegat
crux.
Qui placi-
dus ros,
quis stabi
lis dos 
virgineus flos,
Ille regat 
te commiser-
ans me
semper ubique
AMEN 

La escena se cierra con el nombre del monte donde el monasterio se alzaba y, 
debajo, unas plantas espinosas y torpemente dibujadas. Otro tanto sucede en el 
fol. siguiente (LXXX). Resulta algo desconcertante el tratamiento de estas plantas, 
dada la habilidad pictórica de la autora. En el resto del ms. no hay ninguna otra 
muestra de vegetación.

El contenido verbal y figurativo de la Fig. 3 está dedicado a la propia abadesa 
Herrade. El texto ofrece la siguiente titulación: Congregatio religiosa temporibus 
Rilindis et Herradis abbatissarum in Deo servicio in Hohenburg caritative adunata. (f. 
323r). Debajo se han representado sin transición los retratos de sesenta religiosas con 
sus nombres y apellidos, salvo dos. Se indica que las trece últimas eran conversas. 
Quizá este término se podría entender como postulantes laicas ya que van igualmente 
ataviadas. Esta representación de la comunidad finaliza con una fórmula optativa: 
Esto nostrorum pia merces, Christe, laborum. Nos electorum numerans in sorte tuorum.25

25.   Hay una escena parecida en Oxford, Lincoln College Gr. 35, fol. 12r. en el siguiente enlace: https://medieval.
bodleian.ox.ac.uk/catalog/manuscript_16083. La imagen está citada en: Lowden and A. Bovey (eds), in Under the Influ-
ence: The Concept of Influence and the Study of Illuminated Manuscripts, 2008, 97-109 : Cecily Hennessy: «The Lincoln 

Fig. 3. Escena final del ms. Retratos de los miembros de la comunidad del monasterio y de la 
abadesa, fol. 323r, PL VXXX. Herrad of Hohenburg, Hortus deliciarum, London: The Warburg 
Institute. Leiden: E.J. Brill, 1979

https://medieval.bodleian.ox.ac.uk/catalog/manuscript_16083
https://medieval.bodleian.ox.ac.uk/catalog/manuscript_16083


716

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

717ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La relación de las monjas se cierra con un retrato de cuerpo entero de Herrade. 
Hay una nota de encabezamiento explicativa: Herrat Hohenburgensis, abbatissa post 
Rilindam ordinata, ac monitis et exemplis eius instituta. Se manifiesta que la propia 
Rilinda promovió el nombramiento de Herrade en el gobierno de la Casa, ya que 
había instruido a su pupila y le había enseñado cómo debería ejercer el abadiato 
de manera ejemplar. A continuación, se reproducen unos versos en forma de 
cuarteto, escritos en una cartela que sostiene en sus manos la propia interesada: 

¡O nivei flores, dantes virtutis odores,
semper divina pausantes in theoria 
pulvere terreno contempto, currite coelo,
quo nunc absconsum valeatis cernere Sponsum! (fol. 323r).

«¡Oh níveas flores, dando continuamente de virtud olores,
siempre aguardando sin pausa en el camino mercedes divinas,
y despreciando el polvo terrenal. Corred hacia el cielo,
donde allí podréis contemplar al Esposo ahora escondido!26»

El ms. se cierra, en la versión actualmente conservada, con esta página. En el 
margen inferior del folio se reitera el nombre del monte, donde el monasterio se 
alzaba, y se han trazado otra vez unas plantas espinosas torpemente dibujadas. No 
hay ningún colofón ni explicit, a pesar de la importancia de la temática tratada. 
Esta anomalía quizá se deba a la accidentada forma de transmisión de la obra.

La galería de retratos de las monjas y, sobre todo, la atención prestada a la 
abadesa Herrade con la reproducción de su figura y la mención de sus versos 
llaman la atención. Son prácticas inhabituales respecto del tipo de espiritualidad 
cultivado. No hay duda sobre la veracidad de los hechos narrados, pero sí extraña el 
autorretrato de la priora. Como la fuente original se ha perdido irremediablemente, 
no se puede analizar codicológicamente si la factura de este material se hizo en 
vida de la autora o si, por el contrario, se ideó esta composición en homenaje a la 
interesada tras su fallecimiento. Esta segunda hipótesis nos parece la más atendible.

4. LA SISTEMATIZACIÓN DE LOS «SABERES» 

Cada época histórica se caracteriza por el canon de los conocimientos más 
valorados en ese período temporal. En el ámbito de la cultura occidental se han ido 
configurando espacios de diversos saberes, de varia naturaleza, a lo largo de siglos. 
En torno a la primera centuria de nuestra Era se observa una tendencia a tipificar 

College Typikon: Influences of Church and Family in an Illuminated Foundation Document for a Palaiologan Convent 
in Constantinople». Se trata de un ms. griego del s. XIV. Una hipotética influencia del ms. HD sobre dicho ejemplar 
resulta dudosa. En cualquier caso, se observa un mutuo fenómeno de parentesco cultural entre la obra de Herrade y 
el bizantinismo.

26.   El sentido de este verso remite a la unión del alma con Cristo. Se trata de una metáfora bíblica ampliamente 
desarrollada en el Cantar de los cantares.

algunos sectores de ese material variopinto  en campos considerados de carácter 
básico en función de los intereses educativos de la época. Este planteamiento 
revela tácitamente cuáles eran las líneas directrices de una formación orientada 
hacia la preparación cultural de un sector del cuerpo social, constituido en gran 
medida por personas pertenecientes a un estamento privilegiado. 

Antes de analizar el contenido de los saberes, es conveniente rastrear una 
orientación cultural propia del mundo clásico grecolatino. La personificación 
de conceptos abstractos se centró en el ámbito femenino en lo que respecta a 
actividades de carácter alegórico, tales como las Virtudes, los Vicios, la Fortuna, 
la Filosofía y las Siete artes liberales. Y, por supuesto, la propia Atenea, quien 
personificaba la Sabiduría y la Prudencia. En cambio, los conocimientos de tipo 
práctico fueron encarnados por varones27.

Ciertamente, la civilización grecolatina otorgó un tratamiento especial a 
ciertas materias relacionadas con actividades propias de individuos de elevado 
rango. En ese contexto el término ars significaba «técnica», «doctrina». Por tal 
motivo, se consideraba que las correspondientes enseñanzas de tales contenidos 
formaban parte de las «artes liberales». En cuanto al uso del término liberalis, se 
han propuesto dos explicaciones. El vocablo liber puede ser interpretado como 
un adjetivo que encierra la idea de «libre» respecto de un estamento servil. Pero 
también esa misma palabra, en tanto que sustantivo, puede designar el concepto 
de «libro». Ambas hipotéticas etimologías han tenido sus partidarios. La primera 
ha gozado de mayor predicamento ya que permitía establecer una ecuación entre 
la condición social de muchos lectores y el tipo de ejercicio desarrollado28. La 
segunda versión se basaba en una posible derivación nominal respecto del objeto 
material que vehiculaba los contenidos escritos. Esta acepción fue defendida por 
Séneca (Epist. 88). 

La elección de las materias que conformarían grupos de conocimientos se fue 
forjando desde fechas tempranas. En la etapa helenística se contabilizaban nueve 
clases. Marco Terencio Varrón (116-27 a. C.) fue autor de una obra enciclopédica, hoy 
perdida casi en su totalidad, llamada Disciplinarum libri IX. El término «disciplina» 
es muy apropiado para designar la tipología de las distintas materias tratadas. 
Se conjetura que su listado respondiese a la siguiente distribución: I Gramática, 
II Dialéctica, III Retórica, IV Geometría, V Aritmética, VI Música, VII Filosofía, 
VIII Medicina y IX Arquitectura. Esta clasificación se ha conservado básicamente 
durante siglos. Aunque resulte excesivamente escolar, merece la pena establecer 

27.   Michael Evans, «Allegorical Women and Practical Men: The Iconography of the Arts Reconsidered». Published 
online by Cambridge University Press:  17 June 2022,«Arts libéraux et philosophie au moyen âge». Actes du IVe Congrès 
international de Philosophie médiévale (Université de Montréal, 27 août-2 sept. 1967) A Cantin - Cahiers de civilisation 
médiévale, 1972. Un resumen general sobre esta temática en la Edad Media se encuentra en: P. Verdier, «L’iconographie 
des arts libéraux dans l’art du moyen âge jusqu’à la fin du quinzième siècle», Arts libéraux et philosophie au moyen age. 
Actes du quatrième congrès international de philosophie médiévale (Montréal/Paris 1969), p 305.

28.   Tal opinión es expuesta por san Isidoro (Etym. VI, 1, 26)

https://www.cambridge.org/core/search?filters%5BauthorTerms%5D=Michael%20Evans&eventCode=SE-AU
https://www.persee.fr/doc/ccmed_0007-9731_1972_num_15_59_1922_t1_0223_0000_2
https://www.persee.fr/doc/ccmed_0007-9731_1972_num_15_59_1922_t1_0223_0000_2


718

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

719ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

un sucinto listado de los principales autores que han tratado este asunto hasta 
la etapa carolingia.

Agustín de Hipona (354-430) utilizó la nomenclatura de «artes seculares» y 
planificó su estructura en De ordine, lib. II, 11, un tratado de corte académico. 
Marciano Capella (c. 420-490) compuso una obra alegórica sobre las siete artes 
liberales29, titulada De nuptiis Philologiae et Mercurii. A estas bodas asistían dichas 
artes bajo la forma de siete doncellas. Boecio (475-525) en su magnífico e influ-
yente tratado, De consolatione Philosophiae, identificó ese saber con el concepto 
de Sabiduría. Casiodoro es el autor de unas Institutiones saecularium litterarum (c. 
550), donde se mencionan de nuevo estas disciplinas bajo el nombre de «seculares». 
San Isidoro, en su original e indispensable enciclopedia, las Etymologiae (627-630), 
todavía hoy de aconsejado uso, ofrece un panorama muy completo sobre esta 
materia (II, 24). Alcuino (735-804) subrayó el carácter simbólico del número 
«siete» y consideró que estas artes eran los pilares de la Sabiduría y, por tanto, 
las proclamó hijas de la Filosofía. 

Como se puede comprobar, el desarrollo de estos conocimientos siguió un 
itinerario directo y continuado hasta el siglo XII, época de nuestro interés.  
Se trata de una etapa que no ha sido culturalmente valorada en su justa medida, 
a nuestro juicio. Por un lado, es considerada como un tramo finisecular respecto 
de la alta Edad Media; por otro, la originalidad del legado producido en esos años 
se ha atribuido en parte al siglo XIII, considerado un momento estelar. Pero, en 
realidad, hubo un renacimiento cultural y religioso en la centuria anterior. Por 
ejemplo, cuando se lee con atención las obras de Hugo de San Víctor, nacido en 
Sajonia (1096-1141) se comprueba la modernidad de su pensamiento. Santo Tomás 
de Aquino fue un fino intérprete de su ideario. 

Como ya hemos dicho, este punto de vista se expone, a modo de premisa, para 
situar en el tiempo la figura de la interesante abadesa Herrade de Hohenburg, 
la cual promovió la elaboración de un ms. admirable, de carácter pedagógico y 
destinado a la formación de las novicias de la comunidad que ella dirigía, como 
explica en la propia obra. Este ejemplar podría ser considerado como un testimonio 
excelente y fidedigno de la cultura religiosa de un centro conventual femenino, a la 
altura de ese siglo y sirve de pauta para reconstruir hipotéticamente cómo eran las 
bibliotecas monásticas. El material disponible en la actualidad nos permite subrayar 
el valor intelectual y ortodoxo de su pensamiento. Sin duda alguna, fue una mujer 
dotada de una fuerte personalidad que le permitió transitar por el mundo monacal 
con honestidad ideológica y una capacidad artística envidiable. Su estilo verbal 
se forjó a través de la lectura de autores prestigiosos, paganos y cristianos30. Este 

29.   Dejó fuera del listado la Arquitectura y la Medicina.
30.   Baste con recordar algunos nombres ya citados. Herrade dedicó una especial atención a la obra de Pedro 

Comestor (+1180) titulada Historia Scholastica (1140), lo cual indica su afán por estar al día en el campo teológico.

aprendizaje le enseñó la forma de exponer y argumentar31. Sin embargo, se advierte 
cierta torpeza a la hora de estructurar una planificación ordenada de los temas que 
deseaba desarrollar. Ciertamente, la autora practicó una técnica de recopilación 
de textos que ella consideraba importantes. Dentro de ese magma de escritos los 
organizó dejándose llevar por el principio de la asociación de ideas. Tal fue el hilo 
conductor seguido a lo largo de toda la obra, la cual no fue dividida en capítulos 
ni hay una distribución ordenada de las distintas partes. El texto comienza con la 
exposición de algunos asuntos teológicos básicos, luego el argumento discurre a 
través del Antiguo y Nuevo Testamento. En la parte verbal incluyó sesenta y seis 
sermones, fragmentos sin identificar y composiciones poéticas varias. En verdad, 
su autoría no es original. En cambio, su inteligencia espacial queda reflejada en la 
composición de sus páginas. Su fértil imaginación ha quedado plasmada en todo 
el proceso creativo de la obra, donde se constata un depurado sentido estético. 
El corpus iconográfico es muy instructivo, ya que constituye un testimonio que 
muestra la evolución de las ideas a través del tratamiento artístico dispensado a las 
imágenes. En definitiva, la autora es heredera de la tradición monástica y notable 
precursora de la corriente escolástica que triunfaría unas décadas más tarde.

5. LENGUAJE FIGURADO

Antes de comentar las ilustraciones representativas de los asuntos profanos 
del ms., conviene recordar algunos conceptos elementales. El lenguaje figurado o 
metafórico es aquel por el cual una palabra expresa una idea en términos de otra, 
apelando a una semejanza real o imaginaria. Este hecho puede afectar tanto a un 
contenido verbal o icónico.

En primer lugar, hay que subrayar la tipología del diseño. El tratamiento de una 
imagen está relacionado siempre con unas coordenadas codificadas culturalmente. 
En el estudio de las creaciones artísticas es preciso considerar la naturaleza del 
espacio circundante, el cual, como tal, no existe. Dicho espacio es teóricamente 
una extensión que contiene las materias diseñadas: depende de las formas que en 
él se despliegan. Esta particularidad ha facilitado la creación de modelos icónicos 
de fácil lectura a lo largo de la Historia del Arte. Por ejemplo, el concepto de altitud 
se asimiló con la idea de elevación en sentido figurado: esquemas ascensionales, 
virtud, luminosidad, don de mando (el cetro), desplazamiento vertical, vuelo de 
un ave32, etc. De igual modo, se tendió a establecer una relación entre lo concreto 
y lo abstracto; el espacio y el tiempo, etc.

31.   La lengua latina clásica estaba ya en un proceso de descomposición en el s. XII. Este hecho queda reflejado 
en sus páginas que, ciertamente, no fueron escritas en un estilo ciceroniano. El idioma vernáculo de esa zona era el 
alemán. De hecho, en los textos se encuentran glosas y palabras insertas en esa lengua.

32.   Por ejemplo, imagen alegórica del Espíritu Santo



720

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

721ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El cometido propio de las obras visuales es ofrecer unos objetos que sean 
susceptibles de una interpretación por el espectador, a través de la mirada. Esta 
libertad de juicio suscitó cierto resquemor en algunas ocasiones. Por ejemplo, 
san Isidoro censuraba el hecho de que las imágenes (picturae) pudiesen inducir al 
error (ficturae) ocasionalmente. Este argumento lo reforzaba a través del parecido 
fonético de ambos sustantivos: 

«Pintura es la imagen que representa la apariencia de alguna cosa y que, al contemplarla, nos evoca 
su recuerdo. Se dice pictura en el sentido de fictura (ficción), pues se trata de una imagen ficticia, no 
auténtica. De aquí que se denomine también fucata (simulacro), es decir, pintada de un color ficticio, 
al que no hay que dar crédito, pues no es la verdad. Por eso hay algunas pinturas que en su afán de 
representar la realidad auténtica abusan del color y, sobrepasando la realidad misma, conducen a la 
mentira. Es el caso de los que pintan a la Quimera con tres cabezas, o a la Escila con figura humana 
en su parte superior, mientras la inferior aparece ceñida con cabezas de perro». (Etym. 16, 1).

Al margen de la opinión del Hispalense, conviene puntualizar otros términos 
que deben ser definidos con precisión y que podrían ser encuadrados en un género 
metafórico. En primer lugar, el propio vocablo «símbolo», cuya definición es de 
amplio espectro: 

1.  Es una variedad de signo que se caracteriza por el hecho de ser convencional 
y utilizarse intencionalmente.

2.  Es un elemento u objeto material que, por convención o asociación, se 
considera representativo de una entidad, de una idea, de una cierta condición, 
etc. a causa de cierta semejanza existente entre el símbolo y lo simbolizado. 

3.  Es una unidad global en la cual existe una relación analógica. Es inexacto y 
motivado33.  Va de lo particular a lo particular. Su ejecución es a veces de carácter artístico. 

En el siglo XII se aprecia una corriente metafórica que desembocó en la técnica 
de la alegoría como medio retórico. La definición de esta palabra en el DRAE es: 

«Ficción en virtud de la cual un relato o una imagen representan o significan una cosa para el lector, 
quien la relaciona a su vez con otra realidad diferente bien definida»34.

A mediados de dicha centuria, en el marco geográfico franco-germánico, se 
desarrolló un movimiento cultural en extremo interesante. La relación texto 
e imagen cobró una fuerza inusitada. Teóricamente cuando ambos elementos 
concurren en un mismo objeto, se establece un tipo de relación. Es preciso deter-
minar cuál es la función que desempeña cada uno de ellos. Las combinaciones 
posibles son diversas, de ahí la conveniencia de sistematizar esta área de conoci-
miento. A título de hipótesis cabe considerar la siguiente casuística:

33.   En cambio, el signo es inmotivado y exacto.
34.   El objeto de la algoresis se caracteriza por su doble significado: uno literal y otro simbólico.

Texto e imagen sin vinculación. Relación en grado cero.
Tipos de relación      Preeminencia de la imagen. Productos icónicos cum verbis.

Preeminencia del texto. Productos escritos cum figuris35.
Equivalencia de texto e imagen. Productos complementarios.

El último tipo podría ser considerado como una relación equipolente de ambos 
componentes. Esta denominación es aplicable a aquellos casos en los que ambos 
elementos están en condiciones de igualdad y, por tanto, son complementarios. 
Tal conexión se produce con frecuencia en nuestro ms.

Una faceta relacionada con el lenguaje figurado es la técnica tipológica. Este 
método tiene como objetivo clasificar determinadas creaciones según su forma. Son 
esquemas geométricos lineales que tratan de temas diversos en su espacio interior.

El sistema tiene entidad propia en la medida en que identifica un conjunto de 
rasgos separables respecto de diversos objetos de la investigación y que son los 
que configuran la forma esencial. Mediante la construcción de ciertos modelos 
previos se pretende reflejar un esquema abstracto y flexible que puede aplicarse 
a diferentes contenidos. Constituye un instrumento operativo que establece una 
relación entre la teoría y la realidad empírica. De esta manera resulta posible adoptar 
este método para comprobar la homogeneidad de un corpus iconográfico, en 
cuyo caso las creaciones responden a un esquema básico y comparten un modelo 
común. Ejemplos de tales modalidades se encuentran en algunas ilustraciones 
aquí estudiadas, particularmente en los diagramas circulares y escénicos.

6. LA TEMÁTICA PROFANA DEL HORTUS DELICIARUM

Sobre esta obra hay una bibliografía no muy extensa, pero sí de gran calidad 
científica. Por tanto, nuestro objetivo se centrará en un aspecto colateral, ya que 
la temática puramente religiosa ha sido estudiada de manera adecuada por otros 
investigadores. 

De toda la producción de la abadesa, vamos a tratar algunos de los escasos 
asuntos mencionados de carácter profano, ya que nos permite comprobar que su 
nivel de instrucción trascendía los intereses religiosos, aunque bien es verdad que 
su intencionalidad era llevar a cabo una interpretación moral de los mitos paganos. 
A tal efecto, hemos elegido entre las opciones posibles, los siguientes temas:

Las Siete disciplinas liberales. 
Las Musas.
La diosa Fortuna. 
El microcosmos.

35.   Por ejemplo, el ms. parisino 14410 de la BnF es intitulado Apocalypsis cum figuris en la ficha descriptiva. 



722

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

723ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

7. LAS DISCIPLINAS LIBERALES

La sistematización de las disciplinas liberales será el primer tema profano 
tratado en este artículo por su importancia cultural. El diagrama circular como 
elemento primordial del lenguaje visual fue un motivo artístico muy empleado en 
el s. XII. Consiste en una estructura de inspiración anular, compuesta por círculos 
dibujados al compás, con independencia del material sobre el que se aplica. Este 
modelo, en su faceta arquitectónica, se ejemplifica en un tipo de ventanal vidriado 
que es conocido técnicamente bajo el nombre de «rosetón». Este modelo de diseño 
triunfó en todo Occidente a partir de esa centuria. En concepto de muestra, se 
reproduce la Fig. 4.

La abadesa aplicó el esquema circular en numerosas ocasiones36con gran 
maestría. Ello no quiere decir que se inspirase directamente en los testimonios 
eclesiales. Se trataba de un modelo icónico in statu nascendi. El ms. exhibe unas 
bellísimas representaciones pictóricas de ese prototipo conceptual37. La ideación 
simétrica aplicada en la construcción de imágenes iconográficas de las Siete artes 
liberales está muy bien resuelta, de tal manera que el número de figuras queda 
perfectamente ajustado de acuerdo con su estatuto jerárquico. El esquema de 

36.   Véanse, por ejemplo, los folios 10r-v, 11v, 13r, 31r, 32r, 67r-v, 203v, 204r, 241r, 322v y 323r, etc. 
37.   Los diagramas eran los recursos más utilizados en el tratamiento de temas religiosos y profanos.  Véase A. 

Krüger y G. Runge.

composición evoca el modelo de vano redondo calado que se empleaba en la 
arquitectura románica de ese siglo y luego triunfará en el s. XIII. 

El diseño responde a un esquema anular. En primer lugar, se trazó una corona 
circular externa y en su superficie se inscribió el siguiente comentario.

Corona circular externa:
+ Hec exercicia que mundi Philosophia investigavit, investigata notavit, scripto firmavit et alumnis insinuavit. 
Septem per studia docet artes Philosophia, hec elementorum scrutatur et abdita rerum.

Fig. 4. Rosetón que lleva tallada en la corona exterior la Rueda de la Fortuna. Fachada de 
la iglesia de Saint Étienne de Beauvais, c. 1130-1140 

Fig. 5a. Representación de la Filosofía y las Siete artes liberales. Engelhardt, PL VIII; y S-K, 
fol. 32r. PL XI bis. Herrad of Hohenburg, Hortus deliciarum, London: The Warburg Institute. 
Leiden: E.J. Brill, 1979



724

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

725ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

«Estos son los conocimientos experimentales investigados por la Filosofía. Tras haber comprobado 
el resultado obtenido, lo confió a la escritura y lo transmitió al alumnado. La Filosofía enseña a través 
del estudio las Siete disciplinas, examina las doctrinas de éstas y revela las cosas ocultas».

Ahora bien, es preciso ahondar más en los detalles de la personificación de la 
Filosofía partiendo desde el lugar que corresponde al punto geométrico del centro 
generatriz del diagrama, el cual está dividido en dos partes, predominando la 
parte superior. Por ser una imagen inclusiva de conocimientos importantes de la 
época, y que aun hoy en día se mantienen vigentes, podemos considerarla como 
una «alegoría», ya que se trata de una ficción en virtud de la cual un relato o 
una imagen representan o significan una cosa para el lector, quien la relaciona 
a su vez con otra realidad diferente bien definida. Luego, por ser la Filosofía 
una figuración notable, fue situada en un círculo central. Durante siglos tal ha 
sido la posición otorgada a esta disciplina, la cual más tarde fue sustituida por un 
principio difuso y vinculado a la noción de Sabiduría38. La representación del ms. 
puede ser considerada como un arcaísmo conceptual y gráfico, dada su fecha de 
ejecución. Se ha insertado su nombre en latín: Philosophia. Sobre la cabeza de la 
figura se ha trazado una corona de oro y encima de este objeto tres caras con los 
nombres de «Ethica», «Logica» y «Phisica». Por tanto, la disciplina es representada 
como reina de las artes liberales, sentada en un trono. Esta personificación ostenta 
en sus manos una filacteria: 

  Omnis sapientia a Domino Deo est; soli quod desiderant facere possunt sapientes.

«Toda la sabiduría emana del Señor Dios; sólo los sabios pueden hacer lo que desean».

8. LA FILOSOFÍA

Del pecho de la figura alegórica dimanan siete ríos: cuatro a la derecha y tres a 
la izquierda, los cuales representan el conjunto de las disciplinas divididas en las 
secciones del Quadrivium y del Trivium. En el espacio que queda en blanco entre 
el curso de los manantiales y las partes inferiores de la imagen se han insertado 
los siguientes epígrafes: Septem fontes sapientie fluunt de Philosophia qui dicuntur 
liberales artes  («De la Filosofía dimanan siete fuentes de sabiduría que son llamadas 
Artes liberales») y Spiritus Sanctus inventor est Septem liberalium artium, que sunt 
Grammatica, Rethorica, Dialetica, Musica, Arithmetica, Geometria, Astronomía («El 
Espíritu Santo es el inspirador de las Siete artes liberales, que son Gramática, 
Retórica, Dialéctica, Música, Aritmética, Geometría, Astronomía»). 

38.   En los medios cristianos el término suele ser interpretado en clave sobrenatural.

En correspondencia con el diseño exterior se trazó el siguiente texto en la 
corona circular interna.

Corona circular interna: 
Arte regens omnia que sunt ego Philosophia subjectas artes in septem divido partes. 

«Yo, la Filosofía, por regir con sabiduría todos los conocimientos vinculados a las Artes [disciplinas], 
los divido en siete partes».

La autora, una monja alsaciana, atribuye un sentido religioso a la Filosofía, 
término que etimológicamente significa «amor por la ciencia» y que, a su vez, es 
la base fundamental de las Siete artes liberales, cuya inspiración es atribuida por 
ella al Espíritu Santo.

9. SÓCRATES Y PLATÓN

En esta Fig. 5a se define a la Filosofía de la siguiente manera: Naturam universe 
rei queri docuit Philosophia («La Filosofía enseña a investigar la naturaleza de todas 
las cosas»). Además, se representa a Sócrates con la siguiente leyenda: Philosophi 
primum Ethicam, postea Phisicam deinde Rethoricam docuerunt. («Los filósofos 
enseñan primero la Ética, luego la Física y, finalmente, la Retórica); y a Platón 
con esta otra leyenda: Philosophi sapientes mundi et gentium clerici fuerunt. («Los 
filósofos fueron la sabiduría del mundo, y los clérigos, de la gente»).

La presencia de dos grandes pensadores considerados los padres de la Filosofía 
subraya la importancia de los conocimientos vinculados a la práctica de las Siete 
artes liberales. Además, se destaca un matiz en los cometidos de los filósofos y 
de los clérigos.

En el banco en que se sientan los dos personajes se lee: Philosophi. Ese travesaño 
es el modo característico de representar un bancal para sentar a las figuras en 
la pintura de c. 1200, y cierra el círculo central interno. A continuación, se han 
insertado las imágenes correspondientes a las Siete artes liberales.

Cada disciplina es representada con unos objetos simbólicos y definida con un 
breve texto, a modo de leyenda:

Grammatica (varillas y un codex) Per me quis discit vox, littera, syllaba quid sit.
Rethorica (stilus y tablillas) Causarum vires per me, rethor alme, requires.
Dialectica (caput canis) Argumenta sino concurrere more canino.
Musica (organistrum, cithara, lira) Musica sum, late doctrix artis variate.
Arithmetica (cuerda anudada) Ex numeris consto quorum discrimina monstro.
Geometria (compás y vara de medir) Terre mensuras per multas dirigo curas.
Astronomia (estrellas y un objeto circular) Ex astris nomen traho per que discitur omen.

A continuación, se describen las imágenes individuales que representan a las 
Siete artes liberales en el sentido del reloj: 



726

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

727ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Grammatica (varillas y un codex). Per me quis discit vox, littera, syllaba quid sit. 
La Gramática fue definida en sus comienzos por Quintiliano como: Recte loquendi 
enarratio poetarum (I, 4, 2). Dicho significado ha ido evolucionando hasta conver-
tirse esta disciplina en una Prima ars. Tal valoración se encuentra claramente 
expresada en la Fig. 6, 1: Per me quis discit vox, littera, syllaba quid sit. «Gracias a mí 
cualquiera puede saber qué se entiende por los términos «voz», «letra» y «sílaba». 
Esta modernidad conceptual no se corresponde con la figura dibujada, de carácter 
alegórico. Un recurso muy habitual era reproducir unos elementos simbólicos, 
aparentemente de sentido oculto, para que pudiesen ser interpretados por los 
espectadores en su auténtico significado. Se trata de una dama elegantemente 
ataviada que sostiene en su mano derecha unas varillas y en la izquierda un codex. 
El primer objeto ofrece aquí una versión realista. El maestro debía recurrir a veces 
a castigar al alumno si su aprendizaje no era correcto39.

Rethorica (stilus y tablillas). Su importancia queda reflejada en el lema acuñado: 
Causarum vires per me, rethor alme, requires. «Querido orador, gracias a mí, conse-
guirás demostrar la fuerza de tus argumentos». Esta disciplina ha sido muy cultivada 
en la cultura grecolatina. Por su importancia social y política es lógico que sea 
situada en segundo lugar. La técnica del discurso requiere un proceso de escritura 
de los argumentos que se piensan esgrimir, de ahí la necesidad de recurrir a un 
«estilo» de plomo o grafito y a unas tablillas para redactar un borrador del «buen 
decir». Los elementos simbólicos resultan evidentes.

Dialectica (caput canis). Argumenta sino concurrere more canino. Es una disci-
plina que requiere agudizar el ingenio en el desarrollo de los planteamientos y 
en la actuación: «Yo consigo imponer los argumentos de manera mordaz». Esta 
condición queda reflejada en el dibujo simbólico: La cabeza de un perro mordedor. 

Musica (organistrum, cithara, lira). Musica sum, late doctrix artis variate. La 
inclusión de esta disciplina se debe a su naturaleza numérica:« Yo soy la Música, y 
la guía de un arte extenso y variado». Como objetos simbólicos se han reproducido 
un instrumento de cuerda, una cítara y una lira.

Arithmetica (cuerda anudada). Ex numeris consto quorum discrimina monstro. 
«Mi naturaleza son los números, de los cuales muestro algunos ejemplos». Con 
sus manos sostiene un sistema de cómputo muy elemental: una cuerda anudada.

Geometria (compás y vara de medir). Terre mensuras per multas dirigo curas. «Yo 
estoy al frente de muchas operaciones de medición de las tierras». Un enorme 
compás y una tradicional vara de medir son los símbolos representados, de trans-
parente significado.

Astronomia (estrellas y un objeto circular). Ex astris nomen traho, per que discitur omen. 
«Yo debo mi nombre a  los cuerpos celestes, gracias a los cuales predigo el futuro». 
El gesto deíctico de la figura hacia los astros es de significado evidente. En cambio, 

39.   En otras fuentes aparecen dibujados los objetos más dispares.

no sabemos interpretar el sentido del objeto circular. Se ha conjeturado que fuese 
un recipiente para contener granos, dada la relación de los astros, desde un punto 
de vista meteorológico, con los cultivos.

Debajo del diseño del rosetón se han reproducido cuatro figuras de poetas y 
magos, los cuales se encuentran en trance de escribir mediante el dictado recibido 
a través de unos cuervos o cornejas. Herrade critica duramente los mensajes:

Isti inmundis spiritibus impietati scribunt artem magicam et poetriam, id est, fabulosa commenta.

«Estos descreídos, llevados por la acción de espíritus inmundos, escriben unos textos sobre arte 
mágica y poesía, esto es, sobre materias engañosas».

          A la derecha hay una frase incompleta: 

Poete vel magi spiritu inmundo [instincti…]. 

«Poetas o magos instigados por un espíritu inmundo».

Resulta curioso constatar el juicio tan negativo que expresa Herrade respecto 
de la literatura profana, entonces llamada poesía de manera genérica. El término 
empleado remite, sin duda alguna, al arte de la expresión artística, siempre y 
cuando el producto resultante sea el fruto de una actividad imaginativa libre y sin 
finalidad religiosa. De hecho, la Iglesia pretridentina siempre ha dado muestras 
de una cierta prevención respecto de la ortodoxia de determinadas creaciones.   

10. PLANIFICACIÓN ESPACIAL DE LOS TEXTOS

A continuación, hemos transcrito el lenguaje verbal exento. La disposición 
espacial es de tipo retórico. El hecho de estar inserto este material en un diagrama 
circular contribuye a una interpretación correcta del mensaje y, sobre todo, permite 
memorizarlo con facilidad. El objetivo de la lectura era aprender mnemotécni-
camente los textos. La oralidad era el sistema docente y discente por excelencia. 

Corona circular externa:
1 + Hec exercicia que mundi Philosophia investigavit, investigata notavit, scripto firmavit et alumnis 
insinuavit. Septem per studia docet artes Philosophia, hec elementorum scrutatur et abdita rerum.

Corona circular interna:
2 Arte regens omnia que sunt, ego Philosophia subjectas artes in septem divido partes.

Textos centrales:
3 Ethica, logica, phisica.
4 Philosophia



728

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

729ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

5 Omnis sapientia a Domino Deo est; soli quod desiderant facere possunt sapientes.
6 Septem fontes sapientie fluunt de Philosophia qui dicuntur liberales artes.
7 Spiritus Sanctus inventor est Septem liberalium artium que Grammatica,  Rethorica, Dialectica, Musica, 
Arithmetica, Geometria, Astronomia
8 Naturam universe rei queri docuit philosophia. 
9 Socrates                         Plato
10 Philosophi primum Ethicam postea Phisicam deinde Rethoricam docuerunt
11  Philosophi sapientes mundi et gentium clerici fuerunt.
12  Philosophi

Textos Artes liberales:
13 Grammatica (varillas/propósitos y un codex) Per me quis discit vox littera syllaba quid sit.
Rethorica (stilus y tablillas) Causarum vires per me, rethor alme, requires.
Dialectica (caput canis) Argumenta sino concurrere more canino.
Musica (Musica, organistrum, cithara, lira) Musica sum, late doctrix artis variate.
Arithmetica (cuerda anudada) Ex numeris consto quorum discrimina monstro.
Geometria (compás y vara de medir) Terre mensuras per multas dirigo curas.
Astronomia (estrellas y un objeto circular). Ex astris nomen traho, per quae discitur omen

Textos censurados:
14 Poete vel Magi

Isti inmundis spiritibus impietati scribunt artem magicam et poetriam, id est, fabulosa commenta.                                                                    
15 Spiritu inmundo [instincti…].

Este diagrama de flujo fue en su día reproducido por A. Bastard en uno de 
sus calcos40. Como se puede ver en la Fig. 5b, los textos fueron extrapolados en 
alguna copia. 

Los autores de estas distintas copias han optado entre diversas posibilidades: 
duplicar escrupulosamente el original, no reproducir las inscriptiones o leyendas 
según la disposición del modelo o bien simplemente eliminarlas. En principio 
consideramos más correcto tratar la versión del primer tipo.

La lectura del mensaje equipolente de Herrade se puede plasmar de manera 
sucinta con el siguiente diagrama:

40.    En este contexto el significado del término técnico es sacar una copia de un dibujo o un texto escrito 
reproduciendo su contorno sobre un papel o una tela transparente que se pone encima..

                       

Fig. 5b. Representación alegórica de la Filosofía y de las Siete artes liberales. Copia con los 
textos extrapolados. HD, fol. 32r. A. Bastard Calques, PL 18



730

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

731ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Universo de la Verdad
Dios

Sabiduría

Filosofía

Número                      Palabra

Quadrivium                   Trivium

Astronomía                  Gramática

Geometría                     Retórica

Aritmética                    Dialéctica

Música

Universo de la Falsedad
Demonio

Mundus imaginalis41

Magia                                       Poesía

Fig. 6. Sistematización de los conocimientos teóricos 

11. LAS MUSAS, UNA RELIQUIA MITOLÓGICA

Tras unos fragmentos bíblicos, sin solución de continuidad, como es habitual 
en los comentarios de Herrade, aborda el tratamiento de un tema profano:

De Philosophia et de Septem liberalibus artibus, in quibus quidam post diluvium philosophabuntur. Post 
diluvium, enim quidam in Philosophia, quidam racione cecati, in poetria et in arte magica studuerunt 
(HD, fol. 30v).

Esta especie de rúbrica introduce una explicación sobre las Siete artes liberales, 
materia que aquí ya había sido tratada. Por tanto, interesa analizar un aspecto de 
menor calado, pero significativo, porque remite al segundo apartado de la Fig. 6., 
esto es, el universo de la Falsedad. El epígrafe es transparente: Incipiunt excerpta 
quedam de fabulis: «Aquí comienzan algunos resúmenes sobre historias inven-
tadas». Los textos extractados remiten a las nueve Musas. Herrade ha dedicado 
cuatro párrafos al tratamiento de este tema. El historial mitológico descrito no 
ofrecería mayor interés, máxime cuando las fuentes grecolatinas son confusas, 
pero a sus ojos, el asunto merecía mayor atención. En esta época se produce un 
fenómeno cultural muy curioso en torno a estas deidades, las cuales irán recibiendo 

41.   Este adjetivo significa «figurativo» frente a imaginarius que expresa «lo que solo existe en la imaginación», 
«ficticio», «ilusorio».

un tratamiento literario y artístico progresivo en los siglos venideros42. Resulta 
sugestivo, por tanto, reproducir la enumeración de esos númenes en función de 
los atributos que la autora dedica a cada una de ellas43. En el ms. está el listado de 
las Musas desde la primera a la novena entrada. 

También hay, a continuación, unas inscriptiones o leyendas relativas a cada una 
de ellas por separado. Nos ha parecido más funcional unificar ambos listados:

Expositio

Clío: Id est, Fama. Primum est velle doctrinam. Historia
Euterpe: Id est, bene delectans. Secundum desiderare quod velis. Música 
Melpómene: Id est, meditationem manere faciens. Tertium instare meditans. Tragedia
Talía: Id est, capacitas vel ponens germina. Quartum est capere quod meditares. Comedia.
Polimnia: Id est, multam memoriam faciens. Quintum memoria retinere quod ceperis. Retórica.
Erato: Id est, similitudinem afferens. Sextum simile invenire. Geometría.
Terpsícore: Id est, delectans instructionem. Septimum diiudicare de eo quo invenires. Danza, Coros. 
Herrade vincula a esta Musa con el Psalterium.
Urania: Id est, celestis. Octavum bonum eligere. Astronomía.
Calíope: Id est, optime vocis. .Nonum quod elegeris bene proferre. Elocuencia.

42.   Véase el erudito capítulo dedicado a esta cuestión en una obra clásica: Ernst Robert Curtius, La Litterature 
européenne et le Moyen Âge Latin. Paris: Presses Universitaires de France, 1956, págs. 278-299. La Iglesia, en tiempos de 
Herrade, censuraba el tratamiento de estas deidades. Por tal motivo, resulta muy interesante constatar toda la atención 
favorable que ella presta a esta cuestión.

43.   Hemos transcrito los nombres propios según la forma convencional utilizada en castellano.

Fig. 7. Representación de las nueve Musas, fol. 31r, Oeuvre N-D 4/8 sin texto*. 
https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n134/mode/1up

* Este diagrama con texto se encuentra en el fol. 31r, PL 17.

https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n134/mode/1up


732

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

733ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

En el fol. 31v del ms, al término de los párrafos dedicados a las Musas, Herrade 
añadió un texto breve que completa el juicio sumario expresado por ella más arriba 
sobre la magia y la literatura profana:

Item de Philosophia et poetis

Postquam Dominus dispersit gentes super faciem cunctarum regionum, quidam in philosophia studuerunt, 
qui vocati sunt philosophi, id est, amatores sapientie, quidam ratione cecati et inmundis spiritibus inspirati 
scripserunt artem magicam et insuper poetriam, id est, fabulosa commenta de diversis creaturis diversos 
deos fingentes; et ita in cogitationibus suis evanescentes Deum creatorum relinquerunt et creaturam, 
scilicet, solem, lunam, stellas, arbores, aquam, ignem, homines, etc. adorantes coluerunt (fol, 31v).   

«Sobre la Filosofía y los poetas»

«Después que Dios dispersó a los seres humanos sobre la faz de la tierra, unos se consagraron al 
estudio de la Filosofía, los cuales son llamados filósofos, es decir, amantes de la Sabiduría; otros 
cegados por la razón y bajo la instigación de espíritus inmundos escribieron sobre la doctrina de la 
magia y sobre la literatura profana, esto es, escritos fabulosos sobre diversas criaturas, al tiempo 
que inventaron varios dioses, a saber, practicaron el culto del sol, la luna, las estrellas, los árboles, el 
agua, el fuego, los seres humanos, etc.»

Como se puede comprobar, la autora reitera su punto de vista sobre el concepto 
de Dios-Sabiduría, representado por la Filosofía, disciplina considerada como un 
saber intelectual genérico, frente a la literatura de carácter imaginario y nociva. 

12. EL CULTO MÍTICO DEL AZAR

La fragilidad de los seres humanos y la incertidumbre sobre su destino individual 
o colectivo han originado en múltiples culturas el nacimiento de creencias sobre 
la manera de propiciar el trato con un genio o deidad según los casos. En el área 
occidental esta idea difusa fue personificada en Grecia a través de una figura 
femenina ciega, llamada Τύχη (Tique o Tije). En el ámbito romano fue bautizada 
bajo el nombre de Fortuna. En ambos casos era considerada respetada y temida 
a la vez. En todas las ciudades se le consagraba un templo. Sus atributos eran el 
cuerno de la abundancia, el timón de una nave, una rueda o una esfera. Su estatua 
siempre iba coronada con unas torres. Los nombres otorgados en castellano para 
designar este principio son varios: azar, acaso, casualidad, estrella, fatalidad, 
fortuna, hado, sino, suerte, ventura, etc. Por ejemplo, el término «azar» procede 
de la lengua hispano-árabe *azzahr, que significa etimológicamente «dado».  
La acepción relacionada con la idea de «casualidad» resulta parlante. Esta riqueza 
onomástica refleja la enorme popularidad e influencia social concedida a una 
noción difusa que alteraba el ritmo vital con circunstancias imprevistas y aleatorias 
en los medios occidentales. 

En la Edad Media la adversidad reinante en muchas situaciones y la abundante 
mortandad, propias de la época, originaron un incremento del sentimiento de 
indefensión en los individuos. La idea de mejorar el destino personal cobró fuerza. 

La Iglesia procuró encauzar las aspiraciones humanas a través de una espiritua-
lidad de nuevo cuño de tipo anagógico. A tal fin se potenció una doctrina que 
remediaría esta problemática mediante la observación de un plan de vida terrenal 
ascético y riguroso con la finalidad de alcanzar una felicidad eterna. Según esta 
creencia, era preciso fomentar el desprecio por los bienes terrenales y valorar la 
conquista de una bienaventuranza post mortem. Tal promesa tuvo sus adeptos. El 
cultivo de esta aspiración dio lugar al nacimiento de un género artístico-religioso 
llamado técnicamente De contemptu mundi. En ese marco ideológico el símbolo 
de la rueda triunfó plenamente, tanto en el campo literario como en el icono-
gráfico44. Este objeto encarnaba a la perfección el sentimiento de fluctuación e 
inseguridad de los seres mortales.

Herrade asumió totalmente esta doctrina. En su ms. dedica varias páginas 
a comentar dicha temática (fols, 213v-216r). Unos textos son en prosa, otros en 
verso. Reproducimos un cuarteto con su correspondiente rima interna por ser 
muy representativo de su estilo literario:

De fortuna

Omnia mors tollit, omnia morte cadunt.
Labilis ut ventus sic transit leta iuventus.
Quod fortuna fidem non servat circulo idem
Plane testatur qui more rote variatur.

Otra composición responde al título de rigor: De contemptu mundi. Como es 
muy extensa tan solo se reproducen los dos primeros versos:

De contemptu mundi
Si posset mundus sua gaudia perpetuare,
mundo perpetuo bona deberemus amare…

Los textos se ilustran con una escena que es tópica en lo que respecta a la visua-
lización de esta idea. Hay numerosos ejemplares occidentales que representan a 
la diosa Fortuna manejando el mecanismo de una rueda que gira incesantemente. 
En la Fig. 8, tres leyendas en letras capitales subrayan los tres estadíos principales 
que pueden acaecer en el proceso evolutivo de la existencia de una persona:

En la parte superior: GLORIOR ELATUS. «Estoy embelesado en la gloria». 
A la derecha: DESCENDO MINORIFICATUS. «Me voy cayendo en medio del 

desprestigio».
A la izquierda: RURSUS AD ALTA VEHOR. «De nuevo soy transportado a la 

cumbre».
En el eje central de la rueda se afirma: 

44.   Véase el erudito capítulo dedicado a esta cuestión en una obra clásica: Ernst Robert Curtius, La Litterature 
européenne et le Moyen Âge Latin. Paris: Presses Universitaires de France, 1956, págs. 278-299. La Iglesia, en tiempos de 
Herrade, censuraba el tratamiento de estas deidades. Por tal motivo, resulta muy interesante constatar toda la atención 
favorable que ella presta a esta cuestión.



734

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

735ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

SICUT ROTA VOLUTATOR, SIC MUNDUS INSTABILI CURSU VARIATUR.
«Al igual que la rueda gira, de la misma manera el régimen de vida mundano cambia el curso en su 
inestable carrera»

Transcripción del texto de la imagen:

Quod Fortuna fidem non servat, circulus idem plane testatur qui more rote 
variatur.
Fortuna. Terra.
Fortuna ponit pro cupiditate humane vel vana gloria vel felicitate.
Rex diadematus pecuniis copiose ditatus.
Glorior elatus. 
Descendo minorificatus; infimus axe premor; Rursus ad alta vehor.
Sicut rota volutator, sic mundus instabili cursu variatur.

La difusión de este planteamiento ideológico se tradujo en el establecimiento 
de una normativa de conducta conocida bajo el nombre de «Escala de virtudes». 
Era un antídoto salvador. En la Fig. 9 se plasma en lenguaje verbal e icónico el 
comportamiento que cada individuo debería observar en función de su condición 
y estatus social. En realidad, esta pauta se basaba en la práctica espiritual del 
contemptus mundi. La imagen es de una ingenuidad encantadora.

La interpretación de la imagen se completaría con la lectura de los copiosos 
comentarios textuales que figuran en ella:

Hec scala significat ascensum virtutum et religiosum sanctitatis exercicium, quo eterne vite corona 
adipiscitur.

Fig.8. La Rueda de la Fortuna, fol. 215r S-K pl. LV bis 1 con texto. 
https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n278/mode/1up

Fig. 9. Escala de virtudes, fol. 215v. Engelhardt PL IX (PL 124, = S-K PL LVI). Herrad of 
Hohenburg, Hortus deliciarum, London: The Warburg Institute. Leiden: E.J. Brill, 1979

https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n278/mode/1up


736

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

737ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Huic scale primum plurimi innitentes, postea diabolicis sagittis vulnerati retrahuntur et terrenis 
impedimentis ac concupiscentiis suis illecti et abstracti nequiter incurvantur.
Angelica custodia.
Hec persona virtutis significat omnes sanctos et electos qui angelica custodia perducuntur ad 
celestia premia.
Virtus autem hec est caritas. Sola enim virtus caritatis que ceteras virtutes continet, ad accipiendam 
celestis premii coronam perveniet
Virtus, id est, caritas.
Dextera Domini.
Corona vite.
Demones sagittis suis scandentes ad alta impugnant.
Hec sanctimonialis que omnes falsas sanctimoniales significat lenociniis et muneribus presbiteri seducta, 
pompis quoque seculi et diviciis parentum retracta seorsum tendit et coronam vite non apprehendit.
Sanctimonialis; presbiter.
Preciose vestes; urbes.
Draco, id est, Diabolus. 
A modo de esquemático resumen doctrinal se lee: 
Septem sunt scale quibus ascenditur ad regnum celorum. Prima castitas. Secunda mundo comptentus. 
Tercia humilitas. Quarta obedientia. Quintus patientia. Sexta fides. Septima caritas de puro corde.
«Siete son los escalones mediante los cuales se alcanza el ascenso al reino de los cielos: 1º La castidad. 
2º Desprecio del mundanal ruido. 3ºLa humildad. 4º La obediencia. 5º La paciencia. 6º La fe. 7º La 
caridad ejercida con un corazón puro».
Sobre un lateral de la escala figura el siguiente texto escrito en diagonal:
Draco iste insidiatur scandentibus45. Hos omnes periculose ab alto cadentes potest Dominus medicina 
penitentie iterum ad virtutum culmen restituere.
«Este Dragón acecha a los que están a punto de caer, pero Dios les puede hacer recuperar de nuevo 
la cumbre de las virtudes a todos cuantos caen peligrosamente desde lo alto mediante la medicina 
de la penitencia».

A continuación, se enumera la tipología religiosa de distintos cristianos: 
eremitas, gandules, monjes, clérigos y hombres y mujeres de condición laica.

Heremita. Hic heremita falsorum heremitarum personam gerit, qui ortum suum excolens et superfluis 
cogitationibus plantationi sue intendens, ab oratione retrahitur et a divine contemplationis dulced [ine 
cui vacare et inherere deberet] sequestratur. Ortus heremite [repetido].
Inclusus. Lectus inclusi in quo prolibitu requiescit46.
Monachus. Iste monacus falsorum monachorum typum gerit, qui proprietatibus et pecunie inhians cor 
sus a divinis officiis abstrahit et ubi est thesaurus sus immobiliter figit. Pecunia monachi.
Clericus. Iste clericus omnes falsos clericos designans crapule, luxurie, symonie, aliisque viciis deditur, 
retrorsum cadit et minime ad acquirendam vite coronam in altum vadit.Mensa clerici, pisces, ciphus, 
ecclesia, amica clerici.
Laica. Miles. Iste miles et laica mulier omnes infideles laicos significant qui varium ornatum seculi amantes 
et fornicationi simulque avaritie atque superbie vacantes ad nostram prosternuntur et raro ad contem-
plandam vite coronam elevantur47.

45.   La encarnación del Mal en sentido absoluto es representada de manera zoomórfica desde los textos del 
Apocalípsis. En la Edad Media se encuentran las voces Draco, Diabolus, Daemonius, Bestia, etc.

46.   El término inclusus significa el tipo de persona gandul que pasa el mayor tiempo posible acostado.
47.   El orden de las figuras no coincide con el texto.

13. LA MEDIDA DEL HOMBRE

La palabra microcosmos es un término griego compuesto (μικρός y κόσμος). 
Una traducción literal del mismo es: «un mundo pequeño». Ahora bien, desde 
tiempos inmemoriales el significado de este vocablo ha ido recibiendo distintos 
matices y acepciones. En la actualidad se lee en la entrada correspondiente 
del DRAE:

«Microcosmos.m.Ser o entidad concebidos como imagen y reflejo del universo.

El hombre es un microcosmos. 2. m. Mundo a escala reducida».

Ese concepto y definición se puede rastrear en las obras de Demócrito de 
Abdera (406-371)48, Platón (429-348)49, Aristóteles (384-322)50, etc. Tal listado, 
llegaría hasta nosotros, pasando por santo Tomás de Aquino, ya que en la 
actualidad constituye una cuestión científica candente. Desde comienzos del 
siglo XX se ha iniciado el estudio de dos ramas teóricas vinculables y comple-
mentarias: la relatividad o física de lo muy grande (macrocosmos) y la mecánica 
cuántica o física de lo muy pequeño (microcosmos). El alcance científico de ambos 
planteamientos técnicos sobre estos métodos 
de investigación es por el momento ilimitado.

Como era de esperar, Herrade también ha 
tratado «a lo divino» este asunto clásico. En un 
apartado titulado: De sex operibus creationis mundi 
describe lo siguiente:

Sexta die terra suis animantibus impletur, et homo primus 
ad imaginem Dei creatur, moxque ex latere eius dormientis 
sumpta costa femina fabricatur 51.

Este acontecimiento ha sido plasmado 
visualmente en el ms. mediante una escena 
que representa el pequeño mundo del hombre 
inserto en el proceso de creación del gran 
mundo durante seis días.

La autora ha diseñado a tal efecto la figura de 
un hombre púdicamente asexuado52 y nimbado 
con los nombres de los siete planetas. Esta 
representación ocupa el centro de la imagen con 

48.   Frag. 34, F. Diels.
49.   Timeo, (30-38)
50.   Physica, viii, 252B: «Lo que puede suceder en el microcosmos también puede ocurrir en el macrocosmos».
51.   Gen. 1, 27.
52.   En las reproducciones grecolatinas del microcosmos la figura exhibe sus órganos sexuales.

Fig. 10. Representación del hombre microcósmico, 
fol. 16v, PL 9. https://archive.org/details/
gri_33125010499123/page/n122/mode/1up?view=theater

https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n122/mode/1up?view=theater
https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n122/mode/1up?view=theater


738

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

739ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

indicación de algunas de sus funciones fisiológicas relativas al cuerpo. En torno al 
ser humano se han descrito los cuatro elementos clásicos de la naturaleza: Aire, 
Fuego, Agua y Tierra.

 Primus mundus fuit homo
Microcosmus

 En el halo de la cabeza:
Saturnus, Mars, Jupiter, Sol, Luna, Mercurius, Venus.

A ambos lados del cuerpo hay unas rúbricas que explican las funciones del 
pecho, el vientre, los huesos y los pies: 

In pectore sunt flatus et tussis ut in aere venti et tonitrua.
In ventrem omnia fluunt ut in mare flumina.
Os lapides ungues arbos dant gramina crines.
Ut pedes molem corporis sic terra sustinet omnia

En las esquinas de la imagen se han representado los cuatro elementos:
Aer. Aer huic donat quod flat, sonat, audit, odorat.
Ignis, fervorem dat visum, mobilitatem.
Aqua. Munus aque, gustus, humorem, sanguis usus.
Terra. Ex terra carnem, tactum trahit et gravitatem. 

14. CRITERIO TIPOLÓGICO APLICADO POR LA ABADESA

En este último apartado vamos a comentar los esquemas iconográficos de 
toda la obra, haciendo una breve glosa de las imágenes de temática religiosa 
pero haciendo hincapié en la estructura general de las ilustraciones, que sigue 
dos modelos geométricos.

El análisis del corpus iconográfico desarrollado por Herrade en este ms. 
merece ser comentado desde una óptica global. Su sentido configurador de las 
representaciones, verbales o icónicas, queda reflejado en el espacio en blanco 
de la página. El mayor interés reside en el tratamiento de las imágenes. En su 
obra se aprecia la adopción de dos modelos geométricos: uno circular puro 
y otro escénico mixto. El primero ha sido utilizado en aquellos casos en los 
que la autora ha querido exponer asuntos de mayor calado. Quizá la elección 
de esta modalidad se debía a la misteriosa perfección de la forma anular. El 
ejemplo más sobresaliente se encuentra en la  Fig. 5a: Representación de la 
Filosofía y las Siete artes liberales. Engelhardt, PL VIII; y S-K, fol. 32r. PL XI bis ya 
descrita. Se trata de una auténtica obra de arte.

Un esquema diagramático parecido también se encuentra aplicado por 
Herrade para exponer temas religiosos, por ejemplo, la estrecha vinculación 
doctrinal existente entre el Antiguo y el Nuevo Testamento. La conexión de 
ambas partes de la Biblia ha sido plasmada mediante la figuración alegórica de 
dos varones enlazados mediante una estola común. Esta pareja se apoya en la 

menoráh o candelabro judío de siete brazos. El significado ideológico de ambos 
recursos visuales es muy efectista (Fig. 11).

La culminación de esta alianza se argumenta visualmente mediante la adopción 
de un diagrama de idéntica estructura. El título es parlante: De consummatione 
Veteris Testamenti. Rex et crux (Fig. 12).

La otra variante tipológica desde el punto de vista geométrico es mixta y se 
caracteriza por estar formada mediante elementos icónicos varios representados 
de manera escénica (Fig. 13). El Hortus deliciarum es una enciclopedia y, por tanto, 
contiene todo tipo de conocimientos con el fin de alfabetizar a las discípulas de 
la comunidad. Entre ellos los astronómicos:

Fig. 12. De consummatione Veteris Testamenti. Rex 
et crux,, fol. 67v. https://archive.org/details/

gri_33125010499123/page/n122/mode/1up?view=theater

Fig. 11. Vinculación doctrinal del Antiguo y Nuevo 
Testamento, fol. 67, PL 46. https://archive.org/details/
gri_33125010499123/page/n122/mode/1up?view=theater

Fig. 13. La incidencia de la órbita del sol en las zonas climáticas del planeta. Los doce 
signos del Zodíaco, fol. 11v. https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n122/
mode/1up?view=theater

https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n122/mode/1up?view=theater
https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n122/mode/1up?view=theater
https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n122/mode/1up?view=theater
https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n122/mode/1up?view=theater
https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n122/mode/1up?view=theater
https://archive.org/details/gri_33125010499123/page/n122/mode/1up?view=theater


740

Elisa Ruiz García y Margarita Martín Velasco ﻿﻿

741ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El jardín interior de herrade de hohenburg﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
38 · 2025 · pp. 707–742  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

*****

El ms. termina con los dos folios que hemos considerado «teloneros» de este 
artículo (322v y 323r). Por razones de espacio, tenemos que concluir esta monografía, 
que desearíamos continuar. La lectura de la obra de Herrade de Hohenburg 
produce un efecto de adicción en el investigador. 

Analizar un ms. portador de un texto titulado Hortus deliciarum es un placer, 
por la frescura del contenido, la loable intención pedagógica subyacente en la 
elaboración del mismo y, sobre todo, por la fina inteligencia de la autora. Es de 
lamentar que el ejemplar original se haya perdido irremisiblemente. Las versiones 
copiadas, previas a su desaparición, son el único consuelo. La experiencia en el 
trabajo profesional con códices nos permite afirmar la gran distancia científica que 
media entre una pieza auténtica y una reproducción imitativa en lo que respecta 
al tratamiento codicológico, paleográfico, lingüístico y textual. En una peritación 
técnica «todo habla» al especialista. Desgraciadamente no ha sido posible disfrutar 
de esas ayudas. No obstante, la calidad del lenguaje verbal e iconográfico de 
Herrade, aunque sea versionado, han posibilitado la lectura y la contemplación 
de un material tan sugestivo como remoto. Esta monja compuso el tratado en el s. 
XII, pero su horizonte mental enlaza con el nuestro sin problemas. Este fenómeno 
intelectual es el que otorga a una obra la vitola de clásica. La autora escribe y 
dibuja con naturalidad y maestría. Su forma de expresarse en ambos lenguajes es 
elegante y convincente. En última instancia, tenemos que felicitarnos porque la 
tarea de la abadesa consistió en reunir un conjunto de palabras e imágenes que 
hoy nos permiten visitar y admirar su jardín interior.

BIBLIOGRAFÍA

Bastard, A. de, Hortus Deliciarum. Paris, BnF, nouv. acq. fr. 6044, 05, 06, 6083, y 6084. 
Transcrpción hecha por W. Stengel para el conde A. de Bastard c. 1840-1870.

Bastard, A. de, Calques. Paris, BnF, Cabinet des Stampes. Ad. 144, c. 1840.
Bastard, A. de, Peintures et ornaments des mss. classés dans un ordre chronologiques. Paris, 

1832- 1869. Textos pintados a mano.
Curtius, Ernst Robert, La Litterature européenne et le Moyen Âge Latin. Paris: Presses Univer-

sitaires de France, 1956.
Engelhardt, C.M., Herrad von Landsperg […] Werk: Hortus deliciarum. Sttugart und Tübingen, 

1818.
Engelhardt, C.M., 955. Hortus deliciarum, Strasbourg, Bibl. Et Archives 955. Calcos hechos 

por Engelhardt. c. 1812 y c. 1838.
Floreffe Bible. London, BL, Manuscript, Add. Ms. 17727-38, 2 vols. c. 1156. 479 x 325 mm.
Green, Rosalie, M. Evans, Ch. Bischoff y M. Curschmann, Herrad of Hohenburg, Hortus 

Deliciarum, London: The Warburg Institute. Leiden: E.J. Brill, 1979, 2 vols. Págs.XIII+244, 
360 figs.; XXXIII + 308, 150 PL+ 19 PL additionnal. 

Griffiths, Fiona J., The Garden of Delights. Reform and Renaissance for Women in the Twelfth 
Century. University of Pennsylvania, 2007. 

Krüger, Annette y Gabriele Runge, «Lifting the veil: Two typological diagrams in the 
Hortus deliciarum». Journal of The Warburg and Courtauld Institutes, 60, 1997, págs.. 1-22.

Liber Floridus, elaborado por Lamberto, canónigo de Saint Omer (1111-1121). Ghent, University 
Library, ms. 92.

Parker, Sarah Celentano, «A Delightful Inheritance: Female Agency and the Disputatio 
Tradition in the Hortus deliciarum» de Sarah Celentano». Medieval Feminist Forum, 
45/1, (2009), pp. 124–146.

Straub, A. y G. Keller, Hortus Deliciarum, Strasbourg, 1879. Chez Truebner ;1891, Impr. 
strasbourgeoise, A partir de e esta edición se hizo otra más completa (1901).

El ms. original medía 50/53 x 36/37 cms, constaba de 324 folios y presentaba 336 ilustra-
ciones. En la actualidad faltan 104 imágenes.

Straub, A. y G. Keller, Herrad of Landsberg. Hortus Deliciarum Hortus deliciarum. Com. y 
notas de A. Straub y G. Keller. Edited and Translated by Aristide D. Caratzas, New York: 
Caratzas Brothers, 1977. 

FACSÍMILES

 Hortus Deliciarum. Com. y notas de A. Straub y G. Keller. Edited and Translated by Aristide 
D. Caratzas, New York: Caratzas Brothers, 1977. 

Hortus deliciarum. Facsimile edition published by The Warburg Institute, 1979.Véase 
Green, Rosalie.

C:\\Users\\mmartin\\AppData\\Local\\Microsoft\\Windows\\INetCache\\Content.Outlook\\4NF17RC5\\Floreffe Bible c. 1156 London, BL, Manuscript (Add. Ms. 17727-38, 2 vols. c. 1156. 479 x 325 mm.Pinterest - Méxicohttps:\\www.pinterest.com.mx › ... › Educación › Temas
C:\\Users\\mmartin\\AppData\\Local\\Microsoft\\Windows\\INetCache\\Content.Outlook\\4NF17RC5\\Floreffe Bible c. 1156 London, BL, Manuscript (Add. Ms. 17727-38, 2 vols. c. 1156. 479 x 325 mm.Pinterest - Méxicohttps:\\www.pinterest.com.mx › ... › Educación › Temas



