
ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA
SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

8

AÑO 2022
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

35





241ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA 
DE IBN JALDŪN

AL-ANDALUS IN IBN KHALDUN’S 
MUQADDIMAH

María Crego Gómez1

Recepción: 2021/11/26 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2022/1/30 · 
Aceptación: 2022/2/15

DOI: https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.32300

Resumen
A partir del texto árabe original de la Muqaddima, este trabajo analiza las referencias 
a al-Andalus en tanto que entidad geográfica, histórica y política, para determinar la 
imagen que Ibn Jaldūn tenía de esta región en sus distintas dimensiones. El estudio 
demuestra que el autor tunecino equiparó esta realidad política a otras naciones 
del mundo conocido y a través de numerosas referencias a la realidad andalusí 
ilustró procesos históricos, describió las fases experimentadas por las civilizaciones 
y explicó la arquitectura administrativa del poder. Su profunda comprensión de 
las civilizaciones del Mediterráneo, unido al conocimiento personal del occidente 
árabe-islámico, conducen al historiador tunecino a perseguir una historia total, 
en la que al-Andalus, contemplada como una civilización en decadencia en época 
del autor, será una pieza más que explique fenómenos económicos, sociológicos 
y culturales, así como un eslabón entre dos realidades históricas: las grandes 
dinastías islámicas y los poderes cristiano y otomano.

Palabras clave 
Ibn Jaldūn; Al-Andalus; Historia; Historiografía; Sociología.

Abstract 
Drawing from the original Arabic text of the Muqaddimah, this study examines the 
way in which Ibn Khaldūn conceived of al-Andalus from different perspectives as a 
geographical, historical and political entity. This analysis shows how the Tunisian 
author drew political parallels among other nations of the known world and with 

1.   Universidad Pablo de Olavide de Sevilla. C.e.: mcregom@upo.es

https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.32300


242

María Crego Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

the use of various references to Andalusi contemporary reality, he was able to 
highlight various historical dynamics, describe different phases of civilization 
and explain the administrative structure of power. His deep understanding of 
the civilizations of the Mediterranean, together with his personal knowledge 
of the Arab-Islamic West, lead the Tunisian historian to pursue a total history. 
Despite being conceived as a civilization in decline during the lifetime of the 
author, al-Andalus is a fundamental piece in the puzzle that explains economic, 
sociological and cultural phenomena, as well as a crucial link between two 
historical realities: the great Islamic dynasties on the one hand and the Christian 
and Ottoman powers on the other.

Keywords 
Ibn Khaldūn; Al-Andalus; History; Historiography; Sociology.



243ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn﻿

1.	INTRODUCCIÓN

Es mi intención en este trabajo reunir y analizar las referencias a al-Andalus 
recogidas por Ibn Jaldūn en su Muqaddima con objeto de reflejar la imagen que 
el autor tunecino tenía de esta región bajo dominio islámico y en qué medida se 
sirvió de ella para exponer sus teorías históricas. No podré, por cuestión de espacio, 
dar cuenta de todas y cada una de las menciones al territorio andalusí, pero sí 
ofrecer un panorama de conjunto del peso que al-Andalus tiene en la obra2. Me 
he servido del texto árabe original e incluyo traducciones y transcripciones con 
objeto de familiarizar al no arabista con los términos aludidos.

Ibn Jaldūn conocía el territorio andalusí, con el que, como es sabido, mantenía 
lazos familiares3. Visitó la Península Ibérica en dos ocasiones: la primera en 1362, 
instalándose en Granada, donde siguió cultivando la amistad que lo unía a Ibn 
al-Jaṭīb y participando de la vida política del reino nazarí; célebre es su visita a 
Sevilla en 1364 como embajador del sultán ante la corte de Pedro I. La segunda 
en 13744. Y, por otra parte, tuvo entre sus maestros a sabios andalusíes o de 
origen andalusí versados en ciencias religiosas y otras disciplinas5. No obstante, 
como veremos a continuación, podemos decir que, frente a ciertas visiones que 
responden a criterios historiográficos propios de otros tiempos académicos6, el 
tratamiento que Ibn Jaldūn da a al-Andalus en su obra –independientemente de 
su conocimiento directo del territorio peninsular bajo dominio islámico o cris-
tiano– es el mismo que el que el insigne historiador confiere a otras entidades 
políticas y culturales, entendidas como naciones (umam), y de hecho, como se 
verá, se emplea como «unidad de medida» de los conceptos antropológicos e 

2.   He seguido la primera edición árabe que se publicó completa: Prolégomènes d´Ebn-Khaldoun. Texte Arabe 
publié, d’après les manuscrits de la Bibliothèque Imperiale, QUATREMÈRE, Marc (ed.), Paris, Institut Impérial de France, 
1858, distinguiendo las tres partes en que está dividida con la numeración I, II y III. Agradezco al profesor Francisco 
Vidal Castro su generosidad al poner a mi disposición dicho texto en formato digital. Citaré a lo largo del trabajo esta 
obra como Prolégomènes.

3.   Sobre los antepasados andalusíes de Ibn Jaldūn, véase AL YAAQUBI, Husayn: «Los Jaldún, de Sevilla a Túnez», 
en VIGUERA, María Jesús (coord.): Ibn Jaldún. El Mediterráneo en el siglo XIV. Auge y declive de los Imperios, Exposición 
en el Real Alcázar de Sevilla (mayo-septiembre 2006), Sevilla, El legado Andalusí, 2006, pp. 316-331; VALENCIA, Rafael: 
«Sevillanos en el Kitab al-Ibar de Ibn Jaldún», Boletín de la Real academia Sevillana de Buenas Letras: Minervae Baeticae, 
39 (2011), pp. 138-148. Consúltese la biografía completa de Ibn Jaldūn y una descripción de su obra escrita en TALBĪ, 
Mohammed, «Ibn Khaldūn», Encyclopédie de l´Islam, Leiden-Paris, Brill-Maisonneuve & Larose, vol. III, 1977-2007 
(nouvelle éd., reimp.), pp. 849-855, además del reciente trabajo de ITO, Takao: «Writing the Biography of Ibn Khaldūn», 
en FIERRO, Maribel, y PENELAS, Mayte, (eds.): The Maghrib in the Mashriq. Knowledge, Travel and Identity, Berlin, 
Boston, De Gruyter, 2021, pp. 513-535.

4.   Véase MOLÉNAT, Jean-Pierre: «Ibn Jaldún ante Pedro I de Castilla, el revés de un encuentro», en VIGUERA, 
María Jesús (coord.): Ibn Jaldún. El Mediterráneo… pp. 164-169, y VALENCIA, Rafael (ed.): Sevilla, siglo XIV, Sevilla, 
Fundación José Manuel Lara, 2006.

5.   MANZANO, Miguel Ángel: «Ibn Jaldūn», en Biblioteca de al-Andalus, Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios 
Árabes, III, 2004, pp. 587-588, y MARTOS, Juan: «El hermano pequeño: Yaḥyà b. Jaldūn y su obra la Bugya», en GARROT, 
José Luis, y MARTOS, Juan (eds.): Miradas españolas sobre Ibn Jaldún, Madrid, Ibersaf, 2008, pp. 112-113.

6.   Cf. la postura de Franz Rosenthal sobre el apego del autor por al-Andalus en The Muqaddimah, Translator’s 
Introduction, New York, Pantheon, 1958, p. xxxvi, así como CRUZ, Miguel: Historia del pensamiento en el mundo islámico, 
Madrid, Alianza, 1996, vol. 3 El pensamiento islámico desde Ibn Jaldun hasta nuestros días.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=946


244

María Crego Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

historiográficos estudiados por el tunecino, junto a otros pueblos o naciones 
como godos, francos, ʽubaydíes7, abasíes, turcos, etc.

Con respecto a la Muqaddima, que constituye el prólogo y primer libro de su 
Kitāb al-ʽIbar, Ruiz Girela señalaba en el estudio introductorio a su traducción 
«[o]casionales referencias a al-Andalus desperdigadas en su obra»8. Ahora veremos 
que éstas son, sin embargo, numerosas y que sirven al objeto de representar una 
entidad política, étnica y cultural en un discurso sistemático, ordenado, en el 
que el devenir político, la lengua y la cultura van conformando e identificando 
a las naciones de las que el sabio tunecino se sirve para estructurar su discurso.

Con respecto a sus fuentes, ha sido ya analizado en trabajos anteriores el 
uso que Ibn Jaldūn hacía de los autores y textos citados, tanto en la Muqaddima 
como en el resto del Kitāb al-ʽIbar, bien para refrendar datos y disquisiciones, 
como para confrontar informaciones y juicios9. Su obra se vería enriquecida, 
en este sentido, tras su traslado a El Cairo, donde tuvo acceso a fuentes que no 
habían estado disponibles para él con anterioridad. Podría afirmarse que en la 
Muqaddima, -terminada durante su estancia en Qalʽat Ibn Salāma, donde se 
instaló en 1375-, las citas de autores y obras son menos sistemáticas y numerosas 
que en el Kitāb al-ʽIbar10, si bien un estudio detenido confirma que las referencias 
a fuentes históricas, biográficas o geográficas, entre otras, son abundantes. Junto 
a autores orientales, entre los que podemos destacar a al-Masʽūdī, hemos de 
señalar las numerosas fuentes andalusíes mencionadas en la Muqaddima por lo 
que respecta a los datos y reflexiones que aluden a al-Andalus, citadas con variados 
procedimientos: citas literales de una obra escrita, transcripción de una opinión 
o bien mención de una información que el sabio tunecino elabora a partir de una 
fuente previa. No podía ser de otra manera: nos encontramos ante un intelectual 
formado en las redes magrebíes de transmisión del conocimiento11.

A lo largo de la Muqaddima, es cierto, podemos localizar numerosos pasajes 
relativos a al-Andalus en los que no se menciona fuente alguna. Se trata de refe-
rencias al dominio político del reino nazarí de Granada, así como reflexiones en 
torno a elementos de la cultura urbana que han perdurado en el territorio andalusí 

7.   ʽUbaydí es el término que algunos historiadores sunníes emplean para referirse a los fatimíes.
8.   IBN JALDÚN, Introducción a la historia universal (al-Muqaddima), RUIZ GIRELA, Francisco (ed. y trad.), Córdoba, 

Almuzara, 2008, p. XXI.
9.   Véase el trabajo de FISCHEL, Walter Joseph: «Ibn Khaldūn’s Use of Historical Sources», Studia Islamica, 14 (1961), 

pp. 109-119, y los estudios posteriores al mismo, que han seguido analizando el Kitāb al-ʽIbar y profundizando en la riqueza 
documental que encierra la obra y en el uso tanto de fuentes árabes como de otras procedentes de la tradición latina 
occidental, como por ejemplo FERRÉ, André: «Les sources judéo-chrétiennes de l’histoire d’Ibn Khaldoun», IBLA, 176 
(1995), pp. 223-243, y DIEZ, Martino: «Les antiquités gréco-romaines entre al-Makīn ibn al-ʿAmīd et Ibn Ḫaldūn. Notes 
pour une histoire de la tradition», en Studia graeco-arabica, 3 (2013), pp. 121-140, especialmente pp. 137-138.

10.   Véase, para el caso de la historia de griegos y romanos, DI BRANCO, Marco: «Ibn Ḫaldūn, the Greeks and 
Romans Graeco-Roman History in the Kitāb al-ʿIbar», Studi e Materiali di Storia delle Religioni, vol. 86 Issue 2 (2020), p. 719.

11.   Véase, para el caso concreto de su transmisión de al-Muwaṭṭaʼ de Mālik, SATO, Kentaro: «Isnād of Ibn Khaldūn: 
Maghribi Tradition of Knowledge in Mamlūk Cairo», en FIERRO, Maribel, y PENELAS, Mayte, (eds.): The Maghrib in 
the Mashriq. Knowledge, Travel and Identity, op. cit., pp. 399-410.



245ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn﻿

en la época del autor, tanto bajo dominio islámico como cristiano12. Como ya 
señaló W. Fischel, estos y otros pasajes semejantes podrían contribuir a extender 
la idea de que, especialmente en la Muqaddima, Ibn Jaldūn realizó un ejercicio de 
abstracción para reflejar su experiencia y su juicio personal en torno a la civiliza-
ción coetánea. Es posible que así fuera en ciertos casos; sin embargo, contamos 
con muchos otros pasajes donde no se parte del conocimiento personal, sino 
que el autor tunecino recurre a prestigiosos autores que, siguiendo su proceder 
habitual, aparecen debidamente citados.

Entre los más importantes autores andalusíes citados, debemos destacar en 
primer lugar a Ibn Ḥayyān, que es para Ibn Jaldūn la fuente histórica de referencia 
para la historia del dominio omeya en al-Andalus, después del cual, afirma, solo 
puede haber imitadores13. Recurre también a las enseñanzas de sus maestros 
andalusíes, a los que mencionaremos en el último apartado, y otros ulemas e 
intelectuales de prestigio, como al-Ṭurṭušī, Ibn al-Abbār o Ibn Ḥazm, cuyas obras 
cita de manera expresa14. No faltan los fragmentos poéticos en la Muqaddima; de 
entre ellos podemos destacar los del poeta nacido en Qayrawān y fallecido en 
al-Andalus Ibn Šaraf, de quien toma unos versos para ilustrar el declive del poder 
en la Península tras la desaparición de la dinastía omeya15.

2.	AL-ANDALUS COMO UNIDAD 
GEOGRÁFICA Y POLÍTICA

Desde el punto de vista geográfico, en primer lugar, Ibn Jaldūn sitúa la 
Península Ibérica entre el cuarto y quinto climas de los siete en que se divide la 
parte habitada de la tierra, enumerando antes de todo una serie de ciudades y 
emplazamientos de sur a norte, de la primera parte del clima cuarto16: Algeciras, 
Málaga, Almuñécar, Jerez, Niebla, Sevilla, Écija, Córdoba, Granada, Jaén, Úbeda, 
Guadix, Baza, Santamaría, Silves, Badajoz, Mérida, Évora, Trujillo, Calatrava, Lisboa, 
Santarem, Coria, Alcántara, Talavera, Toledo, Guadalajara, Medinaceli, Coimbra, 
Almería, Cartagena, Alicante, Denia, Valencia, Tarragona, Lorca, Segura, Murcia, 
Játiva, Júcar, Tortosa, Chinchilla, Huete, Fraga, Calatayud, Zaragoza y Lérida. En 

12.   Véase, sobre el reino nazarí, Prolégomènes, I, pp. 298-299, y II, p. 59; acerca de la conservación de oficios por 
la permanencia de la cultura urbana, II, p. 309; sobre la pervivencia en el Magreb de la tradición musical introducida 
por Ziryab en al-Andalus, II, p. 361; en torno a saberes (matemáticas, astrología, etc.) que han encontrado eco en el 
ámbito cristiano, III, p. 99.

13.   Prolégomènes, I, p. 4. Vuelve a citarlo en varias ocasiones, como al mencionar las celebraciones con motivo de 
la boda de al-Maʼmūn b. Ḏī l-Nūn en Toledo, Prolégomènes, I, p. 311.

14.   En el caso de Ibn Ḥazm, recomienda su Kitāb al-Milal wa-l-Niḥal para conocer las distintas manifestaciones 
de la šīʽa: Prolégomènes, I, p. 364.

15.   Prolégomènes, I, p. 281 y p. 412. La traducción de dichos versos es la siguiente: «Indiferente es para mí que 
haya en al-Andalus nombres como Muʽtaṣim y Muʽtaḍid, /apodos regios fuera de lugar, cual gato que, hinchándose, 
emulara al león» [traducción de la autora].

16.   Prolégomènes, I, pp. 117-119.



246

María Crego Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

la parte segunda de este cuarto clima se localizan Gerona y Barcelona. Al describir 
el clima quinto, menciona Ibn Jaldūn ciudades de la mitad norte de la Península17: 
Salamanca, Zamora, Ávila; al este de Ávila sitúa la tierra de Castilla (arḍ Qaštāla) y 
la ciudad de Segovia. Al norte de ésta, la tierra de León y de Burgos (arḍ Liyūn wa 
Burgušt); más al norte, Galicia (arḍ Ŷillīqiya) y la ciudad de Santiago (Šantyāqūb), 
nombre que equivale, especifica Ibn Jaldūn, a Yaʽqūb. Continúa la descripción con 
Tudela, Huesca, Pamplona, Estella y Nájera. A continuación menciona, aunque 
sin atribuirles nombre propio, los Pirineos, de los que afirma tienen gran altura, 
suponen una protección para al-Andalus y tienen caminos que comunican con la 
región de Gascuña, a la que califica de nación de los francos (min umam al-faranŷ). 
Posteriormente, menciona otras ciudades de los francos y continúa hacia el este 
por el Golfo de León.

Pero más interesante que esta somera descripción, para la que Ibn Jaldūn sigue 
a al-Idrīsī, es, para el presente trabajo, el modo en que el tunecino denomina al 
territorio peninsular: al-Andalus o bilād al-Andalus, identificando claramente este 
nombre con la totalidad de la Península Ibérica. Es ésta una denominación geográfica 
que alude al territorio dominado históricamente por diversos pueblos o dinastías, 
como los godos y los omeyas. Son numerosos los ejemplos de esta identificación 
a lo largo de la obra, por lo que solo señalaremos alguno de ellos. En el capítulo 
tercero, en primer lugar, en la sección dedicada a la relevancia de aquellos que 
sostienen las dinastías, Ibn Jaldūn alude a las conquistas de los árabes y afirma que 
fueron posibles por el número de musulmanes que les apoyaron, de manera que 
pudieron someter a otros pueblos, como los persas, bizantinos, turcos, bereberes y 
francos, además de a los godos de al-Andalus (al-qūṭ bi-l-Andalus). Por otra parte, la 
duración del dominio de una dinastía ha de ser, necesariamente, prolongada, pues 
su deterioro no puede ser inmediato. Uno de los ejemplos es el poder en al-An-
dalus de los omeyas, a los que califica aquí de muntabiḏūn («los que se separan»)18.

En la sección dedicada a las diversas formas de guerra Ibn Jaldūn describe cómo, 
en la época de las grandes dinastías –no en la suya, pues ya para entonces, dice, los 
ejércitos son mucho menores en número de efectivos-, los contendientes alcan-
zaban cifras muy elevadas y entre las tropas regulares y las de leva en el momento 
de la batalla los soldados de un mismo bando podían no reconocerse. Por ello se 
dispuso una formación u orden de combate que permitiera organizar las tropas, 
conocida entre los persas, bizantinos, abasíes y omeyas. Consistía en dividir los 
efectivos hacia los cuatro puntos cardinales, con el soberano en el centro, en una 
extensión que podía alcanzar una gran distancia, de manera que se distinguía 
entre «avanzada», «ala derecha», «ala izquierda» y «retaguardia». El soberano 
se situaba en el centro, posición que recibía el nombre de «corazón». Se cita 

17.   Prolégomènes, I, pp. 129-130.
18.   Prolégomènes, I, pp. 293-295.



247ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn﻿

expresamente a los omeyas de al-Andalus entre quienes practicaban esta forma de 
organizar las tropas en el campo de batalla. Seguidamente afirma que «los reyes 
godos de al-Andalus» (mulūk al-qūṭ bi-l-Andalus), así como los bizantinos y otros 
reyes no árabes (al-ʽaŷam) situaban al soberano en un trono o estrado durante la 
batalla, rodeado y protegido por su guardia personal y por arqueros. Se trataría 
de un espacio de grandes dimensiones, que sirve además como refugio para aquel 
que necesitara replegarse. De nuevo aquí nos interesa la referencia a al-Andalus 
en tanto que espacio geográfico gobernado por una dinastía19.

Con respecto a los cristianos en el período medieval, hay una interesante refe-
rencia en la sección dedicada a los signos del poder, como el trono, la ceca o el 
sello, también en el capítulo tercero, donde encontramos diversas menciones a 
al-Andalus. Un elemento del boato que rodea al gobernante son los estandartes, 
banderas y otros signos similares que constituyen representaciones de la magni-
ficencia del soberano. Ibn Jaldūn menciona cómo los Banū Aḥmar de Granada, 
así como los almohades en al-Andalus usaron, en el cortejo que acompañaba al 
sultán, siete elementos de esta naturaleza, pues se consideraba un número de 
buen augurio. En otras dinastías, como la de los zanāta (meriníes), el número de 
elementos de ostentación era superior. Compara este uso en el ámbito musulmán 
con el que hacen los «gallegos» en su época, a los que califica como «uno de los 
pueblos francos/cristianos de al-Andalus» (al-ŷalāliqa li-hāḏā l-ʽahd min umam 
al-ifranŷa bi-l-Andalus)20: se caracterizan por utilizar pocas banderas, que lucen en 
alto, junto a música de instrumentos de cuerda y gaitas, así como cánticos, al diri-
girse al campo de batalla. Esta indicación muestra cómo Ibn Jaldūn entiende por 
al-Andalus el territorio de la Península Ibérica en su conjunto, que han dominado y 
habitado distintos pueblos en su historia. Una denominación de carácter geográfico 
con la que el autor tunecino continúa una tradición seguida no solo por al-Idrīsī, 
sino también por otros autores como Ibn Ḥawqal o al-Ḥimyarī21.

Hacemos aquí un inciso para referirnos a los nombres con que Ibn Jaldūn 
denomina a los cristianos peninsulares. En las descripciones geográficas se 
menciona el topónimo Qaštāla que, siguiendo a al-Idrīsī, se identifica con la 
mitad norte peninsular, al septentrión del Sistema Central. Pero cuando quiere 
referirse a los pueblos cristianos no sometidos al poder islámico, el autor tunecino 
lo hace utilizando la denominación que acabamos de ver en el ejemplo anterior, 
al-ŷalāliqa o umam al-ŷalāliqa. En la sección del capítulo segundo dedicada al 
deseo del dominado por imitar al dominante, por ejemplo, Ibn Jaldūn afirma que 
el pueblo sometido tiende a imitar en todo a aquél que lo domina, por considerarlo 

19.   Prolégomènes, I, pp. 67-69.
20.   Prolégomènes, II, p. 46. En este punto hay una diferencia notable en la edición de CHEDDADI, Abdeselam, 

Al-Muqaddima, Casablanca, Bayt al-funūn wa-l-ʽulūm wa-l-ādāb, 2005, IV, p. 310, donde no se menciona expresamente 
al-Andalus en este fragmento: wa ammā l-ʽaŷam li-hāḏā l-ʽahd min umam al-ŷalāliqa. 

21.   Sobre la naturaleza geográfica del nombre al-Andalus, véase GARCÍA SANJUÁN, Alejandro: «El significado 
geográfico del topónimo al-Andalus», Anuario de estudios medievales, 33, nº 1 (2003), pp. 13-20.



248

María Crego Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

perfecto. En contra de lo que suele ser su procedimiento habitual, según el cual 
son numerosos los ejemplos de distintas dinastías y pueblos, aquí el único caso 
que se presenta como prototipo es el andalusí, cuyos pobladores, en época de Ibn 
Jaldūn, imitan a los umam al-ŷalāliqa (gallegos/cristianos) «en su vestimenta, sus 
signos externos y sus costumbres, hasta el punto de que pintan imágenes en las 
paredes, en los edificios y en las casas»22 y esto es signo de su dominación. Aquí 
al-Andalus aparece en el sentido de «pueblo musulmán» de la Península y queda 
sobreentendida la superioridad del cristiano en tiempos de Ibn Jaldūn sobre el 
otro pueblo con quien comparte un mismo espacio geográfico. Trataremos esta 
acepción de carácter político a continuación.

Otro ejemplo ilustrativo se halla en la sección del capítulo tercero dedicada 
al almirantazgo, cargo militar que Ibn Jaldūn analiza teniendo en cuenta las 
aspiraciones de pueblos como los bizantinos, francos o godos por controlar 
las orillas meridionales del Mediterráneo. Tras ofrecer un panorama histórico 
y señalar que, a pesar de que en un principio los árabes no eran diestros en la 
navegación, grandes dinastías como omeyas y ʽubaydíes lograron constituir 
grandes flotas –como la andalusí en época de al-Nāṣir, de doscientas naves23– y 
combatieron en las zonas costeras, termina la sección correspondiente alabando 
el poderío naval de los almohades, que se vio reforzado cuando los cristianos 
avanzaron hacia el sur en al-Andalus tras la muerte de Abū Yaʽqūb al-Manṣūr. 
Estos umam al-ŷalāliqa hicieron que los musulmanes (al-muslimīn), pues es así 
como aparecen designados los dos pueblos, se concentraran en las costas y de 
nuevo reforzaran su flota en el Mediterráneo occidental. Más tarde, indica Ibn 
Jaldūn, los cristianos volvieron a ocupar esos espacios marítimos y a enseñorear 
el mar, dado que en las dinastías del Magreb perduraban los usos rurales y que 
se perdieron las costumbres andalusíes (al-ʽawāʼid al-andalusiyya)24. Aparece 
una vez más en su obra la dicotomía sociedad rural / sociedad urbana, una de 
las bases de su pensamiento sociológico y que en este caso queda ejemplificada 
con los pueblos que, al perder su espíritu de grupo y su influencia, incluido el 
andalusí, han descuidado el dominio del mar25.

Junto al término ŷalāliqa, que describe a los cristianos peninsulares, aparecen 
también en la obra otras dos denominaciones para designar a los cristianos de 

22.   Texto árabe en Prolégomènes, I, p. 267.
23.   Sobre el número de efectivos de la flota califal según las distintas fuentes, véase LIROLA, Jorge: El poder naval de 

Al-Andalus en la época del Califato Omeya, Granada, Universidad de Granada, 1993, pp. 298-300; sobre el uso de la flota en 
la política interior y exterior en período califal y su importancia en las rutas comerciales de la época, véanse pp. 159-270.

24.   Prolégomènes, II, pp. 39-40.
25.   A. Cheddadi y M. Á. Manzano ya han señalado la importancia de una correcta interpretación de los términos 

badāwa y ḥaḍāra y sus variantes en el texto jalduní, en tanto que equivalentes de «civilización rural» y «civilización 
urbana» respectivamente, y no en el sentido de «vida nómada» y «vida sedentaria»; véase MANZANO, Miguel Ángel: 
«Sociedad, linajes y cohesión tribal en el Mágreb bajomedieval: consideraciones sobre las teorías de Ibn Jaldūn», en 
MEOUAK, Mohamed (ed.), Biografías magrebíes: identidades y grupos religiosos, sociales y políticos en el Magreb medieval. 
Madrid, CSIC, 2012, E.O.B.A. XVII, n. 4.



249ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn﻿

occidente. Una de ellas es al-Ifranŷa, vinculada aquí al concepto político de nación, 
como cuando se refiere en varias ocasiones al estatus de Roma, capital del rey de 
los francos (kursī malik al-Ifranŷa), en el sentido de ciudad más importante del 
occidente cristiano26, o en la descripción del sexto clima, al mencionar regiones 
como Flandes o Borgoña, pertenecientes a pueblos francos (li-umam al-Ifranŷa)27. 
La otra es el término coránico naṣārā, en tanto que comunidad religiosa; de esta 
segunda denominación tenemos igualmente varios ejemplos: al describir, en la 
sección dedicada a la šīʽa, algunas facciones que sostienen la existencia de hombres 
con características divinas, Ibn Jaldūn afirma que aquellas mantienen concomi-
tancias con los cristianos/naṣārā en su consideración de Jesús28; y de nuevo en el 
texto dedicado al almirantazgo, al mencionar la decadencia de omeyas y ̔ ubaydíes 
en su dominio marítimo, Ibn Jaldūn recurre una vez más a este término para 
recordar cómo los cristianos ocuparon, a partir del siglo V de la Hégira, espacios 
marítimos que hasta entonces habían estado bajo dominio islámico, como Sicilia, 
Creta, Malta, la costa siria o Jerusalén29.

Pero volvamos a la designación de al-Andalus. Junto a la anterior acepción de 
al-Andalus como nombre destinado a la Península Ibérica30, convive igualmente 
en la obra de Ibn Jaldūn otro sentido de carácter político cuando el autor vincula 
el territorio con el dominio de poderes islámicos, desde los omeyas a los nazaríes 
de Granada. Ejemplos de esta concepción, digamos, administrativa del término 
son numerosísimos en la obra y quedan recogidos junto a las menciones de 
carácter geográfico, no de forma excluyente. Los omeyas andalusíes se equiparan 
con otras dinastías para ilustrar procesos históricos, describir las distintas fases 
experimentadas por las civilizaciones o explicar las funciones de cargos de la admi-
nistración, por ejemplo. Ibn Jaldūn menciona con frecuencia «las dos dinastías» 
(al-dawlatayn), omeya y abasí, en un sentido genérico, en tanto que período de 
esplendor de la civilización, pero en múltiples ocasiones alude al dominio omeya 
en al-Andalus, al que dedica referencias específicas.

En el capítulo tercero hay un ilustrativo pasaje que describe cómo los omeyas 
andalusíes son continuadores del legado omeya oriental, por un lado, y por otro se 
definen «contra» los abasíes. Al enumerar los títulos asignados al Califa en tanto 
que sucesor del Profeta –Emir, Imán (en el caso de los šīʽíes) y por último Emir de 
los Creyentes– Ibn Jaldūn sostiene que la denominación «Emir de los Creyentes» 

26.   Véase, por ejemplo, Prolégomènes, I, p. 131 y p. 422.
27.   Prolégomènes, I, p. 140. También se recoge en la obra, en el capítulo quinto, el termino al-ṣaqāliba, «los eslavos», 

para hacer alusión a los países de la Europa oriental: Prolégomènes, II, p. 285.
28.   Prolégomènes, I, p. 358.
29.   Prolégomènes, II, p. 36.
30.   Cabe mencionar otras formas utilizadas para hacer alusión a la Península Ibérica; en la introducción propiamente 

dicha, al mencionar la expansión de los fatimíes en Egipto y otras zonas de oriente, Ibn Jaldūn afirma que eran 
temidos por los abasíes y por los omeyas «del otro lado del mar» (warāʼ al-baḥr): Prolégomènes, I, p. 31; por otro lado, 
al mencionar la expansión de los almohades a ambos lados del Estrecho, se utiliza la expresión «las dos orillas» (al-
ʽudwatayn): Prolégomènes, I, p. 41.



250

María Crego Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

se adoptó por todos los gobernantes, por lo cual se extendió la costumbre entre los 
abasíes de asignar además un sobrenombre al soberano. En el caso de al-Andalus, 
antes de ̔ Abd al-Raḥmān III los gobernantes no adoptaron sobrenombres por dos 
razones: imitaban así a sus antepasados (li-salafi-him), por un lado, y reconocían por 
otro que los abasíes les habían arrebatado el califato. Con mayor razón, continúa 
Ibn Jaldūn, no tenían poder sobre el Ḥiŷāz, «la cuna de los árabes» (aṣl al-ʽarab). 
ʽAbd al-Raḥmān III, sin embargo, adoptó el título de Emir de los Creyentes y el 
calificativo de al-Nāṣir li-Dīn Allāh cuando comprobó que el califato en oriente se 
había desvirtuado y los clientes dominaban a los califas y los trataban de manera 
despótica. La asunción de sobrenombres fue usual a partir de entonces y los 
reyes de Taifas continuaron dicha práctica. Ibn Jaldūn califica a al-Andalus como 
«alejado emirato» (imārat al-qāṣiya)31.

Independientemente de esta denominación que acabamos de ver, Ibn Jaldūn 
equipara el dominio islámico en al-Andalus –entiéndase ahora espacio geográfico 
peninsular bajo el control islámico-, ya sea bajo los omeyas, almorávides, almo-
hades o nazaríes, al de otras dinastías del mundo conocido, dándole el mismo 
tratamiento. Ejemplos de cómo estas familias reinantes se adscriben a una misma 
categoría, en particular omeyas y abasíes, son incorporados en toda la obra, y 
especialmente en el capítulo tercero, dedicado al poder califal y la administra-
ción. En la sección dedicada a la riqueza del gobernante, por ejemplo, explica Ibn 
Jaldūn que la gestión del Tesoro y los impuestos es un factor que interviene en el 
colapso de las dinastías, pero esto solo ocurre, según el historiador, cuando éstas 
han alcanzado un estadio intermedio, pues en su inicio los tributos se recaudan 
y se distribuyen de manera proporcional, según su utilidad; los gobernantes y sus 
visires viven con sobriedad y no aspiran a acaparar más de lo que se necesita. Sin 
embargo, cuando la dinastía se desarrolla, el jefe de la misma comienza a disponer 
en exclusiva de la riqueza y aumentan las prebendas y los gastos, al tiempo que 
el Tesoro se emplea en cuestiones ajenas al sostenimiento de la dinastía y los 
hombres relevantes de la corte se alejan del dignatario. Sostiene Ibn Jaldūn que 
esto es lo que ocurrió con los abasíes y también en el período final de la dinastía 
omeya de al-Andalus, cuando surgieron los reinos de Taifas32.

Más adelante, a propósito del hecho de que algún miembro de la familia reinante 
quisiera huir con las riquezas acumuladas o pudiera ponerse al servicio de otra 
dinastía, Ibn Jaldūn recuerda que los omeyas de al-Andalus no permitían que nadie 
de su círculo familiar realizase la peregrinación por temor a que quedaran bajo la 
égida de los abasíes. Y así, asegura, ningún miembro de la familia omeya cumplió 
con este precepto, costumbre que perduró hasta el fin del califato33.

31.   Véase el pasaje completo en Prolégomènes, I, pp. 410-412.
32.   Prolégomènes, II, p. 89.
33.   Prolégomènes, II, p. 90.



251ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn﻿

También en el capítulo tercero, al hablar del modo en que las dinastías se 
dividen, expone Ibn Jaldūn su teoría de que, alcanzado el límite de poder de una 
familia reinante, cuando el dominio llega a su punto culminante, aquella entra en 
un período de debilidad. El gobernante no está dispuesto a compartir el poder y 
comienzan a aparecer zonas alejadas que no desean someterse a su control. Presenta 
como ejemplo el declive de los omeyas en oriente, cuando los abasíes tomaron el 
poder. Fue entonces cuando ̔ Abd al-Raḥmān al-Dājil se refugió en al-Andalus por 
ser una región alejada del imperio islámico (qāṣiyat dawlat al-islām), propiciando 
una división del poder. Allí fundaron de nuevo «su antiguo reino y el califato 
que habían ejercido en oriente» (dawlat Banī Umayya al-muŷaddidīn bi-l-Andalus 
mulka-hum al-qadīm wa jilāfata-hum bi-l-mašriq). Con el tiempo habría tres grandes 
dinastías: los abasíes en oriente, los omeyas en al-Andalus y los ̔ ubaydíes en Egipto, 
Ifrīqiya, Siria y el Ḥiŷāz. Posteriormente, estos tres poderes sufrieron divisiones 
sucesivas, como en el caso de al-Andalus con los reyes de Taifas34.

Continuando con esta idea, desde el punto de vista geográfico, una dinastía 
tendrá un límite a partir del cual será difícil controlar el territorio y ese límite 
dependerá del número de individuos que puedan administrar el poder. Con el 
paso del tiempo, el poder se irá fracturando y dividiendo, y esto será más notable 
en las zonas fronterizas, donde el poder central no alcanza a imponerse con toda 
su magnitud. La familia reinante pierde influencia y los territorios circundantes 
aprovechan esta situación para afianzar su dominio. Ibn Jaldūn menciona el ejemplo 
de al-Andalus, cuando quedó fuera de la égida de los abasíes al afianzar su poder 
la dinastía omeya, así como el Magreb, que quedó bajo el poder de los ʽalawíes, 
ambos territorios «fronterizos» (al-ṯagrayn) con respecto al poder oriental35.

Además de los ejemplos anteriores que aluden al nacimiento, desarrollo y 
declive de las dinastías, los omeyas andalusíes están presentes en la Muqaddima 
en varias secciones destinadas a describir las características del poder califal y la 
estructura de la administración, de nuevo en relación con otras familias reinantes. 
En el capítulo dedicado a las atribuciones religiosas que originalmente perte-
necían al califa pero que con el tiempo se desempeñaron en el ámbito civil, Ibn 
Jaldūn explica que, tanto con los omeyas de al-Andalus como bajo el dominio 
ʽubaydí en Egipto y el Magreb, determinadas funciones de carácter religioso 
se delegaron en figuras como la de jefe de seguridad pública o el encargado del 
almotacenazgo. En este último caso, si inicialmente el almotacén dependía del 
cadí, que era quien lo nombraba, con el tiempo pasó a estar bajo la autoridad 
política (infaradat bi-l-wilāya)36. Con respecto al jefe de policía, cuya institución 
Ibn Jaldūn atribuye a los abasíes en una sección posterior, el texto indica que en 
Ifrīqiya se denomina «prefecto» (al-ḥākim), en la dinastía turca «valí» (al-wālī) 

34.   Prolégomènes, II, pp. 104-106.
35.   Prolégomènes, II, p. 116.
36.   Prolégomènes, I, p. 400 y pp. 406-407.



252

María Crego Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

y en al-Andalus «zalmedina» (ṣāḥib al-madīna), alcanzando con los omeyas allí 
un gran prestigio y diferenciándose entre el Jefe Supremo (ṣāḥib al-kubrà) –con 
autoridad sobre cualquier ciudadano, con empleados a su cargo y desempeñado 
únicamente por individuos ilustres– y Jefe de Policía de categoría inferior (ṣāḥib 
al-ṣugrà), con jurisdicción solo sobre la gente común37.

Ibn Jaldūn sigue empleando la denominación al-Andalus como espacio admi-
nistrativo dominado por una dinastía islámica –cuyos límites se han modificado 
necesariamente con el tiempo, aunque no se explicite– al hacer referencia en 
varias ocasiones a la Granada nazarí. Veamos algún caso: al describir los cargos 
de la administración que auxilian al gobernante en sus funciones y cuáles son sus 
atribuciones, afirma el historiador tunecino que en su época (li-hāḏā l-ʽahd) la 
gente de al-Andalus denomina «legado» o «intendente» (al-wakīl) al encargado 
de la contaduría y de las necesidades del sultán38. De nuevo se refiere al dominio 
nazarí, en sus inicios, al describir cómo en el declive de los almohades en al-An-
dalus intervienen personajes pertenecientes a familias de origen árabe, como 
Ibn Hūd o Ibn al-Aḥmar. Este último, frente a las aspiraciones de los Zanāta de 
anexionarse al-Andalus, consiguió asentar su poder gracias al apoyo de familias 
afines. No obstante, puntualiza el autor, sus apoyos no eran muy numerosos, 
pues en al-Andalus no se necesita el sostén de un grupo social amplio dado que 
no hay un número importante de tribus (li-qillat al-ʽaṣāʼib wa-l-qabāʼil)39. Dicha 
afirmación está incluida en la sección en que se describe cómo en territorios 
con muchas tribus y familias es más dificultoso asentar el poder de una dinastía. 
Un claro ejemplo, según el autor, es Ifrīqiya y el Magreb, donde la existencia de 
múltiples tribus provocó consecutivas rebeliones contra el islam en los primeros 
tiempos. Caso contrario es al-Andalus, donde, ante la escasez de tribus y familias 
de raigambre, ha sido factible que el poder pasara de unos a otros. En todo caso, 
el topónimo en estos ejemplos se refiere al reino de Granada, que Ibn Jaldūn 
conocía a la perfección.

Ibn Jaldūn, por tanto, utiliza el término al-Andalus en un sentido plural y 
combina, como hemos visto, un significado administrativo con otro geográfico 
que, lejos de contradecirse, conviven en el texto y constituyen el paradigma de 
un uso ya acuñado por otros autores anteriores40.

37.   Prolégomènes, II, pp. 30-31.
38.   Prolégomènes, II, p. 14.
39.   Prolégomènes, I, pp. 298-299.
40.   Véase CHEJNE, Anwar: Historia de España musulmana, Madrid, Cátedra, 1974, p. 20, y VIGUERA, María Jesús: 

«Al-Andalus y España», en VALDEÓN, Julio (coord.), Las Españas Medievales, Valladolid, Fundación Duques de Soria, 
1999, pp. 98-99.



253ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn﻿

3.	SOCIEDAD, ECONOMÍA Y CULTURA URBANA

Todas las consideraciones anteriores sobre el dominio islámico en la Penín-
sula Ibérica, su relación con otros pueblos y la configuración administrativa del 
poder se concentran en los tres primeros capítulos de la Muqaddima. Es notable 
la presencia de al-Andalus como entidad geográfica y política en estas secciones, 
si bien a lo largo de la obra Ibn Jaldūn hará referencia a la sociedad andalusí en 
otras muchas ocasiones, para comentar las características sociológicas de sus 
pobladores, mencionar personajes destacados de la vida política y del ámbito 
jurídico o para ilustrar sus consideraciones teóricas sobre las distintas disciplinas 
del pensamiento humano, además de la sección dedicada a las moaxajas y zéjeles 
de al-Andalus, con la que se cierra esta magna composición41.

Es preciso recordar, por ejemplo, sus consideraciones sobre cómo la alimenta-
ción influye en la configuración del organismo, en las aptitudes de los individuos 
e incluso en su predisposición a la religiosidad. Afirma el sabio tunecino que la 
alimentación abundante, muy condimentada y alterada con grasas y otros añadidos, 
provoca un daño al cuerpo humano y un deterioro de su apariencia, afectando a la 
figura del hombre y a su intelecto. Esto es propio de las ciudades, donde hay abun-
dantes alimentos, frente a las zonas desérticas. Uno de los ejemplos planteados por 
Ibn Jaldūn incluye el Magreb frente a al-Andalus. En el Magreb abundan el trigo 
y los condimentos, mientras que los andalusíes no disponen de manteca animal 
y basan su dieta en la zahína: esto provoca que su alimentación sea más pura y 
que posean mayor inteligencia, un cuerpo más liviano y mejor predisposición 
para el aprendizaje. La abundancia de alimentación también implica una menor 
espiritualidad. Dado que en las urbes el lujo y la abundancia están al alcance de 
la población, en las ciudades hay menos gente piadosa y buenos creyentes. En las 
zonas menos pobladas, en las comunidades rurales y en regiones donde se sufre 
carestía, hay una mayor inclinación a la religiosidad. Ejemplos de esto último se 
encuentran en los habitantes de los desiertos o en al-Andalus, donde hay escasez 
y hambre, frente a los bereberes del Magreb y los pobladores de Fez o El Cairo. 
Estos últimos, según Ibn Jaldūn, tendrán más dificultades para hacer frente a una 
calamidad o a un período de carestía. Para ilustrar cómo un individuo es capaz 
de privarse de alimento progresivamente y de forma voluntaria, se menciona la 
anécdota, que Ibn Jaldūn conoció a través de sus maestros, de dos mujeres de 
Algeciras y Ronda que llevaban varios años sin comer y se presentaron ante el 
sultán meriní Abū l-Ḥasan42.

41.   De este pasaje se ha ocupado Teresa Garulo en «Ibn Jaldún y la poesía estrófica de al-Andalus», en GARROT, 
José Luis, y MARTOS, Juan (eds.): op. cit., pp. 361-369.

42.   Prolégomènes, I, pp. 160-163. Recordemos que Ibn Jaldūn sirvió como secretario en la corte de Abū ʽInān Fāris, 
hijo de Abū l-Ḥasan. El relato de las dos mujeres aparece recogido en MARTÍNEZ ENAMORADO, Virgilio, y BECERRA 
PARRA, Manuel: «En torno al morabitismo en la serranía de Ronda. Una propuesta para el análisis de sus rábitas y 
zāwiya-s», Takurunna: Anuario de Estudios sobre Ronda y La Serranía, 1 (2011), pp. 111-112.



254

María Crego Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

No faltan las referencias a al-Andalus en las secciones que Ibn Jaldūn dedica 
a la economía, los impuestos y la relación entre los oficios y la vida urbana. En 
el tercer capítulo de la obra, se expone cómo el sistema impositivo evoluciona y 
cambia desde que una dinastía se asienta hasta que alcanza el período de declive. 
Con el desarrollo de la urbanidad los gastos de la corte aumentan y así también los 
impuestos, que en el caso de regiones alejadas son difíciles de recaudar. Además, 
se establecen nuevas tasas (no recogidas en la ley religiosa, como sí lo son el pago 
del azaque, el impuesto sobre la tierra y la capitación, a los que Ibn Jaldūn se refiere 
en una sección anterior), algunas de las cuales gravan las transacciones comer-
ciales y los productos de primera necesidad. Ejemplos de dinastías que estable-
cieron impuestos no legales fueron la abasí y la ʽubaydí, que cobraban tributo al 
musulmán que hacía la peregrinación. Ibn Jaldūn menciona también los reyes de 
Taifas en al-Andalus y añade que esto cambió con la llegada de Yūsuf b. Tāšuf īn43.

Ya en el capítulo cuarto, Ibn Jaldūn analiza el precio de los productos en las 
ciudades. Vincula urbes de mayor tamaño a precios más bajos en razón de que si 
la población es mayor, en primer lugar, los precios de los productos de primera 
necesidad bajan, mientras que aquellos que no son estrictamente necesarios para 
la subsistencia, como especias, frutas, vestidos, etc., suben. Por otro lado, en las 
ciudades grandes existen oficios variados debido a la demanda, y el desarrollo 
urbano hace que artesanos y trabajadores establezcan tarifas elevadas por sus 
servicios. En tercer lugar, son más altos también los impuestos en zonas con mayor 
población, ya que existen tasas en los mercados y en las puertas de las ciudades. 
Por último, los precios pueden subir si el trabajo en el campo exige tareas adicio-
nales que suman cargas que finalmente revierten en las tarifas. Es lo que ocurre, 
por ejemplo, en al-Andalus, frente al territorio bereber en época del autor. En el 
primer caso, los cristianos hicieron que sus habitantes quedaran circunscritos a la 
zona costera, con lo que se vieron privados de las tierras más fértiles, y hubieron de 
recurrir a tareas adicionales y al uso de abonos para mejorar el terreno. Todo ello 
hace que aumenten los gastos, lo que provoca la existencia de precios elevados, 
rasgo que caracteriza el territorio andalusí (quṭr al-Andalus) –aquí, en tanto que 
espacio de dominio islámico en la Península Ibérica– frente a otras zonas donde 
la fertilidad de la tierra es mayor44. Aunque se piense que en esta región hay poco 
grano y que esto es lo que provoca precios elevados, Ibn Jaldūn aclara que los 
andalusíes son gentes dedicadas a la agricultura45.

43.   Prolégomènes, II, p. 83.
44.   El cálculo de costes como herramienta de contabilidad ha sido objeto de estudio desde el punto de vista 

histórico en los últimos años. Es posible que Ibn Jaldūn fuera uno de los primeros en formularlo; véase CREGO, María: 
«El precio de los productos y la venta de carne en los tratados de ḥisba andalusíes», Al-Qanṭara, 39 (n. 2) (2018), pp. 285-
286; LÓPEZ MANJÓN, Jesús, GUTIÉRREZ-HIDALGO, Fernando y CARRASCO FENECH, Francisco: «El olvido de un 
sistema de cálculo de costes andalusí (primer tercio del siglo XIII)», Revista de Contabilidad-Spanish Accounting Review 
(2015) [en línea], doi: 10.1016/j.rcsar.2014.11.001.

45.   Prolégomènes, II, p. 242.



255ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn﻿

El historiador tunecino continúa más adelante analizando el modo en que 
el desarrollo económico y la riqueza están relacionados y son proporcionales al 
grado de civilización de un territorio, siempre ligado a la vida en la urbe. En este 
sentido, el desarrollo de una dinastía es lo que propicia la existencia de variados 
oficios y su perfeccionamiento. Ejemplo de esto son las civilizaciones judía, griega 
y romana. También la civilización en al-Andalus, cuya cultura urbana sostuvieron 
primero los godos y luego los omeyas, en contraposición al Magreb e Ifrīqiya 
antes de la llegada del islam, donde predominaban las formas de vida rurales. Por 
otra parte, atribuye a la emigración llegada desde al-Andalus, voluntaria o a la 
fuerza, en período almohade los rasgos de cultura urbana que hay en el Magreb. 
En época posterior, afirma, gentes del Levante andalusí (ahl šarq al-Andalus) 
salieron por imposición de los cristianos hacia Túnez y allí también contribuyeron 
a enriquecer las formas de vida urbanas46. Ibn Jaldūn vuelve a hacer referencia a 
los oficios en el capítulo quinto y explica que el mantenimiento en el tiempo de 
profesiones específicas es posible cuando la cultura urbana se ha conservado en 
las ciudades también por un período prolongado. De otro modo, no sería posible 
su conservación. Un ejemplo, según el autor, es al-Andalus en su misma época, 
donde el hecho de que hayan estado asentadas dinastías como la de los godos y 
los omeyas ha permitido que la cultura urbana haya alcanzado un gran arraigo, 
solo comparable al de Egipto, Iraq o Siria. Así, se mantienen oficios relacionados 
con las necesidades urbanas y el lujo, como «la construcción, la cocina, las varie-
dades de canto, la diversión con instrumentos y bailes, la disposición de alfombras 
en los palacios, la correcta disposición al edificar, la hechura de los recipientes 
hechos de metal y cerámica y todos los utensilios, la celebración de banquetes y 
casamientos y otros oficios que el lujo, así como sus costumbres, exigen»47. Y de 
nuevo hace referencia a los andalusíes de levante exiliados a Túnez en el siglo VII 
de la Hégira (s. XIII), con cuya sabiduría contribuyeron a la cultura urbana propi-
ciada por los ṣinhāŷa y los almohades, a lo que se sumó el aprendizaje adquirido 
por los viajeros que visitaban Egipto.

Ibn Jaldūn menciona en particular la actividad de la enseñanza –que considera 
un oficio– en al-Andalus. Afirma que en su tiempo la enseñanza se encuentra en 
un proceso de decadencia en el Magreb, si bien en el pasado destacaron como 
principales centros del saber en occidente Qayrawān y Córdoba, por ser núcleos 
urbanos de gran relevancia. Al perder su influencia, se interrumpió también la 
cadena de transmisión del saber, solo continuada en cierto modo en Marrakech 
al comienzo del poderío almohade. Con respecto a al-Andalus, entiende que los 
habitantes han perdido el interés por la enseñanza desde hace cientos de años 
debido a la desaparición de la civilización de los musulmanes (li-tanāquṣ ʽumrān 

46.   Prolégomènes, II, p. 252 y 254.
47.   Texto árabe en Prolégomènes, II, pp. 309-311.



256

María Crego Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

al-muslimīn) por el avance del enemigo (al-ʽaduww), que hace que unos pocos vivan 
en la zona costera. Únicamente se estudia lengua árabe y literatura, quedando 
la jurisprudencia como una disciplina vacía. La principal ocupación, señala, es 
ahora conseguir el sustento48. Más adelante, en la sección dedicada a la educa-
ción de los niños, afirma que es propio del islam instruir a los niños en el Corán 
como base fundamental de su educación, pero mientras que en el Magreb, afirma, 
aprenden la escritura y lecturas del Corán, en otros lugares como al-Andalus 
añaden a esta enseñanza la de la poesía y la lengua árabe en una primera etapa de 
formación. Este sistema (ṭarīqat ahl al-Andalus) fue el que se implantó en Ifrīqiya 
cuando maestros andalusíes llegaron allí tras el avance cristiano hacia el este de 
la Península Ibérica. Añade que, en el caso de al-Andalus, el hecho de combinar 
la enseñanza del Corán con el estudio de la lengua árabe en la etapa infantil hace 
que destaquen sus gentes en el conocimiento lingüístico49.

Precisamente la ciudad de Córdoba, antes mencionada, aparece citada en la obra 
de Ibn Jaldūn en varias ocasiones para ilustrar cómo las construcciones erigidas por 
las distintas dinastías son símbolo de su poder y un indicador de la capacidad para 
contar con numerosa mano de obra. Entre los ejemplos, el palacio de Ctesifonte, las 
pirámides de Egipto y el puente y la mezquita de los omeyas en Córdoba50. Además, 
la vida urbana, así como un estadio avanzado del poder y las dinastías, darán lugar 
a ciudades desarrolladas. Y ambas realidades irán paralelas: a una dinastía breve 
corresponderá una ciudad de vida breve y corta actividad; sin embargo, a una 
dinastía prolongada acompañará una ciudad próspera y de grandes dimensiones. 
Un ejemplo será Bagdad, con una cifra elevadísima de baños públicos, paradigma 
al que se unen Córdoba, Qayrawān o El Cairo51. Y una vez más Ibn Jaldūn insiste 
en la idea de que las ciencias y su estudio están presentes en las grandes ciudades, 
donde sus habitantes tienen cubiertas sus necesidades básicas y pueden dedicarse 
al conocimiento y las artes. Casos emblemáticos son Bagdad, Córdoba, Qayrawān, 
Basora y Kufa. Tras la decadencia de estas ciudades, Ibn Jaldūn destaca en su propio 
tiempo como centro del saber Egipto, dominado por los turcos52.

En otro orden de cosas, interesantísimas son las disquisiciones de Ibn Jaldūn 
sobre la escritura, la lengua y la adquisición de esta última. En la sección dedicada 
a la caligrafía y la escritura –cuya perfección se vincula al grado de civilización-, 
se afirma que en Egipto la primera de estas disciplinas se aprende practicando 
cada letra por separado, siguiendo reglas precisas, mientras que en al-Andalus y 
el Magreb el aprendizaje se realiza trazando palabras completas, cuya escritura el 
maestro juzga después, y cuando el alumno ha alcanzado la maestría se le denomina 

48.   Prolégomènes, II, p. 377 y 380.
49.   Prolégomènes, III, pp. 260-263.
50.   Prolégomènes, I, p. 318.
51.   Prolégomènes, II, p. 202.
52.   Prolégomènes, II, pp. 383-384.



257ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn﻿

«experto» (muŷīd)53. La más excelsa caligrafía es, según Ibn Jaldūn, la ḥimyarī, y a 
este respecto recuerda una cita recogida en la Takmila de Ibn al-Abbār, según la 
cual el padre de Ibn al-Farrūj al-Qayrawānī al-Fārisī al-Andalusī habría preguntado 
con insistencia a miembros de qurayš de dónde procedía la escritura en árabe54. 
En efecto, en el diccionario biográfico del sabio valenciano encontramos dicha 
cita55, exactamente con el mismo texto que en la Muqaddima, en la biografía de 
este Abū Muḥammad ̔ Abd Allāh b. Farrūj (733-791), sabio andalusí que residió en 
Qayrawān y murió en Egipto. Con respecto a la escritura en al-Andalus, afirma Ibn 
Jaldūn que las formas andalusíes de la misma (al-rasm al-andalusī) se han exten-
dido al Magreb e Ifrīqiya con la emigración desde el levante peninsular, por el 
avance cristiano, y el traslado de algunos de sus oficios a esta zona, hasta el punto 
de hacer desaparecer la escritura ifrīqí. Con el declive de la dinastía almohade, se 
perdió en cierto modo la tradición de escritura andalusí, si bien los meriníes le 
dieron un nuevo impulso, propiciado por los andalusíes que se instalaron en Fez56.

En la sección dedicada al oficio de copista también se alude al desarrollo de 
esta tarea en al-Andalus. Afirma Ibn Jaldūn que tanto allí como en oriente se ha 
tratado de una profesión que perseguía atesorar copias fidedignas de todo tipo 
de obras literarias, científicas y religiosas. En el Magreb, con el declive de la civi-
lización, este oficio ha desaparecido, predominando la mala caligrafía, las erratas 
y las faltas. También en la emisión de fetuas se aprecia esta deformación, pues los 
que se dedican a ello no tienen los suficientes conocimientos. Únicamente, dice 
Ibn Jaldūn, quedan restos de este oficio en al-Andalus57.

En el capítulo sexto, Ibn Jaldūn dedica diversas secciones a analizar la lengua 
árabe y las distintas disciplinas que se encargan de ella. Su estado genuino es el 
árabe coránico o la lengua de muḍar, que es distinta de la utilizada en las ciudades. 
Así, considera necesario advertir el autor que la lengua usada en oriente es distinta 
de la utilizada en el Magreb y asimismo lo es la lengua empleada en al-Andalus de 
la existente en las dos zonas antes mencionadas. En el caso de al-Andalus, como 
en otros lugares donde hubo contacto con poblaciones extranjeras, la lengua 
fue alejándose de su estado original y mezclándose con otros elementos, en este 
caso gallegos y francos (ʽaŷam al-ŷalāliqa wa-l-ifranŷa), por lo que la lengua de las 
ciudades de estas regiones debe ser entendida como «otra lengua». Así, es posible 
distinguir entre «lengua» (lisān) y «dialecto» (luga)58.

Y posteriormente insiste el autor en esta idea: los habitantes de las ciudades 
son los menos capacitados para adquirir un correcto uso de la lengua árabe. Pone 
como ejemplo a las gentes del Magreb, Ifrīqiya y al-Andalus, por tener unos usos 

53.   Prolégomènes, II, p. 339.
54.   Prolégomènes, II, p. 340.
55.   IBN AL-ABBĀR: Al-Takmila li-Kitāb al-Ṣila, CODERA, Francisco (ed.), Madrid, B.A.H., 1889, vol. II, nº 1237.
56.   Prolégomènes, II, pp. 345-346.
57.   Prolégomènes, II, pp. 351-352.
58.   Prolégomènes, III, pp. 306-307.



258

María Crego Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

dialectales muy alejados del árabe, si bien en este último caso han destacado los 
andalusíes, hasta el período de las Taifas, por tener un mayor interés en aprender 
y por su dominio de fragmentos memorizados en prosa y verso. Como ejemplo 
de autores que sobresalieron en el uso de la lengua árabe menciona Ibn Jaldūn al 
cronista Ibn Ḥayyān y a los poetas Ibn ̔ Abd al-Rabbihi y al-Qasṭallī59. Con el dominio 
cristiano (tagallub al-naṣrāniyya) termina el cultivo de esta disciplina, si bien Ibn 
Jaldūn nombra a autores que desarrollaron su obra ya fuera de al-Andalus, como 
Mālik b. al-Muraḥḥal, instalado en Ceuta60. Y añade otros nombres destacados 
bajo el dominio de la dinastía nazarí, como Ibn Šibrīn61, Ibn al-Ŷayyāb62 e Ibrāhīm 
al-Sāḥilī63. Y, por último, y por encima de ellos, Ibn al-Jaṭīb, del que dice Ibn Jaldūn 
que murió «en esta época como mártir por las calumnias de sus enemigos»64.

4.	ANDALUSÍES EN LA MUQADDIMA

Ibn al-Jaṭīb es una de las muchas y destacadas personalidades andalusíes a las 
que Ibn Jaldūn menciona a lo largo de la obra, entre las que se incluyen emires, 
califas, reyes de Taifas y algunos servidores en distintos cargos de la adminis-
tración omeya. El análisis de la nómina de andalusíes citados en la Muqaddima 
precisaría de una monografía, por lo que no seré exhaustiva aquí. De entre todos 
los personajes de la corte, jueces, poetas, lexicógrafos, médicos y demás sabios de 
los que Ibn Jaldūn se sirve para ilustrar su exposición y argumentar sus detenidas 
reflexiones destaco en primer lugar a Ibn al-Jaṭīb, a quien utiliza como fuente de 
autoridad para refrendar algunas de sus ideas, bien por su testimonio, que conoció 
de primera mano, bien a través de alguno de sus escritos, o incluso transcribiendo 
alguna de las conversaciones que mantuvo con él65. Menciona Ibn Jaldūn igual-
mente a algunos de sus maestros andalusíes, de entre los cuales destacamos a Abū 
l-Barakāt al-Ballaf īqī, de quien se sirve, por ejemplo, para denostar la práctica de 
la alquimia o transmitir, a su vez, las enseñanzas de los maestros de aquél66. Por 

59.   Prolégomènes, III, p. 319.
60.   Sobre el poeta y lexicógrafo Mālik b. al-Muraḥḥal (1207-1300), véase MARÍN, Manuela y FIERRO, Maribel: 

Sabios y santos musulmanes de Algeciras, Algeciras, Fundación Municipal de Cultura José Luis Cano, 2004, p. 122, nº 75. 
Los diccionarios biográficos recogen su origen malagueño y su fallecimiento en Ceuta.

61.   En la edición de Quatremère aparece con la grafía . Sobre este alfaquí e historiador (1275-1346) nacido 
en Ceuta, que ejerció como juez y cuya familia procedía de Sevilla, véase s.v., RODRÍGUEZ FIGUEROA, Antonio, en 
Biblioteca de Al-Andalus, Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, V, 2007, pp. 302-304, nº 1149.

62.   Sobre este poeta y alto funcionario de la corte nazarí (1274-1348) véase RUBIERA, María Jesús: Ibn al-Ŷayyāb: 
el otro poeta de la Alhambra, Granada, Patronato de la Alhambra y Generalife, 1994.

63.   Sabio (m. 1346) del que sabemos que viajó en peregrinación, visitó el país de los negros y murió en Tombuctú; 
véase su biografía en AL-MAQQARĪ, Nafḥ al-ṭīb min guṣn al-Andalus al-raṭīb, ʿABBĀS, Iḥsān (ed.), Beirut, 1968, vol. 
II, p. 194, nº 117.

64.   Texto árabe en Prolégomènes, III, p. 320. En estas páginas hay un interesantísimo fragmento sobre la lengua 
de al-Andalus que merecería un detenido análisis.

65.   Prolégomènes, I, p. 354; III, p. 77; III, p. 349.
66.   Prolégomènes, II, p. 402; III, p. 231. Sobre este juez almeriense (1281-1370), que ejerció en distintas poblaciones 



259ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn﻿

otra parte, ofrece detalles biográficos muy precisos, y lo utiliza como fuente, de 
Abū Bakr al-Ṭurṭušī, paradigma de la escuela malikí andalusí. El autor tunecino 
describe su viaje de peregrinación y cómo se instaló en El Cairo y Alejandría, 
donde impartió sus enseñanzas67. De su obra más notable, Sirāŷ al-Mulūk, se sirve 
igualmente en las secciones del capítulo tercero dedicadas a la cohesión tribal, 
trasladando las opiniones de este tradicionista andalusí sobre cómo las tropas 
mercenarias con un sueldo fijo sostienen una dinastía. Ibn Jaldūn puntualiza que 
esto solo puede corresponderse con el período de declive de la misma, cuando 
se busca el auxilio de individuos que no forman parte de la familia reinante. Y de 
nuevo insiste en que al-Andalus, desde el período de las Taifas, es un ejemplo de 
pérdida de espíritu de grupo (ʽaṣabiyya)68.

Por último, por las numerosas alusiones que se recogen en el capítulo sexto de 
la obra, debemos mencionar aquí al matemático Maslama b. Aḥmad al-Maŷrīṭī (m. 
1005). Ibn Jaldūn afirma que el cultivo de las matemáticas, la astrología, la magia 
y los talismanes ha desaparecido casi por completo en su época en al-Andalus y el 
Magreb por el declive de la civilización y que se trata de saberes que los cristianos 
han pasado a ejercitar. Pero destaca a este sabio andalusí del período califal que 
creó escuela –uno de sus discípulos, Abū Muslim b. Jaldūn, estaba emparentado 
con el autor de la Muqaddima-y cita en varias ocasiones dos de sus obras: Gāyat 
al-ḥakīm, manual de referencia para el que desee iniciarse en las prácticas mágicas 
y que para Ibn Jaldūn supone la culminación de esta disciplina, y Rutbat al-ḥakīm, 
un suplemento (qarīn) a la anterior, dedicada a la alquimia69.

5.	CONCLUSIÓN

Hasta aquí este recorrido por las referencias en la Muqaddima a al-Andalus, 
cuyo devenir histórico Ibn Jaldūn conocía a través de reputados autores, como 
Ibn Ḥayyān, pero también de primera mano. Como ya se ha dicho, la presencia 
de al-Andalus es notable en los tres primeros capítulos de este libro primero del 
Kitāb al-ʽIbar, si bien las referencias son inagotables en las restantes secciones, 

andalusíes y de quien Ibn Jaldūn alaba su gusto literario, véase s.v., PUENTE, Cristina de la, en Biblioteca de Al-Andalus, 
Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, I, 2012, pp. 160-164, nº 52.

67.   Prolégomènes, III, p. 12. Véase la completa relación de la vida y obra de este alfaquí (1059-1126) s.v. en FIERRO, 
Maribel, en Biblioteca de Al-Andalus, Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, VII, 2012, pp. 500-531, nº 1791.

68.   Prolégomènes, I, pp. 280-282. En otras ocasiones vuelve Ibn Jaldūn a refutar los argumentos de al-Ṭurṭušī, 
afirmando que está equivocado al no valorar el espíritu de grupo como requisito indispensable para la victoria en caso 
de enfrentamiento entre dos bandos; véase, por ejemplo, Prolégomènes, II, pp. 77-78.

69.   Véanse, entre otras citas, Prolégomènes, III, pp. 92, 99, 125, 145 y 192. Sobre este matemático consúltese VERNET, 
Juan y CATALÁ, María Asunción: «Las obras matemáticas de Maslama de Madrid», Al-Andalus, XXXIV (1965), pp. 15-45. 
A pesar de la atribución que Ibn Jaldūn hace a Maslama al-Maŷrīṭī de las dos obras citadas, problemas cronológicos y 
de confusión en la onomástica han hecho que se cuestione esta autoría; véase KACIMI, Mourad, «Nuevos datos sobre 
la autoría de la Rutbat al-ḥakīm y la Ġāyat al-ḥakīm (o Picatrix)», eHumanista/IVITRA, 4 (2013), pp. 237-256.



260

María Crego Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

como lo son los riquísimos aspectos sobre los que seguir profundizando70. Las 
fuentes de autoridad son numerosísimas y aparecen debidamente citadas. Por lo 
que respecta a las andalusíes, destaca la identificación de al-Andalus, notablemente 
en el capítulo sexto, como espacio donde la escuela malikí se ha impuesto. Desde 
el punto vista político, entendido en un amplio sentido, el dominio islámico en 
al-Andalus es considerado por Ibn Jaldūn como una civilización en decadencia en 
comparación con dos realidades, una que ya forma parte del pasado, otra que se 
abre paso con firmeza y que el autor conoce a la perfección: el período de gobierno 
de las dinastías omeya y abasí, de un lado, que constituye un período de esplendor 
y de referencia para el análisis de los estados, y de otro lado los poderes cristiano y 
otomano, de cuyo ascenso y dominio en el Mediterráneo el sabio tunecino, testigo 
y viajero, fue contemporáneo. Se reconoce la superioridad cristiana en tiempos del 
autor, quien desde su lucidez refleja en su obra la transformación histórica vivida, 
en particular, en el territorio peninsular y la constatación de que los tiempos de 
esplendor político islámico habían llegado a su fin.

El auge de estos poderes emergentes lleva aparejada una pérdida del dominio, 
no solo político, también en otros ámbitos como el intelectual, realidad de la que 
Ibn Jaldūn es plenamente consciente y así lo refleja por ejemplo en sus reflexiones 
sobre el control del mar, del que los cristianos se sirven para la guerra y la defensa 
de sus territorios; o en sus apreciaciones sobre los centros de enseñanza en el 
ámbito europeo, donde existe una demanda en tiempos del autor de las disciplinas 
filosóficas y las ciencias naturales. A través de su obra, Ibn Jaldūn deja constancia 
de manera continuada de la transformación vivida en al-Andalus, en tanto que 
entidad geográfica, política e histórica sometida a cambios, cuyos efectos son 
visibles en el momento en que elabora su narración.

La causa fundamental de su declive es la pérdida del «espíritu de grupo», formu-
lación conceptual que, como sabemos, era desconocida en el mundo occidental 
y que Ibn Jaldūn considera consustancial a la sociedad rural. En al-Andalus, en 
particular, desde su posición inicial fronteriza, después de haber sido la sede del 
poder de una dinastía heredera del califato oriental omeya, constitutiva a su vez 
de un «estado» que ha vivido sus etapas de fundación, esplendor y decadencia 
-lo que permite que pueda «medirse» con otros del mundo conocido del mismo 
rango-, la carencia de una cohesión de grupo ha provocado su caída y su situación 
de subordinación en época del autor. En al-Andalus, repite en varias ocasiones, no 
hay grupos fuertemente cohesionados, lo que impide la existencia de un motor que 
perpetúe el desarrollo de la civilización. No obstante, son constantes las referen-
cias a los fenómenos de cultura urbana –enseñanza, caligrafía…– que pasan «a la 

70.   La obra de Ibn Jaldūn sigue siendo revisada desde múltiples facetas y en relación a cuestiones contemporáneas; 
véase, por ejemplo, en su vinculación con la reformulación del pensamiento filosófico islámico, PATRIARCA, Giovanni: 
«El eterno retorno de la Asabiyyah. Ibn Jaldún y la teología política contemporánea», Daimon. Revista Internacional de 
Filosofía, 76 (2019), pp. 139-153.



261ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn﻿

otra orilla» con la emigración andalusí al Magreb. De hecho, Ibn Jaldūn vincula a 
los omeyas andalusíes con el desarrollo de modos de vida urbanos, trasladados a 
territorio magrebí a través de las comunidades de emigrados. Por otro lado, señala 
rasgos comunes a los habitantes del Magreb y a los andalusíes, como el hecho 
de practicar una lengua alejada del estado original del árabe y, por el contrario, 
alude a una diferencia sustancial: la escasez de tribus en el territorio andalusí, lo 
que facilitó al acceso al poder de distintas dinastías.

En definitiva, la entidad geográfica, política y cultural de al-Andalus queda 
incorporada en la Muqaddima junto a otros pueblos/naciones como un elemento 
más para configurar un panorama que busca, aunando una miscelánea de disci-
plinas procedentes del saber clásico –filosofía, economía, sociología…– establecer 
una historia total. Ése fue el objetivo de Ibn Jaldūn, que consiguió desarrollar y 
culminar gracias a su trayectoria vital y desde su libertad intelectual.



262

María Crego Gómez﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

AL YAAQUBI, Husayn: «Los Jaldún, de Sevilla a Túnez», en VIGUERA, María Jesús (coord.): 
Ibn Jaldún. El Mediterráneo en el siglo XIV. Auge y declive de los Imperios, Exposición en 
el Real Alcázar de Sevilla (mayo-septiembre 2006), Sevilla, El legado Andalusí, 2006, 
pp. 316-331.

CHEJNE, Anwar: Historia de España musulmana, Madrid, Cátedra, 1974.
CREGO, María: «El precio de los productos y la venta de carne en los tratados de ḥisba 

andalusíes», Al-Qanṭara, 39 (n. 2) (2018), pp. 267-291.
CRUZ, Miguel: Historia del pensamiento en el mundo islámico, Madrid, Alianza, 1996.
DI BRANCO, Marco: «Ibn Ḫaldūn, the Greeks and Romans Graeco-Roman History in the 

Kitāb al-ʿIbar», Studi e Materiali di Storia delle Religioni, vol. 86 Issue 2 (2020), pp. 715-730.
DIEZ, Martino: «Les antiquités gréco-romaines entre al-Makīn ibn al-ʿAmīd et Ibn Ḫaldūn. 

Notes pour une histoire de la tradition», en Studia graeco-arabica, 3 (2013), pp. 121-140.
FERRÉ, André: «Les sources judéo-chrétiennes de l’histoire d’Ibn Khaldoun», IBLA, 176 

(1995), p. 223-243.
FIERRO, Maribel: «Al-Ṭurṭušī», en Biblioteca de Al-Andalus, Almería, Fundación Ibn Tufayl 

de Estudios Árabes, VII, 2012, pp. 500-531, nº 1791.
FISCHEL, Walter Joseph: «Ibn Khaldūn’s Use of Historical Sources», Studia Islamica, 14 

(1961), pp. 109-119.
GARCÍA SANJUÁN, Alejandro: «El significado geográfico del topónimo al-Andalus», 

Anuario de Estudios Medievales, 33, nº 1 (2003), pp. 3-36.
GARROT, José Luis y MARTOS, Juan (eds.): Miradas españolas sobre Ibn Jaldún, Madrid, 

Ibersaf, 2008.
GARULO, Teresa: «Ibn Jaldún y la poesía estrófica de al-Andalus», en GARROT, José Luis, 

y MARTOS, Juan (eds.): Miradas españolas sobre Ibn Jaldún, Madrid, Ibersaf, 2008, pp. 
361-369.

ITO, Takao: «Writing the Biography of Ibn Khaldūn», en FIERRO, Maribel, y PENELAS, 
Mayte, (eds.): The Maghrib in the Mashriq. Knowledge, Travel and Identity, Berlin, Boston, 
De Gruyter, 2021, pp. 513-535.

KACIMI, Mourad, «Nuevos datos sobre la autoría de la Rutbat al-ḥakīm y la Ġāyat al-ḥakīm 
(o Picatrix)», eHumanista/IVITRA, 4 (2013), pp. 237-256.

LIROLA, Jorge: El poder naval de Al-Andalus en la época del Califato Omeya, Granada, 
Universidad de Granada, 1993.

LÓPEZ MANJÓN, Jesús, GUTIÉRREZ-HIDALGO, Fernando y CARRASCO FENECH, 
Francisco: «El olvido de un sistema de cálculo de costes andalusí (primer tercio del siglo 
XIII)», Revista de Contabilidad-Spanish Accounting Review (2015) [en línea], doi: https://
doi.org/10.1016/j.rcsar.2014.11.001

MANZANO, Miguel Ángel: «Ibn Jaldūn», en Biblioteca de al-Andalus, Almería, Fundación 
Ibn Tufayl de Estudios Árabes, III, 2004, pp. 578-597.

MANZANO, Miguel Ángel: «Sociedad, linajes y cohesión tribal en el Mágreb bajomedieval: 
consideraciones sobre las teorías de Ibn Jaldūn», en MEOUAK, Mohamed (ed.), Biografías 
magrebíes: identidades y grupos religiosos, sociales y políticos en el Magreb medieval. Madrid, 
CSIC, 2012, E.O.B.A. XVII, pp. 273-293.

MARÍN, Manuela y FIERRO, Maribel: Sabios y santos musulmanes de Algeciras, Algeciras, 
Fundación Municipal de Cultura José Luis Cano, 2004.

https://doi.org/10.1016/j.rcsar.2014.11.001
https://doi.org/10.1016/j.rcsar.2014.11.001


263ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 241–264  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn﻿

MARTÍNEZ ENAMORADO, Virgilio, y BECERRA PARRA, Manuel: «En torno al morabitismo 
en la serranía de Ronda. Una propuesta para el análisis de sus rábitas y zāwiya-s», 
Takurunna: Anuario de Estudios sobre Ronda y La Serranía, 1 (2011), pp. 111-134.

MARTOS, Juan: «El hermano pequeño: Yaḥyà b. Jaldūn y su obra la Bugya», en GARROT, 
José Luis, y MARTOS, Juan (eds.): Miradas españolas sobre Ibn Jaldún, Madrid, Ibersaf, 
2008, pp. 109-119.

MOLÉNAT, Jean-Pierre, «Ibn Jaldún ante Pedro I de Castilla, el revés de un encuentro», 
en VIGUERA, María Jesús (coord.): Ibn Jaldún. El Mediterráneo en el siglo XIV. Auge y 
declive de los Imperios, Exposición en el Real Alcázar de Sevilla (mayo-septiembre 2006), 
Sevilla, El legado Andalusí, 2006, pp. 164-169.

PATRIARCA, Giovanni: «El eterno retorno de la Asabiyyah. Ibn Jaldún y la teología política 
contemporánea», Daimon. Revista Internacional de Filosofía, 76 (2019), pp. 139-153.

PUENTE, Cristina de la: «Balafiqi», en Biblioteca de Al-Andalus, Almería, Fundación Ibn 
Tufayl de Estudios Árabes, I, 2012, nº 52.

RODRÍGUEZ, Antonio: «Ibn Shibrin», en Biblioteca de Al-Andalus, Almería, Fundación 
Ibn Tufayl de Estudios Árabes, V, 2007, nº 1149.

RUBIERA, María Jesús: Ibn al-Ŷayyāb: el otro poeta de la Alhambra, Granada, Patronato de 
la Alhambra y Generalife, 1994.

SATO, Kentaro: «Isnād of Ibn Khaldūn: Maghribi Tradition of Knowledge in Mamlūk 
Cairo», en FIERRO, Maribel, y PENELAS, Mayte, (eds.): The Maghrib in the Mashriq. 
Knowledge, Travel and Identity, Berlin, Boston, De Gruyter, 2021, pp. 399-410.

TALBĪ, Mohammed, «Ibn Khaldūn», Encyclopédie de l´Islam, Leiden-Paris, Brill-Maison-
neuve & Larose, vol. III, 1977-2007 (nouvelle éd., reimp.), pp. 849-855.

VALENCIA, Rafael (ed.): Sevilla, siglo XIV, Sevilla, Fundación José Manuel Lara, 2006.
VALENCIA, Rafael: «Sevillanos en el Kitab al-Ibar de Ibn Jaldún», Boletín de la Real academia 

Sevillana de Buenas Letras: Minervae Baeticae, 39 (2011), pp. 137-159.
VERNET, Juan y CATALÁ, María Asunción: «Las obras matemáticas de Maslama de Madrid», 

Al-Andalus, XXXIV (1965), pp. 15-45.
VIGUERA, María Jesús: «Al-Andalus y España», en VALDEÓN, Julio (coord.), Las Españas 

Medievales, Valladolid, Fundación Duques de Soria, 1999, pp. 95-112.
VIGUERA, Mª Jesús (coord.): Ibn Jaldún. El Mediterráneo en el siglo XIV. Auge y declive de 

los Imperios, Exposición en el Real Alcázar de Sevilla (mayo-septiembre 2006), Sevilla, 
El legado Andalusí, 2006.

Fuentes originales y traducciones
IBN AL-ABBĀR: Al-Takmila li-Kitāb al-Ṣila, CODERA, Francisco (ed.), Madrid, B.A.H., 1889.
IBN JALDUN: Prolégomènes d´Ebn-Khaldoun. Texte Arabe publié, d´après les manuscrits de la 

Bibliothèque Imperiale, QUATREMÈRE, Marc (ed.), Paris, Institut Impérial de France, 1858.
IBN JALDŪN: Al-Muqaddima, CHEDDADI, Abdeselam (ed.), Casablanca, Bayt al-funūn 

wa-l-ʽulūm wa-l-ādāb, 2005.
IBN JALDÚN: Introducción a la historia universal (al-Muqaddima), RUIZ GIRELA, Francisco 

(ed. y trad.), Córdoba, Almuzara, 2008.
AL-MAQQARĪ: Nafḥ al-ṭīb min guṣn al-Andalus al-raṭīb, ʿ ABBĀS, Iḥsān (ed.), Beirut, 1968.
ROSENTHAL, Franz: The Muqaddimah, An Introduction to History, New York, Pantheon, 1958.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=946
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=946




SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

8

AÑO 2022
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

35

Artículos

13 M.ª Eugenia Alguacil Martín   
Los registros notariales del siglo XV en el Archivo de la Catedral 

de Toledo

79  Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María 
Pérez-González  

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos 
XV y XVI

107 Fernando Arias Guillén   
 La belleza hecha rutina: los privilegios rodados como instrumento 

de comunicación de la monarquía castellana (1252-1350)

139 Diego Belmonte Fernández   
La obra nueva de la catedral de Sevilla y la familia Enríquez: un 

Libro de Fábrica de 1453 en el Archivo Histórico Casa de Alba

171  Victòria A. Burguera Puigserver   
Deudas y embargos. La otra cara de las compraventas de 

esclavos en la Mallorca de principios del siglo XV

199  Víctor Caballero Gómez   
Compter les mots: una aproximación cuantitativa a los ele-

mentos paleográficos y diplomáticos de la documentación bajomedieval

219  Paula Castillo   
Satis admiror de irreverentia vestra. El caso de la ocupación de 

conventos en la Toscana a inicios del siglo XIV

241 María Crego Gómez   
Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn

265 David Espinar Gil   
El notariado en la ciudad de Segovia durante el siglo XIII: 

orígenes y primer desarrollo profesional

299  Alejandro García Morilla   
El papel de la funcionalidad en la clasificación tipológica de 

las inscripciones: la concepción integral del monumento epigráfico. Un 
primer acercamiento

325 Marina Girona Berenguer   
De árbitros, jueces y sabios: procedimientos judiciales en la 

aljama judía de Medina del Campo a la luz de dos disputas familiares 
(1486-1504)

353  José Antonio López Sabatel   
El viñedo en la Ribeira Sacra durante los siglos XIV y XV. 

Paisaje, explotación y pervivencias

373 Álvaro Lorenzo Fernández  
 Nuevo epitafio altomedieval encontrado en la excavación 

de Os Conventos (San Mamede de Vilachá, A Pobra Do Brollón, Lugo)

391  Pablo Martín Prieto   
La tierra plana en la Edad Media: un mito contemporáneo

415 Alberto Martín Quirantes  
 Nuevas reflexiones para viejos espacios: la almunia nazarí de 

Darabenaz y su relación con los Palacios de don Nuño (s. XIII)

443  Pablo Alberto Mestre Navas   
Imago ecclesiae: los sellos de validación de los cabildos 

catedrales de Baeza y Jaén (ss. XIII-XIV)

475  Rodrigo Moreno Torrero   
La comunidad de cristianos en Wašqa. Nuevas apreciaciones 

acerca de su organización y lugares de culto

509  Ángel Nasarre Rodríguez   
La formación del Archivo Municipal de Barbastro

535 María del Pilar Rábade Obradó   
El miedo al falso testimonio en los procesos inquisitoriales 

del tribunal de Ciudad Real-Toledo (1483-1504)

561 Albert Reixach Sala  
 Fuentes para el estudio de la desigualdad en la Cataluña 

bajomedieval: los registros de tallas de la ciudad de Gerona a examen 
(c. 1360-c. 1540)

597  Javier de Santiago Fernández y Elisabeth Menor Natal  
El retablo epigráfico-heráldico de la catedral de Baeza

621  Jaime Tortosa Quirós   
Hogar, distribución espacial, camas y familia en el siglo xv a 

partir de los inventarios de Valencia

651 Carmen Trillo San José   
Fátima, hija del alcaide Avengarrón: sus propiedades en Cubillas 

y Granada, según documentos árabes romanceados inéditos (1465-1466)

679  Alberto Venegas Ramos   
Al-Ándalus en la cultura de masas contemporánea: una 

aproximación al caso del videojuego

Reseñas de libros

705  VV.AA. Reseñas




