ESPACIO,

Y FORMA 35

SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

i
EMERGING
U rI E D SOURCES SCOPUS
CITATION INDEX

NDEXED.

FECYT 2018






AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA
DE IBN JALDUN

AL-ANDALUS IN IBN KHALDUN'’S
MUQADDIMAH

Maria Crego Gémez*

Recepcidn: 2021/11/26 - Comunicacién de observaciones de evaluadores: 2022/1/30 -
Aceptacién: 2022/2/15

pol: https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.32300

Resumen

A partir del texto drabe original de la Mugaddima, este trabajo analiza las referencias
a al-Andalus en tanto que entidad geografica, histérica y politica, para determinar la
imagen que Ibn Jaldiin tenia de esta regién en sus distintas dimensiones. El estudio
demuestra que el autor tunecino equiparé esta realidad politica a otras naciones
del mundo conocido y a través de numerosas referencias a la realidad andalusi
ilustro procesos histdricos, describid las fases experimentadas por las civilizaciones
y explicd la arquitectura administrativa del poder. Su profunda comprensién de
las civilizaciones del Mediterraneo, unido al conocimiento personal del occidente
drabe-islamico, conducen al historiador tunecino a perseguir una historia total,
en la que al-Andalus, contemplada como una civilizacién en decadencia en época
del autor, serd una pieza mas que explique fenémenos econémicos, socioldgicos
y culturales, asi como un eslabdén entre dos realidades historicas: las grandes
dinastias isldmicas y los poderes cristiano y otomano.

Palabras clave
Ibn Jaldiin; Al-Andalus; Historia; Historiografia; Sociologia.

Abstract

Drawing from the original Arabic text of the Mugaddimah, this study examines the
way in which Ibn Khaldin conceived of al-Andalus from different perspectives as a
geographical, historical and political entity. This analysis shows how the Tunisian
author drew political parallels among other nations of the known world and with

1. Universidad Pablo de Olavide de Sevilla. C.e.: mcregom@upo.es

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 241
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.32300

242

MARIA CREGO GOMEZ

the use of various references to Andalusi contemporary reality, he was able to
highlight various historical dynamics, describe different phases of civilization
and explain the administrative structure of power. His deep understanding of
the civilizations of the Mediterranean, together with his personal knowledge
of the Arab-Islamic West, lead the Tunisian historian to pursue a total history.
Despite being conceived as a civilization in decline during the lifetime of the
author, al-Andalus is a fundamental piece in the puzzle that explains economic,
sociological and cultural phenomena, as well as a crucial link between two
historical realities: the great Islamic dynasties on the one hand and the Christian
and Ottoman powers on the other.

Keywords
Ibn Khaldin; Al-Andalus; History; Historiography; Sociology.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11 HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA DE IBN JALDUN

1. INTRODUCCION

Es mi intencién en este trabajo reunir y analizar las referencias a al-Andalus
recogidas por lbn Jaldiin en su Muqaddima con objeto de reflejar la imagen que
el autor tunecino tenia de esta regién bajo dominio isldmico y en qué medida se
sirvié de ella para exponer sus teorias histdricas. No podré, por cuestidn de espacio,
dar cuenta de todas y cada una de las menciones al territorio andalusi, pero sf
ofrecer un panorama de conjunto del peso que al-Andalus tiene en la obra*. Me
he servido del texto arabe original e incluyo traducciones y transcripciones con
objeto de familiarizar al no arabista con los términos aludidos.

Ibn Jaldiin conocfa el territorio andalusi, con el que, como es sabido, mantenia
lazos familiares?. Visito la Peninsula Ibérica en dos ocasiones: la primera en 1362,
instaldndose en Granada, donde siguié cultivando la amistad que lo unifa a 1bn
al-Jatib y participando de la vida politica del reino nazari; célebre es su visita a
Sevilla en 1364 como embajador del sultdn ante la corte de Pedro . La segunda
en 1374% Y, por otra parte, tuvo entre sus maestros a sabios andalusies o de
origen andalusi versados en ciencias religiosas y otras disciplinas’. No obstante,
como veremos a continuacion, podemos decir que, frente a ciertas visiones que
responden a criterios historiograficos propios de otros tiempos académicos®, el
tratamiento que 1bn Jaldiin da a al-Andalus en su obra -independientemente de
su conocimiento directo del territorio peninsular bajo dominio islamico o cris-
tiano- es el mismo que el que el insigne historiador confiere a otras entidades
politicas y culturales, entendidas como naciones (umam), y de hecho, como se
verd, se emplea como «unidad de medida» de los conceptos antropoldgicos e

2. He seguido la primera edicién arabe que se publicé completa: Prolégoménes d”Ebn-Khaldoun. Texte Arabe
publié, d’aprés les manuscrits de la Bibliothéque Imperiale, QUATREMERE, Marc (ed.), Paris, Institut Impérial de France,
1858, distinguiendo las tres partes en que estd dividida con la numeracién |, Il y Ill. Agradezco al profesor Francisco
Vidal Castro su generosidad al poner a mi disposicién dicho texto en formato digital. Citaré a lo largo del trabajo esta
obra como Prolégomenes.

3. Sobre los antepasados andalusfes de Ibn Jalddn, véase AL YAAQUBI, Husayn: «Los Jaldun, de Sevilla a Tdnez»,
en VIGUERA, Marfa Jesus (coord.): Ibn Jaldin. El Mediterrdneo en el siglo XIV. Auge y declive de los Imperios, Exposicién
en el Real Alcazar de Sevilla (mayo-septiembre 2006), Sevilla, El legado Andalusi, 2006, pp. 316-331; VALENCIA, Rafael:
«Sevillanos en el Kitab al-Ibar de Ibn Jaldin», Boletin de la Real academia Sevillana de Buenas Letras: Minervae Baeticae,
39 (2011), pp. 138-148. Conslltese la biograffa completa de Ibn Jaldiin y una descripcién de su obra escrita en TALBI,
Mohammed, «Ibn Khaldan», Encyclopédie de |”Islam, Leiden-Paris, Brill-Maisonneuve & Larose, vol. Ill, 1977-2007
(nouvelle éd., reimp.), pp. 849-855, ademas del reciente trabajo de ITO, Takao: «Writing the Biography of Ibn Khaldin»,
en FIERRO, Maribel, y PENELAS, Mayte, (eds.): The Maghrib in the Mashriq. Knowledge, Travel and Identity, Berlin,
Boston, De Gruyter, 2021, pp. 513-535.

4. Véase MOLENAT, Jean-Pierre: «Ibn Jaldin ante Pedro | de Castilla, el revés de un encuentro», en VIGUERA,
Marfa Jesus (coord.): Ibn Jaldin. EI Mediterrdneo... pp. 164-169, y VALENCIA, Rafael (ed.): Sevilla, siglo X1V, Sevilla,
Fundacién José Manuel Lara, 2006.

5. MANZANO, Miguel Angel: «Ibn Jaldiin», en Biblioteca de al-Andalus, Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios
Arabes, I1l, 2004, pp. 587-588, y MARTOS, Juan: «E| hermano pequefio: Yahya b. Jaldiin y su obra la Bugya», en GARROT,
José Luis, y MARTOS, Juan (eds.): Miradas espariolas sobre Ibn Jaldiin, Madrid, Ibersaf, 2008, pp. 112-113.

6. Cf. la postura de Franz Rosenthal sobre el apego del autor por al-Andalus en The Mugaddimah, Translator’s
Introduction, New York, Pantheon, 1958, p. xxxvi, asi como CRUZ, Miguel: Historia del pensamiento en el mundo isldmico,
Madrid, Alianza, 1996, vol. 3 El pensamiento isldmico desde Ibn Jaldun hasta nuestros dias.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 243
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=946

MARIA CREGO GOMEZ

historiograficos estudiados por el tunecino, junto a otros pueblos o naciones
como godos, francos, ‘ubaydies’, abasies, turcos, etc.

Con respecto a la Mugaddima, que constituye el prélogo y primer libro de su
Kitab al- 'Ibar, Ruiz Girela sefialaba en el estudio introductorio a su traduccién
«[o]casionales referencias a al-Andalus desperdigadas en su obra»®. Ahora veremos
que éstas son, sin embargo, numerosas y que sirven al objeto de representar una
entidad politica, étnica y cultural en un discurso sistematico, ordenado, en el
que el devenir politico, la lengua y la cultura van conformando e identificando
a las naciones de las que el sabio tunecino se sirve para estructurar su discurso.

Con respecto a sus fuentes, ha sido ya analizado en trabajos anteriores el
uso que Ibn Jaldin hacia de los autores y textos citados, tanto en la Mugaddima
como en el resto del Kitab al- 'Ibar, bien para refrendar datos y disquisiciones,
como para confrontar informaciones y juicios®. Su obra se veria enriquecida,
en este sentido, tras su traslado a El Cairo, donde tuvo acceso a fuentes que no
habian estado disponibles para él con anterioridad. Podria afirmarse que en la
Mugaddima, -terminada durante su estancia en Qal‘at Ibn Salama, donde se
instalé en 1375-, las citas de autores y obras son menos sistemdaticas y numerosas
que en el Kitab al- 'Ibar®, si bien un estudio detenido confirma que las referencias
a fuentes histdricas, biogréficas o geograficas, entre otras, son abundantes. Junto
a autores orientales, entre los que podemos destacar a al-Mas‘udi, hemos de
sefialar las numerosas fuentes andalusies mencionadas en la Mugaddima por lo
que respecta a los datos y reflexiones que aluden a al-Andalus, citadas con variados
procedimientos: citas literales de una obra escrita, transcripciéon de una opinién
o bien mencién de una informacién que el sabio tunecino elabora a partir de una
fuente previa. No podia ser de otra manera: nos encontramos ante un intelectual
formado en las redes magrebies de transmisién del conocimiento™

Alo largo de la Mugaddima, es cierto, podemos localizar numerosos pasajes
relativos a al-Andalus en los que no se menciona fuente alguna. Se trata de refe-
rencias al dominio politico del reino nazari de Granada, asi como reflexiones en
torno a elementos de la cultura urbana que han perdurado en el territorio andalusi

7. ‘Ubaydi es el término que algunos historiadores sunnies emplean para referirse a los fatimfes.

8. IBN JALDUN, Introduccién a la historia universal (al-Mugaddima), RUIZ GIRELA, Francisco (ed. y trad.), Cérdoba,
Almuzara, 2008, p. XXI.

9. Véase el trabajo de FISCHEL, Walter Joseph: «Ibn Khaldin'’s Use of Historical Sources», Studia Islamica, 14 (1961),
pp. 109-119, y los estudios posteriores al mismo, que han seguido analizando el Kitab al- ‘Ibar y profundizando en la riqueza
documental que encierra la obra y en el uso tanto de fuentes drabes como de otras procedentes de la tradicién latina
occidental, como por ejemplo FERRE, André: «Les sources judéo-chrétiennes de I'histoire d’Ibn Khaldoun», IBLA, 176
(1995), pp. 223-243, y DIEZ, Martino: «Les antiquités gréco-romaines entre al-Makin ibn al- * Amid et Ibn Haldin. Notes
pour une histoire de la tradition», en Studia graeco-arabica, 3 (2013), pp. 121-140, especialmente pp. 137-138.

10. Véase, para el caso de la historia de griegos y romanos, DI BRANCO, Marco: «Ibn Haldtn, the Greeks and
Romans Graeco-Roman History in the Kitab al- * Ibar», Studi e Materiali di Storia delle Religioni, vol. 86 Issue 2 (2020), p. 719.

11. Véase, para el caso concreto de su transmisién de al-Muwatta’ de Malik, SATO, Kentaro: «/snad of Ibn Khalddn:
Maghribi Tradition of Knowledge in Mamlik Cairo», en FIERRO, Maribel, y PENELAS, Mayte, (eds.): The Maghrib in
the Mashrig. Knowledge, Travel and Identity, op. cit., pp. 399-410.

244 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA DE IBN JALDUN

en la época del autor, tanto bajo dominio islimico como cristiano. Como ya
sefialo W. Fischel, estos y otros pasajes semejantes podrian contribuir a extender
laidea de que, especialmente en la Mugaddima, 1bn Jaldtn realizé un ejercicio de
abstraccion para reflejar su experiencia y su juicio personal en torno a la civiliza-
cién coetdnea. Es posible que asi fuera en ciertos casos; sin embargo, contamos
con muchos otros pasajes donde no se parte del conocimiento personal, sino
que el autor tunecino recurre a prestigiosos autores que, siguiendo su proceder
habitual, aparecen debidamente citados.

Entre los mas importantes autores andalusies citados, debemos destacar en
primer lugar a Ibn Hayyan, que es para 1bn Jaldiin la fuente histérica de referencia
para la historia del dominio omeya en al-Andalus, después del cual, afirma, solo
puede haber imitadoresB. Recurre también a las enseflanzas de sus maestros
andalusies, a los que mencionaremos en el ultimo apartado, y otros ulemas e
intelectuales de prestigio, como al-Turtusi, Ibn al-Abbar o Ibn Hazm, cuyas obras
cita de manera expresa'. No faltan los fragmentos poéticos en la Mugaddima; de
entre ellos podemos destacar los del poeta nacido en Qayrawan vy fallecido en
al-Andalus Ibn Saraf, de quien toma unos versos para ilustrar el declive del poder
en la Peninsula tras la desaparicién de la dinastia omeya®.

2. AL-ANDALUS COMO UNIDAD
GEOGRAFICA Y POLITICA

Desde el punto de vista geografico, en primer lugar, lbn Jaldan sitda la
Peninsula Ibérica entre el cuarto y quinto climas de los siete en que se divide la
parte habitada de la tierra, enumerando antes de todo una serie de ciudades y
emplazamientos de sur a norte, de la primera parte del clima cuarto'®: Algeciras,
Malaga, Almufiécar, Jerez, Niebla, Sevilla, Ecija, Cérdoba, Granada, Jaén, Ubeda,
Guadix, Baza, Santamaria, Silves, Badajoz, Mérida, Evora, Trujillo, Calatrava, Lisboa,
Santarem, Coria, Alcantara, Talavera, Toledo, Guadalajara, Medinaceli, Coimbra,
Almeria, Cartagena, Alicante, Denia, Valencia, Tarragona, Lorca, Segura, Murcia,
Jativa, Juicar, Tortosa, Chinchilla, Huete, Fraga, Calatayud, Zaragozay Lérida. En

12. Véase, sobre el reino nazari, Prolégoménes, |, pp. 298-299, y Il, p. 59; acerca de la conservacién de oficios por
la permanencia de la cultura urbana, Il, p. 309; sobre la pervivencia en el Magreb de la tradicién musical introducida
por Ziryab en al-Andalus, I, p. 361; en torno a saberes (matematicas, astrologia, etc.) que han encontrado eco en el
ambito cristiano, Ill, p. 99.

13. Prolégoménes, |, p. 4. Vuelve a citarlo en varias ocasiones, como al mencionar las celebraciones con motivo de
la boda de al-Ma’miin b. D7 I-Nn en Toledo, Prolégoménes, |, p. 311.

14. En el caso de Ibn Hazm, recomienda su Kitab al-Milal wa-I-Nihal para conocer las distintas manifestaciones
de la si"a: Prolégoménes, |, p. 364.

15. Prolégoménes, |, p. 281y p. 412. La traduccién de dichos versos es la siguiente: «Indiferente es para mi que
haya en al-Andalus nombres como Mu‘tasim y Mu‘tadid, /apodos regios fuera de lugar, cual gato que, hinchandose,
emulara al leén» [traduccién de la autora].

16. Prolégoménes, |, pp. 117-119.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 245
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



246

MARIA CREGO GOMEZ

la parte segunda de este cuarto clima se localizan Geronay Barcelona. Al describir
el clima quinto, menciona Ibn Jaldun ciudades de la mitad norte de la Peninsula”:
Salamanca, Zamora, Avila; al este de Avila sittia la tierra de Castilla (ard Qastala) y
la ciudad de Segovia. Al norte de ésta, la tierra de Le6n y de Burgos (ard Liyin wa
Burgust); mas al norte, Galicia (ard Yilligiya) y la ciudad de Santiago (Santydgiib),
nombre que equivale, especifica Ibn Jaldiin, a Ya“qub. Continda la descripcién con
Tudela, Huesca, Pamplona, Estella y Ndjera. A continuacion menciona, aunque
sin atribuirles nombre propio, los Pirineos, de los que afirma tienen gran altura,
suponen una protecciéon para al-Andalus y tienen caminos que comunican con la
region de Gascuila, a la que califica de nacion de los francos (min umam al-farany).
Posteriormente, menciona otras ciudades de los francos y contintia hacia el este
por el Golfo de Ledn.

Pero mds interesante que esta somera descripcion, para la que Ibn Jaldin sigue
a al-1drisi, es, para el presente trabajo, el modo en que el tunecino denomina al
territorio peninsular: al-Andalus o bilad al-Andalus, identificando claramente este
nombre con la totalidad de la Peninsula Ibérica. Es ésta una denominacién geografica
que alude al territorio dominado histéricamente por diversos pueblos o dinastias,
como los godos y los omeyas. Son numerosos los ejemplos de esta identificacién
a lo largo de la obra, por lo que solo sefialaremos alguno de ellos. En el capitulo
tercero, en primer lugar, en la seccién dedicada a la relevancia de aquellos que
sostienen las dinastias, Ibn Jaldiin alude a las conquistas de los drabes y afirma que
fueron posibles por el niimero de musulmanes que les apoyaron, de manera que
pudieron someter a otros pueblos, como los persas, bizantinos, turcos, bereberes y
francos, ademas de a los godos de al-Andalus (al-qut bi-I-Andalus). Por otra parte, la
duracién del dominio de una dinastia ha de ser, necesariamente, prolongada, pues
su deterioro no puede ser inmediato. Uno de los ejemplos es el poder en al-An-
dalus de los omeyas, a los que califica aqui de muntabidiin («los que se separan» ).

En la seccion dedicada a las diversas formas de guerra Ibn Jaldiin describe cémo,
en la época de las grandes dinastias -no en la suya, pues ya para entonces, dice, los
ejércitos son mucho menores en niimero de efectivos-, los contendientes alcan-
zaban cifras muy elevadasy entre las tropas regulares y las de leva en el momento
de la batalla los soldados de un mismo bando podian no reconocerse. Por ello se
dispuso una formacién u orden de combate que permitiera organizar las tropas,
conocida entre los persas, bizantinos, abasies y omeyas. Consistia en dividir los
efectivos hacia los cuatro puntos cardinales, con el soberano en el centro, en una
extensioén que podia alcanzar una gran distancia, de manera que se distinguia
entre «avanzada», «ala derecha», «ala izquierda» y «retaguardia». El soberano
se situaba en el centro, posiciéon que recibia el nombre de «corazdn». Se cita

17. Prolégoménes, |, pp. 129-130.
18. Prolégoménes, |, pp. 293-295.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11 HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA DE IBN JALDUN

expresamente a los omeyas de al-Andalus entre quienes practicaban esta forma de
organizar las tropas en el campo de batalla. Seguidamente afirma que «los reyes
godos de al-Andalus» (muliik al-qit bi-I-Andalus), asi como los bizantinos y otros
reyes no arabes (al-‘apam) situaban al soberano en un trono o estrado durante la
batalla, rodeado y protegido por su guardia personal y por arqueros. Se trataria
de un espacio de grandes dimensiones, que sirve ademas como refugio para aquel
que necesitara replegarse. De nuevo aqui nos interesa la referencia a al-Andalus
en tanto que espacio geografico gobernado por una dinastia®.

Con respecto a los cristianos en el periodo medieval, hay una interesante refe-
rencia en la seccién dedicada a los signos del poder, como el trono, la ceca o el
sello, también en el capitulo tercero, donde encontramos diversas menciones a
al-Andalus. Un elemento del boato que rodea al gobernante son los estandartes,
banderas y otros signos similares que constituyen representaciones de la magni-
ficencia del soberano. 1bn Jaldiin menciona cémo los Banti Ahmar de Granada,
asi como los almohades en al-Andalus usaron, en el cortejo que acompariaba al
sultdn, siete elementos de esta naturaleza, pues se consideraba un ndmero de
buen augurio. En otras dinastias, como la de los zanata (merinies), el nimero de
elementos de ostentacion era superior. Compara este uso en el &mbito musulman
con el que hacen los «gallegos» en su época, a los que califica como «uno de los
pueblos francos/cristianos de al-Andalus» (al-yalaliga li-hada I- ‘ahd min umam
al-ifranya bi-l-Andalus)*°: se caracterizan por utilizar pocas banderas, que lucen en
alto, junto a musica de instrumentos de cuerda y gaitas, asi como canticos, al diri-
girse al campo de batalla. Esta indicacion muestra cémo lbn Jaldiin entiende por
al-Andalus el territorio de la Peninsula Ibérica en su conjunto, que han dominadoy
habitado distintos pueblos en su historia. Una denominacién de caricter geografico
con la que el autor tunecino contintia una tradicién seguida no solo por al-1drisi,
sino también por otros autores como lbn Hawqal o al-Himyari*.

Hacemos aqui un inciso para referirnos a los nombres con que 1bn Jaldin
denomina a los cristianos peninsulares. En las descripciones geograficas se
menciona el topénimo Qastala que, siguiendo a al-1drisi, se identifica con la
mitad norte peninsular, al septentrién del Sistema Central. Pero cuando quiere
referirse a los pueblos cristianos no sometidos al poder isldmico, el autor tunecino
lo hace utilizando la denominacién que acabamos de ver en el ejemplo anterior,
al-yalaliga o umam al-yalaliga. En la seccion del capitulo segundo dedicada al
deseo del dominado por imitar al dominante, por ejemplo, Ibn Jaldian afirma que
el pueblo sometido tiende a imitar en todo a aquél que lo domina, por considerarlo

19. Prolégomenes, |, pp. 67-69.

20. Prolégoménes, Il, p. 46. En este punto hay una diferencia notable en la edicién de CHEDDADI, Abdeselam,
Al-Mugaddima, Casablanca, Bayt al-funtin wa-I-‘uldm wa-I-adab, 2005, IV, p. 310, donde no se menciona expresamente
al-Andalus en este fragmento: wa amma I- ‘agam li-hada I-‘ahd min umam al-yalaliga.

21. Sobre la naturaleza geografica del nombre al-Andalus, véase GARCIA SANJUAN, Alejandro: «El significado
geografico del topénimo al-Andalus», Anuario de estudios medievales, 33, n° 1 (2003), pp. 13-20.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL 247
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



MARIA CREGO GOMEZ

perfecto. En contra de lo que suele ser su procedimiento habitual, segtin el cual
son numerosos los ejemplos de distintas dinastias y pueblos, aqui el nico caso
que se presenta como prototipo es el andalusi, cuyos pobladores, en época de 1bn
Jaldiin, imitan a los umam al-yalaliqa (gallegos/cristianos) «en su vestimenta, sus
signos externos y sus costumbres, hasta el punto de que pintan imagenes en las
paredes, en los edificios y en las casas»? y esto es signo de su dominacién. Aqui
al-Andalus aparece en el sentido de «pueblo musulman» de la Peninsulay queda
sobreentendida la superioridad del cristiano en tiempos de lbn Jaldiin sobre el
otro pueblo con quien comparte un mismo espacio geografico. Trataremos esta
acepcion de caracter politico a continuacion.

Otro ejemplo ilustrativo se halla en la seccion del capitulo tercero dedicada
al almirantazgo, cargo militar que lbn Jaldiin analiza teniendo en cuenta las
aspiraciones de pueblos como los bizantinos, francos o godos por controlar
las orillas meridionales del Mediterraneo. Tras ofrecer un panorama histérico
y sefialar que, a pesar de que en un principio los drabes no eran diestros en la
navegacidn, grandes dinastias como omeyas y “ubaydies lograron constituir
grandes flotas ~como la andalusi en época de al-Nasir, de doscientas naves»-y
combatieron en las zonas costeras, termina la seccion correspondiente alabando
el poderio naval de los almohades, que se vio reforzado cuando los cristianos
avanzaron hacia el sur en al-Andalus tras la muerte de Abt Ya“qib al-Mansiir.
Estos umam al-yalaliga hicieron que los musulmanes (al-muslimin), pues es asf
como aparecen designados los dos pueblos, se concentraran en las costas y de
nuevo reforzaran su flota en el Mediterrdneo occidental. Més tarde, indica 1bn
Jaldiin, los cristianos volvieron a ocupar esos espacios maritimos y a ensefiorear
el mar, dado que en las dinastias del Magreb perduraban los usos rurales y que
se perdieron las costumbres andalusies (al-‘awa id al-andalusiyya)*. Aparece
una vez mas en su obra la dicotomia sociedad rural / sociedad urbana, una de
las bases de su pensamiento socioldgico y que en este caso queda ejemplificada
con los pueblos que, al perder su espiritu de grupo y su influencia, incluido el
andalusi, han descuidado el dominio del mar.

Junto al término yalaliqa, que describe a los cristianos peninsulares, aparecen
también en la obra otras dos denominaciones para designar a los cristianos de

22. Texto arabe en Prolégoménes, |, p. 267.

23. Sobre el niimero de efectivos de la flota califal seguin las distintas fuentes, véase LIROLA, Jorge: El poder naval de
Al-Andalus en la época del Califato Omeya, Granada, Universidad de Granada, 1993, pp. 298-300; sobre el uso de la flota en
la politica interior y exterior en periodo califal y suimportancia en las rutas comerciales de la época, véanse pp. 159-270.

24. Prolégoménes, |1, pp. 39-40.

25. A. Cheddadiy M. A. Manzano ya han sefialado la importancia de una correcta interpretacién de los términos
badawa y hadara y sus variantes en el texto jalduni, en tanto que equivalentes de «civilizacién rural» y «civilizacién
urbana» respectivamente, y no en el sentido de «vida némada» y «vida sedentaria»; véase MANZANO, Miguel Angel:
«Sociedad, linajes y cohesién tribal en el Magreb bajomedieval: consideraciones sobre las teorias de Ibn Jaldin», en
MEOUAK, Mohamed (ed.), Biografias magrebies: identidades y grupos religiosos, sociales y politicos en el Magreb medieval.
Madrid, CSIC, 2012, E.O.B.A. XVII, n. 4.

248 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA DE IBN JALDUN

occidente. Una de ellas es al-Ifranya, vinculada aqui al concepto politico de nacién,
como cuando se refiere en varias ocasiones al estatus de Roma, capital del rey de
los francos (kursi malik al-Ifranja), en el sentido de ciudad mas importante del
occidente cristiano®, o en la descripcion del sexto clima, al mencionar regiones
como Flandes o Borgofia, pertenecientes a pueblos francos (li-umam al-Ifranya)’.
La otra es el término cordnico nasara, en tanto que comunidad religiosa; de esta
segunda denominacién tenemos igualmente varios ejemplos: al describir, en la
seccion dedicada a la §7'a, algunas facciones que sostienen la existencia de hombres
con caracteristicas divinas, 1bn Jaldiin afirma que aquellas mantienen concomi-
tancias con los cristianos/nasara en su consideracion de Jestis®®; y de nuevo en el
texto dedicado al almirantazgo, al mencionar la decadencia de omeyasy “ubaydies
en su dominio maritimo, lbn Jaldin recurre una vez mis a este término para
recordar c6mo los cristianos ocuparon, a partir del siglo V de la Hégira, espacios
maritimos que hasta entonces habian estado bajo dominio isldmico, como Sicilia,
Creta, Malta, la costa siria o Jerusalén®.

Pero volvamos a la designacion de al-Andalus. Junto a la anterior acepcién de
al-Andalus como nombre destinado a la Peninsula Ibérica’®, convive igualmente
en la obra de 1bn Jalduin otro sentido de cardcter politico cuando el autor vincula
el territorio con el dominio de poderes islamicos, desde los omeyas a los nazaries
de Granada. Ejemplos de esta concepcién, digamos, administrativa del término
son numerosisimos en la obra y quedan recogidos junto a las menciones de
caricter geografico, no de forma excluyente. Los omeyas andalusies se equiparan
con otras dinastias para ilustrar procesos histdricos, describir las distintas fases
experimentadas por las civilizaciones o explicar las funciones de cargos de la admi-
nistracion, por ejemplo. 1bn Jaldiin menciona con frecuencia «las dos dinastias»
(al-dawlatayn), omeya y abasi, en un sentido genérico, en tanto que periodo de
esplendor de la civilizacién, pero en multiples ocasiones alude al dominio omeya
en al-Andalus, al que dedica referencias especificas.

En el capitulo tercero hay un ilustrativo pasaje que describe cémo los omeyas
andalusies son continuadores del legado omeya oriental, por un lado, y por otro se
definen «contra» los abasies. Al enumerar los titulos asignados al Califa en tanto
que sucesor del Profeta -Emir, Iman (en el caso de los §1'fes) y por tltimo Emir de
los Creyentes- Ibn Jaldiin sostiene que la denominacién «Emir de los Creyentes»

26. Véase, por ejemplo, Prolégomeénes, |, p. 131y p. 422.

27. Prolégoménes, |, p. 140. También se recoge en la obra, en el capitulo quinto, el termino al-sagaliba, «los eslavos»,
para hacer alusién a los paises de la Europa oriental: Prolégoménes, |1, p. 28s.

28. Prolégomenes, |, p. 358.

29. Prolégomenes, I, p. 36.

30. Cabe mencionar otras formas utilizadas para hacer alusién a la Peninsula Ibérica; en la introduccién propiamente
dicha, al mencionar la expansién de los fatimfes en Egipto y otras zonas de oriente, Ibn Jaldin afirma que eran
temidos por los abasies y por los omeyas «del otro lado del mar» (wara”’ al-bahr): Prolégoménes, |, p. 31; por otro lado,
al mencionar la expansién de los almohades a ambos lados del Estrecho, se utiliza la expresién «las dos orillas» (al-
‘udwatayn): Prolégoménes, |, p. 41.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 249
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



250

MARIA CREGO GOMEZ

se adoptd por todos los gobernantes, por lo cual se extendid la costumbre entre los
abasfes de asignar ademds un sobrenombre al soberano. En el caso de al-Andalus,
antes de ‘Abd al-Rahman 111 los gobernantes no adoptaron sobrenombres por dos
razones: imitaban asi a sus antepasados (li-salafi-him), por un lado, y reconocian por
otro que los abasies les habfan arrebatado el califato. Con mayor razén, contintia
Ibn Jaldiin, no tenian poder sobre el Hiyaz, «la cuna de los drabes» (asl al- ‘arab).
‘Abd al-Rahman 111, sin embargo, adoptd el titulo de Emir de los Creyentes y el
calificativo de al-Nasir li-Din Allah cuando comprobé que el califato en oriente se
habia desvirtuado y los clientes dominaban a los califas y los trataban de manera
despética. La asuncion de sobrenombres fue usual a partir de entonces y los
reyes de Taifas continuaron dicha practica. 1bn Jaldin califica a al-Andalus como
«alejado emirato» (imarat al-qasiya)®.

Independientemente de esta denominacién que acabamos de ver, Ibn Jaldin
equipara el dominio islimico en al-Andalus —entiéndase ahora espacio geografico
peninsular bajo el control islimico-, ya sea bajo los omeyas, almoravides, almo-
hades o nazaries, al de otras dinastias del mundo conocido, ddndole el mismo
tratamiento. Ejemplos de cdmo estas familias reinantes se adscriben a una misma
categoria, en particular omeyas y abasies, son incorporados en toda la obra, y
especialmente en el capitulo tercero, dedicado al poder califal y la administra-
cién. En la seccién dedicada a la riqueza del gobernante, por ejemplo, explica 1bn
Jaldan que la gestién del Tesoro y los impuestos es un factor que interviene en el
colapso de las dinastias, pero esto solo ocurre, segtin el historiador, cuando éstas
han alcanzado un estadio intermedio, pues en su inicio los tributos se recaudan
y se distribuyen de manera proporcional, segtin su utilidad; los gobernantes y sus
visires viven con sobriedad y no aspiran a acaparar mas de lo que se necesita. Sin
embargo, cuando la dinastia se desarrolla, el jefe de la misma comienza a disponer
en exclusiva de la riqueza y aumentan las prebendas y los gastos, al tiempo que
el Tesoro se emplea en cuestiones ajenas al sostenimiento de la dinastia y los
hombres relevantes de la corte se alejan del dignatario. Sostiene 1bn Jaldiin que
esto es lo que ocurrid con los abasies y también en el periodo final de la dinastia
omeya de al-Andalus, cuando surgieron los reinos de Taifas®.

Mas adelante, a propdsito del hecho de que algiin miembro de la familia reinante
quisiera huir con las riquezas acumuladas o pudiera ponerse al servicio de otra
dinastia, Ibn Jaldun recuerda que los omeyas de al-Andalus no permitian que nadie
de su circulo familiar realizase la peregrinacién por temor a que quedaran bajo la
égida de los abasies. Y asi, asegura, ningtin miembro de la familia omeya cumplié
con este precepto, costumbre que perduro hasta el fin del califato®.

31. Véase el pasaje completo en Prolégomenes, |, pp. 410-412.
32. Prolégomenes, 11, p. 89.
33. Prolégoménes, Il, p. 9o.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11 HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA DE IBN JALDUN

También en el capitulo tercero, al hablar del modo en que las dinastias se
dividen, expone Ibn Jaldiin su teoria de que, alcanzado el limite de poder de una
familia reinante, cuando el dominio llega a su punto culminante, aquella entra en
un periodo de debilidad. El gobernante no esta dispuesto a compartir el poder y
comienzan a aparecer zonas alejadas que no desean someterse a su control. Presenta
como ejemplo el declive de los omeyas en oriente, cuando los abasies tomaron el
poder. Fue entonces cuando ‘Abd al-Rahman al-Dajil se refugi6 en al-Andalus por
ser una region alejada del imperio islamico (gasiyat dawlat al-islam), propiciando
una division del poder. Alli fundaron de nuevo «su antiguo reino y el califato
que habian ejercido en oriente» (dawlat Bani Umayya al-mujaddidin bi-I-Andalus
mulka-hum al-qadim wa jilafata-hum bi-I-masriq). Con el tiempo habria tres grandes
dinastfas: los abasies en oriente, los omeyas en al-Andalus y los ‘ubaydies en Egipto,
Ifriqiya, Siria y el Hiyaz. Posteriormente, estos tres poderes sufrieron divisiones
sucesivas, como en el caso de al-Andalus con los reyes de Taifas*.

Continuando con esta idea, desde el punto de vista geografico, una dinastia
tendrd un limite a partir del cual serd dificil controlar el territorio y ese limite
dependera del nimero de individuos que puedan administrar el poder. Con el
paso del tiempo, el poder se ird fracturando y dividiendo, y esto serd mas notable
en las zonas fronterizas, donde el poder central no alcanza a imponerse con toda
su magnitud. La familia reinante pierde influencia y los territorios circundantes
aprovechan esta situacion para afianzar su dominio. Ibn Jaldiin menciona el ejemplo
de al-Andalus, cuando quedo fuera de la égida de los abasies al afianzar su poder
la dinastia omeya, asi como el Magreb, que quedd bajo el poder de los “alawies,
ambos territorios «fronterizos» (al-tagrayn) con respecto al poder oriental®.

Ademas de los ejemplos anteriores que aluden al nacimiento, desarrollo y
declive de las dinastias, los omeyas andalusies estian presentes en la Mugaddima
en varias secciones destinadas a describir las caracteristicas del poder califal y la
estructura de la administracion, de nuevo en relacidn con otras familias reinantes.
En el capitulo dedicado a las atribuciones religiosas que originalmente perte-
necian al califa pero que con el tiempo se desempefiaron en el 4mbito civil, Ibn
Jaldin explica que, tanto con los omeyas de al-Andalus como bajo el dominio
‘ubaydi en Egipto y el Magreb, determinadas funciones de caracter religioso
se delegaron en figuras como la de jefe de seguridad publica o el encargado del
almotacenazgo. En este tltimo caso, si inicialmente el almotacén dependia del
cadi, que era quien lo nombraba, con el tiempo pasé a estar bajo la autoridad
politica (infaradat bi-l-wilaya)*. Con respecto al jefe de policia, cuya institucion
Ibn Jaldan atribuye a los abasies en una seccién posterior, el texto indica que en
Ifrigiya se denomina «prefecto» (al-hakim), en la dinastia turca «vali» (al-wali)

34. Prolégomenes, I, pp. 104-106.
35. Prolégoménes, Il, p. 116.
36. Prolégomenes, |, p. 400y pp. 406-407.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL 251
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



252

MARIA CREGO GOMEZ

y en al-Andalus «zalmedina» (sa@hib al-madina), alcanzando con los omeyas alli
un gran prestigio y diferencidndose entre el Jefe Supremo (sahib al-kubra) —-con
autoridad sobre cualquier ciudadano, con empleados a su cargo y desempefiado
Unicamente por individuos ilustres- y Jefe de Policia de categoria inferior (sahib
al-sugra), con jurisdiccion solo sobre la gente comuin®.

Ibn Jaldiin sigue empleando la denominacién al-Andalus como espacio admi-
nistrativo dominado por una dinastia islimica -cuyos limites se han modificado
necesariamente con el tiempo, aunque no se explicite- al hacer referencia en
varias ocasiones a la Granada nazari. Veamos algin caso: al describir los cargos
de la administracion que auxilian al gobernante en sus funciones y cudles son sus
atribuciones, afirma el historiador tunecino que en su época (li-hada I- ‘ahd) la
gente de al-Andalus denomina «legado» o «intendente» (al-wakil) al encargado
de la contaduria y de las necesidades del sultian®. De nuevo se refiere al dominio
nazari, en sus inicios, al describir cémo en el declive de los almohades en al-An-
dalus intervienen personajes pertenecientes a familias de origen drabe, como
Ibn Hud o Ibn al-Ahmar. Este ultimo, frente a las aspiraciones de los Zanata de
anexionarse al-Andalus, consiguid asentar su poder gracias al apoyo de familias
afines. No obstante, puntualiza el autor, sus apoyos no eran muy numerosos,
pues en al-Andalus no se necesita el sostén de un grupo social amplio dado que
no hay un niimero importante de tribus (li-gillat al- ‘asa’ib wa-I-qaba 'il®. Dicha
afirmacion estd incluida en la seccidn en que se describe cémo en territorios
con muchas tribus y familias es mds dificultoso asentar el poder de una dinastia.
Un claro ejemplo, segin el autor, es Ifrigiya y el Magreb, donde la existencia de
multiples tribus provocd consecutivas rebeliones contra el islam en los primeros
tiempos. Caso contrario es al-Andalus, donde, ante la escasez de tribus y familias
de raigambre, ha sido factible que el poder pasara de unos a otros. En todo caso,
el topénimo en estos ejemplos se refiere al reino de Granada, que lbn Jaldin
conocia a la perfeccion.

Ibn Jaldan, por tanto, utiliza el término al-Andalus en un sentido plural y
combina, como hemos visto, un significado administrativo con otro geografico
que, lejos de contradecirse, conviven en el texto y constituyen el paradigma de
un uso ya acufiado por otros autores anteriores+.

37. Prolégomenes, Il, pp. 30-31.

38. Prolégomenes, 1, p. 14.

39. Prolégoménes, |, pp. 298-299.

40. Véase CHEJNE, Anwar: Historia de Espafia musulmana, Madrid, Catedra, 1974, p. 20, y VIGUERA, Maria Jesus:
«Al-Andalus y Espafia», en VALDEON, Julio (coord.), Las Esparias Medievales, Valladolid, Fundacién Duques de Soria,
1999, pp. 98-99.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11 HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA DE IBN JALDUN

3. SOCIEDAD, ECONOMIA Y CULTURA URBANA

Todas las consideraciones anteriores sobre el dominio isldmico en la Penin-
sula Ibérica, su relacién con otros pueblos y la configuracién administrativa del
poder se concentran en los tres primeros capitulos de la Mugaddima. Es notable
la presencia de al-Andalus como entidad geografica y politica en estas secciones,
si bien a lo largo de la obra lbn Jaldin hara referencia a la sociedad andalusi en
otras muchas ocasiones, para comentar las caracteristicas socioldgicas de sus
pobladores, mencionar personajes destacados de la vida politica y del ambito
juridico o para ilustrar sus consideraciones teoricas sobre las distintas disciplinas
del pensamiento humano, ademads de la seccion dedicada a las moaxajas y zéjeles
de al-Andalus, con la que se cierra esta magna composicién+.

Es preciso recordar, por ejemplo, sus consideraciones sobre cémo la alimenta-
cién influye en la configuracién del organismo, en las aptitudes de los individuos
e incluso en su predisposicion a la religiosidad. Afirma el sabio tunecino que la
alimentacion abundante, muy condimentada y alterada con grasas y otros afiadidos,
provoca un dafio al cuerpo humano y un deterioro de su apariencia, afectando a la
figura del hombre y a su intelecto. Esto es propio de las ciudades, donde hay abun-
dantes alimentos, frente a las zonas desérticas. Uno de los ejemplos planteados por
Ibn Jaldin incluye el Magreb frente a al-Andalus. En el Magreb abundan el trigo
y los condimentos, mientras que los andalusies no disponen de manteca animal
y basan su dieta en la zahina: esto provoca que su alimentacién sea mds pura y
que posean mayor inteligencia, un cuerpo mas liviano y mejor predisposicién
para el aprendizaje. La abundancia de alimentacién también implica una menor
espiritualidad. Dado que en las urbes el lujo y la abundancia estan al alcance de
la poblacidn, en las ciudades hay menos gente piadosa y buenos creyentes. En las
zonas menos pobladas, en las comunidades rurales y en regiones donde se sufre
carestia, hay una mayor inclinacién a la religiosidad. Ejemplos de esto dltimo se
encuentran en los habitantes de los desiertos o en al-Andalus, donde hay escasez
y hambre, frente a los bereberes del Magreb y los pobladores de Fez o El Cairo.
Estos tltimos, segtin 1bn Jaldiin, tendran mas dificultades para hacer frente a una
calamidad o a un periodo de carestia. Para ilustrar cémo un individuo es capaz
de privarse de alimento progresivamente y de forma voluntaria, se menciona la
anécdota, que 1bn Jaldiin conocié a través de sus maestros, de dos mujeres de
Algeciras y Ronda que llevaban varios afios sin comer y se presentaron ante el
sultdn merini Aba 1-Hasan.

41. De este pasaje se ha ocupado Teresa Garulo en «Ibn Jaldin y la poesia estréfica de al-Andalus», en GARROT,
José Luis, y MARTOS, Juan (eds.): op. cit., pp. 361-369.

42. Prolégoménes, |, pp. 160-163. Recordemos que Ibn Jaldiin sirvié como secretario en la corte de Abi ‘Inan Faris,
hijo de Abii I-Hasan. El relato de las dos mujeres aparece recogido en MARTINEZ ENAMORADO, Virgilio, y BECERRA
PARRA, Manuel: «En torno al morabitismo en la serranfa de Ronda. Una propuesta para el andlisis de sus rabitas y
zawiya-s», Takurunna: Anuario de Estudios sobre Ronda y La Serrania, 1 (2011), pp. 111-112.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 253
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



MARIA CREGO GOMEZ

No faltan las referencias a al-Andalus en las secciones que 1bn Jaldiin dedica
a la economia, los impuestos y la relacion entre los oficios y la vida urbana. En
el tercer capitulo de la obra, se expone co6mo el sistema impositivo evoluciona y
cambia desde que una dinastia se asienta hasta que alcanza el periodo de declive.
Con el desarrollo de la urbanidad los gastos de la corte aumentan y asi también los
impuestos, que en el caso de regiones alejadas son dificiles de recaudar. Ademas,
se establecen nuevas tasas (no recogidas en la ley religiosa, como si lo son el pago
del azaque, el impuesto sobre la tierray la capitacion, a los que Ibn Jaldin se refiere
en una seccion anterior), algunas de las cuales gravan las transacciones comer-
ciales y los productos de primera necesidad. Ejemplos de dinastias que estable-
cieron impuestos no legales fueron la abasi y la “ubaydi, que cobraban tributo al
musulman que hacia la peregrinacion. Ibn Jaldiin menciona también los reyes de
Taifas en al-Andalus y afiade que esto cambi6 con la llegada de Yasufb. Tasufin®.

Ya en el capitulo cuarto, Ibn Jaldiin analiza el precio de los productos en las
ciudades. Vincula urbes de mayor tamario a precios mds bajos en razén de que si
la poblacién es mayor, en primer lugar, los precios de los productos de primera
necesidad bajan, mientras que aquellos que no son estrictamente necesarios para
la subsistencia, como especias, frutas, vestidos, etc., suben. Por otro lado, en las
ciudades grandes existen oficios variados debido a la demanda, y el desarrollo
urbano hace que artesanos y trabajadores establezcan tarifas elevadas por sus
servicios. En tercer lugar, son mas altos también los impuestos en zonas con mayor
poblacioén, ya que existen tasas en los mercados y en las puertas de las ciudades.
Por ultimo, los precios pueden subir si el trabajo en el campo exige tareas adicio-
nales que suman cargas que finalmente revierten en las tarifas. Es lo que ocurre,
por ejemplo, en al-Andalus, frente al territorio bereber en época del autor. En el
primer caso, los cristianos hicieron que sus habitantes quedaran circunscritos a la
zona costera, con lo que se vieron privados de las tierras mas fértiles, y hubieron de
recurrir a tareas adicionales y al uso de abonos para mejorar el terreno. Todo ello
hace que aumenten los gastos, lo que provoca la existencia de precios elevados,
rasgo que caracteriza el territorio andalusi (quir al-Andalus) -aqui, en tanto que
espacio de dominio isldmico en la Peninsula Ibérica- frente a otras zonas donde
la fertilidad de la tierra es mayor#. Aunque se piense que en esta region hay poco
grano y que esto es lo que provoca precios elevados, 1bn Jaldiin aclara que los
andalusies son gentes dedicadas a la agricultura®.

43. Prolégomenes, I, p. 83.

44. El cédlculo de costes como herramienta de contabilidad ha sido objeto de estudio desde el punto de vista
histérico en los ultimos afios. Es posible que Ibn Jaldin fuera uno de los primeros en formularlo; véase CREGO, Maria:
«El precio de los productos y la venta de carne en los tratados de hisha andalusies», Al-Qantara, 39 (n. 2) (2018), pp. 285-
286; LOPEZ MANJON, Jestis, GUTIERREZ-HIDALGO, Fernando y CARRASCO FENECH, Francisco: «El olvido de un
sistema de calculo de costes andalusf (primer tercio del siglo XIll)», Revista de Contabilidad-Spanish Accounting Review
(2015) [en linea], doi: 10.1016/j.rcsar.2014.11.001.

45. Prolégoménes, |1, p. 242.

254 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362  UNED



AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA DE IBN JALDUN

El historiador tunecino contintia mas adelante analizando el modo en que
el desarrollo econémico y la riqueza estdn relacionados y son proporcionales al
grado de civilizacion de un territorio, siempre ligado a la vida en la urbe. En este
sentido, el desarrollo de una dinastia es lo que propicia la existencia de variados
oficios y su perfeccionamiento. Ejemplo de esto son las civilizaciones judia, griega
y romana. También la civilizacién en al-Andalus, cuya cultura urbana sostuvieron
primero los godos y luego los omeyas, en contraposicién al Magreb e 1frigiya
antes de lallegada del islam, donde predominaban las formas de vida rurales. Por
otra parte, atribuye a la emigracién llegada desde al-Andalus, voluntaria o a la
fuerza, en periodo almohade los rasgos de cultura urbana que hay en el Magreb.
En época posterior, afirma, gentes del Levante andalusi (ahl sarg al-Andalus)
salieron por imposicion de los cristianos hacia Ttinez y alli también contribuyeron
a enriquecer las formas de vida urbanas*. Ibn Jaldun vuelve a hacer referencia a
los oficios en el capitulo quinto y explica que el mantenimiento en el tiempo de
profesiones especificas es posible cuando la cultura urbana se ha conservado en
las ciudades también por un periodo prolongado. De otro modo, no seria posible
su conservacién. Un ejemplo, segiin el autor, es al-Andalus en su misma época,
donde el hecho de que hayan estado asentadas dinastias como la de los godos y
los omeyas ha permitido que la cultura urbana haya alcanzado un gran arraigo,
solo comparable al de Egipto, Iraq o Siria. Asi, se mantienen oficios relacionados
con las necesidades urbanas y el lujo, como «la construccion, la cocina, las varie-
dades de canto, la diversién con instrumentos y bailes, la disposicion de alfombras
en los palacios, la correcta disposicién al edificar, la hechura de los recipientes
hechos de metal y cerdmica y todos los utensilios, la celebraciéon de banquetes y
casamientos y otros oficios que el lujo, asi como sus costumbres, exigen»*’. Y de
nuevo hace referencia a los andalusies de levante exiliados a Tiinez en el siglo V11
de la Hégira (s. XI111), con cuya sabiduria contribuyeron a la cultura urbana propi-
ciada por los sinhaya y los almohades, a lo que se sumé el aprendizaje adquirido
por los viajeros que visitaban Egipto.

Ibn Jaldiin menciona en particular la actividad de la ensefianza —-que considera
un oficio- en al-Andalus. Afirma que en su tiempo la ensefianza se encuentra en
un proceso de decadencia en el Magreb, si bien en el pasado destacaron como
principales centros del saber en occidente Qayrawan y Cérdoba, por ser nticleos
urbanos de gran relevancia. Al perder su influencia, se interrumpié también la
cadena de transmision del saber, solo continuada en cierto modo en Marrakech
al comienzo del poderio almohade. Con respecto a al-Andalus, entiende que los
habitantes han perdido el interés por la ensefianza desde hace cientos de afios
debido a la desaparicion de la civilizacion de los musulmanes (li-tanaqus ‘umran

46. Prolégoménes, I, p. 252y 254.
47. Texto arabe en Prolégomenes, II, pp. 309-311.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL 255
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



256

MARIA CREGO GOMEZ

al-muslimin) por el avance del enemigo (al- ‘aduww), que hace que unos pocos vivan
en la zona costera. Unicamente se estudia lengua 4rabe y literatura, quedando
la jurisprudencia como una disciplina vacia. La principal ocupacion, sefiala, es
ahora conseguir el sustento*. Mas adelante, en la seccién dedicada a la educa-
cion de los nifios, afirma que es propio del islam instruir a los nifios en el Coran
como base fundamental de su educacion, pero mientras que en el Magreb, afirma,
aprenden la escritura y lecturas del Coran, en otros lugares como al-Andalus
afaden a esta ensefianza la de la poesia y lalengua drabe en una primera etapa de
formacion. Este sistema (tarigat ahl al-Andalus) fue el que se implant6 en Ifrigiya
cuando maestros andalusies llegaron alli tras el avance cristiano hacia el este de
la Peninsula Ibérica. Afiade que, en el caso de al-Andalus, el hecho de combinar
la ensefianza del Coran con el estudio de la lengua drabe en la etapa infantil hace
que destaquen sus gentes en el conocimiento lingiiistico®.

Precisamente la ciudad de Cérdoba, antes mencionada, aparece citada en la obra
de Ibn Jaldiin en varias ocasiones para ilustrar cémo las construcciones erigidas por
las distintas dinastias son simbolo de su poder y un indicador de la capacidad para
contar con numerosa mano de obra. Entre los ejemplos, el palacio de Ctesifonte, las
pirdmides de Egiptoy el puente y la mezquita de los omeyas en Cérdobas. Ademds,
la vida urbana, asi como un estadio avanzado del poder y las dinastias, daran lugar
a ciudades desarrolladas. Y ambas realidades irdn paralelas: a una dinastia breve
corresponderd una ciudad de vida breve y corta actividad; sin embargo, a una
dinastia prolongada acompafara una ciudad préspera y de grandes dimensiones.
Un ejemplo serd Bagdad, con una cifra elevadisima de bafios publicos, paradigma
al que se unen Cérdoba, Qayrawan o El Cairos’. Y una vez mas lbn Jaldiun insiste
en laidea de que las ciencias y su estudio estan presentes en las grandes ciudades,
donde sus habitantes tienen cubiertas sus necesidades basicas y pueden dedicarse
al conocimiento y las artes. Casos emblematicos son Bagdad, Cérdoba, Qayrawan,
Basoray Kufa. Tras la decadencia de estas ciudades, 1bn Jaldiin destaca en su propio
tiempo como centro del saber Egipto, dominado por los turcos®.

En otro orden de cosas, interesantisimas son las disquisiciones de Ibn Jaldin
sobre la escritura, lalengua y la adquisicion de esta tltima. En la seccion dedicada
a la caligrafia y la escritura —cuya perfeccion se vincula al grado de civilizacién-,
se afirma que en Egipto la primera de estas disciplinas se aprende practicando
cada letra por separado, siguiendo reglas precisas, mientras que en al-Andalus y
el Magreb el aprendizaje se realiza trazando palabras completas, cuya escritura el
maestro juzga después, y cuando el alumno ha alcanzado la maestria se le denomina

48. Prolégoménes, I, p. 377y 380.
49. Prolégoménes, |1, pp. 260-263.
50. Prolégomenes, |, p. 318.

51. Prolégoménes, |, p. 202.

52. Prolégomenes, |1, pp. 383-384.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11 HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA DE IBN JALDUN

«experto» (mujid)®. La mas excelsa caligrafia es, segin 1bn Jaldun, la Aimyari, y a
este respecto recuerda una cita recogida en la Takmila de 1bn al-Abbar, segtin la
cual el padre de 1bn al-Farraj al-Qayrawani al-Farisi al-Andalusi habria preguntado
con insistencia a miembros de qurays de dénde procedia la escritura en drabes+.
En efecto, en el diccionario biogréfico del sabio valenciano encontramos dicha
cita%, exactamente con el mismo texto que en la Muqaddima, en la biografia de
este Abt Muhammad ‘Abd Allah b. Farrij (733-791), sabio andalusi que residié en
Qayrawan y murid en Egipto. Con respecto a la escritura en al-Andalus, afirma 1Ibn
Jaldan que las formas andalusies de la misma (al-rasm al-andalust) se han exten-
dido al Magreb e Ifrigiya con la emigracion desde el levante peninsular, por el
avance cristiano, y el traslado de algunos de sus oficios a esta zona, hasta el punto
de hacer desaparecer la escritura ifrigi. Con el declive de la dinastia almohade, se
perdié en cierto modo la tradicion de escritura andalusi, si bien los merinies le
dieron un nuevo impulso, propiciado por los andalusies que se instalaron en Fezs*.

En la seccién dedicada al oficio de copista también se alude al desarrollo de
esta tarea en al-Andalus. Afirma Ibn Jaldin que tanto alli como en oriente se ha
tratado de una profesiéon que perseguia atesorar copias fidedignas de todo tipo
de obras literarias, cientificas y religiosas. En el Magreb, con el declive de la civi-
lizacion, este oficio ha desaparecido, predominando la mala caligrafia, las erratas
y las faltas. También en la emision de fetuas se aprecia esta deformacion, pues los
que se dedican a ello no tienen los suficientes conocimientos. Unicamente, dice
Ibn Jaldiin, quedan restos de este oficio en al-Andalus.

En el capitulo sexto, Ibn Jaldun dedica diversas secciones a analizar la lengua
arabe y las distintas disciplinas que se encargan de ella. Su estado genuino es el
drabe coradnico o la lengua de mudar, que es distinta de la utilizada en las ciudades.
Asi, considera necesario advertir el autor que la lengua usada en oriente es distinta
de la utilizada en el Magreb y asimismo lo es la lengua empleada en al-Andalus de
la existente en las dos zonas antes mencionadas. En el caso de al-Andalus, como
en otros lugares donde hubo contacto con poblaciones extranjeras, la lengua
fue alejdandose de su estado original y mezcldndose con otros elementos, en este
caso gallegos y francos ( ‘apam al-yalaliga wa-l-ifranya), por lo que la lengua de las
ciudades de estas regiones debe ser entendida como «otra lengua». Asi, es posible
distinguir entre «lengua» (lisan) y «dialecto» (luga)s®.

Y posteriormente insiste el autor en esta idea: los habitantes de las ciudades
son los menos capacitados para adquirir un correcto uso de la lengua drabe. Pone
como ejemplo a las gentes del Magreb, Ifrigiya y al-Andalus, por tener unos usos

53. Prolégoménes, Il, p. 339.

54. Prolégomenes, |1, p. 340.

s5. IBN AL-ABBAR: Al-Takmila li-Kitdb al-Sila, CODERA, Francisco (ed.), Madrid, B.A.H., 1889, vol. II, n° 1237.
56. Prolégomenes, I, pp. 345-346.

57. Prolégomenes, I, pp. 351-352.

58. Prolégomenes, Ill, pp. 306-307.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1l HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED

257



MARIA CREGO GOMEZ

dialectales muy alejados del arabe, si bien en este dltimo caso han destacado los
andalusies, hasta el periodo de las Taifas, por tener un mayor interés en aprender
y por su dominio de fragmentos memorizados en prosa y verso. Como ejemplo
de autores que sobresalieron en el uso de la lengua drabe menciona 1bn Jaldan al
cronista Ibn Hayyany a los poetas Ibn ‘Abd al-Rabbihi y al-Qastalli®*. Con el dominio
cristiano (tagallub al-nasraniyya) termina el cultivo de esta disciplina, si bien 1bn
Jaldiin nombra a autores que desarrollaron su obra ya fuera de al-Andalus, como
Malik b. al-Murahhal, instalado en Ceuta®. Y afiade otros nombres destacados
bajo el dominio de la dinastia nazari, como Ibn Sibrin®, Ibn al-Yayyab® e Ibrahim
al-Sahili®. Y, por tiltimo, y por encima de ellos, Ibn al-Jatib, del que dice Ibn Jaldin
que muri6 «en esta época como martir por las calumnias de sus enemigos»®4.

4. ANDALUSIES EN LA MUQADDIMA

Ibn al-Jatib es una de las muchas y destacadas personalidades andalusies a las
que 1bn Jaldiin menciona a lo largo de la obra, entre las que se incluyen emires,
califas, reyes de Taifas y algunos servidores en distintos cargos de la adminis-
tracién omeya. El andlisis de la némina de andalusies citados en la Mugaddima
precisaria de una monografia, por lo que no seré exhaustiva aqui. De entre todos
los personajes de la corte, jueces, poetas, lexicografos, médicos y demds sabios de
los que 1bn Jaldiin se sirve para ilustrar su exposicidén y argumentar sus detenidas
reflexiones destaco en primer lugar a 1bn al-Jatib, a quien utiliza como fuente de
autoridad para refrendar algunas de sus ideas, bien por su testimonio, que conocid
de primera mano, bien a través de alguno de sus escritos, o incluso transcribiendo
alguna de las conversaciones que mantuvo con é1%. Menciona lbn Jaldin igual-
mente a algunos de sus maestros andalusies, de entre los cuales destacamos a Aba
1-Barakat al-Ballafiqi, de quien se sirve, por ejemplo, para denostar la practica de
la alquimia o transmitir, a su vez, las enseflanzas de los maestros de aquél®. Por

59. Prolégomenes, Ill, p. 319.

60. Sobre el poeta y lexicdgrafo Malik b. al-Murahhal (1207-1300), véase MARIN, Manuela y FIERRO, Maribel:
Sabios y santos musulmanes de Algeciras, Algeciras, Fundacién Municipal de Cultura José Luis Cano, 2004, p. 122, n° 75.
Los diccionarios biograficos recogen su origen malaguefio y su fallecimiento en Ceuta.

61. Enlaedicién de Quatremére aparece con la grafia (2ms (1!, Sobre este alfaqui e historiador (1275-1346) nacido
en Ceuta, que ejercié como juez y cuya familia procedia de Sevilla, véase s.v., RODRIGUEZ FIGUEROA, Antonio, en
Biblioteca de Al-Andalus, Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, V, 2007, pp. 302-304, n° 1149.

62. Sobre este poeta y alto funcionario de la corte nazari (1274-1348) véase RUBIERA, Maria Jesus: Ibn a/-?ayydb:
el otro poeta de la Alhambra, Granada, Patronato de la Alhambra y Generalife, 1994.

63. Sabio (m. 1346) del que sabemos que viajé en peregrinacidn, visitd el pais de los negros y murié en Tombuctd;
véase su biografia en AL-MAQQARI, Nafh al-tib min gusn al-Andalus al-ratib, * ABBAS, lhsan (ed.), Beirut, 1968, vol.
11, p. 194, n° 117.

64. Texto arabe en Prolégomenes, lI, p. 320. En estas paginas hay un interesantisimo fragmento sobre la lengua
de al-Andalus que mereceria un detenido andlisis.

65. Prolégomenes, |, p. 354; 11, p. 77; Ill, p. 349.

66. Prolégomenes, |1, p. 402; Il1, p. 231. Sobre este juez almeriense (1281-1370), que ejercié en distintas poblaciones

258 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA DE IBN JALDUN

otra parte, ofrece detalles biograficos muy precisos, y lo utiliza como fuente, de
Abu Bakr al-Turtusi, paradigma de la escuela maliki andalusi. El autor tunecino
describe su viaje de peregrinacion y cémo se instal6 en El Cairo y Alejandria,
donde impartié sus ensefianzas®. De su obra mds notable, Siray al-Muliik, se sirve
igualmente en las secciones del capitulo tercero dedicadas a la cohesidn tribal,
trasladando las opiniones de este tradicionista andalusi sobre cémo las tropas
mercenarias con un sueldo fijo sostienen una dinastia. Ibn Jaldiin puntualiza que
esto solo puede corresponderse con el periodo de declive de la misma, cuando
se busca el auxilio de individuos que no forman parte de la familia reinante. Y de
nuevo insiste en que al-Andalus, desde el periodo de las Taifas, es un ejemplo de
pérdida de espiritu de grupo ( ‘asabiyya)®®.

Por altimo, por las numerosas alusiones que se recogen en el capitulo sexto de
la obra, debemos mencionar aqui al matemético Maslama b. Ahmad al-Mayriti (m.
1005). Ibn Jaldiin afirma que el cultivo de las matemadticas, la astrologia, la magia
y los talismanes ha desaparecido casi por completo en su época en al-Andalus y el
Magreb por el declive de la civilizacién y que se trata de saberes que los cristianos
han pasado a ejercitar. Pero destaca a este sabio andalusi del periodo califal que
creo escuela —uno de sus discipulos, Aba Muslim b. Jaldun, estaba emparentado
con el autor de la Mugaddima-y cita en varias ocasiones dos de sus obras: Gayat
al-hakim, manual de referencia para el que desee iniciarse en las practicas magicas
y que para Ibn Jaldiin supone la culminacion de esta disciplina, y Rutbat al-hakim,
un suplemento (garin) a la anterior, dedicada a la alquimia®.

5. CONCLUSION

Hasta aqui este recorrido por las referencias en la Mugaddima a al-Andalus,
cuyo devenir historico lbn Jaldiin conocia a través de reputados autores, como
Ibn Hayyan, pero también de primera mano. Como ya se ha dicho, la presencia
de al-Andalus es notable en los tres primeros capitulos de este libro primero del
Kitab al- ‘Ibar, si bien las referencias son inagotables en las restantes secciones,

andalusies y de quien Ibn Jaldiin alaba su gusto literario, véase s.v., PUENTE, Cristina de la, en Biblioteca de Al-Andalus,
Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, I, 2012, pp. 160-164, n° 52.

67. Prolégoménes, 11, p. 12. Véase la completa relacién de la vida y obra de este alfaqui (1059-1126) s.v. en FIERRO,
Maribel, en Biblioteca de Al-Andalus, Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, VII, 2012, pp. 500-531, n°® 1791.

68. Prolégoménes, |, pp. 280-282. En otras ocasiones vuelve Ibn Jaldin a refutar los argumentos de al-Turtusi,
afirmando que estd equivocado al no valorar el espiritu de grupo como requisito indispensable para la victoria en caso
de enfrentamiento entre dos bandos; véase, por ejemplo, Prolégoménes, |1, pp. 77-78.

69. Véanse, entre otras citas, Prolégomeénes, IIl, pp. 92, 99, 125,145 y 192. Sobre este matematico consultese VERNET,
Juany CATALA, Marfa Asuncién: «Las obras mateméticas de Maslama de Madrid», Al-Andalus, XXXIV (1965), pp. 15-45.
A pesar de la atribucién que Ibn Jaldiin hace a Maslama al-Mayriti de las dos obras citadas, problemas cronolégicos y
de confusién en la onomastica han hecho que se cuestione esta autorfa; véase KACIMI, Mourad, «Nuevos datos sobre
la autorfa de la Rutbat al-hakim y la Géyat al-hakim (o Picatrix)», eHumanista/IVITRA, 4 (2013), pp. 237-256.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 259
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



MARIA CREGO GOMEZ

como lo son los riquisimos aspectos sobre los que seguir profundizando™. Las
fuentes de autoridad son numerosisimas y aparecen debidamente citadas. Por lo
que respecta a las andalusies, destaca la identificacion de al-Andalus, notablemente
en el capitulo sexto, como espacio donde la escuela maliki se ha impuesto. Desde
el punto vista politico, entendido en un amplio sentido, el dominio isldmico en
al-Andalus es considerado por Ibn Jaldiin como una civilizacién en decadencia en
comparacién con dos realidades, una que ya forma parte del pasado, otra que se
abre paso con firmeza y que el autor conoce a la perfeccion: el periodo de gobierno
de las dinastias omeya y abasi, de un lado, que constituye un periodo de esplendor
y de referencia para el analisis de los estados, y de otro lado los poderes cristiano y
otomano, de cuyo ascenso y dominio en el Mediterraneo el sabio tunecino, testigo
y viajero, fue contemporaneo. Se reconoce la superioridad cristiana en tiempos del
autor, quien desde su lucidez refleja en su obra la transformacién histérica vivida,
en particular, en el territorio peninsular y la constatacién de que los tiempos de
esplendor politico isldmico habian llegado a su fin.

El auge de estos poderes emergentes lleva aparejada una pérdida del dominio,
no solo politico, también en otros dmbitos como el intelectual, realidad de la que
Ibn Jaldtn es plenamente consciente y asi lo refleja por ejemplo en sus reflexiones
sobre el control del mar, del que los cristianos se sirven para la guerray la defensa
de sus territorios; o en sus apreciaciones sobre los centros de ensefianza en el
admbito europeo, donde existe una demanda en tiempos del autor de las disciplinas
filosoficas y las ciencias naturales. A través de su obra, Ibn Jaldiin deja constancia
de manera continuada de la transformacién vivida en al-Andalus, en tanto que
entidad geografica, politica e histérica sometida a cambios, cuyos efectos son
visibles en el momento en que elabora su narracién.

La causa fundamental de su declive es la pérdida del «espiritu de grupo», formu-
lacion conceptual que, como sabemos, era desconocida en el mundo occidental
y que 1bn Jaldin considera consustancial a la sociedad rural. En al-Andalus, en
particular, desde su posicion inicial fronteriza, después de haber sido la sede del
poder de una dinastia heredera del califato oriental omeya, constitutiva a su vez
de un «estado» que ha vivido sus etapas de fundacion, esplendor y decadencia
-lo que permite que pueda «medirse» con otros del mundo conocido del mismo
rango-, la carencia de una cohesion de grupo ha provocado su caida y su situacion
de subordinacién en época del autor. En al-Andalus, repite en varias ocasiones, no
hay grupos fuertemente cohesionados, lo que impide la existencia de un motor que
perpettie el desarrollo de la civilizaciéon. No obstante, son constantes las referen-
cias a los fendmenos de cultura urbana -ensefianza, caligrafia...- que pasan «ala

70. Laobrade Ibn Jaldin sigue siendo revisada desde miiltiples facetas y en relacién a cuestiones contemporaneas;
véase, por ejemplo, en su vinculacién con la reformulacién del pensamiento filoséfico islamico, PATRIARCA, Giovanni:
«El eterno retorno de la Asabiyyah. Ibn Jaldin y la teologfa politica contemporanea», Daimon. Revista Internacional de
Filosofia, 76 (2019), pp. 139-153.

260 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA DE IBN JALDUN

otra orilla» con la emigracion andalusi al Magreb. De hecho, 1bn Jaldin vincula a
los omeyas andalusies con el desarrollo de modos de vida urbanos, trasladados a
territorio magrebi a través de las comunidades de emigrados. Por otro lado, sefiala
rasgos comunes a los habitantes del Magreb y a los andalusies, como el hecho
de practicar una lengua alejada del estado original del drabe y, por el contrario,
alude a una diferencia sustancial: la escasez de tribus en el territorio andalusi, lo
que facilité al acceso al poder de distintas dinastias.

En definitiva, la entidad geografica, politica y cultural de al-Andalus queda
incorporada en la Mugaddima junto a otros pueblos/naciones como un elemento
mads para configurar un panorama que busca, aunando una misceldnea de disci-
plinas procedentes del saber cldsico -filosofia, economia, sociologfa...— establecer
una historia total. Ese fue el objetivo de Ibn Jaldiin, que consiguié desarrollar y
culminar gracias a su trayectoria vital y desde su libertad intelectual.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1l HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED

261



MARIA CREGO GOMEZ

BIBLIOGRAFIA

AL YAAQUBI, Husayn: «Los Jalddn, de Sevilla a Tnez», en VIGUERA, Maria Jesus (coord.):
Ibn Jaldun. El Mediterrdneo en el siglo X1V. Auge y declive de los Imperios, Exposicién en
el Real Alcdzar de Sevilla (mayo-septiembre 20006), Sevilla, El legado Andalusi, 2000,
pp- 316-331.

CHEJNE, Anwar: Historia de Espafia musulmana, Madrid, Catedra, 1974.

CREGO, Maria: «El precio de los productos y la venta de carne en los tratados de hisba
andalusies», Al-Qantara, 39 (n. 2) (2018), pp. 267-291.

CRUZ, Miguel: Historia del pensamiento en el mundo isldmico, Madrid, Alianza, 1996.

DI BRANCO, Marco: «Ibn Haldan, the Greeks and Romans Graeco-Roman History in the
Kitab al- * Ibar», Studi e Materiali di Storia delle Religioni, vol. 86 Issue 2 (2020), pp. 715-730.

DIEZ, Martino: «Les antiquités gréco-romaines entre al-Makin ibn al- * Amid et Ibn Haldan.
Notes pour une histoire de la tradition», en Studia graeco-arabica, 3 (2013), pp. 121-140.

FERRE, André: «Les sources judéo-chrétiennes de I'histoire d’'Ibn Khaldoun», IBLA, 176
(1995), p- 223-243.

FIERRO, Maribel: «Al-Turtusi», en Biblioteca de Al-Andalus, Almeria, Fundacién Ibn Tufayl
de Estudios Arabes, VI, 2012, pp. 500-531, n° 1791

FISCHEL, Walter Joseph: «lbn Khaldin’s Use of Historical Sources», Studia Islamica, 14
(1961), pp. 109-119.

GARCIA SANJUAN, Alejandro: «El significado geogréfico del topénimo al-Andalus»,
Anuario de Estudios Medievales, 33, n° 1 (2003), pp. 3-30.

GARROT, José Luis y MARTOS, Juan (eds.): Miradas espariolas sobre Ibn Jaldiin, Madrid,
Ibersaf, 2008.

GARULO, Teresa: «Ibn Jaldun y la poesia estrdfica de al-Andalus», en GARROT, José Luis,
y MARTOS, Juan (eds.): Miradas espariolas sobre Ibn Jaldiin, Madrid, 1bersaf, 2008, pp.
361-369.

ITO, Takao: «Writing the Biography of 1bn Khaldin», en FIERRO, Maribel, y PENELAS,
Mayte, (eds.): The Maghrib in the Mashriq. Knowledge, Travel and Identity, Berlin, Boston,
De Gruyter, 2021, pp. 513-535.

KACIMI, Mourad, «Nuevos datos sobre la autoria de la Rutbat al-hakimy la Gayat al-hakim
(o Picatrix)», eHumanista/IVITRA, 4 (2013), pp. 237-256.

LIROLA, Jorge: El poder naval de Al-Andalus en la época del Califato Omeya, Granada,
Universidad de Granada, 1993.

LOPEZ MANJON, Jestis, GUTIERREZ-HIDALGO, Fernando y CARRASCO FENECH,
Francisco: «El olvido de un sistema de clculo de costes andalusi (primer tercio del siglo
Xlll)», Revista de Contabilidad-Spanish Accounting Review (2015) [en linea], doi: https://
doi.org/10.1016/j.rcsar.2014.11.001

MANZANO, Miguel Angel: «Ibn Jaldin», en Biblioteca de al-Andalus, Almeria, Fundacién
Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 111, 2004, pp. 578-597.

MANZANO, Miguel Angel: «Sociedad, linajes y cohesién tribal en el Magreb bajomedieval:
consideraciones sobre las teorias de 1bn Jaldun», en MEOUAK, Mohamed (ed.), Biografias
magrebies: identidades y grupos religiosos, sociales y politicos en el Magreb medieval. Madrid,
CSIC, 2012, E.O.B.A. XV1I, pp. 273-203.

MARIN, Manuela y FIERRO, Maribel: Sabios y santos musulmanes de Algeciras, Algeciras,
Fundacién Municipal de Cultura José Luis Cano, 2004.

262 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


https://doi.org/10.1016/j.rcsar.2014.11.001
https://doi.org/10.1016/j.rcsar.2014.11.001

AL-ANDALUS EN LA MUQADDIMA DE IBN JALDUN

MARTINEZ ENAMORADO, Virgilio,y BECERRA PARRA, Manuel: «En torno al morabitismo
en la serrania de Ronda. Una propuesta para el andlisis de sus rabitas y zawiya-s»,
Takurunna: Anuario de Estudios sobre Ronda y La Serrania, 1 (2011), pp. II1I-134.

MARTOS, Juan: «El hermano pequefio: Yahya b. Jaldin y su obra la Bugya», en GARROT,
José Luis, y MARTOS, Juan (eds.): Miradas espariolas sobre Ibn Jaldin, Madrid, 1bersaf,
2008, pp. 109-119.

MOLENAT, Jean-Pierre, «Ibn Jaldiin ante Pedro 1 de Castilla, el revés de un encuentro»,
en VIGUERA, Maria Jesus (coord.): Ibn Jaldiin. El Mediterrdneo en el siglo XIV. Auge y
declive de los Imperios, Exposicion en el Real Alcazar de Sevilla (mayo-septiembre 2000),
Sevilla, El legado Andalusi, 2000, pp. 164-169.

PATRIARCA, Giovanni: «El eterno retorno de la Asabiyyah. Ibn Jaldun y la teologfa politica
contemporanea», Daimon. Revista Internacional de Filosofia, 76 (2019), pp. 139-153.

PUENTE, Cristina de la: «Balafiqi», en Biblioteca de Al-Andalus, Almeria, Fundacién lbn
Tufayl de Estudios Arabes, 1, 2012, n° 52.

RODRIGUEZ, Antonio: «Ibn Shibrin», en Biblioteca de Al-Andalus, Almeria, Fundacién
Ibn Tufayl de Estudios Arabes, V, 2007, n° 1149.

RUBIERA, Marfa Jests: Ibn al-Yayyab: el otro poeta de la Alhambra, Granada, Patronato de
la Alhambra y Generalife, 1994.

SATO, Kentaro: «Isnad of Ibn Khaldiin: Maghribi Tradition of Knowledge in Mamlik
Cairo», en FIERRO, Maribel, y PENELAS, Mayte, (eds.): The Maghrib in the Mashrig.
Knowledge, Travel and Identity, Berlin, Boston, De Gruyter, 2021, pp. 399-410.

TALBI, Mohammed, «Ibn Khaldiin», Encyclopédie de 1" Islam, Leiden-Paris, Brill-Maison-
neuve & Larose, vol. 111, 1977-2007 (nouvelle éd., reimp.), pp. 849-855.

VALENCIA, Rafael (ed.): Sevilla, siglo X1V, Sevilla, Fundacién José Manuel Lara, 2006.

VALENCIA, Rafael: «Sevillanos en el Kitab al-Ibar de Ibn Jalddn», Boletin de la Real academia
Sevillana de Buenas Letras: Minervae Baeticae, 39 (2011), pp. 137-159.

VERNET, Juan y CATALA, Marfa Asuncién: «Las obras matemdticas de Maslama de Madrid»,
Al-Andalus, XXX1V (19065), pp. 15-45.

VIGUERA, Maria Jests: «Al-Andalus y Espafia», en VALDEON, Julio (coord.), Las Espafias
Medievales, Valladolid, Fundacién Duques de Soria, 1999, pp. 95-112.

VIGUERA, M? Jesus (coord.): Ibn Jaldiin. El Mediterrdneo en el siglo XIV. Auge y declive de
los Imperios, Exposicion en el Real Alcazar de Sevilla (mayo-septiembre 2000), Sevilla,
Ellegado Andalusi, 2000.

Fuentes originales y traducciones

IBN AL-ABBAR: Al-Takmila li-Kitab al-Sila, CODERA, Francisco (ed.), Madrid, B.A.H., 1889.

IBN JALDUN: Prolégoménes d” Ebn-Khaldoun. Texte Arabe publié, d” apres les manuscrits de la
Bibliothéque Imperiale, QUATREMERE, Marc (ed.), Paris, Institut Impérial de France, 1858.

IBN JALDUN: Al-Muqaddima, CHEDDADI, Abdeselam (ed.), Casablanca, Bayt al-funiin
wa-I-‘uliim wa-1-adab, 200s5.

IBN JALDUN: Introduccién a la historia universal (al-Mugaddima), RU1Z GIRELA, Francisco
(ed. y trad.), Cérdoba, Almuzara, 2008.

AL-MAQQARTI: Nafh al-tib min gusn al-Andalus al-ratib, - ABBAS, lhsan (ed.), Beirut, 1968.

ROSENTHAL, Franz: The Muqaddimah, An Introduction to History, New York, Pantheon, 1958.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 263
352022 - PP. 241-264  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=946
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=946




Calidad de Revistas
V C|ent|f|ca5 Espanolas
|

SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Articulos

M.? EUGENIA ALGUACIL MARTIN
Los registros notariales del siglo XV en el Archivo de la Catedral
de Toledo

JUAN CARLOS ARBOLEDA GOLDARACENA Y SILVIA-MARIA
PEREZ-GONZALEZ
El clero y su vinculacién con las cofradias de Sevilla durante los siglos
XVy XVI

FERNANDO ARIAS GUILLEN
La belleza hecha rutina: los privilegios rodados como instrumento
de comunicacién de la monarquia castellana (1252-1350)

DIEGO BELMONTE FERNANDEZ
La obra nueva de la catedral de Sevilla y la familia Enriquez: un
Libro de Fabrica de 1453 en el Archivo Histérico Casa de Alba

VICTORIA A. BURGUERA PUIGSERVER
Deudas y embargos. La otra cara de las compraventas de
esclavos en la Mallorca de principios del siglo XV

VicTor CABALLERO GOMEZ
Compter les mots: una aproximacién cuantitativa a los ele-
mentos paleograficos y diplomaticos de la documentacién bajomedieval

PAuLA CAsTILLO
Satis admiror de irreverentia vestra. El caso de la ocupacién de
conventos en la Toscana a inicios del siglo XIV

MARIA CREGO GOMEZ
Al-Andalus en la Mugaddima de Ibn Jaldin

DAviID EsPINAR GIL
El notariado en la ciudad de Segovia durante el siglo Xl
origenes y primer desarrollo profesional

ALEJANDRO GARCIA MORILLA

El papel de la funcionalidad en la clasificacién tipolégica de
las inscripciones: la concepcidn integral del monumento epigrafico. Un
primer acercamiento

MARINA GIRONA BERENGUER

De éarbitros, jueces y sabios: procedimientos judiciales en la
aljama judfa de Medina del Campo a la luz de dos disputas familiares
(1486-1504)

JosE ANTONIO LOPEZ SABATEL
El vifiedo en la Ribeira Sacra durante los siglos XIV y XV.
Paisaje, explotacién y pervivencias

ANO 2022

ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

358

ESPACIO,

TIEMPO
Y FORMA

ALvARO LORENZO FERNANDEZ
Nuevo epitafio altomedieval encontrado en la excavacién
de Os Conventos (San Mamede de Vilacha, A Pobra Do Brollén, Lugo)

PABLO MARTIN PRIETO
La tierra plana en la Edad Media: un mito contemporaneo

ALBERTO MARTIN QUIRANTES
Nuevas reflexiones para viejos espacios: la almunia nazari de
Darabenaz y su relacién con los Palacios de don Nufio (s. XII1)

PABLO ALBERTO MESTRE NAVAS
Imago ecclesiae: los sellos de validacién de los cabildos
catedrales de Baeza y Jaén (ss. XIII-XIV)

RODRIGO MORENO TORRERO
La comunidad de cristianos en Wasqa. Nuevas apreciaciones
acerca de su organizacién y lugares de culto

ANGEL NASARRE RODRIGUEZ
La formacién del Archivo Municipal de Barbastro

MARiA DEL PiLAR RABADE OBRADO
El miedo al falso testimonio en los procesos inquisitoriales
del tribunal de Ciudad Real-Toledo (1483-1504)

ALBERT REIXACH SALA

Fuentes para el estudio de la desigualdad en la Catalufia
bajomedieval: los registros de tallas de la ciudad de Gerona a examen
(c. 1360-c. 1540)

JAVIER DE SANTIAGO FERNANDEZ Y ELISABETH MENOR NATAL
El retablo epigrafico-heraldico de la catedral de Baeza

JAIME TORTOSA QUIROS
Hogar, distribucién espacial, camas y familia en el siglo xv a
partir de los inventarios de Valencia

CARMEN TRILLO SAN JOSE
Fatima, hija del alcaide Avengarrdn: sus propiedades en Cubillas
y Granada, segtin documentos arabes romanceados inéditos (1465-1466)

ALBERTO VENEGAS RAMOS
Al-Andalus en la cultura de masas contemporanea: una
aproximacion al caso del videojuego

Resefias de libros

VV.AA. RESENAS






