
ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA
SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

8

AÑO 2022
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

35





79ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

EL CLERO Y SU VINCULACIÓN 
CON LAS COFRADÍAS DE SEVILLA 
DURANTE LOS SIGLOS XV Y XVI

CLERGY AND THEIR RELATIONSHIP  
TO CONFRATERNITIES IN SEVILLE DURING 
THE FIFTEENTH AND SIXTEENTH CENTURIES

Juan Carlos Arboleda Goldaracena1 y Silvia-María Pérez-González2

Recepción: 2021/09/24 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2021/10/16 · 
Aceptación: 2021/10/18

DOI: https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.31623

Resumen
En el presente trabajo abordamos, utilizando documentación emanada de las 
propias cofradías, la presencia e injerencias del clero en la vida de las hermandades 
sevillanas de los siglos XV y XVI. El clero se hizo muy presente en la vida y actividades 
de las cofradías sevillanas a fines de la Edad Media y comienzos de la Edad Moderna. 
Tanto los miembros del clero secular como los del clero regular quisieron vivir 
de cerca esta forma de espiritualidad, ingresando como cofrades o acogiendo en 
sus sedes a cofradías de distintos tipos. Al entrar a formar parte de las cofradías, 
los clérigos debían cumplir una serie de obligaciones y desarrollar determinadas 
funciones, aunque también obtenían ciertos beneficios que los diferenciaban del 
resto de cofrades. A pesar de los muchos trabajos que en las últimas décadas han 
abordado el estudio de las cofradías andaluzas y sevillanas, hasta la fecha no se 
ha investigado la presencia del clero en las mismas de manera exclusiva. Por ello, 
el principal objetivo y aporte de este trabajo es estudiar la participación del clero 
en los distintos aspectos que articulaban la vida de dichas instituciones.

Palabras clave 
Cofradías; Sevilla; clero regular; clero secular; cofrades; siglo XV; siglo XVI.

1.    Universidad Pablo de Olavide de Sevilla. C.e.: jcarbgol@upo.es
2.   Universidad Pablo de Olavide de Sevilla. C.e.: spergon@upo.es

https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.31623


80

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract
This article examines the relationship between the clergy and confraternities in 
Seville during the fifteenth and sixteenth centuries using archival records produced 
by these institutions. Clerics played an increasing role in the life and activities of 
Sevillian confraternities at the end of the Middle Ages and the beginning of the 
Early Modern Age. Many members of the secular and regular priesthood yearned to 
experience this kind of spirituality by joining these confraternities or by admitting 
them within the confines of their convent. When clerics joined confraternities, 
they had to comply with a number of obligations and were obliged to perform 
certain functions, but they also enjoyed certain benefits which differentiated 
them from the rest of the members. Although there are many studies that touch 
on this topic, until now the presence of clerics in confraternities had not been 
studied in an exclusive manner. Hence, the main objective is to study the role of 
the clergy in the many facets that shaped these institutions.

Keywords 
Confraternities; Seville; Regular Clergy; Secular Clergy; Members of Confraternities; 
Fifteenth Century; Sixteenth Century.



81ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

1.	INTRODUCCIÓN

Las hermandades y cofradías constituyen uno de los paradigmas indispensables 
en el marco de la religiosidad cristiana del Antiguo Régimen. Estas instituciones, que 
hunden sus raíces en la Edad Media, experimentaron un crecimiento exponencial 
a partir del siglo XVI, configurándose como elementos vertebradores de la sociedad 
a través de distintas estrategias: mediante la agrupación de personas en torno a las 
distintas categorías de cofradías; como suministradoras de identidad personal a 
los individuos que se sentían parte de una pertenencia colectiva a través de estas 
instituciones; como agentes económicos en los distintos marcos urbanos y rurales 
en que se ubicaban; y como mecanismo de control de la religiosidad popular por 
parte de la Iglesia.

Es precisamente sobre este último punto en torno al que gira nuestro trabajo. 
Pretendemos conocer la influencia y la presencia del clero en las cofradías sevi-
llanas que vivieron el paso de la Edad Media a los tiempos modernos, analizando 
las condiciones mediante las cuales muchas cofradías permitían a los clérigos 
ingresar en sus filas, su relación con las altas instancias de la jerarquía eclesiástica y 
su vinculación con los miembros del clero regular. A pesar de los muchos trabajos 
que en las últimas décadas han abordado el estudio de las hermandades y cofradías 
andaluzas y sevillanas, hasta la fecha no se ha investigado la presencia del clero en 
las mismas de manera exclusiva y solo contamos con estudios aproximativos3. Sí 
se han estudiado las cofradías formadas exclusivamente por clérigos4. Nosotros 
no nos ocuparemos de estas instituciones sino de indagar la presencia e influencia 
del clero en las cofradías formadas mayoritariamente por laicos5.

Podemos definir las hermandades y cofradías6 de finales de la Edad Media y 
la primera centuria moderna7 como asociaciones formadas mayoritariamente 

3.   ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «La labor de los clérigos en el seno de las cofradías de la Vera Cruz 
andaluzas (S. XVI)», Actas del IV Congreso Internacional de Hermandades y Cofradías de la Vera-Cruz. Zamora, 2008, 
Zamora, Cofradía de la Santa Vera Cruz, 2009, pp. 799-808.

4.   Unos de los trabajos más recientes es el de: CUESTA NIETO, José Antonio: «Valles, cofradías de clérigos y 
señores en el este de la provincia de Burgos (1383-1600)», Hispania Sacra, 149 (2019), pp. 103-111. También véase: ARIAS 
DE SAAVEDRA ALÍAS, Inmaculada y LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: «Las cofradías españolas en la 
Edad Moderna desde una óptica social: tres décadas de avance historiográfico», Cuadernos de estudios del siglo XVIII, 
27 (2017), pp. 29-30.

5.   Algunos estudios imprescindibles para conocer la realidad del clero secular y regular sevillano durante la Baja 
Edad Media y la Edad Moderna son los de MIURA ANDRADES, José María: Frailes, monjas y conventos: las órdenes 
mendicantes y la sociedad sevillana bajomedieval. Sevilla, Diputación Provincial de Sevilla, 1998; PÉREZ-GONZÁLEZ, 
Silvia-María: «Clérigos en sociedad: el despliegue vital del clero secular andaluz en la Baja Edad Media», Edad Media: 
revista de Historia, 10 (2009), pp. 275-305; CANDAU CHACÓN, María Luisa: El clero rural de Sevilla en el siglo XVIII. 
Sevilla, Caja Rural, 1994; CANDAU CHACÓN, María Luisa: «El clero secular y la historiografía: tendencias, fuentes y 
estudios referidos a la Modernidad». Revista de historiografía, 2 (2005), pp. 75-89; LÓPEZ MARTÍNEZ, Antonio Luis: La 
economía de las órdenes religiosas en el Antiguo Régimen: sus propiedades y rentas en el Reino de Sevilla. Sevilla, Diputación 
Provincial de Sevilla, 1992.

6.   Utilizamos ambos términos indistintamente, puesto que en la práctica aluden a las mismas realidades.
7.   SÁNCHEZ HERRERO, José: «Las cofradías sevillanas. Los comienzos», en Las cofradías de Sevilla: historia, 

antropología, arte. Sevilla, Universidad de Sevilla,1985, pp. 9-34; SÁNCHEZ HERRERO, José: «Las cofradías de Semana 
Santa de Sevilla durante la modernidad. Siglos XV al XVII», en SÁNCHEZ MANTERO, Rafael (ed.): Las cofradías de 



82

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

por laicos –aunque sin excluir al clero– que se unen para diversos fines, siempre 
teniendo como objetivo final el poner en práctica los valores de la vida cristiana 
conforme a los preceptos evangélicos y los mandamientos de la Iglesia8. En Anda-
lucía puede constatarse su presencia ya desde los primeros años después de la 
conquista cristiana, experimentando un gran crecimiento a comienzos del siglo 
XVI, especialmente las cofradías penitenciales o de Semana Santa. 

Siguiendo a Pérez-González, dependiendo de los fines para los que surgen, 
podríamos distinguir entre cofradías devocionales (para dar culto a Dios, la Virgen, 
un santo...), cofradías benefactoras (para ejercer la caridad intra o extracorporativa), 
cofradías profesionales, cofradías de clérigos, cofradías agrupación de personas 
pertenecientes a un mismo grupo social, o cofradías agrupación de disminuidos 
físicos, todas ellas con el fin de unir a diversos grupos humanos para la defensa o 
práctica de sus intereses comunes, ya sean profesionales o religiosos9. Nosotros, en 
principio, no diferenciaremos las cofradías según su tipología y las estudiaremos 
en conjunto, ya que, como ha demostrado Arboleda, todas ellas respondían a las 
mismas formas de religiosidad10.

Las cofradías andaluzas que vivieron el final de la Edad Media y los primeros 
compases de la Edad Moderna han recibido una importante atención de los 
investigadores en los últimos años, pudiendo destacar dos vertientes comple-
mentarias entre sí en función de la documentación utilizada: los documentos 

Sevilla en la modernidad. Sevilla, Universidad de Sevilla, 1988, pp. 27-88: SÁNCHEZ HERRERO, José: «El origen de 
las cofradías penitenciales», en Sevilla Penitente. Sevilla, Gever, 1995, vol. 1, pp. 13-55; SÁNCHEZ HERRERO, José: «El 
origen de las cofradías de Semana Santa o de Pasión en la Península Ibérica», Temas Medievales, 6 (1996), pp. 31-79; 
SÁNCHEZ HERRERO, José: «Piedad y artes plásticas. La devoción a la Preciosa Sangre de Cristo durante los siglos XIII 
a los primeros años del XVI y su influencia en las manifestaciones artísticas», Actas do Colóquio Internacional: Piedade 
popular. Sociabilidades-Representaçoes-Espiritualidades. Lisboa, Terramar, 1999, pp. 411-432; SÁNCHEZ HERRERO, José: 
La Semana Santa de Sevilla. Madrid, Sílex, 2003; SÁNCHEZ HERRERO, José y PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: «La 
Cofradía de la Preciosa Sangre de Cristo de Sevilla. La importancia de la devoción a la Preciosa Sangre de Cristo en el 
desarrollo de la devoción y la imaginería de la Semana Santa», Aragón en la Edad Media. Homenaje a la profesora Carmen 
Orcástegui Gros, 14-15 (1999), pp. 1429-1452; ARIAS DE SAAVEDRA ALÍAS, Inmaculada y LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, 
Miguel Luis: «Las cofradías y su dimensión social en la España del Antiguo Régimen», Cuadernos de Historia Moderna, 25 
(2000), pp. 189-232; CORTÉS PEÑA, Antonio Luis y LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: «Historiografía sobre 
la Iglesia en Andalucía (Edad Moderna)». Tiempos modernos, 20 (2010), Disponible en: http://www.tiemposmodernos.org/
tm3/index.php/tm/article/view/213/268 [Última consulta: 29 de mayo de 2021]; LOZANO RUIZ, Carlos y TORREMOCHA 
HERNÁNDEZ, Margarita: «Asistencia social y cofradías en el Antiguo Régimen. Historiografía, líneas de investigación 
y perspectivas», Chronica Nova, 39 (2013), pp. 19-46. El trabajo de ARIAS DE SAAVEDRA ALÍAS, Inmaculada y LÓPEZ-
GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: «Las cofradías españolas en la Edad Moderna…» constituye, desde nuestro punto 
de vista, el estado de la cuestión más completo hasta la fecha sobre las cofradías españolas en el Antiguo Régimen. 
Otro estado de la cuestión bastante completo, que se retrotrae a la Edad Media, es el de MARTÍN-VIVEROS TAJUELO, 
Antonio: «Las cofradías castellanas en la Edad Media. Pasado, presente y futuro de la producción historiográfica», 
Espacio, Tiempo y Forma. Serie III. Historia Medieval, 25 (2012), pp. 285-308.

8.    SÁNCHEZ HERRERO, José: La Semana Santa de Sevilla… pp. 21-22.
9.   PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: Los laicos en la Sevilla bajomedieval: sus devociones y cofradías. Huelva, 

Universidad de Huelva, 2005, pp. 123-132.
10.   ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «Creencias y devociones en las cofradías sevillanas de finales de la 

Edad Media y comienzos de la modernidad». Revista de Humanidades, 29 (2016), pp. 9-36. DOI: https://doi.org/10.5944/
rdh.29.2016.17215; ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «La religiosidad de las cofradías en la Sevilla de los siglos 
XIV al XVI: sacramentos, ciclo litúrgico y prácticas devocionales». Historia. Instituciones. Documentos, 43 (2016), pp. 
11-30. DOI: http://dx.doi.org/10.12795/hid.2016.i43.01

http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/213/268
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/213/268
https://doi.org/10.5944/rdh.29.2016.17215
https://doi.org/10.5944/rdh.29.2016.17215
http://dx.doi.org/10.12795/hid.2016.i43.01


83ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

procedentes de las propias cofradías, especialmente sus reglas o estatutos11; y los 
registros notariales12. Por desgracia, para nuestro caso en particular y el del reino 
de Sevilla en general, el grueso de la documentación referente a hermandades y 
cofradías custodiada en los riquísimos fondos del Archivo arzobispal se remonta a 
finales del XVI. También comienzan a finales de este siglo las series más o menos 
completas de documentos conservados en los archivos de las propias hermandades, 
entre los que se encuentran los libros de registros de hermanos o de acuerdos de 
cabildos, fundamentales para conocer la vida cofrade13. Lamentablemente, en la 
amplia mayoría de los casos no se han conservado estos documentos para la época 
estudiada. Una excepción la constituye el estudio de Ruiz-Berdejo (2017) sobre 
los hermanos de la Cofradía Sacramental de San Isidoro a finales del siglo XVI, al 
que nos referiremos más adelante.

Para este estudio nos hemos valido documentalmente de las reglas o estatutos 
de las cofradías, que recogen el conjunto de normas mediante las cuales se orga-
nizan la vida interna y las actividades públicas de estas agrupaciones: sus fines y 
objetivos religiosos, el culto y su residencia, el gobierno y sus oficiales, la gestión 
y el control del patrimonio, la caridad, la estación de penitencia, etc. Desde los 
comienzos del fenómeno cofrade, los hermanos se ocuparon de recoger por escrito 
los estatutos que regulaban todos los aspectos de su vida en común. A partir 
del siglo XVI, estas reglas debían ser sancionadas por la autoridad eclesiástica. 
Además, llegado el siglo XVIII, se impuso también el control de la autoridad real14. 
Se trata de una fuente muy valiosa para el estudio de las hermandades y cofradías 
del Antiguo Régimen, tal y como han puesto de manifiesto autores como Cortés 
Peña y López-Guadalupe:

En este sentido, urge releer una modalidad documental que viene resultando básica para el 
conocimiento de las cofradías, como son sus reglas o estatutos. Documentos fundamentales, 
que sustentan su legalidad y su funcionamiento, hasta la fecha se han analizado básicamente 
desde una perspectiva institucional, pero se admiten otras lecturas15.

11.   ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «La caridad en la historia del cristianismo: algunas manifestaciones 
en la Andalucía bajomedieval», Medievalista, 14 (2013). Disponible en: http://www2.fcsh.unl.pt/iem/medievalista/
MEDIEVALISTA14/goldaracena1403.html [Última consulta: 29 de diciembre de 2020];, ARBOLEDA GOLDARACENA, 
Juan Carlos: «La práctica de la doctrina cristiana en las cofradías de Sevilla durante la Baja Edad Media y los comienzos 
de la modernidad», XVI Simposio sobre Hermandades de Sevilla y su provincia. Sevilla, Fundación Cruzcampo, 2015, pp. 
15-40; ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «Creencias y devociones en las cofradías sevillanas…; ARBOLEDA 
GOLDARACENA, Juan Carlos: «La religiosidad de las cofradías en la Sevilla…; GRANADO HERMOSÍN, David: «Imágenes 
barrocas en las reglas de las cofradías sevillanas». Confraternitas, 22-2 (2011), pp. 27-53.

12.   PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: Los laicos en la Sevilla bajomedieval… pp. 150-160; BAREA RODRÍGUEZ, 
Manuel Antonio y PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: «Las cofradías jerezanas y su implicación social a través de las 
escribanías públicas de la ciudad (1391-1504)», Estudios sobre patrimonio, cultura y ciencias medievales, 20 (2018), pp. 23-46; 
ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «Las cofradías de Alcalá de Guadaíra a fines de la Edad Media», Revista de 
Humanidades, 36 (2019), pp. 11-31. DOI: https://doi.org/10.5944/rdh.36.2019.20108.

13.   RODRÍGUEZ MATEOS, José y LÓPEZ GUTIÉRREZ, Antonio José: Archivos y documentos en las hermandades 
sevillanas. Sevilla, Castillejo, 2000, p. 85.

14.   SÁNCHEZ HERRERO, José: La Semana Santa de Sevilla… p. 22.
15.   CORTÉS PEÑA, Antonio Luis y LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: «Historiografía sobre la Iglesia 

en Andalucía…», p. 33.

http://www2.fcsh.unl.pt/iem/medievalista/MEDIEVALISTA14/goldaracena1403.html
http://www2.fcsh.unl.pt/iem/medievalista/MEDIEVALISTA14/goldaracena1403.html
https://doi.org/10.5944/rdh.36.2019.20108


84

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las reglas empleadas para la elaboración de nuestro trabajo proceden de dos 
fuentes distintas: por un lado, un corpus recopilado y publicado hace ya algunos 
años por los profesores Sánchez Herrero y Pérez-González. El corpus en cuestión 
se compone de un total de 119 reglas de hermandades y cofradías andaluzas de los 
siglos XIV, XV y XVI, de las que 32 de ellas16 pertenecen al marco temporal acotado 
para nuestro estudio. Por otro lado, hemos trabajado con diversas reglas halladas 
con posterioridad y procedentes de diversos archivos y repositorios, publicadas 
en una recopilación coordinada por nosotros mismos que complementa a la de 
Sánchez Herrero y Pérez-González (Pérez y Arboleda 2017).17 Se trata de un total 
de 40 reglas comprendidas entre 1450 y 1601. Esta fecha puede resultar a primera 
vista tardía, pero fácilmente entendible si tenemos en cuenta que las directrices 
emanadas del Concilio de Trento no se aplicaron al arzobispado hispalense hasta 
el sínodo de 1604 convocado por Fernando Niño de Guevara. Por ello, la Iglesia 
del Reino de Sevilla continuó funcionando con parámetros medievales en la 
inmensa mayoría de sus instituciones, entre ellas las cofradías. Es evidente que 
el número de cofradías presentes en la ciudad durante ese período fue mucho 
mayor, pero creemos que, salvo algún hallazgo puntual, será difícil contar con 
un mayor número de reglas para su estudio que el que hemos utilizado, ya que 

16.   Indicamos aquí el número (en caracteres romanos) con que aparecen en el citado recopilatorio y el título 
completo de la cofradía. Para referencias posteriores en el trabajo, y en aras a simplificar la citación de los documentos, 
indicaremos únicamente el título abreviado de la cofradía, el año entre paréntesis y el capítulo de la regla en caracte-
res arábigos: III. Hermandad y Cofradía de San Pedro Apóstol y Mártir o de los correeros o guarnicioneros, ha. 1450; 
IV. Hermandad de la Santa Casa de la Misericordia, 1476, 1518; V. Cofradía y Hermandad de la Santa Vera Cruz, 1538; 
VI. Hermandad de Nuestra Señora de la Consolación y Doce Apóstoles, 1537, 1545; VII. Hermandad y Cofradía de las 
Angustias de Nuestra Señora la Virgen Santa María, 1541; VIII. Hermandad y Cofradía del Santísimo Sacramento de 
la parroquia del Salvador, 1543; IX. Hermandad y Cofradía de la Santísima Trinidad, 1544; X. Hermandad y Cofradía 
de la Pura y Limpia Concepción de Nuestra Señora la Virgen María del Convento de Regina, 1549; XI. Hermandad, 
Cofradía y Esclavitud del Santísimo Cristo de la Lanzada, de la nave del Lagarto de la Catedral de Sevilla, siglo XVI; 
XII. Hermandad y Cofradía de los Negritos, 1558; XIII. Hermandad y Cofradía de Nuestra Señora de la Cabeza, 1564; 
XIV. Hermandad y Cofradía de las Ánimas de San Vicente, 1564; XV. Hermandad y Cofradía de Jesús Nazareno y Santa 
Cruz de Jerusalén, 1564, 1567, 1578; XVI. Hermandad y Cofradía de la Santa Verónica, 1565; XVII. Hermandad y Cofradía 
de las Ánimas del Purgatorio de la parroquia del Salvador, 1565, 1567; XVIII. Hermandad y Cofradía de la O, 1566; XIX. 
Hermandad y Cofradía del Santísimo Sacramento de San Bernardo, 1570; XX. Hermandad y Cofradía del Nombre 
Santísimo de Jesús, 1572; XXI. Hermandad y Cofradía del Dulce Nombre, 1572, 1574; XXII. Hermandad y Cofradía de 
Nuestra Señora de la Cabeza, 1573; XXIII. Hermandad y Cofradía de la Santa Expiración de Jesucristo, 1575; XXIV. 
Hermandad y Cofradía Sacramental de la parroquia de San Martín, 1580; XXV. Hermandad y Cofradía de la Preciosa 
Sangre, 1581; XXVI. Hermandad y Cofradía de Nuestra Señora de la Granada, 1586; XXVII. Hermandad y Cofradía del 
Buen Fin, 1593; XXVIII. Hermandad y Cofradía del Señor Santiago Apóstol o de los sombrereros, 1593; XXIX. Hermandad 
y Cofradía de Nuestra Señora de Cuatrovitas, 1595; XXX. Hermandad y Cofradía de los Sagrados Clavos de Nuestro 
Redentor Jesucristo, Virgen María de los Remedios y Glorioso San Juan Evangelista, 1595; XXXI. Hermandad y Cofradía 
de Nuestra Señora de la Esperanza, 1595; XXXII. Hermandad y Cofradía de Nuestra Señora del Buen Viaje, 1596; XXXIII. 
Hermandad y Cofradía del Santísimo Sacramento de la parroquia de San Julián, 1599; XXXIV. Hermandad y Cofradía 
de Nuestra Señora de Regla y Potencia de Cristo, 1601.

17.   Igual que en el caso anterior, indicamos aquí el número (en caracteres romanos) con que aparecen en el citado 
recopilatorio y el título completo de la cofradía. Para referencias posteriores en el trabajo, y en aras a simplificar la 
citación de los documentos, indicaremos únicamente el título abreviado de la cofradía, el año y el capítulo de la regla en 
caracteres arábigos: I. Hermandad de Doncellas del Hospital de la Misericordia o Congregación de la Anunciación, 1522; 
II. Cofradía del Traspaso y Soledad de Nuestra Señora, 1555; III. Cofradía del Santísimo Sacramento de la parroquia de San 
Lorenzo, 1558; IV. Hermandad de Nuestra Señora de la Estrella y Cofradía de cargadores del puerto de Sevilla, 1566; V. 
Hermandad y Cofradía del Gran Poder y Traspaso de Nuestra Señora, 1570; VI. Cofradía del Santísimo Sacramento de la 
parroquia de Santa Ana, 1572; VII. Hermandad del Señor San Pedro Mártir, 1589; VIII. Hermandad de la Misericordia, 1599. 



85ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

los corpus recopilatorios a los que hemos aludido anteriormente son el fruto de 
varias décadas de trabajo en los principales archivos donde pueden hallarse estos 
documentos: el Archivo del Arzobispado de Sevilla, el Archivo Histórico Provincial 
de Sevilla, el Archivo Histórico Nacional, la Biblioteca General de la Universidad 
de Sevilla y los archivos de las propias hermandades18.

En cuanto al marco geográfico de nuestro estudio, nos ocuparemos de estudiar 
las cofradías presentes en la ciudad de Sevilla. Las conclusiones extraídas de la 
investigación son significativas y relevantes, al tratarse de la capital del reino del 
mismo nombre, así como de la sede diocesana, que en estos momentos ocupaba 
las actuales provincias de Sevilla y Huelva, además de una parte importante de 
la de Cádiz. Estamos por tanto ante la capital del sur peninsular, que ejercía una 
enorme influencia sobre los territorios de su entorno, un hecho que nos permite 
inferir conclusiones extrapolables al resto de su área de influencia.

2.	LOS CLÉRIGOS COFRADES

2.1. ALGUNOS DATOS SOBRE CLÉRIGOS COFRADES

Ya hemos indicado que las cofradías se constituyeron desde sus inicios como 
instituciones puramente laicales, si bien esto no fue impedimento para que los 
miembros del clero que así lo desearan pudieran entrar a formar parte de sus filas. 
Para los siglos en que nos movemos, es difícil determinar con porcentajes reales 
cómo era esta presencia de clérigos en las cofradías, debido a la escasez de fuentes 
documentales, como los libros de registros de hermanos, a la que anteriormente 
nos referimos. No obstante, algunos estudios puntuales han podido documentar 
algunos casos utilizando documentación emanada de las propias cofradías o 
fuentes indirectas como los protocolos notariales.

Dentro del primer grupo de documentos, las propias reglas, al ser textos 
legislativos, nos permiten conocer algunos datos sobre los cofrades que participaron 
en su redacción o que ocupaban cargos preeminentes en el momento de la 
aprobación de los estatutos. Tal es el caso de Alonso Martín Carvajal, cofrade de 
la Santa Casa de la Misericordia19 en 151820; Diego de Peñalosa (capellán mayor) y 
Luis de Peñalosa (canónigo), cofrades de la Hermandad de Consolación y Doce 

18.   Nos referimos a los siglos XV y XVI. A partir del siglo XVII hay aún mucha documentación inédita en los 
archivos mencionados.

19.   MÁRQUEZ REDONDO, Gloria: «Caridad y poder en la Sevilla Moderna: la santa casa de la Misericordia», 
en FÍLTER RODRÍGUEZ, José Antonio (ed.): XI Jornadas de historia y patrimonio sobre la provincia de Sevilla: La nobleza 
en el Reino de Sevilla durante el Antiguo Régimen (siglos XIII-XVIII). Sevilla, Asociación provincial de cronistas locales, 
2015, pp. 103-114.

20.   Santa Casa de la Misericordia (1476, 1518), 41.



86

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Apóstoles en 154521; o Francisco Pérez Tamayo (clérigo racionero), Juan Báez 
(clérigo), Pedro Ruiz (clérigo), Tomás Gómez (clérigo), Pedro de Pineda (caballero 
de la Orden de Calatrava), cofrades de la Hermandad de la Misericordia en 159922.

Ruiz-Berdejo ha documentado 13 clérigos en la Cofradía Sacramental de San 
Isidoro de un total de 360 cofrades entre 1580 y 1605, utilizando para ello un libro 
de registro de hermanos de principios del siglo XVII que se ha conservado en el 
archivo de la Cofradía23.

Por otra parte, Granado Hermosín también registra algunos casos para el siglo 
XVI utilizando documentación procedente de las propias hermandades: Damián 
de Montalbán (presbítero) era cofrade de la Concepción de Regina en 155524; Pedro 
Colorado y Andrés de Lara (licenciados) eran cofrades de la Sagrada Cena en 158425; 
Bartolomé de Arbás (bachiller) era cofrade de Nuestra Señora de la Antigua en 
158926; Luis Sánchez de los Olivos (doctor) era cofrade del Santo Entierro en 1591; 
Matías de Ayala (doctor) era cofrade de Nuestra Señora del Rosario en 1594; Pedro 
Sánchez de Utrera (licenciado) era cofrade de la Vera Cruz en 159627; Francisco 
Lázaro de Velasco (canónigo) era cofrade de la Vera Cruz en 159628; y Fray Francisco 
Martín (fraile trinitario) era cofrade de la Vera Cruz en 159629.

La documentación notarial también nos permite conocer algunos datos. 
Pérez-González documenta algunos casos usando los protocolos notariales de la 
ciudad de Sevilla entre 1441 y 1504: Julián Hurtado de Montemolín (clérigo) era 
cofrade de San Julián de Buena Estrella, en la collación de Santa Ana en Triana, en 
149230; Juan Ruiz (clérigo) era prioste y Alfonso Guadiel, Juan Martínez, Jerónimo 
Rodríguez y Rodrigo Suárez (todos clérigos) eran cofrades de Nuestra Señora de 
la Antigua y los Inocentes en 150031. Alfonso Sánchez de Contreras (clérigo) era 
administrador de la Cofradía de los Inocentes y Menguados de juicio natural, en la 
collación de San Marcos, en 150232; y Fernando Ruiz de Ojeda (capellán del Salvador) 
era cofrade de Santa María de Soterraña, en la collación de San Andrés, en 150433.

Los ricos fondos de protocolos notariales del siglo XVI no están aún explotados 
en su totalidad, por lo que disponemos de pocos datos al respecto. No obstante, 
algunos autores los han utilizado para estudios sobre cofradías concretas, como 

21.   Consolación y Doce Apóstoles (1537, 1545), introducción.
22.   Misericordia (1599), proemio.
23.   RUIZ-BERDEJO BEATO, Alberto: «Los hermanos de la Cofradía Sacramental de San Isidoro en el siglo XVI», 

Estudios sobre patrimonio, cultura y ciencias medievales, 19 (2017), pp. 1260-1261.
24.   GRANADO HERMOSÍN, David: Cofradías penitenciales: sociedad, religiosidad, poder y arte en la Sevilla de los 

Austrias (1538-1701), (Tesis doctoral inédita), Universidad Pablo de Olavide de Sevilla, 2018, p. 348.
25.   Idem, p. 457.
26.   Idem, p. 347.
27.   Idem, p. 457.
28.   Idem, p. 431.
29.   Idem, p. 351.
30.   PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: Los laicos en la Sevilla bajomedieval… p. 260.
31.   Idem, p. 264.
32.   Idem, p. 248.
33.   Idem, p. 223.



87ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

García de la Concha para los casos de las cofradías de la Esperanza de Triana34 y 
la Estrella.35 En ninguno de los casos aparecen documentados clérigos en el seno 
de ambas corporaciones.

Mención aparte merecen las cofradías formadas exclusivamente por clérigos, 
que sí aparecen en la documentación, tal y como ha constatado Pérez-González36, 
anotando un total de cuatro entre finales del siglo XV y los primeros años del XVI. 
Las cofradías formadas únicamente por clérigos respondían a la necesidad de 
congregar a los miembros del clero sin distinción de su escalafón, o a un determi-
nado grupo de estos (canónigos, racioneros, beneficiados, capellanes). En Andalucía 
fueron frecuentes las Universidades de beneficiados, que agrupaban a este sector 
del clero37. Las hubo en Sevilla38, Córdoba39, Jerez40, Carmona41, Granada42 o Úbeda43.

Así las cosas, es difícil hacer una cuantificación real con respecto a la presencia de 
clérigos dentro de las cofradías laicales, pudiendo constatar únicamente que, a la luz 
de los testimonios de los que disponemos, esta no debió ser muy abundante, debido 
fundamentalmente a que el clero contaba con sus propias cofradías exclusivas. No 
obstante, el objetivo de nuestro trabajo no es realizar dicha cuantificación sino 
conocer las circunstancias en las que se desarrollaba la entrada de estos clérigos 
en las cofradías y las distintas funciones que podían desempeñar en ellas, así como 
los beneficios que obtenían a raíz de su ingreso. Para estas cuestiones, las reglas 
son sin duda la documentación que puede ofrecernos más detalles.

2.2. LA ENTRADA EN LA COFRADÍA

El primer aspecto que debemos estudiar son las condiciones que debían 
darse para que se produjera la entrada de los clérigos en las cofradías. Podemos 
preguntarnos si esta entrada estaba permitida en todas las corporaciones o solo 

34.   GARCÍA DE LA CONCHA DELGADO, Federico: «La Esperanza de Triana: orígenes y desarrollo histórico hasta 
la época romántica», en SÁNCHEZ HERERO, José y RODA PEÑA, José (eds.): Esperanza de Triana. Sevilla, Tartessos, 
1996, vol. 1, pp. 41-49.

35.   GARCÍA DE LA CONCHA DELGADO, Federico: «Historia de la Hermandad de la Estrella», en SÁNCHEZ 
DUBÉ, José (ed.): Estrella. III aniversario de su coronación canónica. Sevilla, Guadalquivir, 2002, vol. 2, pp. 350-352.

36.   PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: Los laicos en la Sevilla bajomedieval… p. 131.
37.    PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: «Los beneficios parroquiales: un acercamiento al estudio del clero secular», 

Hispania Sacra, 130 (2012), pp. 502-503.
38.   Véase también: BLANCO FREJEIRO, Antonio y MORALES PADRÓN, Francisco: Historia de Sevilla. Sevilla, 

Universidad de Sevilla, 1992, pp. 392-394.
39.   ARANDA PÉREZ, Francisco José: Sociedades y élites eclesiásticas en la Edad Moderna. Cuenca, Universidad de 

Castilla-La Mancha, 2000, pp. 259-260.
40.   MORGADO GARCÍA, Arturo: La diócesis de Cádiz: de Trento a la Desamortización. Cádiz, Universidad de 

Cádiz, 2008, pp. 181-182.
41.   GONZÁLEZ JIMÉNEZ, Manuel: La Universidad de beneficiados de Carmona: estudio de la formación de una 

propiedad eclesiástica. Santiago de Compostela, Universidad de Santiago de Compostela, 1975.
42.   VELA BALLESTEROS, Juan: Defensa jurídica en que se funda el valor y estabilidad de las Constituciones con que 

fue erigida la Universidad de Beneficiados de Granada. Granada, Imprenta Real, 1660.
43.   PAREJO DELGADO, María Josefa: Úbeda y Baeza en la Baja Edad Media. Jaén, Editorial Don Quijote, 1998, p. 150.



88

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

en un determinado número de ellas. Y esta pregunta surge del hecho de que no 
todas las reglas incorporan disposiciones relativas al ingreso de clérigos, por lo 
que cabría cuestionarse si en el resto estaba permitido o no. No obstante, no 
hemos encontrado disposiciones que prohíban expresamente esta entrada, por 
lo que creemos que estaba permitida en la mayoría de cofradías, de manera que 
si no incorporaban indicaciones específicas en sus estatutos era porque no hacían 
distinción en las cualidades de los hermanos y todos quedaban englobados bajo 
el término de «cofrades».

Así las cosas, encontramos varias cofradías que sí tienen capítulos específicos 
para estipular la entrada de clérigos en sus filas44. La Cofradía de las Ánimas de la 
parroquia de San Vicente permitía esta entrada, pero sin la posibilidad de asistir 
a los cabildos, con la única excepción del cabildo en el que se organizaba la fiesta 
de las Ánimas:

Iten, hordenamos y tenemos por bien que si agora o en algun tiempo rescibieren por cofrades a 
clérigos que cada y quando que entrare sea obligado a pagar por su entrada cada uno ducado y 
medio y una candela de libra y media y sean obligados los dichos clérigos con su vela de honrrar 
a los entierros de los nuestros cofrades y cofradas y mugeres y niños de cofrades y a la fiesta o 
fiestas que tuviéremos obligación de dezir, sin que por ello lleuen premio ni limosna alguna. Y 
que los tales clérigos cofrades no entren en ninguno de nuestros cabildos si no fuere en el cabildo 
general que se haze para ordenar la fiesta de las Ánimas de Purgatorio, que vengan a él. E la dicha 
Cofradía sea obligada a enterrar al dicho clérigo cofrade y a su padre y a su madre si los tuuiere y 
hazerle dezir las missas y honrrarle en todo como a verdadero hermano que es. Y el cofrade que 
para qualquier entierro de los suso dichos fuere muñido y no viniere pague de pena medio real45.

Disposiciones similares recoge la regla de la Cofradía de las Ánimas de la 
parroquia del Salvador, salvo en el caso de la prohibición de asistencia a los 
cabildos, que sí estaba permitida46. También permitían la entrada de clérigos las 
cofradías de San Pedro Apóstol47, Sacramental del Salvador48, Nombre Santísimo 
de Jesús49 y Dulce Nombre50.

Todos los hermanos, en el momento de ingresar en la cofradía, debían abonar 
una cuota de entrada. Hay algunas corporaciones que estipulan que, en el caso de 
los clérigos, esta cuota había de ser la misma que para los laicos, como sucedía en 
las cofradías de San Pedro Apóstol51 o la Sacramental del Salvador52. Sin embargo, 
esta cuota podía variar en función de las tipologías de cofrade. Veamos algunos 
ejemplos: en la cofradía de las Ánimas de San Vicente los cofrades normales 

44.   Incluso hay algunas que piden expresamente esta entrada, como la Cofradía de San Pedro Mártir, de oficiales 
y familiares del Santo Oficio, que anima a los inquisidores a formar parte de ella: San Pedro Mártir (1589), 2.

45.   Ánimas de San Vicente (1564), 5.
46.   Ánimas del Salvador (1565, 1567), 5.
47.   San Pedro Apóstol (ha. 1450), 37.
48.   Sacramental del Salvador (1543), 5.
49.   Nombre Santísimo de Jesús (1572), 8.
50.   Dulce Nombre (1572, 1574), 6.
51.   San Pedro Apóstol (ha. 1450), 37.
52.   Sacramental del Salvador (1543), 5.



89ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

pagaban ducado y medio y 10 maravedís al muñidor53 y los clérigos pagaban 
ducado y medio y una candela de libra y media54; en la cofradía de las Ánimas 
del Salvador los cofrades normales pagaban ocho reales y una candela de libra y 
media55 y los clérigos pagaban once reales y una candela de libra y media56; y en 
la Sacramental de San Julián los cofrades normales pagaban dos ducados57 y los 
clérigos y las mujeres pagaban tres ducados58. Como vemos, las cantidades eran 
superiores en el caso de los clérigos.

2.3. PARTICIPACIÓN EN EL GOBIERNO DE LA COFRADÍA

Sabemos por otros estudios59 que las juntas de gobierno de las cofradías anda-
luzas bajomedievales y modernas eran bastante sencillas, contando con un máximo 
de cinco miembros, y sin homogeneidad con respecto a su composición, que 
podía variar de unas cofradías a otras. Destaca siempre la presencia de una figura 
principal que puede tomar varios nombres (provisor, hermano mayor, prioste, 
alcalde, prior, mayordomo) y que es quien rige los designios de la cofradía. Junto 
a esta figura central encontramos un máximo de cuatro cargos adicionales, que 
normalmente reciben la denominación genérica de diputados o bien cualquiera 
de los nombres ya indicados. También era frecuente la presencia de dos cargos 
que en realidad eran externos a las juntas de gobierno pero ejercían una labor 
crucial: el escribano, que tomaba nota de todos los acuerdos adoptados en las 
reuniones de las cofradías y de los principales acontecimientos acaecidos en el 
seno de las mismas, y el muñidor. 

¿Podían participar o participaban normalmente los clérigos en las juntas de 
gobierno de las cofradías? Creemos que esta participación no estaba vetada en 
ningún caso, y en otros incluso se estipulaba específicamente, como podemos ver 
en los ejemplos de la Cofradía Sacramental de Santa Ana, cuya junta de gobierno 
estaba compuesta por dos mayordomos, dos priostes, dos alcaldes y dos escribanos, 
además de doce diputados. De las cuatro primeras categorías, debía haber un 
clérigo y un laico. De los diputados, tres debían ser clérigos y los demás laicos60. 
O en el caso de la Hermandad de Consolación y Doce Apóstoles, que estipulaba 

53.   Ánimas de San Vicente (1564), 3.
54.  Ánimas de San Vicente (1564), 5.
55.   Ánimas del Salvador (1565, 1567), 3.
56.   Ánimas del Salvador (1565, 1567), 5.
57.   Sacramental de San Julián (1599), 10.
58.   Sacramental de San Julián (1599), 12.
59.   ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «El gobierno de las hermandades y cofradías andaluzas en la 

Baja Edad Media», en VV.AA., Mundos medievales: espacios, sociedades y poder. Homenaje al Profesor José Ángel García 
de Cortázar y Ruiz de Aguirre. Santander, Universidad de Cantabria. 2012, vol. 2, pp. 1010-1012; PÉREZ-GONZÁLEZ, 
Silvia-María: «Nuevas aportaciones al estudio de las cofradías y hermandades en la Castilla bajomedieval: el ejemplo 
de Jerez de la Frontera», Hispania Sacra, 138 (2016), pp. 512-515.

60.   Sacramental de Santa Ana (1572), 3.



90

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

que los capellanes encargados del culto en la capilla de la cofradía en la Catedral 
debían ocupar un lugar privilegiado en el seno de la junta de gobierno, estando 
por encima de los administradores61.

2.4. OBLIGACIONES DE LOS CLÉRIGOS Y BENEFICIOS 
QUE OBTENÍAN AL INGRESAR EN UNA COFRADÍA

Como el resto de cofrades, los clérigos debían cumplir una serie de obligaciones 
para con la cofradía. En su caso, estas estaban íntimamente relacionadas con las 
funciones propias de su estado. Así, las reglas estipulan que los clérigos cofrades 
debían visitar a los enfermos62 o enseñar la doctrina cristiana63 y a leer y escribir64 
a los mozos de la cofradía. También debían ocuparse de celebrar misas por las 
almas de los cofrades difuntos65, portar crucifijos o acompañarlos en la procesión 
de disciplina,66 pronunciar el sermón antes de la procesión de disciplina67 o parti-
cipar en la procesión del Corpus Christi68.

Pero la entrada en la cofradía suponía también el disfrute de determinados 
beneficios. Para los cofrades en general, y por supuesto también para los clérigos, 
el principal de ellos era el hecho de que la cofradía debía encargarse del entierro 
del hermano y sus familiares cuando estos fallecieran, así como de celebrar honras 
fúnebres por sus almas69. En el caso de los clérigos esta obligación cubría también 
a sus padres, como ha sido demostrado por Arboleda70. 

Otros beneficios incluían la felicitación colectiva de la corporación a sus 
cofrades que tomaban los hábitos,71 la posibilidad de tener lugar preferente en 
los cabildos,72 la preferencia a la hora de ocupar las capellanías instituidas en el 
hospital de la cofradía,73 la posibilidad de vivir en la casa que poseía la cofradía74 
o el hecho de ser excusados del servicio de la cofradía, excepto de los entierros75.

61.   Consolación y Doce Apóstoles (1537, 1545), 4, 5.
62.   Sacramental de Santa Ana (1572), 4.
63.   Sacramental del Salvador (1543), 39; Sacramental de Santa Ana (1572), 4.
64.   Sacramental del Salvador (1543), 39.
65.   San Pedro Apóstol (ha. 1450), 32, 37; Santa Casa de la Misericordia (1476, 1518), 18, 20; Nuestra Señora de la O 

(1566), 27; Dulce Nombre (1572, 1574), 41; Nuestra Señora de Cuatrovitas (1595), 12; Sacramental de San Julián (1599), 13; 
Nuestra Señora de Regla (1601), 20; Misericordia (1599), 26. 28.

66.   Vera Cruz (1538), 12.
67.   Concepción de Regina (1549), 27.
68.   Sacramental de San Lorenzo (1558), 7.
69.   Ánimas de San Vicente (1564), 5; Nuestra Señora de la O (1566), 28; Dulce Nombre (1572, 1574), 6.
70.   ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «Los laicos y su actitud ante la muerte en la Sevilla de la Baja 

Edad Media y los comienzos de la modernidad», en MIURA ANDRADES, José María y ARBOLEDA GOLDARACENA, 
Juan Carlos (eds.): Lágrimas en la lluvia. Estudios sobre la muerte y los muertos. Sevilla, Aconcagua, 2014, pp. 291-300.

71.   Nuestra Señora de la O (1566), 37.
72.   Misericordia (1599), 18.
73.   Misericordia (1599), 47.
74.   Consolación y Doce Apóstoles (1537, 1545), 23.
75.   Concepción de Regina (1549), 37.



91ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

3.	LA RELACIÓN DE LAS COFRADÍAS CON EL 
CLERO SECULAR: INJERENCIAS Y DEPENDENCIA 
DE LA JERARQUÍA ECLESIÁSTICA

A partir del siglo XV, las altas instancias de la jerarquía diocesana de Sevilla76 
fueron incrementando paulatinamente su labor de control sobre las cofradías. En 
los sínodos diocesanos y concilios provinciales77 del siglo XV y la primera mitad 
del XVI (la asamblea de 1478, el sínodo de 1490 y el concilio provincial de 1512), 
las menciones a las cofradías eran escasas, limitándose a constatar su presencia 
en la diócesis, pero sin aportar grandes datos78.

Es ya a partir de la segunda mitad del siglo XVI cuando los sínodos diocesanos 
(en 1572, 1586 y 1604)79 verifican la abundante presencia de cofradías en la ciudad 
y su crecimiento exponencial durante este siglo. El sínodo de 1604, celebrado por 
el cardenal Niño de Guevara, es sin duda el que supuso una gran revolución para 
las hermandades y cofradías. Nos detenemos en él porque, sin duda, las disposi-
ciones recogidas en los documentos sinodales hacen referencia a las prácticas que 
se estaban llevando a cabo ya durante el siglo XVI. El arzobispo se ocupó de regular 
distintos aspectos de la vida de las cofradías, especialmente las estaciones de peni-
tencia: dispuso que los cofrades debían participar en las procesiones con devoción 
y compostura, y hacerlo ataviados con el correspondiente hábito. Además, fijó la 
celebración de procesiones únicamente entre la tarde del Miércoles Santo y la noche 
del Viernes Santo. El arzobispo, en vista de la elevada proliferación de este tipo de 
instituciones, llegó a solicitar al papa la potestad para reducir las cofradías y proce-
siones al número que estimara más conveniente en función de las circunstancias.

Esta mayor presencia de las cofradías en los documentos sinodales conforme 
avanza el siglo XVI se debe no solo a su evidente crecimiento sino al también 
creciente interés de la jerarquía eclesiástica por ejercer un control sobre ellas, 
especialmente a partir de la celebración del Concilio de Trento, que se traducirá 
en una intensificación del interés del clero en estas instituciones. Se produce así 
un choque entre el afán de la Iglesia por controlar la religiosidad del pueblo, consi-
derada muchas veces como una interpretación errónea de la doctrina fruto de la 
incultura de las masas, y la explosión de una serie de prácticas que, surgidas del 

76.   Un episcopologio completo con todos los obispos y arzobispos que han regentado la sede diocesana de Sevilla 
puede consultarse en ROS, Carlos (dir.): Historia de la Iglesia de Sevilla. Sevilla, Castillejo, 1992, pp. 827-837.

77.   Pueden consultarse en: SÁNCHEZ HERRERO, José et al: Synodicon Baeticum. Constituciones conciliares y 
sinodales del Arzobispado de Sevilla: años 590 al 1604. Sevilla, Universidad de Sevilla, 2008.

78.   SÁNCHEZ HERRERO, José: «La reforma, 1474-1523», en ROS, Carlos (dir.): Historia de la Iglesia de Sevilla. Sevilla, 
Castillejo, 1992, pp. 323-332; SÁNCHEZ HERRERO, José: La Semana Santa de Sevilla… pp. 71-72; SÁNCHEZ HERRERO, 
José y PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: «El Sínodo de Sevilla de 1490», Archivo Hispalense: revista histórica, artística 
y literaria, 241 (1996), pp. 69-96.

79.   SÁNCHEZ HERRERO, José: «La paz tridentina, 1569-1580», en ROS, Carlos (dir.): Historia de la Iglesia de 
Sevilla. Sevilla, Castillejo, 1992, pp. 388-389; SÁNCHEZ HERRERO, José: «El clero de Sevilla en la época del Barroco», 
en ROS, Carlos (dir.): Historia de la Iglesia de Sevilla. Sevilla, Castillejo, 1992, pp. 470-472; SÁNCHEZ HERRERO, José: 
La Semana Santa de Sevilla… pp. 126-137.



92

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

pueblo, sirvieron para contrarrestar las teorías luteranas y proclamar la impor-
tancia de las obras de cara a la salvación.80 Dentro de estas prácticas jugaron un 
papel fundamental las cofradías, que surgen en el seno de la Iglesia y dependen 
de ella para poder existir.

El primer aspecto en que se ve esta clara dependencia de las cofradías con 
respecto a la Iglesia lo constituyen las continuas menciones a esta adscripción y 
los beneficios directos que de ella se obtienen. Muchas cofradías poseían bulas 
y perdones con diversos privilegios, propios o concedidos por la Iglesia a otras 
instituciones y de los cuales ellas participaban, que no dudaban en mencionar 
durante la redacción de sus estatutos, de forma general81 o especificando sus 
características: bula de los perdones,82 bula de Paulo III83, bula del Santísimo 
Sacramento84.

Las cofradías reconocen su dependencia de la jerarquía eclesiástica, en primera 
instancia del arzobispado de Sevilla85, con sus distintos arzobispos86 a la cabeza87, 
y en último orden del papa, el Santo Padre88, a cuyo servicio se ponen. La relación 
de arzobispos documentados en las reglas es la siguiente89:

	- Diego de Anaya y Maldonado (1418-1431; 1435-1437)90. Ocupó la sede arzo-
bispal en dos períodos de su vida. En 1431 fue destituido por el papa Martín 
V, volviendo a su cargo en 1435. Se documenta en la regla de la Hermandad 
del Gran Poder, que en su proemio afirma que bajo su pontificado tuvo 
lugar la fundación de la cofradía en 143191. Durante su ausencia fue admi-
nistrador del arzobispado el fraile jerónimo Lope de Olmedo92.

	- Pedro González de Mendoza (1474-1482)93. Era conocido por el título de 
Gran cardenal de España, como así es referido en la regla en que aparece 

80.   ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «Contrarreforma y religiosidad popular en Andalucía: cofradías y 
devoción mariana», Tiempos Modernos: Revista Electrónica de Historia Moderna, 20 (2010). Disponible en:

http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/172. [Última consulta: 29 de diciembre de 2020].
81.   Vera Cruz (1538), 12; Sacramental de San Martín (1580), 41.
82.   Vera Cruz (1538), 45; Sacramental del Salvador (1543), 37; Santísima Trinidad (1544), 44.
83.   Consolación y Doce Apóstoles (1537, 1545), 18.
84.   Sacramental del Salvador (1543), introducción.
85.   Nombre Santísimo de Jesús (1572), 5; Nuestra Señora de la Granada (1586), 27.
86.   Algunas cofradías se fundan por deseo de determinados arzobispos y obispos, como las del Nombre Santísimo de 

Jesús (1572), por Cristóbal de Rojas, arzobispo de Sevilla; y Consolación y Doce Apóstoles (1537, 1545), por Baltasar del Río, 
obispo de Escalas en el reino de Nápoles. Otras son fundadas por canónigos, como la Sacramental de San Lorenzo (1558).

87.   San Pedro Apóstol (ha. 1450), 2, 42; Santa Casa de la Misericordia (1476, 1518); Consolación y Doce Apóstoles 
(1537, 1545), 64; Dulce Nombre de Jesús (1572, 1574), 32; Nuestra Señora de la Esperanza (1595), 4, 5, 18.

88.   Angustias (1541), introducción.
89.   Los relacionamos por orden cronológico de pontificado, indicando entre paréntesis la fecha en que rigieron 

la sede hispalense.
90.   ORTIZ DE ZÚÑIGA, Diego: Annales eclesiasticos y seculares de la ciudad de Sevilla. Sevilla, Guadalquivir, 1988, 

tomo II, pp. 350-411.
91.   Gran Poder (1570), proemio.
92.   Gran Poder (1570), proemio.
93.   VILLALBA RUIZ DE TOLEDO, Francisco Javier. El Cardenal Mendoza (1428-1495). Madrid, Rialp, 1988.

http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/172
https://es.wikipedia.org/wiki/Diego_Ortiz_de_Z%C3%BA%C3%B1iga
http://books.google.es/books/ucm?id=vME2AAAAMAAJ&pg=PA350


93ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

documentado: nuevamente la de la Hermandad del Gran Poder94, que bajo 
su pontificado recibe la aprobación de sus primeras reglas en 1477. Tuvo un 
papel muy relevante en la corte de Isabel I de Castilla, ocupando después 
de la sede hispalense la de Toledo.

	- Diego de Deza (1504-1523)95. Este fraile dominico fue inquisidor general y 
responsable de la fundación del colegio de Santo Tomás de Sevilla. Convocó 
un concilio provincial en 151296. Bajo su pontificado, en 1518, se aprueba la 
regla de la Hermandad de la Santa Casa de la Misericordia97.

	- Alonso Manrique de Lara (1523-1538)98. Era sobrino de Íñigo Manrique de 
Lara, que ocupó la sede arzobispal de Sevilla en el siglo XV y era hermano 
del poeta Jorge Manrique. Bajo su mandato se confirma en 1525 la regla de 
la Hermandad de la Santa Casa de la Misericordia99. La de Consolación y 
Doce Apóstoles lo reconoce como su protector100.

	- García de Loaysa (1539-1546)101. Era fraile dominico e inquisidor general. 
En 1544 concede licencia a la Hermandad del Gran Poder para trasladarse 
desde el convento de Santiago de la Espada al de Santa María del Valle102.

	- Fernando de Valdés (1546-1568)103. Fue inquisidor general y, a pesar de su 
largo pontificado, no fueron frecuentes sus estancias prolongadas en Se-
villa. Se ocupó del foco de luteranismo que había prendido en torno al 
monasterio de San Isidoro del Campo104. Bajo su mandato se aprueban 
las reglas de la Hermandad de Jesús Nazareno105 y las de las Ánimas de la 
parroquia del Salvador106.

	- Gaspar de Zúñiga y Avellaneda (1569-1571)107. Fue trasladado a la sede his-
palense desde la de Santiago, pero nunca llegó a ocupar efectivamente el 

94.   Gran Poder (1570), proemio.
95.    COTARELO VALLEDOR, Armando: Fray Diego de Deza: ensayo biográfico. Madrid, José Perales y Martínez, 1902.
96.   Ha sido estudiado por NÚÑEZ BELTRÁN, Miguel Ángel: «El concilio provincial de Sevilla de 1512 y la reforma 

de la Iglesia», Anuario de Investigación, 13-14 (2007), pp. 131-143.
97.   Santa Casa de la Misericordia (1476, 1518), introducción.
98.   PASCUAL BAREA, Joaquín: «Entre rénovation humaniste et tradition liturgique: auteurs et autres acteurs de 

poésies latines éditées à Séville de 1504 à 1537», en FURNO, Martín (ed.): Qui écrit? Figures de l’auteur et des co-élabo-
rateurs du texte. Lyon, Institut d’Histoire du Livre, 2009, pp. 147-149.

99.   Santa Casa de la Misericordia (1476, 1518), 60.
100.  Consolación y Doce Apóstoles (1537, 1545), 21, 44.
101.   NICOLAU CASTRO, Juan: «Los sepulcros del Cardenal Fray García de Loaysa y sus padres en el Monasterio 

dominico de Talavera de la Reina», Archivo Español de Arte, 3030 (2003), pp. 267-276.
102.  Gran Poder (1570), proemio.
103.   GONZÁLEZ NOVALÍN, José Luis: El inquisidor general Fernando de Valdés (1483-1568). Su vida y su obra. Oviedo, 

Fundación Selgas-Fagalde, 2007.
104.   GARCÍA PINILLA, Ignacio Javier: «El foco reformador de San Isidoro del Campo», en Actas del Simposio «San 

Isidoro del Campo: 1301-2002». Sevilla, Consejería de Cultura, 2004, pp. 61-91.
105.   Jesús Nazareno (1564, 1567, 1578), introducción.
106.   Ánimas del Salvador (1565, 1567), introducción.
107.    DÍAZ FERNÁNDEZ, José María: «El culto catedralicio en las constituciones inéditas del Arzobispo de Santiago 

D. Gaspar de Zúñiga y Avellaneda», en DÍAZ Y DÍAZ, Manuel Cecilio: Escritos dedicados a José María Fernández Catón. 
León, Centro de Estudios e Investigación San Isidoro, 2004, pp. 307-330.



94

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

cargo. Bajo su mandato se aprueba la regla de la Hermandad Sacramental 
de San Bernardo108.

	- Cristóbal de Rojas y Sandoval (1571-1580)109. Durante su mandato se 
convocó el sínodo diocesano de 1572 y Santa Teresa de Ávila fundó en 
Sevilla el convento de San José. En el sínodo de 1572 ordenó la fundación de 
hermandades del Nombre de Jesús en cada parroquia para luchar contra la 
blasfemia110, a tenor de lo cual se funda la Hermandad del Dulce Nombre de 
Jesús de la parroquia de San Vicente111. La regla que habría de servir como 
modelo para el resto de corporaciones aparece en el texto del sínodo y fue 
publicada por Sánchez Herrero y Pérez-González (2002)112.

	- Rodrigo de Castro (1581-1600)113. Convocó el sínodo diocesano de 1586. 
El abad Gordillo afirmó que con él «llegó la majestad arzobispal a toda 
su exaltación»114. Bajo su pontificado se aprueba, en 1583, la regla de la 
Hermandad Sacramental de San Martín115. También la de Nuestra Señora 
de la Granada116, la de San Pedro Mártir117, la del Buen Fin118, la del Señor 
Santiago119, la de Nuestra Señora de Cuatrovitas120, la de Nuestra Señora de la 
Esperanza121, la de Nuestra Señora del Buen Viaje122 y la Sacramental de San 
Julián123. Por otra parte, se ampliaron en 1588 los capítulos de la regla de la 
Hermandad Sacramental de San Lorenzo124 y en 1592 los de la Hermandad 
del Traspaso y Soledad125.

Al margen de los prelados que rigieron la sede hispalense, hemos documen-
tado también a un obispo auxiliar, fray Gaspar de Torres, que ejerció su cargo 
entre 1570 y 1583. Era mercedario y gobernó con el título de obispo de Madaura. 

108.   Sacramental de San Bernardo (1570), introducción.
109.   JEREZ RIESCO, José Luis: Don Cristóbal de Rojas y Sandoval: su personalidad como obispo, como conciliar en 

Trento y como legislador sinodal, (Tesis doctoral inédita), Madrid, Universidad Compluetnse, 1991.
110.   SÁNCHEZ HERRERO (2003): 130.
111.   Dulce Nombre (1572, 1574), introducción.
112.   Nombre Santísimo de Jesús (1572), introducción.
113.   COTARELO VALEDOR, Armando: El Cardenal Don Rodrigo de Castro. Madrid, Magisterio Español, 1945.
114.   ROS, Carlos (dir.): Historia de la Iglesia de Sevilla… p. 831.
115.   Sacramental de San Martín (1580), 44.
116.   Nuestra Señora de la Granada (1586), 38.
117.   San Pedro Mártir (1589), proemio.
118.   Buen Fin (1593), introducción, 13. En esta regla, en su introducción, hay una curiosa alusión al arzobispo que 

reza: «Suplicando como suplicamos a su ilustríssima del señor don Rodrigo de Castro, cardenal y arzobispo de Seuilla, 
nuestro pastor, que recoxa estas ovexas que oy queremos hazer un aprisco y rebaño para que mediante su ayuda no 
nos perturben los lobos borases que quisieren perturbarnos, confirmándonos que así hará nuestra Regla y modo que 
emos de guardar para conseruar la Hermandad y Cofradía de estación de sangre que por la presente fundamos».

119.   Señor Santiago (1593), introducción, 19.
120.   Nuestra Señora de Cuatrovitas (1595), introducción.
121.   Nuestra Señora de la Esperanza (1595), introducción, 18.
122.   Nuestra Señora del Buen Viaje (1596), introducción, 33.
123.   Sacramental de San Julián (1599), introducción, 42.
124.   Sacramental de San Lorenzo (1558), aprobación.
125.   Traspaso y Soledad (1555-57, 1569, 1592), aprobación.



95ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

Fue elegido para regir la diócesis de Canarias pero renunció a ella126. Supervisó 
la aprobación de la regla de la Hermandad Sacramental de San Martín127 y la de 
la Preciosa Sangre128, sugiriendo leves modificaciones en ambas. Este hecho nos 
permite atisbar que pudiera ser esta una de las funciones asociadas a su cargo. 

También se menciona a Baltasar del Río, obispo de Escalas en el reino de 
Nápoles129, que fundó la Hermandad de Consolación y Doce Apóstoles130; y a 
Gaspar de Quiroga, arzobispo de Toledo e inquisidor general131.

Por otra parte, las reglas permiten también documentar a distintos provisores 
del arzobispado, encargados de supervisar y aprobar los estatutos de las cofradías. 
El provisor es, según el Derecho Canónico, un sacerdote con potestad para actuar 
como juez eclesiástico. Los relacionamos por orden cronológico:132

	- Pedro Fernández de Solís lo era en 1477133. Fue también obispo de Cádiz 
entre 1472 y 1495134.

	- Diego Flores era provisor en 1518135.
	- Garci Báñez de Mondragón, canónigo, era provisor en 1525136.
	- Juan de Ovando, licenciado. Lo documentamos entre 1558 y 1565: 1558137, 
1561138, 1564139, 1565140. A partir de 1556 ocupó también el cargo de vicario 
general del arzobispado durante el mandato del arzobispo Fernando de 
Valdés141.

	- Gil Cebadilla, doctor, fue provisor y vicario del arzobispado. Lo 
documentamos en 1564142, 1566143 y 1567144.

	- Diego Mexía de Lasarte era provisor en 1570145.

126.   ROS, Carlos (dir.): Historia de la Iglesia de Sevilla… p. 840.
127.   Sacramental de San Martín (1580), 44.
128.   Preciosa Sangre (1581), 34.
129.   SÁNCHEZ HERRERO, José: «La reforma, 1474-1523…», p. 317.
130.   Consolación y Doce Apóstoles (1537, 1545), introducción, 1, 21.
131.   Simplemente aparece su nombre en el elenco de cargos de la Iglesia castellana durante el contexto de la 

fundación de la Hermandad: San Pedro Mártir (1589), proemio.
132.   A veces las fechas en que indicamos que se documenta su cargo no coinciden con las dadas a las reglas. Esto se debe 

a que muchas de ellas contienen adiciones en años posteriores o referencias a diversos momentos históricos de la cofradía.
133.   Gran Poder (1570), proemio, 50.
134.   SÁNCHEZ HERRERO, José: «El episcopologio medieval gaditano: siglos XIII al XV», En la España medieval, 

1 (1980), p. 453.
135.   Santa Casa de la Misericordia (1476, 1518), introducción.
136.   Santa Casa de la Misericordia (1476, 1518), 60.
137.   Santa Verónica (1565), 66.
138.   Santa Casa de la Misericordia (1476, 1518), 59.
139.   Nuestra Señora de la Cabeza (1573), introducción.
140.   Santa Verónica (1565), 72.
141.   SÁNCHEZ HERRERO, José: «El choque de dos corrientes cristianas: Humanismo y ascética monástica. El 

triunfo de la Inquisición. 1546-1568», en ROS, Carlos (dir.): Historia de la Iglesia de Sevilla. Sevilla, Castillejo, 1992, p. 365.
142.   Ánimas de San Vicente (1564), introducción; Jesús Nazareno (1564, 1567, 1578), introducción.
143.   Nuestra Señora de la O (1566), 68.
144.   Ánimas del Salvador (1565, 1567), 54.
145.   Sacramental de San Bernardo (1570), introducción; Gran Poder (1570), proemio.



96

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

	- Íñigo de Leciñana, canónigo, fue provisor y vicario general del arzobispado. 
Lo documentamos entre 1583 y 1595: 1583146, 1586147, 1588148 1593149 y 1595150.

	- Bernardino Rodríguez, canónigo, fue provisor y vicario general del 
arzobispado. Lo documentamos entre 1592151 y 1593152.

	- Luis Melgarejo fue provisor y vicario general del arzobispado de Sevilla. Lo 
documentamos en 1596153.

	- Pedro Rodríguez de León fue provisor y vicario general del arzobispado de 
Sevilla. Lo documentamos en 1598154 y 1599155.

	- Luciano de Negrón, canónigo y arcediano de Sevilla, era provisor en 1601156.

Pero donde más podemos apreciar el control de la jerarquía eclesiástica sobre 
las cofradías es en las disposiciones relativas a los visitadores diocesanos que, sobre 
todo a partir del Concilio de Trento, intensificaron su control sobre las distintas 
formas de asociación laical157. Así, en varias de las reglas estudiadas aparecen, en su 
parte final y dentro de las estipulaciones de la jerarquía eclesiástica como requisito 
para la aprobación de las mismas, párrafos como los siguientes:

Y admitan sus uisitadores y les deis y den cuenta de todas limosnas y rentas de la dicha Hermandad 
y Cofradía y del su ospital. E que guardéis los mandamientos y preceptos que vos fueren fechos 
en las uisitaçones e en todo lo otro que por ellos vos fueren mandado como fieles christianos 
y súbditos158.

Ytem, que los cofrades que al presente son e por tiempo fueren de la dicha Cofradía sean obligados 
a suxetarse a la visita e corresión de los vicitadores deste arzobispado e a dar la quenta de sus 
bienes e rentas y en qué gastan159.

Disposiciones similares se recogen en casi todas las restantes reglas160, con 
instrucciones referidas a la visita de las autoridades del arzobispado y el modo 

146.   Sacramental de San Martín (1580), 44.
147.   Nuestra Señora de la Granada (1586), 38.
148.   Sacramental de San Lorenzo (1558), aprobación.
149.   Buen Fin (1593), introducción, 13.
150.    Nuestra Señora de Cuatrovitas (1595), introducción, 28; Nuestra Señora de la Esperanza (1595), introducción, 18.
151.   Traspaso y Soledad (1555-57, 1569, 1592), aprobación.
152.   Señor Santiago (1593), introducción, 19.
153.   Nuestra Señora del Buen Viaje (1596), introducción, 33.
154.   Nuestra Señora de la Cabeza (1573), 60.
155.   Sacramental de San Julián (1599), introducción, 42.
156.   Nuestra Señora de Regla (1601), 29.
157.   En la sesión 23 del Concilio se estableció, con respecto a los obispos, su «derecho de visitar los hospitales y 

colegios, sean los que fueren, así como las cofradías de legos… Mientras que los administradores, sean los que fueren, 
así eclesiásticos como seculares de la fábrica de cualquier iglesia, aunque sea catedral, hospital, cofradía, limosnas 
de monte de piedad… están obligados a dar cuenta al ordinario de su administración todos los años» (SÁNCHEZ 
HERRERO, José: «La paz tridentina…», p. 403). 

158.   Santa Casa de la Misericordia (1476, 1518), 40.
159.   Nuestra Señora de Regla (1601), 29.
160.   Consolación y Doce Apóstoles (1537, 1545), 8, 23, 57, 58, 64; Santísima Trinidad (1544), 57; Concepción de Regina 

(1549), 47; Negritos (1558), 26, 28; Jesús Nazareno (1564, 1567, 1578), 44; Santa Verónica (1565), 66; Ánimas del Salvador 
(1565, 1567), 54; Nuestra Señora de la O (1566), 68; Sacramental de San Bernardo (1570), 38; Dulce Nombre de Jesús (1572, 
1574), 54; Santa Expiración (1575), 48; Sacramental de San Martín (1580), 44; Preciosa Sangre (1581), 34; Nuestra Señora 



97ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

de obrar en estas visitas. A veces estos visitadores reciben diversos obsequios por 
parte de la cofradía, como sucedía en la Hermandad de Nuestra Señora de la 
Consolación y Doce Apóstoles, que entregaba al visitador un par de capones en 
Navidad, un carnero en Pascua y un par de guantes el día de san Juan161.

A pesar de esta adhesión a las disposiciones estipuladas por la jerarquía 
eclesiástica, también hubo casos de cofradías que se resistieron a las injerencias 
del clero, si bien fue un fenómeno más frecuente ya en el siglo XVIII, también 
relacionado con el control de los monarcas ilustrados162.

En definitiva, podemos constatar que la jerarquía eclesiástica se preocupó en 
gran medida de ejercer un control efectivo sobre las cofradías sevillanas163. Este 
control se fue acrecentando conforme el siglo XVI avanzaba y se hacía necesaria 
una labor de vigilancia más estricta sobre unas corporaciones que habían proli-
ferado de manera exponencial durante esta centuria.

4.	LA VINCULACIÓN CON EL CLERO REGULAR

Por último, nos ocuparemos de la relación de las cofradías con los miembros 
del clero regular. Esta se hizo muy patente sobre todo a través de la residencia de 
las cofradías en iglesias y conventos regentados por distintas órdenes religiosas. 
Pérez-González (2005: 198-203) documenta un total de siete cofradías que tenían 
su sede o celebraban su advocación en un convento entre 1441 y 1504.

En cuanto a las reglas estudiadas por nosotros, las órdenes que regentaban 
las sedes de las hermandades eran las siguientes: franciscanos (convento de San 
Francisco: Vera Cruz, Nuestra Señora de Cuatrovitas y Señor Santiago; convento 
de Santa María del Valle: Santa Verónica y Gran Poder), dominicos (convento de 
Regina Angelorum: Concepción de Regina), carmelitas (convento de Santa María 
del Carmen: Angustias, Sagrados Clavos y las dos cofradías de Nuestra Señora de 
la Cabeza), trinitarios (convento de la Trinidad: Trinidad), mercedarios (convento 
de Santa María de la Merced: Expiración), mínimos (convento de la Victoria en 
Triana: Nuestra Señora de la Estrella), basilios (convento de San Basilio: Nuestra 

de la Granada (1586), 38, 47; Buen Fin (1593), 13; Santiago Apóstol (1593), 19; Nuestra Señora de Cuatrovitas, (1595), 8; 
Nuestra Señora de la Esperanza (1595), 18; Nuestra Señora del Buen Viaje (1596), 33; Sacramental de San Julián (1599), 42.

161.   Consolación y Doce Apóstoles (1537, 1545), 58.
162.   ARIAS DE SAAVEDRA ALÍAS, Inmaculada y LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: «Las cofradías 

españolas en la Edad Moderna…», p. 45.
163.   Para profundizar en este campo del control de la jerarquía eclesiástica, con especial atención a toda la región 

andaluza desde el origen de las cofradías hasta el siglo XX, puede verse: GONZÁLEZ DÍAZ, Francisco José: Constituciones 
de la venerable Cofradía de la Sangre de Nuestro Señor Jesucristo (1507/1790). Edición y estudio histórico-jurídico. Málaga, 
Agrupación de Cofradías, 2002, pp. 43-63. Sobre el control de las cofradías españolas en la época de Carlos V puede 
verse: LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: «Expansión y control de las cofradías en la España de Carlos V», 
en SÁNCHEZ-MONTES GONZÁLEZ, Francisco y CASTELLANO, Juan Luis (eds.): Carlos V: europeísmo y universalidad. 
Madrid, Sociedad Estatal para la conmemoración de los centenarios de Felipe II y Carlos V, 2000, pp. 377-416.



98

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Señora de la Esperanza) y benedictinos (monasterio de San Benito de la Calzada: 
Traspaso y Soledad)164.

Esta vinculación entre cofradías y órdenes religiosas explica la profusión en el seno 
de las cofradías de determinadas devociones ligadas a estas órdenes, como la Vera 
Cruz, difundida por los franciscanos165, quienes defendieron también fervientemente 
la creencia en la Inmaculada Concepción de la Virgen; de determinadas advocaciones 
marianas, como la de Consolación, ligada a los mínimos, o el Carmen, a los 
carmelitas; y el culto a diversos santos, muchos de ellos fundadores de las órdenes 
correspondientes, como san Francisco o santo Domingo166. 

Algunas cofradías estipulan la entrada en sus filas de frailes de las órdenes que 
regentaban los conventos donde tenían su sede, como la de Nuestra Señora de la 
Cabeza del convento del Carmen:

Otrosí, ordenamos y tenemos por vien que agora o en qualquier tiempo que sea algún fraile de la 
orden de Nuestra Señora del Carmen donde al presente tenemos nuestra capilla y advocaciones y 
Hermandad quisiere entrar por nuestro hermano, se reciva con tal condición que si fuere sacerdote 
dé por su entrada de limosna que diga tres misas resadas por las Ánimas de Purgatorio y por 
todos los hermanos y hermanas fallesidos desta Cofradía. Y que sea obligado todas las veces 
que fuere avisado de cómo es fallesido algún hermano o hermana de tener cuidado de rogar a 
Dios por su ánima. Y si no fuere sacerdote de misa dé por su entrada de limosna a la Cofradía 
dos reales para ayuda a la fiesta general de Nuestra Señora de la Caveza y otros dos reales para 
la fiesta de Todos Santos. E ansí mismo ordenamos que los dichos sacerdotes sean obligados 
a decir una misa de Nuestra Señora por los cofrades y cofradas desta Cofradía y vienhechora 
della. E ansí mesmo tenemos por vien que quando fallesiere algún fraile hermano desta Cofradía 
seamos obligados de hir a su entierro mandando muñir la Cofradía para ello y llevar los dose 
sirios de la Cofradía y nosotros con nuestras candelas en las manos fasta ser enterrados y seamos 
obligados de rogar a Dios por los demás hermanos. Y el hermano que fuere muñido para el dicho 
entierro y no fuere a él, que pague de pena un real para la sera de la dicha Cofradía, salvo si no 
tuviere justo impedimento167.

Al igual que vimos con el resto de clérigos, los frailes de los conventos donde 
moraban las cofradías se hacían presentes en los distintos cultos y actos cele-
brados por estas, como las misas del Espíritu Santo antes de los cabildos168, la 
absolución a cofrades no obedientes169, la procesión de disciplina170 o los entierros 
de cofrades171. Las cofradías también se ocupaban de participar en los entierros 
de los frailes difuntos172.

164.   ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «La religiosidad de las cofradías …», p. 25.
165.   López-Guadalupe ha estudiado la vinculación de las cofradías granadinas de los siglos XVI al XVIII con los 

conventos franciscanos (LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: «Aproximación al devocionario cofrade franciscano 
(siglos XVI-XVIII): hermandades y cofradías en los conventos franciscanos de Granada», en PELÁEZ DEL ROSAL, 
Manuel (ed.): El franciscanismo: identidad y poder. Córdoba, Universidad Internacional de Andalucía, 2016, pp. 97-118).

166.   ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «Creencias y devociones en las cofradías sevillanas…», p. 17.
167.   Nuestra Señora de la Cabeza (1573), 52.
168.   Gran Poder (1570), 5.
169.   Santa Verónica (1565), 25.
170.   Concepción de Regina (1549), 27.
171.    Santa Verónica (1565), 46.
172.    Santa Verónica (1565), 45.



99ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

Pero uno de los aspectos donde se hacía más patente esta vinculación era en las 
procesiones de penitencia que algunas cofradías realizaban durante los días de la 
Semana Santa. Estas en muchos casos hacían estación en distintos conventos de la 
ciudad: la Cofradía de la Vera Cruz salía del convento de San Francisco, de francis-
canos, y visitaba el convento de San Pablo, de dominicos, entre otros templos173; la 
cofradía de la Concepción de Regina Angelorum salía de este convento dominico 
y visitaba el convento de la Concepción de San Juan, de monjas concepcionistas, y 
el convento de San Pablo174; la cofradía de la Trinidad salía del convento trinitario 
y visitaba el convento de Santa María del Socorro, de monjas concepcionistas, el 
monasterio de Santa María de las Dueñas, de monjas cistercienses, el convento de 
Nuestra Señora de la Encarnación y el de Santa María del Valle175; la Cofradía de las 
Angustias salía del convento del Carmen y visitaba los de San Pablo y la Merced176.

A veces las cofradías, aunque no tuvieran sus sedes en conventos, celebraban 
sus fiestas en ellos, como la Sacramental de San Bernardo, que celebraba la 
víspera de la fiesta de Nuestra Señora de la Concepción en el convento de Madre 
de Dios177, o la Hermandad de San Pedro Mártir, que celebraba sus fiestas en el 
convento de San Pablo178.

Otras cofradías se acogen a la protección e influencia de los moradores de los 
conventos, como la Hermandad de Consolación y Doce Apóstoles, que pide su 
protección a los priores y frailes del monasterio de Santa María de las Cuevas, 
el de San Jerónimo, el de San Isidoro del Campo y el convento de la Trinidad179.

Por último, las reglas, especialmente las de cofradías vinculadas más íntima-
mente con algunos cenobios, permiten conocer los nombres de algunos frailes 
que moraban en ellos. Los estatutos de la Cofradía de la Santa Verónica recogen 
en su aprobación varios nombres180: fray Juan de Zamora era comisario de la 
provincia de Andalucía y del Reino de Granada de la Orden de los franciscanos 
en 1581; fray Antonio de Aguilar era comisario de la Orden franciscana en 1581; 
fray Cristóbal de Tolosa era ministro provincial de Cartagena y comisario de 
Andalucía de la Orden franciscana en 1592; fray Francisco de Tolosa era ministro 
general de la Orden franciscana en 1592; y fray Luis de Rebolledo, guardián, fray 
Pedro de Astorga, fray Francisco de los Ángeles, fray Antonio Velasco, fray Alonso 
Verdugo, fray Pedro Lozano y fray Andrés Codaes eran frailes del convento de 
Santa María del Valle en 1592.

173.   Vera Cruz (1538), 12.
174.   Concepción de Regina (1549), 27.
175.   Trinidad (1544), 47.
176.   Angustias (1541), 11.
177.   Sacramental de San Bernardo (1570), 11.
178.   San Pedro Mártir (1589), 13, 17.
179.   Consolación y Doce Apóstoles (1537, 1545), 63.
180.   Santa Verónica (1565), aprobación.



100

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Por su parte, las reglas de la Cofradía de la Santísima Trinidad mencionan a 
los siguientes frailes181: fray Alonso Palomino era provincial de la Orden de los 
trinitarios en 1507; fray Miguel de Aguilar era ministro y corrector de la Orden de 
los trinitarios en 1507; fray Melchor era fraile trinitario en 1507; fray Juan Hurtado 
de Mendoza era provincial de la Orden de los trinitarios en 1558; fray Gaspar de 
Loja era maestro de la Orden de los trinitarios en 1558; y fray Fernando de Castro 
era ministro de la Orden de los trinitarios en 1558.

5.	CONCLUSIONES 

A pesar del carácter eminentemente laical de las cofradías castellanas durante el 
Antiguo Régimen, estas permitieron, en su amplia mayoría, la entrada en sus filas 
de clérigos que deseaban ser cofrades y participar de los beneficios que suponía 
el ingreso en una corporación. Los clérigos pudieron participar activamente de 
la vida de las cofradías, ocupar cargos en sus juntas de gobierno y encontrar en 
ellas un cauce privilegiado para desarrollar su labor pastoral. No podemos olvidar 
que las hermandades actuaron en gran medida como protagonistas de la asis-
tencia espiritual de la población. Sabemos que las parroquias de la archidiócesis 
de Sevilla contaban con una singularidad: en ellas no existía el beneficio curero, 
esto es, las rentas asignadas a clérigos encargados de la administración de los 
sacramentos, lo que se traducía en que los sacerdotes no tenían la obligación de 
realizar esta labor y los que se ocupaban de ello lo hacían de forma totalmente 
voluntaria. Ante este panorama, no puede obviarse el papel de unas instituciones 
que agruparon mayoritariamente al laicado, encargándose no solo de mantener y 
transmitir la doctrina cristiana, sino de acercarlos a los sacramentos, especialmente 
la comunión y la penitencia, los más importantes para la salvación del alma, a 
través de los capellanes presentes en sus sedes y hospitales, además de ocuparse 
de sus honras fúnebres.

Si bien la mayoría de las cofradías no ponían obstáculos a la entrada de clérigos 
en ellas, el hecho de que algunas exigiesen cuotas más altas a los miembros del 
clero puede evidenciar una clara intención de limitar su acceso. Consideramos 
que con esta normativa estaban tratando de preservar ese carácter laical que 
venimos subrayando a lo largo de este trabajo. Pero se trata de un intento que 
iría evolucionando con el tiempo a favor de los clérigos. Buena prueba de ello 
son las hermandades que establecieron que estos ocupasen cargos de máxima 
responsabilidad en sus juntas de gobierno. En otros trabajos hemos analizado esta 
cuestión para el siglo XVII, evidenciando un progresivo control del gobierno de las 

181.    Santísima Trinidad (1544), introducción.



101ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

cofradías por parte del clero al socaire, sin duda, de los nuevos aires tridentinos 
y su afán por controlar al pueblo y sus manifestaciones religiosas.

En este sentido hemos de resaltar que las altas instancias de la jerarquía 
eclesiástica se preocuparon por ejercer un control efectivo sobre las cofradías, 
muy especialmente a partir del Concilio de Trento y en el caso del arzobispado 
de Sevilla a partir del sínodo de 1604, cuando se hizo necesaria una supervisión 
especial de todas las formas de religiosidad popular o laical para encauzarlas dentro 
de los límites marcados por la Iglesia católica. La creciente ratificación eclesiástica 
es una buena prueba de ello. De esta forma las cofradías fueron perdiendo, en lo 
que a su funcionamiento se refiere aunque también en relación a otras muchas 
de sus manifestaciones, la espontaneidad que las había caracterizado en su etapa 
de nacimiento. Conocidos son los muchos intentos de suprimir o reducir estas 
formas de religiosidad durante la temprana Modernidad y con posteriordad, si 
bien las cofradías continuaron creciendo y evolucionando, sorteando infinidad 
de obstáculos, hasta llegar hasta nuestros días con una vitalidad extraordinaria.

Por último, hemos podido comprobar también la vinculación de muchas 
cofradías con los miembros del clero regular, muy especialmente mediante la 
residencia en los conventos de distintas órdenes o la visita a estos cenobios durante 
las procesiones y fiestas organizadas por las cofradías. De esta manera, ambas 
formas de religiosidad, en muchos casos independientes pero siempre ligadas al 
control de la jerarquía, pudieron entrar en contacto y ejercer influencias recíprocas, 
manifestadas en la profusión de determinadas advocaciones o en la participación 
de miembros de uno y otro grupo en las vidas y actividades del otro. Dos caras, en 
definitiva, de una misma moneda que era la religiosidad cristiana de la Sevilla que 
contempló el fin de la Edad Media y el primer discurrir de los tiempos modernos.



102

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA 

ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «La labor de los clérigos en el seno de las 
cofradías de la Vera Cruz andaluzas (S. XVI)», Actas del IV Congreso Internacional de 
Hermandades y Cofradías de la Vera-Cruz, Zamora, 2008, VV.AA., Zamora, Cofradía de 
la Santa Vera Cruz, 2009, pp. 799-808.

ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «Contrarreforma y religiosidad popular en 
Andalucía: cofradías y devoción mariana», Tiempos Modernos: Revista Electrónica de 
Historia Moderna, 20 (2010). Disponible en:

http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/172. [Última consulta: 29 
de diciembre de 2020].

ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «El gobierno de las hermandades y cofradías 
andaluzas en la Baja Edad Media», en VV.AA., Mundos medievales: espacios, sociedades 
y poder. Homenaje al Profesor José Ángel García de Cortázar y Ruiz de Aguirre. Santander, 
Universidad de Cantabria. 2012, vol. 2, pp. 1005-1014.

ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «La caridad en la historia del cristianismo: 
algunas manifestaciones en la Andalucía bajomedieval», Medievalista, 14 (2013). Dispo-
nible en: http://www2.fcsh.unl.pt/iem/medievalista/MEDIEVALISTA14/goldaracena1403.
html [Última consulta: 29 de diciembre de 2020].

ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «Los laicos y su actitud ante la muerte en la 
Sevilla de la Baja Edad Media y los comienzos de la modernidad», en MIURA ANDRADES, 
José María y ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos (eds.): Lágrimas en la lluvia. 
Estudios sobre la muerte y los muertos. Sevilla, Aconcagua, 2014, pp. 291-300.

ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «La práctica de la doctrina cristiana en las 
cofradías de Sevilla durante la Baja Edad Media y los comienzos de la modernidad», 
XVI Simposio sobre Hermandades de Sevilla y su provincia. Sevilla, Fundación Cruzcampo, 
2015, pp. 15-40.

ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «Creencias y devociones en las cofradías 
sevillanas de finales de la Edad Media y comienzos de la modernidad», Revista de 
Humanidades, 29 (2016), pp. 9-36. DOI: https://doi.org/10.5944/rdh.29.2016.17215.

ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «La religiosidad de las cofradías en la Sevilla 
de los siglos XIV al XVI: sacramentos, ciclo litúrgico y prácticas devocionales», Historia. 
Instituciones. Documentos, 43 (2016), pp. 11-30. DOI: http://dx.doi.org/10.12795/hid.2016.i43.01

ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: Las cofradías de Sevilla durante los siglos XIV 
al XVI: un análisis de su religiosidad, (Tesis doctoral inédita), Universidad Pablo de 
Olavide, 2016.

ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos: «Las cofradías de Alcalá de Guadaíra a fines de 
la Edad Media», Revista de Humanidades, 36 (2019), pp. 11-31. DOI: https://doi.org/10.5944/
rdh.36.2019.20108

ARANDA PÉREZ, Francisco José: Sociedades y élites eclesiásticas en la Edad Moderna. Cuenca, 
Universidad de Castilla-La Mancha, 2000.

ARIAS DE SAAVEDRA ALÍAS, Inmaculada y LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: 
«Las cofradías y su dimensión social en la España del Antiguo Régimen», Cuadernos de 
Historia Moderna, 25 (2000), pp. 189-232.

ARIAS DE SAAVEDRA ALÍAS, Inmaculada y LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: 
«Las cofradías españolas en la Edad Moderna desde una óptica social: tres décadas de 
avance historiográfico», Cuadernos de estudios del siglo XVIII, 27 (2017), pp. 11-50.

http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/172
http://www2.fcsh.unl.pt/iem/medievalista/MEDIEVALISTA14/goldaracena1403.html
http://www2.fcsh.unl.pt/iem/medievalista/MEDIEVALISTA14/goldaracena1403.html
http://dx.doi.org/10.12795/hid.2016.i43.01
https://doi.org/10.5944/rdh.36.2019.20108
https://doi.org/10.5944/rdh.36.2019.20108


103ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

BAREA RODRÍGUEZ, Manuel Antonio y PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: «Las cofradías 
jerezanas y su implicación social a través de las escribanías públicas de la ciudad (1391-
1504)», Estudios sobre patrimonio, cultura y ciencias medievales, 20 (2018), pp. 23-46.

BLANCO FREJEIRO, Antonio y MORALES PADRÓN, Francisco: Historia de Sevilla. Sevilla, 
Universidad de Sevilla, 1992.

CANDAU CHACÓN, María Luisa: El clero rural de Sevilla en el siglo XVIII. Sevilla, Caja 
Rural, 1994.

CANDAU CHACÓN, María Luisa: «El clero secular y la historiografía: tendencias, fuentes 
y estudios referidos a la Modernidad», Revista de historiografía, 2 (2005), pp. 75-89.

CORTÉS PEÑA, Antonio Luis y LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: «Histo-
riografía sobre la Iglesia en Andalucía (Edad Moderna)», Tiempos modernos, 20 (2010), 
Disponible en: http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/213/268 
[Última consulta: 29 de mayo de 2021].

COTARELO VALLEDOR, Armando: Fray Diego de Deza: ensayo biográfico. Madrid, José 
Perales y Martínez, 1902.

COTARELO VALEDOR, Armando: El Cardenal Don Rodrigo de Castro. Madrid, Magisterio 
Español, 1945.

CUESTA NIETO, José Antonio: «Valles, cofradías de clérigos y señores en el este de la 
provincia de Burgos (1383-1600)», Hispania Sacra, 149 (2019), pp. 103-111.

DÍAZ FERNÁNDEZ, José María: «El culto catedralicio en las constituciones inéditas del 
Arzobispo de Santiago D. Gaspar de Zúñiga y Avellaneda», en DÍAZ Y DÍAZ, Manuel 
Cecilio: Escritos dedicados a José María Fernández Catón. León, Centro de Estudios e 
Investigación San Isidoro, 2004, pp. 307-330.

GARCÍA DE LA CONCHA DELGADO, Federico: «La Esperanza de Triana: orígenes y 
desarrollo histórico hasta la época romántica», en SÁNCHEZ HERERO, José y RODA 
PEÑA, José (eds.): Esperanza de Triana. Sevilla, Tartessos, 1996, vol. 1, pp. 27-73.

GARCÍA DE LA CONCHA DELGADO, Federico: «Historia de la Hermandad de la Estrella», 
en SÁNCHEZ DUBÉ, José (ed.): Estrella. III aniversario de su coronación canónica. Sevilla, 
Guadalquivir, 2002, vol. 2, pp. 309-460. 

GARCÍA PINILLA, Ignacio Javier: «El foco reformador de San Isidoro del Campo», en 
Actas del Simposio «San Isidoro del Campo: 1301-2002». Sevilla, Consejería de Cultura, 
2004, pp. 61-91.

GONZÁLEZ DÍAZ, Francisco José: Constituciones de la venerable Cofradía de la Sangre de 
Nuestro Señor Jesucristo (1507/1790). Edición y estudio histórico-jurídico. Málaga, Agrupación 
de Cofradías, 2002.

GONZÁLEZ JIMÉNEZ, Manuel: La Universidad de beneficiados de Carmona: estudio de 
la formación de una propiedad eclesiástica. Santiago de Compostela, Universidad de 
Santiago de Compostela, 1975.

GONZÁLEZ NOVALÍN, José Luis: El inquisidor general Fernando de Valdés (1483-1568). Su 
vida y su obra. Oviedo, Fundación Selgas-Fagalde, 2007.

GRANADO HERMOSÍN, David: «Imágenes barrocas en las reglas de las cofradías sevillanas», 
Confraternitas, 22-2 (2011), pp. 27-53.

GRANADO HERMOSÍN, David: Cofradías penitenciales: sociedad, religiosidad, poder y 
arte en la Sevilla de los Austrias (1538-1701), (Tesis doctoral inédita), Universidad Pablo 
de Olavide de Sevilla, 2018. Disponible en: https://rio.upo.es/xmlui/handle/10433/6865 
[Última consulta: 29 de marzo de 2021].

http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/213/268
https://rio.upo.es/xmlui/handle/10433/6865


104

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

JEREZ RIESCO, José Luis: Don Cristóbal de Rojas y Sandoval: su personalidad como obispo, 
como conciliar en Trento y como legislador sinodal, (Tesis doctoral inédita), Madrid, 
Universidad Complutense, 1991.

LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: «Expansión y control de las cofradías en la 
España de Carlos V», en SÁNCHEZ-MONTES GONZÁLEZ, Francisco y CASTELLANO, 
Juan Luis (eds.): Carlos V: europeísmo y universalidad. Madrid, Sociedad Estatal para la 
conmemoración de los centenarios de Felipe II y Carlos V, 2000, pp. 377-416.

LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, Miguel Luis: «Aproximación al devocionario cofrade 
franciscano (siglos XVI-XVIII): hermandades y cofradías en los conventos franciscanos 
de Granada», en PELÁEZ DEL ROSAL, Manuel (ed.): El franciscanismo: identidad y poder. 
Córdoba, Universidad Internacional de Andalucía, 2016, pp. 97-118.

LÓPEZ MARTÍNEZ, Antonio Luis: La economía de las órdenes religiosas en el Antiguo 
Régimen: sus propiedades y rentas en el Reino de Sevilla. Sevilla, Diputación Provincial 
de Sevilla, 1992.

LOZANO RUIZ, Carlos y TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita: «Asistencia social y 
cofradías en el Antiguo Régimen. Historiografía, líneas de investigación y perspectivas», 
Chronica Nova, 39 (2013), pp. 19-46.

MÁRQUEZ REDONDO, Gloria: «Caridad y poder en la Sevilla Moderna: la santa casa de 
la Misericordia», en FÍLTER RODRÍGUEZ, José Antonio (ed.): XI Jornadas de historia 
y patrimonio sobre la provincia de Sevilla: La nobleza en el Reino de Sevilla durante el 
Antiguo Régimen (siglos XIII-XVIII). Sevilla, Asociación provincial de cronistas locales, 
2015, pp. 103-114.

MARTÍN-VIVEROS TAJUELO, Antonio: «Las cofradías castellanas en la Edad Media. 
Pasado, presente y futuro de la producción historiográfica», Espacio, Tiempo y Forma. 
Serie III. Historia Medieval, 25 (2012), pp. 285-308.

MIURA ANDRADES, José María: Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes y la 
sociedad sevillana bajomedieval. Sevilla, Diputación Provincial de Sevilla, 1998.

MORGADO GARCÍA, Arturo: La diócesis de Cádiz: de Trento a la Desamortización. Cádiz, 
Universidad de Cádiz, 2008.

NICOLAU CASTRO, Juan: «Los sepulcros del Cardenal Fray García de Loaysa y sus padres 
en el Monasterio dominico de Talavera de la Reina», Archivo Español de Arte, 3030 
(2003), pp. 267-276.

NÚÑEZ BELTRÁN, Miguel Ángel: «El concilio provincial de Sevilla de 1512 y la reforma 
de la Iglesia», Anuario de Investigación, 13-14 (2007), pp. 131-143.

ORTIZ DE ZÚÑIGA, Diego: Annales eclesiásticos y seculares de la ciudad de Sevilla. Sevilla, 
Guadalquivir, 1988, tomo II, pp. 350-411.

PAREJO DELGADO, María Josefa: Úbeda y Baeza en la Baja Edad Media. Jaén, Editorial 
Don Quijote, 1998.

PASCUAL BAREA, Joaquín: «Entre rénovation humaniste et tradition liturgique: auteurs 
et autres acteurs de poésies latines éditées à Séville de 1504 à 1537», en FURNO, Martín 
(ed.): Qui écrit? Figures de l’auteur et des co-élaborateurs du texte. Lyon, Institut d’Histoire 
du Livre, 2009, pp. 137-150.

PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: Los laicos en la Sevilla bajomedieval: sus devociones y 
cofradías. Huelva, Universidad de Huelva, 2005.

PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: «Clérigos en sociedad: el despliegue vital del clero secular 
andaluz en la Baja Edad Media», Edad Media: revista de Historia, 10 (2009), pp. 275-305.

PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: «Los beneficios parroquiales: un acercamiento al estudio 
del clero secular», Hispania Sacra, 130 (2012), pp. 497-523.

https://es.wikipedia.org/wiki/Diego_Ortiz_de_Z%C3%BA%C3%B1iga
http://books.google.es/books/ucm?id=vME2AAAAMAAJ&pg=PA350


105ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos XV y XVI﻿

PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: «Nuevas aportaciones al estudio de las cofradías y 
hermandades en la Castilla bajomedieval: el ejemplo de Jerez de la Frontera», Hispania 
Sacra, 138 (2016), pp. 503-520.

PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María (dir.) y ARBOLEDA GOLDARACENA, Juan Carlos 
(coord.). CXXII Reglas de Hermandades y Cofradías Andaluzas. Siglos XVI y XVII. Huelva, 
Universidad de Huelva, 2017.

RODRÍGUEZ MATEOS, José y LÓPEZ GUTIÉRREZ, Antonio José: Archivos y documentos 
en las hermandades sevillanas. Sevilla, Castillejo, 2000.

ROS, Carlos (dir.): Historia de la Iglesia de Sevilla. Sevilla, Castillejo, 1992.
RUIZ-BERDEJO BEATO, Alberto: «Los hermanos de la Cofradía Sacramental de San 

Isidoro en el siglo XVI», Estudios sobre patrimonio, cultura y ciencias medievales, 19 
(2017), pp. 1257-1278.

SÁNCHEZ HERRERO, José: «El episcopologio medieval gaditano: siglos XIII al XV», En 
la España medieval, 1 (1980), pp. 443-466.

SÁNCHEZ HERRERO, José: «Las cofradías sevillanas. Los comienzos», en Las cofradías de 
Sevilla: historia, antropología, arte. Sevilla, Universidad de Sevilla, 1985, pp. 9-34.

SÁNCHEZ HERRERO, José: «Las cofradías de Semana Santa de Sevilla durante la 
modernidad. Siglos XV al XVII», en SÁNCHEZ MANTERO, Rafael (ed.): Las cofradías 
de Sevilla en la modernidad. Sevilla, Universidad de Sevilla, 1988, pp. 27-88.

SÁNCHEZ HERRERO, José: «La reforma, 1474-1523», en ROS, Carlos (dir.): Historia de la 
Iglesia de Sevilla. Sevilla, Castillejo, 1992, pp. 303-350.

SÁNCHEZ HERRERO, José: «La paz tridentina, 1569-1580», en ROS, Carlos (dir.): Historia 
de la Iglesia de Sevilla. Sevilla, Castillejo, 1992, pp. 381-406. 

SÁNCHEZ HERRERO, José: «El clero de Sevilla en la época del Barroco», en ROS, Carlos 
(dir.): Historia de la Iglesia de Sevilla. Sevilla, Castillejo, 1992, pp. 409-473. 

SÁNCHEZ HERRERO, José: «El choque de dos corrientes cristianas: Humanismo y ascética 
monástica. El triunfo de la Inquisición. 1546-1568», en ROS, Carlos (dir.): Historia de la 
Iglesia de Sevilla. Sevilla, Castillejo, 1992, pp. 363-406.

SÁNCHEZ HERRERO, José: «El origen de las cofradías penitenciales», en Sevilla Penitente. 
Sevilla, Gerver, 1995 vol. 1, pp. 13-55.

SÁNCHEZ HERRERO, José: «El origen de las cofradías de Semana Santa o de Pasión en 
la Península Ibérica», Temas Medievales, 6 (1996), pp. 31-79.

SÁNCHEZ HERRERO, José: «Piedad y artes plásticas. La devoción a la Preciosa Sangre 
de Cristo durante los siglos XIII a los primeros años del XVI y su influencia en las 
manifestaciones artísticas», Actas do Colóquio Internacional: Piedade popular. Sociabilidades-
Representaçoes-Espiritualidades. Lisboa, Terramar, 1999, pp. 411-432.

SÁNCHEZ HERRERO, José: La Semana Santa de Sevilla. Madrid, Sílex, 2003.
SÁNCHEZ HERRERO, José et al: Synodicon Baeticum. Constituciones conciliares y sinodales 

del Arzobispado de Sevilla: años 590 al 1604. Sevilla, Universidad de Sevilla, 2008.
SÁNCHEZ HERRERO, José y PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: «El Sínodo de Sevilla 

de 1490», Archivo Hispalense: revista histórica, artística y literaria, 241 (1996), pp. 69-96.
SÁNCHEZ HERRERO, José y PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María: «La Cofradía de la Preciosa 

Sangre de Cristo de Sevilla. La importancia de la devoción a la Preciosa Sangre de Cristo 
en el desarrollo de la devoción y la imaginería de la Semana Santa», Aragón en la Edad 
Media. Homenaje a la profesora Carmen Orcástegui Gros, 14-15 (1999), pp. 1429-1452.

SÁNCHEZ HERRERO, José (dir.) y PÉREZ-GONZÁLEZ, Silvia-María (coord.). CXIX Reglas 
de Hermandades y Cofradías Andaluzas. Siglos XIV, XV y XVI. Huelva, Universidad de 
Huelva, 2002.



106

Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María Pérez-González﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 79–106  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

VELA BALLESTEROS, Juan: Defensa jurídica en que se funda el valor y estabilidad de las 
Constituciones con que fue erigida la Universidad de Beneficiados de Granada. Granada, 
Imprenta Real, 1660.

VILLALBA RUIZ DE TOLEDO, Francisco Javier. El Cardenal Mendoza (1428-1495). Madrid, 
Rialp, 1988.



SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

8

AÑO 2022
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

35

Artículos

13 M.ª Eugenia Alguacil Martín   
Los registros notariales del siglo XV en el Archivo de la Catedral 

de Toledo

79  Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María 
Pérez-González  

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos 
XV y XVI

107 Fernando Arias Guillén   
 La belleza hecha rutina: los privilegios rodados como instrumento 

de comunicación de la monarquía castellana (1252-1350)

139 Diego Belmonte Fernández   
La obra nueva de la catedral de Sevilla y la familia Enríquez: un 

Libro de Fábrica de 1453 en el Archivo Histórico Casa de Alba

171  Victòria A. Burguera Puigserver   
Deudas y embargos. La otra cara de las compraventas de 

esclavos en la Mallorca de principios del siglo XV

199  Víctor Caballero Gómez   
Compter les mots: una aproximación cuantitativa a los ele-

mentos paleográficos y diplomáticos de la documentación bajomedieval

219  Paula Castillo   
Satis admiror de irreverentia vestra. El caso de la ocupación de 

conventos en la Toscana a inicios del siglo XIV

241 María Crego Gómez   
Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn

265 David Espinar Gil   
El notariado en la ciudad de Segovia durante el siglo XIII: 

orígenes y primer desarrollo profesional

299  Alejandro García Morilla   
El papel de la funcionalidad en la clasificación tipológica de 

las inscripciones: la concepción integral del monumento epigráfico. Un 
primer acercamiento

325 Marina Girona Berenguer   
De árbitros, jueces y sabios: procedimientos judiciales en la 

aljama judía de Medina del Campo a la luz de dos disputas familiares 
(1486-1504)

353  José Antonio López Sabatel   
El viñedo en la Ribeira Sacra durante los siglos XIV y XV. 

Paisaje, explotación y pervivencias

373 Álvaro Lorenzo Fernández  
 Nuevo epitafio altomedieval encontrado en la excavación 

de Os Conventos (San Mamede de Vilachá, A Pobra Do Brollón, Lugo)

391  Pablo Martín Prieto   
La tierra plana en la Edad Media: un mito contemporáneo

415 Alberto Martín Quirantes  
 Nuevas reflexiones para viejos espacios: la almunia nazarí de 

Darabenaz y su relación con los Palacios de don Nuño (s. XIII)

443  Pablo Alberto Mestre Navas   
Imago ecclesiae: los sellos de validación de los cabildos 

catedrales de Baeza y Jaén (ss. XIII-XIV)

475  Rodrigo Moreno Torrero   
La comunidad de cristianos en Wašqa. Nuevas apreciaciones 

acerca de su organización y lugares de culto

509  Ángel Nasarre Rodríguez   
La formación del Archivo Municipal de Barbastro

535 María del Pilar Rábade Obradó   
El miedo al falso testimonio en los procesos inquisitoriales 

del tribunal de Ciudad Real-Toledo (1483-1504)

561 Albert Reixach Sala  
 Fuentes para el estudio de la desigualdad en la Cataluña 

bajomedieval: los registros de tallas de la ciudad de Gerona a examen 
(c. 1360-c. 1540)

597  Javier de Santiago Fernández y Elisabeth Menor Natal  
El retablo epigráfico-heráldico de la catedral de Baeza

621  Jaime Tortosa Quirós   
Hogar, distribución espacial, camas y familia en el siglo xv a 

partir de los inventarios de Valencia

651 Carmen Trillo San José   
Fátima, hija del alcaide Avengarrón: sus propiedades en Cubillas 

y Granada, según documentos árabes romanceados inéditos (1465-1466)

679  Alberto Venegas Ramos   
Al-Ándalus en la cultura de masas contemporánea: una 

aproximación al caso del videojuego

Reseñas de libros

705  VV.AA. Reseñas




