
ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA
SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

8

AÑO 2022
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

35





475ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN 
WAŠQA. NUEVAS APRECIACIONES 
ACERCA DE SU ORGANIZACIÓN 
Y LUGARES DE CULTO

THE CHRISTIAN COMMUNITY IN 
WAŠQA. NEW INSIGHTS INTO THEIR 
ORGANIZATION AND PLACES OF WORSHIP

Rodrigo Moreno Torrero1

Recepción: 2021/2/28  Comunicación de observaciones de evaluadores: 2021/3/31    
Aceptación: 2022/2/14

DOI: https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.30098

Resumen2

Se analiza la existencia de la comunidad cristiana de Huesca entre el 711 y el 
1096, así como la problemática existente respecto a la sede episcopal vacante y su 
congregación en torno a San Pedro el Viejo. Para ello se estudian conjuntamente 
textos árabes y latinos, tanto anteriores como posteriores a la conquista, así como 
los registros materiales y se establecen comparativas con los acontecimientos 
históricos de las áreas circumpirenaicas. Se concluye con una nueva propuesta 
interpretativa que establezca la posible viabilidad de esta comunidad desde el 
punto de vista del derecho islámico, que plantee otras posibilidades organizativas 
de la comunidad más allá de la mediación episcopal o que resuelva las dudas en 
torno al lugar de reunión de esta comunidad.

Palabras clave 
Mozárabes; obispado de Huesca; San Pedro el Viejo; restos materiales.

1.   Investigador predoctoral asociado a proyecto de investigación. Universidad Complutense de Madrid. C. e.: 
rodrimor@ucm.es

2.   Trabajo realizado dentro del marco del Proyecto de Investigación EVA: Espacios Virtuales de la Alteridad (2017 
HUM-T1/5650), financiado por la Comunidad de Madrid.

https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.30098


476

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract
This paper analyzes the existence of a Christian community in Huesca between 
711 and 1096, as well as the question concerning the vacancy of the episcopal see 
and the location of their place of worship in the church of San Pedro el Viejo. 
Both Arabic and Latin texts –written prior to and after the Islamic conquest– 
will be examined,  along with archeological sources. In order to understand the 
main issues regarding Christians in Huesca, the information drawn from these 
sources will be contrasted with the historical events in the outlying Pyrenees 
area. A new interpretation is advanced which demonstrates the viability of this 
community from the perspective of Islamic law: This allows for other forms of 
community organization beyond episcopal mediation and may cast light on the 
place of worship of this community. 

Keywords 
Mozarabs; Bishopric of Huesca; San Pedro el Viejo; Material Vestiges.



477ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

LA EXISTENCIA de la comunidad de cristianos andalusíes de Huesca quedó bien 
fijada en la historiografía desde que en 1562 Jerónimo Zurita justificase la donación 
de la iglesia de San Pedro el Viejo a Saint-Pons-de-Thomières porque el abad clunia-
cense debía tener «[...] vna Iglesia que se auia conseruado desde antes de la entrada de 
los moros, con gran deuocion de los Christianos que auian quedado debaxo de su serui-
dumbre [...]»3. Esta afirmación, perpetuada hasta la actualidad, encierra el problema 
de no poder sustentarse firmemente en vestigios materiales o testimonios escritos 
anteriores a la conquista de la ciudad en 1096 por parte de Pedro I. A partir de esta 
realidad cabría volver a preguntarse si esta comunidad cristiana realmente existió, 
si fue compatible con la legalidad islámica vigente bajo la cual se desarrolla, cómo 
se organizaba o qué lugares utilizaba como centros ceremoniales.

Estas cuestiones son de gran calado, pues las respuestas que la historiografía ha 
aportado no son irrebatibles. Zurita había resuelto el problema de los lugares de culto 
considerando que el centro de reunión de estos cristianos era su iglesia dedicada a San 
Pedro. El historiador se muestra parco a la hora de desvelar sus fuentes, reconociendo 
que sus conclusiones respecto a la toma de Huesca han sido extraídas de la obra de 
Ximénez de Rada y de la crónica de San Juan de la Peña4. Aunque en la primera no 
se alude en ningún momento a la iglesia de San Pedro5, en la segunda se referencia 
la donación de este templo a Saint-Pons-de-Thomières tras la muerte de Ramiro II 
en 11366. Estos datos no concuerdan con lo dicho por el historiador, por lo que Zurita 
debió consultar una colección documental, parcialmente conocida en la actualidad, 
tal y como hace en la narración de muchos otros acontecimientos históricos7. 

Las ideas escritas en el siglo XVI tienen un importante reflejo en la historiografía 
posterior. Francisco de Aynsa (1619) considera que la creación de la sede oscense 
después de la conquista cristiana de la ciudad vino acompañada del «[...] alboroço 
de los Christianos q(ue) en la ciudad estaua(n) encerrados en la Iglesia de S. Pedro y su 
co(n)torno [...] viendo restaurado el te(m)plo q(ue) solia ser asie(n)to de aquellos antiguos 
y santos Prelados»8. También se hace eco de esta idea el padre Ramón de Huesca 
(1792), quien con palabras como «[...] [La iglesia de San Pedro el Viejo] fue la residencia 
de los Obispos, si alguna vez durante el cautiverio venian á la ciudad á visitar y consolar 
á los Muzarabes [...]»9 no solo se sitúa en la línea que defendía la permanencia de la 

3.   ZURITA CASTRO, Jerónimo: Anales de la Corona de Aragón. Tomo I. Zaragoza, Imprenta de San Vicente Ferrer, 
1610 [1ª ed. 1562], f. 32v.

4.   Idem, f. 32r.
5.   XIMÉNEZ DE RADA, Rodrigo: Historia de Rebus Hispanie, en FERNÁNDEZ VALVERDE, Juan (ed.): De Rebvs 

Hispanie. Turnhout, Brepols, 1987, lib. VI, cap. 1.
6.   ORCASTEGUI GROS, Carmen (ed.): Crónica de San Juan de la Peña (versión aragonesa). Edición crítica. Zaragoza, 

Diputación Provincial e Instituto Fernando el Católico, 1986, pp. 58, 303-316.
7.   CANELLAS LÓPEZ, Ángel: «Fuentes de Zurita: Documentos de la Alacena del cronista, relativos a los años 

1302-1478», Cuadernos de Historia Jerónimo Zurita, 23-24 (1970-1971), pp. 267-405.
8.   AYNSA IRIARTE, Francisco de: Fundacion, excelencias, grandezas y cosas memorables de la antiquissima ciudad 

de Huesca. I. Huesca, Pedro Cabarte, 1619, p. 53.
9.   HUESCA, Ramón de: Teatro histórico de las Iglesias del reyno de Aragón. Pamplona, Imprenta de Joseph Longás, 

1792, vol. 5, p. 233.



478

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

iglesia de San Pedro como lugar de culto cristiano, inaugurada por Zurita siglo 
y medio antes, sino que además introduce la idea de la existencia de un prelado 
oscense que utilizaría este templo como lugar de representación. Al respecto del 
jerarca eclesiástico, el mismo Ramón de Huesca escribe, reconociendo no haber 
encontrado ninguna documentación, que la existencia del obispo de Huesca no 
sería un suceso extraño «[...] atento á lo que sucedia en otras partes, y á que los Reyes 
Moros de esta ciudad eran muchas veces dependientes y tributarios de los de Aragon»10.

Las consideraciones de la pervivencia del obispo oscense y de San Pedro el 
Viejo como lugar de culto en época andalusí se extienden hasta la historiografía 
actual. Importantes obras son las de Durán Gudiol o Balaguer11 quienes, aunque 
matizándolos en algunos casos, siguen partiendo de estos presupuestos para 
comprender la historia altomedieval de Huesca. Trabajos más actuales son los 
de Figueras Laperuta o Rico Camps. Aunque se centran en el edificio románico 
construido a partir del siglo XII, estos investigadores proponen la existencia de 
una iglesia anterior, perpetuando el punto de vista ya mencionado12. Uno de 
los últimos trabajos a este respecto es el de Barrios Martínez, exponiendo en su 
catálogo de los documentos del archivo de San Pedro el Viejo la consonancia con 
estas líneas historiográficas13.

Esta teoría goza de plena salud, aunque habría que sopesar las fuentes que 
se emplean para seguir asegurándola. No consta ningún testimonio ni latino ni 
árabe anterior al 1096 que hable de la existencia de esta comunidad cristiana con 
seguridad y tampoco ha dejado huella en la estratigrafía de la ciudad. Lo mismo 
ocurre con el obispo de Huesca, a excepción de las actas del pseudo-sínodo jacetano 
de 1063 en las que supuestamente se crea la cátedra oscense, asentada temporal-
mente en Jaca hasta que se conquiste la ciudad. Los trabajos existentes tampoco 
han estudiado esta comunidad cristiana desde las fuentes legales islámicas o en 
comparativa con lo acontecido en el resto del Pirineo, elementos que enrique-
cerán el campo de análisis y ayudarán a resolver los interrogantes ya planteados.

10.   Idem, 234. 
11.   DURÁN GUDIOL, Antonio: De la Marca Superior de al-Andalus al reino de Aragón, Sobrarbe y Ribagorza. Huesca, 

Caja de Ahorros y Monte de Piedad de Zaragoza, Aragón y Rioja, 1975, p. 14; BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Una 
nota sobre la escuela medieval de San Pedro el Viejo», Argensola, 57-60 (1964), p. 93; BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: 
Un monasterio medieval: San Pedro el Viejo. Huesca, s. n., 1946 o BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Notas documentales 
sobre los mozárabes oscenses», Estudios de Edad Media de la Corona de Aragón, 2 (1946), pp. 399-401.

12.   FIGUERAS LA PERUTA, María Laura: El claustro de San Pedro el Viejo de Huesca: Restitución y programa 
iconográfico, (Tesis doctoral inédita), UAB, 2015; FIGUERAS LA PERUTA, María Laura: «Los capiteles del claustro de 
San Pedro el Viejo de Huesca: nuevas aportaciones a partir del examen de su restauración», Anales de Historia del Arte, 
Vol. Extr. 1 (2011), pp. 111-134; FIGUERAS LA PERUTA, María Laura: «San Pedro el Viejo de Huesca. Estudio preliminar 
a un análisis iconográfico del claustro», De arte: revista de historia del arte, 10 (2011), pp. 21-48 o RICO CAMPS, Daniel: 
«El claustro de San Pedro el Viejo de Huesca: Pascua, Bautismo y Reconquista», Locus Amoenus, 7 (2004), pp. 73-93.  

13.   BARRIOS MARTÍNEZ, María Dolores: «El catálogo de pergaminos de San Pedro el Viejo de Huesca», Argensola, 
122 (2012), pp. 179-183.  



479ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

1.	DE OSCA A WAŠQA. LA PERVIVENCIA 
DE LA COMUNIDAD CRISTIANA, EL FIQH 
Y LOS TESTIMONIOS LATINOS

Para estudiar la comunidad cristiana de Wašqa primero hay que determinar 
su posible existencia. La historiografía moderna y contemporánea anterior-
mente citada no duda de esto, aunque no se basan en ninguna documentación 
para afirmarlo. Al no existir ningún testimonio escrito o resto arqueológico que 
referencie esta cuestión, para dictaminar la posible existencia de la comunidad 
hay que acudir directamente al fiqh (derecho islámico). De este modo, aunque no 
quede completamente asegurado el hallazgo de esta comunidad de cristianos, 
al menos se verá su compatibilidad con la legislación vigente y la posibilidad de 
supervivencia que habría tenido en caso de existir.

Una de las particularidades que tiene Huesca y que facilita el estudio de la ciudad 
en su tránsito de la Tardía Antigüedad a la época andalusí es que se ha confirmado 
a través de fuentes indirectas la existencia de un pacto de capitulación que los 
aristócratas hispanovisigodos oscenses firmaron con las tropas musulmanas en el 
primer cuarto del siglo VIII. De este tratado, posiblemente mucho más extenso en 
su composición original, tan solo han quedado enunciados como «[...] Los que se 
convirtieron al islam siguieron siendo dueños de sus personas, sus bienes y sus privile-
gios, pero los que continuaron en la fe cristiana hubieron de pagar la capitación»14. La 
sencillez aparente de esta afirmación oculta en realidad toda la doctrina aplicable 
en lo referente al derecho de conquista islámico. Está describiendo una nueva 
categoría jurídica, la del ḏimmī, compuesta por cristianos o judíos que habitan 
la dār al-Islam (territorios sobre los que se extiende la ley islámica) y que pueden 
seguir practicando su culto siempre y cuando no sean proselitistas, no pongan 
en duda el status quo del poder islámico ni la integridad de ningún musulmán y 
paguen un impuesto de capitación individual llamado ŷizya en lugar del zakāt, 
reservado a los musulmanes15.

Esta categoría jurídica que a partir de ahora es aplicable a los cristianos oscenses 
gracias al pacto firmado en el momento de conquista, en realidad está siguiendo 
líneas del derecho establecidas en toda la cuenca del Mediterráneo, incluida 
Spania16. Esto hace que, aunque el texto relativo a Huesca sea corto y escueto, se 
puedan extrapolar otras disposiciones para poder reconstruir más concretamente 

14.   AL-ʿUḎRĪ, Aḥmad: Kitāb Tarṣīʿ al-ajbār wa-tanwīʿ al-āṯār wa-l-bustān f ī garāʾib al-buldān wa-l-masālik ilà ŷamīʿ 
al-mamālik, en GRANJA SANTAMARÍA, Fernando de la (trad.): «La Marca Superior en la obra de Al-Udrí», Estudios de 
Edad Media de la Corona de Aragón, 8 (1967), pp. 507-508; AL-ḤIMYARĪ, Ibn al-Munʿim: Kitāb al-Rawḍ al-miʾṭār f ī habar 
al-aqṭār, en MAESTRO GONZÁLEZ, Pilar (trad.): Kitab ar-rawd al-Mi’tar. Valencia, Anubar, 1963, p. 390.

15.   MÜLLER, Christian: «Non-muslims as part of islamic law: Juridical casuistry in a fifth/eleventh-century law 
manual», en FIERRO BELLO, Maribel y TOLAN, John (eds.): The Legal Status of ḏimmī-s in the Islamic West (Second/
Eighth-ninth/Fifteenth centuries). Turnhout, Brepols, 2013, p. 31.

16.   CHALMETA GENDRÓN, Pedro: Invasión e islamización: la sumisión de Hispania y la formación de al-Andalus. 
Jaén, Universidad de Jaén, 2003, pp. 213-220.



480

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

la comunidad cristiana sobre la que se extendía. Los pactos análogos más impor-
tantes son el de ʿUmar I, referente a Jerusalén y que pudo servir como modelo 
para pactos posteriores firmados en la Península Ibérica, como el pacto de Tudmīr. 
Gracias a sentencias como «[...] [los cristianos] no serán molestados en la práctica 
de su religión; sus iglesias no serán incendiadas, ni despojadas de los objetos de culto 
que allí se encuentran [...]»17 u «[...] os pedimos [los cristianos conquistados] la segu-
ridad de nuestras vidas y las de nuestras familias, la de nuestras haciendas y la de 
las personas que profesan nuestra religión»18 se sabe que al menos partiendo de 
la teoría jurídica no hubo matanzas de cristianos ni se destruyeron los templos 
en los que profesaban su religión en la ciudad de Huesca. Por tanto, aunque no 
segura completamente, sí que no es descartable la existencia de esta comunidad 
de ḏimmīs cristianos oscenses, que practicarían su culto en sus iglesias construidas 
en época hispanovisigoda debido a la teórica imposibilidad que presentan estos 
pactos de construir nuevos templos.

El silencio documental en las fuentes andalusíes con respecto de esta comunidad 
no debería ser un gran condicionante en este análisis, pues en general no aparecen 
menciones a los ḏimmīs que habitaban en al-Andalus en ningún texto árabe. Lo 
que tal vez se pueda intentar hacer es evaluar su número, si no en cifras exactas, al 
menos en escalas relativas. Hay diversos estudios acerca del número de cristianos 
que habría en al-Andalus, sobre todo en las regiones meridionales de la Península 
Ibérica. Algunos, como Bulliet, Fierro, Marín, Viguera, García Sanjuán o Laliena 
defienden una islamización lenta y paulatina de la sociedad hispana tras la llegada 
de los musulmanes, encontrando su conversión mayoritaria en torno al siglo X y 
hasta entonces importantísimos grupos de cristianos y judíos19; mientras que otros, 
como Guichard y Barceló consideran que la islamización fue rápida y abrupta20. 
Tal vez un dato esclarecedor lo aporte el geógrafo al-ʿUḏrī (s. XI), quien asegura 
que «[...] [Los habitantes de Wašqa] se glorian de ser del linaje de los que entonces se 
convirtieron»21; aunque hay que recalcar que el ritmo de conversión no sentencia 

17.   AL-ḤIMYARĪ, Ibn al-Munʿim: op. cit., pp. 132-133.
18.   AL-ṬURṬŪŠĪ, Abū Bakr: Sirāŷ al-Mulūk, en ALARCÓN SANTÓN, Maximiliano A. (trad.): Lámpara de los príncipes, 

por Abubéquer de Tortosa. 2. Madrid, Instituto Valencia de Don Juan, 1930-1931, p. 143.
19.   BULLIET, Richard: Conversion to Islam in the Medieval Period. Cambridge, Harvard University Press, 1979; 

FIERRO BELLO, Maribel y MARÍN NIÑO, Manuela: «La islamización de las ciudades andalusíes a través de sus 
ulemas (ss. II/VIII-comienzos s. IV/X)», en CRESSIER, Patrice y GARCÍA ARENAL, Mercedes (eds.): Genèse de la ville 
islamique en al-Andalus et au Maghreb occidental. Madrid, Casa de Velázquez, 1998, p. 69; VIGUERA MOLINS, María 
Jesús: «Andalucía islámica (siglos VIII-XV): territorio, población y comunicaciones», Actas del II Congreso de Historia de 
Andalucía. II, Historia Medieval (Córdoba, 1991). Córdoba, Junta de Andalucía, 1994, p. 23; GARCÍA SANJUÁN, Alejandro: 
Evolución histórica y poblamiento del territorio onubense durante la época Andalusí. Huelva, Universidad de Huelva, 2003, 
p. 68; LALIENA CORBERA, Carlos: La formación del Estado feudal. Aragón y Navarra en la época de Pedro I. Huesca, 
Instituto de Estudios Altoaragoneses, 1996, p. 162.

20.   GUICHARD, Pierre: «El nacimiento del Islam andalusí (s. VIII - inicios s. X)», en BONNAISSIE, Pierre et al. (eds.): 
Las Españas medievales. Barcelona, Crítica, 2001, p. 84; BARCELÓ PERELLÓ, Miquel: «Un estudio sobre la estructura 
fiscal y procedimientos contables del Emirato Omeya de Córdoba (138-300/755-912) y del Califato (300-366/912-976)», 
en BARCELÓ PERELLÓ, Miquel y MARTÍNEZ ENAMORADO, Virgilio (eds.): El sol que salió por Occidente. Estudios 
sobre el estado Omeya en Al-Andalus. Jaén, Universidad de Jaén, 1997, p. 124.

21.   AL-ʿUḎRĪ, Aḥmad: op. cit. p. 508; AL-ḤIMYARĪ, Ibn al-Munʿim: op. cit. p. 390.



481ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

necesariamente a las distintas comunidades cristianas a desaparecer ni a perder 
sus usos religiosos. Es difícil evaluar en el estado actual de la investigación esta 
realidad aplicada a Huesca y, por tanto, definir cuantitativamente esta comunidad 
de ḏimmīs, así como establecer unos flujos de crecimiento o retroceso en torno a 
cronologías y sucesos históricos concretos.

1.1. NUNILO Y ALODIA, ¿SANTAS Y MÁRTIRES OSCENSES?

Ya se ha hecho referencia a que no existe ninguna colección documental que 
hable indudablemente de la comunidad de ḏimmīs cristianos de Huesca, aunque 
esta afirmación está sujeta al debate historiográfico existente en torno al origen de 
las santas Nunilo y Alodia. Eulogio de Córdoba narra en su Memoriale Sanctorum 
la pasión de estas dos mártires nacidas «[...] in urbe Bosca [Osca] apud oppidum 
Barbitanum [...]» y ajusticiadas en torno al 851-852 acusadas de apostasía, pues al 
ser fruto de un matrimonio mixto deciden adoptar la religión materna (cristiana) 
y no la paterna, como es preceptivo22. Atendiendo a este testimonio sí quedaría 
confirmada la existencia de una comunidad de ḏimmīs cristianos en la ciudad, 
de tamaño y composición indeterminada, que estaría inserta en la dinámica de 
los martirios voluntarios que invocan ciertos cristianos andalusíes a mediados del 
siglo IX. Este origen oscense, o al menos la vinculación de las santas con la ciudad 
quedaría atestiguada en 109723 gracias a la conversión de una mezquita en iglesia 
con advocación primaria a San Salvador y a estas dos mártires en segundo lugar.

Aunque el relato eulogiano parece ser claro y definitivo, la dificultad de lectura 
en el topónimo que se utiliza en la fuente parece abrir una brecha entre aquellos 
investigadores que consideran que el autor quiso escribir Osca y aquellos que 
defienden que originalmente se hacía referencia a una desconocida Bosca, que se 
puede ubicar en diferentes puntos de la Península Ibérica. Además, la comparativa 
entre el relato de Eulogio de Córdoba y diferentes versiones del martirio de Nunilo 
y Alodia que aportan otras fuentes como el Martirologio de Usuardo, el Pasionario 
de Cardeña o el Breviario de Leire terminó de desvelar la duda en torno al origen 
oscense de estas dos mártires. Por ejemplo, Ambrosio de Morales comenzó a 
vincularlas con Huesca24, teoría seguida en la actualidad por Sénac25, hasta que 

22.   EULOGIO DE CÓRDOBA: Memoriale sanctorum, en GIL FERNÁNDEZ, Juan (ed.): Corpus scriptorum 
muzarabicorum. Madrid, CSIC, Instituto Antonio de Nebrija, 1973, pp. 406-408 o PL 115, cols. 774-776. Cita: EULOGIO 
DE CÓRDOBA: op. cit., cap. 7, 2, lins. 2-3 (p. 406); [entre corchetes] PL 115, col. 775.

23.   UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Colección diplomática de Pedro I de Aragón y Navarra. Zaragoza, Escuela de 
Estudios Medievales, 1951, doc. 40.

24.   MORALES, Ambrosio de: Coronica general de España, vol. 7. Madrid, Benito Cano, 1791 [1ª ed. 1563], lib. 13, 
cap. 46, 12, pp. 214-215.

25.   SÉNAC, Philippe: «La ciudad más septentrional del Islam. El esplendor de la ciudad musulmana (siglos VIII al 
XI)», en LALIENA CORBERA, Carlos (ed.): Huesca, Historia de una ciudad. Huesca, Ayuntamiento de Huesca, 1990, p. 98. 



482

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Juan Gil las hizo oriundas de Adahuesca (Huesca)26, idea que sigue sosteniendo 
en la actualidad Herrera Roldán27. A finales del siglo XVII Anguiano gesta la 
teoría del origen riojano de Nunilo y Alodia28, haciéndolas originarias de Bezares, 
teoría revitalizada en los años 60 del siglo XX por Cantera Orive29. Aunque más 
recientemente muchos trabajos las vinculan con el sur peninsular: Rafael León 
dice que provienen de Huéscar (Granada)30, siguiendo los postulados expuestos 
por Quintadueñas en el siglo XVII31; mientras que López Domech defiende su 
nacimiento en Antequera (Málaga)32 y Morena argumenta desde la perspectiva 
arqueológica su origen en el entorno de Torreparedones (Córdoba)33. Ante este 
debate abierto no se puede tomar la pasión de Nunilo y Alodia como prueba 
irrefutable del origen oscense de las santas y, por tanto, tampoco de la existencia 
de la comunidad de cristianos oscenses; aunque tras la ya mencionada dedicación 
de la mezquita transformada en iglesia en 1097 sí queda clara la existencia de una 
memoria urbana que vincula la ciudad con estas dos mártires ḏimmīs en época 
posterior a la conquista. 

1.2. LOS TESTIMONIOS DE LA COMUNIDAD 
POSTERIORES A 1096

La documentación posterior a la conquista también puede aportar algún dato 
importante al estudio de los cristianos andalusíes. En este caso no hay que rastrear 
la comunidad de ḏimmīs cristianos como tal, sino a los mozárabes, es decir, el 
colectivo conformado por aquellos cristianos, arabizados en la mayoría de los 
casos, que viven en los reinos norteños y son o bien antiguos ḏimmīs o bien sus 
descendientes directos. Un ejemplo del rastro que esta comunidad pudo haber 
dejado es el texto de conversión de mezquita a iglesia de 1097 que se acaba de 
introducir. En él, aunque no se habla de ninguna persona en concreto, sí se evoca 
una memoria vinculada a los ḏimmīs, rastreable gracias a la advocación secundaria 

26.   GIL FERNÁNDEZ, Juan: «En torno a las santas Nunilo y Alodia», Revista de la Universidad de Madrid, 74/4 
(1970), pp. 104-109.

27.   HERRERA ROLDÁN, Pedro (trad.): Obras completas. San Eulogio de Córdoba. Madrid, Akal, 2005, p. 112, n. 220.
28.   ANGUIANO NIEVA, Mateo de: Compendio historial de la provincia de Rioja. Madrid, Juan García Infanzón, 

1701, pp. 268-277.
29.   CANTERA ORIVE, Julián: «Santas Nunilo y Alodia», en Santos de la Rioja. Logroño, Museo Catequístico 

Diocesano, 1962, pp. 52-58.
30.   LEÓN, Rafael: Pasión de las bienaventuradas vírgenes: Nunilon y Alodía, mártires de cristo que tuvo lugar en la 

ciudad oscense bajo el gobernador Somail el día 21 de octubre del 851. Málaga, s. n., 1965.
31.   QUINTADUEÑAS, Antonio de: Santos de la imperial ciudad de Toledo y su arçobispado. Madrid, Pablo de Val, 

1651, pp. 436-439.
32.   LÓPEZ DOMECH, Ramón: «Las santas Nunilo y Alodia de Huesca, Huéscar (Granada) y Bezares (La Rioja). 

Ensayo bibliográfico», Antigüedad y cristianismo 16 (1999), pp. 379-396.
33.   MORENA LÓPEZ, José Antonio: Las santas Nunilo y Alodia ¿mártires mozárabes cordobesas? A propósito del 

descubrimiento y excavación de la Ermita de las Vírgenes de Castro el Viejo (Torreparedones, Baena, Córdoba). Baena, 
Ayuntamiento de Baena, 2019.



483ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

del templo a las santas Nunilo y Alodia. La necesidad que tiene el rey Pedro I 
de dedicar una iglesia a estas dos mártires ḏimmīs en realidad es desconocida, 
aunque puede estar respondiendo a las exigencias de una comunidad mozárabe 
que no quiere abandonar sus cultos adquiridos en época andalusí, entre los que 
se incluye el de estas santas.

A parte de esto, la historiografía ha propuesto varias personas importantes 
en la ciudad de Huesca posterior a la conquista, en algunos casos mozárabes 
acreditados y en otros tantos supuestos, cuyo estudio podría servir para intentar 
localizar la comunidad cristiana andalusí de la que provienen. Los nombres más 
sobresalientes, presentados por Durán Gudiol, son dos canónigos de la catedral 
a finales del XI y principios del XII34. Pedro de Almería es el primero de ellos, de 
quien se conoce que se puso al servicio de Sancho Ramírez y fue el maestro del 
todavía infante Pedro I. Tras la toma de la ciudad, Pedro de Almería pasa a formar 
parte del cabildo y testa por mandato regio que todos los bienes que posee gracias a 
donaciones del rey sean transferidos a la iglesia de San Pedro el Viejo35. No obstante, 
al no ser oriundo de Huesca su presencia en la ciudad no sirve como indicador de 
la pervivencia de una comunidad mozárabe; aunque las dudas razonables acerca 
de su religión en el momento de acudir a la corte de Sancho Ramírez y su posible 
conversión del islam al cristianismo en 109636 terminan por invalidar este testi-
monio como prueba para el cometido de este trabajo. 

Casi en la misma órbita se encuentra el segundo canónigo, Juan de Igriés, 
que en este caso es natural de Huesca. Este religioso dice tener alodios en Igriés 
y Banastás, comprados en época andalusí37, aunque al ser este el único dato que 
se tiene de su vida, tampoco se puede descartar la idea de que también sea un 
posible converso38. Otros componentes del cabildo oscense que son propuestos 
como posibles mozárabes, en este caso gracias a su onomástica no aragonesa, 
son Teodericus, prior claustral (1097) y prior (1106); Lupus Fortuniones, prepó-
sito (1097-1108) y arcediano (1108), quien además firma en árabe y Menendus, 
arcediano (1098) mencionado en una carta sin fecha39. En estos casos, al igual que 
lo que ocurría en el caso de Pedro de Almería o Juan de Igriés, al no tener más 
información acerca de estos religiosos es imposible dictaminar si son realmente 
oriundos de Huesca y, en caso de serlo, si realmente conservaron la fe cristiana 
en época andalusí. 

34.   DURÁN GUDIOL, Antonio: Historia de la Catedral de Huesca. Huesca, instituto de Estudios Altoaragoneses, 
1991, pp. 13-15.

35.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática de la Catedral de Huesca. Vols. I y II. Zaragoza, Escuela 
de Estudios Medievales. Instituto de Estudios Pirenaicos. CSIC, 1965, doc. 91.

36.   Tal y como propone DURÁN GUDIOL, Antonio: Historia de la Catedral de Huesca..., p. 14.
37.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 418.
38.   DURÁN GUDIOL, Antonio: Historia de la Catedral de Huesca..., p. 14.
39.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., docs. (Teodericus, prior claustral) 90, (Teodericus, 

prior) 97, 99, (Lupus Fortuniones, prepósito) 105, 106, (Lupus Fortuniones, arcediano) 70, 90, 104, (Lupus Fortuniones, 
firma) 105, (Menendus, arcediano) 106 y (Menendus, carta) 418.



484

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Ricardo del Arco también encuentra varias personas que sí evocan directamente 
la vinculación directa con las comunidades de cristianos andalusíes40. Por ejemplo, 
en 1149 Guillermo Moztaravi compra dos campos, en 1178 las tierras de los hijos 
de Stephan Mozaravi actúan como linderos de una compraventa, en 1187 el hijo 
de Petri Mozarab actúa como testigo de la compraventa de una casa o en 1196 
el campo de Bartolomeo Mozaravi actúa de linde en un reparto de tierras41. Al 
igual que ocurría en los casos anteriores, no se conoce si los referenciados en 
los documentos son originarios de Huesca y, por tanto, si sus antropónimos 
están indicando la existencia de una comunidad de ḏimmīs cristianos oscenses 
en época andalusí.

Por último, Laliena también rescata a tres posibles agentes mozárabes que 
pudieron haber estado actuando en el tablero político de la ciudad en la época 
inmediatamente posterior a la conquista. El encargado de reorganizar las rentas 
de la recién tomada Huesca es Ortí Ortiz, quien actuaría auxiliado por prohombres 
mozárabes que velarían por los intereses de su propia comunidad. Laliena 
utiliza como marcadores para localizarlos la habilidad que tienen con el árabe, 
el conocimiento que poseen de las rentas y los derechos de los dignatarios 
musulmanes depuestos mediante la acción bélica de Pedro I y su antroponimia 
ajena a la habitual en entornos francos o altoaragoneses42. Uno de estos candidatos 
a mozárabe es el merino de la ciudad entre 1096 y 1104, Domenke de Alquézar, 
quien gracias al locativo que acompaña a su nombre se ha de suponer que sus 
orígenes no tienen que ver con la antigua comunidad de ḏimmīs de Huesca. 
Otros candidatos son los también merinos Cipriano (1104-d. 1096)43 y  David 
(1123-1139)44, aunque este último también puede ser judío. Al igual que ocurre en 
los anteriores casos, la incierta vinculación entre estas personas y los cristianos 
andalusíes de Huesca es un impedimento para poder tomar su presencia en la 
ciudad plenomedieval como prueba irrefutable de la existencia de esta comunidad. 
A pesar de que ninguno de los nombres anteriormente expuestos constituyen 
una noticia infalible de la existencia de la comunidad de ḏimmīs cristianos de 
Huesca, no parece incauto interpretar la concatenación de todas estas evidencias 
como, al menos, una tendencia que permita indicar sin temor a equívoco que 
dicha comunidad cristiana existió realmente.

40.   ARCO GARAY, Ricardo del: «Huesca en el siglo XII (Notas documentales)», en II Congreso de Historia de la 
Corona de Aragón (dedicado al siglo XII). Huesca, Talleres tipográficos de Justo Martínez, 1920, p. 353, n. 1.

41.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., docs. (Guillermo Moztaravi) 188, (Stephan Mozaravi) 
339, (Petri Mozarab) 423 y (Bartolomeo Mozaravi) 516.

42.   LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit., p. 176.
43.   UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Colección diplomática de Pedro I..., docs. (Domenke de Alquézar) 41 y (Ci-

priano, merino) 139.
44.   LACARRA DE MIGUEL, José María (ed.): Documentos para el estudio de la Reconquista y la repoblación del valle 

del Ebro. Tomo 1 (números 1 a 319). Zaragoza, Anubar, 1982, doc. 93.



485ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

2.	ḎIMMĪS CRISTIANOS OSCENSES.  
¿UNA COMUNIDAD ORGANIZADA?

La transmisión indirecta de los textos que definen la categoría jurídica del ḏimmī 
antes expuestos permiten a sus difusores valorarlos desde la perspectiva que da el 
tiempo. El pacto de ʿUmar I ha llegado, entre otras vías, gracias al Sirāŷ al-Mulūk 
de al-Ṭurṭūšī (ss. XI-XII), una obra preceptiva acerca del buen comportamiento 
que los príncipes musulmanes tenían que adquirir. El autor, tras introducir 
el pasaje legal, continúa su texto comentándolo y valorándolo e introduce las 
reacciones de las diferentes escuelas jurídicas del derecho islámico, destacando 
de entre el resto la de la corriente šāfiʿī: «Pondrá el jefe musulmán al frente de cada 
comunidad de infieles una persona encargada de llevar el registro donde consten su 
nombre y señas, y de obligarles a cumplir rigurosamente todas las condiciones a que 
se han sometido»45. Aunque esta noticia es importante, no sería del todo correcto 
aplicar directamente su contenido a al-Andalus, pues la corriente jurídica que 
siguen sus jueces a partir del siglo IX es la mālikí46. No obstante, este fragmento 
sí induce a pensar en la necesidad de organización efectiva de las comunidades 
cristianas asentadas en este territorio, aunque sea tan solo para resolver pleitos 
entre correligionarios o recaudar la ŷizya. Todo esto implicaría la necesidad del 
gestor de estar cerca de la comunidad para conocer a sus integrantes.

Acudiendo de nuevo a la historiografía no cabe duda acerca de que el obispo 
sería el gestor de los ḏimmīs cristianos tanto en el plano material como en el 
espiritual y que, además, sería la misma institución que la rastreable desde la 
Tardía Antigüedad. Se conoce la existencia del obispo de Osca desde la segunda 
década del siglo VI, cuando presumiblemente el prelado Elpidio ratifica las actas 
del Concilio de Toledo II (527), afirmación controvertida pues esta confirmación 
tan solo aparece reflejada en el codex Lucensis y se habría producido después del 
cierre conciliar debido a un retraso de la delegación nororiental de Spania47. Ya 
sin duda el obispo Gabino firmó las actas de Toledo III (589)48 y desde entonces la 
diócesis habría estado representada en hasta cinco concilios toledanos más49. Este 
episcopado gozaría de cierta autonomía, pues en el sínodo provincial de Egara 
(614) se dictaminó que se pusiesen por escrito las actas de otro sínodo provincial 

45.   AL-ṬURṬŪŠĪ, Abū Bakr: op. cit. p. 151.
46.   ECHEVARRÍA ARSUAGA, Ana: «Los marcos legales de la islamización: El procedimiento judicial entre cristianos 

arabizados y mozárabes», Stvdia Historica, 27 (2009), p. 37.
47.   FITA COLOMÉ, Fidel: «Patrología visigótica. Elpidio, Pompeyano, Vicente y Gabino, obispos de Huesca en el 

siglo VI», Boletín de la Real Academia de la Historia, 49 (1906), p. 138 y QUENTIN, Henri: «Elpidius, évêque de Huesca 
et les souscriptions du deuxième concile de Tolède», Revue Bénédictine, 23 (1906), pp. 257-260. 

48.   VIVES GATELL, José (ed.): Concilios visigóticos e hispano-romanos. Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas. Instituto Enrique Flórez, 1963, p. 137.

49.   Osdulfo en Toledo IV (633) y VI (638); Eusebio en Toledo VIII (653) y Gudisclo en Toledo XIII (683). Audeberto 
(abad) representó a la diócesis en Toledo XVI (693). En idem, pp. (Toledo IV) 224, (Toledo VI) 247, (Toledo VIII) 288, 
(Toledo XIII) 434 y (Toledo XVI) 519.



486

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

anterior, celebrado en Huesca (598), en el que solo se dictaminaron cuestiones 
disciplinarias y acerca del adulterio50. No obstante, en Toledo XVI (693) se pierde 
todo rastro de esta institución, que no será mencionada de nuevo hasta el siglo XI.

Bien es cierto que Durán Gudiol, Sénac y Laliena proponen la existencia de dos 
obispos de Huesca posteriores a este siglo VII, Nitidio y Frontiniano51, pues sus 
nombres aparecen en la hagiografía de San Urbez como beneficiarios de diversos 
milagros y como autores de la misma. El texto que recuerda la vida de este santo 
eremita ha llegado a través de un documento copiado en el XI, posiblemente proce-
dente de un monje culto de Saint-Pons-de-Thomières, aunque muy modificado 
con respecto al desaparecido original al que se le añaden elementos emanados 
tanto de la tradición oral como de la imaginación del autor. Al final, el anónimo 
copista del XI querría dar mayor validez a sus palabras, atribuyéndolas a los ficticios 
obispos Nebridio y Frontiniano, de diócesis no declaradas. Este dato permanecerá 
invariable hasta que en el traslado del texto que se hizo en el siglo XVI se sustituye 
el nombre de Nebridio por el de Nitidio y, sin justificación, se asocian tanto este 
como Frontiniano a la sede jacetanooscense, ocupando ambos teóricamente dicha 
cátedra en la segunda mitad del siglo VIII. Durán Gudiol ha estudiado estas actas, 
considerando que la historicidad de estos obispos debe ser puesta en duda, pues no 
hay ninguna documentación que hable de su existencia. Los únicos prelados que 
comparten onomástica con los supuestos autores de la vida de San Urbez vivieron 
en el siglo VI, se rastrean gracias a su presencia en varios concilios y son Nibridio 
de Egara y Frontiniano de Gerona52.

Los historiadores contemporáneos son conscientes de esta falta de noticias fiables, 
aunque se muestran resistentes a la idea de que esta institución tan importante 
desaparezca con la llegada de los musulmanes. Una de las líneas interpretativas de 
este pasado es la de Durán Gudiol, quien sin aportar ninguna fuente documental 
o material asegura que el obispo nunca abandonó la ciudad y a causa de ello vio 
trastocada la normalidad en el desempeño de sus funciones53. Desgajada de esta, 
también sin soporte documental es la de Laliena, quien asegura que el obispado se 
mantuvo vigente en la ciudad hasta su disolución a causa de la crispación causada 
por las campañas militares de al-Manṣūr54. Por otro lado, con mayor apoyo en la 
historiografía son las consideraciones de Balaguer, quien sigue lo argumentado por 
el padre Huesca55. Ambos proponen que tras el 711 los cristianos huyeron al norte 

50.   Idem, pp. (Huesca) 158 y (Egara) 162.
51.   DURÁN GUDIOL, Antonio: Los condados de Aragón y Sobrarbe. Zaragoza, Guara, 1988, pp. 127-128. LALIENA 

CORBERA, Carlos y SÉNAC, Philippe: Musulmans et chrétiens dans le Haut Moyen Âge: aux origins de la reconquête 
aragonaise. París, Minerve, 1991, p.35.

52.   DURÁN GUDIOL, Antonio: «El eremita San Urbez. ¿Mozárabe de Huesca?», Aragón en la Edad Media, 8 (1989), 
pp. 200-201. Concilios: VIVES GATELL, José (ed.): op. cit., pp. (Nibridius y Frontinianus, Tarragona (516)) 38, (Gerona 
(517)) 41 y (Nibridius, Toledo II (527)) 46.

53.   DURÁN GUDIOL, Antonio: «La diócesis de Huesca y Jaca», Argensola, 109 (1995), p. 25.  
54.   LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit., p. 162.
55.   HUESCA, Ramón de: op. cit., vol. 5, p. 233.



487ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

y se refugiaron en las faldas pirenaicas, donde el poder andalusí era más difuso. 
Esto mismo haría el obispo oscense, quien se guarecería en Sasabe, desde donde 
seguiría teniendo el control (de iure o de facto) sobre los cristianos que habían 
permanecido en la ciudad56.

La teoría de Huesca-Balaguer presenta también dificultades a la hora de ser 
comprobada. La razón por la cual estos autores consideran que San Adrián de 
Sasabe es el refugio del obispo de Osca es porque, con el paso de los siglos, esta 
institución se convertirá en la diócesis de Huesca, tras la conquista de Pedro I. No 
obstante, es imposible rastrear la institución sasabense con anterioridad al 711 y, 
además, se conserva el acta fundacional de la diócesis en un documento datado en 
el 922 en el que se puede leer «[Era DCCCCL]X. Successit post eum Galindus episcopis 
XL etatis sue anno et ordinatis [---] II episcopis, id est, Sisuldus episcopus Calagorriensis, 
Teudericus episcopus Tubiensis [Ferriol]us episcopus Sisabensis»57. Durante el reinado 
de Sancho Garcés I se está constituyendo ex novo la sede sasabense, desgajada de 
la de Pamplona a causa de la necesidad de reestructuración diocesana causada por 
la rápida expansión del reino durante este primer cuarto del siglo X58. Además, con 
este movimiento Galindo de Pamplona se convierte en metropolitano, mostrando 
connivencia con la política regia que pretende emular la superposición de un poder 
firme sobre un gran territorio poblado por múltiples comunidades59.

Con respecto a las dependencias y templo principales de la diócesis no se conoce 
apenas nada, pues la iglesia de San Adrián de Sasabe que actualmente se puede 
disfrutar fue consagrada por el obispo Esteban I de Huesca en 110460. Las interven-
ciones arqueológicas de finales de la década de los 50 o principios de los 60 del siglo 
XX tampoco parecen haber encontrado materiales reveladores acerca de la naturaleza 
del edificio previo al actual61. Los orígenes de la iglesia de Sasabe se pueden rastrear, 
al menos, hasta finales del siglo IX, pues en un documento datado en el 958 se puede 
colegir la estancia del obispo Fortuño en dicho monasterio antes de la entrada del 
siglo X62. Este testimonio podría estar situando la vigencia del monasterio en época 
anterior a que el conde Galindo II Aznárez tomase el valle de Borau, hecho que se 
traduce en la propuesta historiográfica que propone, ante la supuesta imposibi-
lidad de construcción de edificios religiosos por parte de los ḏimmīs cristianos, que 
el origen del templo se haya de rastrear realmente en la época hispanovisigoda63.

56.   BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Notas documentales...», p. 397.
57.   LACARRA DE MIGUEL, José María (ed.): «Textos navarros del Códice de Roda», Estudios de Edad Media de la 

Corona de Aragón, 1 (1945), p. 263. Restitución del texto entre corchetes a partir de UBIETO ARTETA, Antonio: «Las 
diócesis navarro-aragonesas durante los siglos IX y X», en Trabajos de investigación. I. Valencia, Anubar, 1972, p. 41, n. 32.  

58.   Idem, p. 44.  
59.   BUESA CONDE, Domingo: «El origen de las diócesis aragonesas: la creación de la diócesis de Sasabe», Revista 

Aragonesa de Teología, 7/14 (2001), p. 84.
60.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 90.
61.   VALENZUELA MUÑOZ, Josefa María: «San Adrián de Sasabe», Argensola, 57-60 (1964-1965), p. 85.
62.   ARCO GARAY, Ricardo: «El archivo de la catedral de Jaca», Boletín de la Real Academia de la Historia, 65 

(1924), pp. 49-51.
63.   DURÁN GUDIOL, Antonio: De la Marca Superior de al-Andalus..., p. 73. ESCÓ SAMPÉRIZ, José Carlos: «La 



488

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Con posterioridad a la redacción del acta de creación de la diócesis sasabense, 
sus prelados adoptarían el título de episcopo(us) in Aragon(e), hasta que en 1063, en 
el pseudo-sínodo de Jaca se decidió restablecer la diócesis de Huesca, cuya cátedra 
permanecería en la villa jacetana hasta que su conquista se llevase a cabo (1096)64. La 
historicidad de este pseudo-sínodo, importantísimo para el estudio de la iglesia en 
la Plena Edad Media aragonesa, está puesta en entredicho. Durán Gudiol esgrime 
argumentos de carácter codicológico, considerando complicada la fórmula por la 
que se introduce a Ramiro I y Sancho Ramírez a la vez en el documento, así como 
sus intitulaciones. El escatocolo también presenta irregularidades y la data está en 
era de la Natividad del Señor, que no se usa en Aragón hasta finales del siglo XII. A 
esto, Ubieto añade varios errores filológicos que ponen en duda la verosimilitud 
del documento65. Este hecho es relevante, pues Ubieto enunció que estas actas son 
la primera vinculación que encuentra entre la diócesis de Jaca y la de Huesca y que 
habrá que esperar hasta la consagración de la iglesia de San Adrián de Sasabe (1104)66 
para poder vincular desde el punto de vista documental este lugar con Huesca67. 
Al no haberse celebrado el pseudo-sínodo estas consideraciones deben ser modifi-
cadas, pues el primer documento en el que el obispo adopta el título de episcopo(us) 
in Iacc(k)a se emite casi una década y media después de la supuesta celebración del 
sínodo jacetano, en 1077, y se corresponde con la prelatura de García I (1076-1086)68. 
Cabe resaltar que entre las colecciones documentales consultadas no se ha encon-
trado ninguna vinculación previa a la conquista cristiana entre la diócesis de Jaca y 
la de Huesca a excepción de un falso datado en 1096, meses antes de la conquista 
de Huesca69. El primer documento en el que aparece el obispo de Huesca es pocos 
meses posterior a la conquista de la ciudad y se introducirá más adelante, pues es 
uno de los que conforman la llamada Concordia de 109670. A tenor de la aparente 
desaparición del obispo de Jaca de la documentación a partir de entonces, se ha de 
suponer que cuando el documento de 1096 se redacta la diócesis ya se ha trasla-
dado. Por tanto, aunque el traslado de diócesis de Sasabe a Jaca y de aquí a Huesca 
sea efectivo, no hay sustento documental para afirmar que las diócesis de Sasabe 
y Jaca tienen pretensiones sobre Huesca hasta la conquista de esta última ciudad.

Antigüedad Tardía (siglos IV-VII)», en LALIENA CORBERA, Carlos (ed.): Huesca, Historia de una ciudad. Huesca, 
Ayuntamiento de Huesca, 1990, p. 81.

64.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 27.
65.   DURÁN GUDIOL, Antonio: La iglesia de Aragón durante los reinados de Sancho Ramírez y Pedro I (1062?-1104). 

Roma, Iglesia Nacional Española, 1962, pp. 139-140; UBIETO ARTETA, Antonio: «El románico en la catedral jaquesa y 
su cronología», Príncipe de Viana, 96-97 (1964), pp. 188-190.

66.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 90.
67.   UBIETO ARTETA, Antonio: «Las diócesis...», p. 47.
68.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 40.
69.   UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Colección diplomática de Pedro I..., doc. 23.
70.   Idem, doc. 24.



489ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

2.1. TERRITORIO SIN OBISPO. LA ORGANIZACIÓN 
ECLESIÁSTICA DEL PIRINEO ANTES DEL X

La documentación rodense que recuerda cómo el obispo Galindo de Pamplona 
crea la diócesis de Sasabe cuenta con algunas lagunas textuales que hacen difícil 
entender la data y descubrir el nombre de Ferriolo. En su transcripción, Lacarra 
no propone ninguna interpretación de las mismas, siendo necesario acudir a la 
historiografía para rellenarlas. Es Ubieto71 quien desvela estos datos tras leer un 
documento conservado en el cartulario de San Pedro de Siresa, también fechado 
en 922, en el que el obispo Ferriolo de Sasabe en presencia del metropolitano 
Galindo de Pamplona y el rey Sancho Garcés I realiza una serie de donaciones en 
favor del monasterio de Siresa72. Esto significa que necesariamente la creación 
de la diócesis de Sasabe debía ser antes de la firma del documento siresano del 
922, pero después del 921, pues en este año Galindo todavía no había accedido a 
la cátedra pampilonense73.

Estos datos pueden quedar simplemente en el ámbito de la riqueza erudita, 
aunque en realidad son la clave para desvelar la organización eclesiástica en los 
valles pirenaicos antes de la consagración de Ferriolo y su posible interacción con 
los territorios circumpirenaicos, entre los que se encuentra Huesca. Larrea observa 
cómo las rentas donadas a favor de Siresa por el obispo Ferriolo ya estaban en poder 
del monasterio, pues fueron otorgadas por los condes aragoneses Galindo Aznar 
I (840-867)74 y Galindo Aznar II (a. 867)75. Esto le da a entender que el documento 
de Siresa del 922 en realidad no es una donación, sino una confirmación regia 
y archiepiscopal de una serie de realidades que vienen ocurriendo desde hace al 
menos medio siglo. Esto, sumado al silencio documental que no muestra ninguna 
autoridad prelada anterior al 922, podría estar respondiendo a la cristalización 
de una realidad preexistente en la que Siresa y otros monasterios importantes 
tendrían el control efectivo sobre una gran extensión del territorio, gestionado 
en todos los aspectos (material y espiritual) por el abad76.

Al no tener evidencias de la existencia de un obispo en la ciudad de Huesca 
y desechar la idea de que se refugiase en Sasabe tras el 711, o al menos si lo hizo 
no consiguió mantener y hacer valer su distinción episcopal, la comunidad de 
ḏimmīs cristianos oscense tendría que autogestionarse, tal y como ocurría en el 
Pirineo. Esto no significa necesariamente que la comunidad cristiana de Huesca 

71.   UBIETO ARTETA, Antonio: «Las diócesis...», p. 41, n. 32.
72.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 8 o UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Cartulario 

de Siresa. Valencia, Anubar, 1960, doc. 7.
73.   Por ejemplo,  UBIETO ARTETA, Antonio: «Las diócesis...», p. 41, n. 32.
74.   UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Cartulario de Siresa..., doc. 4.
75.   Idem, doc. 5.
76.   LARREA CONDE, Juan José: «Obispos efímeros, comunidades y homicidio en la Rioja Alta en los siglos X y 

XI», Brocar 31 (2007), pp. 181 o SÉNAC, Philippe: La frontière et les hommes (VIIIe-XIIe siècle): le peuplement musulman au 
nord de l’Ebre et les débuts de la reconquête aragonaise. París, Maisonneuve et Larose, 2000, p. 344.



490

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

estuviese desorganizada. Acudiendo a la documentación conservada en el archivo 
catedralicio, en una donación del rey Alfonso II datada en 1164 se habla de la puerta 
del arrabal de Haratalchomez77, que también bautiza un barrio extramuros. Este 
topónimo ya fue foco de la atención de Balaguer, quien concluyó que harat era un 
arabismo que se traduce por barrio y el significado completo del término podría 
ser Barrio de Gómez o Barrio del Conde78.

La explicación propuesta por Balaguer es correcta al menos en parte. El topónimo 
proviene de la conjunción de la palabra árabe ḥārat ( ), bien traducida como 
barrio y al-Qūmis ( )79. Esta segunda palabra es más complicada de analizar, 
pues si bien es cierto que una de sus acepciones es conde, también hace referencia 
a un cargo que ostentaban determinados cristianos ḏimmīs. Se encuentran qūmis 
tanto en entornos rurales como urbanos y el título sería descendiente del de comites 
de época hispanovisigoda, aunque no se han detectado casos de transmisión 
dinástica de este apelativo. El laico que poseyera tal distinción tendría funciones 
de representación de la comunidad cristiana ante la autoridad islámica, así como 
competencias fiscales, judiciales y de organización de sus correligionarios a escala 
local80. Actualmente no hay un estudio pormenorizado de qūmis cristianos, aunque 
sí se conocen algunos importantes en al-Andalus. El ejemplo más ilustrativo es el 
de Rabīʾ b. Teodulfo, notable gerente y prohombre de la corte del emir al-Ḥakam 
I, que consiguió gestionar parte de la fiscalidad, administración y ejército, tanto 
de Córdoba como de todo al-Andalus81. 

Por estos motivos no parece apresurado enunciar la posibilidad de que en 
Huesca realmente no hubiese un obispo gestionando la comunidad cristiana y 
que el encargado de administrar lo referente al plano temporal sea un aristócrata 
intitulado qūmis. Ahora bien, aunque este cristiano pudiese actuar casi como 
cabeza de la comunidad, su condición laica haría imposible alcanzar la gestión de 
los asuntos espirituales. Este plano quedaría en manos de un clérigo que, aunque 
su existencia no ha dejado ninguna referencia escrita o material, sería necesario al 
menos para celebrar el culto y administrar los sacramentos de los que precisa un 
buen cristiano. Al ser obligatoria la existencia de una figura así y ante la evidencia 

77.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 240.
78.   BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «La muerte del rey Sancho Ramírez y la poesía épica», Argensola, 15 (1953), p. 203.
79.   SÉNAC, Philippe: La frontière et les hommes..., p. 170; LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit. p. 162 y LALIENA 

CORBERA, Carlos y SÉNAC, Philippe: op. cit., p. 35.
80.   AILLET, Cyrille: «La formación del mozarabismo y la remodelación de la Península Ibérica (s. VIII-IX)», en De 

Mahoma a Carlomagno: los primeros tiempos (siglos VII-IX). Pamplona, Gobierno de Navarra. Departamento de Cultura, 
Turismo y Relaciones Institucionales, 2013, p. 296 o AILLET, Cyrille: «La construction des frontières interconfessionnelles: 
le cas des chrétiens d’al-Andalus dans les sources juridiques (IIe/VIIIe-VIe/XIIe siècle)», en FIERRO BELLO, Maribel y 
TOLAN, John (eds.): The Legal status of ḏimmī-s in the Islamic West (second/eighth-ninth/fifteenth centuries). Turnhout, 
Brepols, 2013, p. 188.

81.   LÓPEZ Y LÓPEZ, Ángel Custodio: «El conde de los cristianos Rabīʿ ben Teodulfo, exactor y jefe de la guardia 
palatina del emir al-Ḥakam I», Al-Andalus Magreb: Estudios árabes e islámicos, 7 (1999), pp. 169-184; VIGUERA MOLINS, 
María Jesús: «Ḏimmíes en crónicas de al-Andalus: intereses y estrategias relejadas en al-Muqtabis II-1 de Ibn Ḥayyān», 
en FIERRO BELLO, Maribel y TOLAN, John (eds.): The Legal status of ḏimmī-s in the Islamic West (second/eighth-ninth/
fifteenth centuries). Turnhout, Brepols, 2013, pp. 199-212.



491ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

contraria a la presencia de la autoridad episcopal, la comunidad de cristianos de 
Huesca se estaría organizando a nivel religioso al igual que ocurriría en los grandes 
monasterios de los valles pirenaicos: es un clérigo-no obispo el que gestiona la 
espiritualidad de la comunidad de manera autónoma. 

3.	SAN PEDRO EL VIEJO, ¿ESPACIO DE CULTO 
DE LOS ḎIMMĪS CRISTIANOS DE HUESCA?

El topónimo Haratalchomez introduce también otra de las problemáticas a 
tratar, acerca de la localización y lugar de culto de esta comunidad cristiana. A 
nivel historiográfico se transmite la idea de que estos cristianos estarían asentados 
en torno a la iglesia de San Pedro el Viejo. El padre Huesca es el primero en emitir 
esta afirmación, basándose en un documento fechado en 1097, no conservado en 
la actualidad82. A parte de la citada documentación, esta hipótesis no cuenta con 
otro refrendo, tampoco a nivel material83 y el topónimo Haratalchomez realmente 
no cuadra a la perfección con los alrededores de la iglesia. Sin posibilidad de un 
acercamiento material esta afirmación es imposible de evaluar.

3.1. CONCORDIA DE 1096

Al igual que lo que ocurría con la cátedra oscense, los mismos autores han ido 
perpetuando la idea de que San Pedro el Viejo es el centro de culto de esta comu-
nidad de ḏimmīs, aunque tampoco esgrimen ninguna prueba más allá de la docu-
mentación posterior a la conquista, en concreto la referente a la de la Concordia de 
1096. Este acuerdo se conserva en dos legajos casi idénticos84, aunque su contenido 
tuvo que ser ratificado en 1098 por el rey Pedro I85 y por el papa Pascual II en 110786. 
Además, para terminar de comprenderlo hay que acudir a un texto anterior a la 
conquista de la ciudad, datado en 109387. Tras la lectura de estas fuentes se puede 
reconstruir una secuencia histórica, que no solo permite hipotetizar acerca de la 
iglesia de San Pedro el Viejo en época andalusí, sino además sobre la reorganiza-
ción eclesiástica que hubo en la urbe tras la conquista de 1096.

82.   HUESCA, Ramón de: op. cit., vol. 7, p. 13.
83.   TORRES BALBÁS, Leopoldo: «Mozarabías y juderías de las ciudades hispanomusulmanas», Al-Andalus: revista 

de las escuelas de estudios árabes, 19 (1954), pp. 179-180.
84.   BARRIOS MARTÍNEZ, María Dolores (ed.): Documentos de Montearagón (1085-1205). Huesca, Instituto de 

Estudios Altoaragoneses, Asociación de amigos de Montearagón, 2004, doc. 11 y BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: 
«Notas documentales...», doc. 1.

85.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 93.
86.   Idem, doc. 100.
87.   LACARRA DE MIGUEL, José María (ed.): Documentos para el estudio de la Reconquista..., doc. 14.



492

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Esta Concordia de 1096 no es más que el repartimiento de las rentas de la 
mezquita mayor, futura catedral; la capellanía de la zuda y la iglesia de San Pedro el 
Viejo entre Simeón, abad de Montearagón; Pedro I, obispo de Huesca y Frotardo, 
abad de Saint-Pons-de-Thomières. No ha trascendido exactamente quiénes pasaron 
a poseer estos edificios en el momento de la conquista, pero esta cuestión se puede 
inferir acudiendo al anteriormente citado documento de 1093. En el texto, bajo 
la fórmula «Dono etiam capellam Çude de Osca, si Deus eam mihi dederit, uel filio 
meo. Sunt autem hec omnia in territorio Oscensi»88, el rey Sancho Ramírez dona al 
monasterio de Saint-Pons-de-Thomières la capellanía que, teóricamente, estaría 
constituida en la zuda de la ciudad. Esto significa, si se considera que esta promesa 
se cumple en el momento de la conquista, que San Pedro el Viejo estaría en manos 
del obispo y la mezquita mayor en las del monasterio de Montearagón. Es entonces 
cuando la rivalidad entre Frotardo, abad de Saint-Pons-de-Thomières y el obispo 
Pedro I se materializa, pues el prior cluniacense quiso arrebatarle al prelado de la 
ciudad las rentas de San Pedro el Viejo89.

La resolución de este conflicto queda reflejada en los dos documentos casi 
especulares anteriormente mencionados90, datados en el 1096, según los cuales 
Frotardo habría conseguido su empresa de quedarse con San Pedro el Viejo, 
mientras que el obispo se conformaba con la mezquita mayor y Montearagón con 
la capellanía de la zuda. A pesar de la claridad de los documentos mencionados, 
este pleito tuvo que seguir vigente, pues el rey Pedro I en otro texto ya mencio-
nado datado en 1098 vuelve a ratificar esta decisión91. El papa Pascual II zanja 
esta disputa con una bula emitida en 110792, volviendo a ratificar el derecho del 
monasterio cluniacense sobre la iglesia de San Pedro el Viejo.

La lectura de estos textos incita la pregunta del motivo de la tensión entre los 
diferentes agentes en la ciudad. El obispo Pedro I es una persona polifacética y 
hasta cierto punto algo contradictoria. Se conoce gracias a la denuncia que en 
1090 eleva el metropolitano Dalmacio de Narbona a Urbano II93 su imposición 
irregular al frente de la cátedra jacetana, mediatizada por los deseos y estrate-
gias políticas de Frotardo de Saint-Pons-de-Thomières94. Este nombramiento no 
significó la fidelidad absoluta del prelado por la orden cluniacense, configurán-
dose poco después a su nombramiento como uno de los mayores opositores a las 
políticas regias de favorecimiento de los grandes monasterios en detrimento de 

88.   Ibidem.
89.   DURÁN GUDIOL, Antonio: La iglesia de Aragón..., 71-72. DENIS DE SAINTE-MARTHE: Gallia Christiana in 

provincias ecclesiasticas distributa. Vol. 6. París, Typographia Regia, 1739, col. 229.
90.   BARRIOS MARTÍNEZ, María Dolores (ed.): Documentos de Montearagón..., doc. 11 y BALAGUER SÁNCHEZ, 

Federico: «Notas documentales...», doc. 1.
91.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 93.
92.   Idem, doc. 100.
93.   MANSILLA REOLLO, Demetrio (ed.): La documentación pontificia hasta Inocencio III, 965-1216. Roma, Instituto 

Español de Estudios Eclesiásticos, 1955, doc. 31.
94.   DURÁN GUDIOL, Antonio: La iglesia de Aragón..., 55-56.



493ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

la clerecía secular95. Además, las relaciones entre el obispo de Aragón y la monar-
quía permanecen tirantes desde la prelatura de García I (1036-1057) y no habrá 
un nuevo acercamiento entre ambas instituciones hasta que Alfonso I se apoye 
en Esteban I de Huesca (1099-1130) para llevar a cabo su proyecto político96. Por 
otro lado, Frotardo es un prohombre en las cortes de Sancho Ramírez y Pedro I, 
legado pontificio97 y uno de los grandes impulsores de la Reforma en territorio 
aragonés98. Lógicamente no se puede valorar a tenor de este conflicto en torno a 
San Pedro el Viejo la relación personal entre ambos individuos, pero sí se detecta 
una tirantez que se materializa en un altercado político en el cual cada parte 
vela por sus intereses: el obispo Pedro I lucha por fortalecer la jerarquía secular y 
Frotardo por enriquecer y hacer más influyente a su orden matriz, Cluny.

Para los interrogantes que se están planteando en este trabajo se puede extraer 
de la Concordia de 1096 una conclusión muy clara: el obispo Pedro I y Frotardo 
están luchando por las rentas de una iglesia en una fecha inmediatamente poste-
rior a la conquista. Una probabilidad que se desvela ante este hecho es la de que el 
rey Pedro I, conforme cayó la ciudad, fundó la iglesia y la dotó de los suficientes 
bienes como para que merezca ser el centro del conflicto al que se asiste; aunque 
de esto no ha quedado ningún rastro documental y exigiría una premura inusi-
tada en un proceso que tiende a dilatarse varios años. Por el contrario, parece más 
probable a tenor de los testimonios que se conservan que esta iglesia ya estuviese 
dotada y en funcionamiento con anterioridad a 1096 y que el conflicto entre el 
obispo de Huesca y el abad de Saint-Pons-de-Thomières sea en realidad la lucha 
por controlar este templo cristiano andalusí.

Además, trascendiendo el plano material y entrando en el espiritual, San 
Pedro el Viejo tendría que haber sido objetivo principal de ocupación por parte 
de los agentes reformadores, pues sería el centro de culto de los mozárabes donde 
todavía se celebraría el rito litúrgico hispano. En este caso en concreto, al ser los 
dos litigantes partidarios a la Reforma, aunque por diferentes cauces, la dimen-
sión teológica del conflicto queda diluida, pues independientemente de quien 
resulte vencedor en la disputa podrá imponer la nueva liturgia a la comunidad 
de mozárabes locales. La documentación no ha sido especialmente reveladora en 
lo referente a la organización social de la ciudad poco después de la conquista de 
Pedro I, por lo que no se puede saber exactamente quiénes son estos mozárabes 
despojados de su iglesia ni cuál es su influencia. Puede que para evitar un conflicto 
social provocado por la pérdida de San Pedro el Viejo, el rey Pedro I ordenó que la 
advocación secundaria de la mezquita convertida en la iglesia del Salvador sea a 

95.   BALGAGUER SÁNCHEZ, Federico: «El obispo de Huesca-Jaca y la elevación al trono de Ramiro II», Argensola, 
1 (1950), p. 6.

96.   DURÁN GUDIOL, Antonio: «La iglesia, la cultura y el arte medievales en Huesca», en LALIENA CORBERA, 
Carlos (ed.): Huesca, Historia de una ciudad. Huesca, Ayuntamiento de Huesca, 1990, p. 164.

97.   LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit. p. 292.
98.   DURÁN GUDIOL, Antonio: La iglesia de Aragón..., pp. 51-53.



494

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

las santas Nunilo y Alodia99, haciendo recuperar a los mozárabes una parcela del 
poder y rentas que acababan de perder, apaciguándolos de este modo.

Otro dato que permite extraer esta querella termina de confirmar la idea de que 
la iglesia de San Pedro no es una sede episcopal. Desde época de Sancho Ramírez 
se asiste a un acercamiento sistemático de los monarcas aragoneses a la Santa Sede 
y a su política reformadora a fin de reforzarse en el poder y obtener prebendas de 
carácter material a cambio100. Así lo atestigua, por ejemplo, una carta que en 1088-
1089 envía Sancho Ramírez a Gregorio VII por haber incumplido el pago de un 
tributo vasallático que estaría vigente desde época de Alejandro II y la contestación 
papal a la misma, excusándole101. Lo que sí está claro es que Gregorio VII está al 
tanto de este acuerdo contraído en época de Alejandro II, pues lo evoca en una 
bula emitida años antes de esta misiva del rey aragonés, en 1074, cuando Sancho 
Ramírez y sus sucesores son facultados para distribuir las «[...] ecclesias villarum 
tam earum quas in sarracenorum terris capere [...] sedibus dumtaxat episcopalibus 
exceptis[...]»102. Este derecho es igualmente repetido dos décadas más tarde por 
Urbano II, quien mediante bula faculta en 1095 al rey Pedro I, igual que su padre, 
a poder organizar las rentas de las iglesias en territorio islámico que conquiste, a 
excepción de las sedes episcopales103. Por tanto, el hecho de que el obispo Pedro 
I no reclame ningún edificio como propio y que San Pedro el Viejo sea objeto de 
intercambios y donaciones regias, ratificadas más tarde por el Papa, indica que 
no era una sede episcopal en época andalusí y que ninguna otra iglesia de Wašqa, 
en caso de haber existido, contaba con esta distinción.

3.2. SANCTO PETRO UETULI DE OSCA

Aunque la correcta interpretación de esta colección documental ya parece 
indicar una clara tendencia, la realidad es que no son los únicos documentos 
posteriores a 1096 con los que se cuenta para justificar la idea de antigüedad de 
la iglesia de San Pedro. Se ha introducido ya la bula papal de 1107 mediante la 
cual Pascual II ratifica la posesión por parte del abad de Saint-Pons-de-Thomières 
de la iglesia de San Pedro el Viejo, a la que referencia como «antiquam beati Petri 
ecclesiam»104, haciéndose eco así de la longevidad de una iglesia que, ateniéndose a 
la documentación conservada apenas tendría una década de existencia. Este no es 

99.   UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Colección diplomática de Pedro I..., doc. 40
100.   LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit., pp. 136-137 y GARCÍA-GUIJARRO RAMOS, Luis: «El papado y el reino 

de Aragón en la segunda mitad del siglo XI», Aragón en la Edad Media, 18 (2004), pp. 247-248.
101.   KEHR, Paul F. (ed.): «Cómo y cuándo se hizo Aragón feudatario de la Santa Sede. Estudio diplomático», 

Estudios de Edad Media de la Corona de Aragón, 1 (1945), docs. 2 y 3.
102.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 38.

103.   Idem, doc. 63.
104.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 100.



495ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

el único testimonio en esta línea: por ejemplo, en 1099 los clérigos de la iglesia de 
«sancto Petro uetuli de Osca» compran unas viñas105 y en 1114 estos mismos monjes 
de «sancto Petro Oscensis ecclesie ueteri» intercambian otro viñedo con un judío 
de la ciudad106. En 1144 Fortún Galinz se encomienda a la «ecclesie antique sancti 
Petri de Oscha»107 o en 1192 el prior de la «ecclesie Sancti Petri veteri oscensis» cede 
un campo para que sea repartido cuando dé fruto108.

Estos son solo algunos ejemplos de las numerosas ocasiones en las que aparece 
el apelativo de viejo asociado a la iglesia de San Pedro a lo largo de los siglos poste-
riores a la conquista. Si a este hecho se agrega que algunos documentos tan solo 
tres años posteriores a 1096 ya hacen referencia a esta longevidad del edificio 
termina por constituirse el argumento que permite defender la existencia del 
edificio durante el periodo andalusí. Esta afirmación también está sujeta a debate, 
pues Balaguer enuncia la idea de que el apelativo de viejo desaparece de las fuentes 
hacia 1117, consideración imprecisa como se acaba de ver, arguyendo el autor que 
se debe a que es a partir de este año cuando se comienza la obra románica del 
templo que actualmente se puede contemplar109. Esta teoría, al quedar invalidada 
la premisa inicial, no puede ser considerada, independientemente de que después 
de 1117 también se llame a la iglesia simplemente «Sanctum Petrum»110, además 
de significar que los productores documentales anteriores al 1117 ya sabían que 
en un futuro la iglesia de San Pedro iba a ser destruida para reemplazarla por un 
moderno templo románico. Tan solo la consideración de antigüedad rastreable 
en época andalusí justifica el apelativo de viejo que se le otorga a la iglesia.

A nivel material falta una intervención sistemática en el edificio románico que 
actualmente se conserva. Hasta ahora no se ha encontrado ningún vestigio de 
este primer templo donado en 1096, así como tampoco se sabe fehacientemente la 
fecha de construcción de la iglesia plenomedieval. Diversas obras de saneamiento 
y consolidación realizadas en torno a sus ábsides han sido acompañadas de catas 
arqueológicas que han desvelado niveles de ocupación de cronología romana, 
conformados por estructuras productivas vinculadas a la actividad vitivinícola. 
Estos resultados son todavía preliminares y hace falta una publicación científica 
al respecto para saber si esta estratigrafía es extrapolable al resto del subsuelo 
del edificio111 o si por el contrario existe el templo de San Pedro el Viejo anterior 
y se puede comprobar de manera material la pervivencia de su uso cristiano en 
época andalusí.

105.   BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Notas documentales...», doc. 2.
106.   LACARRA DE MIGUEL, José María (ed.): Documentos para el estudio de la Reconquista..., doc. 45.
107.   BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Notas documentales sobre el reinado de Ramiro II», Estudios de Edad 

Media de la Corona de Aragón, 3 (1947-1948), doc. 8.
108.   ARCO GARAY, Ricardo: «Huesca en el siglo XII...», doc. 26.
109.   BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Notas documentales...», pp. 93-94.
110.    ARCO GARAY, Ricardo: «Huesca en el siglo XII...», doc. 19.
111.    GARCÍA MACÍAS, Isabel: «Hallados restos romanos bajo los ábsides de la iglesia de San Pedro el Viejo», 

Heraldo, 23 de mayo de 2019.



496

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

En las zonas aledañas a él sí se conocen varios vestigios arqueológicos, como 
el cementerio parroquial, situado debajo de la actual calle de Cuatro Reyes, ates-
tiguado por los restos que durante el siglo XX han ido apareciendo112. Cañardo 
cuenta también la existencia de otra necrópolis anexa, ubicada bajo la plaza de 
San Pedro y encontrada durante la realización de unos alcorques en la zona a 
principios del XIX. En estas obras se hallaron varios sarcófagos que se pensó eran 
romanos, pues de esa cronología era el material vinculado a ellos113. Las noticias 
son demasiado difusas y los sarcófagos no se han conservado, aunque Balaguer, 
ateniéndose a las descripciones dadas por Cañardo, consideró que bien podrían 
datarse en el siglo XVI114. La aparición de la necrópolis en futuras intervenciones 
no debería ser problemática, pues a nivel documental también se conoce. En uno 
de los documentos de la Concordia de 1096 se dice que entre los elementos que 
gana Frotardo de Saint-Pons-de-Thomières también se encuentran unos «[...] 
cimiterium et baptisterium sicut umquam illa ecclesia melius habuit aut in antea Deo 
donante habebit»115. La falta de precisión en las descripciones de estas necrópolis 
dificulta el descubrimiento de los niveles inferiores que se puedan atribuir a época 
de la conquista o incluso a una fecha anterior. 

3.3. OTRAS HIPÓTESIS DE EDIFICIOS DE 
CULTO DE LOS CRISTIANOS OSCENSES

A tenor de los datos obtenidos, cabe todavía explorar otros lugares en los que 
estos cristianos pudieron haberse reunido en la ciudad andalusí. Antes se ha 
introducido el documento de 1093 con el fin de intentar comprender qué ocurrió 
con los templos de Huesca entre la conquista de Pedro I y la Concordia de 1096, 
aunque su información más importante está todavía sin explotar. Al leer el texto 
podría inducirse la idea de que tres años antes de la conquista de la ciudad existía 
una iglesia en la alcazaba islámica (capellanía de la zuda) y se podría incluso argüir 
que es la única de las iglesias oscenses de las que se tiene algún tipo de mención 
documental anterior al 1096. La realidad es que el documento no es una donación 
efectiva, sino una promesa. Hay que recordar que, tras anunciar la donación de la 
capellanía, el propio Sancho Ramírez dice «[...] si Deus eam mihi dederit [...]». Además, 
en este documento aparecen sentencias como «Dono ecclesiam capellaniam de Tutela, 
si Deus omnipotens eam mihi dederit [...]» o «Dono eciam ecclesiam et capellaniam de 
Tortosa ciuitate, si Deus omnipotens eam mihi dederit [...]»116. Es, en realidad, un escrito 

112.   BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «El cementerio de San Pedro el Viejo y los restos humanos de la calle de 
Cuatro Reyes», Argensola, 19 (1954), pp. 282-283.

113.   CAÑARDO ALTERACHS, Juan: Historia antigua de Huesca. Huesca, Artes Gráficas, 1908, p. 74.
114.   BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «El cementerio...», pp. 282-283.
115.   BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Notas documentales...», doc. 1.
116.   LACARRA DE MIGUEL, José María (ed.): Documentos para el estudio de la Reconquista..., doc. 14.



497ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

de alto contenido propagandístico, pues el rey está donando territorios que no serán 
conquistados hasta la primera mitad del siglo siguiente: Tudela en 1118 por Alfonso I 
y Tortosa en 1148 por Ramón Berenguer IV. Esto debe entroncarse dentro de la línea 
de exaltación de la fe cristiana de Sancho Ramírez, que le lleva a hacer múltiples 
donaciones de territorios todavía no conquistados117 y que Huesca posiblemente 
sea un objetivo militar para él y su corte118. Esta donación, además, se corresponde 
con la política de apoyo de la monarquía a los grandes monasterios favoreciendo 
así la reforma cluniacense, en la cual Frotardo y Saint-Pons-de-Thomières son 
fundamentales, como ya se ha referido119. Asimismo, de esta primitiva iglesia o 
capellanía no queda ningún resto120, aunque la historiografía piensa que tuvo que 
haber estado bajo la mezquita de la zuda121. La capellanía de la zuda se transformó 
en un momento dado en el Seminario de Huesca, cuya intervención arqueológica 
ya se ha licitado122, mediante la cual se podrá desvelar si Sancho Ramírez está 
prometiendo en 1093 a Saint-Pons-de-Thomières una iglesia ya constituida, una 
mezquita por convertir o el ideal de una futura iglesia fundada ex novo.

Por otro lado, Torres Balbás, en su artículo sobre los barrios de cristianos en 
al-Andalus, introduce la posibilidad de que estuviese en funcionamiento otra 
iglesia extramuros en época andalusí123. Es el caso de San Ciprián, cuyo desarrollo 
documental bien podría parecerse al de la capellanía de la Zuda. En este caso, en un 
documento datado en 1052, Sancho Ramírez dice: «[...] concedo Sancto Iohanni de 
Penna ecclesiam Sancti Cipriani extra muros lapideos [...]», aunque siempre precedida 
por la expresión «[...] si Deus daret michi Oscam [...]»124. Ciertamente, acudiendo a la 
política de beneficio de los grandes monasterios seguida por el rey y que Huesca, 
tal y como se reconoce en el documento, todavía no había sido conquistada, este 
caso podría ser otra promesa igual a la de la capellanía de la Zuda. La diferencia 
fundamental entre estos dos templos es que hay tradición documental posterior 
que podría confirmar la antigüedad del templo. Por ejemplo, en un documento de 
1097, se especifica que la iglesia fue «[...] ocupata per hismaelitas [...]». Pero Ubieto, el 
editor de este documento, directamente declara que se trata de una falsificación125.

117.   SÉNAC, Philippe: La frontière et les hommes..., 357-358.
118.   LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit. p. 149.
119.   RUCQUOI, Adeline: «Cluny, el Camino Francés y la Reforma Gregoriana», Medievalismo, 20 (2010), pp. 97-122.
120.   UTRILLA UTRILLA, Juan Francisco: «La Zuda de Huesca y el monasterio de Montearagón», en Homenaje a 

José María Lacarra de Miguel. 1. Zaragoza, Anubar, 1977, pp. 285-306.
121.   NAVAL MAS, Antonio: Huesca. Desarrollo del trazado urbano y de su arquitectura, (Tesis doctoral inédita), 

UCM, 1979, p. 120; BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «La iglesia de San Vicente de Huesca, perteneciente a Roda, y la 
mezquita de Ibn Atalib», Argensola, 105 (1991), p. 172; GARCÉS MANAU, Carlos: «La mezquita-catedral (siglos XII-XIII) 
y la construcción de la catedral gótica de Huesca (1273-1313): una nueva historia», Argensola, 124 (2014), p. 228.

122.   AYUNTAMIENTO DE HUESCA: Decreto Nº 3438 / 2020.
123.   TORRES BALBÁS, Leopoldo: op. cit. pp. 179-180.
124.   SALARRULLANA DE DIOS, José (ed.): Documentos correspondientes al reinado de Sancho Ramírez: desde MLXIII 

hasta MLXXXXIIII años. Documentos reales procedentes de la Real Casa y Monasterio de San Juan de la Peña. Zaragoza, 
Tipógrafo M. Escar, 1907, doc. 52.

125.   UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Colección diplomática de Pedro I..., doc. 37.



498

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Balaguer propuso el uso del edificio como iglesia en los primeros momentos 
tras la conquista islámica de la ciudad, aunque progresivamente iría perdiendo 
fieles conforme avanzaban las conversiones, hasta quedar en desuso y convertirse 
en mezquita. Esta se transformaría en iglesia en 1096 de nuevo y en 1052 todavía 
se conservaba la memoria de su uso anterior126. Aunque esta teoría es conclusiva, 
a partir de esta documentación es difícil emitir un juicio sin, al menos, acercarse 
a la materialidad de la iglesia. Ya en la Edad Moderna el edificio estaba destruido 
y Naval Mas encontró en el Archivo Histórico Nacional el acta de demolición 
fechada en 1624, pues los jesuitas estaban interesados en aprovechar sus sillares127. 
También recoge la declaración al respecto que hace Aynsa128, quien vio las ruinas 
del edificio, y consideró por la descripción que dio que se trataba de un templo 
románico de tres naves y triple ábside, siguiendo esquemas constructivos similares 
a los apreciados en San Pedro el Viejo129. El uso de San Ciprián queda como posi-
bilidad, pero con un apoyo documental muy débil que no podrá ser corroborado 
hasta que se localice el templo y se excave sistemáticamente.

Por último, otro templo propuesto como candidato a ser una iglesia en uso en 
época andalusí es San Jorge de las Boqueras. Esta idea puede rastrearse al menos 
hasta la obra de Briz Martínez (1620)130 y quedaba argumentada por una donación 
datada en 1094 en la que esta iglesia actuaba de demarcación geográfica131. Balaguer 
ya denota que el contenido de esta documentación no es verdadero, falsificado 
en los siglos XIV o XV y expone que el primer documento verdadero que refe-
rencia esta iglesia data del 1243 y se conserva en el archivo de San Pedro el Viejo132. 
Las suposiciones de la existencia de esta iglesia contrastan, por ejemplo, con lo 
descrito en la Crónica de San Juan de la Peña, en la que se narra la heroicidad de 
un caballero alemán, herido en la toma de Huesca, que es salvado por el mismo 
San Jorge, quien para ponerlo a salvo «[...] dexolo allí do oy en día es la eglesia de 
San Jorge de las Boqueras [...]»133. Esta teoría ha de quedar descartada.

126.   BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Notas documentales...», p. 401.
127.   NAVAL MAS, Antonio: op. cit., p. 528.
128.   AYNSA IRIARTE, Fracisco de: op. cit., p. 611.
129.   NAVAL MAS, Antonio: op. cit., p. 529.
130.   BRIZ MARTÍNEZ, Juan: Historia de la fundación y antigüedades de San Juan de la Peña. Zaragoza, Ivan de 

Lanaja y Qvartanet, 1620, pp. 211-213.
131.   SALARRULLANA DE DIOS, José (ed.): op. cit., doc. 53.
132.   BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «El santuario y la cofradía oscense de San Jorge», Argensola, 47-48 (1961), 

pp. 226-228 o BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Notas documentales...», p. 401.
133.   ORCASTEGUI GROS, Carmen (ed.): op. cit., p. 40, 61.



499ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

4.	RECONSTRUCCIÓN DE LA COMUNIDAD DE 
ḎIMMĪS CRISTIANOS. A MODO DE CONCLUSIÓN

A partir de todo esto, la iglesia que se postula con más probabilidad a haber 
acogido la comunidad de ḏimmīs cristianos de Huesca es San Pedro el Viejo. Pero 
queda todavía un elemento por explorar, la posibilidad de que se trate de una 
mezquita. El hecho de que por la cuantía de sus rentas la conviertan en objetivo 
codiciado por el obispo y Saint-Pons-de-Thomiéres no elimina la posibilidad de 
que la riqueza venga de los bienes habices de una antigua mezquita, ordenada 
convertir en iglesia por el rey Pedro I y, conforme a lo que ocurre con otras 
mezquitas, repartida según el criterio regio. La construcción del templo románico 
correspondería a la destrucción del edificio dedicado al culto mahometano y el 
apelativo de viejo haría referencia al antiguo edificio islámico. Además, en Huesca 
ya se ensayó esta estrategia de conversión de mezquita a iglesia con la catedral, 
que subsistió en su forma musulmana hasta que se comenzó la construcción del 
edificio tardogótico a finales del siglo XIII que actualmente se puede ver134. El ritual 
de conversión ha sido bien estudiado para otros puntos de la Península Ibérica 
y se puede reconstruir en su totalidad135. La necrópolis hallada en el entorno de 
San Pedro el Viejo puede estar respondiendo a la transformación de una maqbara 
que ha pasado desapercibida por la imprecisión de las noticias transmitidas y las 
descripciones dadas.

Aunque esta interpretación podría ser válida y plausible, la lectura detenida 
del documento de la Concordia de 1096 que desvelaba el cementerio anexo a San 
Pedro el Viejo, corroborado posteriormente por vía arqueológica, bajo la sentencia 
«[...] cimiterium et baptisterium sicut umquam illa ecclesia melius habuit aut in antea 
Deo donante habebit»136 está descubriendo también la existencia de un baptisterio, 
elemento incompatible con el culto islámico. Es obligatorio enunciar la posibi-
lidad de que en realidad la referencia a este baptisterio sea fruto de una deturpa-
ción del texto original o de la idealización de la geografía religiosa de la ciudad 
por parte del escriba que lo emite. Si bien es cierto que esto nunca va a poder ser 
negado sin una intervención arqueológica sistemática, el baptisterio también 
puede ser una buena pista para reconstruir la comunidad de cristianos oscenses 
en época andalusí. La tipología baptismal de los edificios evoca inmediatamente 
a la Tardía Antigüedad, encontrando su auge entre los siglos V y VI. Gracias a 
la proliferación de edificios de esta naturaleza se considera que estos siglos se 

134.   GARCÉS MANAU, Carlos: op. cit., pp. 216-218.
135.   BUENO SÁNCHEZ, Marisa: «Fuga demonium angeli pacis ingresus. El ritual romano galicano en el proceso 

de transformación de los espacios sacros: de la Mezquita a la Iglesia (ss. XI-XIII)», en JIMÉNEZ MARTÍN, Alfonso y 
ALMAGRO GORBEA, Martín (eds.): La Piedra Postrera. V Centenario de la Conclusión de la Catedral de Sevilla. Actas del 
Simposio Internacional sobre la Catedral de Sevilla en el Contexto del Gótico Final (Sevilla, 26-31 de marzo de 2007). Sevilla, 
Tvrris Fortissima, 2007, pp. 262-270.

136.   BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Notas documentales...», doc. 1.



500

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

corresponden con el momento de mayor ritmo de cristianización de la Penín-
sula Ibérica, aunque rápidamente pierden su sentido litúrgico, pues los adultos 
ya convertidos prefieren bautizar a sus hijos en la infancia, pasándose a usar pilas 
bautismales, cuya construcción y mantenimiento es más sencilla y barata137. Estos 
baptisterios están asociados sobre todo a entornos urbanos, tanto en contextos 
episcopales como parroquiales, aunque también es frecuente encontrarlos en 
templos suburbanos martiriales138. Sus tipologías son heterogéneas, encontrándose 
piscinas bautismales tanto en edificios anexos a las iglesias como en el interior de 
los templos o de construcciones laicas139, aunque tal vez debido a la especificidad a 
la hora de incluirlo en la donación de 1096 posiblemente el de Huesca se trate de 
un edificio independiente. Un ejemplo importante de baptisterio por la cercanía 
a Huesca, en este caso en el interior de un edificio rural se encuentra en la Villa 
Fortunatus (Fraga)140, aunque posiblemente los más importantes en la actualidad 
sean los urbanos ubicados en las sedes episcopales de época hispanovisigoda de 
Egitania (Idanha-a-Velha, Castelo Branco, Portugal) y Eio (Tolmo de Minateda, 
Hellín, Albacete)141.

Ya se ha visto cómo la existencia de la sede episcopal oscense está bien clara a 
partir de finales del siglo VI, por lo que la existencia de un baptisterio anexo a San 
Pedro el Viejo no es en absoluto descartable. De cumplirse realmente lo expuesto 
por la documentación, San Pedro el Viejo en época tardoantigua sería parecido al 
complejo que se propone que existió en Toledo, aunque en este caso no se conoce 
la ubicación exacta del mismo ni de él ha quedado ningún resto material142. En el 
caso toledano, al igual que ocurre en Bizancio, se trataría de un conjunto edilicio 
dotado con una residencia para el prelado y su servidumbre, un templo principal 
de planta basilical, un baptisterio y un edificio martirial143. Todo esto implicaría 

137.   GODOY FERNÁNDEZ, Cristina: «Los ritos bautismales en la Antigüedad Tardía: una lectura arqueológica 
desde los textos escritos», en GODOY FERNÁNDEZ, Cristina y BELTRÁN DE HEREDIA, Julia (eds.): La dualitat de 
baptisteirs en les ciutats episcopals del cristianisme tardoantic. Actes del I Simposi d’arqueologia cristiana. Barcelona, Ateneu 
Universitari Sant Parcià, 2017, pp. 173-198 o GODOY FERNÁNDEZ, Cristina: «Baptisterios hispánicos (siglos IV al VIII): 
arqueología y liturgia”, Publications de l’École Française de Rome, 123/1 (1989), pp. 607-609.

138.   CHAVARRÍA ARNAU, Alexandra: Arqueología de las primeras iglesias del Mediterráneo (siglos IV-X). Granada, 
Nuevo Inicio, 2021, p. 113.

139.   PALOL I SALELLAS, Pere de: «El baptisterio en el ámbito arquitectónico de los conjuntos episcopales 
urbanos», en Actes du XIe Congrès International d’Archéologie Chrétienne. Vaticano, Pontificio Istituto di Archeologia 
Cristiana, 1989, p. 577. 

140.   SERRA RÁFOLS, Josep Calassanç: «La Villa Fortunatus de Fraga», Empúries: revista de món clàssic i antiguitat 
tardana, 5 (1943), pp. 5-35; PUERTAS TRICAS, Rafael: «Trabajos de planimetría y excavación en la «Villa Fortunatus», 
Fraga (Huesca)», Noticiario arqueológico hispánico, 1 (1972), pp. 69-82.

141.   CORDERO RUIZ, Tomás et al.: «Los baptisterios de Egitania (Idanha-a-Velha, Portugal). Contexto arqueo-
lógico y cultural», Munibe: Antropologia-Arkeologia, 71 (2020), pp. 137-150 y SARABIA BAUTISTA, Julia y GUTIÉRREZ 
LLORET, Sonia: «The episcopal complex of Eio-El Tolmo de Minateda (Hellín, Albacete, Spain). Architecture and spatial 
organization. 7th to 8th centuries AD”, Hortus Artium Medievalium, 19 (2013), pp. 271-272.

142.   MORENO TORRERO, Rodrigo: «Spolia y legitimación. El problema epigráfico y la datación de las iglesias 
hispanovisigodas toledanas», Antesteria. Debates de Historia Antigua, 9-10 (2020-2021), pp. 276-277.

143.   PALOL I SALELLAS, Pere de: «Resultados de las excavaciones junto al Cristo de la Vega, supuesta basílica 
conciliar de Sta. Leocadia de Toledo. Algunas notas de topografía religiosa de la ciudad», en Concilio III de Toledo: XIV 
Centenario: 589-1989. Toledo, Arzobispado de Toledo, 1991, pp. 787-788.



501ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

que la iglesia de San Pedro fue en época hispanovisigoda el templo destacado del 
obispo de la ciudad. Esta distinción no se rastrea en la documentación medieval, 
salvo el apelativo de «sedem» que le dedica el canónigo Pedro de Almería144, inter-
pretable como un formalismo o una hipotética e improbable cristalización de la 
memoria de época hispanovisigoda cuya única referencia es este texto. La desa-
parición de la ligazón entre el obispo y este edificio indica que desde su fundación 
en algún momento del siglo V o la primera mitad del VI la institución episcopal 
de Huesca gozó de buena salud hasta la conquista de la ciudad por parte de los 
musulmanes. En este momento desaparece el obispo, que o bien se refugia en las 
montañas y pierde cualquier dignidad dada por su cargo, que desaparece con el 
tiempo, o bien directamente la cátedra se disuelve.

Es bajo esta nueva circunstancia cuando los cristianos que decidieron no 
convertirse pasan a ser llamados ḏimmīs y atendiendo a las posibilidades que 
su nueva situación jurídica les daba, pasaron a organizarse como ocurría en los 
valles pirenaicos: un clérigo potentado de la ciudad o el ager pasó a administrar 
espiritualmente a esta comunidad, mientras que el qūmis pasó a ocuparse de las 
cuestiones temporales. Tal y como se establece en el derecho de conquista, estos 
cristianos tendrían derecho a seguir manteniendo sus lugares de culto, escogiendo 
el templo preeminente en época hispanovisigoda, San Pedro el Viejo, aunque no se 
han encontrado referencias a la existencia de otros edificios en la ciudad de época 
hispanovisigoda, ni vigentes ni no vigentes en época andalusí. Al no haber obispo 
gobernando la ciudad y a tenor de la documentación de la Concordia de 1096, esta 
iglesia perdería cualquier atribución episcopal que anteriormente pudiese haber 
tenido, aunque conservaría o sus rentas o la posibilidad de tenerlas, enriquecién-
dose paulatinamente durante el periodo islámico.

Con la conquista de la ciudad el clero se reorganizó: la realidad de la urbe era 
la existencia de una sola iglesia, dotada con una serie de rentas de base y centro 
de la comunidad mozárabe no reformada. Las diferentes entidades religiosas 
reformadoras pasaron a luchar por la posesión de las rentas de dicho edificio, 
así como por el control de la comunidad de mozárabes que se vio despojada del 
mismo. Por último, ante un posible conflicto social, Pedro I dotó a estos mozárabes 
que habían mantenido el culto en San Pedro desde época hispanovisigoda con la 
mezquita convertida en la iglesia de San Salvador y Santas Nunilo y Alodia. Esta 
es la última mención rastreable de la comunidad de cristianos andalusíes vigente 
en Huesca, que fue decayendo hasta que su existencia, sensibilidad y recuerdo 
quedaron engullidos por el cruel olvido del tiempo.

144.   DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática..., doc. 91.



502

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes primarias
AL-ḤIMYARĪ, Ibn al-Munʿim: Kitāb al-Rawḍ al-miʾṭār f ī habar al-aqṭār. En MAESTRO 

GONZÁLEZ, Pilar (trad.): Kitab ar-rawd al-Mi’tar. Valencia, Anubar, 1963.
AL-ṬURṬŪŠĪ, Abū Bakr: Sirāŷ al-Mulūk. En ALARCÓN SANTÓN, Maximiliano A. (trad.): 

Lámpara de los príncipes, por Abubéquer de Tortosa. Madrid, Instituto Valencia de Don 
Juan, 1930-1931.

AL-ʿUḎRĪ, Aḥmad: Kitāb Tarṣīʿ al-ajbār wa-tanwīʿ al-āṯār wa-l-bustān f ī garāʾib al-buldān 
wa-l-masālik ilà ŷamīʿ al-mamālik. En GRANJA SANTAMARÍA, Fernando de la (trad.): 
«La Marca Superior en la obra de Al-Udrí», Estudios de Edad Media de la Corona de 
Aragón, 8 (1967), pp. 447-546.

ARCO GARAY, Ricardo del: «Huesca en el siglo XII (Notas documentales)». En II Congreso 
de Historia de la Corona de Aragón (dedicado al siglo XII). Huesca, Talleres tipográficos 
de Justo Martínez, 1920, pp. 307-461.

ARCO GARAY, Ricardo: «El archivo de la catedral de Jaca», Boletín de la Real Academia de 
la Historia, 65 (1924), pp. 47-98.

AYUNTAMIENTO DE HUESCA: Decreto nº 3438 / 2020. Recuperado de: 
https://sedeelectronica.huesca.es/GDCarpetaCiudadano/PerfilContratante.
do?action=verPublicacion&identif=9AE6785FB7B8F74D.

BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Notas documentales sobre el reinado de Ramiro II», 
Estudios de Edad Media de la Corona de Aragón, 3 (1947-1948), pp. 29-54.

BARRIOS MARTÍNEZ, María Dolores (ed.): Documentos de Montearagón (1085-1205). Huesca, 
Instituto de Estudios Altoaragoneses, Asociación de amigos de Montearagón, 2004.

DURÁN GUDIOL, Antonio (ed.): Colección diplomática de la Catedral de Huesca. Vols. I y II. 
Zaragoza, Escuela de Estudios Medievales. Instituto de Estudios Pirenaicos. CSIC, 1965.

EULOGIO DE CÓRDOBA: Memoriale sanctorum. En GIL FERNÁNDEZ, Juan (ed.): Corpus 
scriptorum muzarabicorum. Madrid, CSIC, Instituto Antonio de Nebrija, 1973.

EULOGIO DE CÓRDOBA: Memoriale sanctorum. En MIGNE, Jacques-Paul (ed.): Patrologia 
Latina. París: JP. Migne editor, 1852, vol. 115, cols. 731-818 [PL 115]. 

KEHR, Paul F. (ed.): «Cómo y cuándo se hizo Aragón feudatario de la Santa Sede. Estudio 
diplomático», Estudios de Edad Media de la Corona de Aragón, 1 (1945), pp. 285-326.

LACARRA DE MIGUEL, José María (ed.): «Textos navarros del Códice de Roda», Estudios 
de Edad Media de la Corona de Aragón, 1 (1945), pp. 194-283.  

LACARRA DE MIGUEL, José María (ed.): Documentos para el estudio de la Reconquista y la 
repoblación del valle del Ebro. Tomo 1 (números 1 a 319). Zaragoza, Anubar, 1982.

MANSILLA REOLLO, Demetrio (ed.): La documentación pontificia hasta Inocencio III, 
965-1216. Roma, Instituto Español de Estudios Eclesiásticos, 1955.

ORCASTEGUI GROS, Carmen (ed.): Crónica de San Juan de la Peña (versión aragonesa). 
Edición crítica. Zaragoza, Diputación Provincial e Instituto Fernando el Católico, 1986.

SALARRULLANA DE DIOS, José (ed.): Documentos correspondientes al reinado de Sancho 
Ramírez: desde MLXIII hasta MLXXXXIIII años. Documentos reales procedentes de la Real 
Casa y Monasterio de San Juan de la Peña. Zaragoza, Tipógrafo M. Escar, 1907.

UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Cartulario de Siresa. Valencia, Anubar, 1960.
UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Colección diplomática de Pedro I de Aragón y Navarra. 

Zaragoza, Escuela de Estudios Medievales, 1951.

https://sedeelectronica.huesca.es/GDCarpetaCiudadano/PerfilContratante.do?action=verPublicacion&identif=9AE6785FB7B8F74D
https://sedeelectronica.huesca.es/GDCarpetaCiudadano/PerfilContratante.do?action=verPublicacion&identif=9AE6785FB7B8F74D


503ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Jaca: Documentos municipales (971-1269). Valencia, 
Anubar, 1975.

VIVES GATELL, José (ed.): Concilios visigóticos e hispano-romanos. Madrid, Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas. Instituto Enrique Flórez, 1963.

XIMÉNEZ DE RADA, Rodrigo: De Rebus Hispanie. En FERNÁNDEZ VALVERDE, Juan (ed.): 
De Rebvs Hispanie. Turnhout, Brepols, 1987.

Bibliografía
AILLET, Cyrille: «La construction des frontières interconfessionnelles: le cas des chrétiens 

d’al-Andalus dans les sources juridiques (IIe/VIIIe-VIe/XIIe siècle)». En FIERRO BELLO, 
Maribel y TOLAN, John (eds.): The Legal Status of ḏimmī-s in the Islamic West (Second/
Eighth-ninth/Fifteenth centuries). Turnhout, Brepols, 2013, pp. 167-197.

AILLET, Cyrille: «La formación del mozarabismo y la remodelación de la Península Ibérica 
(s. VIII-IX)». En De Mahoma a Carlomagno: los primeros tiempos (siglos VII-IX). Pamplona, 
Gobierno de Navarra. Departamento de Cultura, Turismo y Relaciones Institucionales, 
2013, pp. 285-310. 

ANGUIANO NIEVA, Mateo de: Compendio historial de la provincia de Rioja. Madrid, Juan 
García Infanzón, 1701.

AYNSA IRIARTE, Francisco de: Fundacion, excelencias, grandezas y cosas memorables de la 
antiquissima ciudad de Huesca. I. Huesca, Pedro Cabarte, 1619.

BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «El cementerio de San Pedro el Viejo y los restos humanos 
de la calle de Cuatro Reyes», Argensola, 19 (1954), pp. 282-283.

BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «El obispo de Huesca-Jaca y la elevación al trono de 
Ramiro II», Argensola, 1 (1950), pp. 3-26.

BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «El santuario y la cofradía oscense de San Jorge», 
Argensola, 47-48 (1961), pp. 223-248.

BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «La iglesia de San Vicente de Huesca, perteneciente a 
Roda, y la mezquita de Ibn Atalib», Argensola, 105 (1991), pp. 165-174.

BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «La muerte del rey Sancho Ramírez y la poesía épica», 
Argensola, 15 (1953), pp. 197-216.

BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Notas documentales sobre los mozárabes oscenses», 
Estudios de Edad Media de la Corona de Aragón, 2 (1946), pp. 397-416.

BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: «Una nota sobre la escuela medieval de San Pedro el 
Viejo», Argensola, 57-60 (1964), pp. 93-97.

BALAGUER SÁNCHEZ, Federico: Un monasterio medieval: San Pedro el Viejo. Huesca, s. 
n., 1946.

BARCELÓ PERELLÓ, Miquel: «Un estudio sobre la estructura fiscal y procedimientos 
contables del Emirato Omeya de Córdoba (138-300/755-912) y del Califato (300-366/912-
976)». En BARCELÓ PERELLÓ, Miquel y MARTÍNEZ ENAMORADO, Virgilio (eds.): El 
sol que salió por Occidente. Estudios sobre el estado Omeya en Al-Andalus. Jaén, Universidad 
de Jaén, 1997, pp. 103-136.

BARRIOS MARTÍNEZ, María Dolores: «El catálogo de pergaminos de San Pedro el Viejo 
de Huesca», Argensola, 122 (2012), pp. 179-183.

BRIZ MARTÍNEZ, Juan: Historia de la fundación y antigüedades de San Juan de la Peña. 
Zaragoza, Ivan de Lanaja y Qvartanet, 1620.

BUENO SÁNCHEZ, Marisa: «Fuga demonium angeli pacis ingresus. El ritual romano 
galicano en el proceso de transformación de los espacios sacros: de la Mezquita a la 



504

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Iglesia (ss. XI-XIII)». En JIMÉNEZ MARTÍN, Alfonso y ALMAGRO GORBEA, Martín 
(eds.): La Piedra Postrera. V Centenario de la Conclusión de la Catedral de Sevilla. Actas del 
Simposio Internacional sobre la Catedral de Sevilla en el Contexto del Gótico Final (Sevilla, 
26-31 de marzo de 2007). Sevilla, Tvrris Fortissima, 2007, 261-280.

BULLIET, Richard: Conversion to Islam in the Medieval Period. Cambridge, Harvard University 
Press, 1979.

BUESA CONDE, Domingo: «El origen de las diócesis aragonesas: la creación de la diócesis 
de Sasabe», Revista Aragonesa de Teología, 7/14 (2001), pp. 77-85.

CANELLAS LÓPEZ, Ángel: «Fuentes de Zurita: Documentos de la Alacena del cronista, 
relativos a los años 1302-1478», Cuadernos de Historia Jerónimo Zurita, 23-24 (1970-1971), 
pp. 267-405.

CANTERA ORIVE, Julián. «Santas Nunilo y Alodia». En Santos de la Rioja. Logroño, Museo 
Catequístico Diocesano, 1962, pp. 52-58.

CAÑARDO ALTERACHS, Juan: Historia antigua de Huesca. Huesca, Artes Gráficas, 1908.
CHALMETA GENDRÓN, Pedro: Invasión e islamización: la sumisión de Hispania y la 

formación de al-Andalus. Jaén, Universidad de Jaén, 2003.
CHAVARRÍA ARNAU, Alexandra: Arqueología de las primeras iglesias del Mediterráneo (siglos 

IV-X). Granada, Nuevo Inicio, 2021.
CORDERO RUIZ, Tomás et al.: «Los baptisterios de Egitania (Idanha-a-Velha, Portugal). 

Contexto arqueológico y cultural», Munibe: Antropologia-Arkeologia, 71 (2020), pp. 137-150.
DENIS DE SAINTE-MARTHE: Gallia Christiana in provincias ecclesiasticas distributa. Vol. 

6. París, Typographia Regia, 1739.
DURÁN GUDIOL,  Antonio: «La diócesis de Huesca y Jaca», Argensola, 109 (1995), pp. 25-38.
DURÁN GUDIOL, Antonio: «El eremita San Urbez. ¿Mozárabe de Huesca?», Aragón en la 

Edad Media, 8 (1989), pp. 199-208.
DURÁN GUDIOL, Antonio: «La iglesia, la cultura y el arte medievales en Huesca». En 

LALIENA CORBERA, Carlos (ed.): Huesca, Historia de una ciudad. Huesca, Ayuntamiento 
de Huesca, 1990, pp. 161-191.

DURÁN GUDIOL, Antonio: De la Marca Superior de al-Andalus al reino de Aragón, Sobrarbe y 
Ribagorza. Huesca: Caja de Ahorros y Monte de Piedad de Zaragoza, Aragón y Rioja, 1975.

DURÁN GUDIOL, Antonio: Historia de la Catedral de Huesca. Huesca, instituto de Estudios 
Altoaragoneses, 1991.

DURÁN GUDIOL, Antonio: La iglesia de Aragón durante los reinados de Sancho Ramírez y 
Pedro I (1062?-1104). Roma, Iglesia Nacional Española, 1962.

DURÁN GUDIOL, Antonio: Los condados de Aragón y Sobrarbe. Zaragoza, Guara, 1988.
ECHEVARRÍA ARSUAGA, Ana: «Los marcos legales de la islamización: El procedimiento 

judicial entre cristianos arabizados y mozárabes», Stvdia Historica, 27 (2009), pp. 37-52.
ESCÓ SAMPÉRIZ, José Carlos: «La Antigüedad Tardía (siglos IV-VII)». En LALIENA 

CORBERA, Carlos (ed.): Huesca, Historia de una ciudad. Huesca, Ayuntamiento de 
Huesca, 1990, pp. 63-86.

FIERRO BELLO, Maribel y MARÍN NIÑO, Manuela: «La islamización de las ciudades 
andalusíes a través de sus ulemas (ss. II/VIII-comienzos s. IV/X)». En CRESSIER, Patrice 
y GARCÍA ARENAL, Mercedes (eds.): Genèse de la ville islamique en al-Andalus et au 
Maghreb occidental. Madrid, Casa de Velázquez, 1998, pp. 65-98. 

FIGUERAS LA PERUTA, María Laura: «Los capiteles del claustro de San Pedro el Viejo de 
Huesca: nuevas aportaciones a partir del examen de su restauración», Anales de Historia 
del Arte, Vol. Extr. 1 (2011), pp. 111-134.



505ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

FIGUERAS LA PERUTA, María Laura: «San Pedro el Viejo de Huesca. Estudio preliminar a un 
análisis iconográfico del claustro», De arte: revista de historia del arte, 10 (2011), pp. 21-48.

FIGUERAS LA PERUTA, María Laura: El claustro de San Pedro el Viejo de Huesca: Restitución 
y programa iconográfico, (Tesis doctoral inédita). UBA, 2015. 

FITA COLOMÉ, Fidel: «Patrología visigótica. Elpidio, Pompeyano, Vicente y Gabino, obispos 
de Huesca en el siglo VI», Boletín de la Real Academia de la Historia, 49 (1906), pp. 137-169.

GARCÉS MANAU, Carlos: «La mezquita-catedral (siglos XII-XIII) y la construcción de la 
catedral gótica de Huesca (1273-1313): una nueva historia», Argensola, 124 (2014), pp. 
211-271.

GARCÍA MACÍAS, Isabel: «Hallados restos romanos bajo los ábsides de la iglesia de San 
Pedro el Viejo», Heraldo, 23 de mayo de 2019. Recuperado de: https://www.heraldo.es/
noticias/aragon/huesca/2019/05/23/hallados-restos-romanos-bajo-los-absides-de-la-
iglesia-de-san-pedro-el-viejo-1316552.html.

GARCÍA SANJUÁN, Alejandro: Evolución histórica y poblamiento del territorio onubense 
durante la época Andalusí. Huelva, Universidad de Huelva, 2003.

GARCÍA-GUIJARRO RAMOS, Luis: «El papado y el reino de Aragón en la segunda mitad 
del siglo XI», Aragón en la Edad Media, 18 (2004), pp. 245-264.

GIL FERNÁNDEZ, Juan. «En torno a las santas Nunilo y Alodia», Revista de la Universidad 
de Madrid, 74/4 (1970), pp. 103-140.

GODOY FERNÁNDEZ, Cristina: «Baptisterios hispánicos (siglos IV al VIII): arqueología y 
liturgia”, Publications de l’École Française de Rome, 123/1 (1989), pp. 173-198.

GODOY FERNÁNDEZ, Cristina: «Los ritos bautismales en la Antigüedad Tardía: una 
lectura arqueológica desde los textos escritos». En GODOY FERNÁNDEZ, Cristina y 
BELTRÁN DE HEREDIA, Julia (eds.): La dualitat de baptisteirs en les ciutats episcopals 
del cristianisme tardoantic. Actes del I Simposi d’arqueologia cristiana. Barcelona, Ateneu 
Universitari Sant Parcià, 2017, pp. 173-198.

GUICHARD, Pierre: «El nacimiento del Islam andalusí (s. VIII - inicios s. X)». En BONNAISSIE, 
Pierre et al. (eds.): Las Españas medievales. Barcelona, Crítica, 2001, pp. 49-84. 

HERRERA ROLDÁN, Pedro (trad.) Obras completas. San Eulogio de Córdoba. Madrid, Akal, 
2005.

HUESCA, Ramón de: Teatro histórico de las Iglesias del reyno de Aragón. Tomo 5: Estado 
antiguo de la Santa Iglesia de Huesca. Pamplona, Imprenta de Joseph Longás, 1792.

HUESCA, Ramón de: Teatro histórico de las Iglesias del reyno de Aragón. Tomo 7: Iglesia de 
Huesca. Contiene las últimas memorias de la Santa Iglesia de Huesca. Pamplona, Imprenta 
de Miguel Cosculluela, 1797.

LALIENA CORBERA, Carlos y SÉNAC, Philippe: Musulmans et chrétiens dans le Haut Moyen 
Âge: aux origins de la reconquête aragonaise. París, Minerve, 1991.

LALIENA CORBERA, Carlos: La formación del Estado feudal. Aragón y Navarra en la época 
de Pedro I. Huesca, Instituto de Estudios Altoaragoneses, 1996.

LARREA CONDE,  Juan José: «Obispos efímeros, comunidades y homicidio en la Rioja 
Alta en los siglos X y XI», Brocar 31 (2007), pp. 177-199.

LEÓN, Rafael. Pasión de las bienaventuradas vírgenes: Nunilon y Alodía, mártires de cristo 
que tuvo lugar en la ciudad oscense bajo el gobernador Somail el día 21 de octubre del 851. 
Málaga, s. n., 1965.

LÓPEZ DOMECH, Ramón. «Las santas Nunilo y Alodia de Huesca, Huéscar (Granada) y 
Bezares (La Rioja). Ensayo bibliográfico», Antigüedad y cristianismo 16 (1999), pp. 379-396.



506

Rodrigo Moreno Torrero﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LÓPEZ Y LÓPEZ, Ángel Custodio: «El conde de los cristianos Rabīʿ ben Teodulfo, exactor 
y jefe de la guardia palatina del emir al-Ḥakam I», Al-Andalus Magreb: Estudios árabes 
e islámicos, 7 (1999), pp. 169-184.

MORALES, Ambrosio de. Coronica general de España, vol. 7. Madrid, Benito Cano, 1791 
[1ª ed. 1563].

MORENA LÓPEZ, José Antonio: Las santas Nunilo y Alodia ¿mártires mozárabes cordobesas? 
A propósito del descubrimiento y excavación de la Ermita de las Vírgenes de Castro el Viejo 
(Torreparedones, Baena, Córdoba). Baena, Ayuntamiento de Baena, 2019.

MORENO TORRERO, Rodrigo: «Spolia y legitimación. El problema epigráfico y la datación 
de las iglesias hispanovisigodas toledanas», Antesteria. Debates de Historia Antigua, 9-10 
(2020-2021), pp. 269-294.

MÜLLER,  Christian: “Non-muslims as part of islamic law: Juridical casuistry in a fifth/
eleventh-century law manual”. En FIERRO BELLO, Maribel y TOLAN, John (eds.): 
The Legal Status of ḏimmī-s in the Islamic West (Second/Eighth-ninth/Fifteenth centuries). 
Turnhout, Brepols, 2013, pp. 21-63. 

NAVAL MAS, Antonio: Huesca. Desarrollo del trazado urbano y de su arquitectura, (Tesis 
doctoral inédita). UCM, 1979.

PALOL I SALELLAS, Pere de: «El baptisterio en el ámbito arquitectónico de los conjuntos 
episcopales urbanos». En Actes du XIe Congrès International d’Archéologie Chrétienne. 
Vaticano, Pontificio Istituto di Archeologia Cristiana, 1989, pp. 559-605.

PALOL I SALELLAS, Pere de: «Resultados de las excavaciones junto al Cristo de la Vega, 
supuesta basílica conciliar de Sta. Leocadia de Toledo. Algunas notas de topografía 
religiosa de la ciudad». En Concilio III de Toledo: XIV Centenario: 589-1989. Toledo, 
Arzobispado de Toledo, 1991, pp. 787-832.

PUERTAS TRICAS, Rafael: «Trabajos de planimetría y excavación en la «Villa Fortunatus», 
Fraga (Huesca)», Noticiario arqueológico hispánico, 1 (1972), pp. 69-82.

QUENTIN, Henri: «Elpidius, évêque de Huesca et les souscriptions du deuxième concile 
de Tolède», Revue Bénédictine, 23 (1906), pp. 257-260. 

QUINTADUEÑAS, Antonio de. Santos de la imperial ciudad de Toledo y su arçobispado. 
Madrid, Pablo de Val, 1651.

RICO CAMPS, Daniel: «El claustro de San Pedro el Viejo de Huesca: Pascua, Bautismo y 
Reconquista», Locus Amoenus, 7 (2004), pp. 73-93.  

RUCQUOI, Adeline: «Cluny, el Camino Francés y la Reforma Gregoriana», Medievalismo, 
20 (2010), pp. 97-122.

SARABIA BAUTISTA, Julia y GUTIÉRREZ LLORET, Sonia: “The episcopal complex of Eio-El 
Tolmo de Minateda (Hellín, Albacete, Spain). Architecture and spatial organization. 7th 
to 8th centuries AD”, Hortus Artium Medievalium, 19 (2013), pp. 267-300.

SÉNAC, Philippe: La frontière et les hommes (VIIIe-XIIe siècle): le peuplement musulman au 
nord de l’Ebre et les débuts de la reconquête aragonaise. París, Maisonneuve et Larose, 2000.

SÉNAC, Philippe: «La ciudad más septentrional del Islam. El esplendor de la ciudad 
musulmana (siglos VIII al XI)». En LALIENA CORBERA, Carlos (ed.): Huesca, Historia 
de una ciudad. Huesca, Ayuntamiento de Huesca, 1990, pp. 87-103.

SERRA RÁFOLS, Josep Calassanç: «La Villa Fortunatus de Fraga», Empúries: revista de món 
clàssic i antiguitat tardana, 5 (1943), pp. 5-35.

TORRES BALBÁS, Leopoldo: «Mozarabías y juderías de las ciudades hispanomusulmanas», 
Al-Andalus: revista de las escuelas de estudios árabes, 19 (1954), pp. 172-197.

UBIETO ARTETA, Antonio: «El románico en la catedral jaquesa y su cronología», Príncipe 
de Viana, 96-97 (1964), pp. 187-200.



507ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
35 · 2022 · pp. 475–508  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

La comunidad de cristianos en wašqa﻿

UBIETO ARTETA, Antonio: «Las diócesis navarro-aragonesas durante los siglos IX y X». 
En Trabajos de investigación. I. Valencia, Anubar, 1972, pp. 33-51.  

UTRILLA UTRILLA, Juan Fernando: «La Zuda de Huesca y el monasterio de Montearagón». 
En Homenaje a José María Lacarra de Miguel. 1. Zaragoza, Anubar, 1977, pp. 285-306.

VALENZUELA MUÑOZ, Josefa María: «San Adrián de Sasabe», Argensola, 57-60 (1964-
1965), pp. 71-91.

VIGUERA MOLINS, María Jesus: «Andalucía islámica (siglos VIII-XV): territorio, población 
y comunicaciones». En Actas del II Congreso de Historia de Andalucía. II, Historia Medieval 
(Córdoba, 1991). Córdoba, Junta de Andalucía, 1994, pp. 11-30. 

VIGUERA MOLINS, María Jesús: «Ḏimmíes en crónicas de al-Andalus: intereses y estrategias 
relejadas en al-Muqtabis II-1 de Ibn Ḥayyān». En FIERRO BELLO, Maribel y TOLAN, 
John (eds.): The Legal Status of ḏimmī-s in the Islamic West (Second/Eighth-ninth/Fifteenth 
centuries). Turnhout, Brepols, 2013, pp. 199-212.

ZURITA CASTRO, Jerónimo: Anales de la Corona de Aragón. Tomo I. Zaragoza, Imprenta 
de San Vicente Ferrer, 1610 [1ª ed. 1562].





SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

8

AÑO 2022
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

35

Artículos

13 M.ª Eugenia Alguacil Martín   
Los registros notariales del siglo XV en el Archivo de la Catedral 

de Toledo

79  Juan Carlos Arboleda Goldaracena y Silvia-María 
Pérez-González  

El clero y su vinculación con las cofradías de Sevilla durante los siglos 
XV y XVI

107 Fernando Arias Guillén   
 La belleza hecha rutina: los privilegios rodados como instrumento 

de comunicación de la monarquía castellana (1252-1350)

139 Diego Belmonte Fernández   
La obra nueva de la catedral de Sevilla y la familia Enríquez: un 

Libro de Fábrica de 1453 en el Archivo Histórico Casa de Alba

171  Victòria A. Burguera Puigserver   
Deudas y embargos. La otra cara de las compraventas de 

esclavos en la Mallorca de principios del siglo XV

199  Víctor Caballero Gómez   
Compter les mots: una aproximación cuantitativa a los ele-

mentos paleográficos y diplomáticos de la documentación bajomedieval

219  Paula Castillo   
Satis admiror de irreverentia vestra. El caso de la ocupación de 

conventos en la Toscana a inicios del siglo XIV

241 María Crego Gómez   
Al-Andalus en la Muqaddima de Ibn Jaldūn

265 David Espinar Gil   
El notariado en la ciudad de Segovia durante el siglo XIII: 

orígenes y primer desarrollo profesional

299  Alejandro García Morilla   
El papel de la funcionalidad en la clasificación tipológica de 

las inscripciones: la concepción integral del monumento epigráfico. Un 
primer acercamiento

325 Marina Girona Berenguer   
De árbitros, jueces y sabios: procedimientos judiciales en la 

aljama judía de Medina del Campo a la luz de dos disputas familiares 
(1486-1504)

353  José Antonio López Sabatel   
El viñedo en la Ribeira Sacra durante los siglos XIV y XV. 

Paisaje, explotación y pervivencias

373 Álvaro Lorenzo Fernández  
 Nuevo epitafio altomedieval encontrado en la excavación 

de Os Conventos (San Mamede de Vilachá, A Pobra Do Brollón, Lugo)

391  Pablo Martín Prieto   
La tierra plana en la Edad Media: un mito contemporáneo

415 Alberto Martín Quirantes  
 Nuevas reflexiones para viejos espacios: la almunia nazarí de 

Darabenaz y su relación con los Palacios de don Nuño (s. XIII)

443  Pablo Alberto Mestre Navas   
Imago ecclesiae: los sellos de validación de los cabildos 

catedrales de Baeza y Jaén (ss. XIII-XIV)

475  Rodrigo Moreno Torrero   
La comunidad de cristianos en Wašqa. Nuevas apreciaciones 

acerca de su organización y lugares de culto

509  Ángel Nasarre Rodríguez   
La formación del Archivo Municipal de Barbastro

535 María del Pilar Rábade Obradó   
El miedo al falso testimonio en los procesos inquisitoriales 

del tribunal de Ciudad Real-Toledo (1483-1504)

561 Albert Reixach Sala  
 Fuentes para el estudio de la desigualdad en la Cataluña 

bajomedieval: los registros de tallas de la ciudad de Gerona a examen 
(c. 1360-c. 1540)

597  Javier de Santiago Fernández y Elisabeth Menor Natal  
El retablo epigráfico-heráldico de la catedral de Baeza

621  Jaime Tortosa Quirós   
Hogar, distribución espacial, camas y familia en el siglo xv a 

partir de los inventarios de Valencia

651 Carmen Trillo San José   
Fátima, hija del alcaide Avengarrón: sus propiedades en Cubillas 

y Granada, según documentos árabes romanceados inéditos (1465-1466)

679  Alberto Venegas Ramos   
Al-Ándalus en la cultura de masas contemporánea: una 

aproximación al caso del videojuego

Reseñas de libros

705  VV.AA. Reseñas




