ESPACIO,

Y FORMA 35

SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

i
EMERGING
U rI E D SOURCES SCOPUS
CITATION INDEX

NDEXED.

FECYT 2018






LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN
WASQA. NUEVAS APRECIACIONES
ACERCA DE SU ORGANIZACION

Y LUGARES DE CULTO

THE CHRISTIAN COMMUNITY IN
WASQA. NEW INSIGHTS INTO THEIR
ORGANIZATION AND PLACES OF WORSHIP

Rodrigo Moreno Torrero*

Recepcién: 2021/2/28 Comunicacién de observaciones de evaluadores: 2021/3/31
Aceptacién: 2022/2/14

pol: https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.30098

Resumen?

Se analiza la existencia de la comunidad cristiana de Huesca entre el 711 y el
1090, asi como la problematica existente respecto a la sede episcopal vacante y su
congregacion en torno a San Pedro el Viejo. Para ello se estudian conjuntamente
textos drabes y latinos, tanto anteriores como posteriores a la conquista, asi como
los registros materiales y se establecen comparativas con los acontecimientos
histdricos de las dreas circumpirenaicas. Se concluye con una nueva propuesta
interpretativa que establezca la posible viabilidad de esta comunidad desde el
punto de vista del derecho islimico, que plantee otras posibilidades organizativas
de la comunidad mads alld de la mediacién episcopal o que resuelva las dudas en
torno al lugar de reunién de esta comunidad.

Palabras clave
Mozarabes; obispado de Huesca; San Pedro el Viejo; restos materiales.

1. Investigador predoctoral asociado a proyecto de investigacién. Universidad Complutense de Madrid. C. e.:
rodrimor@ucm.es

2. Trabajo realizado dentro del marco del Proyecto de Investigacién EVA: Espacios Virtuales de la Alteridad (2017
HUM-T1/5650), financiado por la Comunidad de Madrid.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 475
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.30098

RODRIGO MORENO TORRERO

Abstract

This paper analyzes the existence of a Christian community in Huesca between
711 and 1090, as well as the question concerning the vacancy of the episcopal see
and the location of their place of worship in the church of San Pedro el Viejo.
Both Arabic and Latin texts —written prior to and after the Islamic conquest-
will be examined, along with archeological sources. In order to understand the
main issues regarding Christians in Huesca, the information drawn from these
sources will be contrasted with the historical events in the outlying Pyrenees
area. A new interpretation is advanced which demonstrates the viability of this
community from the perspective of Islamic law: This allows for other forms of
community organization beyond episcopal mediation and may cast light on the
place of worship of this community.

Keywords
Mozarabs; Bishopric of Huesca; San Pedro el Viejo; Material Vestiges.

476 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-0745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

LA EXISTENCIA de la comunidad de cristianos andalusies de Huesca quedé bien
fijada en la historiografia desde que en 1562 Jerénimo Zurita justificase la donacion
de laiglesia de San Pedro el Viejo a Saint-Pons-de-Thomiéres porque el abad clunia-
cense debia tener «[...] vna Iglesia que se auia conseruado desde antes de la entrada de
los moros, con gran deuocion de los Christianos que auian quedado debaxo de su serui-
dumbre [...]». Esta afirmacion, perpetuada hasta la actualidad, encierra el problema
de no poder sustentarse firmemente en vestigios materiales o testimonios escritos
anteriores a la conquista de la ciudad en 1096 por parte de Pedro 1. A partir de esta
realidad cabria volver a preguntarse si esta comunidad cristiana realmente existio,
si fue compatible con la legalidad isldmica vigente bajo la cual se desarrolla, cémo
se organizaba o qué lugares utilizaba como centros ceremoniales.

Estas cuestiones son de gran calado, pues las respuestas que la historiografia ha
aportado no son irrebatibles. Zurita habia resuelto el problema de los lugares de culto
considerando que el centro de reunién de estos cristianos era su iglesia dedicada a San
Pedro. El historiador se muestra parco ala hora de desvelar sus fuentes, reconociendo
que sus conclusiones respecto a la toma de Huesca han sido extraidas de la obra de
Ximénez de Rada y de la crénica de San Juan de la Pefia*. Aunque en la primera no
se alude en ningiin momento a la iglesia de San Pedros, en la segunda se referencia
la donacidn de este templo a Saint-Pons-de-Thomiéres tras la muerte de Ramiro 11
en 1136°%. Estos datos no concuerdan con lo dicho por el historiador, por lo que Zurita
debid consultar una colecciéon documental, parcialmente conocida en la actualidad,
tal y como hace en la narracion de muchos otros acontecimientos histéricos’.

Lasideas escritas en el siglo XVI tienen un importante reflejo en la historiografia
posterior. Francisco de Aynsa (1619) considera que la creacién de la sede oscense
después de la conquista cristiana de la ciudad vino acompaiiada del «[...] alborogo
de los Christianos q(ue) en la ciudad estaua(n) encerrados en la Iglesia de S. Pedro y su
co(n)torno [...] viendo restaurado el te(m)plo q(ue) solia ser asie(n)to de aquellos antiguos
y santos Prelados»®. También se hace eco de esta idea el padre Ramén de Huesca
(1792), quien con palabras como «[...] [La iglesia de San Pedro el Viejo] fue la residencia
de los Obispos, si alguna vez durante el cautiverio venian d la ciudad d visitar y consolar
d los Muzarabes [...]»° no solo se sitiia en la linea que defendia la permanencia de la

3. ZURITA CASTRO, Jerénimo: Anales de la Corona de Aragon. Tomo |. Zaragoza, Imprenta de San Vicente Ferrer,
1610 [1? ed. 1562], f. 32v.

4. Idem, f. 32r.

5. XIMENEZ DE RADA, Rodrigo: Historia de Rebus Hispanie, en FERNANDEZ VALVERDE, Juan (ed.): De Rebvs
Hispanie. Turnhout, Brepols, 1987, lib. VI, cap. 1.

6. ORCASTEGUI GROS, Carmen (ed.): Crénica de San Juan de la Pefia (versién aragonesa). Edicion critica. Zaragoza,
Diputacién Provincial e Instituto Fernando el Catdlico, 1986, pp. 58, 303-316.

7. CANELLAS LOPEZ, /:\ngelz «Fuentes de Zurita: Documentos de la Alacena del cronista, relativos a los afios
1302-1478», Cuadernos de Historia Jernimo Zurita, 23-24 (1970-1971), pp. 267-405.

8. AYNSA IRIARTE, Francisco de: Fundacion, excelencias, grandezas y cosas memorables de la antiquissima ciudad
de Huesca. |. Huesca, Pedro Cabarte, 1619, p. 53.

9. HUESCA, Ramén de: Teatro histdrico de las Iglesias del reyno de Aragdn. Pamplona, Imprenta de Joseph Longds,
1792, vol. 5, p. 233.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 477
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

iglesia de San Pedro como lugar de culto cristiano, inaugurada por Zurita siglo
y medio antes, sino que ademds introduce la idea de la existencia de un prelado
oscense que utilizaria este templo como lugar de representacion. Al respecto del
jerarca eclesidstico, el mismo Ramén de Huesca escribe, reconociendo no haber
encontrado ninguna documentacién, que la existencia del obispo de Huesca no
serfa un suceso extrafio «[...] atento d lo que sucedia en otras partes, y d que los Reyes
Moros de esta ciudad eran muchas veces dependientes y tributarios de los de Aragon»™.

Las consideraciones de la pervivencia del obispo oscense y de San Pedro el
Viejo como lugar de culto en época andalusi se extienden hasta la historiografia
actual. Importantes obras son las de Duran Gudiol o Balaguer™ quienes, aunque
matizdndolos en algunos casos, siguen partiendo de estos presupuestos para
comprender la historia altomedieval de Huesca. Trabajos mds actuales son los
de Figueras Laperuta o Rico Camps. Aunque se centran en el edificio romdnico
construido a partir del siglo XII, estos investigadores proponen la existencia de
una iglesia anterior, perpetuando el punto de vista ya mencionado™. Uno de
los ultimos trabajos a este respecto es el de Barrios Martinez, exponiendo en su
catalogo de los documentos del archivo de San Pedro el Viejo la consonancia con
estas lineas historiograficas®.

Esta teorfa goza de plena salud, aunque habria que sopesar las fuentes que
se emplean para seguir asegurandola. No consta ningiin testimonio ni latino ni
drabe anterior al 1096 que hable de la existencia de esta comunidad cristiana con
seguridad y tampoco ha dejado huella en la estratigrafia de la ciudad. Lo mismo
ocurre con el obispo de Huesca, a excepcidn de las actas del pseudo-sinodo jacetano
de 1063 en las que supuestamente se crea la citedra oscense, asentada temporal-
mente en Jaca hasta que se conquiste la ciudad. Los trabajos existentes tampoco
han estudiado esta comunidad cristiana desde las fuentes legales islimicas o en
comparativa con lo acontecido en el resto del Pirineo, elementos que enrique-
cerdn el campo de andlisis y ayudaran a resolver los interrogantes ya planteados.

10. Idem, 234.

11. DURAN GUDIOL, Antonio: De la Marca Superior de al-Andalus al reino de Aragdn, Sobrarbe y Ribagorza. Huesca,
Caja de Ahorros y Monte de Piedad de Zaragoza, Aragén y Rioja, 1975, p. 14; BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Una
nota sobre la escuela medieval de San Pedro el Viejo», Argensola, 57-60 (1964), p. 93; BALAGUER SANCHEZ, Federico:
Un monasterio medieval: San Pedro el Viejo. Huesca, s. n., 1946 0 BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Notas documentales
sobre los mozarabes oscenses», Estudios de Edad Media de la Corona de Aragén, 2 (1946), pp. 399-401.

12. FIGUERAS LA PERUTA, Marfa Laura: E/ claustro de San Pedro el Viejo de Huesca: Restitucin y programa
iconogrdfico, (Tesis doctoral inédita), UAB, 2015; FIGUERAS LA PERUTA, Marfa Laura: «Los capiteles del claustro de
San Pedro el Viejo de Huesca: nuevas aportaciones a partir del examen de su restauracién», Anales de Historia del Arte,
Vol. Extr. 1 (2011), pp. 111-134; FIGUERAS LA PERUTA, Marfa Laura: «San Pedro el Viejo de Huesca. Estudio preliminar
a un analisis iconografico del claustro», De arte: revista de historia del arte, 10 (2011), pp. 21-48 0 RICO CAMPS, Daniel:
«El claustro de San Pedro el Viejo de Huesca: Pascua, Bautismo y Reconquista», Locus Amoenus, 7 (2004), pp. 73-93.

13. BARRIOS MARTINEZ, Marfa Dolores: «El catélogo de pergaminos de San Pedro el Viejo de Huescax», Argensola,
122 (2012), pp. 179-183.

478 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-0745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

1. DE OSCA A WASQA. LA PERVIVENCIA
DE LA COMUNIDAD CRISTIANA, EL FIQH
Y LOS TESTIMONIOS LATINOS

Para estudiar la comunidad cristiana de Wasqa primero hay que determinar
su posible existencia. La historiografia moderna y contemporanea anterior-
mente citada no duda de esto, aunque no se basan en ninguna documentacién
para afirmarlo. Al no existir ningtin testimonio escrito o resto arqueoldgico que
referencie esta cuestion, para dictaminar la posible existencia de la comunidad
hay que acudir directamente al figh (derecho isldmico). De este modo, aunque no
quede completamente asegurado el hallazgo de esta comunidad de cristianos,
al menos se vera su compatibilidad con la legislacion vigente y la posibilidad de
supervivencia que habria tenido en caso de existir.

Una de las particularidades que tiene Huesca y que facilita el estudio de la ciudad
en su transito de la Tardia Antigliedad a la época andalusi es que se ha confirmado
a través de fuentes indirectas la existencia de un pacto de capitulacién que los
aristdcratas hispanovisigodos oscenses firmaron con las tropas musulmanas en el
primer cuarto del siglo VIII. De este tratado, posiblemente mucho mds extenso en
su composicién original, tan solo han quedado enunciados como «[...] Los que se
convirtieron al islam siguieron siendo duerios de sus personas, sus bienes y sus privile-
gios, pero los que continuaron en la fe cristiana hubieron de pagar la capitacion»“. La
sencillez aparente de esta afirmacién oculta en realidad toda la doctrina aplicable
en lo referente al derecho de conquista islimico. Estd describiendo una nueva
categoria juridica, la del dimmi, compuesta por cristianos o judios que habitan
la dar al-Islam (territorios sobre los que se extiende la ley islimica) y que pueden
seguir practicando su culto siempre y cuando no sean proselitistas, no pongan
en duda el status quo del poder isldmico ni la integridad de ningiin musulman y
paguen un impuesto de capitacién individual llamado fizya en lugar del zakat,
reservado a los musulmanes®.

Esta categoria juridica que a partir de ahora es aplicable a los cristianos oscenses
gracias al pacto firmado en el momento de conquista, en realidad est4 siguiendo
lineas del derecho establecidas en toda la cuenca del Mediterraneo, incluida
Spania®. Esto hace que, aunque el texto relativo a Huesca sea corto y escueto, se
puedan extrapolar otras disposiciones para poder reconstruir mas concretamente

14. AL-"UDRI, Ahmad: Kitab Tarsi ‘ al-ajbar wa-tanwi ‘ al-atar wa-I-bustan fi gara ib al-buldan wa-I-masdlik ila yami
al-mamalik, en GRANJA SANTAMARIA, Fernando de la (trad.): «La Marca Superior en la obra de Al-Udri», Estudios de
Edad Media de la Corona de Aragén, 8 (1967), pp. 507-508; AL-HIMYARI, Ibn al-Mun‘im: Kitab al-Rawd al-mitar fi habar
al-aqtar, en MAESTRO GONZALEZ, Pilar (trad.): Kitab ar-rawd al-Mi’tar. Valencia, Anubar, 1963, p. 390.

15. MULLER, Christian: «Non-muslims as part of islamic law: Juridical casuistry in a fifth/eleventh-century law
manual», en FIERRO BELLO, Maribel y TOLAN, John (eds.): The Legal Status of dimmi-s in the Islamic West (Second/
Eighth-ninth/Fifteenth centuries). Turnhout, Brepols, 2013, p. 31.

16. CHALMETA GENDRON, Pedro: Invasidn e islamizacidn: la sumision de Hispania y la formacién de al-Andalus.
Jaén, Universidad de Jaén, 2003, pp. 213-220.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 479
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

la comunidad cristiana sobre la que se extendia. Los pactos andlogos mas impor-
tantes son el de ‘Umar 1, referente a Jerusalén y que pudo servir como modelo
para pactos posteriores firmados en la Peninsula Ibérica, como el pacto de Tudmir.
Gracias a sentencias como «[...] [los cristianos] no serdn molestados en la prdctica
de su religion; sus iglesias no serdn incendiadas, ni despojadas de los objetos de culto
que allf se encuentran [...]»7 u «[...] os pedimos [los cristianos conquistados] la sequ-
ridad de nuestras vidas y las de nuestras familias, la de nuestras haciendas y la de
las personas que profesan nuestra religion»® se sabe que al menos partiendo de
la teorfa juridica no hubo matanzas de cristianos ni se destruyeron los templos
en los que profesaban su religién en la ciudad de Huesca. Por tanto, aunque no
segura completamente, si que no es descartable la existencia de esta comunidad
de dimmis cristianos oscenses, que practicarian su culto en sus iglesias construidas
en época hispanovisigoda debido a la tedrica imposibilidad que presentan estos
pactos de construir nuevos templos.

Elsilencio documental en las fuentes andalusies con respecto de esta comunidad
no deberia ser un gran condicionante en este anlisis, pues en general no aparecen
menciones a los dimmis que habitaban en al-Andalus en ningtin texto 4rabe. Lo
que tal vez se pueda intentar hacer es evaluar su niimero, si no en cifras exactas, al
menos en escalas relativas. Hay diversos estudios acerca del niumero de cristianos
que habria en al-Andalus, sobre todo en las regiones meridionales de la Peninsula
Ibérica. Algunos, como Bulliet, Fierro, Marin, Viguera, Garcia Sanjudn o Laliena
defienden una islamizacién lenta y paulatina de la sociedad hispana tras la llegada
de los musulmanes, encontrando su conversiéon mayoritaria en torno al siglo X y
hasta entonces importantisimos grupos de cristianos y judios’; mientras que otros,
como Guichard y Barceld consideran que la islamizacion fue rapida y abrupta®.
Tal vez un dato esclarecedor lo aporte el gedgrafo al-Udri (s. X1), quien asegura
que «[...] [Los habitantes de Wasqa] se glorian de ser del linaje de los que entonces se
convirtieron»*; aunque hay que recalcar que el ritmo de conversion no sentencia

17. AL-HIMYARI, Ibn al-Mun‘im: op. cit., pp. 132-133.

18. AL-TURTUSI, Abti Bakr: Sirdy al-Mulitk, en ALARCON SANTON, Maximiliano A. (trad.): Ldmpara de los principes,
por Abubéquer de Tortosa. 2. Madrid, Instituto Valencia de Don Juan, 1930-1931, p. 143.

19. BULLIET, Richard: Conversion to Islam in the Medieval Period. Cambridge, Harvard University Press, 1979;
FIERRO BELLO, Maribel y MARIN NINO, Manuela: «La islamizacién de las ciudades andalusfes a través de sus
ulemas (ss. 11/VIll-comienzos s. IV/X)», en CRESSIER, Patrice y GARCIA ARENAL, Mercedes (eds.): Genése de la ville
islamique en al-Andalus et au Maghreb occidental. Madrid, Casa de Veldzquez, 1998, p. 69; VIGUERA MOLINS, Maria
Jesus: «Andalucia islamica (siglos VIII-XV): territorio, poblacién y comunicaciones», Actas del Il Congreso de Historia de
Andalucia. Il, Historia Medieval (Cordoba, 1991). Cérdoba, Junta de Andalucia, 1994, p. 23; GARCIA SANJUAN, Alejandro:
Evolucién histdrica y poblamiento del territorio onubense durante la época Andalusi. Huelva, Universidad de Huelva, 2003,
p. 68; LALIENA CORBERA, Carlos: La formacidn del Estado feudal. Aragdn y Navarra en la época de Pedro |. Huesca,
Instituto de Estudios Altoaragoneses, 1996, p. 162.

20. GUICHARD, Pierre: «El nacimiento del Islam andalusi (s. VIII - inicios s. X)», en BONNAISSIE, Pierre et al. (eds.):
Las Esparias medievales. Barcelona, Critica, 2001, p. 84; BARCELO PERELLO, Miquel: «Un estudio sobre la estructura
fiscal y procedimientos contables del Emirato Omeya de Cérdoba (138-300/755-912) y del Califato (300-366/912-976)»,
en BARCELO PERELLO, Miquel y MARTINEZ ENAMORADO, Virgilio (eds.): El sol que salid por Occidente. Estudios
sobre el estado Omeya en Al-Andalus. Jaén, Universidad de Jaén, 1997, p. 124.

21. AL-“UDRI, Ahmad: op. cit. p. 508; AL-HIMYARI, Ibn al-Mun‘im: op. cit. p. 390.

480 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-0745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

necesariamente a las distintas comunidades cristianas a desaparecer ni a perder
sus usos religiosos. Es dificil evaluar en el estado actual de la investigacion esta
realidad aplicada a Huesca y, por tanto, definir cuantitativamente esta comunidad
de dimmis, asi como establecer unos flujos de crecimiento o retroceso en torno a
cronologias y sucesos histéricos concretos.

1.1. NUNILO Y ALODIA, (SANTAS Y MARTIRES OSCENSES?

Ya se ha hecho referencia a que no existe ninguna coleccién documental que
hable indudablemente de la comunidad de dimmis cristianos de Huesca, aunque
esta afirmacion estd sujeta al debate historiografico existente en torno al origen de
las santas Nunilo y Alodia. Eulogio de Cérdoba narra en su Memoriale Sanctorum
la pasion de estas dos mértires nacidas «[...] in urbe Bosca [Osca] apud oppidum
Barbitanum [...]» y ajusticiadas en torno al 851-852 acusadas de apostasia, pues al
ser fruto de un matrimonio mixto deciden adoptar la religién materna (cristiana)
y no la paterna, como es preceptivo®. Atendiendo a este testimonio si quedaria
confirmada la existencia de una comunidad de dimmis cristianos en la ciudad,
de tamafio y composicion indeterminada, que estaria inserta en la dinimica de
los martirios voluntarios que invocan ciertos cristianos andalusies a mediados del
siglo IX. Este origen oscense, o al menos la vinculacién de las santas con la ciudad
quedaria atestiguada en 1097 gracias a la conversion de una mezquita en iglesia
con advocacién primaria a San Salvador y a estas dos martires en segundo lugar.

Aunque el relato eulogiano parece ser claro y definitivo, la dificultad de lectura
en el topdnimo que se utiliza en la fuente parece abrir una brecha entre aquellos
investigadores que consideran que el autor quiso escribir Osca y aquellos que
defienden que originalmente se hacia referencia a una desconocida Bosca, que se
puede ubicar en diferentes puntos de la Peninsula Ibérica. Ademas, la comparativa
entre el relato de Eulogio de Cérdobayy diferentes versiones del martirio de Nunilo
y Alodia que aportan otras fuentes como el Martirologio de Usuardo, el Pasionario
de Cardenia o el Breviario de Leire termind de desvelar la duda en torno al origen
oscense de estas dos martires. Por ejemplo, Ambrosio de Morales comenzé a
vincularlas con Huesca*, teoria seguida en la actualidad por Sénac®, hasta que

22. EULOGIO DE CORDOBA: Memoriale sanctorum, en GIL FERNANDEZ, Juan (ed.): Corpus scriptorum
muzarabicorum. Madrid, CSIC, Instituto Antonio de Nebrija, 1973, pp. 406-408 o PL 115, cols. 774-776. Cita: EULOGIO
DE CORDOBA: op. cit., cap. 7, 2, lins. 2-3 (p. 406); [entre corchetes] PL 115, col. 775.

23. UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Coleccién diplomdtica de Pedro | de Aragén y Navarra. Zaragoza, Escuela de
Estudios Medievales, 1951, doc. 40.

24. MORALES, Ambrosio de: Coronica general de Esparia, vol. 7. Madrid, Benito Cano, 1791 [1* ed. 1563], lib. 13,
cap. 46, 12, pp. 214-215.

25. SENAC, Philippe: «La ciudad mas septentrional del Islam. El esplendor de la ciudad musulmana (siglos VIl al
Xl1)», en LALIENA CORBERA, Carlos (ed.): Huesca, Historia de una ciudad. Huesca, Ayuntamiento de Huesca, 1990, p. 98.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL 481
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

Juan Gil las hizo oriundas de Adahuesca (Huesca)*, idea que sigue sosteniendo
en la actualidad Herrera Rolddn?. A finales del siglo XVII Anguiano gesta la
teoria del origen riojano de Nunilo y Alodia®, haciéndolas originarias de Bezares,
teoria revitalizada en los afios 60 del siglo XX por Cantera Orive®. Aunque mas
recientemente muchos trabajos las vinculan con el sur peninsular: Rafael Le6n
dice que provienen de Huéscar (Granada)®, siguiendo los postulados expuestos
por Quintaduefias en el siglo XVII¥; mientras que Lépez Domech defiende su
nacimiento en Antequera (Malaga)®* y Morena argumenta desde la perspectiva
arqueoldgica su origen en el entorno de Torreparedones (Cordoba)®. Ante este
debate abierto no se puede tomar la pasién de Nunilo y Alodia como prueba
irrefutable del origen oscense de las santas y, por tanto, tampoco de la existencia
de la comunidad de cristianos oscenses; aunque tras la ya mencionada dedicacion
de la mezquita transformada en iglesia en 1097 si queda clara la existencia de una
memoria urbana que vincula la ciudad con estas dos martires dimmis en época
posterior a la conquista.

1.2. LOS TESTIMONIOS DE LA COMUNIDAD
POSTERIORES A 1096

La documentacién posterior a la conquista también puede aportar algin dato
importante al estudio de los cristianos andalusies. En este caso no hay que rastrear
la comunidad de dimmis cristianos como tal, sino a los mozarabes, es decir, el
colectivo conformado por aquellos cristianos, arabizados en la mayoria de los
casos, que viven en los reinos nortefios y son o bien antiguos dimmis o bien sus
descendientes directos. Un ejemplo del rastro que esta comunidad pudo haber
dejado es el texto de conversidon de mezquita a iglesia de 1097 que se acaba de
introducir. En él, aunque no se habla de ninguna persona en concreto, si se evoca
una memoria vinculada a los dimmis, rastreable gracias a la advocacion secundaria

26. GIL FERNANDEZ, Juan: «En torno a las santas Nunilo y Alodia», Revista de la Universidad de Madrid, 74/4
(1970), pp. 104-100. )

27. HERRERA ROLDAN, Pedro (trad.): Obras completas. San Eulogio de Cérdoba. Madrid, Akal, 2005, p. 112, n. 220.

28. ANGUIANO NIEVA, Mateo de: Compendio historial de la provincia de Rioja. Madrid, Juan Garcia Infanzén,
1701, pp. 268-277.

29. CANTERA ORIVE, Julidn: «Santas Nunilo y Alodia», en Santos de la Rioja. Logrofio, Museo Catequistico
Diocesano, 1962, pp. 52-58.

30. LEON, Rafael: Pasion de las bienaventuradas virgenes: Nunilon y Alodia, mdrtires de cristo que tuvo lugar en la
ciudad oscense bajo el gobernador Somail el dia 21 de octubre del 851. Malaga, s. n., 1965.

31. QUINTADUENAS, Antonio de: Santos de la imperial ciudad de Toledo y su arcobispado. Madrid, Pablo de Val,
1651, pp. 436-439.

32. LOPEZ DOMECH, Ramén: «Las santas Nunilo y Alodia de Huesca, Huéscar (Granada) y Bezares (La Rioja).
Ensayo bibliogréafico», Antigtiedad y cristianismo 16 (1999), pp. 379-396.

33. MORENA LOPEZ, José Antonio: Las santas Nunilo y Alodia ;mdrtires mozdrabes cordobesas? A propdsito del
descubrimiento y excavacién de la Ermita de las Virgenes de Castro el Viejo (Torreparedones, Baena, Cérdoba). Baena,
Ayuntamiento de Baena, 2019.

482 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

del templo a las santas Nunilo y Alodia. La necesidad que tiene el rey Pedro 1
de dedicar una iglesia a estas dos martires dimmis en realidad es desconocida,
aunque puede estar respondiendo a las exigencias de una comunidad mozarabe
que no quiere abandonar sus cultos adquiridos en época andalusi, entre los que
se incluye el de estas santas.

A parte de esto, la historiografia ha propuesto varias personas importantes
en la ciudad de Huesca posterior a la conquista, en algunos casos mozarabes
acreditados y en otros tantos supuestos, cuyo estudio podria servir para intentar
localizar la comunidad cristiana andalusi de la que provienen. Los nombres mas
sobresalientes, presentados por Durdan Gudiol, son dos candnigos de la catedral
a finales del X1 y principios del X113 Pedro de Almeria es el primero de ellos, de
quien se conoce que se puso al servicio de Sancho Ramirez y fue el maestro del
todavia infante Pedro L. Tras la toma de la ciudad, Pedro de Almeria pasa a formar
parte del cabildo y testa por mandato regio que todos los bienes que posee gracias a
donaciones del rey sean transferidos a la iglesia de San Pedro el Viejo*. No obstante,
al no ser oriundo de Huesca su presencia en la ciudad no sirve como indicador de
la pervivencia de una comunidad mozarabe; aunque las dudas razonables acerca
de su religioén en el momento de acudir a la corte de Sancho Ramirez y su posible
conversién del islam al cristianismo en 1096 terminan por invalidar este testi-
monio como prueba para el cometido de este trabajo.

Casi en la misma 6rbita se encuentra el segundo canénigo, Juan de Igriés,
que en este caso es natural de Huesca. Este religioso dice tener alodios en Igriés
y Banastds, comprados en época andalusi{¥’, aunque al ser este el iinico dato que
se tiene de su vida, tampoco se puede descartar la idea de que también sea un
posible converso®®. Otros componentes del cabildo oscense que son propuestos
como posibles mozarabes, en este caso gracias a su onomdstica no aragonesa,
son Teodericus, prior claustral (1097) y prior (1106); Lupus Fortuniones, prep6-
sito (1097-1108) y arcediano (1108), quien ademds firma en 4drabe y Menendus,
arcediano (1098) mencionado en una carta sin fecha®. En estos casos, al igual que
lo que ocurria en el caso de Pedro de Almeria o Juan de Igriés, al no tener mas
informacién acerca de estos religiosos es imposible dictaminar si son realmente
oriundos de Huesca y, en caso de serlo, si realmente conservaron la fe cristiana
en época andalusi.

34. DURAN GUDIOL, Antonio: Historia de la Catedral de Huesca. Huesca, instituto de Estudios Altoaragoneses,
1991, pp. 13-15.

35. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccidn diplomdtica de la Catedral de Huesca. Vols. | y Il. Zaragoza, Escuela
de Estudios Medievales. Instituto de Estudios Pirenaicos. CSIC, 1965, doc. 91.

36. Tal'y como propone DURAN GUDIOL, Antonio: Historia de la Catedral de Huesca..., p. 14.

37. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccién diplomdtica..., doc. 418.

38. DURAN GUDIOL, Antonio: Historia de la Catedral de Huesca..., p. 14.

39. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccidn diplomdtica..., docs. (Teodericus, prior claustral) go, (Teodericus,
prior) 97, 99, (Lupus Fortuniones, prepdsito) 105, 106, (Lupus Fortuniones, arcediano) 70, 9o, 104, (Lupus Fortuniones,
firma) 105, (Menendus, arcediano) 106 y (Menendus, carta) 418.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 483
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

Ricardo del Arco también encuentra varias personas que si evocan directamente
la vinculacién directa con las comunidades de cristianos andalusies*°. Por ejemplo,
en 1149 Guillermo Moztaravi compra dos campos, en 1178 las tierras de los hijos
de Stephan Mozaravi actiian como linderos de una compraventa, en 1187 el hijo
de Petri Mozarab acttia como testigo de la compraventa de una casa o en 1196
el campo de Bartolomeo Mozaravi actia de linde en un reparto de tierras*. Al
igual que ocurria en los casos anteriores, no se conoce si los referenciados en
los documentos son originarios de Huesca y, por tanto, si sus antropénimos
estdn indicando la existencia de una comunidad de dimmis cristianos oscenses
en época andalusi.

Por ultimo, Laliena también rescata a tres posibles agentes mozarabes que
pudieron haber estado actuando en el tablero politico de la ciudad en la época
inmediatamente posterior a la conquista. El encargado de reorganizar las rentas
de larecién tomada Huesca es Orti Ortiz, quien actuaria auxiliado por prohombres
mozarabes que velarian por los intereses de su propia comunidad. Laliena
utiliza como marcadores para localizarlos la habilidad que tienen con el 4rabe,
el conocimiento que poseen de las rentas y los derechos de los dignatarios
musulmanes depuestos mediante la accién bélica de Pedro 1y su antroponimia
ajena ala habitual en entornos francos o altoaragoneses*. Uno de estos candidatos
a mozarabe es el merino de la ciudad entre 1096 y 1104, Domenke de Alquézar,
quien gracias al locativo que acompafia a su nombre se ha de suponer que sus
origenes no tienen que ver con la antigua comunidad de dimmis de Huesca.
Otros candidatos son los también merinos Cipriano (1104-d. 1096)# y David
(1123-1139)*, aunque este tltimo también puede ser judio. Al igual que ocurre en
los anteriores casos, la incierta vinculacién entre estas personas y los cristianos
andalusies de Huesca es un impedimento para poder tomar su presencia en la
ciudad plenomedieval como prueba irrefutable de la existencia de esta comunidad.
A pesar de que ninguno de los nombres anteriormente expuestos constituyen
una noticia infalible de la existencia de la comunidad de dimmis cristianos de
Huesca, no parece incauto interpretar la concatenacién de todas estas evidencias
como, al menos, una tendencia que permita indicar sin temor a equivoco que
dicha comunidad cristiana existi6 realmente.

40. ARCO GARAY, Ricardo del: «Huesca en el siglo XII (Notas documentales)», en Il Congreso de Historia de la
Corona de Aragdn (dedicado al siglo XII). Huesca, Talleres tipograficos de Justo Martinez, 1920, p. 353, n. 1.

41. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccidn diplomatica..., docs. (Guillermo Moztaravi) 188, (Stephan Mozaravi)
339, (Petri Mozarab) 423 y (Bartolomeo Mozaravi) 516.

42. LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit., p. 176.

43. UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Coleccién diplomdtica de Pedro |..., docs. (Domenke de Alquézar) 41y (Ci-
priano, merino) 139.

44. LACARRA DE MIGUEL, José Marifa (ed.): Documentos para el estudio de la Reconquista y la repoblacién del valle
del Ebro. Tomo 1 (niimeros 1 a 319). Zaragoza, Anubar, 1982, doc. 93.

484 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

2. DIMMIS CRISTIANOS OSCENSES.
{UNA COMUNIDAD ORGANIZADA?

La transmision indirecta de los textos que definen la categoria juridica del dimmi
antes expuestos permiten a sus difusores valorarlos desde la perspectiva que da el
tiempo. El pacto de ‘Umar 1 ha llegado, entre otras vias, gracias al Siray al-Mulitk
de al-Turtasi (ss. X1-X11), una obra preceptiva acerca del buen comportamiento
que los principes musulmanes tenfan que adquirir. El autor, tras introducir
el pasaje legal, continda su texto comentindolo y valorandolo e introduce las
reacciones de las diferentes escuelas juridicas del derecho islimico, destacando
de entre el resto la de la corriente $afi ‘T: «Pondrd el jefe musulmdn al frente de cada
comunidad de infieles una persona encargada de llevar el registro donde consten su
nombre y sefias, y de obligarles a cumplir rigurosamente todas las condiciones a que
se han sometido»®. Aunque esta noticia es importante, no seria del todo correcto
aplicar directamente su contenido a al-Andalus, pues la corriente juridica que
siguen sus jueces a partir del siglo 1X es la maliki*. No obstante, este fragmento
si induce a pensar en la necesidad de organizacidén efectiva de las comunidades
cristianas asentadas en este territorio, aunque sea tan solo para resolver pleitos
entre correligionarios o recaudar la yizya. Todo esto implicaria la necesidad del
gestor de estar cerca de la comunidad para conocer a sus integrantes.

Acudiendo de nuevo a la historiografia no cabe duda acerca de que el obispo
serfa el gestor de los dimmis cristianos tanto en el plano material como en el
espiritual y que, ademas, seria la misma institucion que la rastreable desde la
Tardia Antigiiedad. Se conoce la existencia del obispo de Osca desde la segunda
década del siglo V1, cuando presumiblemente el prelado Elpidio ratifica las actas
del Concilio de Toledo 11 (527), afirmacién controvertida pues esta confirmacién
tan solo aparece reflejada en el codex Lucensis y se habria producido después del
cierre conciliar debido a un retraso de la delegacion nororiental de Spania*’. Ya
sin duda el obispo Gabino firm¢ las actas de Toledo 111 (589) y desde entonces la
didcesis habria estado representada en hasta cinco concilios toledanos mas#. Este
episcopado gozaria de cierta autonomia, pues en el sinodo provincial de Egara
(614) se dictamind que se pusiesen por escrito las actas de otro sinodo provincial

45. AL-TURTUST, Abli Bakr: op. cit. p. 151.

46. ECHEVARRIA ARSUAGA, Ana: «Los marcos legales de la islamizacién: El procedimiento judicial entre cristianos
arabizados y mozarabes», Stvdia Historica, 27 (2009), p. 37.

47. FITA COLOME, Fidel: «Patrologfa visigética. Elpidio, Pompeyano, Vicente y Gabino, obispos de Huesca en el
siglo VI», Boletin de la Real Academia de la Historia, 49 (1906), p. 138 y QUENTIN, Henri: «Elpidius, évéque de Huesca
et les souscriptions du deuxiéme concile de Toléde», Revue Bénédictine, 23 (1906), pp. 257-260.

48. VIVES GATELL, José (ed.): Concilios visigdticos e hispano-romanos. Madrid, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas. Instituto Enrique Flérez, 1963, p. 137.

49. Osdulfo en Toledo IV (633) y VI (638); Eusebio en Toledo VIII (653) y Gudisclo en Toledo XIII (683). Audeberto
(abad) represent6 a la didcesis en Toledo XVI (693). En idem, pp. (Toledo 1V) 224, (Toledo VI) 247, (Toledo VIII) 288,
(Toledo XIIl) 434 y (Toledo XVI) 519.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 485
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

anterior, celebrado en Huesca (598), en el que solo se dictaminaron cuestiones
disciplinarias y acerca del adulterios®. No obstante, en Toledo XVI (693) se pierde
todo rastro de esta institucién, que no serd mencionada de nuevo hasta el siglo XI.

Bien es cierto que Durdn Gudiol, Sénacy Laliena proponen la existencia de dos
obispos de Huesca posteriores a este siglo VI, Nitidio y Frontiniano®, pues sus
nombres aparecen en la hagiografia de San Urbez como beneficiarios de diversos
milagros y como autores de la misma. El texto que recuerda la vida de este santo
eremita ha llegado a través de un documento copiado en el XI, posiblemente proce-
dente de un monje culto de Saint-Pons-de-Thomiéres, aunque muy modificado
con respecto al desaparecido original al que se le afiaden elementos emanados
tanto de la tradicién oral como de la imaginacién del autor. Al final, el an6nimo
copista del XI querria dar mayor validez a sus palabras, atribuyéndolas a los ficticios
obispos Nebridio y Frontiniano, de didcesis no declaradas. Este dato permanecera
invariable hasta que en el traslado del texto que se hizo en el siglo XV1 se sustituye
el nombre de Nebridio por el de Nitidio y, sin justificacion, se asocian tanto este
como Frontiniano a la sede jacetanooscense, ocupando ambos tedricamente dicha
catedra en la segunda mitad del siglo VIII. Durdn Gudiol ha estudiado estas actas,
considerando que la historicidad de estos obispos debe ser puesta en duda, pues no
hay ninguna documentacién que hable de su existencia. Los tnicos prelados que
comparten onomadstica con los supuestos autores de la vida de San Urbez vivieron
en el siglo VI, se rastrean gracias a su presencia en varios concilios y son Nibridio
de Egara y Frontiniano de Geronas.

Los historiadores contemporaneos son conscientes de esta falta de noticias fiables,
aunque se muestran resistentes a la idea de que esta institucién tan importante
desaparezca con la llegada de los musulmanes. Una de las lineas interpretativas de
este pasado es la de Durdan Gudiol, quien sin aportar ninguna fuente documental
o material asegura que el obispo nunca abandon¢ la ciudad y a causa de ello vio
trastocada la normalidad en el desempefio de sus funciones?. Desgajada de esta,
también sin soporte documental es la de Laliena, quien asegura que el obispado se
mantuvo vigente en la ciudad hasta su disolucion a causa de la crispacion causada
por las campafias militares de al-Mansiirs*. Por otro lado, con mayor apoyo en la
historiografia son las consideraciones de Balaguer, quien sigue lo argumentado por
el padre Huesca®. Ambos proponen que tras el 711 los cristianos huyeron al norte

50. Idem, pp. (Huesca) 158 y (Egara) 162.

5. DURAN GUDIOL, Antonio: Los condados de Aragdn y Sobrarbe. Zaragoza, Guara, 1988, pp. 127-128. LALIENA
CORBERA, Carlos y SENAC, Philippe: Musulmans et chrétiens dans le Haut Moyen Age: aux origins de la reconquéte
aragonaise. Paris, Minerve, 1991, p.35.

52. DURAN GUDIOL, Antonio: «El eremita San Urbez. ;Mozarabe de Huesca?», Aragén en la Edad Media, 8 (1989),
pp. 200-201. Concilios: VIVES GATELL, José (ed.): op. cit., pp. (Nibridius y Frontinianus, Tarragona (516)) 38, (Gerona
(517)) 41y (Nibridius, Toledo I (527)) 46.

53. DURAN GUDIOL, Antonio: «La didcesis de Huesca y Jaca», Argensola, 109 (1995), p. 25.

54. LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit., p. 162.

55. HUESCA, Ramén de: op. cit., vol. 5, p. 233.

486 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

y se refugiaron en las faldas pirenaicas, donde el poder andalusi era mas difuso.
Esto mismo haria el obispo oscense, quien se guareceria en Sasabe, desde donde
seguiria teniendo el control (de iure o de facto) sobre los cristianos que habian
permanecido en la ciudad®.

La teoria de Huesca-Balaguer presenta también dificultades a la hora de ser
comprobada. La razén por la cual estos autores consideran que San Adridn de
Sasabe es el refugio del obispo de Osca es porque, con el paso de los siglos, esta
institucion se convertird en la didcesis de Huesca, tras la conquista de Pedro 1. No
obstante, es imposible rastrear la institucién sasabense con anterioridad al 711y,
ademds, se conserva el acta fundacional de la didcesis en un documento datado en
el 922 en el que se puede leer «[Era DCCCCL]X. Successit post eum Galindus episcopis
XL etatis sue anno et ordinatis [---] 1] episcopis, id est, Sisuldus episcopus Calagorriensis,
Teudericus episcopus Tubiensis [Ferriol]us episcopus Sisabensis»”. Durante el reinado
de Sancho Garcés | se estd constituyendo ex novo la sede sasabense, desgajada de
la de Pamplona a causa de la necesidad de reestructuracién diocesana causada por
la rapida expansién del reino durante este primer cuarto del siglo X5®. Ademds, con
este movimiento Galindo de Pamplona se convierte en metropolitano, mostrando
connivencia con la politica regia que pretende emular la superposicion de un poder
firme sobre un gran territorio poblado por multiples comunidades®.

Con respecto alas dependencias y templo principales de la didcesis no se conoce
apenas nada, pues la iglesia de San Adrian de Sasabe que actualmente se puede
disfrutar fue consagrada por el obispo Esteban 1 de Huesca en 1104%. Las interven-
ciones arqueoldgicas de finales de la década de los 50 o principios de los 60 del siglo
XX tampoco parecen haber encontrado materiales reveladores acerca de la naturaleza
del edificio previo al actual®. Los origenes de la iglesia de Sasabe se pueden rastrear,
al menos, hasta finales del siglo 1X, pues en un documento datado en el 958 se puede
colegir la estancia del obispo Fortufio en dicho monasterio antes de la entrada del
siglo X®. Este testimonio podria estar situando la vigencia del monasterio en época
anterior a que el conde Galindo 11 Azndrez tomase el valle de Borau, hecho que se
traduce en la propuesta historiografica que propone, ante la supuesta imposibi-
lidad de construccion de edificios religiosos por parte de los dimmis cristianos, que
el origen del templo se haya de rastrear realmente en la época hispanovisigoda®.

56. BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Notas documentales...», p. 397.

57. LACARRA DE MIGUEL, José Marfa (ed.): «Textos navarros del Cédice de Roda», Estudios de Edad Media de la
Corona de Aragon, 1 (1945), p. 263. Restitucién del texto entre corchetes a partir de UBIETO ARTETA, Antonio: «Las
didcesis navarro-aragonesas durante los siglos X'y X», en Trabajos de investigacion. I. Valencia, Anubar, 1972, p. 41, n. 32.

58. Idem, p. 44.

59. BUESA CONDE, Domingo: «El origen de las didcesis aragonesas: la creacién de la diécesis de Sasabe», Revista
Aragonesa de Teologia, 7/14 (2001), p. 84.

60. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccidn diplomatica..., doc. 9o.

61. VALENZUELA MUNOZ, Josefa Marfa: «San Adrian de Sasabe», Argensola, 57-60 (1964-1965), p. 8.

62. ARCO GARAY, Ricardo: «El archivo de la catedral de Jaca», Boletin de la Real Academia de la Historia, 65
(1924), pp. 49-51. ) )

63. DURAN GUDIOL, Antonio: De la Marca Superior de al-Andalus..., p. 73. ESCO SAMPERIZ, José Carlos: «La

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 487
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



488

RODRIGO MORENO TORRERO

Con posterioridad a la redaccion del acta de creacion de la didcesis sasabense,
sus prelados adoptarian el titulo de episcopo(us) in Aragon(e), hasta que en 1063, en
el pseudo-sinodo de Jaca se decidié restablecer la didcesis de Huesca, cuya citedra
permaneceria en la villa jacetana hasta que su conquista se llevase a cabo (1096)%. La
historicidad de este pseudo-sinodo, importantisimo para el estudio de la iglesia en
la Plena Edad Media aragonesa, estd puesta en entredicho. Duran Gudiol esgrime
argumentos de caracter codicoldgico, considerando complicada la férmula por la
que se introduce a Ramiro 1 y Sancho Ramirez a la vez en el documento, asi como
sus intitulaciones. El escatocolo también presenta irregularidades y la data esti en
era de la Natividad del Sefior, que no se usa en Aragén hasta finales del siglo X1I. A
esto, Ubieto afiade varios errores filologicos que ponen en duda la verosimilitud
del documento®. Este hecho es relevante, pues Ubieto enuncid que estas actas son
la primera vinculacién que encuentra entre la didcesis de Jacay la de Huesca y que
habra que esperar hasta la consagracién de la iglesia de San Adridn de Sasabe (1104)%
para poder vincular desde el punto de vista documental este lugar con Huesca®.
Al no haberse celebrado el pseudo-sinodo estas consideraciones deben ser modifi-
cadas, pues el primer documento en el que el obispo adopta el titulo de episcopo(us)
in lacc(k)a se emite casi una década y media después de la supuesta celebracion del
sinodo jacetano, en 1077, y se corresponde con la prelatura de Garcia 1 (1076-1086)%.
Cabe resaltar que entre las colecciones documentales consultadas no se ha encon-
trado ninguna vinculacién previa a la conquista cristiana entre la didcesis de Jaca'y
la de Huesca a excepcion de un falso datado en 1096, meses antes de la conquista
de Huesca®. El primer documento en el que aparece el obispo de Huesca es pocos
meses posterior a la conquista de la ciudad y se introducird mds adelante, pues es
uno de los que conforman la llamada Concordia de 10967°. A tenor de la aparente
desaparicion del obispo de Jaca de la documentacién a partir de entonces, se ha de
suponer que cuando el documento de 1096 se redacta la didcesis ya se ha trasla-
dado. Por tanto, aunque el traslado de di6cesis de Sasabe a Jaca y de aqui a Huesca
sea efectivo, no hay sustento documental para afirmar que las didcesis de Sasabe
y Jaca tienen pretensiones sobre Huesca hasta la conquista de esta tiltima ciudad.

Antigiiedad Tardia (siglos IV-VII)», en LALIENA CORBERA, Carlos (ed.): Huesca, Historia de una ciudad. Huesca,
Ayuntamiento de Huesca, 1990, p. 81.

64. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccidn diplomatica..., doc. 27.

65. DURAN GUDIOL, Antonio: La iglesia de Aragdn durante los reinados de Sancho Ramirez y Pedro | (1062?-1104).
Roma, Iglesia Nacional Espafiola, 1962, pp. 139-140; UBIETO ARTETA, Antonio: «El romanico en la catedral jaquesa y
su cronologia», Principe de Viana, 96-97 (1964), pp. 188-190.

66. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccién diplomatica..., doc. go.

67. UBIETO ARTETA, Antonio: «Las diécesis...», p. 47.

68. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccién diplomatica..., doc. 40.

69. UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Coleccin diplomdtica de Pedro I..., doc. 23.

70. Idem, doc. 24.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11 HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

2.1. TERRITORIO SIN OBISPO. LA ORGANIZACION
ECLESIASTICA DEL PIRINEO ANTES DEL X

La documentacion rodense que recuerda cémo el obispo Galindo de Pamplona
crea la didcesis de Sasabe cuenta con algunas lagunas textuales que hacen dificil
entender la data y descubrir el nombre de Ferriolo. En su transcripcion, Lacarra
no propone ninguna interpretacién de las mismas, siendo necesario acudir a la
historiografia para rellenarlas. Es Ubieto” quien desvela estos datos tras leer un
documento conservado en el cartulario de San Pedro de Siresa, también fechado
en 922, en el que el obispo Ferriolo de Sasabe en presencia del metropolitano
Galindo de Pamplona y el rey Sancho Garcés I realiza una serie de donaciones en
favor del monasterio de Siresa”. Esto significa que necesariamente la creacién
de la didcesis de Sasabe debia ser antes de la firma del documento siresano del
922, pero después del 921, pues en este afio Galindo todavia no habia accedido a
la catedra pampilonense?.

Estos datos pueden quedar simplemente en el &mbito de la riqueza erudita,
aunque en realidad son la clave para desvelar la organizacion eclesidstica en los
valles pirenaicos antes de la consagracion de Ferriolo y su posible interaccién con
los territorios circumpirenaicos, entre los que se encuentra Huesca. Larrea observa
cémo las rentas donadas a favor de Siresa por el obispo Ferriolo ya estaban en poder
del monasterio, pues fueron otorgadas por los condes aragoneses Galindo Aznar
1 (840-867)7y Galindo Aznar 11 (a. 867)7. Esto le da a entender que el documento
de Siresa del 922 en realidad no es una donacidn, sino una confirmacién regia
y archiepiscopal de una serie de realidades que vienen ocurriendo desde hace al
menos medio siglo. Esto, sumado al silencio documental que no muestra ninguna
autoridad prelada anterior al 922, podria estar respondiendo a la cristalizacién
de una realidad preexistente en la que Siresa y otros monasterios importantes
tendrian el control efectivo sobre una gran extension del territorio, gestionado
en todos los aspectos (material y espiritual) por el abad?.

Al no tener evidencias de la existencia de un obispo en la ciudad de Huesca
y desechar la idea de que se refugiase en Sasabe tras el 711, 0 al menos si lo hizo
no consiguié mantener y hacer valer su distincién episcopal, la comunidad de
dimmis cristianos oscense tendrfa que autogestionarse, tal y como ocurria en el
Pirineo. Esto no significa necesariamente que la comunidad cristiana de Huesca

71. UBIETO ARTETA, Antonio: «Las didcesis...», p. 41, n. 32.

72. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccion diplomatica..., doc. 8 o UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Cartulario
de Siresa. Valencia, Anubar, 1960, doc. 7.

73. Por ejemplo, UBIETO ARTETA, Antonio: «Las diécesis...», p. 41, n. 32.

74. UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Cartulario de Siresa..., doc. 4.

75. Idem, doc. s.

76. LARREA CONDE, Juan José: «Obispos efimeros, comunidades y homicidio en la Rioja Alta en los siglos X y
XI», Brocar 31 (2007), pp. 181 0 SENAC, Philippe: La frontiére et les hommes (Ville-Xile siécle): le peuplement musulman au
nord de I'Ebre et les débuts de la reconquéte aragonaise. Paris, Maisonneuve et Larose, 2000, p. 344.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL 489
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

estuviese desorganizada. Acudiendo ala documentacion conservada en el archivo
catedralicio, en una donacién del rey Alfonso 11 datada en 1164 se habla de la puerta
del arrabal de Haratalchomez”’, que también bautiza un barrio extramuros. Este
topénimo ya fue foco de la atencién de Balaguer, quien concluy6 que harat era un
arabismo que se traduce por barrio y el significado completo del término podria
ser Barrio de Gémez o Barrio del Conde™.

La explicacion propuesta por Balaguer es correcta al menos en parte. El topdnimo
proviene de la conjuncidn de la palabra arabe harat (3_'~), bien traducida como
barrio y al-Quimis ()7, Esta segunda palabra es mas complicada de analizar,
pues si bien es cierto que una de sus acepciones es conde, también hace referencia
aun cargo que ostentaban determinados cristianos dimmis. Se encuentran qumis
tanto en entornos rurales como urbanos y el titulo seria descendiente del de comites
de época hispanovisigoda, aunque no se han detectado casos de transmisién
dinastica de este apelativo. El laico que poseyera tal distincion tendria funciones
de representacién de la comunidad cristiana ante la autoridad isldimica, asi como
competencias fiscales, judiciales y de organizacién de sus correligionarios a escala
local®. Actualmente no hay un estudio pormenorizado de qimis cristianos, aunque
si se conocen algunos importantes en al-Andalus. El ejemplo mds ilustrativo es el
de Rabi’ b. Teodulfo, notable gerente y prohombre de la corte del emir al-Hakam
1, que consigui6 gestionar parte de la fiscalidad, administracién y ejército, tanto
de Cérdoba como de todo al-Andalus®.

Por estos motivos no parece apresurado enunciar la posibilidad de que en
Huesca realmente no hubiese un obispo gestionando la comunidad cristiana y
que el encargado de administrar lo referente al plano temporal sea un aristocrata
intitulado qamis. Ahora bien, aunque este cristiano pudiese actuar casi como
cabeza de la comunidad, su condicién laica haria imposible alcanzar la gestion de
los asuntos espirituales. Este plano quedaria en manos de un clérigo que, aunque
su existencia no ha dejado ninguna referencia escrita o material, seria necesario al
menos para celebrar el culto y administrar los sacramentos de los que precisa un
buen cristiano. Al ser obligatoria la existencia de una figura asi y ante la evidencia

77. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccidn diplomatica..., doc. 240.

78. BALAGUER SANCHEZ, Federico: «La muerte del rey Sancho Ramirez y la poesia épica», Argensola, 15 (1953), p. 203.

79. SENAC, Philippe: La frontiére et les hommes..., p. 170; LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit. p. 162 y LALIENA
CORBERA, Carlos y SENAC, Philippe: op. cit., p. 3.

80. AILLET, Cyrille: «La formacién del mozarabismo y la remodelacién de la Peninsula Ibérica (s. VIII-IX)», en De
Mahoma a Carlomagno: los primeros tiempos (siglos VII-1X). Pamplona, Gobierno de Navarra. Departamento de Cultura,
Turismo y Relaciones Institucionales, 2013, p. 296 o AILLET, Cyrille: «La construction des frontiéres interconfessionnelles:
le cas des chrétiens d’al-Andalus dans les sources juridiques (lle/Vllle-Vie/Xlle siécle)», en FIERRO BELLO, Maribel y
TOLAN, John (eds.): The Legal status of dimmi-s in the Islamic West (second/eighth-ninth/fifteenth centuries). Turnhout,
Brepols, 2013, p. 188.

81. LOPEZ Y LOPEZ, Angel Custodio: «El conde de los cristianos Rabi‘ ben Teodulfo, exactor y jefe de la guardia
palatina del emir al-Hakam I», Al-Andalus Magreb: Estudios drabes e isldmicos, 7 (1999), pp. 169-184; VIGUERA MOLINS,
Marfa Jesus: «Dimmies en crénicas de al-Andalus: intereses y estrategias relejadas en al-Mugtabis |1-1 de Ibn Hayyan»,
en FIERRO BELLO, Maribel y TOLAN, John (eds.): The Legal status of dimmi-s in the Islamic West (second/eighth-ninth/
fifteenth centuries). Turnhout, Brepols, 2013, pp. 199-212.

490 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-0745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

contraria a la presencia de la autoridad episcopal, la comunidad de cristianos de
Huesca se estaria organizando a nivel religioso al igual que ocurriria en los grandes
monasterios de los valles pirenaicos: es un clérigo-no obispo el que gestiona la
espiritualidad de la comunidad de manera auténoma.

3. SAN PEDRO EL VIEJO, ¢ESPACIO DE CULTO
DE LOS DIMMIS CRISTIANOS DE HUESCA?

El topénimo Haratalchomez introduce también otra de las problematicas a
tratar, acerca de la localizacién y lugar de culto de esta comunidad cristiana. A
nivel historiogréafico se transmite la idea de que estos cristianos estarfan asentados
en torno a la iglesia de San Pedro el Viejo. El padre Huesca es el primero en emitir
esta afirmacion, basandose en un documento fechado en 1097, no conservado en
la actualidad®. A parte de la citada documentacion, esta hipdtesis no cuenta con
otro refrendo, tampoco a nivel material®y el topdnimo Haratalchomez realmente
no cuadra a la perfeccién con los alrededores de la iglesia. Sin posibilidad de un
acercamiento material esta afirmacion es imposible de evaluar.

3.1. CONCORDIA DE 1096

Aligual que lo que ocurria con la citedra oscense, los mismos autores han ido
perpetuando laidea de que San Pedro el Viejo es el centro de culto de esta comu-
nidad de dimmis, aunque tampoco esgrimen ninguna prueba mis all4 de la docu-
mentacion posterior a la conquista, en concreto la referente a la de la Concordia de
1096. Este acuerdo se conserva en dos legajos casi idénticos®, aunque su contenido
tuvo que ser ratificado en 1098 por el rey Pedro 1%y por el papa Pascual 1l en 1107
Ademds, para terminar de comprenderlo hay que acudir a un texto anterior a la
conquista de la ciudad, datado en 1093%". Tras la lectura de estas fuentes se puede
reconstruir una secuencia histérica, que no solo permite hipotetizar acerca de la
iglesia de San Pedro el Viejo en época andalusi, sino ademds sobre la reorganiza-
cién eclesistica que hubo en la urbe tras la conquista de 1096.

82. HUESCA, Ramén de: op. cit., vol. 7, p. 13.

83. TORRES BALBAS, Leopoldo: «Mozarabfas y juderfas de las ciudades hispanomusulmanas», Al-Andalus: revista
de las escuelas de estudios drabes, 19 (1954), pp. 179-180.

84. BARRIOS MARTINEZ, Marfa Dolores (ed.): Documentos de Montearagdn (1085-1205). Huesca, Instituto de
Estudios Altoaragoneses, Asociacién de amigos de Montearagdn, 2004, doc. 11 y BALAGUER SANCHEZ, Federico:
«Notas documentales...», doc. 1.

85. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccidn diplomatica..., doc. 93.

86. Idem, doc. 100.

87. LACARRA DE MIGUEL, José Marfa (ed.): Documentos para el estudio de la Reconquista..., doc. 14.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 491
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

Esta Concordia de 1096 no es mas que el repartimiento de las rentas de la
mezquita mayor, futura catedral; la capellania de la zuda y la iglesia de San Pedro el
Viejo entre Simedn, abad de Montearagén; Pedro 1, obispo de Huesca y Frotardo,
abad de Saint-Pons-de-Thomiéres. No ha trascendido exactamente quiénes pasaron
a poseer estos edificios en el momento de la conquista, pero esta cuestion se puede
inferir acudiendo al anteriormente citado documento de 1093. En el texto, bajo
la férmula «Dono etiam capellam Cude de Osca, si Deus eam mihi dederit, uel filio
meo. Sunt autem hec omnia in territorio Oscensi»®, el rey Sancho Ramirez dona al
monasterio de Saint-Pons-de-Thomiéres la capellania que, tedricamente, estaria
constituida en la zuda de la ciudad. Esto significa, si se considera que esta promesa
se cumple en el momento de la conquista, que San Pedro el Viejo estaria en manos
del obispo y la mezquita mayor en las del monasterio de Montearagén. Es entonces
cuando la rivalidad entre Frotardo, abad de Saint-Pons-de-Thomieres y el obispo
Pedro | se materializa, pues el prior cluniacense quiso arrebatarle al prelado de la
ciudad las rentas de San Pedro el Viejo®.

La resolucion de este conflicto queda reflejada en los dos documentos casi
especulares anteriormente mencionados®, datados en el 1096, segtin los cuales
Frotardo habria conseguido su empresa de quedarse con San Pedro el Viejo,
mientras que el obispo se conformaba con la mezquita mayor y Montearagén con
la capellania de la zuda. A pesar de la claridad de los documentos mencionados,
este pleito tuvo que seguir vigente, pues el rey Pedro 1 en otro texto ya mencio-
nado datado en 1098 vuelve a ratificar esta decision®. El papa Pascual 11 zanja
esta disputa con una bula emitida en 1107°, volviendo a ratificar el derecho del
monasterio cluniacense sobre la iglesia de San Pedro el Viejo.

La lectura de estos textos incita la pregunta del motivo de la tensién entre los
diferentes agentes en la ciudad. El obispo Pedro I es una persona polifacética y
hasta cierto punto algo contradictoria. Se conoce gracias a la denuncia que en
1090 eleva el metropolitano Dalmacio de Narbona a Urbano 119 su imposicién
irregular al frente de la cdtedra jacetana, mediatizada por los deseos y estrate-
gias politicas de Frotardo de Saint-Pons-de-Thomiéres®. Este nombramiento no
significo la fidelidad absoluta del prelado por la orden cluniacense, configuran-
dose poco después a su nombramiento como uno de los mayores opositores a las
politicas regias de favorecimiento de los grandes monasterios en detrimento de

88. Ibidem.

89. DURAN GUDIOL, Antonio: La iglesia de Aragon..., 71-72. DENIS DE SAINTE-MARTHE: Gallia Christiana in
provincias ecclesiasticas distributa. Vol. 6. Paris, Typographia Regia, 1739, col. 229.

90. BARRIOS MARTINEZ, Marfa Dolores (ed.): Documentos de Montearagon..., doc. 11 y BALAGUER SANCHEZ,
Federico: «Notas documentales...», doc. 1.

91. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccidn diplomatica..., doc. 93.

92. Idem, doc. 100.

93. MANSILLA REOLLO, Demetrio (ed.): La documentacidn pontificia hasta Inocencio Ill, 965-1216. Roma, Instituto
Espafiol de Estudios Eclesiasticos, 1955, doc. 31.

94. DURAN GUDIOL, Antonio: La iglesia de Aragon..., 55-56.

492 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

la clerecia secular”. Ademads, las relaciones entre el obispo de Aragén y la monar-
quia permanecen tirantes desde la prelatura de Garcia 1 (1036-1057) y no habra
un nuevo acercamiento entre ambas instituciones hasta que Alfonso I se apoye
en Esteban 1 de Huesca (1099-1130) para llevar a cabo su proyecto politico®. Por
otro lado, Frotardo es un prohombre en las cortes de Sancho Ramirez y Pedro 1,
legado pontificio” y uno de los grandes impulsores de la Reforma en territorio
aragonés®. Logicamente no se puede valorar a tenor de este conflicto en torno a
San Pedro el Viejo la relacién personal entre ambos individuos, pero si se detecta
una tirantez que se materializa en un altercado politico en el cual cada parte
vela por sus intereses: el obispo Pedro 1 lucha por fortalecer la jerarquia secular y
Frotardo por enriquecer y hacer mas influyente a su orden matriz, Cluny.

Para los interrogantes que se estan planteando en este trabajo se puede extraer
de la Concordia de 1096 una conclusién muy clara: el obispo Pedro 1y Frotardo
estdn luchando por las rentas de una iglesia en una fecha inmediatamente poste-
rior ala conquista. Una probabilidad que se desvela ante este hecho esla de que el
rey Pedro 1, conforme cayé la ciudad, fundo la iglesia y la dot6 de los suficientes
bienes como para que merezca ser el centro del conflicto al que se asiste; aunque
de esto no ha quedado ningtin rastro documental y exigiria una premura inusi-
tada en un proceso que tiende a dilatarse varios afios. Por el contrario, parece mas
probable a tenor de los testimonios que se conservan que esta iglesia ya estuviese
dotada y en funcionamiento con anterioridad a 1096 y que el conflicto entre el
obispo de Huesca y el abad de Saint-Pons-de-Thomiéres sea en realidad la lucha
por controlar este templo cristiano andalusi.

Ademas, trascendiendo el plano material y entrando en el espiritual, San
Pedro el Viejo tendria que haber sido objetivo principal de ocupacién por parte
de los agentes reformadores, pues seria el centro de culto de los mozarabes donde
todavia se celebraria el rito litiirgico hispano. En este caso en concreto, al ser los
dos litigantes partidarios a la Reforma, aunque por diferentes cauces, la dimen-
sion teoldgica del conflicto queda diluida, pues independientemente de quien
resulte vencedor en la disputa podrd imponer la nueva liturgia a la comunidad
de mozarabes locales. La documentacion no ha sido especialmente reveladora en
lo referente a la organizacion social de la ciudad poco después de la conquista de
Pedro 1, por lo que no se puede saber exactamente quiénes son estos mozarabes
despojados de su iglesia ni cudl es su influencia. Puede que para evitar un conflicto
social provocado por la pérdida de San Pedro el Viejo, el rey Pedro 1 ordend que la
advocacion secundaria de la mezquita convertida en la iglesia del Salvador sea a

95. BALGAGUER SANCHEZ, Federico: «El obispo de Huesca-Jaca y la elevacién al trono de Ramiro I1», Argensola,
1 (1950), p. 6. )

96. DURAN GUDIOL, Antonio: «La iglesia, la cultura y el arte medievales en Huesca», en LALIENA CORBERA,
Carlos (ed.): Huesca, Historia de una ciudad. Huesca, Ayuntamiento de Huesca, 1990, p. 164.

97. LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit. p. 292.

98. DURAN GUDIOL, Antonio: La iglesia de Aragon..., pp. 51-53.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL 493
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

las santas Nunilo y Alodia®, haciendo recuperar a los mozarabes una parcela del
poder y rentas que acababan de perder, apacigudndolos de este modo.

Otro dato que permite extraer esta querella termina de confirmar la idea de que
la iglesia de San Pedro no es una sede episcopal. Desde época de Sancho Ramirez
se asiste a un acercamiento sistemdtico de los monarcas aragoneses a la Santa Sede
y a su politica reformadora a fin de reforzarse en el poder y obtener prebendas de
cardcter material a cambio™®. Asf lo atestigua, por ejemplo, una carta que en 1088-
1089 envia Sancho Ramirez a Gregorio VII por haber incumplido el pago de un
tributo vasallatico que estaria vigente desde época de Alejandro 11 y la contestacion
papal a la misma, excusandole™. Lo que si esta claro es que Gregorio V11 estd al
tanto de este acuerdo contraido en época de Alejandro 11, pues lo evoca en una
bula emitida afios antes de esta misiva del rey aragonés, en 1074, cuando Sancho
Ramirez y sus sucesores son facultados para distribuir las «[...] ecclesias villarum
tam earum quas in sarracenorum terris capere [...] sedibus dumtaxat episcopalibus
exceptis[...]»*>. Este derecho es igualmente repetido dos décadas mas tarde por
Urbano 11, quien mediante bula faculta en 1095 al rey Pedro 1, igual que su padre,
a poder organizar las rentas de las iglesias en territorio islimico que conquiste, a
excepcidn de las sedes episcopales'®. Por tanto, el hecho de que el obispo Pedro
I no reclame ningtin edificio como propio y que San Pedro el Viejo sea objeto de
intercambios y donaciones regias, ratificadas mas tarde por el Papa, indica que
no era una sede episcopal en época andalusi y que ninguna otra iglesia de Wasqa,
en caso de haber existido, contaba con esta distincion.

3.2. SANCTO PETRO UETULI DE OSCA

Aunque la correcta interpretacion de esta coleccién documental ya parece
indicar una clara tendencia, la realidad es que no son los tinicos documentos
posteriores a 1096 con los que se cuenta para justificar la idea de antigiiedad de
la iglesia de San Pedro. Se ha introducido ya la bula papal de 1107 mediante la
cual Pascual 11 ratifica la posesién por parte del abad de Saint-Pons-de-Thomiéres
de la iglesia de San Pedro el Viejo, a la que referencia como «antiquam beati Petri
ecclesiam»™4, haciéndose eco asi de lalongevidad de una iglesia que, ateniéndose a
la documentacién conservada apenas tendrfa una década de existencia. Este no es

99. UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Coleccién diplomadtica de Pedro I..., doc. 40

100. LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit., pp. 136-137 y GARCIA-GUIJARRO RAMOS, Luis: «El papado y el reino
de Aragdn en la segunda mitad del siglo XI», Aragdn en la Edad Media, 18 (2004), pp. 247-248.

101, KEHR, Paul F. (ed.): «Cémo y cudndo se hizo Aragédn feudatario de la Santa Sede. Estudio diplomatico»,
Estudios de Edad Media de la Corona de Aragon, 1 (1945), docs. 2y 3.

102. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccion diplomatica..., doc. 38.
103. Idem, doc. 63.

104. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccién diplomatica..., doc. 100.

494 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

el tnico testimonio en esta linea: por ejemplo, en 1099 los clérigos de la iglesia de
«sancto Petro uetuli de Osca» compran unas vifias'®y en 1114 estos mismos monjes
de «sancto Petro Oscensis ecclesie ueteri» intercambian otro vifiedo con un judio
de la ciudad™®. En 1144 Fortun Galinz se encomienda a la «ecclesie antique sancti
Petri de Oscha»*” 0 en 1192 el prior de la «ecclesie Sancti Petri veteri oscensis» cede
un campo para que sea repartido cuando dé fruto™.

Estos son solo algunos ejemplos de las numerosas ocasiones en las que aparece
el apelativo de viejo asociado a la iglesia de San Pedro a lo largo de los siglos poste-
riores a la conquista. Si a este hecho se agrega que algunos documentos tan solo
tres aflos posteriores a 1096 ya hacen referencia a esta longevidad del edificio
termina por constituirse el argumento que permite defender la existencia del
edificio durante el periodo andalusi. Esta afirmacién también estd sujeta a debate,
pues Balaguer enuncia la idea de que el apelativo de viejo desaparece de las fuentes
hacia 1117, consideracién imprecisa como se acaba de ver, arguyendo el autor que
se debe a que es a partir de este afio cuando se comienza la obra romanica del
templo que actualmente se puede contemplar'®. Esta teoria, al quedar invalidada
la premisa inicial, no puede ser considerada, independientemente de que después
de 1117 también se llame a la iglesia simplemente «Sanctum Petrum»™°, ademas
de significar que los productores documentales anteriores al 1117 ya sabfan que
en un futuro la iglesia de San Pedro iba a ser destruida para reemplazarla por un
moderno templo romanico. Tan solo la consideracién de antigiiedad rastreable
en época andalusf justifica el apelativo de viejo que se le otorga a la iglesia.

A nivel material falta una intervencion sistematica en el edificio romanico que
actualmente se conserva. Hasta ahora no se ha encontrado ningtn vestigio de
este primer templo donado en 1096, asi como tampoco se sabe fehacientemente la
fecha de construccién de la iglesia plenomedieval. Diversas obras de saneamiento
y consolidacién realizadas en torno a sus dbsides han sido acompanadas de catas
arqueoldgicas que han desvelado niveles de ocupacién de cronologia romana,
conformados por estructuras productivas vinculadas a la actividad vitivinicola.
Estos resultados son todavia preliminares y hace falta una publicacién cientifica
al respecto para saber si esta estratigrafia es extrapolable al resto del subsuelo
del edificio™ o si por el contrario existe el templo de San Pedro el Viejo anterior
y se puede comprobar de manera material la pervivencia de su uso cristiano en
época andalusi.

105. BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Notas documentales...», doc. 2.

106. LACARRA DE MIGUEL, José Maria (ed.): Documentos para el estudio de la Reconquista..., doc. 45.

107. BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Notas documentales sobre el reinado de Ramiro Il», Estudios de Edad
Media de la Corona de Aragdn, 3 (1947-1948), doc. 8.

108. ARCO GARAY, Ricardo: «Huesca en el siglo XllI...», doc. 26.

109. BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Notas documentales...», pp. 93-94.

110. ARCO GARAY, Ricardo: «Huesca en el siglo Xll...», doc. 19.

11, GARCIA MACIAS, Isabel: «Hallados restos romanos bajo los 4bsides de la iglesia de San Pedro el Viejo»,
Heraldo, 23 de mayo de 2019.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL 495
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



496

RODRIGO MORENO TORRERO

En las zonas aledafias a él si se conocen varios vestigios arqueoldgicos, como
el cementerio parroquial, situado debajo de la actual calle de Cuatro Reyes, ates-
tiguado por los restos que durante el siglo XX han ido apareciendo". Cafiardo
cuenta también la existencia de otra necrépolis anexa, ubicada bajo la plaza de
San Pedro y encontrada durante la realizaciéon de unos alcorques en la zona a
principios del XIX. En estas obras se hallaron varios sarc6fagos que se penso eran
romanos, pues de esa cronologia era el material vinculado a ellos™. Las noticias
son demasiado difusas y los sarcé6fagos no se han conservado, aunque Balaguer,
ateniéndose a las descripciones dadas por Cafiardo, consider6 que bien podrian
datarse en el siglo XV1"4. La aparicion de la necrdpolis en futuras intervenciones
no deberia ser problematica, pues a nivel documental también se conoce. En uno
de los documentos de la Concordia de 1096 se dice que entre los elementos que
gana Frotardo de Saint-Pons-de-Thomiéres también se encuentran unos «][...]
cimiterium et baptisterium sicut umquam illa ecclesia melius habuit aut in antea Deo
donante habebit»™. La falta de precision en las descripciones de estas necrdpolis
dificulta el descubrimiento de los niveles inferiores que se puedan atribuir a época
de la conquista o incluso a una fecha anterior.

3.3. OTRAS HIPOTESIS DE EDIFICIOS DE
CULTO DE LOS CRISTIANOS OSCENSES

A tenor de los datos obtenidos, cabe todavia explorar otros lugares en los que
estos cristianos pudieron haberse reunido en la ciudad andalusi. Antes se ha
introducido el documento de 1093 con el fin de intentar comprender qué ocurrié
con los templos de Huesca entre la conquista de Pedro 1y la Concordia de 1096,
aunque su informaciéon mdas importante estd todavia sin explotar. Al leer el texto
podria inducirse la idea de que tres afios antes de la conquista de la ciudad existia
una iglesia en la alcazaba isldmica (capellania de la zuda) y se podria incluso argiiir
que es la tnica de las iglesias oscenses de las que se tiene algtin tipo de mencién
documental anterior al 10906. La realidad es que el documento no es una donacién
efectiva, sino una promesa. Hay que recordar que, tras anunciar la donacién de la
capellania, el propio Sancho Ramirez dice «[...] si Deus eam mihi dederit [...]». Ademds,
en este documento aparecen sentencias como «Dono ecclesiam capellaniam de Tutela,
si Deus omnipotens eam mihi dederit [...]» 0 «Dono eciam ecclesiam et capellaniam de
Tortosa ciuitate, si Deus omnipotens eam mihi dederit [...]»"°. Es, en realidad, un escrito

112. BALAGUER SANCHEZ, Federico: «El cementerio de San Pedro el Viejo y los restos humanos de la calle de
Cuatro Reyes», Argensola, 19 (1954), pp. 282-283.

13. CANARDO ALTERACHS, Juan: Historia antigua de Huesca. Huesca, Artes Gréficas, 1908, p. 74.

114. BALAGUER SANCHEZ, Federico: «El cementerio...», pp. 282-283.

115. BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Notas documentales...», doc. 1.

16. LACARRA DE MIGUEL, José Maria (ed.): Documentos para el estudio de la Reconquista..., doc. 14.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11 HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

de alto contenido propagandistico, pues el rey estd donando territorios que no serdn
conquistados hasta la primera mitad del siglo siguiente: Tudela en 1118 por Alfonso 1
y Tortosa en 1148 por Ramon Berenguer 1V. Esto debe entroncarse dentro de la linea
de exaltacion de la fe cristiana de Sancho Ramirez, que le lleva a hacer multiples
donaciones de territorios todavia no conquistados™” y que Huesca posiblemente
sea un objetivo militar para ély su corte"®. Esta donacion, ademads, se corresponde
con la politica de apoyo de la monarquia a los grandes monasterios favoreciendo
asf la reforma cluniacense, en la cual Frotardo y Saint-Pons-de-Thomiéres son
fundamentales, como ya se ha referido™. Asimismo, de esta primitiva iglesia o
capellania no queda ningtin resto™, aunque la historiografia piensa que tuvo que
haber estado bajo la mezquita de la zuda™'. La capellania de la zuda se transformé
en un momento dado en el Seminario de Huesca, cuya intervencion arqueolégica
ya se ha licitado™, mediante la cual se podra desvelar si Sancho Ramirez estd
prometiendo en 1093 a Saint-Pons-de-Thomieres una iglesia ya constituida, una
mezquita por convertir o el ideal de una futura iglesia fundada ex novo.

Por otro lado, Torres Balbds, en su articulo sobre los barrios de cristianos en
al-Andalus, introduce la posibilidad de que estuviese en funcionamiento otra
iglesia extramuros en época andalusi'®. Es el caso de San Ciprian, cuyo desarrollo
documental bien podria parecerse al de la capellania de la Zuda. En este caso, en un
documento datado en 1052, Sancho Ramirez dice: «[...] concedo Sancto lohanni de
Penna ecclesiam Sancti Cipriani extra muros lapideos [...]», aunque siempre precedida
por la expresion «[...] si Deus daret michi Oscam [...]»*. Ciertamente, acudiendo ala
politica de beneficio de los grandes monasterios seguida por el rey y que Huesca,
tal y como se reconoce en el documento, todavia no habia sido conquistada, este
caso podria ser otra promesa igual a la de la capellania de la Zuda. La diferencia
fundamental entre estos dos templos es que hay tradicién documental posterior
que podria confirmar la antigiiedad del templo. Por ejemplo, en un documento de
1097, se especifica que la iglesia fue «[...] ocupata per hismaelitas [...]». Pero Ubieto, el
editor de este documento, directamente declara que se trata de una falsificacion™.

117. SENAGC, Philippe: La frontiére et les hommes..., 357-358.

118. LALIENA CORBERA, Carlos: op. cit. p. 149.

119. RUCQUOI, Adeline: «Cluny, el Camino Francés y la Reforma Gregoriana», Medievalismo, 20 (2010), pp. 97-122.

120. UTRILLA UTRILLA, Juan Francisco: «La Zuda de Huesca y el monasterio de Montearagén», en Homenaje a
José Maria Lacarra de Miguel. 1. Zaragoza, Anubar, 1977, pp. 285-306.

121. NAVAL MAS, Antonio: Huesca. Desarrollo del trazado urbano y de su arquitectura, (Tesis doctoral inédita),
UCM, 1979, p. 120; BALAGUER SANCHEZ, Federico: «La iglesia de San Vicente de Huesca, perteneciente a Roda, y la
mezquita de Ibn Atalib», Argensola, 105 (1991), p. 172; GARCES MANAU, Carlos: «La mezquita-catedral (siglos XI1-XI11)
y la construccién de la catedral gética de Huesca (1273-1313): una nueva historia», Argensola, 124 (2014), p. 228.

122. AYUNTAMIENTO DE HUESCA: Decreto N° 3438 / 2020.

123. TORRES BALBAS, Leopoldo: op. cit. pp. 179-180.

124. SALARRULLANA DE DIOS, José (ed.): Documentos correspondientes al reinado de Sancho Ramirez: desde MLXIII
hasta MLXXXXIIII afios. Documentos reales procedentes de la Real Casa y Monasterio de San Juan de la Pefia. Zaragoza,
Tipdgrafo M. Escar, 1907, doc. 52.

125. UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Coleccidn diplomadtica de Pedro |..., doc. 37.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 497
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

Balaguer propuso el uso del edificio como iglesia en los primeros momentos
tras la conquista islimica de la ciudad, aunque progresivamente iria perdiendo
fieles conforme avanzaban las conversiones, hasta quedar en desuso y convertirse
en mezquita. Esta se transformaria en iglesia en 1096 de nuevo y en 1052 todavia
se conservaba la memoria de su uso anterior®. Aunque esta teoria es conclusiva,
a partir de esta documentacion es dificil emitir un juicio sin, al menos, acercarse
ala materialidad de la iglesia. Ya en la Edad Moderna el edificio estaba destruido
y Naval Mas encontré en el Archivo Histdérico Nacional el acta de demolicién
fechada en 1624, pues los jesuitas estaban interesados en aprovechar sus sillares'”.
También recoge la declaracion al respecto que hace Aynsa', quien vio las ruinas
del edificio, y consider6 por la descripcidén que dio que se trataba de un templo
romanico de tres naves y triple bside, siguiendo esquemas constructivos similares
alos apreciados en San Pedro el Viejo™. El uso de San Cipridn queda como posi-
bilidad, pero con un apoyo documental muy débil que no podr4 ser corroborado
hasta que se localice el templo y se excave sistematicamente.

Por ultimo, otro templo propuesto como candidato a ser una iglesia en uso en
época andalusi es San Jorge de las Boqueras. Esta idea puede rastrearse al menos
hasta la obra de Briz Martinez (1620)3° y quedaba argumentada por una donacién
datada en 1094 en la que esta iglesia actuaba de demarcacién geografica™. Balaguer
ya denota que el contenido de esta documentacion no es verdadero, falsificado
en los siglos XIV o XV y expone que el primer documento verdadero que refe-
rencia esta iglesia data del 1243 y se conserva en el archivo de San Pedro el Viejo®2.
Las suposiciones de la existencia de esta iglesia contrastan, por ejemplo, con lo
descrito en la Crdnica de San Juan de la Pefia, en la que se narra la heroicidad de
un caballero aleman, herido en la toma de Huesca, que es salvado por el mismo
San Jorge, quien para ponerlo a salvo «[...] dexolo alli do oy en dia es la eglesia de
San Jorge de las Boqueras [...]»%. Esta teoria ha de quedar descartada.

126. BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Notas documentales...», p. 401

127. NAVAL MAS, Antonio: op. cit., p. 528.

128. AYNSA IRIARTE, Fracisco de: op. cit., p. 611.

129. NAVAL MAS, Antonio: op. cit., p. 529.

130. BRIZ MARTINEZ, Juan: Historia de la fundacién y antigiiedades de San Juan de la Pefia. Zaragoza, Ivan de
Lanaja y Qvartanet, 1620, pp. 211-213.

131. SALARRULLANA DE DIOS, José (ed.): op. cit., doc. 53.

132. BALAGUER SANCHEZ, Federico: «El santuario y la cofradia oscense de San Jorge», Argensola, 47-48 (1961),
pp. 226-228 0 BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Notas documentales...», p. 401.

133. ORCASTEGUI GROS, Carmen (ed.): op. cit., p. 40, 61.

498 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508 ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

4. RECONSTRUCCION DE LA COMUNIDAD DE_
DIMMIS CRISTIANOS. A MODO DE CONCLUSION

A partir de todo esto, la iglesia que se postula con mds probabilidad a haber
acogido la comunidad de dimmis cristianos de Huesca es San Pedro el Viejo. Pero
queda todavia un elemento por explorar, la posibilidad de que se trate de una
mezquita. El hecho de que por la cuantia de sus rentas la conviertan en objetivo
codiciado por el obispo y Saint-Pons-de-Thomiéres no elimina la posibilidad de
que la riqueza venga de los bienes habices de una antigua mezquita, ordenada
convertir en iglesia por el rey Pedro 1y, conforme a lo que ocurre con otras
mezquitas, repartida segun el criterio regio. La construccion del templo romanico
corresponderia a la destruccién del edificio dedicado al culto mahometano y el
apelativo de viejo haria referencia al antiguo edificio islamico. Ademds, en Huesca
ya se ensayo esta estrategia de conversién de mezquita a iglesia con la catedral,
que subsistio en su forma musulmana hasta que se comenzd la construccién del
edificio tardogotico a finales del siglo X111 que actualmente se puede vers+. El ritual
de conversién ha sido bien estudiado para otros puntos de la Peninsula Ibérica
y se puede reconstruir en su totalidad™. La necrépolis hallada en el entorno de
San Pedro el Viejo puede estar respondiendo a la transformacién de una magbara
que ha pasado desapercibida por la imprecision de las noticias transmitidas y las
descripciones dadas.

Aunque esta interpretacion podria ser vélida y plausible, la lectura detenida
del documento de la Concordia de 1096 que desvelaba el cementerio anexo a San
Pedro el Viejo, corroborado posteriormente por via arqueoldgica, bajo la sentencia
«[...] cimiterium et baptisterium sicut umquam illa ecclesia melius habuit aut in antea
Deo donante habebit»° esta descubriendo también la existencia de un baptisterio,
elemento incompatible con el culto isldmico. Es obligatorio enunciar la posibi-
lidad de que en realidad la referencia a este baptisterio sea fruto de una deturpa-
cién del texto original o de la idealizacién de la geografia religiosa de la ciudad
por parte del escriba que lo emite. Si bien es cierto que esto nunca va a poder ser
negado sin una intervencién arqueoldgica sistematica, el baptisterio también
puede ser una buena pista para reconstruir la comunidad de cristianos oscenses
en época andalusi. La tipologia baptismal de los edificios evoca inmediatamente
a la Tardia Antigiiedad, encontrando su auge entre los siglos V y V1. Gracias a
la proliferacion de edificios de esta naturaleza se considera que estos siglos se

134. GARCES MANAU, Carlos: op. cit., pp. 216-218.

135. BUENO SANCHEZ, Marisa: «Fuga demonium angeli pacis ingresus. El ritual romano galicano en el proceso
de transformacién de los espacios sacros: de la Mezquita a la Iglesia (ss. XI-XIl)», en JIMENEZ MARTIN, Alfonso y
ALMAGRO GORBEA, Martin (eds.): La Piedra Postrera. V Centenario de la Conclusién de la Catedral de Sevilla. Actas del
Simposio Internacional sobre la Catedral de Sevilla en el Contexto del Gético Final (Sevilla, 26-31 de marzo de 2007). Sevilla,
Tvrris Fortissima, 2007, pp. 262-270.

136. BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Notas documentales...», doc. 1.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 499
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

corresponden con el momento de mayor ritmo de cristianizacién de la Penin-
sula Ibérica, aunque rapidamente pierden su sentido littrgico, pues los adultos
ya convertidos prefieren bautizar a sus hijos en la infancia, pasindose a usar pilas
bautismales, cuya construccién y mantenimiento es mds sencilla y barata’®. Estos
baptisterios estidn asociados sobre todo a entornos urbanos, tanto en contextos
episcopales como parroquiales, aunque también es frecuente encontrarlos en
templos suburbanos martiriales’®. Sus tipologias son heterogéneas, encontraindose
piscinas bautismales tanto en edificios anexos a las iglesias como en el interior de
los templos o de construcciones laicas™, aunque tal vez debido a la especificidad a
la hora de incluirlo en la donacién de 1096 posiblemente el de Huesca se trate de
un edificio independiente. Un ejemplo importante de baptisterio por la cercania
a Huesca, en este caso en el interior de un edificio rural se encuentra en la Villa
Fortunatus (Fraga)°, aunque posiblemente los mas importantes en la actualidad
sean los urbanos ubicados en las sedes episcopales de época hispanovisigoda de
Egitania (ldanha-a-Velha, Castelo Branco, Portugal) y Eio (Tolmo de Minateda,
Hellin, Albacete)™'.

Ya se ha visto cémo la existencia de la sede episcopal oscense estd bien clara a
partir de finales del siglo VI, por lo que la existencia de un baptisterio anexo a San
Pedro el Viejo no es en absoluto descartable. De cumplirse realmente lo expuesto
por la documentacién, San Pedro el Viejo en época tardoantigua seria parecido al
complejo que se propone que existié en Toledo, aunque en este caso no se conoce
la ubicacion exacta del mismo ni de é]l ha quedado ningtin resto material*. En el
caso toledano, al igual que ocurre en Bizancio, se trataria de un conjunto edilicio
dotado con una residencia para el prelado y su servidumbre, un templo principal
de planta basilical, un baptisterio y un edificio martirials. Todo esto implicaria

137. GODOY FERNANDEZ, Cristina: «Los ritos bautismales en la Antigiiedad Tardfa: una lectura arqueoldgica
desde los textos escritos», en GODOY FERNANDEZ, Cristina y BELTRAN DE HEREDIA, Julia (eds.): La dualitat de
baptisteirs en les ciutats episcopals del cristianisme tardoantic. Actes del | Simposi d’‘arqueologia cristiana. Barcelona, Ateneu
Universitari Sant Parcia, 2017, pp. 173-198 0 GODOY FERNANDEZ, Cristina: «Baptisterios hispanicos (siglos IV al VIII):
arqueologia y liturgia”, Publications de I'Ecole Francaise de Rome, 123/1 (1989), pp. 607-609.

138. CHAVARRIA ARNAU, Alexandra: Arqueologia de las primeras iglesias del Mediterrdneo (siglos IV-X). Granada,
Nuevo Inicio, 2021, p. 113.

139. PALOL | SALELLAS, Pere de: «El baptisterio en el ambito arquitecténico de los conjuntos episcopales
urbanos», en Actes du Xle Congres International d’Archéologie Chrétienne. Vaticano, Pontificio Istituto di Archeologia
Cristiana, 1989, p. 577.

140. SERRA RAFOLS, Josep Calassang: «La Villa Fortunatus de Fraga», Empdiries: revista de mdn classic i antiguitat
tardana, 5 (1943), pp. 5-35; PUERTAS TRICAS, Rafael: «Trabajos de planimetria y excavacién en la «Villa Fortunatus,
Fraga (Huesca)», Noticiario arqueoldgico hispanico, 1 (1972), pp. 69-82.

141. CORDERO RUIZ, Tomds et al.: «Los baptisterios de Egitania (ldanha-a-Velha, Portugal). Contexto arqueo-
16gico y cultural», Munibe: Antropologia-Arkeologia, 71 (2020), pp. 137-150 y SARABIA BAUTISTA, Julia y GUTIERREZ
LLORET, Sonia: «The episcopal complex of Eio-El Tolmo de Minateda (Hellin, Albacete, Spain). Architecture and spatial
organization. 7th to 8th centuries AD”, Hortus Artium Medievalium, 19 (2013), pp. 271-272.

142. MORENO TORRERO, Rodrigo: «Spolia y legitimacién. El problema epigrafico y la datacién de las iglesias
hispanovisigodas toledanas», Antesteria. Debates de Historia Antigua, 9-10 (2020-2021), pp. 276-277.

143. PALOL | SALELLAS, Pere de: «Resultados de las excavaciones junto al Cristo de la Vega, supuesta basilica
conciliar de Sta. Leocadia de Toledo. Algunas notas de topografia religiosa de la ciudad», en Concilio Il de Toledo: XIV
Centenario: 589-1989. Toledo, Arzobispado de Toledo, 1991, pp. 787-788.

500 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

que la iglesia de San Pedro fue en época hispanovisigoda el templo destacado del
obispo de la ciudad. Esta distincidn no se rastrea en la documentacién medieval,
salvo el apelativo de «sedem» que le dedica el candnigo Pedro de Almeria'#, inter-
pretable como un formalismo o una hipotética e improbable cristalizacién de la
memoria de época hispanovisigoda cuya tnica referencia es este texto. La desa-
paricion de la ligazon entre el obispo y este edificio indica que desde su fundacion
en algiin momento del siglo V o la primera mitad del V1 la institucién episcopal
de Huesca goz6 de buena salud hasta la conquista de la ciudad por parte de los
musulmanes. En este momento desaparece el obispo, que o bien se refugia en las
montafias y pierde cualquier dignidad dada por su cargo, que desaparece con el
tiempo, o bien directamente la citedra se disuelve.

Es bajo esta nueva circunstancia cuando los cristianos que decidieron no
convertirse pasan a ser llamados dimmis y atendiendo a las posibilidades que
su nueva situacién juridica les daba, pasaron a organizarse como ocurria en los
valles pirenaicos: un clérigo potentado de la ciudad o el ager pas6 a administrar
espiritualmente a esta comunidad, mientras que el gamis pasé a ocuparse de las
cuestiones temporales. Tal y como se establece en el derecho de conquista, estos
cristianos tendrian derecho a seguir manteniendo sus lugares de culto, escogiendo
el templo preeminente en época hispanovisigoda, San Pedro el Viejo, aunque no se
han encontrado referencias a la existencia de otros edificios en la ciudad de época
hispanovisigoda, ni vigentes ni no vigentes en época andalusi. Al no haber obispo
gobernando la ciudad y a tenor de la documentacién de la Concordia de 1096, esta
iglesia perderia cualquier atribucién episcopal que anteriormente pudiese haber
tenido, aunque conservaria o sus rentas o la posibilidad de tenerlas, enriquecién-
dose paulatinamente durante el periodo islamico.

Con la conquista de la ciudad el clero se reorganizo: la realidad de la urbe era
la existencia de una sola iglesia, dotada con una serie de rentas de base y centro
de la comunidad mozarabe no reformada. Las diferentes entidades religiosas
reformadoras pasaron a luchar por la posesién de las rentas de dicho edificio,
asi como por el control de la comunidad de mozirabes que se vio despojada del
mismo. Por tltimo, ante un posible conflicto social, Pedro I dot6 a estos mozarabes
que habian mantenido el culto en San Pedro desde época hispanovisigoda con la
mezquita convertida en la iglesia de San Salvador y Santas Nunilo y Alodia. Esta
es la dltima mencién rastreable de la comunidad de cristianos andalusies vigente
en Huesca, que fue decayendo hasta que su existencia, sensibilidad y recuerdo
quedaron engullidos por el cruel olvido del tiempo.

144. DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccidn diplomtica..., doc. 91.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1l HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED

501



502

RODRIGO MORENO TORRERO

BIBLIOGRAFIA

Fuentes primarias

AL-HIMYARI, Ibn al-Mun‘im: Kitab al-Rawd al-mi 'tar fi habar al-aqtar. En MAESTRO
GONZALEZ, Pilar (trad.): Kitab ar-rawd al-Mi'tar. Valencia, Anubar, 1963.

AL-TURTUSI, Abii Bakr: Siraf al-Mulik. En ALARCON SANTON, Maximiliano A. (trad.):
Ldampara de los principes, por Abubéquer de Tortosa. Madrid, Instituto Valencia de Don
Juan, 1930-1931.

AL-‘UDRI, Ahmad: Kitab Tarsi * al-ajbar wa-tanwi ‘ al-atar wa-l-bustan fi gara’ib al-buldan
wa-I-masdlik ila pami' al-mamalik. En GRANJA SANTAMARIA, Fernando de la (trad.):
«La Marca Superior en la obra de Al-Udri», Estudios de Edad Media de la Corona de
Aragdn, 8 (1967), Pp. 447-540.

ARCO GARAY, Ricardo del: «<Huesca en el siglo X11 (Notas documentales)». En II Congreso
de Historia de la Corona de Aragon (dedicado al siglo XII). Huesca, Talleres tipograficos
de Justo Martinez, 1920, pp. 307-401.

ARCO GARAY, Ricardo: «El archivo de la catedral de Jaca», Boletin de la Real Academia de
la Historia, 65 (1924), pp. 47-98.

AYUNTAMIENTO DE HUESCA: Decreto n° 3438 / 2020. Recuperado de:
https://sedeelectronica.huesca.es/GDCarpetaCiudadano/PerfilContratante.
do?action=verPublicaciongidentif=9AE6785FB7B8F74D.

BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Notas documentales sobre el reinado de Ramiro 11»,
Estudios de Edad Media de la Corona de Aragon, 3 (1947-1948), pp. 29-54.

BARRIOS MARTINEZ, Marfa Dolores (ed.): Documentos de Montearagon (1085-1205). Huesca,
Instituto de Estudios Altoaragoneses, Asociacion de amigos de Montearagoén, 2004.

DURAN GUDIOL, Antonio (ed.): Coleccién diplomdtica de la Catedral de Huesca. Vols. 1 y I1.
Zaragoza, Escuela de Estudios Medievales. Instituto de Estudios Pirenaicos. CSIC, 1965.

EULOGIO DE CORDOBA: Memoriale sanctorum. En GIL FERNANDEZ, Juan (ed.): Corpus
scriptorum muzarabicorum. Madrid, CSIC, Instituto Antonio de Nebrija, 1973.

EULOGIO DE CORDOBA: Memoriale sanctorum. En MIGNE, Jacques-Paul (ed.): Patrologia
Latina. Paris: JP. Migne editor, 1852, vol. 115, cols. 731-818 [PL 115].

KEHR, Paul F. (ed.): «Cémo y cudndo se hizo Aragén feudatario de la Santa Sede. Estudio
diplomatico», Estudios de Edad Media de la Corona de Aragdn, 1 (1945), pp. 285-326.
LACARRA DE MIGUEL, José Maria (ed.): «Textos navarros del Cddice de Roda», Estudios

de Edad Media de la Corona de Aragdn, 1 (1945), pp. 194-283.

LACARRA DE MIGUEL, José Maria (ed.): Documentos para el estudio de la Reconquista y la
repoblacién del valle del Ebro. Tomo 1 (niimeros I a 319). Zaragoza, Anubar, 1982.

MANSILLA REOLLO, Demetrio (ed.): La documentacion pontificia hasta Inocencio 111,
9065-1216. Roma, Instituto Espafiol de Estudios Eclesidsticos, 1955.

ORCASTEGUI GROS, Carmen (ed.): Crénica de San Juan de la Pefia (version aragonesa).
Edicion critica. Zaragoza, Diputacion Provincial e Instituto Fernando el Catdlico, 1986.

SALARRULLANA DE DIOS, José (ed.): Documentos correspondientes al reinado de Sancho
Ramirez: desde MLXIII hasta MLXXXXIIII afios. Documentos reales procedentes de la Real
Casa y Monasterio de San Juan de la Pefia. Zaragoza, Tipografo M. Escar, 1907.

UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Cartulario de Siresa. Valencia, Anubar, 1960.

UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Coleccidn diplomdtica de Pedro I de Aragén y Navarra.
Zaragoza, Escuela de Estudios Medievales, 1951.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11 HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-0745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


https://sedeelectronica.huesca.es/GDCarpetaCiudadano/PerfilContratante.do?action=verPublicacion&identif=9AE6785FB7B8F74D
https://sedeelectronica.huesca.es/GDCarpetaCiudadano/PerfilContratante.do?action=verPublicacion&identif=9AE6785FB7B8F74D

LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

UBIETO ARTETA, Antonio (ed.): Jaca: Documentos municipales (971-1269). Valencia,
Anubar, 1975.

VIVES GATELL, José (ed.): Concilios visigdticos e hispano-romanos. Madrid, Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas. Instituto Enrique Flérez, 1963.

XIMENEZ DE RADA, Rodrigo: De Rebus Hispanie. En FERNANDEZ VALVERDE, Juan (ed.):
De Rebvs Hispanie. Turnhout, Brepols, 1987.

Bibliografia

AILLET, Cyrille: «La construction des frontiéres interconfessionnelles: le cas des chrétiens
d’al-Andalus dans les sources juridiques (11¢/VI11e-VI¢/X11¢ siecle)». En FIERRO BELLO,
Maribel y TOLAN, John (eds.): The Legal Status of dimmi-s in the Islamic West (Second/
Eighth-ninth/Fifteenth centuries). Turnhout, Brepols, 2013, pp. 167-197.

AILLET, Cyrille: «La formacién del mozarabismo y la remodelacién de la Peninsula Ibérica
(s. VIII-IX)». En De Mahoma a Carlomagno: los primeros tiempos (siglos VII-IX). Pamplona,
Gobierno de Navarra. Departamento de Cultura, Turismo y Relaciones Institucionales,
2013, pp. 285-310.

ANGUIANO NIEVA, Mateo de: Compendio historial de la provincia de Rioja. Madrid, Juan
Garcia Infanzoén, 1701.

AYNSA IRIARTE, Francisco de: Fundacion, excelencias, grandezas y cosas memorables de la
antiquissima ciudad de Huesca. I. Huesca, Pedro Cabarte, 1619.

BALAGUER SANCHEZ, Federico: «El cementerio de San Pedro el Viejo y los restos humanos
de la calle de Cuatro Reyes», Argensola, 19 (1954), pp. 282-283.

BALAGUER SANCHEZ, Federico: «El obispo de Huesca-Jaca y la elevacién al trono de
Ramiro 11», Argensola, 1 (1950), pp. 3-20.

BALAGUER SANCHEZ, Federico: «El santuario y la cofradia oscense de San Jorge»,
Argensola, 47-48 (1961), pp. 223-248.

BALAGUER SANCHEZ, Federico: «La iglesia de San Vicente de Huesca, perteneciente a
Roda, y la mezquita de 1bn Atalib», Argensola, 105 (1991), pp. 165-174.

BALAGUER SANCHEZ, Federico: «La muerte del rey Sancho Ramirez y la poesia épica»,
Argensola, 15 (1953), pp. 197-216.

BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Notas documentales sobre los mozarabes oscenses»,
Estudios de Edad Media de la Corona de Aragon, 2 (19406), pp. 397-410.

BALAGUER SANCHEZ, Federico: «Una nota sobre la escuela medieval de San Pedro el
Viejo», Argensola, 57-60 (1964), pp. 93-97.

BALAGUER SANCHEZ, Federico: Un monasterio medieval: San Pedro el Viejo. Huesca, s.
n., 1940.

BARCELO PERELLO, Miquel: «Un estudio sobre la estructura fiscal y procedimientos
contables del Emirato Omeya de Cérdoba (138-300/755-912) y del Califato (300-366/912-
976)». En BARCELO PERELLO, Miquel y MARTINEZ ENAMORADO, Virgilio (eds.): El
sol que salié por Occidente. Estudios sobre el estado Omeya en Al-Andalus. Jaén, Universidad
de Jaén, 1997, pp. 103-130.

BARRIOS MARTINEZ, Maria Dolores: «El catilogo de pergaminos de San Pedro el Viejo
de Huesca», Argensola, 122 (2012), pp. 179-183.

BRIZ MARTINEZ, Juan: Historia de la fundacion y antigiiedades de San Juan de la Pefia.
Zaragoza, lvan de Lanaja y Qvartanet, 1620.

BUENO SANCHEZ, Marisa: «Fuga demonium angeli pacis ingresus. El ritual romano
galicano en el proceso de transformacién de los espacios sacros: de la Mezquita a la

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 503
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

Iglesia (ss. XI-XI11)». En JIMENEZ MARTIN, Alfonso y ALMAGRO GORBEA, Martin
(eds.): La Piedra Postrera. V Centenario de la Conclusion de la Catedral de Sevilla. Actas del
Simposio Internacional sobre la Catedral de Sevilla en el Contexto del Gdtico Final (Sevilla,
26-31 de marzo de 2007). Sevilla, Tvrris Fortissima, 2007, 261-280.

BULLIET, Richard: Conversion to Islam in the Medieval Period. Cambridge, Harvard University
Press, 1979.

BUESA CONDE, Domingo: «El origen de las didcesis aragonesas: la creacion de la didcesis
de Sasabe», Revista Aragonesa de Teologia, 7/14 (2001), pp. 77-85.

CANELLAS LOPEZ, Angel: «Fuentes de Zurita: Documentos de la Alacena del cronista,
relativos a los afios 1302-1478», Cuadernos de Historia Jerénimo Zurita, 23-24 (1970-1971),
pp. 267-405.

CANTERA ORIVE, Julidn. «Santas Nunilo y Alodia». En Santos de la Rioja. Logrofio, Museo
Catequistico Diocesano, 1962, pp. 52-58.

CANARDO ALTERACHS, Juan: Historia antigua de Huesca. Huesca, Artes Gréficas, 1908.

CHALMETA GENDRON, Pedro: Invasion e islamizacion: la sumision de Hispania y la
formacién de al-Andalus. Jaén, Universidad de Jaén, 2003.

CHAVARRIA ARNAU, Alexandra: Arqueologia de las primeras iglesias del Mediterrdneo (siglos
IV-X). Granada, Nuevo Inicio, 2021.

CORDERO RUIZ, Tomés et al.: «Los baptisterios de Egitania (Idanha-a-Velha, Portugal).
Contexto arqueoldgico y cultural», Munibe: Antropologia-Arkeologia, 71 (2020), pp. 137-150.

DENIS DE SAINTE-MARTHE: Gallia Christiana in provincias ecclesiasticas distributa. Vol.
6. Paris, Typographia Regia, 1739.

DURAN GUDIOL, Antonio: «La diécesis de Huesca y Jaca», Argensola, 109 (1995), pp. 25-38.

DURAN GUDIOL, Antonio: «El eremita San Urbez. ;Mozarabe de Huesca?», Aragdn en la
Edad Media, 8 (1989), pp. 199-208.

DURAN GUDIOL, Antonio: «La iglesia, la cultura y el arte medievales en Huesca». En
LALIENA CORBERA, Carlos (ed.): Huesca, Historia de una ciudad. Huesca, Ayuntamiento
de Huesca, 1990, pp. 161-191.

DURAN GUDIOL, Antonio: De la Marca Superior de al-Andalus al reino de Aragdn, Sobrarbe y
Ribagorza. Huesca: Caja de Ahorros y Monte de Piedad de Zaragoza, Aragén y Rioja, 1975.

DURAN GUDIOL, Antonio: Historia de la Catedral de Huesca. Huesca, instituto de Estudios
Altoaragoneses, 1991.

DURAN GUDIOL, Antonio: La iglesia de Aragén durante los reinados de Sancho Ramirez y
Pedro 1 (10622-1104). Roma, Iglesia Nacional Espafiola, 1962.

DURAN GUDIOL, Antonio: Los condados de Aragon y Sobrarbe. Zaragoza, Guara, 1988.

ECHEVARRIA ARSUAGA, Ana: «Los marcos legales de la islamizacién: El procedimiento
judicial entre cristianos arabizados y mozarabes», Stvdia Historica, 27 (2009), pp. 37-52.

ESCO SAMPERIZ, José Carlos: «La Antigiiedad Tardia (siglos IV-VII)». En LALIENA
CORBERA, Carlos (ed.): Huesca, Historia de una ciudad. Huesca, Ayuntamiento de
Huesca, 1990, pp. 63-86.

FIERRO BELLO, Maribel y MARIN NINO, Manuela: «La islamizacién de las ciudades
andalusies a través de sus ulemas (ss. 1I/VIIlI-comienzos s. IV/X)». En CRESSIER, Patrice
y GARCIA ARENAL, Mercedes (eds.): Genése de la ville islamique en al-Andalus et au
Maghreb occidental. Madrid, Casa de Velazquez, 1998, pp. 65-98.

FIGUERAS LA PERUTA, Maria Laura: «Los capiteles del claustro de San Pedro el Viejo de
Huesca: nuevas aportaciones a partir del examen de su restauracién», Anales de Historia
del Arte, Vol. Extr. 1 (2011), pp. III-134.

504 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-0745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

FIGUERAS LA PERUTA, Maria Laura: «San Pedro el Viejo de Huesca. Estudio preliminar a un
andlisis iconografico del claustro», De arte: revista de historia del arte, 10 (2011), pp. 21-48.

FIGUERAS LA PERUTA, Maria Laura: El claustro de San Pedro el Viejo de Huesca: Restitucion
y programa iconogrdfico, (Tesis doctoral inédita). UBA, 2015.

FITA COLOME, Fidel: «Patrologia visigética. Elpidio, Pompeyano, Vicente y Gabino, obispos
de Huesca en el siglo V1», Boletin de la Real Academia de la Historia, 49 (1900), pp. 137-169.

GARCES MANAU, Carlos: «La mezquita-catedral (siglos X11-X111) y la construccién de la
catedral gética de Huesca (1273-1313): una nueva historia», Argensola, 124 (2014), pp.
211-271.

GARCIA MACIAS, Isabel: «Hallados restos romanos bajo los dbsides de la iglesia de San
Pedro el Viejo», Heraldo, 23 de mayo de 2019. Recuperado de: https://www.heraldo.es/
noticias/aragon/huesca/2019/05/23/hallados-restos-romanos-bajo-los-absides-de-la-
iglesia-de-san-pedro-el-viejo-1316552.html.

GARCIA SANJUAN, Alejandro: Evolucién histérica y poblamiento del territorio onubense
durante la época Andalusi. Huelva, Universidad de Huelva, 2003.

GARCIA-GUIJARRO RAMOS, Luis: «El papado y el reino de Aragén en la segunda mitad
del siglo XI», Aragon en la Edad Media, 18 (2004), pp. 245-204.

GIL FERNANDEZ, Juan. «En torno a las santas Nunilo y Alodia», Revista de la Universidad
de Madrid, 74/4 (1970), pp. 103-140.

GODOY FERNANDEZ, Cristina: «Baptisterios hispanicos (siglos IV al V111): arqueologia y
liturgia”, Publications de ’Ecole Frangaise de Rome, 123/1 (1989), pp. 173-198.

GODOY FERNANDEZ, Cristina: «Los ritos bautismales en la Antigiiedad Tard{a: una
lectura arqueolégica desde los textos escritos». En GODOY FERNANDEZ, Cristina y
BELTRAN DE HEREDIA, Julia (eds.): La dualitat de baptisteirs en les ciutats episcopals
del cristianisme tardoantic. Actes del I Simposi darqueologia cristiana. Barcelona, Ateneu
Universitari Sant Parcia, 2017, pp. 173-198.

GUICHARD, Pierre: «El nacimiento del Islam andalusi (s. V111 - inicios s. X)». En BONNAISSIE,
Pierre et al. (eds.): Las Esparias medievales. Barcelona, Critica, 2001, pp. 49-84.

HERRERA ROLDAN, Pedro (trad.) Obras completas. San Eulogio de Cérdoba. Madrid, Akal,
2005.

HUESCA, Ramoén de: Teatro histdrico de las Iglesias del reyno de Aragén. Tomo §: Estado
antiguo de la Santa Iglesia de Huesca. Pamplona, Imprenta de Joseph Longds, 1792.
HUESCA, Ramon de: Teatro histdrico de las Iglesias del reyno de Aragén. Tomo 7: Iglesia de
Huesca. Contiene las tiltimas memorias de la Santa Iglesia de Huesca. Pamplona, Imprenta

de Miguel Cosculluela, 1797.

LALIENA CORBERA, Carlos y SENAC, Philippe: Musulmans et chrétiens dans le Haut Moyen
Age: aux origins de la reconquéte aragonaise. Paris, Minerve, 1991.

LALIENA CORBERA, Carlos: La formacidn del Estado feudal. Aragén y Navarra en la época
de Pedro I. Huesca, Instituto de Estudios Altoaragoneses, 1996.

LARREA CONDE, Juan José: «Obispos efimeros, comunidades y homicidio en la Rioja
Alta en los siglos X y X1», Brocar 31 (2007), pp. 177-199.

LEON, Rafael. Pasion de las bienaventuradas virgenes: Nunilon y Alodia, mdrtires de cristo
que tuvo lugar en la ciudad oscense bajo el gobernador Somail el dia 21 de octubre del 851.
Malaga, s. n., 1965.

LOPEZ DOMECH, Ramén. «Las santas Nunilo y Alodia de Huesca, Huéscar (Granada) y
Bezares (La Rioja). Ensayo bibliografico», Antigiiedad y cristianismo 16 (1999), pp. 379-390.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 505
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



RODRIGO MORENO TORRERO

LOPEZ Y LOPEZ, Angel Custodio: «El conde de los cristianos Rabi* ben Teodulfo, exactor
y jefe de la guardia palatina del emir al-Hakam 1», Al-Andalus Magreb: Estudios drabes
e isldmicos, 7 (1099), pp. 169-184.

MORALES, Ambrosio de. Coronica general de Esparia, vol. 7. Madrid, Benito Cano, 1791
[1? ed. 1563].

MORENA LOPEZ, José Antonio: Las santas Nunilo y Alodia jmdrtires mozdrabes cordobesas?
A propdsito del descubrimiento y excavacién de la Ermita de las Virgenes de Castro el Viejo
(Torreparedones, Baena, Cérdoba). Baena, Ayuntamiento de Baena, 2019.

MORENO TORRERO, Rodrigo: «Spolia y legitimacion. El problema epigrafico y la datacién
de las iglesias hispanovisigodas toledanas», Antesteria. Debates de Historia Antigua, 9-10
(2020-2021), pp. 269-294.

MULLER, Christian: “Non-muslims as part of islamic law: Juridical casuistry in a fifth/
eleventh-century law manual”. En FIERRO BELLO, Maribel y TOLAN, John (eds.):
The Legal Status of dimmi-s in the Islamic West (Second/Eighth-ninth/Fifteenth centuries).
Turnhout, Brepols, 2013, pp. 21-63.

NAVAL MAS, Antonio: Huesca. Desarrollo del trazado urbano y de su arquitectura, (Tesis
doctoral inédita). UCM, 1979.

PALOL 1 SALELLAS, Pere de: «El baptisterio en el &mbito arquitecténico de los conjuntos
episcopales urbanos». En Actes du Xle Congrés International d’Archéologie Chrétienne.
Vaticano, Pontificio Istituto di Archeologia Cristiana, 1989, pp. 559-605.

PALOL 1 SALELLAS, Pere de: «Resultados de las excavaciones junto al Cristo de la Vega,
supuesta basilica conciliar de Sta. Leocadia de Toledo. Algunas notas de topografia
religiosa de la ciudad». En Concilio 111 de Toledo: XIV Centenario: 589-1989. Toledo,
Arzobispado de Toledo, 1991, pp. 787-832.

PUERTAS TRICAS, Rafael: «Trabajos de planimetria y excavacién en la «Villa Fortunatus»,
Fraga (Huesca)», Noticiario arqueoldgico hispdnico, 1 (1972), pp. 69-82.

QUENTIN, Henri: «Elpidius, évéque de Huesca et les souscriptions du deuxiéme concile
de Toleéde», Revue Bénédictine, 23 (1900), pp. 257-260.

QUINTADUENAS, Antonio de. Santos de la imperial ciudad de Toledo y su arcobispado.
Madrid, Pablo de Val, 1651.

RICO CAMPS, Daniel: «El claustro de San Pedro el Viejo de Huesca: Pascua, Bautismo y
Reconquista», Locus Amoenus, 7 (2004), pp. 73-93.

RUCQUOYI, Adeline: «Cluny, el Camino Francés y la Reforma Gregoriana», Medievalismo,
20 (2010), pp. 97-122.

SARABIA BAUTISTA, Juliay GUTIERREZ LLORET, Sonia: “The episcopal complex of Eio-El
Tolmo de Minateda (Hellin, Albacete, Spain). Architecture and spatial organization. 7th
to 8th centuries AD”, Hortus Artium Medievalium, 19 (2013), pp. 267-300.

SENAC, Philippe: La frontiére et les hommes (Vlle-Xlle siécle): le peuplement musulman au
nord de 'Ebre et les débuts de la reconquéte aragonaise. Paris, Maisonneuve et Larose, 2000.

SENAC, Philippe: «La ciudad mds septentrional del Islam. El esplendor de Ia ciudad
musulmana (siglos V111 al XI)». En LALIENA CORBERA, Carlos (ed.): Huesca, Historia
de una ciudad. Huesca, Ayuntamiento de Huesca, 1990, pp. 87-103.

SERRA RAFOLS, Josep Calassang: «La Villa Fortunatus de Fraga», Emptiries: revista de mén
classic i antiguitat tardana, 5 (1943), pp. 5-35.

TORRES BALBAS, Leopoldo: «Mozarabias y juderias de las ciudades hispanomusulmanas»,
Al-Andalus: revista de las escuelas de estudios drabes, 19 (1954), pp. 172-197.

UBIETO ARTETA, Antonio: «El romanico en la catedral jaquesay su cronologia», Principe
de Viana, 96-97 (1964), pp. 187-200.

506 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LA COMUNIDAD DE CRISTIANOS EN WASQA

UBIETO ARTETA, Antonio: «Las didcesis navarro-aragonesas durante los siglos IX y X».
En Trabgjos de investigacion. 1. Valencia, Anubar, 1972, pp. 33-5I.

UTRILLA UTRILLA, Juan Fernando: «La Zuda de Huesca y el monasterio de Montearagdn».
En Homenaje a José Maria Lacarra de Miguel. 1. Zaragoza, Anubar, 1977, pp. 285-300.
VALENZUELA MUNOZ, Josefa Maria: «San Adridn de Sasabe», Argensola, 57-60 (1064-

1965), pp. 71-91I.

VIGUERA MOLINS, Maria Jesus: «Andalucia islimica (siglos VI1I-XV): territorio, poblacién
y comunicaciones». En Actas del 11 Congreso de Historia de Andalucia. 11, Historia Medieval
(Cérdoba, 1991). Cérdoba, Junta de Andalucia, 1994, pp. 11-30.

VIGUERA MOLINS, Maria Jesus: «Dimmies en crénicas de al-Andalus: intereses y estrategias
relejadas en al-Mugtabis 11-1 de 1bn Hayyan». En FIERRO BELLO, Maribel y TOLAN,
John (eds.): The Legal Status of dimmi-s in the Islamic West (Second/Eighth-ninth/Fifteenth
centuries). Turnhout, Brepols, 2013, pp. 199-212.

ZURITA CASTRO, Jerénimo: Anales de la Corona de Aragén. Tomo 1. Zaragoza, Imprenta
de San Vicente Ferrer, 1610 [1? ed. 1562].

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 507
352022 - PP. 475-508  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED






Calidad de Revistas
V C|ent|f|ca5 Espanolas
|

SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Articulos

M.? EUGENIA ALGUACIL MARTIN
Los registros notariales del siglo XV en el Archivo de la Catedral
de Toledo

JUAN CARLOS ARBOLEDA GOLDARACENA Y SILVIA-MARIA
PEREZ-GONZALEZ
El clero y su vinculacién con las cofradias de Sevilla durante los siglos
XVy XVI

FERNANDO ARIAS GUILLEN
La belleza hecha rutina: los privilegios rodados como instrumento
de comunicacién de la monarquia castellana (1252-1350)

DIEGO BELMONTE FERNANDEZ
La obra nueva de la catedral de Sevilla y la familia Enriquez: un
Libro de Fabrica de 1453 en el Archivo Histérico Casa de Alba

VICTORIA A. BURGUERA PUIGSERVER
Deudas y embargos. La otra cara de las compraventas de
esclavos en la Mallorca de principios del siglo XV

VicTor CABALLERO GOMEZ
Compter les mots: una aproximacién cuantitativa a los ele-
mentos paleograficos y diplomaticos de la documentacién bajomedieval

PAuLA CAsTILLO
Satis admiror de irreverentia vestra. El caso de la ocupacién de
conventos en la Toscana a inicios del siglo XIV

MARIA CREGO GOMEZ
Al-Andalus en la Mugaddima de Ibn Jaldin

DAviID EsPINAR GIL
El notariado en la ciudad de Segovia durante el siglo Xl
origenes y primer desarrollo profesional

ALEJANDRO GARCIA MORILLA

El papel de la funcionalidad en la clasificacién tipolégica de
las inscripciones: la concepcidn integral del monumento epigrafico. Un
primer acercamiento

MARINA GIRONA BERENGUER

De éarbitros, jueces y sabios: procedimientos judiciales en la
aljama judfa de Medina del Campo a la luz de dos disputas familiares
(1486-1504)

JosE ANTONIO LOPEZ SABATEL
El vifiedo en la Ribeira Sacra durante los siglos XIV y XV.
Paisaje, explotacién y pervivencias

ANO 2022

ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

358

ESPACIO,

TIEMPO
Y FORMA

ALvARO LORENZO FERNANDEZ
Nuevo epitafio altomedieval encontrado en la excavacién
de Os Conventos (San Mamede de Vilacha, A Pobra Do Brollén, Lugo)

PABLO MARTIN PRIETO
La tierra plana en la Edad Media: un mito contemporaneo

ALBERTO MARTIN QUIRANTES
Nuevas reflexiones para viejos espacios: la almunia nazari de
Darabenaz y su relacién con los Palacios de don Nufio (s. XII1)

PABLO ALBERTO MESTRE NAVAS
Imago ecclesiae: los sellos de validacién de los cabildos
catedrales de Baeza y Jaén (ss. XIII-XIV)

RODRIGO MORENO TORRERO
La comunidad de cristianos en Wasqa. Nuevas apreciaciones
acerca de su organizacién y lugares de culto

ANGEL NASARRE RODRIGUEZ
La formacién del Archivo Municipal de Barbastro

MARiA DEL PiLAR RABADE OBRADO
El miedo al falso testimonio en los procesos inquisitoriales
del tribunal de Ciudad Real-Toledo (1483-1504)

ALBERT REIXACH SALA

Fuentes para el estudio de la desigualdad en la Catalufia
bajomedieval: los registros de tallas de la ciudad de Gerona a examen
(c. 1360-c. 1540)

JAVIER DE SANTIAGO FERNANDEZ Y ELISABETH MENOR NATAL
El retablo epigrafico-heraldico de la catedral de Baeza

JAIME TORTOSA QUIROS
Hogar, distribucién espacial, camas y familia en el siglo xv a
partir de los inventarios de Valencia

CARMEN TRILLO SAN JOSE
Fatima, hija del alcaide Avengarrdn: sus propiedades en Cubillas
y Granada, segtin documentos arabes romanceados inéditos (1465-1466)

ALBERTO VENEGAS RAMOS
Al-Andalus en la cultura de masas contemporanea: una
aproximacion al caso del videojuego

Resefias de libros

VV.AA. RESENAS






