
ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA
SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

8

AÑO 2020
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

33





15ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ARTÍCULOS · ARTICLES





97ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS ʿAQĪDA-S ENTRE LOS 
MUSULMANES CASTELLANOS Y 
ARAGONESES DE ÉPOCA MUDÉJAR 
Y MORISCA: LAS ʿAQĪDA-S DE IBN 
ABĪ ZAYD AL-QAYRAWĀNĪ (S. X), IBN 
TŪMART (S. XII) E ISA DE JEBIR (S. XV)

THE ʿAḲĪDA-S AMONG CASTILIAN AND 
ARAGONESE MUSLIMS OF THE MUDEJAR 
AND MOORISH PERIOD: THE AḲĪDA-S 
OF IBN ABĪ ZAYD AL-QAYRAWĀNĪ (10TH 
CENTURY), IBN TŪMART (12TH CENTURY) 
AND ISA DE JEBIR (15TH CENTURY)

Xavier Casassas Canals1

Recepción: 2019/12/29 · Comunicación de observaciones de evaluadores: 2020/03/06 · 
Aceptación: 2020/03/24

DOI: http://dx.doi.org/10.5944/etfiii.33.2020.27120

Resumen
En el presente trabajo analizamos el contenido y la forma de las tres ʿaqīda-s 
(formulaciones de los principios de la creencia islámica) más difundidas entre los 
musulmanes castellanos y aragoneses de época mudéjar y morisca. Este análisis 
nos permite, entre otras cosas, mostrar la influencia de dos corrientes teológico-
jurídicas islámicas diferentes entre los musulmanes españoles. Corrientes que se 
diferencian, especialmente, en el papel que otorgan a la razón para alcanzar una 
fe asentada sobre fundamentos sólidos. 

Palabras clave 
ʿaqīda; moriscos; mudéjares; relación razón y fe; teología islámica; ašʿarīsmo; 
Castilla; Aragón.

1.   Escuela Internacional de Doctorado (UNED) – Universidad de Salzburgo (Austria). C.e.: Xavier.Casassas@sbg.ac.at

http://dx.doi.org/10.5944/etfiii.33.2020.27120


98

Xavier Casassas Canals﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract
In this paper we analyse the content and form of the three ʿ aḳīda-s (formulations 
of the principles of Islamic belief) most widespread among the Castilian and 
Aragonese Muslims of the Mudejar and Moorish periods. This analysis allows us, 
among other things, to show the influence of two different Islamic theological-
legal currents among Spanish Muslims. These currents differ, especially, in the 
role they give to reason in order to acquire a faith based on solid principles. 

Keywords
ʿAḳīda; Moriscos; Mudejars; Relationship Between Reason and Faith; Islamic 
Theology; Ashʿarīsm; Castile; Aragon.



99ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS ʿAQĪDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

A MODO DE INTRODUCCIÓN

En este trabajo llevamos a cabo una primera aproximación al estudio del conjunto 
de las ʿaqīda-s que escribieron, copiaron, tradujeron, utilizaron y difundieron los 
musulmanes de época mudéjar y morisca en Castilla y Aragón2. Nos centramos 
en las tres ʿaqīda-s que, hasta donde alcanzan nuestros conocimientos actuales, 
fueron las más utilizadas y difundidas en las comunidades religiosas musulmanas 
castellanas y aragonesas: (1) la que incluye al principio de su obra jurídica La Risāla 
el sabio jurisconsulto tunecino Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī (s. X)3; (2) la ʿaqīda al-
Muršida escrita por Ibn Tūmart (s. XII), fundador y líder del imperio almohade; y 
(3) la ʿaqīda escrita en castellano por el alfaquí y muftí de la aljama de Segovia Isa 
de Jebir (s. XV)4. Aunque escritas en diferentes épocas, estas tres ʿ aqīda-s circularon 
entre los musulmanes aragoneses y castellanos durante los siglos XV al XVII. Las 
de al-Qayrawānī e Ibn Tūmart lo hicieron tanto en su versión original árabe como 
traducidas al castellano, la de Isa de Jebir en su versión original en lengua castellana5. 

I.	 ¿QUÉ ES UNA ʿAQĪDA? 

Nos parece importante, y necesario, antes de entrar a analizar el contenido 
y valor de estas ʿaqīda-s, exponer cuál es la esencia y naturaleza de una ʿaqīda 
en el islam, y mostrar por qué no se pueden equiparar las ʿaqīda-s, como se 
hace frecuentemente, ni por su funcionalidad, ni por su naturaleza, a los credos 
cristianos.

2.   Hemos dedicado dos trabajos anteriores al estudio de la difusión de los textos de las ʿaqīda-s de Ibn Tūmart 
y al-Sanūsī entre los musulmanes castellanos y aragoneses de época mudéjar y morisca, y en el exilio, véase Casassas 
Canals, Xavier, «Difusión de copias y traducciones de la ʿaqīda ‘al-Muršida’ de Ibn Tūmart entre los musulmanes es-
pañoles (ss. XV-XVII). Fijación del texto y materiales para su estudio», Al Irfan, n° 4 (2018), pp. 165-178; y «Traducciones, 
versiones, glosas y comentarios de la ʿAqīda de al-Sanūsī en español (siglos xvi-xvii)» Al Irfan, n° 2 (2016), pp. 209-221.

3.   El manuscrito 5.319 de la Biblioteca Nacional (Madrid) contiene una traducción completa al castellano de la 
Risāla de al-Qayrawānī acabada de copiar el año 1429. 

4.   También conocido como Yça de Segovia o Yça Gidelli. Nosotros hemos optado por utilizar en este artículo la 
variante castellana Isa de Jebir (en lugar de ʿῙsā ben Jābir), siguiendo al manuscrito J-1 de la Biblioteca Tomás Navarro 
Tomás del CSIC, que es una de las copias o versiones más cercanas al original de su obra el Breviario Sunní.

5.   De la obra de las ʿ aqīda-s de al-Qayrawānī y de Ibn Tūmart circularon no sólo versiones en árabe o en castellano, 
sino que también circularon versiones bilingües. En cuanto a la ʿaqīda de Isa de Jebir decimos que circuló en «lengua 
castellana», y no decimos, como se hace habitualmente, en «lengua aljamiada», por dos motivos: el término aljamiado 
no se refiere a una lengua, sino al hecho de escribir una lengua utilizando un alfabeto que no es el que habitualmente 
se utiliza para escribirla, como en el caso del castellano aljamiado-hebreo (castellano escrito utilizando el alfabeto he-
breo) o el caso del castellano aljamiado-árabe (castellano escrito utilizando el alfabeto árabe). Véase Casassas Canals, 
Xavier, «La literatura aljamiado-morisca en el marco de la literatura islámica española: siglos xiii-xvii. Una variedad 
del castellano vinculada al hiero-Sprachbund islámico» en Benlabbah, Fatiha y Chalkha, Achola. (Eds.), Los moriscos 
y su legado desde ésta y otras laderas, Rabat, Instituto de Estudios Hispano-Lusos, 2010, pp. 368-396.; y porque no hay 
ninguna prueba fehaciente de que Isa de Jebir escribiera la versión original de su ʿaqīda en lengua castellana aljamia-
do-árabe, de los seis manuscritos que se conservan de su obra el Breviario Sunní, cinco están escritos en castellano y 
uno en castellano aljamiado-árabe. Véase Casassas Canals, Xavier, «La literatura islámica castellana: siglos xiii-xvii. 
Catálogo de textos de mudéjares y moriscos escritos en caracteres latinos», Al-Andalus-Maghreb, 16 (2009), pp. 89-113, 
especialmente pp. 105-106.



100

Xavier Casassas Canals﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

 Las ʿaqīda-s y los credos cristianos son dos tipos de texto que no deben 
considerarse parte de un mismo género, y mucho menos como si se tratara de 
textos equivalentes. Una buena parte de las ʿ aqīda-s son textos relativamente cortos 
que están formados exclusivamente por una relación de sentencias dogmáticas 
yuxtapuestas, que declaran los principios básicos y fundamentales de la creencia 
verdadera, y por tanto se pueden considerar, por su forma y contenido, semejantes 
a los credos cristianos. Este tipo de ʿaqīda-s forma parte del género que nosotros 
hemos denominado en un trabajo nuestro anterior «ʿaqīda-s del tipo listado»6 
y están escritas, normalmente, por autores que forman parte de la tradición 
teológico-jurídica7 que considera que, para llegar a ser un creyente verdadero, es 
suficiente con pronunciar y creer las sentencias dogmáticas que éstas contienen. 
Pero existe otro tipo de ʿaqīda-s, las que forman parte del grupo de las «ʿaqīda-s 
argumentativas (teológico-filosóficas)», que ni por su forma, ni por su contenido, 
pueden equipararse a los credos cristianos. Este tipo de ʿaqīda-s, por ejemplo, la 
ʿAqīda de Ibn Tūmart, la al-ʿAqīda al-Kubra de al-Sanūsī (m. 1490) o la al-ʿAqīda 
al-Niẓāmiyya de Ŷuwaynī (m. 1085) son obras que pueden llegar a ser muy extensas 
y en las que se exponen y desarrollan argumentos racionales de tipo filosófico 
y teológico que tienen como finalidad mostrar al creyente que las sentencias 
dogmáticas que forman el núcleo básico y principal de la creencia son verdaderas 
y que se puede llegar a conocer que son verdaderas por medio de la razón. Estas 
ʿaqīda-s forman parte, habitualmente, de la tradición teológico-jurídica que 
considera que todo hombre adulto y con uso de razón está obligado, por imperativo 
legal, a conocer la verdad de las sentencias dogmáticas fundamentales por medio 
de la argumentación racional. Estas «ʿaqīda-s teológico-filosóficas» no pueden 
equipararse ni por su forma ni por su contenido con los credos cristianos. 

En cuanto al lugar que los credos y las ʿaqīda-s ocupan en la liturgia y a la 
obligatoriedad, o no, de que todos los creyentes los hayan de utilizar y hacer 
suyos, decretada por una autoridad religiosa central e incuestionable, son as-
pectos que nos muestran claramente las grandes diferencias existentes entre 
las ʿaqīda-s y los credos.

A continuación, ofrecemos una relación de las diferencias fundamentales 
que hay entre las ʿaqīda-s y los credos, diferencias que son esenciales y nos 
muestran que estamos ante dos tipos de textos diferentes que no se pueden 
considerar como equivalentes.

El credo cristiano es un escrito y ratificado por las autoridades de una 
estructura religiosa jerárquica reconocida por todos los creyentes como tal. En el 
caso de la Iglesia católica, el credo niceno-constantinopolitano fue promulgado 
en el Concilio de Nicea (325) y ampliado en el Concilio de Constantinopla 

6.   Casassas Canals, Xavier, «Difusión…», pp. 167-168.
7.   Cuáles son las sentencias dogmáticas que un hombre debe hacer suyas, y de qué manera, es una cuestión 

jurídica y por tanto que tiene implicaciones legales. 



101ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS ʿAQĪDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

(381), junto con el credo de los Apóstoles y el credo denominado Bautismal. 
Se impone de forma obligatoria por parte de la autoridad eclesiástica a todos 
los creyentes. Forma parte obligatoria de la liturgia dominical y de ceremonias 
o ritos fundamentales como el bautismo. Incluye en su contenido una serie 
de dogmas fundamentales, sin que haya ninguna exposición argumentativa 
racional que haga evidente o demuestre su verdad. Se trata de un texto corto 
y conciso. La ʿaqīda islámica, por su parte, es un texto que puede ser escrito 
por cualquier musulmán8. No existe una imposición obligatoria a todos los 
creyentes. Las ʿaqīda-s normalmente son adoptadas por los creyentes según 
la autoridad que éstos otorguen a su autor9. No forma parte de la liturgia de 
ninguno de los ritos fundamentales del islam, aunque pueda haber corrientes 
religiosas o místicas que incluyan determinadas ʿ aqīda-s en algunos de sus ritos 
o ceremonias10. Aunque habitualmente las ʿaqīda-s son textos cortos, también 
las hay muy extensas. Además, es importante tener en cuenta que hay ʿaqīda-s 
argumentativas (teológico-filosóficas) que tienen como fin principal hacer 
evidente e incuestionable la verdad de los dogmas por medio de la argumentación 
racional.

Es decir, resumiendo sus rasgos esenciales, un credo en la Iglesia Católica 
Romana es un texto establecido y fijado por la autoridad de la Iglesia; válido y 
obligatorio y universal para todos los creyentes que forman parte de la Iglesia; 
forma parte integrante fija de la liturgia de las principales ceremonias y ritos 
religiosos. Ninguno de estos tres rasgos esenciales se da en las ʿaqīda-s islámicas, 
por esto consideramos que no es adecuado denominarlas credo, pues el uso de 
esta denominación hace que se les atribuya rasgos o funciones que no le co-
rresponden, es decir, impide una exacta comprensión de lo que es y representa 
una ʿaqīda en el islam.

Para comprender el significado de las ʿaqīda-s en el islam consideramos que 
en primer lugar es necesario conocer cuáles son los campos semánticos a los 
que pertenece la raíz léxica árabe de la que deriva esta palabra. El significado 
básico de la raíz ʿaqada, de la que deriva la palabra ʿaqīda es el de hacer nudos, 
atar. A partir de este significado léxico surgen por analogía una serie de signi-
ficados secundarios, que podemos agrupar en dos categorías principales. Por 
una parte, el significado «hacer nudos, atar» referido en concreto a las rones 

8.   En este contexto es importante recordar que en el islam mayoritario no existe una organización jerárquica, con 
una autoridad en su cúspide, que tenga autoridad sobre todos los musulmanes.

9.   Lo que no impide que haya y haya habido, intentos por parte de determinados grupos, movimientos ideológicos o 
gobiernos de querer imponer una determinada ʿ aqīda entre sus seguidores o súbditos, o incluso entre todos los musulmanes.

10.   Al Marrākusī (m. 1224) relata que después de la oración ritual obligatoria de la mañana, los almohades 
acostumbraban a leer textos de Ibn Tūmart. Goldziher supone que entre estos textos debieron ocupar un lugar especial 
las ʿ aqīda-s de Ibn Tūmart. Véase Goldzieher, Ignaz, «Materialien zur Kenntnis der Almohadenbewegung in Nordafrika», 
Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 44 (1887), pp. 30-140. En algunos de los textos de la ʿaqīda al-
Muršida que utilizaron los musulmanes aragoneses se dice explícitamente en el encabezamiento «Al-Muršida para cada 
mañana», véase, por ejemplo, el manuscrito 425 de la Biblioteca Nacional de Paris, folio 30r.



102

Xavier Casassas Canals﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

relaciones humanas, pasa a tener el sentido de vincularse o establecer contratos y 
por extensión en el ámbito teológico el sentido de vincularse y establecer contratos 
con Dios11. Por otra parte, hacer nudos y atar conlleva el significado adicional de 
fuerza y consolidación. De nada sirven los nudos si no atan con la fuerza y solidez 
necesaria que impida que se deshagan o se rompan perdiendo así la función que 
les es propia. Los vínculos y contratos han de estar establecidos con la fuerza 
y solidez necesaria para que no se rompan o dejen de tener validez. Así pues, 
el segundo campo semántico principal, derivado del significado original de la 
raíz ʿaqada, al que pertenece la palabra ʿaqīda es el que se refiere a fortalecer, 
afirmar y consolidar.

Teniendo en cuenta estos significados y teniendo en cuenta además el 
contenido de las ʿ aqīda-s islámicas de uno u otro tipo, nos parece que la traducción 
más adecuada del término, con el que podamos referirnos a todo género de 
ʿaqīda-s, es el de «obra que tiene como fin afianzar, consolidar y fortalecer la fe» 
del creyente, de manera que se pueda mantener firme sin llegar a resquebrajarse, 
o tambalear, ni por causas internas (la duda), ni por causas externas, por ejemplo 
la influencia o ataque de determinadas corrientes ideológicas surgidas en el 
seno de la comunidad islámica que los redactores de las respectivas ʿaqīda-s 
consideran erróneas; de otras concepciones religiosas; o de determinadas 
corrientes ideológicas o filosóficas externas a la comunidad musulmana. Si 
adoptamos esta definición de ʿaqīda, no tendremos ningún problema en poder 
integrar dentro del género de la ʿaqīda textos tan diferentes como son la ʿaqīda 
de Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī, la ʿaqīda al-Muršida de Ibn Tūmart12, la de Isa de 
Jebir, las de al-Sanūsī o el tratado sobre los Mejores y Más Hermosos Nombres 
de Dios de Ibn Farḥ Al-Qurṭubī (m. 1272-3)13. 

11.   Marcos de Toledo traduce ʿaqīda como vinculum, lo que nos parece una traducción muy acertada ya que el 
término latino precisamente pertenece a los mismos campos semánticos que el término árabe. Véase Alverny, Marie 
Thérèse y Vajda, Georges, «Marc de Tolède traducteur d’Ibn Tumart. III.- Les Textes», Al-Andalus, 16 1951, pp. 279 y 
281. En el islam todos los aspectos relativos al culto y la creencia están regulados en los tratados jurídicos pues tratan 
de los deberes y obligaciones legales que Dios ha impuesto a los hombres.

12.   Véase Casassas Canals, Xavier, «Difusión…».
13.   En un trabajo anterior hemos analizado la obra de teología islámica sobre los Mejores y Más Hermosos Nom-

bres de Dios, escrita por Al-Qurṭubī y mostrado que esta obra está escrita y estructurada consciente y explícitamente 
como una obra de ʿ aqīda, en el sentido de que aparte de exponer los temas más fundamentales que la teología islámica 
trata referentes a los Mejores y Más Hermosos Nombres de Dios, el propio autor declara como finalidad principal de 
su obra, el ofrecer al creyente un fundamento sólido de la fe verdadera que le permita mantenerse firme en ésta ante 
los cinco principales peligros ante los que está expuesto por causa de corrientes de pensamiento o ideologías ajenas al 
islam y que pueden hacer tambalear su fe, llevándole a seguir opiniones erróneas o heréticas. Véase Casassas Canals, 
Xavier, «Al-Asnà f ī šarḥ asmāʾ Allāh al-ḥusnà de Ibn Farḥ al-Qurṭubī: un tratado de los nombres de Dios en forma de 
ʿaqīda» Alhadra, 2 (2016), pp. 137-152.



103ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS ʿAQĪDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

II.	LOS AUTORES

II.1. IBN ABĪ ZAYD AL-QAYRAWĀNĪ (M. 996)

Descendiente de una familia de origen andalusí, nació en Qayrawān ciudad en 
la que vivió hasta su muerte en 996. Jurista de la escuela malikí, que gozó de una 
gran autoridad llegando a ser considerado uno de los representes más importantes 
de la escuela jurídica malikí, líder indiscutible de ésta en el Norte de África y uno 
de los primeros en condensar en una obra las doctrinas de esta escuela. Escribió 
una treintena de obras, las más famosas de las cuales son la Risāla14, el Mujtaṣar 
al-Mudawwana y el Nawādir wa al-ziyādāt ʿ ala al-Mudawwana. Sus obras tuvieron 
una gran difusión en al-Andalus desde época muy temprana, muchos fueron los 
autores andalusíes que las utilizaron y transmitieron, y su influencia se mantuvo 
de forma duradera durante siglos, tanto en al-Andalus como en las Coronas de 
Aragón y Castilla15.

II.2. IBN TŪMART (M. 1130)16

Fundador del movimiento almohade. De este autor se conserva una recopilación 
de sus obras titulada Aʿazz mā yuṭlab (Lo más preciado y excelente que se puede 
llegar aspirar a saber) que contiene diferentes tratados y opúsculos sobre temas 
jurídicos, teológicos y epistemológicos17. Además, se conserva de Ibn Tūmart 
un comentario a la Muwaṭṭaˈ de Mālik ibn Anas (m. 796) y un comentario a la 
colección de hadices al-Ṣaḥīḥ de Muslim (m. 875). Ibn Tūmart escribió tres ʿ aqīda-s 
conocidas y divulgadas explícitamente como tales: la ʿAqīda, el Tawḥīd al-Bāri’ y 
la ʿ aqīda al-Muršida 18. Estas tres ʿ aqīda-s forman parte de su obra Aʿazz mā yuṭlab. 
La más breve, conocida como ʿaqīda al-Muršida, tuvo una gran difusión entre los 
musulmanes aragoneses, como hemos demostrado en uno de nuestros trabajos 

14.   Véase Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī, Compendio de derecho islámico (Risāla f ī-l-Fiqh), traducción de Riosalido, 
Jesús, Madrid, Editorial Trotta, 1993.

15.   Véase Fórneas, José María, «Recepción y difusión en al-Andalus de algunas obras de Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī», 
en Homenaje al Prof. Darío Cabanelas Rodríguez, O.F.M., con motivo de su LXX aniversario, Granada, 1987, pp. 316-344.

16.   Véase Lirola Delgado, Jorge, Biblioteca de al-Andalus: Apéndice, Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios 
Árabes, 2012, biografía 2396, pp. 421-439.

17.   Se conservan dos manuscritos, con algunas diferencias de contenido, de esta recopilación: (1) árabe 1451, 
Biblioteca Nacional de Madrid y (2) n° 645 de la Biblioteca de la Mezquita Mayor de Taza (Marruecos). El manuscrito 
de París fue editado por Goldziher, Ignaz, Le livre de Mohammed Ibn Toumert. Mahdi des Almohades, Argel, Imprimerie 
Orientale Pierre Fontana,1903. Existe una edición acumulativa de los dos manuscritos de Ṭalibī, ʿAmmār, Aʿazz mā 
yuṭlab, Argel, Ministerio de Cultura, 2007.

18.   Estas tres ʿ aqīda-s forman parte de la obra Aʿazz mā yuṭlab. Véase Griffel, Frank, «Ibn Tumart’s Rational Proof 
for God’s existence and unity, and his connection to the Nizamiyya Madrasa in Baghdad», en Fierro, Maribel et alii, 
Los almohades: problemas y perspectivas, Madrid, CSIC, 2005, pp. 753-813. 



104

Xavier Casassas Canals﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

anteriores19. Hasta el momento hemos identificado una veintena de copias de esta 
ʿaqīda presentes en el corpus de manuscritos de los musulmanes aragoneses de 
época mudéjar y morisca.

II.3. ISA DE JEBIR (S. XV)20

Fue alfaquí y muftí de los musulmanes de Segovia. Escribió obras islámicas 
en lengua castellana para lograr la difusión de las enseñanzas del islam no sólo 
entre los musulmanes castellanos, sino también entre los cristianos interesados 
en conocer mejor y de primera mano las leyes y fundamentos del islam21. Su obra 
más conocida, de la cual se han conservado varias copias manuscritas, es la Suma 
de los principales mandamientos y debedamientos de la Ley Sunna, también conocida 
como El breviario sunní, un manual de jurisdicción islámica, que como es habitual 
en este tipo de manuales trata tanto del derecho religioso (deberes del hombre 
ante Dios) como del civil (derechos y deberes de hombre con relación a los otros 
hombres y la sociedad). Esta obra, que Isa acabó de escribir el año 1462, tuvo una 
gran difusión entre los musulmanes castellanos y aragoneses, entre los cuales Isa 
de Jebir gozó de una gran autoridad22.

Este autor colaboró además con Juan de Segovia en la elaboración de una edi-
ción trilingüe del Alcorán: árabe, castellano y latín. Por este motivo se trasladó 
varios meses (de diciembre de 1455 hasta abril de 1456) al sur de Francia para poder 
colaborar directamente con el autor salmantino en tan ambicioso e importante 
proyecto que llegaron a culminar con éxito23. Isa de Jebir entregó además a Juan 
de Segovia tres obras escritas en castellano: un sumario explicativo de cada una 
de las azoras del Alcorán; un compendio de la vida y genealogía de Mahoma y una 
explicación de los principales artículos de la fe islámica24. 

19.   Casassas Canals, Xavier, «Difusión…».
20.   Sobre este autor la obra de referencia principal es Wiegers, Gerard, Islamic literature in spanish and aljamiado. 

Yça of Segovia (fl. 145), his antecedents and successors, Leiden-New York-Köln, E.J. Brill, 1994. Véase, además, Cabanelas 
Rodríguez, Darío, Juan de Segovia y el problema islámico, Granada, Editorial Maestre,1952, (existe una edición facsímil 
de esta obra con estudio preliminar de Molina López, Emilio y Castillo Castillo, Concepción, Granada, Editorial 
Universidad de Granada, 2007).

21.   No hay constancia alguna de que sus obras castellanas estuvieran escritas utilizando el alfabeto árabe, por lo 
que carece de fundamento la afirmación relativamente extendida de que a él se deba el surgimiento de la literatura 
castellana aljamiado-árabe. Véase Casassas Canals, Xavier, «La literatura islámica castellana…», pp. 105-106.

22.   Se conservan seis copias completas de esta obra, cinco escritas en castellano y una escrita en castellano 
aljamiado-árabe. Véase Casassas Canals, Xavier, «La literatura islámica castellana…», pp. 105-107; y Wiegers Gerard, 
Islamic literature…, pp. 115-119.

23.   Esta obra se encuentra actualmente en paradero desconocido, tras desaparecer de la Biblioteca de la Uni-
versidad de Salamanca a la que Juan de Segovia la donó en su legado testamentario y donde se conservó hasta fecha 
incierta. Sobre la colaboración de Isa de Jebir con Juan de Segovia y la elaboración de la versión trilingüe del Alcorán, 
véase Cabanelas, Darío, Juan de Segovia y el problema islámico, Madrid, 1952 (existe una edición facsímil de esta obra 
con estudio preliminar de Molina López, Emilio y Castillo Castillo, Concepción, Granada, 2007).

24.   Cabanelas, ob. cit., pp. 148 y 290-291. 



105ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS ʿAQĪDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

III.	 CONTENIDO DE LAS TRES ʿAQĪDA-S

Las tres ʿaqīda-s que centran nuestra atención en el presente trabajo son del 
tipo listado25. Es decir, que son ʿaqīda-s que están formadas por una sucesión de 
dogmas o sentencias dogmáticas yuxtapuestos, sin ningún tipo de comentario, 
explicación o argumentación que muestre la validez y verdad de estas, ni referencia 
a una determinada fuente de autoridad que garantice o justifique su veracidad. 
Normalmente las sentencias que componen estas ʿaqīda-s no están numeradas 
ni se ofrecen estrictamente en forma de listado una debajo de la otra, sino que 
aparecen enlazadas formando parte de un único texto.

Para comparar el contenido de estas tres ʿaqīda-s y poder mostrar y hacer 
evidentes las diferencias de contenido y orientación existentes entre ellas hemos 
clasificado las sentencias dogmáticas que contienen según el tema que tratan26. 
Siete son los principales temas dogmáticos en los que inciden:

1.  ¿Cómo debe hacer suyo el creyente el contenido de la ʿaqīda para llegar a 
ser un creyente verdadero? 

2.  Dios: 
2.1. atributos o nombres de acción 
2.2. atributos negativos
2.3. atributos o nombres positivos 

3.  el Alcorán
4.  Mahoma
5.  musulmanes ejemplares 
6.  el valor de las obras
7.  escatología27:

7.1. la muerte 
7.2. las circunstancias en la sepultura 
7.3. la resurrección de los muertos
7.4. el Día del Juicio
7.5. el puente del al-Ṣirāṭ28 

25.   Aunque, como veremos más adelante, la ʿaqīda de Ibn Tūmart, todo y su apariencia formal que nos puede 
hacer creer que se trata de una ʿ aqīda de tipo listado, en realidad forma parte de las ʿ aqīda-s de tipo teológico-filosófico.

26.   En algunas ocasiones no es fácil delimitar exactamente cuando estamos ante una sentencia dogmática inde-
pendiente, es el caso, por ejemplo, de frases que incluyen, o se puede considerar que incluyen, más de una sentencia 
dogmática. Por ejemplo, la frase «Dios al fin de todos sus profetas envió a su escogido excelente profeta Mahoma» 
(sentencia dogmática incluida en el «Segundo artículo de fe» de la ʿaqīda de Isa de Jebir), puede considerarse que con-
tiene dos sentencias dogmáticas explícitas: (1) Mahoma es profeta de Dios; y (2) Mahoma es el último de los profetas 
(el sello de la profecía). Por ello, en el análisis de una determinada ʿaqīda por parte de diferentes autores sea diferente 
el número de sentencias dogmáticas que se lleguen a identificar.

27.   Sobre el lugar que ocupa la escatología en las ʿaqīda-s véase, Watt, William Montgomery, Islamics Creeds. 
A Selection, Edinburgh, Edinburgh Press, 1994, pp. 20-21. En esta antología el lector puede apreciar que los dogmas 
escatológicos ocupan un lugar especial en la mayoría de las ʿaqīda-s.

28.   Es el nombre que se da al puente que está tendido sobre el infierno y por el que han de pasar en el Día del 



106

Xavier Casassas Canals﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

7.6. el paraíso
7.7. el infierno

No todas las sentencias dogmáticas pueden considerarse igual de importantes 
desde el punto de visto teológico en cuanto a su valor como fundamento de la fe, 
no es lo mismo la sentencia sobre la unicidad absoluta de Dios, que aquella que 
dice que el ángel de la muerte tocará la trompeta que acabará con todas las vidas, 
la que afirma que dos ángeles escriben todas las buenas y malas obras que hacen 
los hombres, la que nos dice que el Alcorán es palabra de Dios o la que nos dice que 
todos los cuerpos serán resucitados. Cada autor de una ʿ aqīda incluye las sentencias 
dogmáticas que le parecen más importantes, fundamentales o imprescindibles 
para que el creyente pueda consolidar y afianzar su creencia de manera que pueda 
llegar a ser, o a ser considerado, como un creyente verdadero, lo que hace que no 
todas las ʿaqīda-s compartan las mismas sentencias dogmáticas Estas sentencias 
dogmáticas pueden venir determinadas por el tipo de finalidad que prevalezca en 
cada una de las ʿ aqīda-s, por ejemplo una ʿ aqīda orientada a fortalecer y consolidar 
la fe del creyente contra las amenazas de corrientes ideológicas o religiosas que 
el autor de la ʿaqīda considera peligrosas o heterodoxas, puede considerar como 
imprescindibles y de gran importancia sentencias que en una ʿaqīda pensada, o 
dirigida, al fortalecimiento de la fe del creyente como individuo dentro del seno 
de la comunidad musulmana quizás no sean tan relevantes o necesarias.

LA ʿAQĪDA DE AL-QAYRAWĀNĪ29:
Esta ʿaqīda constituye el primer capítulo de la Risāla, titulado «Proposiciones 

dogmáticas que la lengua está obligada a pronunciar y el corazón está obligado a 
creer». Se trata de un texto de escasa extensión, apenas tres páginas en la edición 
de Riosalido30. Este capítulo, en el que no hay ninguna división en apartados o 
parágrafos, está formado por un total de ciento quince sentencias dogmáticas 
yuxtapuestas que tratan ocho temas principales:

1.	 Dios, Su esencia, Sus atributos y Sus nombres 
2.	 todo lo que sucede y hay en el mundo es por el poder de Dios y el decreto divino 
3.	 la profecía, Mahoma y el Alcorán 
4.	 escatología: el interrogatorio de la sepultura, la resurrección de los cuerpos, 

el paraíso, el infierno, el Día del Juicio Final, etc. 
5.	 los pilares de la fe y el valor de las obras

Juicio aquellos que entrarán en el paraíso.
29.   Se conservan dos traducciones completas al castellano de la Risāla de época mudéjar: (1) el manuscrito 5.319 

de la Biblioteca Nacional de Madrid, copia fechada en 1429; y (2) el manuscrito Or. 515. De la biblioteca Rare Book and 
Manuscript Library de la Columbia University de Nueva York, copia fechada en 1495. 

30.   Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī, Compendio de derecho islámico (Risāla f ī-l-Fiqh), traducción de Riosalido, Jesús, 
Madrid, 1993, pp. 58-61.



107ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS ʿAQĪDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

6.	 los compañeros de Mahoma como la generación más excelente y ejemplar
7.	 la obediencia a los gobernantes y a los sabios
8.	 sobre las disputas teológicas y la innovación.

Antes de iniciar la relación de las sentencias dogmáticas que la forman, deja 
claro ya en su título cuándo y de qué forma estas sentencias adquieren el valor 
que les corresponde y que hace que un creyente vea fortalecida su fe y llegue a 
ser un creyente verdadero. Según al-Qayrawānī y la tradición jurídico-teológica 
de la que forma parte y en la que se enmarca su obra, es suficiente pronunciar 
las sentencias dogmáticas y creerlas, no hay necesidad de comprenderlas con el 
entendimiento o la razón.

Al tema al que presta más atención esta ʿaqīda es al de Dios, sus atributos, sus 
Nombres y sus acciones (especialmente su poder y cómo el mundo está regido 
por el decreto divino), dedicándole un total de cincuenta y nueve sentencias 
dogmáticas. Tras la afirmación de la unicidad divina, sentencia fundamental y 
básica del dogma islámico, las sentencias dogmáticas sobre Dios se dividen en 
dos grupos: primero trece sentencias de carácter negativo, que dejan constancia 
por una parte de lo que Dios no es, y por la otra parte subrayan que a Dios no se 
le puede conocer ni por medio del pensamiento ni por medio de la reflexión; y en 
segundo lugar las sentencias dogmáticas que contienen algunos de los nombres 
y atributos de Dios que se incluyen en el Alcorán. Estamos ante uno de los temas 
fundamentales de la teología islámica, quizás el más importante y fundamental, 
que trata de cómo se puede encontrar el equilibrio justo entre las dos afirmaciones 
taxativas aparentemente antagónicas sobre Dios y Su esencia, que contiene de 
forma ejemplar la aleya alcoránica «No hay nada semejante a Él. Él es el Oyente 
que todo lo oye, el Vidente que todo lo ve»31. Es decir, cómo se puede encontrar 
el equilibrio justo entre el aseverar que no se puede decir nada de Dios, que no 
hay nada semejante a Él, y que la única forma de acercarse a su conocimiento es 
vía negativa (apofática), y por otra parte el hecho de que a Dios le pertenecen una 
serie de nombres y atributos que en parte se utilizan para describir o referirse a 
los seres creados, como son el oír y el ver, pues el hecho de compartir Dios estos 
atributos con los seres creados puede hacer llegar a creer que hay alguna semejanza 
entre Él y éstos. 

En segundo lugar, al tema que le presta más atención esta ʿaqīda es el de la 
escatología. Un total de treinta y tres sentencias dogmáticas tratan temas esca-
tológicos, dos se refieren al interrogatorio que tienen lugar en la sepultura, tres 
al lugar donde permanecen los espíritus de los hombres después de la muerte y 

31.   Alcorán 42:11. Este aparente antagonismo entre la vía positiva y la vía negativa como medios de acercarse al 
conocimiento de Dios está presente en todo el Alcorán y queda manifiesto de forma ejemplar en esta aleya.



108

Xavier Casassas Canals﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

hasta el Día del Juicio, veintidós sentencias se refieren a la resurrección de los 
muertos y el Día del Juicio, y cinco al infierno y el paraíso32. 

En tercer lugar, destaca, por el número de sentencias dogmáticas que se le 
dedica, un total de diez sentencias, el tema de la fe y las buenas obras, haciendo 
hincapié en la cuestión de si por medio de las obras se puede aumentar o dismi-
nuir la fe. Cuestión esta sobre la que hay diferentes opiniones entre los teólogos 
musulmanes y ha provocado grandes debates entre las diferentes escuelas teo-
lógicas y jurídicas. Al-Qayrawānī pertenece a la tradición que considera que «la 
fe aumenta con el aumento de las obras y disminuye con la disminución de las 
obras33. Al tema de la profecía, Mahoma y el Alcorán dedica solo cuatro sentencias34 
y a Mahoma y sus compañeros como musulmanes ejemplares a los que hay que 
imitar otras cuatro. Al tema de prestar obediencia a los gobernantes y hombres 
sabios, y al que hay que imitar a los antepasados piadosos dedica dos sentencias, 
y por último termina la ʿ aqīda con dos sentencias contra las disputas sobre temas 
religiosos y contra la innovación en temas de religión. En resumen:

Temas de las sentencias dogmáticas incluidas en la ʿaqīda de al-Qayrawānī

Tema Número de sentencias 
dogmáticas

Dios 59
La profecía y el Alcorán 4
Escatología 33
La fe y las obras 10
Mahoma y sus compañeros como musulmanes ejemplares 4
Obediencia a los gobernantes y sabios 2
Contra las disputas y la innovación religiosas. 2
Es suficiente con pronunciar y creer estas sentencias, para que 
tengan su validez como fundamento de la creencia verdadera.

1

Total: 115

32.   Casassas Canals, Xavier, La muerte y el más allá según el Islam. Antología de textos literarios, jurídicos y religiosos 
islamo-españoles de mudéjares y moriscos sobre la muerte y el más allá, Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2014.

33.   Véase Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī, Compendio de derecho islámico, p. 60.
34.   Aunque sólo son cuatro sentencias dogmáticas las que se dedican a este tema, hay que tener en cuenta que 

quizás sean las más importantes de toda la ʿ aqīda, después de aquellas que hablan de la unicidad de Dios y sus nombres 
y atributos. Como ya hemos comentado, el número de sentencias que se ocupan de un determinado tema pueden ser 
consideradas, de modo orientativo, para determinar el valor que cada tema tiene en una ʿ aqīda, pero por otra parte hay 
que tener en cuenta que no todas las sentencias dogmáticas que se incluyen en una ʿ aqīda tienen el mismo valor. Algunas 
de ellas se corresponden a los dogmas fundamentales teniendo un valor clave y central (nuclear), y es imprescindible 
que el creyente las conozca para poder ser considerado, teológica y jurídicamente como un creyente verdadero. Es el 
caso, por ejemplo, de la sentencia dogmática que proclama la unicidad divina, que Dios es uno, que no falta, ni puede 
faltar, en ninguna ʿaqīda. Hay otras sentencias dogmáticas, que no están revestidas de este valor fundamental, y por 
lo tanto no se incluyen en todas las ʿaqīda-s, su inclusión, o no, dependerá de la finalidad o el tono que el autor quiera 
dar a su ʿaqīda. Por ejemplo, la sentencia dogmática escatológica que dice que el primero que resucitará es el Ángel de 
la Trompeta y que después de resucitar, en el momento que toque la trompeta, las almas regresarán a sus cuerpos y 
todos los seres serán resucitados. Isa de Jebir incluye esta sentencia dogmática en su ʿaqīda, pero no la incluyen en las 
suyas ni al-Qayrawānī, ni Ibn Tūmart. Al-Qayrawānī incluye la sentencia dogmática que afirma que hay que obedecer 
a los gobernantes y a los sabios, sentencia que no aparece ni en Ibn Tūmart ni en Isa de Jebir. 



109ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS ʿAQĪDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

LA ʿAQĪDA AL-MURŠIDA DE IBN TŪMART:
Esta ʿaqīda, ya sea en su texto árabe original ya sea traducida al castellano, es, 

según los datos de que disponemos actualmente, la ʿ aqīda más difundida y utilizada 
entre los musulmanes aragoneses de época mudéjar y morisca35. Esta ʿ aqīda es muy 
corta, tiene una extensión de apenas una página. Está compuesta por cincuenta 
y ocho sentencias dogmáticas todas referidas a Dios, su esencia, sus atributos y 
sus nombres. En ella no hay ninguna referencia, en absoluto, ni a Mahoma, ni al 
Alcorán, ni a la fe y las obras, ni a temas escatológicos, temas habituales en las otras 
dos ʿ aqīda-s que aquí analizamos36. ¿Cuál es el motivo de esta diferencia radical entre 
las ʿaqīda-s de al-Qayrawānī e Isa de Jebir, y esta ʿaqīda de Ibn Tūmart? Para poder 
comprender esta ʿ aqīda correctamente hay que tener en cuenta el lugar que ocupa 
en la obra de Ibn Tūmart y especialmente en relación con las otras dos ʿaqīda-s 
de este autor, la ʿAqīda y el Tawḥīd al-Bāri’. No consideramos, como ya hemos 
apuntado en un artículo anterior, que sea una versión para el vulgo del contenido 
de las otras dos ʿaqīda-s de este autor, sino que tiene que considerarse como la 
reducción a los puntos esenciales, dejando de lado la teoría epistemológica y los 
argumentos demostrativos, que exponen y desarrollan las ʿaqīda-s de Ibn Tūmart. 
Esta ʿaqīda tiene diferentes lecturas según el grado de conocimientos teológico-
filosóficos de cada lector. Los expertos conocedores de la obra de Ibn Tūmart y de 
la teología-filosófica islámica la pueden leer como una suma esencial, y por su parte 
los lectores con mínima o nula formación intelectual la pueden leer como un texto 
a retener de memoria para fundamentar su fe, a partir del cual se podrá profundizar 
por vía de la enseñanza oral en el saber qué hace posible conocer la verdad de las 
sentencias dogmáticas que contiene. Además, hay que comprender debidamente, 
y en el contexto que le corresponde, la primera sentencia dogmática con la que se 
inicia el texto de esta ʿaqīda y que es su clave fundamental: «Has de saber, guíenos 
Dios por la recta vía, que toda persona adulta con uso de razón, es decir, responsable 
ante la Ley, está obligada por imperativo legal a conocer las siguientes sentencias 
dogmáticas:»37. Es decir, expone que no basta con creer o pronunciar las sentencias 
dogmáticas para ser verdadero creyente, como dicen por ejemplo al-Qayrawānī e 
Isa de Jebir, sino que la ley exige que se conozcan, y este conocer, tal como expone 
claramente Ibn Tūmart en sus otras ʿ aqīda-s, sólo puede alcanzarse por medio de la 
reflexión racional. El hecho de que esta obligación esté estipulada por la ley implica, 

35.   A los dieciocho textos que identificamos y presentamos en nuestro trabajo «Difusión…», hay que añadir otra 
copia del texto árabe de la al-Muršida que se incluye en el devocionario manuscrito Or. 652 (olim Cambridge,Trinity 
College, R.13.22) de la University Library de la Universidad de Cambridge, véase Castilla, Nuria de, «A la búsqueda 
de manuscritos moriscos perdidos. Nuevos testimonios aljamiados y árabes», en Kadri, Alice & Moreno, Yolanda & 
Echevarría, Ana, Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, Madrid, 2018, pp.298-346. 

36.   Precisamente la falta de referencia a todos estos temas es una de las principales críticas que Ibn Taymīyya (m. 
1328) hace a Ibn Tūmart al analizar en una de sus fatwas el texto de la ʿaqīda al-Muršida. Véase Laoust, Henri, «Une 
fetwà d’Ibn Taimiyā sur Ibn Tūmart», Bulletin de l’Institut Français d’Archéologie Orientale (bifao), 59 (1960), pp. 157-184, 
especialmente pp. 179-180.

37.   Traducción nuestra del texto árabe original que editamos en Casassas Canals, Xavier, «Difusión…», pp. 175-176.



110

Xavier Casassas Canals﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

quiere decir, que su incumplimiento tiene una repercusión legal. De qué tipo 
de repercusión se trata hay diferentes opiniones entre los juristas y teólogos 
islámicos, las posturas más extremas llegan a decir que quien no cumple con 
esta obligación no puede ser considerado como verdadero creyente ante la 
ley, y por tanto tiene el estatus de incrédulo (kāfir) con todas las implicaciones 
jurídicas que esto comporta. Teniendo en cuenta lo anteriormente expuesto, 
consideramos que esta ʿaqīda, a pesar de tener la apariencia de una ʿaqīda del 
tipo listado, tiene que considerarse como una ʿaqīda perteneciente al género y 
tradición de las ʿaqīda-s argumentativas (teológico-filosóficas). 

Como hemos avanzado el tema de todas las sentencias dogmáticas que contiene 
esta ʿ aqīda, es Dios, su esencia, sus nombres y sus atributos. En esta ʿ aqīda se muestra 
el difícil equilibrio entre las dos afirmaciones que Dios hace en la ya mencionada 
aleya 42:11 del Alcorán cuando dice: «Dios no hay nada semejante a Él. El Oyente 
que todo lo oye, el Vidente que todo lo ve.». En esta aleya por un lado se niega cual 
tipo de descripción de Dios, pues no hay nada semejante a Él, y por el otro lado 
se dice que Dios tiene, entre otros, dos nombres, que a primera vista le atribuyen 
cualidades propias de las criaturas38. Esta aleya es el fundamento implícito de la que 
consideramos se puede decir que es la cuestión nuclear de toda la teología islámica: 
la de los nombres y atributos de Dios. Todos los grandes teólogos musulmanes, todos 
los tratados de teología islámica, se esfuerzan, cada uno a su manera, en analizar y 
mostrar cómo estas dos afirmaciones aparentemente antagónicas son ciertas y por 
tanto han de coexistir, sin que la una anule o llegue a anular a la otra. En esta ʿ aqīda, 
Ibn Tūmart incluye treinta y cuatro sentencias dogmáticas que incluyen nombres 
o atributos de Dios o que se refieren a Él de forma positiva, y veintidós sentencias 
dogmáticas que se refieren a Dios por la vía negativa. En varias sentencias insiste, 
además, que el ser de Dios no se puede captar ni aprehender, ni por medio de la 
inteligencia, ni de la razón, ni de la imaginación, ni de los pensamientos39. 

Temas de las sentencias dogmáticas incluidas en la ʿaqīda de Ibn Tūmart

Tema Número de sentencias 
dogmáticas

Dios (esencia, atributos y nombres):

Atributos y nombres positivos 34

Atributos y nombres negativos 22
Sobre la obligación legal de conocer por medio de la razón las 
sentencias dogmáticas fundamentales. No basta con creerlas y 
pronunciarlas.

2

Total: 58

38.   En el Alcorán se mencionan otros muchos nombres de Dios. Toda la especulación teológica en torno a los 
nombres de Dios tiene su origen en la aleya 7:180, aleya que incluye Ibn Tūmart en esta ʿaqīda: «A Dios le pertenecen 
los Mejores y Más Hermosos Nombres, utilizarlos cuando os dirijáis a Él con vuestras plegarias deprecatorias». 

39.   «No puede particularizarlo la inteligencia. No se puede representar en la imaginación. No puede concebir su 
cómo la razón. No lo abarcan ni la imaginación, ni los pensamientos.»



111ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS ʿAQĪDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

¿Cuál es el motivo de que Ibn Tūmart no incluya sentencias dogmáticas re-
feridas a Mahoma, al Alcorán, a la fe y las obras, o a temas escatológicos, temas 
todos ellos habituales en otras ʿ aqīda-s? Para comprender correctamente la causa 
de esta ausencia, se debe tener en cuenta que tanto en esta ʿaqīda como en las 
otras ʿaqīda-s de Ibn Tūmart, tal como se declara en su frase introductoria, solo 
se incluyen las sentencias dogmáticas fundamentales que la razón puede llegar a 
conocer que son verdaderas por medio de la argumentación reflexiva.

Para comprender correctamente la causa de esta ausencia, se debe tener en 
cuenta que tanto en esta ʿ aqīda como en las otras ʿ aqīda-s de Ibn Tūmart, tal como 
se declara en su frase introductoria, solo se incluyen las sentencias dogmáticas 
fundamentales que la razón puede llegar a conocer que son verdaderas por me-
dio de la argumentación reflexiva. Ibn Tūmart considera que por este medio no 
se puede conocer la veracidad de las sentencias dogmáticas de tipo escatológico. 
Sería, pues, contradictorio, incluirlas en su ʿ aqīda. Ibn Tūmart no niega la verdad 
de estas sentencias dogmáticas, lo único que dice es que el criterio para establecer 
la verdad de éstas no es el de la reflexión argumentativa racional.

LA ʿAQĪDA DE ISA DE JEBIR:
Se trata de un texto relativamente corto, ocupa apenas seis páginas en la 

versión de esta ʿaqīda que hemos publicado en La muerte y el más allá según el 
Islam40. Esta ʿ aqīda es el tercer capítulo de la obra jurídica el Breviario Suní titulado 
«De los artículos y principales cosas que el hombre ha de creer y tener por fe». 
Este capítulo se divide en trece apartados, en trece artículos de fe. Esta es la única 
ʿaqīda de las tres que aquí analizamos que está dividida en apartados numerados, 
que contienen un variado número de sentencias dogmáticas cada uno, en total 
ciento diecisiete. Lo más resaltable de esta ʿaqīda es que la mayor parte de las 
sentencias dogmáticas que contiene se refieren a temas escatológicos, noventa y 
una sentencias, casi un ochenta por ciento del total. De los trece artículos de fe, 
once están complemente dedicados a la escatología: la muerte, el interrogatorio 
de la sepultura, la resurrección de los muertos, el Día del Juicio, el peso de las 
obras, el puente del al-Ṣirāṭ, el paraíso, el infierno, etc. 

Sólo los dos primeros artículos de fe están dedicados a temas no escatológicos. 
El primer artículo de fe, que está dedicado a Dios, está compuesto por doce 
sentencias dogmáticas, tres de ellas que describen a Dios positivamente diciendo 
que Dios es uno, gobierna todo lo que es y ha creado el mundo de la nada; y diez 
que lo describen por la vía de la negación41. El segundo artículo de fe contiene trece 
sentencias dogmáticas que se refieren a Mahoma (dos sentencias), el Alcorán (cuatro 

40.   Casassas Canals, Xavier, La muerte y el más allá…, pp. 91-101.
41.   «No hay otro señor sino Él. No existe nada semejante a Él. No engendró. No fue engendrado. No fue hijo. 

No tuvo hijo. No tiene comparación alguna. No tiene comienzo. No tiene medio. No tiene fin.». Casassas Canals, 
Xavier, La muerte y el más allá…, p. 91.



112

Xavier Casassas Canals﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

sentencias), Mahoma y sus compañeros como el ejemplo a seguir (cuatro sentencias), 
y la fe y las obras (tres sentencias). Sobre este último tema, la fe y las obras, Isa de 
Jebir se enmarca en la misma tradición seguida por al-Qayrawānī que afirma que 
las obras influyen en el crecimiento y disminución de la fe, ya que las obras son 
testimonio de la fe, subrayando, además, que para que sean válidas y aceptadas por 
Dios las obras ha de realizarse tal como marca la Sunna. En cuanto al punto clave 
de qué actitud debe tomar el creyente ante las sentencias dogmáticas que contiene 
esta ʿ aqīda para poder fundamentar su fe de manera que sean efectivas y él llegue 
a ser un verdadero creyente, Isa de Jebir, igual que Al-Qayrawānī, pertenece a la 
tradición jurídico-teológica que afirma que pronunciar y creer estas sentencias 
dogmáticas es suficiente, y en ningún momento hace referencia a que tengan que 
ser comprendidas por medio de la razón y el entendimiento.

Temas de las sentencias dogmáticas incluidas en la ʿaqīda de Isa de Jebir

Tema Número de sentencias 
dogmáticas

Dios 12

Mahoma y el Alcorán 6

Escatología 91

La fe y las obras 3

Mahoma y sus compañeros como musulmanes ejemplares 4

Es suficiente con pronunciar y creer estas sentencias, para que 
tengan su validez como fundamento de la fe.

1

Total: 117

Como vemos en esta tabla y hemos apuntado más arriba esta es una ʿaqīda 
de tono predominantemente escatológico. Desconocemos por el momento 
cuál es el motivo que hace que Isa de Jebir incluya tantas sentencias dogmáticas 
que hacen referencia a temas relacionados con la muerte y el más allá. Podría 
ser que la situación de los musulmanes de época mudéjar, las circunstancias 
adversas a las que se veía enfrentada esta comunidad a mediados del siglo XV 
para poder mantener su fe y religiosidad propiciaran el discurso escatológico. 
O que Isa de Jebir utilizara el tema escatológico por considerar que insistir en la 
descripción del Juicio Final y de los castigos o bienaventuranzas que los hombres 
van a encontrar en la otra vida, podía influir en una intensificación de la fe, la 
religiosidad y las buenas obras entre los musulmanes castellanos en proceso 
de desaculturación. O simplemente porque reprodujo, o se basó en, una ʿaqīda 
anterior de marcado carácter escatológico que le sirvió de modelo42.

42.   Harvey, llamó la atención en su día sobre la semejanza de forma y contenido entre la ʿ aqīda de Isa de Jebir, y la 
exposición de las principales sentencias dogmáticas islámicas que un sabio musulmán expone y aclara en la obra Gentil 
i els tres savis de Ramon Llull. La hipótesis más probable por la que se puede explicar esta coincidencia es que ambos 
autores utilizaron como modelo una misma ʿaqīda. Véase Harvey, Leonard Patrick, «The Thirteen Articles of Faith and 
The Twelve Degrees in Which the World is Governed: Two Passages in a Sixteenth-century Morisco Manuscript and their 



113ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS ʿAQĪDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

CONCLUSIONES

Diferentes ʿaqīda-s fueron escritas, copiadas, traducidas o redactadas por los 
musulmanes de época mudéjar y morisca, y fueron difundidas y utilizadas por los 
musulmanes de la Corona de Aragón y la Corona de Castilla. Las más difundidas 
(hasta dónde llega nuestro actual conocimiento) son las de Al-Qayrawānī, la de 
Isa de Jebir y la de Ibn Tūmart, en especial esta última.

La ʿaqīda de al-Qayrawānī y la de Isa de Jebir comparten diferentes rasgos 
que no se dan en la ʿaqīda de Ibn Tūmart, y pertenecen a una misma corriente 
teológico-jurídica. En primer lugar, ambas forman parte de obras jurídicas, de las 
que son el primer capítulo o uno de los primeros capítulos. Las dos coinciden, 
además, en que pertenecen a la tradición teológico-jurídica que considera que 
para que las sentencias dogmáticas que incluyen cumplan el fin que les es propio, 
el de fundamentar y consolidar la fe de los creyentes verdaderos, basta con que 
sean pronunciadas y creídas, es decir, que no hace falta que sean conocidas y 
comprendidas por la razón. Por lo que hace a los temas a los que hacen referencia 
las sentencias dogmáticas que incluyen, coinciden en parte, pero no en su totalidad. 
El tema principal (por el número de sentencias que se ocupan de él) en la ʿ aqīda de 
Isa de Jebir es el escatológico (un ochenta por ciento de las sentencias dogmáticas 
que esta ʿaqīda incluye), en el caso de la ʿaqīda de al-Qayrawānī las sentencias 
sobre temas escatológicos apenas llegan al treinta por ciento del total, mientras 
que el tema principal de la ʿ aqīda de al-Qayrawānī es Dios (sus nombres, atributos 
y esencia) al cual hacen referencia más de la mitad de las sentencias dogmáticas que 
incluye esta ʿ aqīda. Se podría considerar que la ʿ aqīda de Isa de Jebir tuviera como 
referente a la ʿ aqīda de al-Qayrawānī, pero vemos que por su contenido su carácter 
es muy diferente, aunque pertenezcan a una misma tradición teológico-jurídica 
(la malikí pre ašʿarī), y formen parte de las ʿaqīda-s incluidas en obras jurídicas.

La ʿ aqīda de Ibn Tūmart fue la más difundida y utilizada entre los musulmanes 
de la Corona de Aragón, pero no tenemos constancia de que fuera difundida entre 
los musulmanes de la Corona de Castilla. En cuanto a las ʿ aqīda-s de al-Qayrawānī 
y de Isa de Jebir estuvieron difundidas tanto en Aragón como en Castilla, aunque 
según los datos de que disponemos parece que no tuvieron una difusión tan am-
plia como tuvo la ʿaqīda de Ibn Tūmart. 

La ʿ aqīda de Ibn Tūmart pertenece a una tradición jurídico-religiosa (la malikí 
ašʿarī) diferente a la que pertenecen la de Isa de Jebir y la de al-Qayrawānī, tra-
dición que se diferencia, entre otras cosas, por el valor que da al conocimiento y 
a la razón, como fundamento de la fe y la creencia, y por centrar el tema de sus 
ʿaqīda-s casi exclusivamente en Dios (Su esencia y Sus atributos y nombres). 

Antecedents», Mediaeval and Renaissance Studies on Spain and Portugal in Honour of P. E. Russell, Oxford, The Society 
for the Study of Mediaeval Languages and Literature, 1981, pp. 15–29; y Wiegers, Gerard, Islamic literature…, pp. 95-96.



114

Xavier Casassas Canals﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Constatamos que entre los musulmanes de la Corona de Aragón y los de la 
Corona de Castilla estuvieron se difundieron y utilizaron ʿaqīda-s que se enmar-
can en diferentes tradiciones teológicas y jurídicas. En el caso de las ʿaqīda-s que 
aquí nos ocupan vemos que como unas se enmarcan en la corriente malikí pre 
ašʿarī43 a la que perteneció al-Qayrawānī, que afirma que para que las sentencias 
dogmáticas sean fundamento de una creencia verdadera es suficiente con pro-
nunciarlas y creerlas, y otras en la corriente malikí ašʿarī, a la que pertenece Ibn 
Tūmart, que afirma que no hay creencia verdadera, aceptable por la ley como 
tal, si no se conoce la verdad de las sentencias dogmáticas fundamentales por 
medio de la razón. Es decir, que la presencia de estas ʿaqīda-s nos muestra como 
lo musulmanes de época mudéjar y morisca poseían y utilizaban textos pertene-
cientes a dos corrientes jurídico-teológicas muy distintas, por lo que se refiere al 
papel que se otorga a la razón, en el proceso de consolidar y fortalecer la creencia 
verdadera. Hasta qué punto estas dos corrientes jurídico-teológicas estuvieron 
realmente vivas y presentes entre los musulmanes españoles de época mudéjar 
y morisca es una cuestión que queda por determinar y a la que vamos a dedicar 
algunos de nuestros próximos trabajos.

43.   Con el término pre ašʿarī no queremos decir que al-Qayrawānī escribiera su obra en una época anterior a la 
aparición del ašʿarismo en el norte de África, sino que en su obra todavía no se puede apreciar una asimilación de la 
doctrina ašʿarī. Véase Serrano Ruano, Delfina, «Later Ashʿarism in the Islamic West», en Schmidtke, Sabine, Oxford 
Handbooks of Islamic Theology, Oxford University Press, 2016, pp. 515-533.



115ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

LAS ʿAQĪDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

BIBLIOGRAFÍA

Alverny, Marie Thérèse y Vajda, Georges, «Marc de Tolède traducteur d’Ibn Tumart. III.- 
Les Textes», Al-Andalus, 16 (1951), pp. 259-307.

Cabanelas, Darío, Juan de Segovia y el problema islámico, Madrid, Editorial Maestre, 1952 
(existe una edición facsímil de esta obra con estudio preliminar de Molina López, Emilio 
y Castillo Castillo, Concepción, Granada, Editorial Universidad de Granada, 2007).

Casassas Canals, Xavier, «La literatura islámica castellana: siglos xiii-xvii. Catálogo de 
textos de mudéjares y moriscos escritos en caracteres latinos», Al-Andalus-Maghreb, 
16 (2009), pp. 89-113.

Casassas Canals, Xavier, La muerte y el más allá según el Islam. Antología de textos literarios, 
jurídicos y religiosos islamo-españoles de mudéjares y moriscos sobre la muerte y el más allá, 
Almería, Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2014.

Casassas Canals, Xavier, «Traducciones, versiones, glosas y comentarios de la ʿAqīda de 
al-Sanūsī en español (siglos xvi-xvii)», Al Irfan, n° 2 (2016), pp. 209-221.

Casassas Canals, Xavier, «Difusión de copias y traducciones de la ʿaqīda ‘al-Muršida’ de 
Ibn Tūmart entre los musulmanes españoles (ss. xv-xvii). Fijación del texto y materiales 
para su estudio», Al Irfan, n° 4 (2018), pp. 165-178;

Casassas Canals, Xavier, «La literatura aljamiado-morisca en el marco de la literatura 
islámica española: siglos XIII-XVII. Una variedad del castellano vinculada al hiero-
Sprachbund islámico», en Benlabbah, Fatiha y Chalkha, Achouak. (Eds.), Los moriscos 
y su legado desde ésta y otras laderas, Rabat, Instituto de Estudios Hispano-Lusos, 2010, 
pp. 368-396.

Castilla, Nuria de, «A la búsqueda de manuscritos moriscos perdidos. Nuevos testimonios 
aljamiados y árabes», en Kadri, Alice & Moreno, Yolanda & Echevarría, Ana, Circulaciones 
mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, Madrid, 2018, pp.298-346. 

Fórneas, José María, «Recepción y difusión en al-Andalus de algunas obras de Ibn Abī Zayd 
al-Qayrawānī», en Homenaje al Prof. Darío Cabanelas Rodríguez, O.F.M., con motivo de 
su lxx aniversario, Granada, 1987, pp. 316-344.

Goldzieher, Ignaz, «Materialien zur Kenntnis der Almohadenbewegung in Nordafrika», 
Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 44 (1887), pp. 30-140

Goldziher, Ignaz, Le livre de Mohammed Ibn Toumert. Mahdi des Almohades, Alger, 
Imprimerie Orientale Pierre Fontana, 1903.

Griffel, Frank, «Ibn Tumart’s Rational Proof for God’s existence and unity, and his 
connection to the Nizamiyya Madrasa in Baghdad», en Fierro, Maribel et alii, Los 
almohades: problemas y perspectivas, Madrid, csic, 2005, pp. 753-813.

Harvey, Leonard Patrick, «The Thirteen Articles of Faith and The Twelve Degrees in Which the 
World is Governed: Two Passages in a Sixteenth-century Morisco Manuscript and their 
Antecedents», Mediaeval and Renaissance Studies on Spain and Portugal in Honour of P. 
E. Russell, Oxford, The Society for the Study of Mediaeval Languages and Literature, 
1981, pp. 15–29

Laoust, Henri, «Une fetwà d’Ibn Taimiyā sur Ibn Tūmart», Bulletin de l’Institut Français 
d’Archéologie Orientale (bifao), 59 (1960), pp. 157-184, especialmente pp. 179-180.

Lirola Delgado, Jorge, Biblioteca de al-Andalus: Apéndice, Almería, Fundación Ibn Tufayl 
de Estudios Árabes, 2012, biografía 2396, pp. 421-439.



116

Xavier Casassas Canals﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 97–116  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Riosalido, Jesús, Abī Zayd al-Qayrawānī, Compendio de derecho islámico (Risāla f ī-l-Fiqh), 
traducción de Riosalido, Jesús, Madrid, Editorial Trotta, 1993, pp. 58-61.

Serrano Ruano, Delfina, «Later Ashʿarism in the Islamic West», en Schmidtke, Sabine, 
Oxford Handbooks of Islamic Theology, Oxford University Press, 2016, pp. 515-533.

Ṭalibī, ʿAmmār, Aʿazz mā yuṭlab, Argel, Ministerio de Cultura, 2007.
Watt, William Montgomery, Islamics Creeds. A Selection, Edinburgh, Edinburgh Press, 1994.
Wiegers, Gerard, «Islamic literature in spanish and aljamiado. Yça of Segovia (fl. 145), his 

antecedents and successors», Leiden – New York – Köln, E.J. Brill, 1994, pp. 115-119.



SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

8

AÑO 2020
ISSN: 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

33

Artículos · Articles

17  Frederic Aparisi Romero    
El cultivo y procesado del lino en el Reino de Valencia (ss. XIII-XVII)

43  Adrián Calonge Miranda   
El mantenimiento del entramado viario romano en época 

medieval en La Rioja. Algunos casos de estudio

69 Miguel Calleja Puerta   
Notarios públicos entre dos reinos. Apuntes diplomáticos sobre 

documentos notariales castellanos en el Arquivo Distrital de Braga

97  Xavier Casassas Canals   
Las ʿ aqīda-s entre los musulmanes castellanos y aragoneses de 

época mudéjar y morisca: Las ʿaqīda-s de Ibn Abī Zayd Al-Qayrawānī 
(s. X), Ibn Tūmart (s. XII) e Isa de Jebir (s. XV)

117 Arcadio del Castillo   
 Sobre el Códice Alcobacense de Vaseo y los Annales Portugalenses 

Veteres: Continuidad del reino visigodo de Toledo

135 Paula Castillo   
 Las formas de la violencia entre frailes. El testimonio de Fray 

Ubertino de Casale

157 María Eugenia Contreras Jiménez   
 La memoria del linaje Arias Dávila en la cofradía y hospital de 

San Cosme y San Damián de Valladolid (siglos XV a XVII) 

193 María Francisca García Alcázar y María Ángeles  Martín  
 Romera   

 Entre servicio regio y estrategia personal: Los Continos de Valladolid 
(1480-1525)

223 César García de Castro Valdés y José Antonio Valdés 
 Gallego  

Las inscripciones perdidas de la basílica altomedieval de San Salvador 
de Oviedo

271 María José Lop Otín   
 Hay tal número de clérigos que causa asombro. La clerecía de 

Toledo a fines de la Edad Media

303 Corina Luchía   
 Por que los montes de esta villa se conserben, e no se disipen 

como al presente estan: La regulación de los recursos forestales en la 
Corona de Castilla (siglos XIV-XVI)

333 María Encarnación Martín López   
Las inscripciones medievales del claustro de la catedral de 

Roda de Isábena (Huesca). Aproximación a su taller lapidario

365  Isabel Montes Romero-Camacho   
Los archivos catedralicios y su importancia para los estudios 

prosopográficos. El deán Don Aparicio Sánchez, en el Archivo de la 
Catedral de Sevilla

435 Gonzalo Oliva Manso   
La moneda en Castilla y León (1265-1284). Alfonso X, un 

adelantado a su tiempo.

473 Mariana Valeria Parma   
Entre los signos del cielo y las voces de los hombres: La visión 

medieval del cielo y su representación apocalíptica

499 Milagros Plaza Pedroche   
Los maestres santiaguistas y su designación regia durante el 

reinado de Juan I de Trastámara (1379-1390): La legitimación del proceso

521  Juan A. Prieto Sayagués   
La profesión de las élites castellanas en los monasterios y 

conventos durante la Baja Edad Media

557  Enrique José Ruiz Pilares   
La funcionalidad social de los inmuebles urbanos de las élites 

dirigentes bajomedievales: Reflexiones a partir de un caso de estudio 
(Jerez de la Frontera, España)

579 Gilberto Soriano Calvo   
Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana 

del siglo XII. El caso de Soria

613 Mohammed  S. Tawfiq,  Almudena Ariza Armada,  Atef Mansour 
Mohammad,  Ahmed Ameen  y  Mervat Abd El-Hady Abd El-Latif  

A Historical and Numismatic Study of the Dinars of the Ghaznavid 
Sultan Maḥmūd B. Sabuktakīn at Nishapur

653  José Luis de Villar Iglesias   
Los aspectos económicos en la Batalla por el Magreb entre 

omeyas y fāṭimíes: El control del acceso al oro del Sudán Occidental



ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

33

SERIE III HISTORIA MEDIEVAL

REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

Libros · Books

679  Bello León, Juan Manuel y Ortego Rico, Pablo, Los agentes 
fiscales en la Andalucía Atlántica a finales de la Edad Media: 

Materiales de trabajo y propuesta de estudio (Ana María Rivera Medina)

683 Calleja Puerta, Miguel y Domínguez Guerrero, María Luisa 
(eds.), Escritura, notariado y espacio urbano en la Corona de 

Castilla y Portugal (siglos XII-XVII) (Paloma Cuenca Muñoz)

687 Casado Alonso, Hilario (coord.), Comercio, finanzas y fiscalidad 
en Castilla (siglos XV-XVI) (Ana María Rivera Medina) 

691 Castro Correa, Ainoa y Rodríguez Sánchez, Manuel, Colección 
diplomática altomedieval de Galicia II. Documentación en escritura 

visigótica de la sede lucense (Paloma Cuenca Muñoz)

695 García Fernández, Ernesto, García-Gómez, Ismael, Rodríguez 
Fernández, José, Urbanismo, patrimonio, riqueza y poder en 

Vitoria-Gasteiz a fines de la Edad Media e inicios de la Edad Moderna (Enrique 
Cantera Montenegro)

699  Ladero Quesada, Miguel Ángel, Ciudades de la España medieval. 
Introducción a su estudio (Gisela Coronado Schwindt)

705  Ladero Quesada, Miguel Ángel, Los últimos años de Fernando 
el Católico 1505-1517 (Carlos Barquero Goñi) 

707 Martín Gutiérrez, Emilio y Ruiz Pilares, Enrique José, El viñedo 
en Jerez durante el siglo XV. Un mercado de trabajo en torno al 

vino (Ana María Rivera Medina)

711 Monsalvo Antón, José María, La construcción del poder real en la 
monarquía castellana (siglos XI-XV) (María Jesús Fuente)

715  Pérez Rodríguez, Francisco Javier, Los monasterios del Reino de 
Galicia entre 1075 y 1540: De la reforma gregoriana a la observante 

(Enrique Cantera Montenegro)

717  Reixach Sala, Albert, Finances públiques i mobilitat social a la 
Catalunya de la Baixa Edat Mitjana. Girona, 1340-1440 (Julián 

Donado Vara)

721  Sánchez Sánchez, Xosé M., Iglesia, mentalidad y vida cotidiana 
en la Compostela medieval (Enrique Cantera Montenegro)

725  Val Valdivieso, M.ª Isabel del, Martín Cea y Juan Carlos, 
Carvajal de la Vega, David (coords.), Expresiones del poder en 

la Edad Media. Homenaje al profesor Juan Antonio Bonachía Hernando (José 
Ramón Díaz de Durana Ortiz de Urbina)


