ESPACIO,

Y FORMA 33

SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

i
EMERGING
U rI E D SOURCES SCOPUS
CITATION INDEX

NDEXED.

FECYT 2018






ARTICULOS - ARTICLES

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1l HISTORIA MEDIEVAL
33-2020 ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED

15






LAS ‘AQIDA-S ENTRE LOS
MUSULMANES CASTELLANOS Y
ARAGONESES DE EPOCA MUDEJAR
Y MORISCA: LAS ‘AQIDA-S DE IBN
ABI ZAYD AL-QAYRAWANI (S. X), IBN
TUMART (S. XII) E ISA DE JEBIR (S XV)

THE ‘AKIDA-S AMONG CASTILIAN AND
ARAGONESE MUSLIMS OF THE MUDEJAR

AND MOORISH PERIOD: THE AKIDA-S
OF IBN ABI ZAYD AL-QAYRAWANI (1O™
CENTURY), IBN TUMART (12 CENTURY)
AND ISA DE JEBIR (15™ CENTURY)

Xavier Casassas Canals

Recepcidn: 2019/12/29 - Comunicacién de observaciones de evaluadores: 2020/03/06 -
Aceptacién: 2020/03/24

pol: http://dx.doi.org/10.5944/etfiii.33.2020.27120

Resumen

En el presente trabajo analizamos el contenido y la forma de las tres ‘aqida-s
(formulaciones de los principios de la creencia isldmica) mas difundidas entre los
musulmanes castellanos y aragoneses de época mudéjar y morisca. Este andlisis
nos permite, entre otras cosas, mostrar la influencia de dos corrientes teoldgico-
juridicas islamicas diferentes entre los musulmanes espafoles. Corrientes que se
diferencian, especialmente, en el papel que otorgan a la razén para alcanzar una
fe asentada sobre fundamentos sélidos.

Palabras clave

‘aqgida; moriscos; mudéjares; relacion razén y fe; teologia islimica; as ‘arismo;
Castilla; Aragon.

1. Escuela Internacional de Doctorado (UNED) - Universidad de Salzburgo (Austria). C.e.: Xavier.Casassas@sbg.ac.at

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [II HISTORIA MEDIEVAL 97
332020 PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED


http://dx.doi.org/10.5944/etfiii.33.2020.27120

98

XAVIER CASASSAS CANALS

Abstract

In this paper we analyse the content and form of the three ‘akida-s (formulations
of the principles of Islamic belief) most widespread among the Castilian and
Aragonese Muslims of the Mudejar and Moorish periods. This analysis allows us,
among other things, to show the influence of two different Islamic theological-
legal currents among Spanish Muslims. These currents differ, especially, in the
role they give to reason in order to acquire a faith based on solid principles.

Keywords

‘Akida; Moriscos; Mudejars; Relationship Between Reason and Faith; Islamic
Theology; Ash ‘arism; Castile; Aragon.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE 11 HISTORIA MEDIEVAL
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LAS ‘AQIDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

A MODO DE INTRODUCCION

En este trabajo llevamos a cabo una primera aproximacion al estudio del conjunto
de las ‘agida-s que escribieron, copiaron, tradujeron, utilizaron y difundieron los
musulmanes de época mudéjar y morisca en Castilla y Aragén®. Nos centramos
en las tres ‘agida-s que, hasta donde alcanzan nuestros conocimientos actuales,
fueron las mas utilizadas y difundidas en las comunidades religiosas musulmanas
castellanas y aragonesas: (1) la que incluye al principio de su obra juridica La Risala
el sabio jurisconsulto tunecino Ibn Abi Zayd al-Qayrawani (s. X)3; (2) la ‘agida al-
Mursida escrita por Ibn Tamart (s. X11), fundador y lider del imperio almohade; y
(3) la ‘agida escrita en castellano por el alfaqui y mufti de la aljama de Segovia Isa
de Jebir (s. XV)*. Aunque escritas en diferentes épocas, estas tres ‘agida-s circularon
entre los musulmanes aragoneses y castellanos durante los siglos XV al XV1I. Las
de al-Qayrawani e Ibn Tamart lo hicieron tanto en su version original &rabe como
traducidas al castellano, 1a de Isa de Jebir en su version original en lengua castellanas.

l. {QUE ES UNA ‘AQIDA?

Nos parece importante, y necesario, antes de entrar a analizar el contenido
y valor de estas ‘agida-s, exponer cudl es la esencia y naturaleza de una ‘agida
en el islam, y mostrar por qué no se pueden equiparar las ‘agida-s, como se
hace frecuentemente, ni por su funcionalidad, ni por su naturaleza, a los credos
cristianos.

2. Hemos dedicado dos trabajos anteriores al estudio de la difusién de los textos de las ‘agida-s de Ibn Tamart
y al-Sanis entre los musulmanes castellanos y aragoneses de época mudéjar y morisca, y en el exilio, véase CASASSAS
CANALs, Xavier, «Difusién de copias y traducciones de la ‘agida ‘al-Mursida’ de Ibn Tamart entre los musulmanes es-
parfioles (ss. XV-XVII). Fijacién del texto y materiales para su estudio», Al Irfan, n°® 4 (2018), pp. 165-178; y «Traducciones,
versiones, glosas y comentarios de la ‘Agida de al-Santsi en espafiol (siglos xvi-xvi)» Al Irfan, n° 2 (2016), pp. 209-221.

3. El manuscrito 5.319 de la Biblioteca Nacional (Madrid) contiene una traduccién completa al castellano de la
Risala de al-Qayrawant acabada de copiar el afio 1429.

4. También conocido como Y¢a de Segovia o Yca Gidelli. Nosotros hemos optado por utilizar en este articulo la
variante castellana Isa de Jebir (en lugar de ‘Tsa ben Jabir), siguiendo al manuscrito J-1 de la Biblioteca Tomds Navarro
Tomas del CSIC, que es una de las copias o versiones mas cercanas al original de su obra el Breviario Sunni.

5. Delaobradelas ‘agida-s de al-Qayrawaniy de Ibn Tamart circularon no sélo versiones en drabe o en castellano,
sino que también circularon versiones bilingtlies. En cuanto a la ‘agida de Isa de Jebir decimos que circulé en «lengua
castellana», y no decimos, como se hace habitualmente, en «lengua aljamiada», por dos motivos: el término aljamiado
no se refiere a una lengua, sino al hecho de escribir una lengua utilizando un alfabeto que no es el que habitualmente
se utiliza para escribirla, como en el caso del castellano aljamiado-hebreo (castellano escrito utilizando el alfabeto he-
breo) o el caso del castellano aljamiado-arabe (castellano escrito utilizando el alfabeto arabe). Véase Casassas CANALS,
Xavier, «La literatura aljamiado-morisca en el marco de la literatura isldmica espafiola: siglos xi-xvii. Una variedad
del castellano vinculada al hiero-Sprachbund isldmico» en Benlabbah, Fatiha y Chalkha, Achola. (Eds.), Los moriscos
y su legado desde ésta y otras laderas, Rabat, Instituto de Estudios Hispano-Lusos, 2010, pp. 368-396.; y porque no hay
ninguna prueba fehaciente de que Isa de Jebir escribiera la versién original de su ‘agida en lengua castellana aljamia-
do-4rabe, de los seis manuscritos que se conservan de su obra el Breviario Sunni, cinco estan escritos en castellano y
uno en castellano aljamiado-drabe. Véase Casassas CANALS, Xavier, «La literatura isldmica castellana: siglos xin-xvii.
Catélogo de textos de mudéjares y moriscos escritos en caracteres latinos», Al-Andalus-Maghreb, 16 (2009), pp. 89-113,
especialmente pp. 105-106.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 99

332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



XAVIER CASASSAS CANALS

Las ‘aqida-s y los credos cristianos son dos tipos de texto que no deben
considerarse parte de un mismo género, y mucho menos como si se tratara de
textos equivalentes. Una buena parte de las ‘agida-s son textos relativamente cortos
que estan formados exclusivamente por una relacién de sentencias dogmaticas
yuxtapuestas, que declaran los principios basicos y fundamentales de la creencia
verdadera, y por tanto se pueden considerar, por su forma y contenido, semejantes
alos credos cristianos. Este tipo de ‘agida-s forma parte del género que nosotros
hemos denominado en un trabajo nuestro anterior « ‘agida-s del tipo listado»®
y estan escritas, normalmente, por autores que forman parte de la tradicién
teoldgico-juridica’ que considera que, para llegar a ser un creyente verdadero, es
suficiente con pronunciar y creer las sentencias dogmdticas que éstas contienen.
Pero existe otro tipo de ‘agida-s, las que forman parte del grupo de las «‘aqgida-s
argumentativas (teologico-filoséficas)», que ni por su forma, ni por su contenido,
pueden equipararse a los credos cristianos. Este tipo de ‘agida-s, por ejemplo, la
‘Aqida de 1bn Tumart, la al- Aqida al-Kubra de al-Santsi (m. 1490) o la al- ‘Agida
al-Nizamiyya de Yuwayni (m. 1085) son obras que pueden llegar a ser muy extensas
y en las que se exponen y desarrollan argumentos racionales de tipo filos6fico
y teoldgico que tienen como finalidad mostrar al creyente que las sentencias
dogmaticas que forman el nticleo basico y principal de la creencia son verdaderas
y que se puede llegar a conocer que son verdaderas por medio de la razén. Estas
‘aqida-s forman parte, habitualmente, de la tradicién teoldgico-juridica que
considera que todo hombre adulto y con uso de razén estd obligado, por imperativo
legal, a conocer la verdad de las sentencias dogmaticas fundamentales por medio
de la argumentacion racional. Estas « ‘agida-s teolégico-filosoficas» no pueden
equipararse ni por su forma ni por su contenido con los credos cristianos.

En cuanto al lugar que los credos y las ‘agida-s ocupan en la liturgia y a la
obligatoriedad, o no, de que todos los creyentes los hayan de utilizar y hacer
suyos, decretada por una autoridad religiosa central e incuestionable, son as-
pectos que nos muestran claramente las grandes diferencias existentes entre
las ‘agida-s y los credos.

A continuacion, ofrecemos una relacién de las diferencias fundamentales
que hay entre las ‘agida-s y los credos, diferencias que son esenciales y nos
muestran que estamos ante dos tipos de textos diferentes que no se pueden
considerar como equivalentes.

El credo cristiano es un escrito y ratificado por las autoridades de una
estructura religiosa jerarquica reconocida por todos los creyentes como tal. En el
caso de la Iglesia catolica, el credo niceno-constantinopolitano fue promulgado
en el Concilio de Nicea (325) y ampliado en el Concilio de Constantinopla

6. Casassas CANALS, Xavier, «Difusién...», pp. 167-168.
7. Cudles son las sentencias dogmaticas que un hombre debe hacer suyas, y de qué manera, es una cuestién
juridica y por tanto que tiene implicaciones legales.

100 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LAS ‘AQIDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

(381), junto con el credo de los Apédstoles y el credo denominado Bautismal.
Se impone de forma obligatoria por parte de la autoridad eclesidstica a todos
los creyentes. Forma parte obligatoria de la liturgia dominical y de ceremonias
o ritos fundamentales como el bautismo. Incluye en su contenido una serie
de dogmas fundamentales, sin que haya ninguna exposicién argumentativa
racional que haga evidente o demuestre su verdad. Se trata de un texto corto
y conciso. La ‘agida islamica, por su parte, es un texto que puede ser escrito
por cualquier musulman®. No existe una imposicién obligatoria a todos los
creyentes. Las ‘agida-s normalmente son adoptadas por los creyentes segiin
la autoridad que éstos otorguen a su autor®. No forma parte de la liturgia de
ninguno de los ritos fundamentales del islam, aunque pueda haber corrientes
religiosas o misticas que incluyan determinadas ‘agida-s en algunos de sus ritos
o ceremonias™. Aunque habitualmente las ‘agida-s son textos cortos, también
las hay muy extensas. Ademds, es importante tener en cuenta que hay ‘agida-s
argumentativas (teoldgico-filoséficas) que tienen como fin principal hacer
evidente e incuestionable la verdad de los dogmas por medio de la argumentacion
racional.

Es decir, resumiendo sus rasgos esenciales, un credo en la Iglesia Catdlica
Romana es un texto establecido y fijado por la autoridad de la Iglesia; valido y
obligatorio y universal para todos los creyentes que forman parte de la Iglesia;
forma parte integrante fija de la liturgia de las principales ceremonias y ritos
religiosos. Ninguno de estos tres rasgos esenciales se da en las ‘agida-s islamicas,
por esto consideramos que no es adecuado denominarlas credo, pues el uso de
esta denominacién hace que se les atribuya rasgos o funciones que no le co-
rresponden, es decir, impide una exacta comprension de lo que es y representa
una ‘agida en el islam.

Para comprender el significado de las ‘agida-s en el islam consideramos que
en primer lugar es necesario conocer cudles son los campos semanticos a los
que pertenece la raiz léxica drabe de la que deriva esta palabra. El significado
bésico de la raiz ‘agada, de la que deriva la palabra ‘agida es el de hacer nudos,
atar. A partir de este significado 1éxico surgen por analogfa una serie de signi-
ficados secundarios, que podemos agrupar en dos categorias principales. Por
una parte, el significado «hacer nudos, atar» referido en concreto a las rones

8. En este contexto es importante recordar que en el islam mayoritario no existe una organizacion jerarquica, con
una autoridad en su cispide, que tenga autoridad sobre todos los musulmanes.

9. Lo que noimpide que hayay haya habido, intentos por parte de determinados grupos, movimientos ideoldgicos o
gobiernos de querer imponer una determinada ‘agida entre sus seguidores o stibditos, o incluso entre todos los musulmanes.

10. Al Marrakusi (m. 1224) relata que después de la oracién ritual obligatoria de la mafiana, los almohades
acostumbraban a leer textos de Ibn Tamart. Goldziher supone que entre estos textos debieron ocupar un lugar especial
las ‘agida-s de Ibn Tamart. Véase GOLDZIEHER, Ignaz, «Materialien zur Kenntnis der Almohadenbewegung in Nordafrika»,
Zeitschrift der Deutschen Morgenléndischen Gesellschaft, 44 (1887), pp. 30-140. En algunos de los textos de la ‘agida al-
Mursida que utilizaron los musulmanes aragoneses se dice explicitamente en el encabezamiento «A/-Mursida para cada
mafiana», véase, por ejemplo, el manuscrito 425 de la Biblioteca Nacional de Paris, folio 30r.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 101
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



XAVIER CASASSAS CANALS

relaciones humanas, pasa a tener el sentido de vincularse o establecer contratosy
por extension en el ambito teoldgico el sentido de vincularse y establecer contratos
con Dios". Por otra parte, hacer nudos y atar conlleva el significado adicional de
fuerza 'y consolidacién. De nada sirven los nudos si no atan con la fuerzay solidez
necesaria que impida que se deshagan o se rompan perdiendo asi la funcién que
les es propia. Los vinculos y contratos han de estar establecidos con la fuerza
y solidez necesaria para que no se rompan o dejen de tener validez. Asi pues,
el segundo campo semantico principal, derivado del significado original de la
raiz ‘aqada, al que pertenece la palabra ‘aqgida es el que se refiere a fortalecer,
afirmary consolidar.

Teniendo en cuenta estos significados y teniendo en cuenta ademads el
contenido de las ‘agida-s isldmicas de uno u otro tipo, nos parece que la traduccion
mas adecuada del término, con el que podamos referirnos a todo género de
‘aqida-s, es el de «obra que tiene como fin afianzar, consolidar y fortalecer la fe»
del creyente, de manera que se pueda mantener firme sin llegar a resquebrajarse,
o tambalear, ni por causas internas (la duda), ni por causas externas, por ejemplo
la influencia o ataque de determinadas corrientes ideolégicas surgidas en el
seno de la comunidad isldimica que los redactores de las respectivas ‘agida-s
consideran erréneas; de otras concepciones religiosas; o de determinadas
corrientes ideoldgicas o filoséficas externas a la comunidad musulmana. Si
adoptamos esta definicién de ‘agida, no tendremos ningtin problema en poder
integrar dentro del género de la ‘agida textos tan diferentes como son la ‘agida
de 1bn Abi Zayd al-Qayrawanli, la ‘aqida al-Mursida de 1bn Tamart™, la de Isa de
Jebir, las de al-Saniisi o el tratado sobre los Mejores y Mds Hermosos Nombres
de Dios de Ibn Farh Al-Qurtubi (m. 1272-3)3.

11. Marcos de Toledo traduce ‘agida como vinculum, lo que nos parece una traduccién muy acertada ya que el
término latino precisamente pertenece a los mismos campos semanticos que el término arabe. Véase ALVERNY, Marie
Thérese y VAIDA, Georges, «Marc de Toléde traducteur d’'lbn Tumart. Ill.- Les Textes», Al-Andalus, 16 1951, pp. 279 y
281. En el islam todos los aspectos relativos al culto y la creencia estan regulados en los tratados juridicos pues tratan
de los deberes y obligaciones legales que Dios ha impuesto a los hombres.

12. Véase Casassas Canals, Xavier, «Difusién...».

13. Enun trabajo anterior hemos analizado la obra de teologia isldmica sobre los Mejores y Mas Hermosos Nom-
bres de Dios, escrita por Al-Qurtubi y mostrado que esta obra estd escrita y estructurada consciente y explicitamente
como una obra de ‘agida, en el sentido de que aparte de exponer los temas mas fundamentales que la teologia islamica
trata referentes a los Mejores y Mas Hermosos Nombres de Dios, el propio autor declara como finalidad principal de
su obra, el ofrecer al creyente un fundamento sélido de la fe verdadera que le permita mantenerse firme en ésta ante
los cinco principales peligros ante los que est4 expuesto por causa de corrientes de pensamiento o ideologfas ajenas al
islam y que pueden hacer tambalear su fe, llevandole a seguir opiniones erréneas o heréticas. Véase CAsassas CANALS,
Xavier, «Al-Asna fi sarh asma’ Allah al-husna de Ibn Farh al-Qurtubi: un tratado de los nombres de Dios en forma de
‘aqida» Alhadra, 2 (2016), pp. 137-152.

102 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LAS ‘AQIDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

I1. LOS AUTORES

I.1. IBN ABI ZAYD AL-QAYRAWANI (M. 996)

Descendiente de una familia de origen andalusi, naci6 en Qayrawan ciudad en
la que vivié hasta su muerte en 9906. Jurista de la escuela maliki, que goz6 de una
gran autoridad llegando a ser considerado uno de los representes mas importantes
de la escuela juridica maliki, lider indiscutible de ésta en el Norte de Africay uno
de los primeros en condensar en una obra las doctrinas de esta escuela. Escribié
una treintena de obras, las mds famosas de las cuales son la Risala', el Mujtasar
al-Mudawwanay el Nawadir wa al-ziyadat ‘ala al-Mudawwana. Sus obras tuvieron
una gran difusién en al-Andalus desde época muy temprana, muchos fueron los
autores andalusies que las utilizaron y transmitieron, y su influencia se mantuvo
de forma duradera durante siglos, tanto en al-Andalus como en las Coronas de
Aragén y Castilla®.

11.2. IBN TUMART (M. 1130)%¢

Fundador del movimiento almohade. De este autor se conserva una recopilacién
de sus obras titulada A ‘azz ma yutlab (Lo mds preciado y excelente que se puede
llegar aspirar a saber) que contiene diferentes tratados y optisculos sobre temas
juridicos, teoldgicos y epistemoldgicos”. Ademds, se conserva de 1bn Tamart
un comentario a la Muwatta' de Malik ibn Anas (m. 796) y un comentario a la
coleccién de hadices al-Sahih de Muslim (m. 875). Ibn Tamart escribid tres ‘agida-s
conocidas y divulgadas explicitamente como tales: la ‘Aqgida, el Tawhid al-Bari’y
la ‘aqida al-Mursida . Estas tres ‘agida-s forman parte de su obra A ‘azz ma yutlab.
La mds breve, conocida como ‘aqgida al-Mursida, tuvo una gran difusion entre los
musulmanes aragoneses, como hemos demostrado en uno de nuestros trabajos

14. Véase IBN ABT ZAYD AL-QAYRAWANI, Compendio de derecho isldmico (Risala fi-I-Figh), traduccién de RiosALIDO,
Jests, Madrid, Editorial Trotta, 1993.

15. Véase FORNEAS, José Marfa, «Recepcién y difusién en al-Andalus de algunas obras de Ibn Abi Zayd al-Qayrawani»,
en Homenaje al Prof. Dario Cabanelas Rodriguez, O.F.M., con motivo de su LXX aniversario, Granada, 1987, pp. 316-344.

16. Véase LIROLA DELGADO, Jorge, Biblioteca de al-Andalus: Apéndice, Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios
Arabes, 2012, biograffa 2396, pp. 421-439.

17. Se conservan dos manuscritos, con algunas diferencias de contenido, de esta recopilacién: (1) drabe 1451,
Biblioteca Nacional de Madrid y (2) n® 645 de la Biblioteca de la Mezquita Mayor de Taza (Marruecos). El manuscrito
de Parfs fue editado por GOLDZIHER, Ignaz, Le livre de Mohammed Ibn Toumert. Mahdi des Almohades, Argel, Imprimerie
Orientale Pierre Fontana,1903. Existe una edicién acumulativa de los dos manuscritos de TALIBT, ‘Ammar, A ‘azz ma
yutlab, Argel, Ministerio de Cultura, 2007.

18. Estas tres ‘agida-s forman parte de la obra A ‘azz ma yutlab. Véase GRIFFEL, Frank, «Ibn Tumart’s Rational Proof
for God’s existence and unity, and his connection to the Nizamiyya Madrasa in Baghdad», en FiErrRO, Maribel et alii,
Los almohades: problemas y perspectivas, Madrid, CSIC, 2005, pp. 753-813.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 103
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



XAVIER CASASSAS CANALS

anteriores”. Hasta el momento hemos identificado una veintena de copias de esta
‘aqida presentes en el corpus de manuscritos de los musulmanes aragoneses de
época mudéjar y morisca.

11.3. ISA DE JEBIR (S. XV)?°

Fue alfaqui y mufti de los musulmanes de Segovia. Escribié obras islamicas
en lengua castellana para lograr la difusion de las ensefianzas del islam no sélo
entre los musulmanes castellanos, sino también entre los cristianos interesados
en conocer mejor y de primera mano las leyes y fundamentos del islam*. Su obra
mas conocida, de la cual se han conservado varias copias manuscritas, es la Suma
de los principales mandamientos y debedamientos de la Ley Sunna, también conocida
como El breviario sunnf, un manual de jurisdiccién islaimica, que como es habitual
en este tipo de manuales trata tanto del derecho religioso (deberes del hombre
ante Dios) como del civil (derechos y deberes de hombre con relacién a los otros
hombres y la sociedad). Esta obra, que Isa acabd de escribir el afio 1462, tuvo una
gran difusién entre los musulmanes castellanos y aragoneses, entre los cuales Isa
de Jebir gozd de una gran autoridad®.

Este autor colaboré ademads con Juan de Segovia en la elaboracion de una edi-
cién trilingiie del Alcoran: arabe, castellano y latin. Por este motivo se trasladé
varios meses (de diciembre de 1455 hasta abril de 1450) al sur de Francia para poder
colaborar directamente con el autor salmantino en tan ambicioso e importante
proyecto que llegaron a culminar con éxito®. Isa de Jebir entregd ademas a Juan
de Segovia tres obras escritas en castellano: un sumario explicativo de cada una
de las azoras del Alcoran; un compendio de la viday genealogia de Mahoma y una
explicacion de los principales articulos de la fe islimica*.

19. CAsassas CANALs, Xavier, «Difusién...».

20. Sobre este autor la obra de referencia principal es WiEGERS, Gerard, Islamic literature in spanish and aljamiado.
Yea of Segovia (fl. 145), his antecedents and successors, Leiden-New York-Kéln, E.J. Brill, 1994. Véase, ademds, CABANELAS
RoDRiGUEZ, Darfo, Juan de Segovia y el problema isldmico, Granada, Editorial Maestre,1952, (existe una edicién facsimil
de esta obra con estudio preliminar de MoLINA LOPEzZ, Emilio y CasTiLLo CAsTiLLO, Concepcidn, Granada, Editorial
Universidad de Granada, 2007).

21. No hay constancia alguna de que sus obras castellanas estuvieran escritas utilizando el alfabeto 4rabe, por lo
que carece de fundamento la afirmacién relativamente extendida de que a él se deba el surgimiento de la literatura
castellana aljamiado-arabe. Véase Casassas CANALS, Xavier, «La literatura islamica castellana...», pp. 105-106.

22. Se conservan seis copias completas de esta obra, cinco escritas en castellano y una escrita en castellano
aljamiado-arabe. Véase Casassas CANALS, Xavier, «La literatura isldmica castellana...», pp. 105-107; y WIEGERs Gerard,
Islamic literature..., pp. 115-119.

23. Esta obra se encuentra actualmente en paradero desconocido, tras desaparecer de la Biblioteca de la Uni-
versidad de Salamanca a la que Juan de Segovia la doné en su legado testamentario y donde se conservé hasta fecha
incierta. Sobre la colaboracién de Isa de Jebir con Juan de Segovia y la elaboracién de la versién trilinglie del Alcoran,
véase CABANELAS, Dario, Juan de Segovia y el problema isldmico, Madrid, 1952 (existe una edicién facsimil de esta obra
con estudio preliminar de MoLINA LoPEZ, Emilio y CasTiLLo CAsTILLO, Concepcidn, Granada, 2007).

24. CABANELAS, ob. cit., pp. 148 y 290-201.

104 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LAS ‘AQIDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

II. CONTENIDO DE LAS TRES ‘AQIDA-S

Las tres ‘agida-s que centran nuestra atencion en el presente trabajo son del
tipo listado®. Es decir, que son ‘agida-s que estin formadas por una sucesion de
dogmas o sentencias dogmaticas yuxtapuestos, sin ningun tipo de comentario,
explicacion o argumentacién que muestre la validez y verdad de estas, ni referencia
a una determinada fuente de autoridad que garantice o justifique su veracidad.
Normalmente las sentencias que componen estas ‘agida-s no estan numeradas
ni se ofrecen estrictamente en forma de listado una debajo de la otra, sino que
aparecen enlazadas formando parte de un tnico texto.

Para comparar el contenido de estas tres ‘agida-s y poder mostrar y hacer
evidentes las diferencias de contenido y orientacion existentes entre ellas hemos
clasificado las sentencias dogmdticas que contienen segin el tema que tratan.
Siete son los principales temas dogmadticos en los que inciden:

1. ;Como debe hacer suyo el creyente el contenido de la ‘agida para llegar a
ser un creyente verdadero?
2. Dios:
2.1. atributos o nombres de accién
2.2. atributos negativos
2.3. atributos o nombres positivos
el Alcoran
Mahoma
musulmanes ejemplares
el valor de las obras
escatologia®”:
7.1. la muerte
7.2. las circunstancias en la sepultura
7.3. la resurreccion de los muertos
7.4. el Dia del Juicio
7.5. el puente del al-Sirar®

N oo how

25. Aunque, como veremos mas adelante, la ‘agida de Ibn Timart, todo y su apariencia formal que nos puede
hacer creer que se trata de una ‘agida de tipo listado, en realidad forma parte de las ‘agida-s de tipo teolégico-filoséfico.

26. Enalgunas ocasiones no es facil delimitar exactamente cuando estamos ante una sentencia dogmética inde-
pendiente, es el caso, por ejemplo, de frases que incluyen, o se puede considerar que incluyen, mas de una sentencia
dogmatica. Por ejemplo, la frase «Dios al fin de todos sus profetas envié a su escogido excelente profeta Mahoma»
(sentencia dogmadtica incluida en el «Segundo articulo de fe» de la ‘agida de Isa de Jebir), puede considerarse que con-
tiene dos sentencias dogmaticas explicitas: (1) Mahoma es profeta de Dios; y (2) Mahoma es el Ultimo de los profetas
(el sello de la profecia). Por ello, en el andlisis de una determinada ‘agida por parte de diferentes autores sea diferente
el nimero de sentencias dogmadticas que se lleguen a identificar.

27. Sobre el lugar que ocupa la escatologia en las ‘agida-s véase, WATT, William Montgomery, Islamics Creeds.
A Selection, Edinburgh, Edinburgh Press, 1994, pp. 20-21. En esta antologia el lector puede apreciar que los dogmas
escatolégicos ocupan un lugar especial en la mayoria de las ‘agida-s.

28. Es el nombre que se da al puente que esta tendido sobre el infierno y por el que han de pasar en el Dia del

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 105
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



XAVIER CASASSAS CANALS

7.6. el paraiso
7.7. el infierno

No todas las sentencias dogmaticas pueden considerarse igual de importantes
desde el punto de visto teoldgico en cuanto a su valor como fundamento de la fe,
no es lo mismo la sentencia sobre la unicidad absoluta de Dios, que aquella que
dice que el dngel de la muerte tocard la trompeta que acabara con todas las vidas,
la que afirma que dos 4dngeles escriben todas las buenas y malas obras que hacen
los hombres, la que nos dice que el Alcorn es palabra de Dios o la que nos dice que
todos los cuerpos serdn resucitados. Cada autor de una ‘agida incluye las sentencias
dogmaticas que le parecen mds importantes, fundamentales o imprescindibles
para que el creyente pueda consolidar y afianzar su creencia de manera que pueda
llegar a ser, o a ser considerado, como un creyente verdadero, lo que hace que no
todas las ‘aqida-s compartan las mismas sentencias dogmaticas Estas sentencias
dogmaticas pueden venir determinadas por el tipo de finalidad que prevalezca en
cadauna de las ‘aqida-s, por ejemplo una ‘agida orientada a fortalecer y consolidar
la fe del creyente contra las amenazas de corrientes ideoldgicas o religiosas que
el autor de la ‘agida considera peligrosas o heterodoxas, puede considerar como
imprescindibles y de gran importancia sentencias que en una ‘aqida pensada, o
dirigida, al fortalecimiento de la fe del creyente como individuo dentro del seno
de la comunidad musulmana quizas no sean tan relevantes o necesarias.

LA ‘AQIDA DE AL-QAYRAWAN:

Esta ‘agida constituye el primer capitulo de la Risala, titulado «Proposiciones
dogmaticas que la lengua estd obligada a pronunciar y el corazon esté obligado a
creer». Se trata de un texto de escasa extension, apenas tres paginas en la edicion
de Riosalido®. Este capitulo, en el que no hay ninguna divisién en apartados o
paragrafos, estd formado por un total de ciento quince sentencias dogmaticas
yuxtapuestas que tratan ocho temas principales:

1. Dios, Su esencia, Sus atributos y Sus nombres

2. todolo que sucede y hay en el mundo es por el poder de Dios y el decreto divino

3. la profecia, Mahoma y el Alcoran

4. escatologia: el interrogatorio de la sepultura, la resurreccién de los cuerpos,
el paraiso, el infierno, el Dia del Juicio Final, etc.

5. los pilares de la fe y el valor de las obras

Juicio aquellos que entraran en el paraiso.

29. Se conservan dos traducciones completas al castellano de la Risala de época mudéjar: (1) el manuscrito 5.319
de la Biblioteca Nacional de Madrid, copia fechada en 1429; y (2) el manuscrito Or. 515. De la biblioteca Rare Book and
Manuscript Library de la Columbia University de Nueva York, copia fechada en 149s.

30. BN ABT ZAYD AL-QAYRAWANI, Compendio de derecho isldmico (Risala fi-I-Figh), traduccién de RIOSALIDO, JesUs,
Madrid, 1993, pp. 58-61.

106 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LAS ‘AQIDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

6. los comparfieros de Mahoma como la generacién mas excelente y ejemplar
7. la obediencia a los gobernantes y a los sabios
8. sobre las disputas teoldgicas y la innovacion.

Antes de iniciar la relacion de las sentencias dogmaticas que la forman, deja
claro ya en su titulo cudndo y de qué forma estas sentencias adquieren el valor
que les corresponde y que hace que un creyente vea fortalecida su fe y llegue a
ser un creyente verdadero. Segtin al-Qayrawani y la tradicion juridico-teoldgica
de la que forma parte y en la que se enmarca su obra, es suficiente pronunciar
las sentencias dogmaticas y creerlas, no hay necesidad de comprenderlas con el
entendimiento o la razén.

Al tema al que presta mds atencion esta ‘agida es al de Dios, sus atributos, sus
Nombres y sus acciones (especialmente su poder y cémo el mundo estd regido
por el decreto divino), dedicdndole un total de cincuenta y nueve sentencias
dogmaticas. Tras la afirmacion de la unicidad divina, sentencia fundamental y
bésica del dogma isldmico, las sentencias dogmaticas sobre Dios se dividen en
dos grupos: primero trece sentencias de carcter negativo, que dejan constancia
por una parte de lo que Dios no es, y por la otra parte subrayan que a Dios no se
le puede conocer ni por medio del pensamiento ni por medio de la reflexién; y en
segundo lugar las sentencias dogmaticas que contienen algunos de los nombres
y atributos de Dios que se incluyen en el Alcordn. Estamos ante uno de los temas
fundamentales de la teologfa isldmica, quizds el mds importante y fundamental,
que trata de como se puede encontrar el equilibrio justo entre las dos afirmaciones
taxativas aparentemente antagoénicas sobre Dios y Su esencia, que contiene de
forma ejemplar la aleya alcordnica «No hay nada semejante a El. El es el Oyente
que todo lo oye, el Vidente que todo lo ve»?. Es decir, como se puede encontrar
el equilibrio justo entre el aseverar que no se puede decir nada de Dios, que no
hay nada semejante a El, y que la tinica forma de acercarse a su conocimiento es
via negativa (apofdtica), y por otra parte el hecho de que a Dios le pertenecen una
serie de nombres y atributos que en parte se utilizan para describir o referirse a
los seres creados, como son el oir y el ver, pues el hecho de compartir Dios estos
atributos con los seres creados puede hacer llegar a creer que hay alguna semejanza
entre El y éstos.

En segundo lugar, al tema que le presta mds atencion esta ‘agida es el de la
escatologia. Un total de treinta y tres sentencias dogmaticas tratan temas esca-
tolégicos, dos se refieren al interrogatorio que tienen lugar en la sepultura, tres
al lugar donde permanecen los espiritus de los hombres después de la muerte y

31. Alcordn 42:11. Este aparente antagonismo entre la via positiva y la via negativa como medios de acercarse al
conocimiento de Dios esta presente en todo el Alcordn y queda manifiesto de forma ejemplar en esta aleya.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL 107
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



XAVIER CASASSAS CANALS

hasta el Dia del Juicio, veintidds sentencias se refieren a la resurreccion de los
muertos y el Dia del Juicio, y cinco al infierno y el paraiso’.

En tercer lugar, destaca, por el nimero de sentencias dogmadticas que se le
dedica, un total de diez sentencias, el tema de la fe y las buenas obras, haciendo
hincapié en la cuestion de si por medio de las obras se puede aumentar o dismi-
nuir la fe. Cuestion esta sobre la que hay diferentes opiniones entre los te6logos
musulmanes y ha provocado grandes debates entre las diferentes escuelas teo-
légicas y juridicas. Al-Qayrawani pertenece a la tradicién que considera que «la
fe aumenta con el aumento de las obras y disminuye con la disminucion de las
obras®. Al tema de la profecia, Mahoma y el Alcordn dedica solo cuatro sentencias*
y a Mahoma y sus compafieros como musulmanes ejemplares a los que hay que
imitar otras cuatro. Al tema de prestar obediencia a los gobernantes y hombres
sabios, y al que hay que imitar a los antepasados piadosos dedica dos sentencias,
y por dltimo termina la ‘agida con dos sentencias contra las disputas sobre temas
religiosos y contra la innovacién en temas de religion. En resumen:

TEMAS DE LAS SENTENCIAS DOGMATICAS INCLUIDAS EN LA lAQl_DA DE AL-QAYRAWANT

NUMERO DE SENTENCIAS

TEMA DOGMATICAS

Dios 59
La profecia y el Alcoran 4
Escatologia 33
La fe y las obras 10
Mahoma y sus compafieros como musulmanes ejemplares

Obediencia a los gobernantes y sabios 2
Contra las disputas y la innovacidn religiosas. 2

Es suficiente con pronunciar y creer estas sentencias, para que
tengan su validez como fundamento de la creencia verdadera.

Total: 115

32. Casassas CANALS, Xavier, La muerte y el mds alld segtin el Islam. Antologia de textos literarios, juridicos y religiosos
islamo-espafioles de mudéjares y moriscos sobre la muerte y el mds alld, Almerfa, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2014.

33. Véase Ibn Abi Zayd al-Qayrawani, Compendio de derecho isldmico, p. 60.

34. Aunque sélo son cuatro sentencias dogmadticas las que se dedican a este tema, hay que tener en cuenta que
quizés sean las mas importantes de toda la ‘agida, después de aquellas que hablan de la unicidad de Dios y sus nombres
y atributos. Como ya hemos comentado, el nimero de sentencias que se ocupan de un determinado tema pueden ser
consideradas, de modo orientativo, para determinar el valor que cada tema tiene en una ‘agida, pero por otra parte hay
que tener en cuenta que no todas las sentencias dogmaticas que se incluyen en una ‘agida tienen el mismo valor. Algunas
de ellas se corresponden a los dogmas fundamentales teniendo un valor clave y central (nuclear), y es imprescindible
que el creyente las conozca para poder ser considerado, teoldgica y juridicamente como un creyente verdadero. Es el
caso, por ejemplo, de la sentencia dogmatica que proclama la unicidad divina, que Dios es uno, que no falta, ni puede
faltar, en ninguna ‘agida. Hay otras sentencias dogmaticas, que no estan revestidas de este valor fundamental, y por
lo tanto no se incluyen en todas las ‘agida-s, su inclusién, o no, dependera de la finalidad o el tono que el autor quiera
dar a su ‘agida. Por ejemplo, la sentencia dogmatica escatolégica que dice que el primero que resucitaré es el Angel de
la Trompeta y que después de resucitar, en el momento que toque la trompeta, las almas regresaran a sus cuerpos y
todos los seres serdn resucitados. Isa de Jebir incluye esta sentencia dogmatica en su ‘agida, pero no la incluyen en las
suyas ni al-Qayrawan, ni Ibn Tamart. Al-Qayrawani incluye la sentencia dogmatica que afirma que hay que obedecer
alos gobernantes y a los sabios, sentencia que no aparece ni en Ibn Tamart ni en Isa de Jebir.

108 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LAS ‘AQIDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

LA ‘AQIDA AL-MURSIDA DE IBN TUMART:

Esta ‘agida, ya sea en su texto drabe original ya sea traducida al castellano, es,
segun los datos de que disponemos actualmente, la ‘agida més difundida y utilizada
entre los musulmanes aragoneses de época mudéjar y morisca®. Esta ‘agida es muy
corta, tiene una extension de apenas una pagina. Estd compuesta por cincuenta
y ocho sentencias dogmadticas todas referidas a Dios, su esencia, sus atributos y
sus nombres. En ella no hay ninguna referencia, en absoluto, ni a Mahoma, ni al
Alcoran, ni ala fe y las obras, ni a temas escatoldgicos, temas habituales en las otras
dos ‘agida-s que aqui analizamos*. ;Cudl es el motivo de esta diferencia radical entre
las ‘aqida-s de al-Qayrawani e Isa de Jebir, y esta ‘agida de 1bn Tamart? Para poder
comprender esta ‘agida correctamente hay que tener en cuenta el lugar que ocupa
en la obra de 1bn Tamart y especialmente en relacién con las otras dos ‘agida-s
de este autor, la ‘Aqida y el Tawhid al-Bari’. No consideramos, como ya hemos
apuntado en un articulo anterior, que sea una version para el vulgo del contenido
de las otras dos ‘agida-s de este autor, sino que tiene que considerarse como la
reduccion a los puntos esenciales, dejando de lado la teoria epistemoldgica y los
argumentos demostrativos, que exponen y desarrollan las ‘agida-s de 1bn Tamart.
Esta ‘aqida tiene diferentes lecturas segin el grado de conocimientos teoldgico-
filosoficos de cada lector. Los expertos conocedores de la obra de Ibn Tamart y de
la teologia-filoséfica islamica la pueden leer como una suma esencial, y por su parte
los lectores con minima o nula formacién intelectual la pueden leer como un texto
aretener de memoria para fundamentar su fe, a partir del cual se podra profundizar
por via de la ensefianza oral en el saber qué hace posible conocer la verdad de las
sentencias dogmaticas que contiene. Ademads, hay que comprender debidamente,
y en el contexto que le corresponde, la primera sentencia dogmatica con la que se
inicia el texto de esta ‘agida y que es su clave fundamental: «Has de saber, guienos
Dios por larecta via, que toda persona adulta con uso de razén, es decir, responsable
ante la Ley, estd obligada por imperativo legal a conocer las siguientes sentencias
dogmaticas:»¥. Es decir, expone que no basta con creer o pronunciar las sentencias
dogmaticas para ser verdadero creyente, como dicen por ejemplo al-Qayrawani e
Isa de Jebir, sino que la ley exige que se conozcan, y este conocer, tal como expone
claramente Ibn Tamart en sus otras ‘agida-s, s6lo puede alcanzarse por medio de la
reflexion racional. El hecho de que esta obligacion esté estipulada por laley implica,

35. Alos dieciocho textos que identificamos y presentamos en nuestro trabajo «Difusién...», hay que afiadir otra
copia del texto drabe de la al-Mursida que se incluye en el devocionario manuscrito Or. 652 (olim Cambridge, Trinity
College, R.13.22) de la University Library de la Universidad de Cambridge, véase CasTILLA, Nuria de, «A la busqueda
de manuscritos moriscos perdidos. Nuevos testimonios aljamiados y arabes», en Kapri, Alice & MORENO, Yolanda &
ECHEVARRIA, Ana, Circulaciones mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, Madrid, 2018, pp.298-346.

36. Precisamente la falta de referencia a todos estos temas es una de las principales criticas que Ibn Taymiyya (m.
1328) hace a Ibn Timart al analizar en una de sus fatwas el texto de la ‘agida al-Mursida. Véase LaousT, Henri, «Une
fetwa d’lbn Taimiya sur Ibn Tamart», Bulletin de I'Institut Frangais d’Archéologie Orientale (BIFAO), 59 (1960), pp. 157-184,
especialmente pp. 179-180.

37. Traduccién nuestra del texto arabe original que editamos en Casassas CANALS, Xavier, «Difusién...», pp. 175-176.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1l HISTORIA MEDIEVAL 109
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



XAVIER CASASSAS CANALS

quiere decir, que su incumplimiento tiene una repercusion legal. De qué tipo
de repercusion se trata hay diferentes opiniones entre los juristas y tedlogos
islimicos, las posturas mds extremas llegan a decir que quien no cumple con
esta obligacion no puede ser considerado como verdadero creyente ante la
ley, y por tanto tiene el estatus de incrédulo (kafir) con todas las implicaciones
juridicas que esto comporta. Teniendo en cuenta lo anteriormente expuesto,
consideramos que esta ‘aqida, a pesar de tener la apariencia de una ‘agida del
tipo listado, tiene que considerarse como una ‘aqida perteneciente al género y
tradicion de las ‘agida-s argumentativas (teoldgico-filosoficas).

Como hemos avanzado el tema de todas las sentencias dogmaticas que contiene
esta ‘aqida, es Dios, su esencia, sus nombres y sus atributos. En esta ‘agida se muestra
el dificil equilibrio entre las dos afirmaciones que Dios hace en la ya mencionada
aleya 42:11 del Alcordn cuando dice: «Dios no hay nada semejante a El. El Oyente
que todo lo oye, el Vidente que todo lo ve.». En esta aleya por un lado se niega cual
tipo de descripcién de Dios, pues no hay nada semejante a El, y por el otro lado
se dice que Dios tiene, entre otros, dos nombres, que a primera vista le atribuyen
cualidades propias de las criaturas®. Esta aleya es el fundamento implicito de la que
consideramos se puede decir que es la cuestién nuclear de toda la teologia islimica:
lade los nombresy atributos de Dios. Todos los grandes te6logos musulmanes, todos
los tratados de teologfa islamica, se esfuerzan, cada uno a su manera, en analizary
mostrar como estas dos afirmaciones aparentemente antagénicas son ciertas y por
tanto han de coexistir, sin que la una anule o llegue a anular ala otra. En esta ‘agida,
Ibn Tamart incluye treinta y cuatro sentencias dogmaticas que incluyen nombres
o atributos de Dios o que se refieren a El de forma positiva, y veintidés sentencias
dogmaticas que se refieren a Dios por la via negativa. En varias sentencias insiste,
ademds, que el ser de Dios no se puede captar ni aprehender, ni por medio de la
inteligencia, ni de la razén, ni de la imaginacion, ni de los pensamientos®.

TEMAS DE LAS SENTENCIAS DOGMATICAS INCLUIDAS EN LA (AQI_DA DE IBN TUMART

NUMERO DE SENTENCIAS

TEMA DOGMATICAS

Dios (esencia, atributos y nombres):

Atributos y nombres positivos 34

Atributos y nombres negativos 22

Sobre la obligacién legal de conocer por medio de la razén las
sentencias dogmaticas fundamentales. No basta con creerlas y 2
pronunciarlas.

Total: 58

38. En el Alcordn se mencionan otros muchos nombres de Dios. Toda la especulacién teoldgica en torno a los
nombres de Dios tiene su origen en la aleya 7:180, aleya que incluye Ibn Timart en esta ‘agida: «A Dios le pertenecen
los Mejores y Méas Hermosos Nombres, utilizarlos cuando os dirijis a El con vuestras plegarias deprecatorias».

39. «No puede particularizarlo la inteligencia. No se puede representar en la imaginacién. No puede concebir su
cémo la razén. No lo abarcan ni la imaginacién, ni los pensamientos.»

110 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LAS ‘AQIDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

(Cudl es el motivo de que 1bn Tamart no incluya sentencias dogmaticas re-
feridas a Mahoma, al Alcordn, a la fe y las obras, o0 a temas escatoldgicos, temas
todos ellos habituales en otras ‘agida-s? Para comprender correctamente la causa
de esta ausencia, se debe tener en cuenta que tanto en esta ‘agida como en las
otras ‘aqida-s de 1bn Tamart, tal como se declara en su frase introductoria, solo
se incluyen las sentencias dogmadticas fundamentales que la razén puede llegar a
conocer que son verdaderas por medio de la argumentacién reflexiva.

Para comprender correctamente la causa de esta ausencia, se debe tener en
cuenta que tanto en esta ‘agida como en las otras ‘agida-s de Ibn Tamart, tal como
se declara en su frase introductoria, solo se incluyen las sentencias dogmaticas
fundamentales que la razén puede llegar a conocer que son verdaderas por me-
dio de la argumentacidn reflexiva. Ibn Tumart considera que por este medio no
se puede conocer la veracidad de las sentencias dogmaticas de tipo escatoldgico.
Seria, pues, contradictorio, incluirlas en su ‘agida. Ibn Tamart no niega la verdad
de estas sentencias dogmaticas, lo tinico que dice es que el criterio para establecer
la verdad de éstas no es el de la reflexién argumentativa racional.

LA ‘AQIDA DE ISA DE JEBIR:

Se trata de un texto relativamente corto, ocupa apenas seis paginas en la
versién de esta ‘agida que hemos publicado en La muerte y el mds alld segtin el
Islam*. Esta ‘agida es el tercer capitulo de la obra juridica el Breviario Suni titulado
«De los articulos y principales cosas que el hombre ha de creer y tener por fe».
Este capitulo se divide en trece apartados, en trece articulos de fe. Esta es la inica
‘aqida de las tres que aqui analizamos que estd dividida en apartados numerados,
que contienen un variado nimero de sentencias dogmaticas cada uno, en total
ciento diecisiete. Lo mas resaltable de esta ‘agida es que la mayor parte de las
sentencias dogmaticas que contiene se refieren a temas escatoldgicos, noventa y
una sentencias, casi un ochenta por ciento del total. De los trece articulos de fe,
once estdn complemente dedicados a la escatologia: la muerte, el interrogatorio
de la sepultura, la resurreccion de los muertos, el Dia del Juicio, el peso de las
obras, el puente del al-Sirat, el paraiso, el infierno, etc.

Sélo los dos primeros articulos de fe estan dedicados a temas no escatolégicos.
El primer articulo de fe, que estd dedicado a Dios, estd compuesto por doce
sentencias dogmaticas, tres de ellas que describen a Dios positivamente diciendo
que Dios es uno, gobierna todo lo que es y ha creado el mundo de la nada; y diez
que lo describen por la via de la negacién*. El segundo articulo de fe contiene trece
sentencias dogmadticas que se refieren a Mahoma (dos sentencias), el Alcordn (cuatro

40. Casassas CANALS, Xavier, La muerte y el mds alld..., pp. 91-101.

41. «No hay otro sefior sino El. No existe nada semejante a El. No engendré. No fue engendrado. No fue hijo.
No tuvo hijo. No tiene comparacién alguna. No tiene comienzo. No tiene medio. No tiene fin.». CAsassas CANALS,
Xavier, La muerte y el mds alld..., p. 91.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL 111
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



XAVIER CASASSAS CANALS

sentencias), Mahomay sus compafieros como el ejemplo a seguir (cuatro sentencias),
y la fe y las obras (tres sentencias). Sobre este tltimo tema, la fe y las obras, Isa de
Jebir se enmarca en la misma tradicién seguida por al-Qayrawani que afirma que
las obras influyen en el crecimiento y disminucion de la fe, ya que las obras son
testimonio de la fe, subrayando, ademads, que para que sean vélidas y aceptadas por
Dios las obras ha de realizarse tal como marca la Sunna. En cuanto al punto clave
de qué actitud debe tomar el creyente ante las sentencias dogmaticas que contiene
esta ‘agida para poder fundamentar su fe de manera que sean efectivasy él llegue
a ser un verdadero creyente, Isa de Jebir, igual que Al-Qayrawani, pertenece a la
tradicién juridico-teolégica que afirma que pronunciar y creer estas sentencias
dogmaticas es suficiente, y en ningiin momento hace referencia a que tengan que
ser comprendidas por medio de la razén y el entendimiento.

TEMAS DE LAS SENTENCIAS DOGMATICAS INCLUIDAS EN LA (AQI_DA DE ISA DE JEBIR

Dios 12
Mahomay el Alcoran 6
Escatologia 91
La fe y las obras 3
Mahoma y sus compafieros como musulmanes ejemplares 4
Es suficiente con pronunciar y creer estas sentencias, para que
tengan su validez como fundamento de la fe. !
Total: 117

Como vemos en esta tabla y hemos apuntado mas arriba esta es una ‘agida
de tono predominantemente escatoldgico. Desconocemos por el momento
cudl es el motivo que hace que Isa de Jebir incluya tantas sentencias dogmaticas
que hacen referencia a temas relacionados con la muerte y el mds all4. Podria
ser que la situacién de los musulmanes de época mudéjar, las circunstancias
adversas a las que se veia enfrentada esta comunidad a mediados del siglo XV
para poder mantener su fe y religiosidad propiciaran el discurso escatoldgico.
O que Isa de Jebir utilizara el tema escatoldgico por considerar que insistir en la
descripcion del Juicio Final y de los castigos o bienaventuranzas que los hombres
van a encontrar en la otra vida, podia influir en una intensificacion de la fe, la
religiosidad y las buenas obras entre los musulmanes castellanos en proceso
de desaculturacién. O simplemente porque reprodujo, o se basé en, una ‘agida
anterior de marcado caracter escatoldgico que le sirvié de modelo*.

42. Harvey, llamd la atencién en su dia sobre la semejanza de formay contenido entre la ‘agida de Isa de Jebir, y la
exposicidn de las principales sentencias dogmaticas isldmicas que un sabio musulman expone y aclara en la obra Gentil
i els tres savis de Ramon Llull. La hipdtesis mas probable por la que se puede explicar esta coincidencia es que ambos
autores utilizaron como modelo una misma ‘agida. Véase HARVEY, Leonard Patrick, «The Thirteen Articles of Faith and
The Twelve Degrees in Which the World is Governed: Two Passages in a Sixteenth-century Morisco Manuscript and their

112 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il HISTORIA MEDIEVAL
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LAS ‘AQIDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

CONCLUSIONES

Diferentes ‘agida-s fueron escritas, copiadas, traducidas o redactadas por los
musulmanes de época mudéjar y morisca, y fueron difundidas y utilizadas por los
musulmanes de la Corona de Aragén y la Corona de Castilla. Las més difundidas
(hasta dénde llega nuestro actual conocimiento) son las de Al-Qayrawani, la de
Isa de Jebir y la de Ibn Tamart, en especial esta tiltima.

La ‘agida de al-Qayrawani y la de Isa de Jebir comparten diferentes rasgos
que no se dan en la ‘agida de lbn Tumart, y pertenecen a una misma corriente
teoldgico-juridica. En primer lugar, ambas forman parte de obras juridicas, de las
que son el primer capitulo o uno de los primeros capitulos. Las dos coinciden,
ademads, en que pertenecen a la tradicién teoldgico-juridica que considera que
para que las sentencias dogmadticas que incluyen cumplan el fin que les es propio,
el de fundamentar y consolidar la fe de los creyentes verdaderos, basta con que
sean pronunciadas y creidas, es decir, que no hace falta que sean conocidas y
comprendidas por la razén. Por lo que hace a los temas a los que hacen referencia
las sentencias dogmaticas que incluyen, coinciden en parte, pero no en su totalidad.
El tema principal (por el niimero de sentencias que se ocupan de él) en la ‘agida de
Isa de Jebir es el escatoldgico (un ochenta por ciento de las sentencias dogmaticas
que esta ‘agida incluye), en el caso de la ‘agida de al-Qayrawani las sentencias
sobre temas escatoldgicos apenas llegan al treinta por ciento del total, mientras
que el tema principal de la ‘agida de al-Qayrawani es Dios (sus nombres, atributos
y esencia) al cual hacen referencia mas de la mitad de las sentencias dogméticas que
incluye esta ‘agida. Se podria considerar que la ‘agida de 1sa de Jebir tuviera como
referente ala ‘agida de al-Qayrawani, pero vemos que por su contenido su caracter
es muy diferente, aunque pertenezcan a una misma tradicion teoldgico-juridica
(la maliki pre as*ari), y formen parte de las ‘agida-s incluidas en obras juridicas.

La ‘agida de Ibn Tamart fue la més difundida y utilizada entre los musulmanes
de la Corona de Aragon, pero no tenemos constancia de que fuera difundida entre
los musulmanes de la Corona de Castilla. En cuanto alas ‘agida-s de al-Qayrawani
y de Isa de Jebir estuvieron difundidas tanto en Aragén como en Castilla, aunque
seguin los datos de que disponemos parece que no tuvieron una difusién tan am-
plia como tuvo la ‘agida de Ibn Tamart.

La ‘aqida de 1bn Tamart pertenece a una tradicién juridico-religiosa (la maliki
as"ari) diferente a la que pertenecen la de Isa de Jebir y la de al-Qayrawani, tra-
dicién que se diferencia, entre otras cosas, por el valor que da al conocimiento y
a la razén, como fundamento de la fe y la creencia, y por centrar el tema de sus

‘aqida-s casi exclusivamente en Dios (Su esencia y Sus atributos y nombres).

Antecedents», Mediaeval and Renaissance Studies on Spain and Portugal in Honour of P. E. Russell, Oxford, The Society
for the Study of Mediaeval Languages and Literature, 1981, pp. 15-29; y WIEGERS, Gerard, Islamic literature..., pp. 95-96.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL 113
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



XAVIER CASASSAS CANALS

Constatamos que entre los musulmanes de la Corona de Aragén y los de la
Corona de Castilla estuvieron se difundieron y utilizaron ‘agida-s que se enmar-
can en diferentes tradiciones teoldgicas y juridicas. En el caso de las ‘agida-s que
aqui nos ocupan vemos que como unas se enmarcan en la corriente malik{ pre
as$‘ari® a la que pertenecié al-Qayrawani, que afirma que para que las sentencias
dogmaticas sean fundamento de una creencia verdadera es suficiente con pro-
nunciarlas y creerlas, y otras en la corriente maliki as*ari, a la que pertenece 1bn
Tamart, que afirma que no hay creencia verdadera, aceptable por la ley como
tal, si no se conoce la verdad de las sentencias dogmaticas fundamentales por
medio de la razén. Es decir, que la presencia de estas ‘agida-s nos muestra como
lo musulmanes de época mudéjar y morisca poseian y utilizaban textos pertene-
cientes a dos corrientes juridico-teoldgicas muy distintas, por lo que se refiere al
papel que se otorga a la razén, en el proceso de consolidar y fortalecer la creencia
verdadera. Hasta qué punto estas dos corrientes juridico-teoldgicas estuvieron
realmente vivas y presentes entre los musulmanes espafioles de época mudéjar
y morisca es una cuestion que queda por determinar y a la que vamos a dedicar
algunos de nuestros préximos trabajos.

43. Con el término pre as ‘ari no queremos decir que al-Qayrawani escribiera su obra en una época anterior a la
aparicién del a§ ‘arismo en el norte de Africa, sino que en su obra todavia no se puede apreciar una asimilacién de la
doctrina a3 ‘ari. Véase SERRANO RUANO, Delfina, «Later Ash ‘arism in the Islamic West», en Schmidtke, Sabine, Oxford
Handbooks of Islamic Theology, Oxford University Press, 2016, pp. 515-533.

114 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



LAS ‘AQIDA-S ENTRE LOS MUSULMANES CASTELLANOS Y ARAGONESES

BIBLIOGRAFIA

ALVERNY, Marie Thérése y VAJDA, Georges, «Marc de Tolede traducteur d’Ibn Tumart. 111.-
Les Textes», Al-Andalus, 16 (1951), pp. 259-307.

CABANELAS, Darfo, Juan de Segovia y el problema isldmico, Madrid, Editorial Maestre, 1952
(existe una edicion facsimil de esta obra con estudio preliminar de MoLiNa LO6PEZ, Emilio
y CasTiLLo CaAsTILLO, Concepcion, Granada, Editorial Universidad de Granada, 2007).

Casassas CANALS, Xavier, «La literatura islimica castellana: siglos x1u1-xvi. Catalogo de
textos de mudéjares y moriscos escritos en caracteres latinos», Al-Andalus-Maghreb,
16 (2009), pp. 89-113.

Casassas CANALS, Xavier, La muerte y el mds alld segtin el Islam. Antologia de textos literarios,
juridicos y religiosos islamo-esparioles de mudéjares y moriscos sobre la muerte y el mds alld,
Almeria, Fundacién Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2014.

Casassas CANALS, Xavier, «Traducciones, versiones, glosas y comentarios de la ‘Agida de
al-Santsi en espaiiol (siglos xvi-xvi)», Al Irfan, n° 2 (2016), pp. 209-221.

Casassas CaNALS, Xavier, «Difusion de copias y traducciones de la ‘agida ‘al-Mursida’ de
Ibn Tamart entre los musulmanes espafioles (ss. xv-xvi1). Fijacién del texto y materiales
para su estudio», Al Irfan, n° 4 (2018), pp. 165-178;

Casassas CANALS, Xavier, «La literatura aljamiado-morisca en el marco de la literatura
isldmica espafiola: siglos XI11-XVI1Il. Una variedad del castellano vinculada al hiero-
Sprachbund isldmico», en Benlabbah, Fatiha y Chalkha, Achouak. (Eds.), Los moriscos
y su legado desde ésta y otras laderas, Rabat, Instituto de Estudios Hispano-Lusos, 2010,
pp- 368-390.

CasTILLA, Nuria de, «A la bisqueda de manuscritos moriscos perdidos. Nuevos testimonios
aljamiadosy drabes», en KaDR1, Alice & MORENO, Yolanda & ECHEVARRIA, Ana, Circulaciones
mudéjares y moriscas. Redes de contacto y representaciones, Madrid, 2018, pp.298-346.

FORNEAS, José Maria, «Recepcion y difusion en al-Andalus de algunas obras de 1bn Abi Zayd
al-Qayrawani», en Homenaje al Prof. Dario Cabanelas Rodriguez, O.F.M., con motivo de
su LXX aniversario, Granada, 1987, pp. 316-344.

GOLDZIEHER, Ignaz, «Materialien zur Kenntnis der Almohadenbewegung in Nordafrika»,
Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft, 44 (1887), pp. 30-140

GOLDZIHER, Ignaz, Le livre de Mohammed Ibn Toumert. Mahdi des Almohades, Alger,
Imprimerie Orientale Pierre Fontana, 1903.

GRIFFEL, Frank, «lbn Tumart’s Rational Proof for God’s existence and unity, and his
connection to the Nizamiyya Madrasa in Baghdad», en FiERrRO, Maribel et alii, Los
almohades: problemas y perspectivas, Madrid, csic, 2005, pp. 753-813.

HARVEY, Leonard Patrick, «The Thirteen Articles of Faith and The Twelve Degrees in Which the
World is Governed: Two Passages in a Sixteenth-century Morisco Manuscript and their
Antecedents», Mediaeval and Renaissance Studies on Spain and Portugal in Honour of P.
E. Russell, Oxford, The Society for the Study of Mediaeval Languages and Literature,
1981, pp. 15-29

LaousT, Henri, «Une fetwa d’lbn Taimiya sur Ibn Tamart», Bulletin de I'Institut Frangais
d’Archéologie Orientale (BIFAO), 59 (1960), pp. 157-184, especialmente pp. 179-180.

LiroLA DELGADO, Jorge, Biblioteca de al-Andalus: Apéndice, Almeria, Fundacion Ibn Tufayl
de Estudios Arabes, 2012, biografia 2396, pp. 421-439.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE IIl HISTORIA MEDIEVAL 115
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



XAVIER CASASSAS CANALS

R10SALIDO, Jesus, Abi Zayd al-Qayrawani, Compendio de derecho isldmico (Risala fi-I-Figh),
traduccién de R10sALIDO, Jesus, Madrid, Editorial Trotta, 1993, pp. 58-61.

SERRANO RuaNO, Delfina, «Later Ash arism in the Islamic West», en Schmidtke, Sabine,
Oxford Handbooks of Islamic Theology, Oxford University Press, 2016, pp. 515-533.

TALIBI, ‘Ammar, A ‘azz ma yutlab, Argel, Ministerio de Cultura, 2007.

WarT, William Montgomery, Islamics Creeds. A Selection, Edinburgh, Edinburgh Press, 1994.

WIEGERS, Gerard, «Islamic literature in spanish and aljamiado. Y¢a of Segovia (fl. 145), his
antecedents and successors», Leiden - New York - Koln, E.J. Brill, 1994, pp. 115-119.

116 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE [Il HISTORIA MEDIEVAL
332020 - PP. 97-116  ISSN 0214-9745 - E-ISSN 2340-1362 UNED



Calidad de Revistas
V C|ent|f|ca5 Espanolas
|

SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Articulos - Articles

FREDERIC APARISI ROMERO
El cultivo y procesado del lino en el Reino de Valencia (ss. XI1I-XVII)

ADRIAN CALONGE MIRANDA
El mantenimiento del entramado viario romano en época
medieval en La Rioja. Algunos casos de estudio

MiGUEL CALLEJA PUERTA
Notarios publicos entre dos reinos. Apuntes diplomaticos sobre
documentos notariales castellanos en el Arquivo Distrital de Braga

XAVIER CAsASsSAS CANALS

Las ‘agida-s entre los musulmanes castellanos y aragoneses de
época mudéjar y morisca: Las ‘agida-s de lbn Abi Zayd Al-Qayrawani
(s. X), Ibn Tamart (s. XIl) e Isa de Jebir (s. XV)

ARCADIO DEL CASTILLO
Sobre el Cddice Alcobacense de Vaseo y los Annales Portugalenses
Veteres: Continuidad del reino visigodo de Toledo

PAuLA CAsTILLO
Las formas de la violencia entre frailes. El testimonio de Fray
Ubertino de Casale

MARTA EUGENIA CONTRERAS JIMENEZ
La memoria del linaje Arias Davila en la cofradia y hospital de
San Cosme y San Damian de Valladolid (siglos XV a XVII)

MARTA FRANCISCA GARCIA ALCAZAR y MARTA ANGELES MARTIN
ROMERA
Entre servicio regio y estrategia personal: Los Continos de Valladolid
(1480-1525)

CEsSAR GARCIA DE CASTRO VALDES y JOSE ANTONIO VALDES
GALLEGO
Las inscripciones perdidas de la basilica altomedieval de San Salvador
de Oviedo

MARIA JosE Lop OTiN
Hay tal niimero de clérigos que causa asombro. La clerecia de
Toledo a fines de la Edad Media

CORINA LucHIA

Por que los montes de esta villa se conserben, e no se disipen
como al presente estan: La regulacién de los recursos forestales en la
Corona de Castilla (siglos XIV-XVI)

ANO 2020
ISSN: 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

338

ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA

MARTA ENCARNACION MARTIN LOPEZ
Las inscripciones medievales del claustro de la catedral de
Roda de Isabena (Huesca). Aproximacién a su taller lapidario

ISABEL MONTES ROMERO-CAMACHO

Los archivos catedralicios y su importancia para los estudios
prosopograficos. El dedn Don Aparicio Sdnchez, en el Archivo de la
Catedral de Sevilla

GoNzALO OLIVA MANSO
La moneda en Castilla y Le6n (1265-1284). Alfonso X, un
adelantado a su tiempo.

MARIANA VALERIA PARMA
Entre los signos del cielo y las voces de los hombres: La visién
medieval del cielo y su representacién apocaliptica

MILAGROS PLAZA PEDROCHE
Los maestres santiaguistas y su designacién regia durante el
reinado de Juan | de Trastamara (1379-1390): La legitimacién del proceso

JUAN A. PRIETO SAYAGUES
La profesién de las élites castellanas en los monasterios y
conventos durante |la Baja Edad Media

ENRIQUE JOSE Ruiz PILARES

La funcionalidad social de los inmuebles urbanos de las élites
dirigentes bajomedievales: Reflexiones a partir de un caso de estudio
(Jerez de la Frontera, Espafia)

GILBERTO SORIANO CALVO
Influencia de las redes nobiliarias en la expansién cristiana
del siglo XII. El caso de Soria

MOHAMMED S. TAWFIQ, ALMUDENAARIZAARMADA, ATEF MANSOUR

MoHAMMAD, AHMED AMEEN Y MERVAT ABD EL-HADY ABD EL-LATIF
A Historical and Numismatic Study of the Dinars of the Ghaznavid
Sultan Mahmud B. Sabuktakin at Nishapur

JosE Luis DE VILLAR IGLESIAS
Los aspectos econémicos en la Batalla por el Magreb entre
omeyas y fatimies: El control del acceso al oro del Sudan Occidental




338

ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA

SERIE 11l HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Libros - Books

BELLO LEON, Juan Manuel y OrRTEGO Rico, Pablo, Los agentes
fiscales en la Andalucia Atldntica a finales de la Edad Media:
Materiales de trabajo y propuesta de estudio (ANA MARTA RIVERA MEDINA)

CALLEJA PUERTA, Miguel y DoMiINGUEZ GUERRERO, Marfa Luisa
(eds.), Escritura, notariado y espacio urbano en la Corona de
Castilla y Portugal (siglos X11-XVII) (PaALoma CUuENCA MuRioZ)

CAsADO ALONSO, Hilario (coord.), Comercio, finanzas y fiscalidad
en Castilla (siglos XV-XVI) (ANA MARIA RIVERA MEDINA)

CasTRO CORREA, Ainoa y RODRIGUEZ SANCHEZ, Manuel, Coleccién
diplomdtica altomedieval de Galicia Il. Documentacidn en escritura
visigdtica de la sede lucense (PALomA CUENCA MuRi0z)

GARCIA FERNANDEZ, Ernesto, GARCIA-GOMEZ, Ismael, RODRIGUEZ

FERNANDEZ, José, Urbanismo, patrimonio, riqueza y poder en
Vitoria-Gasteiz a fines de la Edad Media e inicios de la Edad Moderna (ENRIQUE
CANTERA MONTENEGRO)

LADERO QUESADA, Miguel Angel, Ciudades de la Espafia medieval.
Introduccién a su estudio (GiISELA CORONADO SCHWINDT)

LADERO QUESADA, Miguel Angel, Los dltimos afios de Fernando
el Catdlico 1505-1517 (CARLOS BARQUERO GORiI)

MARTIN GUTIERREZ, Emilio y Ruiz PILARES, Enrique José, El vifiedo
en Jerez durante el siglo XV. Un mercado de trabajo en torno al
vino (ANA MARIA RIVERA MEDINA)

MoNsALvO ANTON, José Maria, La construccion del poder real en la
monarquia castellana (siglos XI-XV) (MARIA JEsUS FUENTE)

PEREZ RODRIGUEZ, Francisco Javier, Los monasterios del Reino de
Galicia entre 1075 y 1540: De la reforma gregoriana a la observante
(ENRIQUE CANTERA MONTENEGRO)

REIXACH SALA, Albert, Finances publiques i mobilitat social a la
Catalunya de la Baixa Edat Mitjana. Girona, 1340-1440 (JULIAN
DoNADO VARA)

SANCHEZ SANCHEZ, Xosé M., Iglesia, mentalidad y vida cotidiana
en la Compostela medieval (ENRIQUE CANTERA MONTENEGRO)

VAL VALDIVIESO, M.? Isabel del, MARTIN CEA y Juan Carlos,

CARVAJAL DE LA VEGA, David (coords.), Expresiones del poder en
la Edad Media. Homenaje al profesor Juan Antonio Bonachia Hernando (JosE
RAMON Diaz b DURANA ORTIZ DE URBINA)



