
ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA
SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

8

AÑO 2020
ISSN 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

33





15ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ARTÍCULOS · ARTICLES





473ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

ENTRE LOS SIGNOS DEL CIELO Y 
LAS VOCES DE LOS HOMBRES: LA 
VISIÓN MEDIEVAL DEL CIELO Y SU 
REPRESENTACIÓN APOCALÍPTICA

BETWEEN THE SIGNS OF HEAVEN 
AND THE VOICES OF MEN: THE 
MEDIEVAL VISION OF HEAVEN AND ITS 
APOCALYPTIC REPRESENTATION

Mariana Valeria Parma1

Recepción: 2019/04/19  ·  Comunicación de observaciones de evaluadores: 2019/05/28  ·  
Aceptación: 2019/11/4

DOI: http://dx.doi.org/10.5944/etfiii.33.2020.24264

Resumen
El concepto de cielo adquirió múltiples significados en distintos contextos históricos. 
Asociado a la idea del más allá, la noción también remite a la esfera celeste donde 
se hallan los astros y la temática se vincula con las diversas representaciones del 
universo que se desplegaron a través de los tiempos. Las visiones celestes guardan 
estrecha relación con el contexto histórico en el que se imponen y particularmente 
con los fundamentos del orden social entonces vigente. En este artículo nos 
proponemos rastrear, desde una perspectiva de análisis de historia cultural, las 
representaciones del cielo imperantes en los tiempos medievales y en particular 
establecer la significación de la mirada apocalíptica. La particular ambivalencia 
de la apocalíptica cristiana funcionará como punto de partida para la ruptura de 
significados que produjo la lectura bajomedieval de estas ideas en el contexto 
crítico feudal con consecuencias decisivas para el orden social.

Palabras clave 
Representaciones celestiales; apocalíptica; orden medieval; agustinismo; 
joaquinismo; milenarismo

1.   Universidad de Buenos Aires (Argentina). C.e.: mparma@live.com.ar

http://dx.doi.org/10.5944/etfiii.33.2020.24264


474

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Abstract
The concept of heaven acquired multiple meanings in different historical contexts. 
Linked to the idea of the hereafter, the notion also refers to the celestial sphere 
where the stars are found and the theme is linked to various representations 
of the universe that developed throughout the ages. The celestial visions are 
closely related to the historical context in which they appear and particularly 
to the foundations of the prevailing social order of the time. In this article, we 
propose to trace the representations of heaven that prevailed in medieval times, 
from a cultural history approach, and in particular, to establish the meaning of 
the apocalyptic view. The particular ambivalence of Christian apocalyptics is a 
starting point for the transformation of meanings produced by late medieval 
readings of these ideas in a critical feudal context with decisive consequences 
for the social order.

Keywords
Celestial Representations; Apocalyptics; Medieval Order; Augustinianism; 
Joachimism; Millenarianism.



475ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

En el fin del mundo, «el sol se oscurecerá, y la luna no dará su resplandor, y las estrellas 
caerán del cielo, y las potencias del cielo serán conmovidas». 

(Evangelio de San Mateo)2.

En torno al concepto de cielo, múltiples significaciones se han registrado en 
todos los tiempos históricos y en las más diversas tradiciones culturales. Desde el 
punto de vista filosófico, como sinónimo del más allá, se encuentra en la mayoría 
de las religiones y en particular en la tradición judeocristiana fue concebido como 
morada de Dios, de los ángeles y de las almas humanas e incluso como destino 
final de la Humanidad. Pero a este cielo profético, podemos sumar aquel que 
representa a la esfera celeste, el espacio en el que se mueven los astros, donde se 
ubican y distribuyen el sol, las estrellas, los planetas, las constelaciones y la luna. 
Esta versión astronómica del concepto también acompañó y fue transformándose 
por el desarrollo humano. La astronomía y la profecía postulan una relación entre 
el tiempo y el conocimiento, donde la distancia en el tiempo aparece como requi-
sito indispensable para toda nueva comprensión.3 En la intersección entre ambas 
se pueden reconocer una serie de imágenes o visiones celestes, cuya importancia 
guarda estrecha relación con el contexto histórico en el que se imponen y parti-
cularmente con los fundamentos del orden social entonces vigente.

En este artículo nos proponemos rastrear, desde la perspectiva de una historia 
cultural, las representaciones del cielo imperantes en los tiempos medievales y en 
particular establecer la significación de la mirada apocalíptica. La misma se ubica 
entre el presente y el futuro de la humanidad y sus postulados establecen una 
relación estrecha entre los signos del cielo y las voces de los hombres.4 Conforme 
a este objetivo, organizamos la presentación en tres secciones: en la primera, 
desarrollamos las herramientas conceptuales y características de la perspectiva de 
análisis desde la cual nos aproximamos a nuestro objeto de estudio. En segundo 
lugar, intentamos reconstruir las visiones celestes tanto las hegemónicas en el orden 
medieval como las que postuló la tradición apocalíptica. Finalmente, situamos 
en el contexto sociohistórico las representaciones escatológicas dando cuenta de 
las distintas significaciones que adquirieron en el contexto medieval como en el 
bajomedieval. La propuesta apocalíptica con sus perturbaciones, desplazamientos 
de sentido y ambivalencias discursivas con relación a la visión canónica medieval 
de los cielos, adquirió en la época particular trascendencia dentro del repertorio 
cultural de los privilegiados pero también de los dominados. 

2.   Evangelio de San Mateo (24-29), en Reina, Casiodoro y Varela, Cipriano de: La Santa Biblia: Antiguo y Nuevo 
Testamento. Buenos Aires, Sociedades Bíblicas en América Latina, 1960, p. 904.

3.   Bull, Malcolm (comp.): La teoría del apocalipsis y los fines del mundo. México, FCE, 1998, p. 27.
4.   Warburg, Aby: El renacimiento del paganismo. Aportaciones a la historia cultural del Renacimiento europeo. 

Madrid, Alianza, 2005, p. 448.



476

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

I.	 LA HISTORIA CULTURAL COMO PERSPECTIVA 
METODOLÓGICA DE ANÁLISIS

La aproximación metodológica a las representaciones celestes adopta una 
perspectiva de análisis desde la historia cultural, dado que centra su interés sobre 
las formas simbólicas, explicativas e ideológicas en el contexto histórico medieval 
y bajomedieval. La lectura contextual permite superar una visión de la historia 
limitada al simple desarrollo de prácticas discursivas. Rescatar la materialidad de 
la cultura preserva al historiador de los riesgos a los que conlleva la indagación 
social a partir del llamado «linguistic turn». Según esta tendencia teórica, el 
discurso no sólo representa la realidad, sino que también la construye y, por 
lo tanto, la sociedad no puede ser explicada a partir de grandes modelos sino 
que toda práctica o institución social es un texto que debe ser interrogado en 
sí mismo y como parte de un sistema de significación. De esta forma, se niegan 
los condicionamientos materiales e institucionales de la cultura y estas posturas 
derivan en un hiperrelativismo. Se anula, en definitiva, toda distinción entre 
historia y lenguaje.5 En la encrucijada entre lo literario y lo real, rescatamos el 
concepto sociológico de «campo» que postuló Pierre Bourdieu, que se construye a 
partir de un «capital simbólico» común, que comparten los sujetos participantes 
que interactúan para que esos bienes se produzcan, circulen y se consuman y 
aparece luego la lucha por su apropiación. La cultura se entiende como una 
herramienta para la reproducción social.6 Es el «habitus» de un determinado 
grupo social el que define la forma de apropiación o relación por parte del sujeto 
con el capital simbólico, noción que posee la gran ventaja de permitir a quien 
lo utiliza reconocer el ámbito de la libertad individual dentro de ciertos límites 
impuestos por la cultura».7 

Partir de lo material en el estudio de los procesos históricos, que en este caso 
remiten a la construcción del régimen feudal hasta su primera crisis, permite asi-
mismo evitar caer en una visón voluntarista, en la cual todo suceso o idea pueda 
ser concebido como subproducto de la acción del agente, independientemente 
de la situación histórica en la que se desarrolla y en este sentido los criterios de 
relación entre condiciones objetivas y el agente social se definen como una interio-
rización de la objetividad no controlada racionalmente.8 Esto es que adquiere una 
racionalidad práctica por interiorización de las condiciones en que está inmerso. 
En este sentido, el aporte de Ernesto Laclau y Chantal Mouffe, quienes parten de 
una perspectiva analítica de matriz gramsciana con aportes postestructuralistas 

5.   Benigno, Francesco: Espejos de la revolución. Conflicto e identidad política en la Europa moderna. Barcelona, 
Crítica, 2000, pp. 39-43.

6.   Bourdieu, Pierre: La distinción: criterios y bases sociales del gusto. Madrid, Taurus, 1999
7.   Burke, Peter (ed.): Formas de hacer historia. Madrid, Alianza, 1994, pp. 34-35.
8.   Bourdieu, Pierre: El sentido práctico. Madrid, Taurus, 1991



477ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

y lacanianos,  concibe la «dimensión hegemónica» como constitutiva de la sub-
jetividad de los agentes históricos.9 

Entre las nociones conceptuales que construyen el presente artículo destacamos 
el concepto de circularidad de ideas de Carlo Ginzburg, en tanto remite al juego 
sutil de apropiaciones y cambios de sentido de objetos culturales.10 También son 
fundamentales los aportes de la antropología cultural y particularmente los de 
Raymond Williams que desplazan la atención hacia las continuidades culturales 
y hacia la construcción de significados a partir de un stock cultural determinado.11 
En este trabajo, empleamos las nociones de la historiografía cultural, discurso, 
práctica y representación, propuestas por Roger Chartier, que permiten relacionar 
producciones discursivas y prácticas sociales, siguiendo las premisas de Foucault, 
de Certeau y Marin.12 Trasladada al análisis semiótico, la idea de representación 
en sus dos acepciones permite distinguir en cualquier enunciado dos dimensiones 
(transparente-opaca) y entender un texto como una manifestación a la vez secreta 
y pública. Lo real, como objetivo histórico no es la realidad misma sino la forma en 
que se traduce dentro de la «historicidad de su producción» y la «estrategia de su 
escritura». El concepto niega la concepción de la literatura como espejo de la realidad 
social, ya que se constituye como interacción de representaciones en conflicto.13 

Vinculada a esta última noción postulamos una última herramienta conceptual: 
la noción de «imaginarios sociales» de Bronislaw Baczko, concebidos como 
«representaciones de la realidad social y no simple reflejos de ésta. Inventados 
y elaborados con materiales sacados del fondo simbólico, tienen una realidad 
específica que reside en su misma existencia, en su impacto variable sobre las 
mentalidades y los comportamientos colectivos, en las múltiples funciones que 
ejercen en la vida social».14 Con estas herramientas metodológicas, nos adentramos 
a entender las formas de las representaciones celestiales en la Europa cristiana 
del medioevo hasta el estallido de su primera crisis.

II.	LAS REPRESENTACIONES CELESTES 
BAJO EL ORDEN MEDIEVAL

En la Edad Media, el cielo adquirió múltiples significaciones como la ciudad 
eterna, la promesa del conocimiento de Dios y la promesa del amor de Cristo.15 

9.   Laclau, Ernesto y Mouffe, Chantal: Hegemonía y estrategia socialista. Hacia una radicalización de la democracia. 
Buenos Aires, FCE, 2004

10.  Ginzburg, Carlo: El queso y los gusanos. El cosmos según un molinero del siglo XVI. Barcelona, Muchnik, 1981, pp. 20-21.
11.   Williams, Raymond: El campo y la ciudad. Buenos Aires, Paidós, 2001
12.   Chartier, Roger: Escribir las prácticas. Foucault, de Certeau, Marin. Buenos Aires, Manantial, 1996, pp. 7-11.
13.   Chartier, Roger: El mundo como representación. Historia cultural: entre práctica y representación. Barcelona, 

Gedisa, 1995, pp. 40-57.
14.   Baczko, Bronislaw: Los imaginarios sociales. Memorias y esperanzas colectivas. Buenos Aires, Nueva Visión, 1991, p. 8.
15.   McDannell, Collen y Lang, Bernhard: Historia del cielo. Madrid, Taurus, 2001



478

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Más allá de estas atribuciones simbólicas, la visión del universo que cristalizó 
durante el orden medieval hundía sus raíces en la Antigüedad grecorromana. 
Una cosmología antigua, transmitida en forma sesgada, postulaba un universo, 
ordenado en su interior, pero finito sin ambigüedades.16 Se trataba de un cosmos 
medieval pequeño, centrado en la Tierra y cuya realidad era bella y armoniosa. 
Estaba limitado por un borde materializado por la esfera cristalina de las estre-
llas fijas que constituía la frontera del mundo. En su interior, la representación 
tradicional consagraba una jerarquía de esferas alrededor de la Tierra que incluía 
la de la Luna, la del Sol y la de los cinco planetas de Mercurio a Saturno.17 Esta 
estructura del cielo, el campo de las representaciones relevadas, se conformó en 
base a la astronomía teórica y no observacional, basada en el principio de la per-
fección, que desarrolló Platón en el Timeo. El texto pagano refería al proceso de 
creación del cielo por el Demiurgo o dios artesano, a partir de la contemplación del 
mundo de las ideas con sus prototipos de belleza, perfección y bondad. El mundo 
creado se concebía como único, por ser el más cercano a la perfección, y por lo 
tanto adquiría la forma más perfecta, la esférica. Constituía la más bella de todas 
las creaciones, producto del trabajo de la mejor de las causas, que utilizó para ello 
los cuatro elementos (fuego o luz, tierra, agua, aire) y las mezclas de lo mismo, lo 
otro y la esencia. Según la visión platónica, el movimiento de lo mismo (el de las 
estrellas fijas) y el movimiento de lo otro (el de los planetas) permitían la medición 
del tiempo.18 En Platón y también en Pitágoras se puede rastrear el concepto de 
la armonía de las esferas, inaudible a los mortales, a partir del movimiento de los 
astros por relaciones rítmicas con expresión numérica.19 

En la circularidad sesgada de las representaciones celestes que caracterizó a 
los tiempos medievales, el Timeo de Platón y la visión pitagórica de un mundo 
organizado, a partir de principios básicos y proporciones regulares, definirán 
el imaginario social hasta la modernidad acerca de la estructura del cielo. La 
continuidad cultural de estas representaciones antiguas estuvo dada por obras 
tales como El sueño de Escipión de Cicerón o el comentario de Macrobio sobre la 
misma. En la obra ciceroniana del siglo I AC, el Escipión Emiliano despierta en 
la bóveda de las estrellas fijas y aparece un ancestro, el Escipión africano, quien 
le muestra la tierra, las esferas y el alma de los justos en las estrellas fijas.20 Los 
comentarios de Macrobio sobre este sueño reafirmaban el concepto de la armonía 
de las esferas, constituyendo el texto básico para la transmisión de la astrono-
mía de la antigüedad al medioevo hasta la recuperación del aporte aristotélico 

16.   Lewis, Clive Staples: La imagen del mundo: Introducción a la literatura medieval y renacentista. Barcelona, 
Península, 1997, pp. 81-84.

17.   Gangui, Alejandro: El Big Bang. La génesis de nuestra cosmología actual. Buenos Aires, Eudeba, 2005, pp. 54-59.
18.   Platón: Timeo. Buenos Aires, Colihue, 2005, pp. 27-45.
19.   Gangui, Alejandro: Op. cit., pp. 39-43.
20.  Cicerón, Marco Tulio: El sueño de Escipión. Barcelona, Acantilado, 2004



479ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

hacia el siglo XII.21 A partir de este siglo, la Iglesia  dominante adoptó la obra de 
Aristóteles que no entrañaba mayores dificultades para su conciliación con los 
postulados cristianos, ya que aseguraba la eternidad de un universo increado. En 
cuanto a los cielos, Aristóteles afirmaba en su tratado las características eternas e 
inmortales del mundo y, por tanto, su perfección con forma esférica, «desde siempre 
y por siempre». Este universo además se concebía como dotado de un movimiento 
eterno, natural y no violento, a partir del Primum Mobile o Primer Motor que se 
ubicaba más allá de las estrellas fijas. Este movimiento era diferenciado de los des-
plazamientos efímeros de los elementos en el mundo sublunar, dirigidos hacia su 
lugar natural: la tierra hacia el centro, el horizontal del agua sobre la superficie y 
hacia lo alto en el caso del fuego. La superficie interna del mundo, perfectamen-
te pulida, alojaba a las estrellas fijas, esto es la condensación de la materia de la 
quinta esencia o éter, sustancia primordial de la región supralunar incorruptible 
e imponderable. Todas ellas se encontrarían a la misma distancia de la Tierra y 
más allá de ellas, no existía, según Aristóteles, ni el espacio ni el tiempo.22 Obra 
síntesis de la Antigüedad, Del cielo postulaba un cosmos eterno donde los cielos 
son eternamente iguales.23

Pero esta proposición de un mundo eterno chocaba de lleno con las afirmaciones 
bíblicas del Génesis, de allí su tardía adopción.24 El acervo cultural antiguo, 
incluyendo el aporte de Aristóteles, fue conservado y continuado por los árabes, 
mundo con el que entró en contacto la cristiandad a partir del siglo XI. Con las 
nacientes universidades europeas un siglo después y las traducciones al latín 
de las obras antiguas, se logró la síntesis entre la razón griega y la fe cristiana 
incorporando las nociones aristotélicas a la doctrina de la Iglesia. La reactualización 
selectiva del pasado clásico imponía adaptar la teoría astronómica a la observación 
de los fenómenos celestes. Un esfuerzo en esta dirección supuso la adopción del 
sistema ptolemaico; mecánica de los movimientos planetarios desarrolladas por 
Ptolomeo en el Almagesto. El sistema permitía la fusión de la corriente aristotélica 
de pensamiento y una astronomía del cálculo que tenía como principios el 
geocentrismo y la circularidad y por objetivos la búsqueda de un sistema homogéneo 
y unitario. Síntesis del legado astronómico antiguo, el Almagesto describía un 
sistema universal geocéntrico con cuerpos celestes girando en torno a una Tierra 
estática.25 Adoptado por el cristianismo, el universo ptolemaico definió un campo 
de representaciones que constituía una arquitectura con una Tierra esférica en 
su centro, rodeada de esferas transparentes superpuestas con cuerpos luminosos 
fijos: la Tierra, la Luna, Mercurio, Venus, el Sol, Marte, Júpiter y Saturno. Luego, 

21.   Macrobio: Comentario al sueño de Escipión. Madrid, Siruela, 2005
22.   Aristóteles: Acerca del cielo. Madrid, Gredos, 1996, Libro II, c.9.
23.   Gangui, Alejandro: Op. cit., pp. 59-62.
24.   Libro del Génesis, en Reina, Casiodoro y Varela, Cipriano de: Op. cit., pp. 5-56.
25.   Gangui, Alejandro: Op. cit., pp. 63-72.



480

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

se encontraba el Stellatum, las estrellas fijas con posiciones invariables y, más allá, 
el Primum Mobile, cuya existencia era claramente inferida. Dios le comunicaba 
a este primer motor, poder y energía y engendraba un movimiento de rotación 
que se comunicaba desde las estrellas hasta la Luna. Esta construcción intelectual 
imperfecta, que exigió esfuerzos constantes para ajustarse a los fenómenos 
observados y mantenía con ellos discrepancias permanentes, se adaptó a la doctrina 
dominante y creó una imagen del cielo colmada de Dios y de luz, que coincidía 
con las ideas escolásticas de armonía y contemplación.26 Los valores guardaban 
estrecha relación con un imaginario social dominante que rechazaba la idea de 
cambio o mutación, que cristalizaba la inmutabilidad del sistema de dominación 
y la naturalización de las diferencias sociales, como reflejo del orden celestial. 

La visión ordenada del cielo cristiano medieval, vigente hasta la irrupción de 
la revolución científica, encontró su representación paradigmática en la obra de 
Dante Alighieri, La Divina Comedia. Ninguna pieza tuvo la misma influencia so-
bre la visión de la organización del cosmos como esta obra, ya que sus imágenes 
terminaron por impregnar al conjunto de la literatura de la época. Escrita en 
italiano y no en latín, el libro narra el viaje del poeta por los tres reinos: infierno, 
purgatorio y paraíso. En el inicio, guiado por Virgilio, Dante penetraba el infierno 
en las entrañas de la tierra hasta su llegada al centro donde encuentra a Lucifer 
o emperador del reino doloroso y desde allí, se produce el ascenso al Purgato-
rio y por encima, al Jardín del Edén. En el cielo, Beatriz relevaba a Virgilio en la 
tarea y condujo a Dante a través de la esfera de fuego y por las sucesivas esferas 
celestes, morada de las almas de los bienaventurados, cada vez más iluminadas 
hasta el Primer Motor.27 Esta visión del cosmos representó un «modelo aristotélico 
simplificado», en el cual la Tierra se hallaba quieta en el centro y los astros eran 
transportados por las esferas materiales cristalinas y transparentes; por encima, se 
encontraba la esfera de las estrellas y más allá, el Primer Motor. Así, Dante cons-
truyó un orden cosmológico, moral y estético a partir del ascenso por un cielo 
cada vez más bello, bueno y perfecto, donde se destacaban dos elementos claves: 
la luz y el sonido. El espacio medieval no era por lo tanto un espacio oscuro; el 
sol iluminaba la totalidad del universo y la noche sólo era posible por ser vista 
«a través del oscuro cristal de nuestra propia sombra». Tampoco el espacio medie-
val se hallaba en silencio por la creación de la armonía musical que produce el 
movimiento de las esferas.28 Una «vasta concavidad iluminada» y «resonante de 
música», tal era la visión medieval del cielo que encontró en La Divina Comedia 
su máxima expresión. 

26.   Lewis, Clive Staples: Op. cit., pp. 80-85.
27.   Alighieri, Dante: Divina Comedia. Barcelona, Altaya, 1980. Tomo XX: El Paraíso.
28.   Gangui, Alejandro: Op. cit., pp. 73-81; Lewis, Clive Staples: Op. cit., pp. 90-92.



481ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

III.	 LA VISIÓN DEL CIELO EN LA APOCALÍPTICA CRISTIANA

Relevada la dimensión hegemónica medieval de las representaciones celestes, 
nos proponemos resumir en este punto las características de uno de los múltiples 
repertorios de ideas en torno al cielo que ubicamos por fuera de la cristalización 
del discurso dominante. Particularmente aquellas que provienen de la tradición 
apocalíptica. En términos generales, el relato que propone el apocalipticismo 
refiere a situaciones o ideas que conllevan argumentos escatológicos: el fin del 
mundo como profecía teleológica hacia la destrucción del mundo físico.29 Esta 
tradición se constituyó a partir del conjunto de expresiones escritas surgidas en 
las tradiciones hebrea y cristiana desde los siglos II y I AC hasta mediados del siglo 
II. Estos relatos expresaban por medio de símbolos y metáforas la situación de 
sufrimiento del pueblo judío o de los seguidores de Cristo y su esperanza en una 
intervención mesiánica salvadora o en la segunda venida de Cristo. Frecuentemente 
eran obras atribuidas a un personaje antiguo (patriarca, profeta, sabio, sacerdote) 
quien narraba una visión que recibió en vida. También eran relatos atribuidos a 
personajes que según la Biblia no han muerto (Enoc o Elías) o que han subido al 
cielo después de muerto (Isaías) o que han resucitado y trasmitían una revelación 
(Apocalipsis de San Juan). En todos los casos, se hallaba una profusión de imágenes y 
símbolos, con alusiones veladas a hechos históricos, que representaban conceptos 
generales, esperanzas y anuncios sobre el futuro. Ubicada entre la ortodoxia y la 
heterodoxia cristiana según el contexto histórico de su recepción, la creencia en 
la destrucción del mundo y en el juicio final formó parte de la doctrina oficial de 
la Iglesia desde sus orígenes. El Credo de Nicea, ratificado por el Primer Concilio 
de Constantinopla del año 381, recogió la Segunda Venida de Cristo para juzgar a 
los vivos y muertos. Los textos apocalípticos incorporados en el canon de la Biblia 
son los libros de Daniel y de Isaías, los pasajes de Ezequiel, los libros de los profetas 
Zacarías y Joel, el discurso escatológico de los Evangelios del Nuevo Testamento, 
las cartas de San Pablo, el Apocalipsis de San Juan, el Libro de Henoc (en la iglesia 
etíope) y el de Esdras (en la Vulgata latina).30 

A partir de estos relatos del fin del mundo, se forjó la creencia milenarista que 
tuvo capital importancia en la cultura europea occidental, como modalidad de 
la escatología cristiana, basada en la autoridad del Libro de la Revelación (20, 4-6), 
de que Cristo después de su Segunda Venida impondría un reino mesiánico sobre 
la tierra y establecería su reino por mil años antes del Juicio Final.31 La tradición 
apocalíptica representaba una visión de esperanza, en medio de una situación 

29.   Sanmartín Barros, Israel: «Mesianismo, apocalipticismo y fin del mundo», Vegueta: Anuario de la Facultad 
de Geografía e Historia, 17 (2017), p. 9.

30.   Rodríguez Barral, Paulino: La imagen de la justicia divina. La retribución del comportamiento humano en el más 
allá en el arte medieval de la Corona de Aragón. Barcelona, Universidad Autónoma de Barcelona, 2003, p. 18.

31.   Cohn, Norman: En pos del milenio. Revolucionarios milenaristas y anarquistas místicos de la Edad Media. Madrid, 
Alianza, 1981, p. 14.



482

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

de opresión desproporcionada, en la cual afirmaba que no ha llegado el fin de 
la historia a pesar de la fortaleza del poder establecido. Por lo tanto respecto al 
presente, fue siempre crítica y pesimista, pero frente al futuro era optimista en 
cuanto que certificaba un cambio radical de la situación.32 

Resumidas las características generales de la tradición apocalíptica, nos pre-
guntamos si las representaciones del cielo que en ellas se rastrean contradicen la 
proposición dominante de un cosmos medieval como objeto ordenado de forma 
sublime. En principio, en la escatología cristiana, la imagen del juicio final no 
presupone el fin del universo perfecto que se concibe sin pecado más allá de la 
Luna y, por lo tanto, las catástrofes que augura el relato escatológico se descargan 
sobre la tierra y no afectan a las regiones supralunares. Los cielos parecen quedar 
afuera de la anunciada catástrofe final.33 La visión cristiana del fin de los tiempos, 
por su carácter ambivalente propio del género apocalíptico, introdujo sin embargo 
elementos que perturbaban la imagen ordenada y armónica del cosmos medieval 
y que resultaron significativos en determinados contextos históricos de recepción. 
Para certificar esta ambivalencia, nos centramos en el relato por excelencia de la 
apocalíptica cristiana: el Apocalipsis de San Juan o Libro de la Revelación. El libro 
del Nuevo Testamento constituyó el legado más importante de la Antigüedad en 
términos de la difusión del ideario escatológico. Adoptando la forma simbólica de 
expresión, data de finales del siglo I o principios del II, durante las cruentas per-
secuciones romanas contra los cristianos y conllevaba un trasfondo histórico con 
referencias múltiples a dichas persecuciones, exhortando a soportar las angustias y 
poniendo la esperanza final en la nueva Jerusalén.34 La palabra apocalipsis significa 
«descubierto», y de hecho, el conocimiento apocalíptico no postulaba más que 
una visión; «la revelación de Jesucristo, que Dios le dio, para manifestar a sus siervos 
las cosas que deben suceder pronto; y la declaró enviándola por medio de su ángel a 
su siervo Juan».35 Sobre esta revelación giró toda una discusión historiográfica que 
se resume en cuatro posiciones claves: la de aquellos que sostienen que se trataba 
de una obra de determinado tiempo pasado y que se explica en aquel tiempo; los 
que adoptaron un punto de vista historicista, según el cual el Apocalipsis cons-
tituye el  relato del conjunto de la historia humana; la de quienes sostienen que 
es una visión del futuro; y, por último, los que afirmaron que la obra, por su alto 
contenido idealista, no refiere a hechos sino a principios generales.36 

En esta última perspectiva, podemos enmarcar el concepto de cielo que ras-
treamos en la obra. En principio, el vocablo que se repite sistemáticamente no 

32.   Pastori Ramos, Aurelio: Las concepciones milenaristas en la Iglesia bajoimperial. Montevideo, Universidad de 
la República, 1987

33.   Lewis, Clive Staples: Op. cit., pp. 96-98.
34.   Prévost, Jean Pierre: Para leer el Apocalipsis. Madrid, Verbo Divino, 2001, pp. 27-32.
35.   Apocalipsis de San Juan (1:1), en Reina, Casiodoro y Varela, Cipriano de: Op. cit., p. 1141.
36.   Caro Baroja, Julio: Las formas complejas de la vida religiosa. Religión, sociedad y carácter en la España de los 

siglos XVI y XVII. Madrid, Sarpe, 1985, pp. 263-264.



483ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

refiere a la esfera celeste en tanto lugar físico sino que alude al más allá. Un con-
cepto importado al judaísmo desde el zoroastrismo, quizás por el profeta Daniel 
debido a la exposición efectuada a los magos de la corte de Darío I. Transmitido 
al cristianismo y al Islam, el cielo supone un retorno al estado de la humanidad 
anterior a la caída, un segundo y renovado Jardín del Edén en el que la humanidad 
se reúne con Dios en un perfecto y natural estado de existencia eterna. Lugar de 
paz y felicidad infinita, el lugar del cielo representa lo inamovible, lo que siempre 
es estable, lo que es inmenso y grande; una realidad escatológica también desig-
nada como vida eterna o reino de Dios. 

De igual manera, como la forma de expresión del texto es de carácter simbólico, 
tampoco se pueden considerar como parte de visiones celestes las referencias a 
estrellas y planetas que aluden en cambio a figuras no cosmológicas. Por ejemplo, 
destacamos la siguiente afirmación: «vi una estrella que cayó del cielo a la tierra; y 
se le dio la llave del abismo. Y abrió el pozo del abismo, y subió humo del pozo como 
humo de un gran horno; y se oscureció el sol y el aire por el humo del pozo».37 En esta 
cita, la estrella caída alude, indiscutiblemente, al demonio expulsado del paraíso 
y su descenso al infierno, acompañado luego en el inframundo por otros malos 
espíritus, quienes en el Apocalipsis aparecen también como estrellas caídas: «apareció 
otra señal en el cielo: he aquí un gran dragón escarlata..., y su cola arrastraba la tercera 
parte de las estrellas del cielo, y las arrojó sobre la tierra».38 Finalmente, afirma que 
«apareció en el cielo una gran señal: una mujer vestida del sol, con la luna debajo de 
sus pies, y sobre su cabeza una corona de doce estrellas», en alusión a la virgen como 
madre del universo.39 Estos y otros pasajes refieren a estrellas y planetas pero sólo 
como símbolos de otras fuerzas en la metáfora que el autor postuló.

Sin embargo, otras menciones del libro refieren a fenómenos celestes en sen-
tido estricto y no como referencias al más allá,  a ese lugar de inicio y destino de 
la humanidad y escenario del combate escatológico. Destacamos especialmente 
aquellos que aparecen en la teofanía de Dios y de la Nueva Jerusalén y los signos 
celestiales que preanuncian el fin de los tiempos. La teofanía de Dios, aparición 
visible a los seres humanos a través del relato de Juan, es la que nos introduce 
a la lectura del libro que, como todo relato teofánico, presentaba la escena con 
una profunda riqueza de detalles descriptivos. Se trata de la visión preliminar del 
trono de Dios. El autor la describe de la siguiente forma: 

…he aquí una puerta abierta en el cielo; y la primera voz que oí, como de trompeta, hablando 
conmigo dijo: Sube acá, y yo te mostraré las cosas que sucederán después de estas... Y he aquí, 
un trono establecido en el cielo, y en el trono, uno sentado. Y el aspecto del que estaba sentado 
era semejante a piedra de jaspe y de cornalina; y había alrededor del trono un arco iris, semejante 
en aspecto a la esmeralda. 

37.   Apocalipsis de San Juan (9:1-2), en Reina, Casiodoro y Varela, Cipriano de: Op. cit., p. 1147.
38.   Apocalipsis de San Juan (12:1), en Reina, Casiodoro y Varela, Cipriano de: Op. cit., p. 1149.
39.   Apocalipsis de San Juan (12: 3-4), en Reina, Casiodoro y Varela, Cipriano de: Op. cit., p. 1149



484

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Con este pasaje se introduce una nueva sección que muestra al futuro desde la 
perspectiva del cielo. En esta visión, Dios se aparece sobre su trono, rodeado de 
seres vivientes y que le brindan adoración como creador. Para conjurar lo impre-
decible del futuro, el propósito del relato era mostrar que Dios está en el inicio 
en control de la historia humana y «habita en la luz inaccesible», por ello, la des-
cripción se efectúa en términos de joyas preciosas. De la misma forma, se utiliza 
la semejanza al jaspe, para la presentación de la Nueva Jerusalén cuyo «resplandor 
era semejante a la piedra más preciosa, como piedra de jaspe, resplandeciente como 
cristal». Encontramos una visión de los cielos que se puede compatibilizar con esa 
región supralunar iluminada que caracterizó a la representación medieval, tanto 
en el origen como en el final del relato.

De igual forma otros relatos de la apocalíptica cristiana describieron fenó-
menos celestes en los tiempos postreros. La profética de Lactancio, por ejemplo, 
introduce estas imágenes en el siguiente pasaje:

Durante todo este tiempo las estrellas brillarán con mayor esplendor, y la luz del sol se incrementará, 
y la luna no se ocultará. Entonces las bendiciones de Dios descenderán como lluvia mañana y 
tarde, y la tierra producirá todos los frutos sin el trabajo del hombre.40 

Este retórico pagano convertido al cristianismo y preceptor del hijo de Cons-
tantino auguraba para el milenio que «entonces el sol será siete veces más caliente 
que ahora». También Irineo, obispo de Lyon, quien falleció en el 208, señalaba 
que la Jerusalén renovada del milenio prepararía la Jerusalén definitiva del cielo 
«cuando la tierra haya sido renovada por el Señor y Jerusalén reconstruida a imagen 
de la Jerusalén celestial». El tópico apocalíptico se reiteró a través de los siglos, una 
nueva muestra de la continuidad cultural en la materia. Así el augurio apocalíptico 
de Campanella en el siglo XVI señalaba lo siguiente:

Habrá un nuevo cielo y una nueva tierra. El brillo del sol se multiplicará por siete y la luna será 
como el sol actual y esto durará mil años… En este tiempo las estrellas y los elementos serán 
purificados parcialmente y se verán imponer el orden y la disposición que convienen al siglo de 
oro, durante el cual los santos poseerán el mundo humano.41 

Según la visión de Juan, en la Nueva Jerusalén, «no habrá allí más noche; y no 
tienen necesidad de luz de lámpara, ni de luz del sol, porque Dios el Señor los iluminará; 
y reinarán por los siglos de los siglos». Imagen simbólica del mal, la noche era abolida 
en el relato y la luz reinaba asociada a lo bueno. 

Pero frente a la inmutabilidad celeste que santificaba el orden medieval, la visión 
de Juan concluye de hecho señalando que «vi un cielo nuevo y una tierra nueva; 
porque el primer cielo y la primera tierra pasaron, y el mar ya no existía más. Y yo Juan 
vi la santa ciudad, la nueva Jerusalén, descender del cielo, de Dios». Por lo tanto, la 
Nueva Jerusalén que desciende del cielo adquirió en el relato las características 
perfectas reservadas antes a la región supralunar, pero que en realidad era una 
nueva región. Juan introduce en su revelación la siguiente descripción:



485ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

los cimientos del muro de la ciudad estaban adornados con todas piedras preciosas. El primer 
cimiento era jaspe; el segundo, zafiro; el tercero, ágata; el cuarto, esmeralda; el quinto, ónice; el 
sexto, cornalina; el séptimo, crisólito; el octavo, berilo; el noveno, topacio; el décimo, crisopraso; 
el undécimo, jacinto; el duodécimo, amatista.42 

Este pasaje certifica que se trataba de un nuevo cielo ya que los signos del zodíaco 
tienen exactamente estas piedras asociadas, pero en el orden inverso. Encontramos 
aquí una primera disonancia con la visión del cosmos medieval: el surgimiento de 
un cielo y una tierra fulgurantes, perfectos y eternos habiendo logrado conjurar 
las amenazantes fuerzas del caos. 

Como mensaje perturbador a la armonía del universo medieval, en el discurso 
apocalíptico adquirieren mayor importancia los signos anunciadores presentes en 
los septenarios de sellos, trompetas y copas. Los septenarios reconocen aproxi-
madamente la misma estructura: una visión celeste como preludio de esperanza, 
una serie de cataclismos terrestres, luego del sexto símbolo hay un interludio de 
esperanza y finalizan con un triunfo total de salvación. Los sellos, trompetas y 
copas suponen una secuencia en la que las señales de la pronta destrucción se van 
intensificando hasta la llegada de Cristo en un clímax sobrecogedor.43 Muchas de 
estas señales aludían a fenómenos del mundo supralunar. Así, al abrir el sexto 
sello, Juan relataba la siguiente visión: 

Hubo un gran terremoto; y el sol se puso negro como tela de cilicio, y la luna se volvió toda 
como sangre; y las estrellas del cielo cayeron sobre la tierra, como la higuera deja caer sus higos 
cuando es sacudida por un fuerte viento. Y el cielo se desvaneció como un pergamino que se 
enrolla; y todo monte y toda isla se removió de su lugar.44 

El sexto sello abría por tanto un período de desastres que afectaban a la tierra 
tanto como al cielo, similares a las señales del fin de la era, presentes también en 
el Evangelio de San Mateo (24: 29) cuando «los cuerpos celestes serán conmovidos». 
La apertura del séptimo sello en el Apocalipsis, cuando «se hizo silencio en el cielo 
como por media hora», como símbolo de un impasse de reflexión o porque el primer 
cielo y la primera tierra habían sido destruidos, daba comienzo al desarrollo de 
un nuevo simbolismo. Las siete trompetas anunciaban nuevas catástrofes: las 
primeras afectarán al universo físico (el sol, la luna, las estrellas) y las últimas a 
la humanidad, a un tercio de ella. Cabe señalar que la voz de Jesús sonaba como 
una trompeta en el inicio del relato para advertir sobre los desastres que se 
desencadenarán también en el mundo supralunar, cuando «fue herida la tercera 
parte del sol, y la tercera parte de la luna, y la tercera parte de las estrellas, para que 
se oscureciese la tercera parte de ellos, y no hubiese luz en la tercera parte del día, y 
asimismo de la noche».45

43.   Prévost, Jean Pierre: Op. cit., p. 102.
45.   Apocalipsis de San Juan (8: 1 y 12-13), en Reina, Casiodoro y Varela, Cipriano de: Op. cit., pp. 1146-1147.



486

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Las calamidades naturales que las trompetas preanunciaban acaban primero con 
la tierra y la vegetación, luego el mar, los ríos y las fuentes y finalmente el resto del 
universo será afectado, en la representación apocalíptica. La alusión constante a 
las plagas de los egipcios se infiere en el relato como forma de expresar que en los 
últimos días, Dios traerá de nuevo castigo sobre aquellos poderes opresores. Las 
siete copas aparecen similares y complementarias a las trompetas, pero pronosti-
caban el derramamiento final de la ira divina sobre toda la humanidad. Así, en el 
relato, Juan escucha una voz desde el templo que ordena «derramad sobre la tierra 
las siete copas de la ira de Dios» y entre ellas, destacamos cuando «el cuarto ángel 
derramó su copa sobre el sol y le fue dado el afligir a los hombres con ardor y fuego». 
Una vez más, la esfera de influencia de los ángeles se extiende hasta el sol y no 
sólo hasta la tierra en la pieza apocalíptica. El tópico de las calamidades se reiteró 
en las profecías medievales, particularmente en los pronósticos anónimos de 1449 
en tierras catalanas. En el relato, se señalaba que «el nacimiento del anticristo fue 
seguido por un eclipse del sol y de la luna… y la primera señal del fin del mundo fue 
que el sol perderá su claridad y la luna será como sangre». La profecía mencionaba 
entre las señales anunciadoras del fin que se quemará el cielo, la tierra y el mar 
hasta que emergen un nuevo cielo y una nueva tierra.46 

El relato del Libro de la Revelación prosigue señalando que «entonces hubo 
relámpagos y voces y truenos, y un gran temblor de tierra, un terremoto tan grande, 
cual no lo hubo jamás desde que los hombres han estado sobre la tierra».47 Truenos, 
relámpagos y terremotos constituían otra de las formas de manifestación de la 
presencia de Dios en el Apocalipsis. Estos fenómenos se reiteraban constantemente 
en el relato y construyen una teofanía muy diferente a la visión del trono celestial o 
la Nueva Jerusalén por los sentimientos que generan. En el conjunto de calamidades 
que se pronosticaban, aquellas que provenían o afectaban al mundo supralunar 
adquirieron capital importancia porque comunicaban al lector un pathos de 
destrucción que ha permitido la vigencia cultural del género apocalíptico hasta los 
tiempos presentes. El oscurecimiento del sol y de la luna y la caída de las estrellas, 
junto a las leyendas relativas a los signos anunciadores del juicio final, conocieron 
una enorme difusión en la baja Edad Media e impregnaron el imaginario social 
en torno a la interpretación de los sucesos, cuando los fenómenos celestiales 
impredecibles e inexplicables fueron concebidos como las primeras señales-
advertencias del fin de los tiempos con fines como veremos muy diversos.48 
Así el cosmos medieval postulado como perfecto y armonioso conforme a la 
representación hegemónica, se compatibiliza con aquel que rastreamos en el 
relato apocalíptico, aunque en este último perdió su carácter inmutable y sumó 

46.   Aurell, Martin: «La fin du monde, l’enfer et le roi: une prophétie catalans du XVe siécle», Revue Mabillon, 5, 
66 (1994), pp. 143-177

47.   Apocalipsis de San Juan (16:1, 8 y 17-19), en Reina, Casiodoro y Varela, Cipriano de: Op. cit., pp. 1151-1152.
48.   Rodríguez Barral, Paulino: Op. cit., p. 11.



487ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

señales atemorizantes que lo distanciaban de esa imagen luminosa que Dante 
le había conferido. La confrontación de los discursos y representaciones nos 
permiten entrever la presencia de disonancias; la importancia de las mismas sólo 
puede ser rastreada en los distintos contextos históricos de recepción, tarea que 
procuraremos efectuar a continuación.

IV.	 LA TRADICIÓN APOCALÍPTICA 
EN EL ORDEN MEDIEVAL

Pensar la recepción de la disonancia apocalíptica nos obliga a pensar en un 
escenario dual dada la ruptura que significaron los tiempos bajomedievales en 
el pensamiento y en la praxis política. En cuanto a la recepción altomedieval, ya 
lejos del contexto de su producción, los distintos anuncios proféticos que inte-
graban la tradición apocalíptica habían perdido autoridad canónica, cuando la 
iglesia oficializada asumió a partir del siglo IV su nueva situación de poder que se 
extiende y consolida a la caída del Imperio y precisó de nuevas representaciones 
ideológicas. Las ideas apocalípticas, desplazadas a un lugar marginal en la teología 
cristiana, mantuvieron cierta continuidad, a través de pronósticos en su mayoría 
anónimos, que fueron atribuidos a figuras indiscutidas del cristianismo. La co-
rriente milenarista desapareció de la enseñanza oficial de la Iglesia desde fines del 
siglo V, aunque continuaron circulando sus textos fundamentales, y mencionamos 
entre ellos al Libro de Daniel, las profecías de Ezequiel, el Apocalipsis de San Juan, 
el Apocalipsis de Baruc, la epístola del pseudo Bernabé, el Diálogo con Tifón de 
San Justino, los Oráculos sibilinos del siglo V y el tratado del Pseudo Metodio de 
fines del siglo VII y comienzos del VIII. Con todo y pese a la circularidad sesgada 
de su ideario, la tradición sufrió una suerte de «eclipse» hasta su reaparición a 
principios del siglo XII.49 

Los tiempos medievales parecen representar una ruptura significativa, ya que 
la visión del fin del mundo perdió los rasgos característicos que había conserva-
do bajo el cristianismo primitivo y su continuidad en la patrística. A finales del 
siglo IV y principios del siglo V había surgido una poderosa reacción contra el 
apocalipticismo en Occidente gracias a la acción de Agustín de Hipona, quien 
contribuyó a situar al milenarismo al margen de la ortodoxia.50 En términos agus-
tinianos, el relato escatológico se componía de siete edades, análogas a los siete 
días de la creación, que culminaban en una edad del Sabbath. Pero San Agustín 
había colocado esta séptima edad fuera del proceso temporal, afirmando que el 

49.   Rucquoi, Adeline: «Mesianismo y milenarismo en la España medieval», Medievalismo. Revista de la Sociedad 
Española de Estudios Medievales, N° 6, Madrid, 1996, pp. 9-31.

50.   Romero Pérez, Antonio: «Milenarismo, utopía e ideología», Vegueta: Anuario de la Facultad de Geografía e 
Historia, 17 (2017), p. 201.



488

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

clímax de la historia ya había ocurrido con la Encarnación y que lo restante del 
proceso del tiempo era simplemente un período de arrepentimiento, vivido a la 
sombra del juicio.51 En su obra, se oponía a toda interpretación literal de las pro-
mesas bíblicas acerca del reino mesiánico y a la inminencia profética atacando 
los fundamentos teológicos del apocalipticismo. San Agustín no rechazaba la 
enseñanza bíblica acerca de los hechos del fin de los tiempos, pero insistía que 
las predicciones apocalípticas no ofrecían las claves del significado de los hechos 
contemporáneos y rechazó todo intento de determinar la época del fin. Es más 
Agustín hizo inmanente la escatología al introducir en el alma el significado de 
la historia: las edades del mundo y su objetivo son el modelo para el verdadero 
significado de la historia, el desarrollo moral del creyente.52 

El ataque de san Agustín contra el milenarismo tuvo enorme influencia durante 
toda la alta Edad Media y nadie rechazó sus argumentos hasta el siglo XII. El tem-
prano pensamiento medieval llevó la impronta del agustinismo.53 Los historiadores 
han señalado la ausencia casi total del relato apocalíptico en la Alta Edad Media pese 
a su supervivencia  en manifestaciones de religiosidad popular o en determinadas 
elaboraciones tales como en los Comentarios del Beato de Liébana o en la obra de 
Gonzalo de Berceo en tierras hispánicas.54 Richard Landes ha puesto de manifiesto 
la existencia de un milenarismo altomedieval reprimido por la doctrina oficial, 
pero que se multiplicó en manifestaciones diversas y permanentes, relativizando 
la influencia agustiniana y afirmando la continuidad cultural de los tópicos del 
fin de los tiempos como denominador común de las enseñanzas bíblicas y como 
recurso habitual de la predicación para la conversión de los infieles.55 Lo cierto es 
que aún a comienzos del siglo XIII, las expectativas del futuro se edificaban sobre 
un relato escatológico ortodoxo, que sin abandonar la esperanza apocalíptica, la 
neutralizaba e integraba en la visión armoniosa del universo medieval. La claridad 
y naturaleza abstracta del pensamiento de Santo Tomás de Aquino en asuntos 
celestiales se convirtió en estándar dentro de la teología católica, pero la riqueza 
emocional de las visiones del más allá en el fin de los tiempos continuaba siendo 
la encargada de robustecer las sucesivas generaciones de especulaciones acerca 
del Cielo.56 En contextos sociohistóricos críticos como lo veremos a continuación, 
esta actividad especulativa plasmó nuevas representaciones y la circularidad de 
ideas apocalípticas terminó por conmover no sólo la visión hegemónica del cielo 
sino también por amenazar al status quo dominante.

51.   Reeves, Marjorie: «Pauta y propósito en la historia: los períodos de la Baja Edad Media y el Renacimiento», 
en Bull, Malcolm (comp.) Op. cit., p. 109.

52.   San Agustín: La ciudad de Dios (antología filosófica). Buenos Aires, Hyspamerica, 1985, cc. 20-30.
53.   McGinn, Bernard: «El fin del mundo y el comienzo de la cristiandad», en Bull, Malcolm (comp.): Op. cit., pp. 80-96.
54.   Rucquoi, Adeline: «Medida y fin de los tiempos. Mesianismo y milenarismo en la Edad Media», en En pos del 

tercer milenio: apocalíptica, mesianismo, milenarismo e historia. Salamanca, Universidad de Salamanca, 2000, pp. 13-41.
55.   Landes, Richard: Heaven on Earth: The varieties of the millenial experience. Oxford, Oxford University Press, 2011.
56.  Santo Tomás: Summa Teologiae: Prima Pars. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1994



489ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

V.	LA RELECTURA CRÍTICA BAJOMEDIEVAL 
Y EL CIELO APOCALÍPTICO

La relectura de los pasajes del «Libro de la Revelación» y otros relatos escatoló-
gicos en el contexto bajomedieval por Joaquín de Fiore y sus sucesores provocaron 
un quiebre definitivo con la visión ortodoxa celestial con amplias repercusiones 
políticas que trascendieron su tiempo. El abad y ermitaño calabrés del siglo XII 
intentó descubrir el significado oculto de las Escrituras. Formuló una interpre-
tación alegórica de la Biblia, que describe el proceso de la historia en tres edades 
sucesivas. La primera edad es la del Padre, la de la ley; la segunda corresponde al 
Hijo, el Evangelio; y la tercera es la del Espíritu, la luz. El temor y la servidumbre 
que padecen en la primera los cristianos darán paso a la fe y sumisión en la segunda 
etapa y finalmente al amor, alegría y libertad de la tercera en la cual el mundo apa-
recerá compuesto sólo por monjes en estado de contemplación, nueva versión del 
reino de los santos hasta el juicio final. Cada una de estas edades conocerá, según 
el abad, un período de incubación de cuarenta y dos generaciones. Así, la prime-
ra estuvo precedida por el período que va de Adán a Abraham, la segunda por el 
transitado entre Elías y Cristo, y finalmente, de San Benito al siglo XII transcurrió 
el período que precede a la tercera etapa. La tarea preparatoria la depositó Dios 
supuestamente en una nueva orden de monjes de doce patriarcas y un  maestro 
supremo; tres años y medio antes del Anticristo surgiría un rey secular que casti-
garía a la Iglesia mundana, para que a su muerte reinara el Espíritu.57 Esta doctrina 
no fue considerada herética en su tiempo, aunque resultó irreconciliable con el 
agustinismo dogmático de la Iglesia medieval por dos motivos: la aseveración de 
la inminencia y cálculo del fin de los tiempos y el postulado de esta tercera edad 
o milenio de abundancia a partir de la acción humana. 

La interpretación joaquinita permitió la recuperación de una inminencia 
profética presente ya en el «Apocalipsis de San Juan», dado que al comienzo 
del escrito, leemos: «bienaventurado el que lee, y los que oyen las palabras de esta 
profecía, y guardan las cosas en ella escritas; porque el tiempo está cerca» . En los 
pasajes finales del libro, se repite varias veces este anuncio de la cercanía del 
tiempo de la parusía. «¡He aquí, vengo pronto!», exclama Dios, según el relato, 
antes de proferir su bendición, y más adelante exhorta a atesorar estas palabras, 
con el siguiente comentario:

… porque el tiempo está cerca. El que es injusto, sea injusto todavía; y el que es inmundo, sea 
inmundo todavía; y el que es justo, practique la justicia todavía; y el que es santo, santifíquese 
todavía. He aquí yo vengo pronto, y mi galardón conmigo, para recompensar a cada uno según 
sea su obra.

57.   Cohn, Norman: Op. cit., pp. 107-110.



490

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Finalmente reafirma «ciertamente vengo pronto. Amén, así sea. Ven, Señor Jesús», 
concluyendo el relato.58 La reactualización del tópico sobre la proximidad del final 
de los tiempos confirió al género apocalíptico un nuevo papel en el universo ideo-
lógico bajomedieval. El joaquinismo provocó un giro en la apocalíptica cristiana al 
colocar en el presente su tiempo de consumación. En los escritos del siglo XIII, se 
repite frecuentemente la expresión «en estos últimos días», señalando el general 
sentido de crisis de una época que se sentía en el umbral del fin de los tiempos a 
partir de los augurios del visionario calabrés59 y también por la vivencia crítica de 
los años de contracción bajomedievales.

Además, si bien la fecha en la que se suponía debían cumplirse los oráculos 
y profecías escatológicas es siempre una fecha indeterminada e imprecisa, el 
joaquinismo y las corrientes proféticas a las que dio origen intentaron determinar con 
precisión su emergencia en el futuro inmediato. En ese intento, apelaron al concurso 
de la Astrología, corriente de pensamiento de la Antigüedad heredada por la Edad 
Media, que parte del principio que los fenómenos astrales ejercen una influencia 
determinada sobre la naturaleza. La astrología se presentó históricamente como 
el arte de la correspondencia terrestre y celestial.60 Ciencia de los influjos estelares 
sobre la vida en la tierra, la astrología derivaba efectos físicos a partir del nombre 
de las estrellas, según los mitos que le atribuían propiedades a estas deidades 
antiguas.61 La visión astrológica unía el dios antiguo, la fuente de influencia sobre 
la tierra y el planeta visible en el cielo. De esta unidad, la Iglesia no podía aceptar  
la derivación de cualquier tipo de determinismo astrológico, porque negaba el 
libre albedrío. Por ello, el advenimiento del cristianismo oficial no sólo trajo 
consecuencias para la continuidad del repertorio apocalíptico sino que también 
supuso el derrumbe y eclipse de la astrología hasta el siglo XII. San Agustín en «La 
Ciudad de Dios» cuestionaba el principio de la determinación por las estrellas; 
el fundamento explicativo de la historia se encuentra en la providencia divina y 
no en la astrología, ya que el movimiento de los astros depende de la voluntad de 
Dios. El libre albedrío de los hombres y la providencia divina, señalaba, determinan 
los acontecimientos.62 Hasta la irrupción de la revolución científica moderna, 
constituyó la visión hegemónica. A partir de Copérnico y sobre todo con Galileo, se 
amplían las dimensiones del cosmos y se desaloja de su centro a la Tierra, afirmando 
la centralidad del sol. Surge el concepto de universo como mundo unificado, donde 
impera la universalidad de las leyes de la física y las reglas matemáticas sobre el 
cielo y la tierra; proceso que completa la teoría newtoniana sobre la mecánica 

58.   Apocalipsis de San Juan (1:3, 22:7, 10-12 y 20), en Reina, Casiodoro y Varela, Cipriano de: Op. cit., pp. 1141 y 1157.
59.   Reeves, Marjorie: Op. cit., pp. 109-114.
60.   Aurell, Martín: «Eschatologie, spiritualité et politique dans la Confederation Catalano-Aragonaise (1282-1412)», 

Cahiers de Fanjeaux, 27, 1992, pp. 191-235.
61.   Warburg, Aby: Op. cit., pp. 416-417.
62.   San Agustin: Op. cit., libro V, cc.1-7.



491ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

celeste y sus interacciones gravitacionales.63 La revolución astronómica asesta el 
golpe final contra la astrología que reapareció en el contexto europeo hacia finales 
del siglo XII, con la puesta en circulación a partir de las traducciones toledanas 
de los textos antiguos.

Antes de su eclipse definitivo y en aquel contexto de reactualización, la astrología 
aportó elementos esenciales a la apocalíptica posjoaquinita. El texto clave contra 
toda especulación astrológica fue la orden de Cristo: «a vosotros no os toca conocer 
el tiempo y el momento en que ha fijado el Padre con su autoridad».64 Quien se atrevió 
a desafiar esta premisa imperante del orden medieval fue el visionario Arnau de 
Vilanova, quien puso al día la pauta joaquinita de la historia, profetizando inmediatas 
y violentas tribulaciones políticas y múltiples anticristos.65 Pronosticaba que las 
autoridades existentes, seculares o eclesiásticas, serían derrotadas y se llegaría al 
período de la bienaventuranza que se expresa como la más alta pobreza evangélica.66 
Pese a este radicalismo profético, el debate académico giró sobre lo legítimo de 
tratar de predecir los acontecimientos del fin de los tiempos. Dos aportes esenciales 
de la Astrología tendrán capital importancia para el desarrollo de la apocalíptica 
bajomedieval: los «vaticinia» y la doctrina de las conjunciones planetarias. Es que 
en la adivinación astrológica se fusionaba el pensamiento abstracto matemático, 
que calcula anticipadamente sucesos por la posición de las estrellas fijas entre ellas 
y respecto a la Tierra y la causalidad religiosa. Los planetas convertidos en «regentes 
del mundo y divinidades del momento concreto», al ser observados en cooperación, 
cuando se hallan en conjunción, tras largos períodos de tiempo anuncian efectos 
decisivos sobre la tierra.67 Pero si el cálculo astrológico del fin de los tiempos fue 
el eje de las discusiones eruditas bajomedievales, en los círculos de gente devota 
el debate se centró sobre los papeles a cumplir en el último drama. 

La contribución posbíblica más destacable respecto al milenarismo la realizó 
también Joaquín de Fiore, quien dotó a la apocalíptica cristiana de un elemento 
central: la agencia. Es que ese milenio prometido y próximo debía ser construido 
y no esperado. La nueva perspectiva joaquinita, a partir de su pauta trinitaria, 
otorgó propósito al proceso temporal en un desplazamiento progresivo hacia 
un nuevo clímax espiritual dentro de la historia. Una expectativa más positiva 
que la agustiniana que reservaba un papel crucial en la última edad a ciertas 
agencias humanas, convicción que avivó las mentes imaginativas y formó un 
eficaz contrapeso a las expectativas negativas de intervención sobrenatural 
directa para el fin de los tiempos. Joaquín de Fiore supeditó a la acción humana el 
ambivalente fin de los tiempos. El tema echó raíces en nuevas órdenes religiosas, 

63.   Gangui, Alejandro: Op. cit., pp. 110-125.
64.   Hechos de los Apóstoles (1:7), en Reina, Casiodoro y Varela, Cipriano de: Op. cit., p. 1002.
65.   Vilanova, Arnau: «Tractatus de tempore adventus Antichrist», Arxiu de textos catalans antic, 7/8 (1998), pp. 7-169.
66.   Reeves, Marjorie: Op. cit., pp. 115-116.
67.   Warburg, Aby: Op. cit., pp. 448-467



492

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

cuyos miembros se creyeron llamados a una vocación especial en la última edad. 
Adoptaron formas ortodoxas de renovación de la vida apostólica, cumpliendo la 
profecía evangélica de conversión antes del fin de los tiempos. Con la conmoción 
de la cristiandad ante el traslado de la sede papal a Aviñón de 1309 a 1376 y el 
consecuente cisma de Occidente de 1377 a 1415, la corriente profética apocalíptica 
joaquinita dio origen a una multitud de grupos heterodoxos. Un arsenal inagotable 
de inquietudes apocalípticas conectó con las preocupaciones fundamentales de 
la sociedad bajomedieval y dio cuerpo a la actividad de reformadores ortodoxos y 
heterodoxos y a movimientos antijerárquicos.68 La cristiandad asistía entonces al 
empuje de la tendencia a la «reformatio» de la vida misma para el advenimiento de 
una edad más pura inspirada en la idea del Evangelio Eterno que instalaría el reino 
de Dios entre los hombres. Se postuló la visión de una sociedad sin diferencias 
sociales por renuncia a los bienes materiales y esta fantasía no pudo dejar de tener 
un profundo significado ante la opulencia y laxitud moral que caracterizaba a la 
Iglesia, castigada por sus pecados con el cisma. Las ideas joaquinitas fueron soporte 
de la acción de espirituales convertidos en la personificación de la nueva orden 
prevista e influenciaron a personajes muy diversos como Cola di Rienzo y los 
fraticellis, Vilanova, Dante, Rocatallada, Ferrer, Bernardino de Siena, Savonarola 
y Colón. En grupos abiertamente heterodoxos, las ideas joaquinitas se rastreaban 
en los flagelantes, los hermanos apostólicos de Gerardo Segarelli y Dolcino de 
Novara, en los hermanos del libre espíritu y pueden establecerse contactos de la 
escatología Joaquinita con los grupos de lollardos ingleses seguidores de Wyclif, 
el husismo y las agitaciones sociales de 1381, 1414 y 1431.69 El joaquinismo resultó 
irreconciliable con el agustinismo dogmático de la Iglesia medieval y su doctrina 
funcionará como sustrato de la acción colectiva por varios siglos.70 

Al igual que en la tierra, las representaciones celestiales adquirieron movimiento 
y actividad y delinearon un nuevo imaginario colectivo. El cielo medieval fue 
descripto como una estructura cónica en cuyo anillo más elevado y próximo se 
hallaba la morada de Dios. La rigidez, inmutabilidad y jerarquización del cielo 
medieval comenzaba a desaparecer de los relatos desde los tiempos bajomedievales. 
Si Santo Tomás señalaba que la vida activa humana acaba con la muerte y por tanto, 
en el más allá solo habrá contemplación, la observación astronómica descubrió 
movimiento en los astros, dando inicio a un camino que culminará con la revolución 
científica de la modernidad. Pero también la teología renacentista le atribuyó 
actividad a la existencia humana en el más allá, como en De la contemplación 
(1:18) de Dionisio el cartujo. Se plasmó la visión de una vida activa en el cielo, libre 

68.   Álvarez Palenzuela, Vicente: «Milenarismos y milenaristas en la Edad Media: una perspectiva general», 
en Milenarismos y milenaristas en la Europa Medieval. IX Semana de Estudios Medievales. Najera, Institutos de Estudios 
Riojanos, 1998, p. 26.

69.   Álvarez Palenzuela: Op. cit., pp. 27-31.
70.   Reeves, Marjorie: Op. cit., pp. 109-114.



493ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

de toda imperfección, y el movimiento fue señalado como aquel  que construye 
precisamente la existencia paradisíaca.71 La pérdida de la inmovilidad en la tierra 
como en el cielo no sólo creó nuevas visiones sobre el más allá sino que también 
contribuyó a la gestación de nuevas formas de pensar la sociedad en el contexto 
crítico de la primera crisis del sistema feudal. 

A partir de los tiempos bajomedievales, la apocalíptica cristiana se transformó en 
herramienta privilegiada de control social y político. A través del relato escatológico 
y particularmente empleando, tanto en la propaganda oficial como en los sermones, 
las imágenes de los signos anunciadores, se impuso el mando y se reforzó la 
obediencia, transformándose tanto en un arma para la moralización del creyente 
o la conversión del infiel como para extender la dominación imperial o real.72 En 
los siglos XIV, XV y XVI las esperanzas escatológicas no se depositaban tanto en 
la vuelta de Cristo como artífice del reino de mil años sino en la aparición de un 
rey providencial que uniría a los cristianos bajo su mando, lograría la conversión 
de los infieles previo a su traslado a Jerusalén. En la península ibérica, esta figura, 
la del emperador de los últimos tiempos, se asoció históricamente a los reyes de 
la Corona de Aragón y a Fernando el católico y se halla presente también en las 
«Trovas de Bandarra» de 1530 que preanunciaban un último emperador portugués.73 
Entre los múltiples tratados escritos al servicio de los imperios, referimos el caso 
de Juan de Rocatallada, quien preanunció la emergencia de un fraile franciscano 
como «papa angélico» que se convertiría en líder de la Iglesia y que ayudaría al 
rey de Francia, el último emperador, para ser elegido como Sacro Emperador 
Romano. Tras la derrota del Anticristo, ambas figuras escatológicas contribuirían, 
según Rocatallada, a la reconstrucción del mundo y el milenio seguiría hasta el 
fin de los tiempos.74

Las ideas escatológicas cumplieron también históricamente otros usos dado 
que se transformaron en instrumento crítico hacia las jerarquías dominantes y en 
sustrato cultural de diversos y continuos levantamientos, conflictos, revueltas y 
revoluciones hasta el siglo XVII en la Europa Occidental. La prédica apocalíptica 
constituyó así un elemento clave del repertorio cultural de los poderosos, pero 
también confirió protagonismo y dignidad a los desheredados de las sociedades 
del Antiguo Régimen.75 El apocalipcismo en tiempos bajomedievales y modernos 
alimentó el ideario de grupos socialmente sometidos, económicamente deprimidos 
y socialmente marginados y excluidos. Entre las innumerables profecías, 

71.    Dionisio: Opera omnia. Tournai, Carthusia, 1912, XLI, p. 154.
72.   Guadalajara Medina, José: «Preocupaciones apocalípticas en la Europa Medieval», en: Milenarismos y 

milenaristas en la Europa medieval. IX Semana de Estudios Medievales. Nájera, Ayuntamiento. 1999, pp. 257-280.
73.   Rucquoi, Adeline: «Mesianismo…» Op. cit., pp. 30-31
74.   De Vun, Leah: Prophesy, Alchemy and the End of Times: John of Rupescissa in the Late Middle Ages. New York, 

Columbia University Press, 2009, pp. 36-37.
75.   Moreno Vaquerizo, Antonio: «Milenarismo y Comunidades de Castilla: propósito del liderazgo mesiánico 

de los caudillos comuneros», Política y cultura en la época moderna (cambios dinásticos, milenarismos, mesianismos y 
utopías). Madrid, Fundación Española de Historia Moderna, 2004, pp. 553-564.



494

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

mayoritariamente anónimas, que legitimaron la acción colectiva en dicho contexto 
sociohistórico, destacamos el caso de la obra «De la venguda de Antichrist» de 
Joan Alamany y su instrumentalización en la revuelta agermanada (1519-1522). Los 
postulados subversivos de la obra auguraban el triunfo de la violencia de los pobres 
contra los moros, los privilegiados y los malos gobiernos a partir de la llegada de un 
rey Encubierto, «entonces los pobres desollados vencerán a los lobos hambrientos 
y a todos sus ayudadores... juntarse han con los del Encubierto y limpiarán la gran 
ciudad y toda su tierra».76 La instrumentalización apocalíptica por parte de los 
rebeldes la convirtió en arma de guerra y soporte ideológico de su lucha social y 
política durante el conflicto. En el mismo se producirá la personificación de esta 
figura, por primera vez un «contramonarca escatológico» plebeyo, quien asumió el 
programa del monarca de los últimos tiempos y que «había venido al mundo para 
oprimir a los tiranos y remediar a los pueblos».77  La apocalíptica se transfiguró 
en expectativa de cambio social posible con el Encubierto plebeyo y los sucesivos 
encubiertos que tomaron a su muerte el relevo revolucionario, transformándose 
en forma eficaz de subversión que trascendió el tiempo histórico de la Germanía.78 
Estos múltiples usos de la apocalíptica, como acicate en favor del orden institucional 
vigente o como soporte de la lucha social, encuentran explicación a partir de la 
centralidad que en toda la etapa tuvo la escatología en el pensamiento religioso. 
Tomando este rango amplio de pensamiento, podemos concebir una enorme 
extensión del fenómeno ideológico dado que operó como ítem de la propaganda 
visual, tópico de disputa en sermones, panfletos y tratados y como lo reflejó este 
artículo, en sujeto de especulaciones astronómicas y astrológicas. De tal forma, 
compartir este ideario era una indicación del profundo involucramiento en la 
mentalidad colectiva de una era donde la brujería y el demonismo adoptaron un 
carácter omnipresente.79

VI.	 A MODO DE CONCLUSIÓN

Al resumir el recorrido trazado, desde el contexto de su producción al con-
texto de circulación de las ideas celestes, podemos concluir que las disonancias 
que parecían introducir la apocalíptica cristiana a través de sus textos fundantes 

76.   Alamany, Joan: «De la venguda de Antichrist e de les coses que se han de seguir, ab una reprobació de la secta 
mahomètica», en Durán, Eulàlia y Requesens, Joan. Profecia i poder al Renaixement. Texts profètics catalans favorables a 
Ferran el Catòlic. Valencia, Edicions 3i4, 1997, pp. 73-133.

77.   Como síntesis del conflicto agermanado destacamos a Terol i Reig, Vicent: «Contra cavallers i en defensa del 
Reial Patrimoni. Temps de Germania», en Carolus Rex Valentiae. Els valencians i l’imperi. Valencia, Biblioteca Valenciana, 
2000, pp. 50-85.

78.   Durán, Eulàlia; «Aspectes milenaristes en les germanies valencianes», El contemporani: revista d’història, 5, 
1995, pp. 21-29.

79.   Clark, Stuart: Thinking with Demons: The Idea of Witchcraft in Early Modern Europe. Oxford, Clarendon Press, 
1997, pp. 321-345.



495ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

respecto a la visión medieval de los cielos, no pueden concebirse como una rup-
tura significativa con las representaciones hegemónicas. La afirmación de un 
nuevo cielo escatológico y los temores que generaban los preanuncios celestiales 
perturbaron, sin embargo, la visión ordenada del cosmos reflejada por Dante. 
Estos desplazamientos de sentido alimentaron las especulaciones astronómi-
cas y teológicas en torno a las representaciones celestiales hasta dar paso a una 
ruptura manifiesta en el contexto de reactualización bajomedieval de las ideas 
apocalípticas que otorgó una perspectiva diferente a la acción humana. Es que 
el apocalipticismo cristiano en este contexto no enfocó exclusivamente el final 
de los tiempos sino también «el presente como oportunidad decisiva para la trans-
formación del mundo», otorgándole un carácter crítico. Ese presente apareció 
como un momento de enorme significación dentro de la historia, que no podía 
contemplarse con desapego y exigía un compromiso que obligaba a la acción. Por 
esta recuperación, el joaquinismo produjo una escatología que ejercería una pro-
funda influencia sobre el pensamiento europeo y el imaginario colectivo durante 
los siglos venideros, que unió la escatología con el cambio político. A partir de 
esta transformación cultural, la mirada astronómica permitió afirmar que el cielo, 
como el mundo, tenía un fin, concebido tanto como término (su final) y como 
«telos» (una finalidad) que debía alcanzar la condición humana con su praxis.80 
Lejos de la mirada contemplativa medieval de un universo ordenado y perfecto, 
las visiones celestes en movimiento de una tradición apocalíptica, reactualizada 
con los caracteres centrales de la inminencia y la agencia, anticiparon, reflejaron 
y acompañaron la transición a los convulsos tiempos modernos.

80.   Rowland, Christopher: «Los que hemos llegado a los fines de los tiempos: lo apocalíptico y la interpretación 
del Nuevo Testamento», en Bull, Malcolm (comp.): Op. cit., pp. 56-57.



496

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

BIBLIOGRAFÍA

Alamany, Joan: De la venguda de Antichrist e de les coses que se han de seguir, ab una 
reprobació de la secta mahomètica, en Durán, Eulàlia y Requesens, Joan. Profecia i poder 
al Renaixement. Texts profètics catalans favorables a Ferran el Catòlic. Valencia, Edicions 
3i4, 1997, pp. 73-133.

Alighieri, Dante: Divina Comedia. Barcelona, Altaya, 1980.
Álvarez Palenzuela, Vicente: «Milenarismos y milenaristas en la Edad Media: una pers-

pectiva general», en Milenarismos y milenaristas en la Europa Medieval. IX Semana de 
Estudios Medievales. Najera, Institutos de Estudios Riojanos, 1998, pp. 11-32.

Aristóteles: Acerca del cielo. Madrid, Gredos, 1996.
Aurell, Martin: «La fin du monde, l’enfer et le roi: une prophétie catalane du XVe siécle», 

Revue Mabillon, 5, 66 (1994), pp. 143-177.
Aurell, Martín: «Eschatologie, spiritualité et politique dans la Confederation Catalano-

Aragonaise (1282-1412)», Cahiers de Fanjeaux, 27, 1992, pp. 191-235.
Baczko, Bronislaw: Los imaginarios sociales. Memorias y esperanzas colectivas. Buenos Aires, 

Nueva Visión, 1991.
Benigno, Francesco: Espejos de la revolución. Conflicto e identidad política en la Europa 

moderna. Barcelona, Crítica, 2000.
Bourdieu, Pierre: El sentido práctico. Madrid, Taurus, 1991.
Bourdieu, Pierre: La distinción: criterios y bases sociales del gusto. Madrid, Taurus, 1999.
Bull, Malcolm (comp.): La teoría del apocalipsis y los fines del mundo. México, FCE, 1998.
Burke, Peter (ed.): Formas de hacer historia. Madrid, Alianza, 1994.
Caro Baroja, Julio: Las formas complejas de la vida religiosa. Religión, sociedad y carácter en 

la España de los siglos XVI y XVII. Madrid, Sarpe, 1985.
Chartier, Roger: El mundo como representación. Historia cultural: entre práctica y 

representación. Barcelona, Gedisa, 1995.
Chartier, Roger: Escribir las prácticas. Foucault, de Certeau, Marin. Buenos Aires, Manantial, 

1996.
Cicerón, Marco Tulio: El sueño de Escipión. Barcelona, Acantilado, 2004.
Clark, Stuart: Thinking with Demons: The Idea of Witchcraft in Early Modern Europe. Oxford, 

Clarendon Press, 1997.
Cohn, Norman: En pos del milenio. Revolucionarios milenaristas y anarquistas místicos de la 

Edad Media. Madrid, Alianza, 1981.
De la Iglesia Duarte, José Ignacio (coord.) Milenarismos y milenaristas en la Europa Medieval. 

IX Semana de Estudios Medievales. Najera, Instituto de Estudios Riojanos, 1998.
Delumeau, Jean: «Historia del milenarismo en Occidente», Historia crítica, 23 (2003), pp. 7-20.
De Vun, Leah: Prophesy, Alchemy and the End of Times: John of Rupescissa in the Late Middle 

Ages. New York, Columbia University Press, 2009.
Dionisio: Opera omnia. Tournai, Carthusia, 1912.
Durán, Eulàlia; «Aspectes milenaristes en les germanies valencianes», El contemporani: 

revista d’història, 5, 1995, pp. 21-29.
Gangui, Alejandro: El Big Bang. La génesis de nuestra cosmología actual. Buenos Aires, 

Eudeba, 2005.
Ginzburg, Carlo: El queso y los gusanos. El cosmos según un molinero del siglo XVI. Barcelona, 

Muchnik, 1981.



497ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Entre los signos del cielo y las voces de los hombres﻿

Guadalajara Medina, José: «Preocupaciones apocalípticas en la Europa Medieval», en 
Milenarismos y milenaristas en la Europa medieval. IX Semana de Estudios Medievales. 
Nájera, Ayuntamiento, 1999, pp. 257-280.

Laclau, Ernesto y Mouffe, Chatal: Hegemonía y estrategia socialista. Hacia una radicalización 
de la democracia. Buenos Aires, fce, 2004

Landes, Richard: Heaven on Earth: The varieties of the millenial experience. Oxford, Oxford 
University Press, 2011.

Lewis, Clive Staples: La imagen del mundo: Introducción a la literatura medieval y renacentista. 
Barcelona, Península, 1997

Macrobio: Comentario al sueño de Escipión. Madrid, Siruela, 2005
McDannell, Collen y lang, Bernhard: Historia del cielo. Madrid, Taurus, 2001
McGinn, Bernard: «El fin del mundo y el comienzo de la cristiandad», en Bull, Malcolm 

(comp.): La teoría del apocalipsis y los fines del mundo. México, FCE, 1998, pp. 75-108.
Moreno Vaquerizo, Antonio: «Milenarismo y Comunidades de Castilla: propósito del 

liderazgo mesiánico de los caudillos comuneros», Política y cultura en la época moderna 
(cambios dinásticos, milenarismos, mesianismos y utopías). Madrid, Fundación Española 
de Historia Moderna, 2004, pp. 553-564.

Parma, Mariana: Guerras plebeyas. Lucha política en las revueltas de la temprana modernidad: 
aspectos teóricos, estudio del caso agermanado y análisis comparativo. (Tesis doctoral 
inédita). Universidad de Buenos Aires, 2017

Pastori Ramos, Aurelio: Las concepciones milenaristas en la Iglesia bajoimperial. Montevideo, 
Universidad de la República, 1987

Platón: Timeo. Buenos Aires, Colihue, 2005
Prévost, Jean Pierre: Para leer el Apocalipsis. Madrid, Verbo Divino, 2001
Reeves, Marjorie: «Pauta y propósito en la historia: los períodos de la Baja Edad Media 

y el Renacimiento», en bull, Malcolm (comp.): La teoría del apocalipsis y los fines del 
mundo. México, FCE, 1998, pp. 109-132.

Reina, Casiodoro y Varela, Cipriano de: La Santa Biblia: Antiguo y Nuevo Testamento. 
Buenos Aires, Sociedades Bíblicas en América Latina, 1960

Rocatallada, Joan de. «Vade mecun in tribulatione», Arxiu de textos catalans antics, 12, 
Barcelona 1993, pp. 75-140.

Rodríguez Barral, Paulino: La imagen de la justicia divina. La retribución del comportamiento 
humano en el más allá en el arte medieval de la Corona de Aragón. Barcelona, Universidad 
Autónoma de Barcelona, 2003

Romero Pérez, Antonio: «Milenarismo, utopía e ideología», Vegueta: Anuario de la Facultad 
de Geografía e Historia, 17 (2017), pp. 199-211

Rowland, Christopher: «Los que hemos llegado a los fines de los tiempos: lo apocalíptico 
y la interpretación del Nuevo Testamento», en BULL, Malcolm (comp.): La teoría del 
apocalipsis y los fines del mundo. México, FCE, 1998, pp. 51-74.

Rucquoi, Adeline: «Medida y fin de los tiempos. Mesianismo y milenarismo en la Edad 
Media», en En pos del tercer milenio: apocalíptica, mesianismo, milenarismo e historia. 
Salamanca, Universidad de Salamanca, 2000, pp. 13-41.

Rucquoi, Adeline: «Mesianismo y milenarismo en la España medieval», Medievalismo. 
Revista de la Sociedad Española de Estudios Medievales, N° 6, Madrid, 1996, pp. 9-31.

San Agustín: La ciudad de Dios (antología filosófica). Buenos Aires, Hyspamerica, 1985
Sanmartín Barros, Israel: «Mesianismo, apocalipticismo y fin del mundo», Vegueta: 

Anuario de la Facultad de Geografía e Historia, 17 (2017), pp. 9-23.
Santo tomás: Summa Teologiae: Prima Pars. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1994



498

Mariana Valeria Parma﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie III historia Medieval 
33 · 2020 · pp. 473–498  ISSN 0214-9745 · e-issn 2340-1362  UNED

Terol i Reig, Vicent: «Contra cavallers i en defensa del Reial Patrimoni. Temps de 
Germania», en Carolus Rex Valentiae. Els valencians i l’imperi. Valencia, Biblioteca 
Valenciana, 2000, pp. 50-85.

Vaca Lorenzo, Ángel (coord.) En pos del tercer milenio: apocalíptica, mesianismo, milenarismo 
e historia. Salamanca, Universidad de Salamanca, 2000.

Vilanova, Arnau: «Tractatus de tempore adventus Antichrist», Arxiu de textos catalans 
antic, 7/8 (1998), pp. 7-169.

Warburg, Aby: El renacimiento del paganismo. Aportaciones a la historia cultural del 
Renacimiento europeo. Madrid, Alianza, 2005.

Williams, Raymond: El campo y la ciudad. Buenos Aires, Paidós, 2001.



SERIE III HISTORIA MEDIEVAL
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

8

AÑO 2020
ISSN: 0214-9745
E-ISSN 2340-1362

33

Artículos · Articles

17  Frederic Aparisi Romero    
El cultivo y procesado del lino en el Reino de Valencia (ss. XIII-XVII)

43  Adrián Calonge Miranda   
El mantenimiento del entramado viario romano en época 

medieval en La Rioja. Algunos casos de estudio

69 Miguel Calleja Puerta   
Notarios públicos entre dos reinos. Apuntes diplomáticos sobre 

documentos notariales castellanos en el Arquivo Distrital de Braga

97  Xavier Casassas Canals   
Las ʿ aqīda-s entre los musulmanes castellanos y aragoneses de 

época mudéjar y morisca: Las ʿaqīda-s de Ibn Abī Zayd Al-Qayrawānī 
(s. X), Ibn Tūmart (s. XII) e Isa de Jebir (s. XV)

117 Arcadio del Castillo   
 Sobre el Códice Alcobacense de Vaseo y los Annales Portugalenses 

Veteres: Continuidad del reino visigodo de Toledo

135 Paula Castillo   
 Las formas de la violencia entre frailes. El testimonio de Fray 

Ubertino de Casale

157 María Eugenia Contreras Jiménez   
 La memoria del linaje Arias Dávila en la cofradía y hospital de 

San Cosme y San Damián de Valladolid (siglos XV a XVII) 

193 María Francisca García Alcázar y María Ángeles  Martín  
 Romera   

 Entre servicio regio y estrategia personal: Los Continos de Valladolid 
(1480-1525)

223 César García de Castro Valdés y José Antonio Valdés 
 Gallego  

Las inscripciones perdidas de la basílica altomedieval de San Salvador 
de Oviedo

271 María José Lop Otín   
 Hay tal número de clérigos que causa asombro. La clerecía de 

Toledo a fines de la Edad Media

303 Corina Luchía   
 Por que los montes de esta villa se conserben, e no se disipen 

como al presente estan: La regulación de los recursos forestales en la 
Corona de Castilla (siglos XIV-XVI)

333 María Encarnación Martín López   
Las inscripciones medievales del claustro de la catedral de 

Roda de Isábena (Huesca). Aproximación a su taller lapidario

365  Isabel Montes Romero-Camacho   
Los archivos catedralicios y su importancia para los estudios 

prosopográficos. El deán Don Aparicio Sánchez, en el Archivo de la 
Catedral de Sevilla

435 Gonzalo Oliva Manso   
La moneda en Castilla y León (1265-1284). Alfonso X, un 

adelantado a su tiempo.

473 Mariana Valeria Parma   
Entre los signos del cielo y las voces de los hombres: La visión 

medieval del cielo y su representación apocalíptica

499 Milagros Plaza Pedroche   
Los maestres santiaguistas y su designación regia durante el 

reinado de Juan I de Trastámara (1379-1390): La legitimación del proceso

521  Juan A. Prieto Sayagués   
La profesión de las élites castellanas en los monasterios y 

conventos durante la Baja Edad Media

557  Enrique José Ruiz Pilares   
La funcionalidad social de los inmuebles urbanos de las élites 

dirigentes bajomedievales: Reflexiones a partir de un caso de estudio 
(Jerez de la Frontera, España)

579 Gilberto Soriano Calvo   
Influencia de las redes nobiliarias en la expansión cristiana 

del siglo XII. El caso de Soria

613 Mohammed  S. Tawfiq,  Almudena Ariza Armada,  Atef Mansour 
Mohammad,  Ahmed Ameen  y  Mervat Abd El-Hady Abd El-Latif  

A Historical and Numismatic Study of the Dinars of the Ghaznavid 
Sultan Maḥmūd B. Sabuktakīn at Nishapur

653  José Luis de Villar Iglesias   
Los aspectos económicos en la Batalla por el Magreb entre 

omeyas y fāṭimíes: El control del acceso al oro del Sudán Occidental



ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

33

SERIE III HISTORIA MEDIEVAL

REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

Libros · Books

679  Bello León, Juan Manuel y Ortego Rico, Pablo, Los agentes 
fiscales en la Andalucía Atlántica a finales de la Edad Media: 

Materiales de trabajo y propuesta de estudio (Ana María Rivera Medina)

683 Calleja Puerta, Miguel y Domínguez Guerrero, María Luisa 
(eds.), Escritura, notariado y espacio urbano en la Corona de 

Castilla y Portugal (siglos XII-XVII) (Paloma Cuenca Muñoz)

687 Casado Alonso, Hilario (coord.), Comercio, finanzas y fiscalidad 
en Castilla (siglos XV-XVI) (Ana María Rivera Medina) 

691 Castro Correa, Ainoa y Rodríguez Sánchez, Manuel, Colección 
diplomática altomedieval de Galicia II. Documentación en escritura 

visigótica de la sede lucense (Paloma Cuenca Muñoz)

695 García Fernández, Ernesto, García-Gómez, Ismael, Rodríguez 
Fernández, José, Urbanismo, patrimonio, riqueza y poder en 

Vitoria-Gasteiz a fines de la Edad Media e inicios de la Edad Moderna (Enrique 
Cantera Montenegro)

699  Ladero Quesada, Miguel Ángel, Ciudades de la España medieval. 
Introducción a su estudio (Gisela Coronado Schwindt)

705  Ladero Quesada, Miguel Ángel, Los últimos años de Fernando 
el Católico 1505-1517 (Carlos Barquero Goñi) 

707 Martín Gutiérrez, Emilio y Ruiz Pilares, Enrique José, El viñedo 
en Jerez durante el siglo XV. Un mercado de trabajo en torno al 

vino (Ana María Rivera Medina)

711 Monsalvo Antón, José María, La construcción del poder real en la 
monarquía castellana (siglos XI-XV) (María Jesús Fuente)

715  Pérez Rodríguez, Francisco Javier, Los monasterios del Reino de 
Galicia entre 1075 y 1540: De la reforma gregoriana a la observante 

(Enrique Cantera Montenegro)

717  Reixach Sala, Albert, Finances públiques i mobilitat social a la 
Catalunya de la Baixa Edat Mitjana. Girona, 1340-1440 (Julián 

Donado Vara)

721  Sánchez Sánchez, Xosé M., Iglesia, mentalidad y vida cotidiana 
en la Compostela medieval (Enrique Cantera Montenegro)

725  Val Valdivieso, M.ª Isabel del, Martín Cea y Juan Carlos, 
Carvajal de la Vega, David (coords.), Expresiones del poder en 

la Edad Media. Homenaje al profesor Juan Antonio Bonachía Hernando (José 
Ramón Díaz de Durana Ortiz de Urbina)


