
233ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
38 · 2025 · pp. 233–240  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Pinch, Geraldine, La magia en el Antiguo Egipto. Traducción de Cristina García 
González; edición de Raúl López López; prólogo de Núria Torras Benezet. Córdoba, 
2025. Ediciones Almuzara, colección Erasmus-Nun. 294 págs. ISBN 9788410199484.

Sabino Perea Yébenes1

doi: https://doi.org/10.5944/etfii.38.2025.45233 

La colección de egiptología que está presentando al público de lengua española 
la editorial Almuzara en esta serie titulada «Nun», ha irrumpido con bastante 
fuerza en el panorama bibliográfico español. Viendo la lista de títulos publicados 
en poco tiempo, parece que la intención es trasladar a nuestro idioma algunas 
«obras de éxito contrastado» publicadas en inglés en las últimas décadas, entre-
verando en ese catálogo obras recientes de autores españoles. Como en toda serie, 
unos títulos tienen más interés que otros, ya sea por el autor del libro, ya sea por 
la temática estudiada. Llama la atención en esta lista de libros de la serie «Nun» 
la ausencia de estudios sobre historia política. Los editores se centran más bien 
en aspectos culturales como son la momificación, el esoterismo, la inmortalidad 
o la idea del alma entre los egipcios, o bien, en el puro plano materialista, se han 
publicado algunos estudios sobre arqueología en general. 

El libro de Geraldine Pinch que da pie a estas páginas es uno de esos libros que 
la crítica alabó en su momento como una magnífica introducción al tema de la 
magia egipcia. Aún en su exposición a veces muy detallada, en efecto, no deja de 
ser una introducción, y no un libro de investigación. Cada uno de los capítulos 
y el libro todo en sí, es una síntesis erudita del tema tratado. Lo que no es poco 
teniendo en cuenta la cantidad ingentes de libros deleznables que se publican 
sobre magia egipcia a nivel amateur y sin el más mínimo aval académico. Es verdad 
que el tema se presta a ello. Los fundamentos modernos sobre el estudio de la 
magia egipcia tienen más de cien años, y aún se leen con agrado libros como el 
de Ernest A.T. Wallis Budge, Egyptian Magic, publicado en 1899, y con múltiples 
reediciones y traducciones a muchos idiomas modernos. Este autor, denostado por 
muchos, es, paradójicamente emulado por sus críticos. Entre los muchos estudios 
de Wallis, destaca la edición de The Book of the Dead: The Papyrus of Ani in the 
British Museum; the Egyptian Text with Interlinear Transliteration and Translation, 
a Running Translation, Introduction, etc. (London, 1895). Otro pilar en el estudio 
de la magia egipcia a través de la clasificación y estudio de los objetos mágicos 
profilácticos fue W.M. Flinders Petrie (1863-1942), cuya obra Amulets, publicada 

1.   UNED.  C. e.: sperea@geo.uned.es. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1395-6258

https://doi.org/10.5944/etfii.38.2025.45233
https://orcid.org/0000-0003-1395-6258


234

Sabino Perea Yébenes﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
38 · 2025 · pp. 233–240  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

en 1914 (London, Constable & Co. Ltd.) sigue teniendo interés. Estos dos, como 
muchos otros pioneros que sobre el terreno egipcio estudiaron los documentos, 
los objetos o las pinturas «mágicas» del Libro de los muertos, no aparecen apenas 
citados –salvo en un par de veces, ocasionalmente– en los libros de síntesis 
recientes, como es el caso de Geraldine Pinch. Los libros académicos recientes sobre 
magia antigua mejoran a aquellos en la edición (aparato fotográfico en color, por 
ejemplo) y se nutren de la herencia escrita que aquellos dejaron, así como de los 
nuevos hallazgos que el tiempo y los arqueólogos han ido sacando a la luz para 
alimentar a los museos, unas veces, y otras a los coleccionistas privados. Dicho esto, 
y volviendo a la edición española del libro de Pinch, observo que, según se indica 
en la página de créditos, se basa en la edición primera, de 1994. No se entiende que 
no se hiciera sobre la edición inglesa revisada, publicada, al igual que la primera, 
en colaboración con el British Museum Press, Londres, y re-publicada en 2006 y 
2010 por University of Texas Press, Austin, que he consultado. Entre esta edición 
revisada y la española, permítanme la expresión humorística, «no hay color». 
Literalmente, se han suprimido ahora todas las imágenes en color de edición 
americana, y, aún peor, se han cambiado muchísimas imágenes —suprimidas 
unas y otras muchas sustituidas— presentando aquí un aparato gráfico siempre 
en blanco y negro, mermado en cantidad y calidad.

Aunque Geraldine Pinch no es una egiptóloga full-time, pues ha escrito novelas 
para adultos y relatos para niños, con su nombre o con el seudónimo Geraldine 
Harris, los libros dedicados al estudio de Egipto faraónico (además del aquí 
comentado, destacar: Egyptian Mythology: A Guide to the Gods, Goddesses, and 
Traditions of ancient Egypt, Oxford University Press, 2004; New Kingdom Votive 
Offerings to Hathor, Griffith Institute, Oxford, 1989) son muy solventes. La misma 
lectura de La magia en el Antiguo Egipto evidencia que Pinch es una buena escritora 
y que sabe transmitir sus conocimientos con buen estilo hasta lograr atraparnos en 
su lectura. Es una destreza grande, sin duda, de la que carecen o carecemos otros.

Al final de cada uno de los doce capítulos la autora ofrece una bibliografía 
mínima para ampliar conocimientos, libros de los que ella misma se ha nutrido, 
según parece. Demasiado exigua. Sus fuentes son indudablemente más amplias. 
En tal sentido, compárese su bibliografía en pp. 289-294, donde sobran algunos 
títulos como el espurio libro de A. Crowley, The Book of Thoth, 1944 y varias 
reimpresiones, y donde faltan muchos otros trabajos importantes previos a la 
primera edición inglesa; y no hubiera estado de más que el curator de la edición 
hubiera añadido un selecto complemento bibliográfico de las obras aparecidas 
en los últimos treinta años sobre el tema de este libro.

La obra está bien estructurada, y despliega los ítems esenciales asociados 
al concepto de magia. Por eso es importante el capítulo primero, capaz de 
aproximarnos a su definición cultural, que en Egipto es milenaria. La magia 
parece estar en la raíz de la cultura egipcia, como lo están sus mitos y sus dioses, 
comenzando por la explicación del concepto de heka, el Principio Creador de 



235ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
38 · 2025 · pp. 233–240  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Pinch, Geraldine, La magia en el Antiguo Egipto﻿

toda nueva vida (pp. 22-23). El dios «inventor de la magia» es Heka y heka es 
magia en sí. En Egipto, efectivamente, la magia, la religión y los mitos están 
tan necesariamente unidos que es imposible segregarlos y no se entienden 
desavenidos, aunque en cada mitología o ceremonia las proporciones de religión, 
magia y mito sean diferentes. Los esfuerzos de algunos antropólogos clásicos, 
recordados y defendidos por Pinch, como B. Malinowski (Magic, Science, and 
Religion and Other Essays, 1948) o S.J. Tambiah, Magic, Science, Religion and the 
Scope of Rationality, 1990) no solo parecen inadecuados sino equivocados. La 
magia, igual que la religión y los mitos, es lo opuesto a lo racional, no es Ciencia 
en el concepto moderno, de ninguna de las maneras.

En el Egipto antiguo, la magia y la religión se expresan, por escrito y en 
imágenes, especialmente en los templos. Sobre la importancia de la cultura 
escrita en relación con la magia, remito al capítulo quinto de este libro. En los 
grupos sacerdotales reside la sabiduría, de ellos brotan las teologías e inventan 
las formas, antropomorfas, animales o mixtas, de los dioses primigenios, y de sus 
transformaciones y adaptaciones. Ello se apunta en el capítulo segundo, aunque de 
forma un tanto anárquica en su explicación cronológica. Los testimonios sagrados 
extensos más antiguos, los llamados Textos de las pirámides y los Textos de los 
sarcófagos están transidos de fórmulas mágicas; y qué decir del sagrado Libro de los 
muertos. Estos «libros», o compilaciones epigráfico-pictóricas, están relacionados 
directamente con la muerte y las creencias en el Más Allá, que es idea perpetua 
en el universo religioso egipcio. La muerte es un misterio y el misterio surge del 
acto de morir y de la incomprensión del lugar oscuro que hay al otro lado de la 
vida. Todo ello generó una serie de literatura específicamente egipcia, como son 
los llamados Libros del Inframundo (Amduat), o el Libro de las Respiraciones. Este 
conjunto de textos ofrece al observador ajeno y distante en el tiempo todo un 
catálogo de literatura enigmática (por críptica o mal entendida por los profanos), y 
por ello «mágica», en la que reside su encanto. Pero el mundo funerario egipcio no 
es solo oscuro y desesperanzado, es una oportunidad para resurgir periódicamente 
como el escarabajo solar Kephri, símbolo del renacimiento. Kephri es un símbolo 
sagrado y mágico indiscutiblemente. Su imagen trasladada a la piedra (consagrada 
con fórmulas de devoción y esperanza) era colocada sobre el corazón del difunto. 
El Escarabajo, como otros objetos sagrados o consagrados son mediadores entre lo 
humano y lo divino; y de ahí su potencia como objetos capaces de transformar la 
realidad, que es la finalidad esencial de de la magia. Pinch trata estos aspectos de 
vida-muerte-mutación con ideas interesantes, aunque utilizando conceptos a veces 
anacrónicos como la palabra «demonios» (a lo largo del cap. 3) para referirse a los 
«mediadores» o conductores entre el mundo de los dioses y el de los humanos. 
El término «demonio» traslada mal (de forma inexacta y equívoca) al latín y a las 
lenguas modernas el concepto griego de δαίμων, mucho más complejo. Y lo mismo 
podría decirse el conceto «espíritu» (igualmente reiterado en el cap. 3) que un 



236

Sabino Perea Yébenes﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
38 · 2025 · pp. 233–240  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

egipcio no entendería sin su asociación a ka y ba. A veces los intentos de acercar 
al lector actual a conceptos antiguos son simplificaciones que chirrían e irritan.

Afirma Pinch (p. 63) que «la magia no era solo una defensa contra las fuerzas 
del caos y el mal. También podía utilizarse para eludir a las deidades que infligían 
sufrimiento a la gente como parte del plan divino». Las manifestaciones personales 
o los emisarios de estas deidades eran muy temidos. Una de estas deidades era la 
diosa escorpión Serqet. Sírvanos como ejemplo. Serqet aparece como una deidad 
benefactora, y no terrible, que ayuda al «feliz nacimiento» (en la gestación y en el 
parto) de los reyes. Su nombre significa «la que facilita la respiración». Complemento 
de la diosa-escorpión Serqet de los Textos de las pirámides es Sekmet, la diosa 
antropomorfa con cabeza de leona, que lleva en su cabeza la figura del escorpión, con 
la particularidad de que al artrópodo se le mutila el aguijón dispensador de tóxico. 
Los estudios no han ponderado suficientemente la función mágica de Sekmet.  
Su imagen (la de su cabeza) se pone sobre los recipientes que reciben las vísceras de 
los difuntos. Esta relación con la muerte tiene su opuesto, como ocurre con muchas 
divinidades egipcias. Como protectora de los vivos, Sekmet era invocada en los 
himnos rituales mágicos recitados por los médicos egipcios con la finalidad de curar 
los efectos provocados por la picadura del escorpión (p. 91, 221), y para paliar los 
efectos de la peste (p. 223). Estos médicos o curanderos eran titulados «los socios 
de Sekmet» (cf. pp. 90, 183). El tal sentido, fundamental es el libro de Frédérique 
von Känel, Les prêtres-ouâb de Sekhmet et les conjurateurs de Serket, Paris 1984, obra, 
por cierto, citada en este libro con erratas (Eespretres-oudb de Sekhmet -sic- en p. 
294). Sekmet era asociada también con otras diosas, particularmente Neftis, Neit 
e Isis (pp. 63, 232, 238), antropomórficas igualmente, en relación la protección del 
feto del futuro rey. Así pues, los escarabeos y amuletos con la imagen del escorpión 
(ver un ejemplo en Pinch, p. 225, fig. 75, de la edición española; imagen que no está 
en la edición inglesa) son polivalentes: no solo pueden tener relación contra las 
infecciones tóxicas producidas por los animales, sino también pueden tener una 
acción benefactora hacia la protección de los recién nacidos, o incluso del feto.  
Los amuletos tardíos de época romana (siglos III-IV) que llevan la imagen del 
escorpión no deben considerarse «astrológicos» sino más bien terapéuticos 
y profilácticos. La autora muestra especial interés por el simbolismo de los 
escorpiones en relación con la magia (citados en pp. 10, 48, 63, 90, 91, 95, 100, 133, 
161, 162, 164, 166, 180, 218, 221, 225, 229, 230, 251). Por otro lado, Pinch cita por 
doquier el poder mágico de las llamadas «Estelas de Horus», que ella se empeña 
en denominar «cippi», usadas en particular para prevenir o curar picaduras de 
escorpiones, serpientes o de otras criaturas ponzoñosas. Pero no se indica que 
estos monumentos son tardíos y que, por tanto, no pueden contextualizarse 
en los tiempos remotos del Reino Antiguo, ni en el Nuevo. La autora solo trata 
superficialmente el valor de la gran Estela Metternich (mal citada siempre aquí 
como «Estela de Metternich»), que es de época de Nectanebo II (ca. 360-343 
a.C.), ahora exhibida en el Metropolitan Museum de Nueva York, que es la obra 



237ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
38 · 2025 · pp. 233–240  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Pinch, Geraldine, La magia en el Antiguo Egipto﻿

«canónica» que emulan, a pequeña escala, o parcialmente, las numerosísimas estelas 
de «Horus sobre los cocodrilos». Una breve historia de la Metternich se lee en la 
ficha del MET online (https://www.metmuseum.org/art/collection/search/546037), y 
sobre las estelas de Horus no puedo dejar de recomendar el libro, en español, de 
D. Saura, Las estelas mágicas de «Horus sobre los cocodrilos, Madrid, Signifer Libros, 
2009, al que cabe añadir ahora el imprescindible libro de Michael Habicht, Die 
Metternichstele: Ägyptische Magie der Spätzeit, Berlin, 2020, con versión alemana 
del texto jeroglífico. Las Estelas de Horus no son todas de gran tamaño, como la 
Metternich, sino que muchas de ellas son transportables, e incluso algunas son 
«de tamaño bolsillo». En su defecto, había figuritas de Horus que, al llevarlas 
prendidas al cuello con un cordón, se pretendía que surtieran la misma acción 
benefactora. Esta medicina popular mágica no hacía sino imitar lo escrito en los 
grandes tratados médicos conservados en papiro, donde se mezclan con toda 
naturalidad las fórmulas mágicas con las recetas complejas «farmacológicas» 
experimentadas por los sanadores. Los repuntes o apuntes «mágicos» en tratados 
médicos «racionalistas» (basados en la experiencia, «esta sustancia cura» o «esta es 
ineficaz») son frecuentes (véase en este libro el capítulo noveno) con interesantes 
ejemplos ilustrativos.

El capítulo dedicado a los magos (IV) aclara la identificación, en muchos casos, 
de sacerdote y mago, ilustrándolo con varios ejemplos del Reino Antiguo, e insiste 
la autora en la figura importante del sacerdote-lector (pp. 87-88), que era «un 
vínculo importante entre los templos y el mundo exterior porque se le permitía 
utilizar sus conocimientos para oficiar funerales», y de ahí su conexión con los 
rituales mágicos. El conocimiento mágico no se concibe sin el arte de la escritura, 
que es sagrada. De ahí que se relacione a los magos con aquellos que llevaban 
el título de Escriba de la Casa de la Vida, cuyos conocimientos les acercaba a los 
círculos de poder, y del propio faraón. Thot, que es el dios la sabiduría, inventor del 
lenguaje articulado y de la escritura jeroglífica, es, en consecuencia, casi sinónimo 
de magia elevada, intelectual, y uno de sus símbolos durante toda la Antigüedad 
(véase el estudio de P. Gołyźniak, «Hermes-Thoth on Magical Gems and Amulets», 
Światowit, 59, 2020, pp. 161-168). No obstante, en época tardía, la asociación del 
egipcio Thot con el Hermes Trismegisto dio pie a corrientes filosófico-mágicas 
que nada tenían que ver realmente ni con la magia egipcia ni con la filosofía. Y aún 
peor, esa mezcla adulterada fue fundamento de corrientes teosóficas y ocultistas 
que brotaron como setas en el páramo de la crisis de la razón desde el siglo XVII 
hasta la actualidad. 

La magia egipcia —toda magia en realidad— no es filosofía ni ciencia, es una 
τέχνη en sentido griego, es decir, una técnica, un método, ο mejor todavía, un arte. 
A la técnica mágica dedica Pinch el capítulo sexto de este libro, señalando aspectos 
sustanciales para que surgiera buen efecto: la purificación de los instrumentos, su 
decoración simbólica que potencia y hace efectiva la mediación con la divinidad 
invocada, por ejemplo, mediante un amuleto, las varillas de hueso usadas en Egipto 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/546037


238

Sabino Perea Yébenes﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
38 · 2025 · pp. 233–240  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

para este fin, o las figuritas humanas –a modo de muñequitos o muñequitas que 
son simulacros de la víctima, a de los que Pinch trata en el capítulo séptimo–, 
usadas esencialmente en las ceremonias de execración. Estas últimas, las defixiones, 
tienen poco de pureza ritual; más bien lo contrario, pues se hacen con elementos 
contaminados o venenosos, clavos oxidados o plomo tomado de los cementerios. 
En un camino intermedio, en entre la ceremonia execratoria y la pureza ritual están 
las ceremonias o recetas reunidas en los Papiros Griegos de Magia (PGM), que 
desde la edición de Priesendanz en 1928 (Papyri graecae magicae: die griechischen 
Zauberpapyri, Leipzig, Teubner), han tenido tanto éxito y eco en los estudios 
recientes sobre magia greco-romana, que posee un gran sustrato egipcio.

Pinch presta atención a aspectos curiosos e interesantes sobre el ritual mágico, 
como son los colores o los perfumes (pp. 129-133), a algunos ingredientes llamativos, 
como los fluidos corporales: orina, sangre, leche, o aspectos externos, la música y 
la danza, todo ello aderezado con ejemplos. El uso de los ya mencionados amuletos 
es posiblemente una de las formas más populares de magia o de superstición. En 
el Egipto faraónico su uso se remonta al Reino Antiguo, y se mencionan ya en 
los Textos de los Sarcófagos y en el Libro de los Muertos. El uso de los amuletos es 
universal, y se usaron y se usan en todas las épocas y por todo tipo de personas, 
de cualquier condición social. Aquí se explican, en el capítulo octavo, sus usos 
tópicos más frecuentes en Egipto: profiláctico o apotropaico, o simplemente como 
adorno con connotaciones religiosas o supersticiosas. Existe todo un catálogo de 
amuletos egipcios, siendo uno de los más comunes el famoso «Ojo de Horus» 
o udyat, al que se atribuyen propiedades preventivas contra el «mal de ojo».  
Los amuletos con la imagen de Bes, el enano deforme, eran muy frecuentes tanto 
en época faraónica como después para la protección de los niños recién nacido, 
primero de los hijos de la realeza, y después, por imitación, de cualquier bebé. En 
época greco-romana, las piedras semipreciosas grabadas con fórmulas mágicas, y 
muchas de ellas con la imagen de dioses o démones (seres divinos intermedios o 
intermediarios) de la mitología egipcia, dejan de ser simples objetos decorativos 
para ser por sí mismos objetos mágicos, en cuya eficacia debía creerse, si obser-
vamos su proliferación, especialmente para la curación de enfermedades. 

Vida y muerte se complementan en la mentalidad egipcia en un continuo 
movimiento circular. Por eso daban tanta importancia al momento del nacimiento, 
y tanta o más aún a la muerte y a las ceremonias funerarias, muy complejas y 
largas en el caso de los reyes, de su familia, o de los altos funcionarios del Estado. 
También era importante, en su debida proporción, para la gente adinerada que no 
pertenecía a la aristocracia burocrática o militar del faraón. La propia operación 
de momificación tiene su parte puramente mecánico-técnica (la evisceración y 
la deposición de los despojos en vasos), pero también otra parte mágica, como 
es el aderezo del cadáver con escarabeos o con joyas grabadas con símbolos 
relacionados con la ceremonia del Juicio de Maat o con la ultratumba, como se 
prescribe ya en el Libro de los muertos, o las pinturas apotropaicas que se ponían 



239ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
38 · 2025 · pp. 233–240  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Pinch, Geraldine, La magia en el Antiguo Egipto﻿

en la suela de las sandalias del difunto. A ello habría que añadir la decoración 
de los sarcófagos, a veces muy recargada, o la adición del retrato o la máscara 
del difunto. A algunos de estos ritos se refiere Pinch en el capítulo undécimo. El 
mundo funerario de los egipcios constituye todo él un universo propio, de gran 
significación simbólica. Aparte de las escasas referencias que aporta Pinch sobre 
este tema (p. 256), recomiendo, sobre la momificación, la obra de B. Brier, Momias 
de Egipto. Las claves de un arte antiguo y secreto, Barcelona, Edhasa, 1996; y sobre 
el ritual y simbolismo funerario, remito al libro de W. Grajetzki, Burial Customs in 
Ancient Egypt: Life in Death for Rich and Poor, London, Duckworth, 2003, que tiene 
colofón temporal y temático en la obra de Chr. Riggs, The beautiful Burial in Roman 
Egypt. Art, Identity and Funerary Religion, London, Oxford University Press, 2005. 

Aprovechando esta pequeña serie de referencias bibliográficas, añado también 
el libro de E. Hornung, Esoterismo egipcio. La sabiduría secreta del antiguo Egipto 
y su impacto en Occidente, Córdoba, 2024, publicado en esta misma colección 
«Nun». Este libro de Hornung, en su temática, viene a ser una versión extendida 
del último capítulo (XII) del libro de Pinch, titulado «El legado de la magia egipcia», 
que en realidad sobra entero. Tampoco recomiendo el libro de Hornung –que he 
reseñado extensamente en otro lugar–, salvo a aquellos que estén interesados en 
el trasfondo egipcio de las sectas oculistas modernas. 

Con sus defectos y sus virtudes (son mayores éstas que aquéllos) invito a la 
lectura de este libro de Pinch a quienes estén interesados en el tema de la magia 
egipcia antigua, pues está dentro de los cánones académicos de alta divulgación 
y su escritura es muy amena, también en su versión española.




