PINcH, Geraldine, La magia en el Antiguo Egipto. Traduccién de Cristina Garcia
Gonzalez; edicion de Raul Lépez Lépez; prologo de Nuria Torras Benezet. Cérdoba,
2025. Ediciones Almuzara, coleccion Erasmus-Nun. 294 pags. ISBN 9788410199484.

Sabino Perea Yébenes?
DOI: https://doi.org/10.5944/etfii.38.2025.45233

La coleccién de egiptologia que estd presentando al piblico de lengua espafiola
la editorial Almuzara en esta serie titulada «Nun», ha irrumpido con bastante
fuerza en el panorama bibliografico espafiol. Viendo la lista de titulos publicados
en poco tiempo, parece que la intencién es trasladar a nuestro idioma algunas
«obras de éxito contrastado» publicadas en inglés en las dltimas décadas, entre-
verando en ese catdlogo obras recientes de autores espafioles. Como en toda serie,
unos titulos tienen mds interés que otros, ya sea por el autor del libro, ya sea por
la tematica estudiada. Llama la atencidn en esta lista de libros de la serie «Nun»
la ausencia de estudios sobre historia politica. Los editores se centran mas bien
en aspectos culturales como son la momificacion, el esoterismo, la inmortalidad
o laidea del alma entre los egipcios, o bien, en el puro plano materialista, se han
publicado algunos estudios sobre arqueologia en general.

Ellibro de Geraldine Pinch que da pie a estas paginas es uno de esos libros que
la critica alab6 en su momento como una magnifica introduccién al tema de la
magia egipcia. Alin en su exposicion a veces muy detallada, en efecto, no deja de
ser una introduccién, y no un libro de investigaciéon. Cada uno de los capitulos
y el libro todo en si, es una sintesis erudita del tema tratado. Lo que no es poco
teniendo en cuenta la cantidad ingentes de libros deleznables que se publican
sobre magia egipcia a nivel amateur y sin el mas minimo aval académico. Es verdad
que el tema se presta a ello. Los fundamentos modernos sobre el estudio de la
magia egipcia tienen mas de cien afios, y atn se leen con agrado libros como el
de Ernest A.T. Wallis Budge, Egyptian Magic, publicado en 1899, y con multiples
reediciones y traducciones a muchos idiomas modernos. Este autor, denostado por
muchos, es, paraddjicamente emulado por sus criticos. Entre los muchos estudios
de Wallis, destaca la edicion de The Book of the Dead: The Papyrus of Ani in the
British Museum; the Eqyptian Text with Interlinear Transliteration and Translation,
a Running Translation, Introduction, etc. (London, 1895). Otro pilar en el estudio
de la magia egipcia a través de la clasificacion y estudio de los objetos magicos
profilicticos fue W.M. Flinders Petrie (1863-1942), cuya obra Amulets, publicada

1. UNED. C. e.: sperea@geo.uned.es. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1395-6258

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il - HISTORIA ANTIGUA 233
38 - 2025 - PP. 233-240  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://doi.org/10.5944/etfii.38.2025.45233
https://orcid.org/0000-0003-1395-6258

SABINO PEREA YEBENES

en 1914 (London, Constable & Co. Ltd.) sigue teniendo interés. Estos dos, como
muchos otros pioneros que sobre el terreno egipcio estudiaron los documentos,
los objetos o las pinturas «mdgicas» del Libro de los muertos, no aparecen apenas
citados -salvo en un par de veces, ocasionalmente- en los libros de sintesis
recientes, como es el caso de Geraldine Pinch. Los libros académicos recientes sobre
magia antigua mejoran a aquellos en la edicion (aparato fotografico en color, por
ejemplo) y se nutren de la herencia escrita que aquellos dejaron, asi como de los
nuevos hallazgos que el tiempo y los arqued6logos han ido sacando a la luz para
alimentar a los museos, unas veces, y otras a los coleccionistas privados. Dicho esto,
y volviendo a la edicién espafiola del libro de Pinch, observo que, segtin se indica
en la pagina de créditos, se basa en la edicion primera, de 1994. No se entiende que
no se hiciera sobre la edicion inglesa revisada, publicada, al igual que la primera,
en colaboracién con el British Museum Press, Londres, y re-publicada en 2006 y
2010 por University of Texas Press, Austin, que he consultado. Entre esta edicién
revisada y la espafiola, permitanme la expresién humoristica, «no hay color».
Literalmente, se han suprimido ahora todas las imdgenes en color de edicién
americana, y, ain peor, se han cambiado muchisimas imigenes —suprimidas
unas y otras muchas sustituidas— presentando aqui un aparato grafico siempre
en blanco y negro, mermado en cantidad y calidad.

Aunque Geraldine Pinch no es una egiptéloga full-time, pues ha escrito novelas
para adultos y relatos para nifios, con su nombre o con el seudénimo Geraldine
Harris, los libros dedicados al estudio de Egipto faradnico (ademas del aqui
comentado, destacar: Egyptian Mythology: A Guide to the Gods, Goddesses, and
Traditions of ancient Egypt, Oxford University Press, 2004; New Kingdom Votive
Offerings to Hathor, Griffith Institute, Oxford, 1989) son muy solventes. La misma
lectura de La magia en el Antiguo Egipto evidencia que Pinch es una buena escritora
y que sabe transmitir sus conocimientos con buen estilo hasta lograr atraparnos en
su lectura. Es una destreza grande, sin duda, de la que carecen o carecemos otros.

Al final de cada uno de los doce capitulos la autora ofrece una bibliografia
minima para ampliar conocimientos, libros de los que ella misma se ha nutrido,
seguin parece. Demasiado exigua. Sus fuentes son indudablemente mas amplias.
En tal sentido, compdrese su bibliografia en pp. 289-294, donde sobran algunos
titulos como el espurio libro de A. Crowley, The Book of Thoth, 1944 y varias
reimpresiones, y donde faltan muchos otros trabajos importantes previos a la
primera edicion inglesa; y no hubiera estado de mas que el curator de la edicion
hubiera afiadido un selecto complemento bibliografico de las obras aparecidas
en los ultimos treinta afios sobre el tema de este libro.

La obra estd bien estructurada, y despliega los items esenciales asociados
al concepto de magia. Por eso es importante el capitulo primero, capaz de
aproximarnos a su definicién cultural, que en Egipto es milenaria. La magia
parece estar en la raiz de la cultura egipcia, como lo estdn sus mitos y sus dioses,
comenzando por la explicacion del concepto de heka, el Principio Creador de

234 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1 - HISTORIA ANTIGUA
38 - 2025 - PP. 233-240  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



PINCH, GERALDINE, LA MAGIA EN EL ANTIGUO EGIPTO

toda nueva vida (pp. 22-23). El dios «inventor de la magia» es Heka y heka es
magia en si. En Egipto, efectivamente, la magia, la religién y los mitos estin
tan necesariamente unidos que es imposible segregarlos y no se entienden
desavenidos, aunque en cada mitologia o ceremonia las proporciones de religion,
magia y mito sean diferentes. Los esfuerzos de algunos antropdlogos clasicos,
recordados y defendidos por Pinch, como B. Malinowski (Magic, Science, and
Religion and Other Essays, 1948) o S.J. Tambiah, Magic, Science, Religion and the
Scope of Rationality, 1990) no solo parecen inadecuados sino equivocados. La
magia, igual que la religién y los mitos, es lo opuesto a lo racional, no es Ciencia
en el concepto moderno, de ninguna de las maneras.

En el Egipto antiguo, la magia y la religién se expresan, por escrito y en
imdagenes, especialmente en los templos. Sobre la importancia de la cultura
escrita en relacién con la magia, remito al capitulo quinto de este libro. En los
grupos sacerdotales reside la sabiduria, de ellos brotan las teologias e inventan
las formas, antropomorfas, animales o mixtas, de los dioses primigenios, y de sus
transformaciones y adaptaciones. Ello se apunta en el capitulo segundo, aunque de
forma un tanto andrquica en su explicacién cronoldgica. Los testimonios sagrados
extensos mas antiguos, los llamados Textos de las pirdmides y los Textos de los
sarcdfagos estan transidos de férmulas magicas; y qué decir del sagrado Libro de los
muertos. Estos «libros», o compilaciones epigrafico-pictoricas, estin relacionados
directamente con la muerte y las creencias en el Mas All4, que es idea perpetua
en el universo religioso egipcio. La muerte es un misterio y el misterio surge del
acto de morir y de la incomprensién del lugar oscuro que hay al otro lado de la
vida. Todo ello generd una serie de literatura especificamente egipcia, como son
los llamados Libros del Inframundo (Amduat), o el Libro de las Respiraciones. Este
conjunto de textos ofrece al observador ajeno y distante en el tiempo todo un
catalogo de literatura enigmatica (por criptica o mal entendida por los profanos), y
por ello «mdgica», en la que reside su encanto. Pero el mundo funerario egipcio no
es solo oscuro y desesperanzado, es una oportunidad para resurgir periddicamente
como el escarabajo solar Kephri, simbolo del renacimiento. Kephri es un simbolo
sagrado y magico indiscutiblemente. Suimagen trasladada a la piedra (consagrada
con formulas de devocion y esperanza) era colocada sobre el corazén del difunto.
El Escarabajo, como otros objetos sagrados o consagrados son mediadores entre lo
humano y lo divino; y de ahi su potencia como objetos capaces de transformar la
realidad, que es la finalidad esencial de de la magia. Pinch trata estos aspectos de
vida-muerte-mutacién con ideas interesantes, aunque utilizando conceptos a veces
anacroénicos como la palabra «demonios» (alo largo del cap. 3) para referirse a los
«mediadores» o conductores entre el mundo de los dioses y el de los humanos.
El término «demonio» traslada mal (de forma inexacta y equivoca) al latin y a las
lenguas modernas el concepto griego de Saipwv, mucho mas complejo. Y lo mismo
podria decirse el conceto «espiritu» (igualmente reiterado en el cap. 3) que un

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il - HISTORIA ANTIGUA 235
38 - 2025 - PP. 233-240  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



SABINO PEREA YEBENES

egipcio no entenderia sin su asociacion a ka y ba. A veces los intentos de acercar
al lector actual a conceptos antiguos son simplificaciones que chirrfan e irritan.

Afirma Pinch (p. 63) que «la magia no era solo una defensa contra las fuerzas
del caos y el mal. También podia utilizarse para eludir a las deidades que infligian
sufrimiento a la gente como parte del plan divino». Las manifestaciones personales
o los emisarios de estas deidades eran muy temidos. Una de estas deidades era la
diosa escorpién Serqet. Sirvanos como ejemplo. Serget aparece como una deidad
benefactora, y no terrible, que ayuda al «feliz nacimiento» (en la gestacién y en el
parto) de los reyes. Su nombre significa «la que facilita la respiracién». Complemento
de la diosa-escorpidn Serget de los Textos de las pirdmides es Sekmet, la diosa
antropomorfa con cabeza de leona, que lleva en su cabeza la figura del escorpion, con
la particularidad de que al artrépodo se le mutila el aguijon dispensador de tdxico.
Los estudios no han ponderado suficientemente la funcién magica de Sekmet.
Suimagen (la de su cabeza) se pone sobre los recipientes que reciben las visceras de
los difuntos. Esta relacion con la muerte tiene su opuesto, como ocurre con muchas
divinidades egipcias. Como protectora de los vivos, Sekmet era invocada en los
himnos rituales magicos recitados por los médicos egipcios con la finalidad de curar
los efectos provocados por la picadura del escorpion (p. 91, 221), y para paliar los
efectos de la peste (p. 223). Estos médicos o curanderos eran titulados «los socios
de Sekmet» (cf. pp. 90, 183). El tal sentido, fundamental es el libro de Frédérique
von Kénel, Les prétres-oudb de Sekhmet et les conjurateurs de Serket, Paris 1984, obra,
por cierto, citada en este libro con erratas (Eespretres-oudb de Sekhmet -sic- en p.
294). Sekmet era asociada también con otras diosas, particularmente Neftis, Neit
e Isis (pp. 03, 232, 238), antropomorficas igualmente, en relacidn la proteccion del
feto del futuro rey. Asi pues, los escarabeos y amuletos con la imagen del escorpion
(ver un ejemplo en Pinch, p. 225, fig. 75, de la edicién espafiola; imagen que no esta
en la edicién inglesa) son polivalentes: no solo pueden tener relacién contra las
infecciones toxicas producidas por los animales, sino también pueden tener una
accién benefactora hacia la proteccién de los recién nacidos, o incluso del feto.
Los amuletos tardios de época romana (siglos 111-1V) que llevan la imagen del
escorpién no deben considerarse «astrolégicos» sino mds bien terapéuticos
y profilacticos. La autora muestra especial interés por el simbolismo de los
escorpiones en relaciéon con la magia (citados en pp. 10, 48, 03, 90, 91, 95, 100, 133,
101, 162, 104, 160, 180, 218, 221, 225, 229, 230, 251). Por otro lado, Pinch cita por
doquier el poder magico de las llamadas «Estelas de Horus», que ella se empefia
en denominar «cippi», usadas en particular para prevenir o curar picaduras de
escorpiones, serpientes o de otras criaturas ponzofiosas. Pero no se indica que
estos monumentos son tardios y que, por tanto, no pueden contextualizarse
en los tiempos remotos del Reino Antiguo, ni en el Nuevo. La autora solo trata
superficialmente el valor de la gran Estela Metternich (mal citada siempre aqui
como «Estela de Metternich»), que es de época de Nectanebo 11 (ca. 360-343
a.C.), ahora exhibida en el Metropolitan Museum de Nueva York, que es la obra

236 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il - HISTORIA ANTIGUA
38 - 2025 - PP. 233-240  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



PINCH, GERALDINE, LA MAGIA EN EL ANTIGUO EGIPTO

«candnica» que emulan, a pequeiia escala, o parcialmente, las numerosisimas estelas
de «Horus sobre los cocodrilos». Una breve historia de la Metternich se lee en la
ficha del MET online (https://www.metmuseum.org/art/collection/search/546037), y
sobre las estelas de Horus no puedo dejar de recomendar el libro, en espaiiol, de
D. Saura, Las estelas mdgicas de «Horus sobre los cocodrilos, Madrid, Signifer Libros,
2009, al que cabe afiadir ahora el imprescindible libro de Michael Habicht, Die
Metternichstele: Agyptische Magie der Spitzeit, Berlin, 2020, con versién alemana
del texto jeroglifico. Las Estelas de Horus no son todas de gran tamafio, como la
Metternich, sino que muchas de ellas son transportables, e incluso algunas son
«de tamaifio bolsillo». En su defecto, habia figuritas de Horus que, al llevarlas
prendidas al cuello con un cordodn, se pretendia que surtieran la misma accién
benefactora. Esta medicina popular magica no hacfa sino imitar lo escrito en los
grandes tratados médicos conservados en papiro, donde se mezclan con toda
naturalidad las férmulas magicas con las recetas complejas «farmacologicas»
experimentadas por los sanadores. Los repuntes o apuntes «mdgicos» en tratados
meédicos «racionalistas» (basados en la experiencia, «esta sustancia cura» o «esta es
ineficaz») son frecuentes (véase en este libro el capitulo noveno) con interesantes
ejemplos ilustrativos.

El capitulo dedicado a los magos (1V) aclara la identificacion, en muchos casos,
de sacerdote y mago, ilustrandolo con varios ejemplos del Reino Antiguo, e insiste
la autora en la figura importante del sacerdote-lector (pp. 87-88), que era «un
vinculo importante entre los templos y el mundo exterior porque se le permitia
utilizar sus conocimientos para oficiar funerales», y de ahi su conexién con los
rituales magicos. El conocimiento magico no se concibe sin el arte de la escritura,
que es sagrada. De ahi que se relacione a los magos con aquellos que llevaban
el titulo de Escriba de la Casa de la Vida, cuyos conocimientos les acercaba a los
circulos de poder, y del propio faraén. Thot, que es el dios la sabiduria, inventor del
lenguaje articulado y de la escritura jeroglifica, es, en consecuencia, casi sinénimo
de magia elevada, intelectual, y uno de sus simbolos durante toda la Antigiiedad
(véase el estudio de P. GolyZniak, «Hermes-Thoth on Magical Gems and Amulets»,
Swiatowit, 59, 2020, pp. 161-168). No obstante, en época tardia, la asociaciéon del
egipcio Thot con el Hermes Trismegisto dio pie a corrientes filos6fico-magicas
que nada tenian que ver realmente ni con la magia egipcia ni con la filosofia. Y atin
peor, esa mezcla adulterada fue fundamento de corrientes teosoficas y ocultistas
que brotaron como setas en el paramo de la crisis de la razén desde el siglo XV11
hasta la actualidad.

La magia egipcia —toda magia en realidad— no es filosofia ni ciencia, es una
Téyvn en sentido griego, es decir, una técnica, un método, o mejor todavia, un arte.
Ala técnica mégica dedica Pinch el capitulo sexto de este libro, sefialando aspectos
sustanciales para que surgiera buen efecto: la purificacién de los instrumentos, su
decoracion simbolica que potencia y hace efectiva la mediacién con la divinidad
invocada, por ejemplo, mediante un amuleto, las varillas de hueso usadas en Egipto

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il - HISTORIA ANTIGUA 237
38 - 2025 - PP. 233-240  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://www.metmuseum.org/art/collection/search/546037

SABINO PEREA YEBENES

para este fin, o las figuritas humanas -a modo de mufiequitos o mufiequitas que
son simulacros de la victima, a de los que Pinch trata en el capitulo séptimo-,
usadas esencialmente en las ceremonias de execracion. Estas ultimas, las defixiones,
tienen poco de pureza ritual; més bien lo contrario, pues se hacen con elementos
contaminados o venenosos, clavos oxidados o plomo tomado de los cementerios.
En un camino intermedio, en entre la ceremonia execratoria y la pureza ritual estan
las ceremonias o recetas reunidas en los Papiros Griegos de Magia (PGM), que
desde la edicién de Priesendanz en 1928 (Papyri graecae magicae: die griechischen
Zauberpapyri, Leipzig, Teubner), han tenido tanto éxito y eco en los estudios
recientes sobre magia greco-romana, que posee un gran sustrato egipcio.

Pinch presta atencion a aspectos curiosos e interesantes sobre el ritual magico,
como son los colores o los perfumes (pp. 129-133), a algunos ingredientes llamativos,
como los fluidos corporales: orina, sangre, leche, o aspectos externos, la musicay
la danza, todo ello aderezado con ejemplos. El uso de los ya mencionados amuletos
es posiblemente una de las formas mds populares de magia o de supersticién. En
el Egipto faradnico su uso se remonta al Reino Antiguo, y se mencionan ya en
los Textos de los Sarcéfagos y en el Libro de los Muertos. El uso de los amuletos es
universal, y se usaron y se usan en todas las épocas y por todo tipo de personas,
de cualquier condicidn social. Aqui se explican, en el capitulo octavo, sus usos
tépicos mas frecuentes en Egipto: profilactico o apotropaico, o simplemente como
adorno con connotaciones religiosas o supersticiosas. Existe todo un catilogo de
amuletos egipcios, siendo uno de los mas comunes el famoso «Ojo de Horus»
o udyat, al que se atribuyen propiedades preventivas contra el «mal de ojo».
Los amuletos con la imagen de Bes, el enano deforme, eran muy frecuentes tanto
en época faradnica como después para la proteccion de los nifios recién nacido,
primero de los hijos de la realeza, y después, por imitacidn, de cualquier bebé. En
época greco-romana, las piedras semipreciosas grabadas con férmulas magicas, y
muchas de ellas con la imagen de dioses o démones (seres divinos intermedios o
intermediarios) de la mitologia egipcia, dejan de ser simples objetos decorativos
para ser por si mismos objetos magicos, en cuya eficacia debia creerse, si obser-
vamos su proliferacidn, especialmente para la curaciéon de enfermedades.

Vida y muerte se complementan en la mentalidad egipcia en un continuo
movimiento circular. Por eso daban tanta importancia al momento del nacimiento,
y tanta o mds aun a la muerte y a las ceremonias funerarias, muy complejas y
largas en el caso de los reyes, de su familia, o de los altos funcionarios del Estado.
También era importante, en su debida proporcion, para la gente adinerada que no
pertenecia a la aristocracia burocratica o militar del faraén. La propia operacion
de momificacién tiene su parte puramente mecanico-técnica (la evisceracion y
la deposicion de los despojos en vasos), pero también otra parte magica, como
es el aderezo del cadaver con escarabeos o con joyas grabadas con simbolos
relacionados con la ceremonia del Juicio de Maat o con la ultratumba, como se
prescribe ya en el Libro de los muertos, o las pinturas apotropaicas que se ponian

238 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il - HISTORIA ANTIGUA
38 - 2025 - PP. 233-240  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



PINCH, GERALDINE, LA MAGIA EN EL ANTIGUO EGIPTO

en la suela de las sandalias del difunto. A ello habria que afiadir la decoracién
de los sarcéfagos, a veces muy recargada, o la adicion del retrato o la méscara
del difunto. A algunos de estos ritos se refiere Pinch en el capitulo undécimo. El
mundo funerario de los egipcios constituye todo él un universo propio, de gran
significacién simbolica. Aparte de las escasas referencias que aporta Pinch sobre
este tema (p. 256), recomiendo, sobre la momificacion, la obra de B. Brier, Momias
de Egipto. Las claves de un arte antiguo y secreto, Barcelona, Edhasa, 1996; y sobre
el ritual y simbolismo funerario, remito al libro de W. Grajetzki, Burial Customs in
Ancient Egypt: Life in Death for Rich and Poor, London, Duckworth, 2003, que tiene
colofén temporal y tematico en la obra de Chr. Riggs, The beautiful Burial in Roman
Egypt. Art, Identity and Funerary Religion, London, Oxford University Press, 2005.

Aprovechando esta pequefia serie de referencias bibliograficas, afiado también
el libro de E. Hornung, Esoterismo egipcio. La sabiduria secreta del antiguo Egipto
y su impacto en Occidente, Cérdoba, 2024, publicado en esta misma colecciéon
«Nunv». Este libro de Hornung, en su temdtica, viene a ser una version extendida
del tltimo capitulo (X11) del libro de Pinch, titulado «El legado de la magia egipcia»,
que en realidad sobra entero. Tampoco recomiendo el libro de Hornung -que he
resefiado extensamente en otro lugar—, salvo a aquellos que estén interesados en
el trasfondo egipcio de las sectas oculistas modernas.

Con sus defectos y sus virtudes (son mayores éstas que aquéllos) invito a la
lectura de este libro de Pinch a quienes estén interesados en el tema de la magia
egipcia antigua, pues estd dentro de los cinones académicos de alta divulgacién
y su escritura es muy amena, también en su version espafiola.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1 - HISTORIA ANTIGUA
38 -2025 - PP. 233-240  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370  UNED

239






