CONSIDERACIONES IQONOGRAFICAS
SOBRE LA DIVINIZACION DEL
EMPERADOR: LA APOTHEOSIS Y

EL «<RETRATO MITOLOGICO»

ICONOGRAPHIC CONSIDERATIONS
ON THE DIVINIZATION OF THE
EMPEROR: APOTHEOSIS AND THE
«MYTHOLOGICAL PORTRAIT»

Maria Isabel Rodriguez Lépez

Recibido: 05/04/2022 - Aceptado: 01/07/2022
DOI: https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.33653

Resumen

Desde Alejandro Magno a nuestros dias, la tradicidn icénica de Occidente ha
recreado la gloria de sus proceres. La asimilacion del gobernante/hombre ilustre con
la divinidad, trajo consigo el proceso de deificacion tras la muerte para su memoria
y gloria eterna. Con estas lineas proponemos una aproximacién a los prototipos
iconogréficos asociados a los conceptos de deificacion de los emperadores romanos
(Apotheosis y retratos mitoldgicos), desde su génesis hasta la era imperial.

Abstract

From Alexander the Great to our days, the iconic tradition of the West Art has
recreated the glory of its rulers. The assimilation of the ruler with the divinity
brought with it the process of deification after death for his memory and eternal
glory. With these lines we propose an approach to the iconographic prototypes
associated with the deification concepts of the Roman emperors (Apotheosis and
mythological portraits), from their genesis to the imperial era.

Palabras clave

Iconografia Clasica; Apotheosis; retrato mitoldgico; emperador romano; culto
Imperial

1. Universidad Complutense de Madrid. C. e.: mirodrig@ghis.ucm.es. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6671-8213

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE || - HISTORIA ANTIGUA 111
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.33653
https://orcid.org/0000-0002-6671-8213

MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

Keywords
Classical Iconography; Apotheosis; mithological portrait; roman emperor; Imperial
Cult

112 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

1. ANTECEDENTES: ALEJANDRO Y LA
CONSTRUCCION DE LA IMAGEN DEL DIOS

En el proceso de expansién y conquista llevado a cabo por Alejandro Magno,
el rey macedonio experimento la fascinacion de Oriente y tomé contacto directo
con culturas en las que la relacion entre el dios y el monarca era muy préxima,
tanto como para considerar al principe-rey como representante de la divinidad
en la tierra o, en ocasiones, el dios mismo. Como es sabido, Alejandro Magno
no fue el primer monarca en ser equiparado a los dioses, pero si la figura cuya
asimilacién con la divinidad trajo consigo mayores consecuencias para la poste-
ridad, ya que fue imitado por los monarcas helenisticos primero y mds tarde por
los emperadores romanos desde el siglo 1 a. C.?

Para Badians el proceso de divinizacién del monarca atravesd por tres fases: héroe,
héroe-dios y dios mismo. Antela-Bernardez* sefiala que no fue un plan premeditado
conscientemente por Alejandro, sino que estd directamente relacionado con las
circunstancias que surgieron a medida que avanzaba la conquista. Con esta actitud
del rey macedonio latia un deseo propagandistico consciente, sin precedente alguno,
y por encima de todo, un medio de justificacion del poder. El citado autor incide
también en la idea de que el elemento de cohesién de los pueblos conquistados,
diversos en religion, costumbres, usos y culturas, fue el monarca mismo; en tal
horizonte, la religion seria el medio mas apropiado para dar cohesién a un proceso
politico que se habia iniciado con las armas.

Si bien no existe consenso académico con respecto a la divinizacién de
Alejandro en vida, laiconografia del monarca es bien explicita al respecto a partir
del reinado de Lisimaco (360-281 a.C.), momento en el que surgieron diferentes
iconotipos de Alejandro-Dios. En el terreno de la Iconografia, Olaguer Felit
distingui6 varios tipos recurrentes, bien conocidos a través de diversidad de
soportes artisticos: héroe-gobernante, el hombre superior, el Alejandro soberano,
el Alejandro cazador de leones, el Alejandro guerrero, el Alejandro hombre, el
Alejandro adolescente y toda una serie de representaciones alegdricas que el autor
denominé «lconografias simbolicas»®. En las representaciones plasmadas en
gemas, camafeos y monedas, Olaguer nombrd las iconografias con la designacion

2. Eltema de la divinizacién de Alejandro Magno ha sido objeto de numerosos trabajos. Destacamos entre ellos las
obras recientes en lengua castellana de Gémez Espelosin, Francisco Javier: La leyenda de Alejandro: mito, historiografia y
propaganda. Madrid, Universidad de Alcal4 de Henares, 2007, con una 6ptima revisién bibliogréfica sobre el tema y el
trabajo de Molina Marin, Antonio Ignacio: Apotheosis y Paideia: La Figura del Gobernante, entre el Homenaje y la Teoria
Politica. Editorial Académica Espafiola, 2012.

3. Badian, E.: «The Deification of Alexander the Great», en Dell, ].H. (ed.), Ancient Macedonian Studies in Honour
of Charles F. Edson. Institute for Balkan Studies. Thessaloniki, 1981, p. 63-64.

4. Antela-Bernardez, Borja: «Alejandro Magno o la demostracién de la divinidad», Faventia, 29/1(2007) pp. 102-103.

5. Antela-Berndrdez, Borja: «Divino Alejandro. Pardmetros religiosos de la campafia asiatica», en VV.AA. Guerra y
Religién en el mundo antiguo, Zaragoza, Libros Pértico, 2015, p. 50.

6. Olaguer Felit, Fernando: Alejandro Magno y el arte: aproximacién a la personalidad de Alejandro Magno ya su
influencia en el arte. Madrid, Ed. Encuentro, 2000, p. 90y pp. 111y ss.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE || - HISTORIA ANTIGUA 113
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

de «gobernante omnipresente» (en las que incluyé el Alejandro-Heracles, el
Alejandro Zeus-Amon y otras).

Como se ha sefialado, la asimilacién de Alejandro con la esfera de lo divino
se produjo paulatinamente. En el plano iconografico, los primeros indicios de la
misma ya aparecen en los tetradracmas de diversas cecas macedonias, acufiadas
con anterioridad a su muerte; en su anverso, el monarca (representado de perfil
y con sus rasgos fisiondmicos perfectamente reconocibles) aparece tocado con
la leontea, la piel del leén de Nemea, atributo iconografico que lo asimila con el
héroe dorio (antepasado mitico de la dinastia argéada), mientras el reverso puede
mostrar un aguila (simbolo de Zeus) sobre el rayo (atributo por antonomasia
del dios celeste), o al dios personificado y entronizado exhibiendo todos sus
atributos de poder’. La ostentacion de indumentaria, armas o atributos asociados
a los héroes o a los dioses, conferia a quien la mostraba las cualidades heroicas
o divinas propias del héroe o dios en cuestién. Alejandro tocado con la leontea
hacia gala de su fuerza y exhibia su naturaleza sobrenatural, como reencarnacion
viviente de Heracles, y se convertia, asi, en un nuevo héroe. Como es sabido, el
culto heroico fue muy importante en el mundo griego y estd atestiguado por la
Arqueologia en numerosos lugares desde el siglo X a.C., por lo que no resulta
extrafio que Alejandro quisiera ostentar tal estatus en vida. El modelo citado
haria fortuna también en las monedas acufiadas durante el reinado de Alejandro
111y atin en camafeos de épocas posteriores, como el conservado en Nueva York
(Metropolitan Museum, n.10.130.1400).

La asimilacién Alejandro-Heracles fue asunto del gusto de los escultores,
como pone de manifiesto la cabeza de marmol procedente del cerdmico ateniense
Atenas (Atenas, Museo Arqueoldgico Nacional, NAM 253), que se ha fechado en
torno al 300 a.C. o la perteneciente a las colecciones del Metropolitan Museum
(L.2014.62.3). Asimismo, el llamado Sarcéfago de Alejandro (ca.370 a.C.) muestra
al rey en plena batalla (Issos ;?, Gaugamela ;?) atacando sobre su caballo a un
enemigo persa y luciendo sobre su cabeza la leontea (Museo Arqueoldgico de
Estambul, Inv. 370).

Como sefialdbamos, en su deseo de aparecer publicamente como sucesor
directo de Alejandro el Grande, Lisimaco de Tracia mand6 acufiar monedas en
cuyo anverso aparece la efigie de Alejandro deificado, con el cabello recogido
con la diadema (stefané) y las sienes adornadas con la gran cornamenta de Amon,
en una clara alusion a su condicién divina, asimilado claramente a Zeus-Amon
(British Museum n. 1919,0820.1). Ademads de los atributos mencionados, unos
enormes ojos abiertos denotan su asimilacion a la esfera de lo divino. El reverso
de la monedalo ocupa laimagen de la diosa Atenea (protectora por antonomasia

7. Garcia Garcfa, Cristina: «Andlisis iconografico de las monedas de Alejandro Magno y los Diddocos», Revista
Numismadtica Hécate, 2, 2015, pp. 21-26.

114 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

de los héroes, hija de Zeus y diosa de la guerra)®. Iconografia analoga a la citada
en las monedas, fue habitual también en la gliptica (Ashmolean Museum, Oxford.
Inv. No. AN1892.1499).

Laidentificacion con Zeus-Amon fue un asunto recurrente. Asimilado a Zeus lo
represent6 también el célebre Apeles, segtin nos ha transmitido Plinio: «También
pinté en el templo de Diana de Efeso, a Alejandro Magno con un relimpago en
la mano, que parece que se le puede tocar con los dedos y que el rayo sale de la
tabla, y le pagaron 20 talentos de oro» (Plinio, NH, XXXV, 92)°y dicha asimilacién
fue representada ocasionalmente en otros soportes artisticos, escultura y gliptica,
principalmente. Entre las esculturas destacamos el tipo de Alejandro portador de
la égida (Aigidocos), seguramente originario de la Alejandria helenistica (British
Museum 1922,0711.1) y recreado en diversas copias romanas (Museum fiir Kunst und
Gewerbe Hamburg. Inv. No. 1963.74; Baltimore, Walters Art Museum, n. 54.1075';
Amsterdam, Allard Pierson Museum APM 7842). En dichas obras el monarca aparece
luciendo una larga égida (atributo de Zeus por antonomasia) adornada con un
gorgoneion, que cubre su cuerpo hasta la altura de las rodillas.

El célebre entalle firmado en caracteres griegos por Neison (San Petersburgo,
Museo del Ermitage), obra fechada en el siglo 1 a.C. y acaso copia de las realizadas
por el célebre Pirgoletes, presenta al rey en desnudo heroico, coronado, con la
égida y cetro en una mano y sosteniendo el rayo con la otra; a su lado, el dguila
completa la caracterizacién divina.

Ademas de las obras citadas, las representaciones antiguas de Alejandro el
Grande lo mostraron como Helios (Museo Arqueolégico Nacional de Atenas.
Coleccidn egipcia, Inv. No. X198), como Pan (Museo Arqueoldgico de Pella Inv.
No. '\ 143), como como Apolo en la obra de Menas de Pérgamo (Museo Arqueo-
légico de Estambul, Inv. Inv. No. 709), es decir, asimilado a la divinidad en el mas
amplio sentido.

Tras su muerte, Alejandro el Grande se convirtié en un mito y su personalidad
serfa inspiradora del culto imperial romano. Sus hazafas politicas y su imagen
habian atravesado pueblosy fronteras, representadas en relieves, pinturas, escul-
turas de bulto redondo o cufios monetales y se difundié en espacios publicos, tanto
civiles como religiosos: una imagen ideal, que caus6 admiracion entre sus stbditos,
porque se habia convertido en un dios. Dicha iconografia, unida al trato de respeto
establecido hacia el gobernante en el reino de Macedonia, asf como a los rituales
funerarios, hicieron imperecedera su memoria, fama que contribuia a la legiti-
macidén del poder de sus sucesores. A nuestro modo de ver, estas representaciones

8. Sobre el origen de la asimilacién de Alejandro con Zeus Amén, Véase Fredricksmeyer, Ernst A.: «Alexander, Zeus
Ammon, and the Conquest of Asia», Transactions of the American Philological Association (1974-) 121 (1991): 199-214.
https://doi.org/10.2307/284452

9. http://www.historia-del-arte-erotico.com/Plinio_el_viejo/libro3s.htm

10. https://imagoalexandri.es/?page_id=746

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE || - HISTORIA ANTIGUA 115
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://doi.org/10.2307/284452
http://www.historia-del-arte-erotico.com/Plinio_el_viejo/libro35.htm
https://imagoalexandri.es/?page_id=746

MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

«alegoricas» de Alejandro marcan el inicio de lo que podria considerarse la génesis
del «retrato mitoldgico», género llamado a tener larguisimas consecuencias en
el mundo romano y aun en épocas posteriores. Dichas representaciones estin
relacionadas, asimismo, con la representacion de la Apotedsis (Apotheosis), cuyo
patrén iconografico surgio, como es bien sabido, en la Roma imperial™

2. ROMA: LA APOTHEOSIS

En los primeros tiempos se dice que Romulo fue admitido a los honores
divinos bajo el nombre de Quirino, como sefialan Plutarco, Livio o Cicerén, pero
ninguno de los otros reyes romanos parece haber recibido este honor, y en la
épocarepublicana tampoco tenemos referencias escritas de ninguna Apotheosis®.

Mis tarde y siguiendo la estela de Oriente y el ejemplo de Alejandro, Roma
divinizo a sus emperadores desde el siglo1d.C., y foment6 el llamado culto imperial
en todos los territorios conquistados, como uno de los aspectos mds significativos
en el proceso de romanizacion y pacificacién de Occidente. Los cambios politicos
acaecidos en el Principado, particularmente las reformas de la praxis religiosa,
colocaron al princeps en el vértice del poder religioso como pontifex maximus: el
poder imperial incluia facultades mortales y divinas, y muy pronto, el César fue
asimilado con Japiter. Con sus afirmaciones, los poetas de la época augustea,
Virgilio y Ovidio especialmente, contribuyeron a la asociacién entre el Principe y
el Dios. En Eneida 6.782 Virgilio afirma que Roma hara su imperio igual al mundo,
su espiritu al Olimpo (imperium terris, animos aequabit Oympo)s. A iniciativa de
Augusto, el Senado habia decretado el reconocimiento de los honores divinos para
Julio César, tras el magnicidio del 44 a.C.#y como consecuencia de ello, en unién
con las transformaciones en materia religiosa llevadas a cabo por los emperadores
y la acumulacion de prerrogativas de poder de los mismos, fue surgiendo y
fortaleciéndose el culto imperial, una construccion ideoldgica extraordinaria,
que se fue colando entre las grietas de antiguas tradiciones y rituales y que, a la
postre, habria de servir como punto de cohesion de la sociedad.

11. Durante la Edad Media se difundi6 el tema de la Ascensién de Alejandro, ampliamente representado en las
artes plasticas, tanto en Oriente como en Occidente. Véase, Rodriguez Peinado, Laura: «La ascensién de Alejandro
Magno», Revista Digital de Iconografia Medieval, vol. X, n° 18, 2018, pp. 9-23.

12. Véase «Apotheosis» en Smith, William, Dictionary of Greek and Roman antiquities, 1865, p. 105.

https://archive.org/details/dictionaryofgreeoosmituoft/page/106/mode/2up?view=theater

13. Para el estudio de la génesis del proceso de divinizacién en Roma, Véase Pollini, John: «Man or God: Divine
Assimilation and Imitation in the Late Republic and Early Principate«», en K.A. Raaflaub y M. Toher (eds.): Between
Republic and Empire:Interpretations of Augustus and His Principate, Berkeley, 1990, pp. 333-63 y Bosworth, Brian: «Augustus,
the Res Gestae and Hellenistic Theories of Apotheosis», The Journal of Roman Studies, 89,1999, pp. 1-18. DOI: https://
doi.org/10.2307/300731

14. Koortbojian, D.M.: The divinization of Caesar and Augusto: precedents, consequences, implications, Cambridge:
Cambridge University Press, 2013, capitulo VI.

116 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://archive.org/details/dictionaryofgree00smituoft/page/106/mode/2up?view=theater
https://doi.org/10.2307/300731
https://doi.org/10.2307/300731

CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

En este marco ideoldgico, laimagen del emperador, glorificado tras su muerte,
mantuvo en vigor la tradicién helenistica y emuld los desfiles triunfales antafio
solo reservados a los dioses. El denominado culto imperial romano fue la maxima
expresion de dicha aspiracion simbdlica, donde los dioses y los hombres compartian
el mismo espacio de representacion politico-religiosa. No es extrafio que la ideologfa
imperialista y la conquista del orbe se asociaran con la Apotheosis, medio por el
que el difunto emperador alcanzaba la jerarquia divina. Sus antecedentes son
griegos, como hemos sefialado, y su culminacidn seria el proceso de asimilacién
con la divinidad de los emperadores romanos al que aludimos®.

Ennio (239-170 a.C.) habia cantado la ascension de Escipion al cielo, idea que
se reforzo a través del pensamiento de los estoicos, especialmente Cicerdn’®, que
alcanzaria su maxima expresion en los momentos finales de la Republica; en
sus escritos se habia difundido la idea de la absorcion del alma en el éter, tras la
separacion del cuerpo, es decir, la inmortalidad del alma. En la mentalidad romana
imperial, 1a Apotheosis era concedida a los emperadores tras su muerte, momento
en el que se instauraba su culto como divi (dioses). La primera deificacién fue,
como es sabido, la de Julio César, promovida por Octaviano para consolidar su
propio poder y confirmada por el Senado el 1 de enero del afio 42 a.C.

Murié a los cincuenta y seis afios de edad y fue incluido entre los dioses, no sélo por boca de los
que decretaron tal honor, sino por el convencimiento de la gente. Y, en efecto, durante los juegos
—los primeros que el heredero, Augusto, organizaba en su honor, después de ser divinizado—
refulgié durante siete dias seguidos un cometa, que aparecia alrededor de la hora undécima, y
que todos creyeron ser el alma de César, recibida en los cielos; por esa razén, en sus estatuas
se afiade una estrella sobre su cabeza. Fue deseo general tapiar la Curia donde fue asesinado y
los idus de marzo pasaron a denominarse los idus del «Parricidio» y nunca mas volvid a reunirse
el Senado en ese dia (Suetonio, César LXXXVIII Trad. A. Cuatrecasas).

A continuacién, Octavio organizaria el culto de su predecesor, tal y como narra
Dion Casio en su Historia romana:

César, mientras tanto, ademds de encargarse del gobierno de tantos asuntos, mandé que
se consagrasen santuarios a Roma y a su padre César al que se le deberfa llamar el Héroe
Julio, tanto en Efeso como en Nicea. Por aquel entonces, aquellas ciudades de Asia y Bitinia,
respectivamente, eran las que gozaban de mayor reputacién. Ordend a los ciudadanos romanos

15. Laidea de convertir a los seres humanos en dioses fue expuesta claramente por primera vez en la literatura
griega por Evémero a fines del siglo IV a.C. Este autor imaginé a los dioses como hombres y mujeres que habfan sido
deificados sobre la base de sus logros en la tierra. La carrera de Jupiter, por ejemplo, estuvo ligada a su campafia de
conquista mundial y sus dones de agricultura y leyes. De ello se deducia que cualquiera que lograra estos objetivos
profesionales de conquista y obras de caridad, podria hacer el mismo reclamo de divinidad. El trabajo de Evémero fue
traducido por Ennio y, en consecuencia, influyé en los trabajos de Virgilio. Virgilio defendié con fuerza la deificacién
de Augusto, basandose en estas dos condiciones de conquista del mundo y obras de caridad. En su Eneida hace que
Augusto supere los logros de Heracles y Dionisos, que tradicionalmente se utilizaban para justificar el culto a Alejandro.
Dionisio triunfé en Oriente y Heracles fue el benefactor tradicional de la humanidad a través de sus labores. La propia
Res Gestae de Augusto fue una justificacién de su propia deificacién, ya que contenia un registro de la conquista y sus
logros. Bosworth, Brian, Op. Cit., pp. 1-3.

16. Véase Cicerén, Comentario al «suefio de Escipién».

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE || - HISTORIA ANTIGUA 117
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

que habitaban en aquellas provincias que les rindieran honores a ambos. A los extranjeros, a los
que él denominé griegos, les permitié que levantaran unos santuarios consagrados a su propia
persona, a Is asidticos en Pérgamo y a los bitinios en Nicomedia. Esta practica, que tuvo aqui
su comienzo, se siguié dando bajo otros emperadores, y no sdlo entre los pueblos griegos, sino
también entre todos los otros que deben obediencia a Roma. Pues ni en la propia ciudad de
Roma ni en el resto de Italia ninglin emperador, aunque haya sido digno de todos los honores,
se ha atrevido a hacerlo. No obstante, los emperadores ya fallecidos y que han gobernado bien
se les otorgan los demas honores propios de los dioses y se les construye, ademas, un templo
para su culto como héroes (Dion Casio, Historia romana, 51.20.6-8)".

Tras la muerte del emperador, se celebraba la ceremonia la Consecratio, Durante
dicha ceremonia, que se desarrollaba conforme a un ritual muy estricto, tras la
procesién ecuestre alrededor de la pira finebre (construida con varios pisos,
a modo de torre), tenia lugar la cremacién del cadaver, ante la presencia de
numerosos asistentes. Finalmente se soltaba un dguila para simbolizar la ascension
del emperador al cielo, tal y como nos ha trasmitido, con gran lujo de detalles,
Herodiano de Siria, refiriéndose al funeral de Septimio Severo (muerto en 211):

Es costumbre entre los romanos deificar a los emperadores que han muerto, dejando a sus hijos
como sucesores. Esta ceremonia recibe el nombre de Apoteosis. Por toda la ciudad aparecen
muestras de luto en combinacién con fiestas y ceremonias religiosas. Entierran el cuerpo del
emperador muerto al modo del resto de los hombres, aunque con un funeral fastuoso [...] los
miembros mas nobles del orden ecuestre y jévenes escogidos del orden senatorial levantan el
lecho, lo llevan por la Via Sacra, y lo exponen en el foro antiguo, en el sitio donde los magistrados
romanos renuncian a sus cargos. A ambos lados se levantan unos estrados dispuestos en gradas;
en un lado se encuentra un coro de nifios de familias nobles y patricias, y en el opuesto hay
uno de mujeres de elevado rango. Cada coro entona himnos y cantos en honor del muerto,
interpretados en un ritmo solemne y lamentoso. A continuacién, vuelven a levantar en andas el
flnebre lecho y lo llevan fuera de la ciudad, al Campo de Marte, donde han erigido, en el lugar
mas abierto, una construccidn cuadrada sin otro material que enormes maderos ensamblados
en un armazén a modo de casa [...]. Esparcen entonces todo tipo de inciensos y perfumes de la
tierray vuelcan montones de frutos, hierbas y jugos aromaticos. No es posible encontrar ningtin
pueblo ni ciudad ni particular de cierta alcurnia y categoria que no envie con afan de distinguirse
estos dones postreros en honor del emperador. Cuando se ha apilado un enorme montén de
productos aromaticos y todo el lugar se ha llenado de perfumes, tiene lugar una cabalgata en
torno de la pira, y todo el orden ecuestre cabalga en circulo, en una formacién que evoluciona
siguiendo el ritmo de una danza pirrica. También giran unos carros en una formacién semejante,
con sus aurigas vestidos con togas bordadas en purpura. En los carros van imagenes con las
mascaras de ilustres generales y emperadores romanos. Cumplidas estas ceremonias, el sucesor
del imperio coge una antorchay la aplica a la torre, y los restantes encienden el fuego por todo
el derredor de la pira. El fuego prende facilmente y todo arde sin dificultad por la gran cantidad
de lefia y de productos aromaticos acumulados. Luego, desde el mas pequefio y dltimo de los
pisos, como desde una almena, un aguila es soltada para que se remonte hacia el cielo con el
fuego. Los romanos creen que lleva el alma del emperador desde la tierra hasta el cielo. Y a partir
de esta ceremonia es venerado con el resto de los dioses (Herodiano 1V,2)*.

17. Dion Casio, Historia Romana. Libros L-LX. Traduccién y notas de Juan Manuel Cortés Copete (2011) Biblioteca
Clasica Gredos 395.

18. Herodiano, Historia del Imperio romano después de Marco Aurelio. Introduccién, traduccidn y notas de ). J. Torres
Esbarranch. Revisada por J. Arce. Biblioteca Clasica Gredos 8o.

118 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

Perea Yébenes” ha subrayado muy
acertadamente la diferencia cualitativa
entre Consecratio y Apotheosis, actos que
ocasionalmente han sido equiparados.
Para dicho autor, la Apotheosis, no es sélo el
climax de la ceremonia de Consecratio, sino
su consecuencia natural: son los dioses o
los genios divinos quienes acttian para que
sea efectiva la elevaciéon del difunto a los
cielos. Después de la Apotheosis, el emperador
era admitido en el mundo de los dioses, de
tal suerte que era considerado un deorum
numerum referri°,

La mas temprana férmula iconografica
para representar la Apotheosis en Roma la

encontramos en la «Apoteosis de ROmulo» ¢ ¢ ra 1 revieve con escena oe ApoTHEOSIS QUE
que aparece en el reverso de un denario de DECORA UNO DE LOS LADOS DEL ALTAR DEL BELVEDERE.
L. Farsuleius Mensor, acufiado en torno al 75 Museos Vaticanos, Museo Gregoriano Profano (Rossa;

. - DAI R .75,
a.C. Enla citada moneda, el mitico fundador © ome, neg. 75:1289)

de Roma, de acuerdo con las referencias de

Ennius, aparece como un personaje togado en el momento en que el dios Marte,
conduciendo las riendas de una biga ceremonial, parece cederle un puesto a su
lado. El carro aparece en posicion ascendente y en la parte inferior del mismo se
ha representado un escorpion, que debe entenderse como un marco astrologico?.
Dicha férmula iconografica serfa el antecedente para algunas de las escenas que
han sido consideradas tradicionalmente como representaciones de Apotheosis en el
primer arte imperial, como por ejemplo, los relieves del Altar Belvedere (12-2 a.C.).
Uno de los relieves de dicho monumento (Vaticano, Museo Gregoriano Profano,
Inv. n.1115) (Figura 1) se ha entendido como la escena de Apoteosis de César, con el
personaje elevandose al cielo (Caelus personificado en la zona superior) en actitud
triunfante montado en una cuadriga en movimiento ascendente en presencia de
otras figuras (un togado y una mujer con dos nifios, también togados). No obstante,
laidentificacion de los personajes de este relieve ha sido objeto de controversia entre
los estudiosos. Entre las aportaciones mas interesantes sobre el tema destacamos la
lectura realizada por Bridget A. Buxton, que ha centrado su atencién en el significado
de este importante monumento que representa las pretensiones de la casa de Augusto

19. Perea Yébenes, Sabino: «Imago Imperatoris,ad sidera! El funeral de los emperadores romanos, la apoteosis y
el ‘cuerpo doble’», Oppidum, n° 1. Universidad SEK. Segovia, 2005, p. 118.

20. «Apotheosis» en Smith, William, Dictionary of Greek and Roman antiquities, 1865, p. 105.

https://archive.org/details/dictionaryofgreeoosmituoft/page/106/mode/2up?view=theater

21. Yarrow, Mariah «Romulus’ Apotheosis», American Journal of Numismatics(AJN) Second Series 30, 2018, pp.
145-161, plate 31. https://brooklynsabbatical.files.wordpress.com/2018/07/yarrow-ajn-30-offprint.pdf

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://archive.org/details/dictionaryofgree00smituoft/page/106/mode/2up?view=theater
https://brooklynsabbatical.files.wordpress.com/2018/07/yarrow-ajn-30-offprint.pdf

MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

de monopolizar el poder de Roma y anuncia las ambiciones dindsticas durante los
primeros afios de su pontificado.?

A partir del afio 27 a.C., cuando Octaviano asumi? el titulo de Augusto, no sélo
comenzaba la era imperial propiamente dicha, sino que se daba el primer paso parala
practica de adorar al hijo de un dios, que pronto recibiria, también, honores divinos.
La divinizacion de los emperadores tuvo una amplisima difusién durante los siglos 1
y Il y llegd a ser un estandar religioso, una vez confirmada por el Senado.

Pero todas estas creencias comenzaron a divulgarse tiempo después. En aquel entonces, tras
haberlo hecho inmortal, le asignaron oficiantes y rituales de los que Livia -a la que habia dado el
nombre de Juliay de Augusta- fue nombrada sacerdotisa. Le permitieron, ademas, que hiciera uso
de un lictor cuando ejerciese como sacerdotisa. Ella regalé doscientas cincuenta mil dracmas a
un tal Numero Atico, senador de rango pretorio, porque juré que habfa visto a Augusto ascender
al cielo, como también se decia de Préculo y Rémulo». (Dion Casio, Historia romana 56,46, 1-2)%.

Iconograficamente, la Apotheosis propiamente dicha se representa de acuerdo
con unas férmulas convencionales que detallaremos a continuacidn, entre las que
destaca la presencia de un 4guila (atributo de Jupiter) que sustenta al finado en su
elevacion. Ademas, el personaje divinizado puede tener una corona radiada sobre
sus sienes y otros atributos. Junto a él suelen aparecer, asimismo, personificaciones
de la Victoria que corona con laureles al personaje heroizado. Las formulas utilizadas
en las monedas (cuyo andlisis detallado se escapa a los propoésitos de estas lineas)
incluyen en el reverso la presencia de dguilas, altares, piras funerarias, estrellas,
coronas radiadas, ave fénix, ademads de diversos atributos iconograficos de dioses, y
muchas veces repetida la leyenda CONSECRATIO, el ritual que convertia el Funus
imperatorum en un verdadero triunfo. Por tanto, mientras la iconografia recurrente
de las monedas evoca la ceremonia de Consagracién y todo el ritual llevado a cabo
durante la misma, la iconografia que aparece habitualmente tanto en la gliptica
como en la gran escultura, evoca el momento culminante de dicho ceremonial, la
Apotheosis propiamente dicha. En las siguientes lineas detendremos nuestra mirada
en algunos ejemplos significativos de la era imperial.

Un fino camafeo de sardonice, atribuido al taller de Excilax, muestra al emperador
Claudio montado sobre un aguila de alas explayadas cuyas garras reposan sobre
una palma. El emperador tiene el rostro de perfil, vuelto hacia la izquierda de la
composicion, donde sobrevuela una pequenia victoriola que se acerca a él para cefiir
sus sienes con una corona de laurel. Claudio luce la égida de Jupiter sobre el pecho
desnudo, cubriendo ambos hombros y un manto cubre la parte inferior de su cuerpo;
sus pies estan calzados con sandalias. Sostiene en sus manos un lituus, cetro del augur
—antiguo simbolo etrusco de poder asociado al emperador reinante- y una doble

22. Buxton, Bridget A.: «<A New Reading of the Belvedere Altar», American Journal of Archaeology 118, n. 1, 2014,
p. 100-101.

23. Dion Casio, Historia Romana. Libros L-LX. Traduccién y notas de Juan Manuel Cortés Copete (2011) Biblioteca
Clasica Gredos 395.

120 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

cornucopia —alusién a la Concordia- (Paris, Bibliothéque Nationale de France, Cabinet
des Médailles, Inv. n. 265) (Figura 2). Una primera mirada a la composicion sugiere
que se trata de una escena de Apotheosis, por la presencia del dguila, y asi ha sido
entendida tradicionalmente; sin embargo, algunos estudios sugieren que se trate de
una representacién extravagante del emperador vivo, adornado con los atributos (y
por tanto, con el poder) de Jupiter. Smith* arguye que la representacion pone énfasis
en las referencias terrestres, el lituus y la doble cornucopia, que no estan atestiguadas
en otras Apotheosis de la era imperial. Claudio no tiene la corona radiada, atributo del
divus, ni aparece vestido correctamente, como sucede en otros ejemplos. Si se acepta
tal lectura, se trataria de un «retrato mitologico» y por tanto, dicha «extravagancia»
sugiere que la iconografia muestra la divinizacién del emperador en vida.

FIGURA 2. CAMAFEO DE SARDONICE, ATRIBUIDO A SKYLAX. EL EMPERADOR CLAUDIO MONTADO SOBRE
UN AGUILA. Paris. Bibliothéque Nationale de France, Cabinet des Médailles. https://commons.wikimedia.
org/w/index.php?curid=5844555

24. Smith, RRR.: «Maiestas Serena: Roman court cameos and early imperial poetry and panegyric», Journal of
Roman Studies (JRS), 111, pp. 95-96.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE || - HISTORIA ANTIGUA 121
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=5844555
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=5844555

MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

Andloga composicion, atributos y simbolismo puede otorgarse al camafeo de
sardonice con la imagen del joven Nerén montado sobre un 4guila y coronado
por la Victoria que se conserva en Nancy (Nancy, Bubkuitgéque Publique), retrato
creado con motivo de su coronacion tras la muerte de Claudio, en el afio 54.
También en este caso, el propésito de la imagen pudo ser la representacion del
poder supremo del emperador asociado a Jupiter®. Como es sabido, Nerén no fue
divinizado oficialmente, y en su honor no se celebré la Consecratio.

El Arco de Tito, situado en el Foro romano, fue construido poco después de la
muerte del emperador en 81 d.C. por su hermano y nuevo emperador, Domiciano,
con el propdsito de anunciar su divinidad y la de su familia (incluido él mismo),
un gesto de propaganda imperial a gran escala. Sin embargo, este arco situado
en la Via Sacra del foro romano no era un arco triunfal propiamente dicho, sino
un monumento construido ad hoc para conmemorar la muerte de Tito y su
deificacién oficial (Consecratio)®. Los relieves del panel norte muestran a Tito
como triumphator, tras su victoria sobre los judios (70 d.C.), mientras que en
el panel del lado meridional vemos la procesion triunfal con los despojos del
templo, entrando en Roma, bajo el arco construido. En la clave de la béveda, un
dguila de alas explayadas eleva al emperador a los cielos, sefialando su Apotheosis.
Como ha sefialado Naomi ]. Norman?¥, la complejidad del arco de Tito reside
en la localizacién de sus relieves, que refuerzan la conexién entre el triunfo y la
Apotedsis; ademas, la situacién del arco en un punto estratégico en el paso obligado
de las procesiones funerarias y triunfales, hace del monumento una especie de
«dispositivo nemotécnico» que sugiere, al mismo tiempo, el pasado y el futuro,
abriendo la posibilidad de revivir momentos histdricos y procesiones funerarias
a quienes pasaban y habrian de pasar en el futuro bajo su béveda.

Siendo coemperadores, Marco Aurelio y Lucio Vero, en 161 d.C. erigieron una
columna en el Campo de Marte, construida de granito rojo, en honor de Antonino
Pio, deificado, rematada por la estatua del emperador. En su base, ademds de
una inscripcién dedicatoria (CILVI 1004) y una escena de decursio, se representd
el ascenso del emperador y su esposa Faustina al cielo (Roma, Musei Vaticani.
Cortile della Corazza Inv. n. 5115). La personificacion de Aeternitas (como Aion, el
tiempo eterno) aparece representado como genio juvenil desnudo y alado, con
un orbe y una serpiente en su mano; su figura marca una diagonal ascendente y
tras sus grandes alas explayadas, sostenidas y elevadas por dos aguilas situadas

25. Smith, RRR.: «Maiestas Serena: Roman court cameos and early imperial poetry and panegyric», Journal of
Roman Studies (JRS), 111, n. 41.

26. El verdadero Arco Triunfal de Tito era un monumento de triple arcada que estuvo situado en el centro del
hemiciclo del Circo Maximo, para celebrar el asedio y saqueo de Jesusalén y que actualmente esta siendo objeto de
nuevos estudios arqueoldgicos y reconstrucciones. Véase, Buonfiglio, Marialetizia. «LArco di Tito al Circo Massimo:
dalle indagini archeologiche alla ricostruzione virtuale», Bullettino della Commissione Archeologica Comunale CXVIII,
2017, pp. 163-187.

27. Norman, Naomi J.: «Imperial Triumph and Apotheosis: The Arch of Titus» en Derek B. Counts and Anthony
S. Tuck (eds.), Koine.Mediterranean Studies in honor of R. Ross Holloway, Oxford/Oakville, Oxford Books, 2009, p. 52.

122 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

a ambos lados, emergen los bustos de Antonino y su esposa, ataviados con toda
correccion y sosteniendo en sus manos el cetro —coronado por el 4guila, en el
caso del emperador-.

En la zona inferior del relieve, el Genio del Campo Marzio personificado esta
recostado en el suelo, agarrando con sus manos el obelisco que mandara erigir
Augusto afios atrds como reloj solar. Frente a él estd la Dea Roma, representada
con su habitual iconografia de guerrera y rodeada de trofeos, levantando su mano
en sefial de complacencia ante el suceso. Sobre el escudo de la Dea Roma es visible
la imagen de los gemelos amamantados por la loba, como referencia al origen y
fundacion de la ciudad (Figura 3). Llama la atencion la analogia iconografica del
pedestal citado con uno de los relieves reutilizados que un dia decoraron el Arco
de Portogallo (Roma, Via Lata), de datacién controvertida, donde Adriano quiso
representar la divinizacion de su esposa Vibia Sabina, que murié en el afio 136 d.C.
En uno de esos relieves el emperador sentado sobre una silla curul y acompafiado
por el Genio del Campo Marzio y otro personaje (;Antonino Pio?), contempla la
Apotheosis de Sabina que se eleva a las alturas, desde la pira funeraria, a hombros
de una figura femenina alada, que sostiene una antorcha encendida en sus manosy
que se ha identificado con la personificacién de Aeternitas (Roma, Musei Capitolini,
Inv. n. MCr1213).

FIGURA 3. RELIEVE DEL PEDESTAL DE LA COLUMNA DE ANTONINO PiO. ANTONINO Y FAUSTINA ELEVADOS
POR EL GENIO DE LA MUERTE. 161 D.C. Roma. Musei Capitolini. https://www.flickr.com/photos/8449304@

No4/857021357

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1 - HISTORIA ANTIGUA 123
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://www.flickr.com/photos/8449304@N04/857021357 
https://www.flickr.com/photos/8449304@N04/857021357 

MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

FIGURA. 4. TIMPANO DEL CAPITOLIUM DE DOUGGA, CON REPRESENTACION DE LA APOTHEOSIS DE ANTONINO
Pi0. 166-167 D.C. https://commons.wikimedia.org/wiki/Category:Details_of _the_Capitoline_Temple_in_
Dougga#/media/File: TnSitedougga_15.JPG

El timpano del Capitolium de Dougga (Figura 4), construido a expensas de Lucius
Marcius Simplex, y de su hijo Lucius Marcius Simplex Regillianus, en 166 6 167
d.C. contiene un relieve con la Apotheosis de Antonino Pio. Muy deteriorado en la
actualidad; atin son visibles las enormes alas abiertas del 4guila, representada en
pleno vuelo y marcando el sentido ascensional de izquierda a derecha; tras las alas
también se puede advertir el torso desnudo del emperador, caracterizado como
una imago clipeata, similar a la representacién de los difuntos que aparecen en los
frentes de los sarcéfagos romanos.

Emulando la Apotheosis ptiblica del emperador, ocasionalmente también se repre-
sentd en el arte romano la ascensidn de personajes nobles e incluso de los libertos?.
Ejemplo de ello es el relieve que ocupa el timpano del sacellum de los Augustales
de Misenum, fechado en 162 d.C., con la representacion de la Apotheosis de Cassia
Victoria and L. Laecanius Primitivus, e, incluso, de los libertos.

28. Lo Monaco, Annalisa: «Algide e belle come dee. Immagini private e apoteosi a Romain eta medio-imperiale»
en E. La Roccay C. Parisi Presicce (eds.): Ritratti. Le tante facce del potere, Roma, Mondomostre, 2011.

124 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://commons.wikimedia.org/wiki/Category:Details_of_the_Capitoline_Temple_in_Dougga#/media/File:T
https://commons.wikimedia.org/wiki/Category:Details_of_the_Capitoline_Temple_in_Dougga#/media/File:T

CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

Llegados a este punto, se hace obligada la mencion
del gran relieve procedente del Monumento de los
partos, de la antigua Efeso, un magnfico friso de 40
metros de longitud, monumento conmemorativo de
las victorias de Lucio Vero y Marco Aurelio contra los
partos. Dicho relieve suele denominarse la Apotheosis
del emperador Lucio Vero (Wien, Ephesos Museum, Inv.
n. 1867) y en él aparece el emperador efigiado como
militar, en el momento en que la Dea Victoria le coge
de la mano y le ayuda a subir al carro, en posiciéon
de movimiento ascendente. Bajo los caballos, la
tierra personificada con cornucopia ofrece sus frutos
y Phosphoros y Helio le preceden, alumbrando su
Triunfo. Compartimos la opinién de Michaela Fuchs®
de que el citado relieve no muestra la ascension al
cielo de Lucio Vero, sino que es la representacion del
Triumphator, una escena triunfal. Es cierto que ambos
conceptos estuvieron indisolublemente unidos y que
la linea que los separa es muy difusa en ocasiones,
ya que la Apotheosis era concedida tras el Triunfo,
pero junto a los argumentos citados por dicho autor,
es preciso subrayar que la propia iconografia de la
Apotheosis en época de Lucio Vero habia adquirido unos
convencionalismos iconograficos que distaban mucho
del relieve de Efeso, como acabamos de comprobar.

Los prototipos icdnicos forjados en la Roma
imperial pasaron ala Edad Media a través de la eboraria
tardoantigua y bizantina. Ejemplo de ello es un diptico
consular de Aurelio Simaco (345-402 d.C.), hoy en el
Museo Britdnico (London, British Museum Inv. n. MME
57,10-13,1)®°, donde la imagen del triunfo (asociada
con un desfile de elefantes) precede a la ascension del
personaje a las alturas, este caso ayudado por dos genios
alados masculinos (Figura 5). En los tltimos afios del
siglo IV de nuestra era, los dipticos se utilizaban en muy
variadas circunstancias, casi siempre como regalos o

FIGURA 5. DIPTICO CONSULAR EBURNEO DE
AURELIO SIMACO (345-402 D.C.). London, British
Museum Inv. MME 57,10-131 ©British Museum

29. Fuchs, Michaela. «Staatsideologie und Herrscherpanegyrik: neue Uberlegungen zum Parthermonument von

Ephesos, Jahrbuch des Kunsthistorischen Museums Wien, 2003, pp. 8-29.

30. Rodriguez Lépez, Maria Isabel: «Iméagenes del poder: los dipticos consulares», en Sanz Serrano, Rosa; Moreno
Arrastio, Francisco José & Pérez-Accino, José Ramén (eds.), Actas del | Simposio Internacional TEMPVS BARBARICVM,

CEFYP, Madrid, 2011

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED

125



MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

recordatorios para las elites y los sectores mds elevados de la sociedad romana hacian
circular en ellos, sus ideas y sus aspiraciones; se utilizaban, por tanto, como medios
de propaganda, razon por la que sus imagenes estuvieron dotadas de contenidos
simbdlicos. Fueron marcadores sociales que algunos autores han designado como
«cartas ebtirneas» de y para los poderosos.

El diptico que nos ocupa muestra una imagen sindptica, en la que se representan,
simultineamente, tres momentos. En el centro de la composicion, a la derecha, un
hombre barbado y ataviado con la toga senatorial est4 sentado bajo un baldaquino
columnado que semeja un naiskos, cuya estructura se yergue sobre un carruaje de
ruedas tirado por cuatro elefantes. Parece probable que la figura represente al propio
Q. Aurelius Symmachus, quien sirvié en las mas altas esferas de la funcién ptiblica como
pro-consul y cénsul. La siguiente escena muestra su muerte, representada por una
pira funeraria cubierta con un manto y sobre la cual puede verse una cuadriga; dos
dguilas simbolizan el alma, alejandose de la pira. En la seccion superior, es llevado
al cielo por varias figuras aladas, personificaciones de sendos genios de la muerte.
Atraviesan un arco con los signos del Zodiaco, mientras son observados por Helios.
En la cumbre, cinco antepasados le dan la bienvenida por su Apotheosis. Los genios
que lo elevan, asi como el dios Sol y los signos zodiacales (de Libra hasta Piscis, que
significa el periodo entre el equinoccio de otofio y el equinoccio de primavera),
atestiguan sus convicciones paganas.

3. LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR
COMO «RETRATO MITOLOGICO»

La Apotheosis y todo el constructo politico asociado a ella tuvo como consecuencia,
en el plano iconogréfico, la creacién de la imagen deificada del emperador, que
exhibia su divino poder a través de efigies concebidas como verdaderos retratos
mitoldgicos, andlogos a las figuras de los héroes y de los mismos dioses. A continuacion,
analizaremos de forma sucinta, su desarrollo en el arte romano.

A través de la escultura romana monumental (destinada al «gran ptiblico») y de
las piezas de pequeno tamafio como camafeos (destinadas a las elites), podemos
vislumbrar la plasmacion artistica y creciente de la asimilacién entre los hombres
(los Césares) y los dioses, un asunto de enorme trascendencia en el mundo romano.
Como ha sefialado Zanker, tras la victoria en Actium, los simbolos marinos como
navios, rostra, delfines o victorias, comenzaron a aparecer en el arte oficial, y la batalla
paso a ser considerada como un simbolo de la barbarie oriental®. Con Augusto
comenzaba una nueva era, la Aurea Aetas, tiempo en el que la imagen del principe

31, Zanker, Paul: The Mask of Socrates: The Image of the Intellectual in Antiquity, Berkeley, Calif: University of
California Press, 1995, pp. 106-109. http://ark.cdlib.org/ark:/13030/ft3fs0n8bo/

126 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


http://ark.cdlib.org/ark:/13030/ft3f59n8b0/

CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

jugd un papel determinante como medio de persuasién y propaganda politica. En
las monedas de Octaviano/Augusto se introdujeron simbolos que evocaban ese
tiempo arcano, la Aurea Aetas, como el capricornio, la cornucopia, la imagen de
Apolo, el Saeculum frugiferumyy otros, que se enraizan en la monarquia helenistica®.

A partir del 36 a.C., tras la victoria naval en Natiloco sobre Sexto Pompeyo (que
fue nombrado como Imperator iterum y Praefectus Classis et Orae Maritimae por sus
hazafias navales), Octaviano puso en marcha un programa de propaganda politica
con el propésito de deslegitimar a los Pompeyos. Perea Yébenes ha observado en
este punto que «ni en las monedas ni en las gemas, ni los Pompeyos ni Octaviano
pretendian usurpar la imagen del dios, sino que co-participaban gustosos de su
mitologia triunfal, aunque es verdad que a veces traspasaron esa delgada y delicada
raya que, en las representaciones, separa a los grandes hombres de los dioses»3.
Dicho programa politico-propagandistico se vio fortalecido después de la victoria
en Actium (31 a.C.) y la subsiguiente anexion del reino de Alejandria. Augusto se
equipard con Neptuno, como tiempo atrds lo hubiera hecho Demetrios Poliorcetes
con Posidon3* y acufi6 una imagen idéntica a la que es habitual para el dios marino.
Por su calidad artistica, el ejemplo mas destacado de dicha imagen que ha llegado
hasta nosotros es una cornalina anaranjada de fina talla procedente de Hadrumetum,
con la inscripcién griega MOMIA AABAN (Popil Alban), posiblemente el autor o
propietario de la pieza (Museum of Fine Arts Boston, inv. n. 27.733) (Figura 6). Los
rasgos fisiondmicos faciales de Octaviano son bien reconocibles, pero su cuerpo
y su actitud triunfante lo convierten en el dios marino, un Neptunus triumphans.
Octaviano sube 4gil a la embarcacién sosteniendo con firmeza las riendas de una
cuadriga de hipocampos en un mar embravecido y empufiando el tridente (simbolo
del poder maritimo) con la diestra, mientras un exiguo manto flota movido por el
viento y cubre levemente sus brazos y su dorso. Entre las ondas del mar asoma la
cabeza de una figura masculina, que ha sido interpretada por algunos autores como
representacion de Pompeyo o Antonio vencidos®. En nuestra opinion, esta figura
puede efigiar, simplemente, la imagen de Tritén, como comparsa habitual del dios
marino, impresién compartida por algunas fuentess.

La potestad sobre el mar y la captura de las 300 naves en Actium se representd
en un cufio fechado en torno a 30-20 a.C. que muestra a Octaviano coronado en
el anverso, mientras el reverso ofrece la imagen de una columna rostral decorada
con anclas y seis espolones de naves, sobre la cual se yergue la imagen de un

32. Gydri, Victoria: «The Aurea Aetas and Octavianic/Augustan Coinage», Revista numismdtica OMNI, n. 8,
2014. pp. 36-56.

33. Perea Yébenes, Sabino: «Octavianus - Neptunus», CADMO. Revista de Histcria da Universidad de Lisboa, 23,
2013, 147-167, p. 156.

34. Boswort, Brian: op.cit., p. 1.

35. Perea Yébenes, Sabino: op. cit. (2013), p. 164, nota 38.

36. Véase la descripcién de la pieza dada en la Web del Museum of Fine Arts de Boston: https://collections.mfa.
org/objects/242574/oval-gem-with-augustus-as-neptune-mounting-a-seachariot

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE || - HISTORIA ANTIGUA 127
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://collections.mfa.org/objects/242574/oval-gem-with-augustus-as-neptune-mounting-a-seachariot
https://collections.mfa.org/objects/242574/oval-gem-with-augustus-as-neptune-mounting-a-seachariot

MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

personaje estante (;Octaviano?) y desnudo que sostiene un cetro en su mano
derecha y un parazonium en la izquierda (British Museum, n. R.6168).

FIGURA 6. CORNALINA PROCEDENTE DE HADRUMETUM. OCTAVIANO REPRESENTADO
COMO NEPTUNO. SIGLO | A.C. Boston, Museum of Fine Arts. https://collections.mfa.org/
download/242574;jsessionid=39371F955F983634F C463AA479C607DC

Otras monedas acufiadas por las mismas fechas, como los denarios de
Brundisium y Roma ofrecen el busto de una Victoria alada en el anverso y la
imagen de un Octaviano heroizado, representado como hijo de Neptuno en el
reverso (Figura 7). El César aparece efigiado como héroe desnudo, con el manto
cayendo sobre su dorso; tiene una pierna flexionada sobre el orbe y sostiene en
sus manos un cetro y un aplustre (aplustrum)’ respectivamente. El aplustre o
acrostolium convierte simbélicamente a Octaviano en Sefior del Mar, mientras
el cetroy el globo lo caracterizan como dominador del mundo. La inscripcién
CAESAReDIVIeF (Caesar Divi filius) completa el campo del reverso.

Tanto los emperadores de la dinastia Julio-Claudia como los Flavios y los
Antoninos, aunque con matices, harfan suya esta ideologia y se hicieron repre-
sentar bajo la apariencia divina, siendo Japiter, como ya se ha sefialado, el dios

37. Elaplustrum era un ornamento formado por tablas de madera pintadas de colores, que decoraba la proa de
los barcos y habia pasado a ser uno de los atributos mas frecuentes de Neptuno, como demuestran algunas de las
estatuas mds conocidas del dios, como la conservada en el Museo Lateranense (Vaticano inv. n. 10315), exhumada en
1824 por Panfilo di Pietro en Portus.

128 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://collections.mfa.org/download/242574;jsessionid=39371F955F983634FC463AA479C607DC 
https://collections.mfa.org/download/242574;jsessionid=39371F955F983634FC463AA479C607DC 

CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

FIGURA 7. DENARIO DE BRUNDISIUM O ROMA (32-29 A.C.) A/ BUSTO DE VICTORIA A DER. R/ NEPTUNO A
1IZQ. CON CETRO, ACROSTOLIUM Y PIE SOBRE GLOBO; CAESAR DIVI F. AR 3,13 G. 17,9 MM. RIC-256. FFC-44.
American Numismatic Society; |D: 1937.158.439). https://www.numisbids.com/n.php?p=lot&sid=4617&lot=429

cuya semblanza habria de ser las mas de las veces compartidas. También lo
hicieron las emperatrices desde Livia, asmiladas a diosas como Demeter, Hera
o Afrodita, preferentemente3.

La gran escultura, la gliptica y los cufios monetales fueron, pues, los medios
preferidos para ofrecer el mensaje propagandistico de la imagen del Divo. El
prototipo iconografico mdas habitual en la gran escultura de estos reinados
presenta al emperador coronado y semidesnudo, descalzo, apenas cubierto su
cuerpo con un manto, sosteniendo el cetro en la mano, unas veces sedente y en
ocasiones, estante en marcado contrapposto de herencia griega. También suele
aparecer sosteniendo un orbe en la mano, como «Sefior del mundo». Su cuerpo
de complexidén atlética se asemeja al de los dioses y su rostro, aunque idealizado,
sugiere sin dudas, la identificacidn del retratado. El Augusto procedente del
Serapeum de Tesalénica (Museo Arqueoldgico de Tesaldnica), el conservado
en el Museo del Ermitage, el hallado en 1750 en el Teatro de Arlés (Arles, Musée
de I’Arles et de la Provence antiques), el procedente de Emerita Augusta o el
emperador divinizado que conserva hoy el Museo del Prado (Inv. n.Eo00160),
el del Museo Arqueoldgico Nacional de Napoles (Inv. n. 6040, cabeza moderna),
el Tiberio-]Japiter del Museo Gregoriano Profano (Inv. n. 9961) entre otros,
responden al citado prototipo de emperador como divus. De todas las esculturas
que representan al emperador como Jupiter destacamos el colosal Claudio del
Vaticano (Vaticano, Museo Pio Clementino, Inv. n. 243) (Figura. 8), procedente
del antiguo teatro de Lanivium, donde fue hallado en 1865. Estante y con el
gesto altivo, el emperador luce la corona civica de hojas de roble y ademas de
los atributos citados, sostiene una patera en su mano y va acompafado de un

38. Escdmez de Vera, Diego M: «JUpiter Optimo Méximo en la propaganda de Augusto y Vespasiano: justificacién
religiosa de dos fundadores dindsticos». Antesterig, 3 (2014), 189-207, pp. 202-205.

39. Véase, Fernandez Uriel, Pilar y Nogales Basarrate, Trinidad. «La fuerza de la imagen: Iconografia de las princesas
de la dinastfa Julio-Claudia», Akros, Revista de Patrimonio, n.2 (2003), p. 73y ss. pp. 69-78.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE || - HISTORIA ANTIGUA 129
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://www.numisbids.com/n.php?p=lot&sid=4617&lot=429

MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

aguila, que posa a sus pies. Tales atributos
lo asimilan al padre de los dioses, pero su
rostro avejentado, de facciones realistas,
evoca al Claudio hombre.

La gliptica manufacturada durante la
dinastia Julio-Claudia produjo ejemplares
de extraordinaria calidad en los que la
iconografia que abordamos fue asunto muy
repetido y que ha sido bien estudiado en
fechas recientes*.

La gliptica es un medio pldstico dirigido
alas elites y en sus imdgenes todos los Julio-
Claudios, de Augusto a Neron, hicieron
suyos los atributos divinos, mostrando
toda su majestad y ostentando, a través
de sus efigies, un mensaje rotundo de su
autoridad, una consigna de seguridad y de
paz en un imperio universal*. El camafeo
estaba «dirigido a una elite educada y
selecta, resulta mas sofisticado y elaborado
y, tal vez, en ello radica su gran valor para
el estudioso de este perfodo»+.

r Una revisién de las obras mas signi-

FIGURA 8. ESTATUA EN MARMOL QUE REPRESENTA AL ficativas del arte gliptiCO pone de relieve

EMPERADOR FLAUD\O COMO JUPITER. Yaticano, Museo la fuerza del mensaje simbdlico que los
Pio Clementino. 41-54 d.C. http://ancientrome.ru/art/ . .

artworken)img.htm?id=s376 gobernantes quisieron transmitir en ellas.

Cuando el retrato de Augusto aparece en

solitario, las obras lo muestran de perfil (Paris, Cabinet des Médailles, Inv. n. 234),

coronado de laurel, en ocasiones exhibiendo égida de Zeus y lanza (London, British

Museum Inv. n. 1867,0507.484 y New York, Metropolitan Museum, Inv. n. 42.11.30),

en otras mostrando el dguila de Zeus coronando su cetro (Catedral de Aquisgran)

o la corona radiada que lo asemeja al Sol (Cologne, Rémish-Germanisches Museum,

Inv. n. nv.70,13). En la magnifica Gema augustea (Vienna, Kunsthistorisches Museum

Inv.n. IXas6) Augusto aparece representado como Jupiter junto a la Dea Roma,

acompafiado de diversas figuras alegoricas (La Tierra, el Océano, Oikoumene) y

40. Entre los trabajos dedicados al tema merecen citarse Gotyzniak, Pawel: Engraved Gems and Propaganda in
the Roman Republic and under Augustus, Oxford, Archaeopress, 2020 y Smith, R.R.R.: «Maiestas Serena: Roman Court
Cameos and Early Imperial Poetry and Panegyric», The Journal of Roman Studies, Volume 111, 2021, pp. 75-152.

41. Smith, RR.R.: op. cit. p. 106.

42. Fernandez Uriel, Pilar: «Un aspecto de la imagen del poder: Los retratos en los camafeos de tradicién augustea,
Eikon/Imago, 3, 2013/1, p. 140.

130 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-roman-studies
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-roman-studies
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-roman-studies
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-roman-studies/volume/82C40DEF102766E256BC467F3BB234CA
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4333899
https://dialnet.unirioja.es/revista/20360/A/2013
http://ancientrome.ru/art/artworken/img.htm?id=5376
http://ancientrome.ru/art/artworken/img.htm?id=5376

CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

otros personajes divinizados de la Domus Imperatoria, un retrato colectivo imperial
cargado de complejo simbolismo.

Los modelos citados habrian de pervivir en reinados posteriores, aunque en las
efigies de los sucesores se introdujeron, paulatinamente, algunas novedades. Con
Tiberio, por ejemplo, se observa por primera vez la imagen del emperador-dios
ataviado como militar, con paludamentum y coraza (acaso un primer paso de la
asimilacién del emperador con Marte, que culminarfa en época adrianea), momento
en el que, no obstante, también se pueden vislumbrar la égida y el rayo, atributos
de Zeus (Vienna, Kunsthistorisches Museum, Inv. n. 1X a 61). El joven Caligula, en
posicion frontal, exhibié también coraza con égida en sus retratos (New York,
Metropolitan Museum Inv. n. 11.195.7) y en otros ejemplos aparece entronizado en
compafifa de la Dea Roma, sosteniendo una enorme cornucopia doble repleta de
dones y un cetro coronado por el dguila. La cornucopia doble era el simbolo de
la Concordia, una diosa tenida por hija de Japiter y la Justicia que personificaba el
acuerdo, el entendimiento y la armonia; otro aspecto que lo asimila a los dioses
entronizados es la colocacién de sus pies reposando sobre un escabel, sin contacto
alguno con el plano terrenal (Vienna, Kunsthistorisches Museum, Inv. n. 1X a 59).

Del reinado de Claudio nos han llegado diversos modelos: el busto sencillo de
perfil laureado (London, British Museum Inv. n.1939,0607), coronado y mostrando la
égida (Dresden, Griines Gewdlde, Inv.n. V 1y Paris, Cabinet des Médailles Inv. n. 269),
con la égida sobre la coraza (Paris, Cabinet des Médailles Inv. n. 270) y también en
una imagen de cuerpo entero, estante, coronado, desnudo con la égida envuelta
en su cuerpo, sosteniendo el rayo y el cetro en sus manos y con un aguila a sus
pies (The Art Institut of Chicago, Inv. n. 1991.375).

De la mano del culto imperial consolidado, el «retrato mitolégico» de los
emperadores sobrepasé temporalmente el tiempo de la dinastia Julio-Claudia
que lo habia impulsado y, aunque en el marco de diversa coyuntura politica,
continud siendo esencial en el marco de las relaciones politicas de Roma. En el
caso de la dinastia Flavia, Domiciano ideé un sistema de justificacién dindstica
diferente al modelo de los Julio-Claudios, con la voluntad de mostrar la ausencia
de lazos con quienes habian sido sus precedesores en el poder. Conscientemente,
Domiciano habia creado una nueva «gens divina» en la que sus antepasados divus
Vespasianus y divus Titus, legitimaban su propio poder, creando instituciones y
erigiendo templos para honrar la memoria de sus proceres y fortaleciendo el culto
imperial con ciertas peculiaridades®.

La moda de representacion «a lo divino» pervivié largo tiempo en el retrato
imperial. No s6lo los dioses y sus atributos fueron el modelo, sino también los
desnudos heroicos*, como demuestran las estatuas de Vespasiano y Tito halladas en

43. Escamez de Vera, Diego. M.: «Domiciano y el culto imperial provincial: ;imitacién o imposicién», Geridn 35(2)
2017: p. 567.
44. Hallett, Christopher H: The Roman nude: heroic portrait statuary 200 B.C.-A.D. 300. Oxford studies in ancient

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE || - HISTORIA ANTIGUA 131
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

el Colegio de los Augustales de Misenum (Baia, Museo
Archeologico); ambas obras muestran al personaje
completamente desnudo (heroizado o deificado)
y acomparfiado por un trofeo militar junto a sus
pies, para subrayar su autoridad militar. El desnudo
heroico del emperador, asociado, o no, a otras
connotaciones iconograficas, debe ser considerado,
per se, indicio de deificacién. El tratamiento del
cuerpo heroico se inspiré fundamentalmente en
los modelos griegos de Policleto y Praxiteles, pero
las facciones realistas del rostro (especialmente en
la dinastia Flavia) convierten estas obras en retratos
y por tanto, en «retratos mitoldgicos». Mencion
especial merece el Domiciano juvenil procedente
de Labicum (Munich, Gliptoteca, Inv. n. 394), obra
realizada durante el reinado de Vespasiano, en torno
a70-79 d.C. (Figura 9); con el cintur6n de la espada
atravesando diagonalmente su pecho, y el manto
enrollado sobre el hombro izquierdo, el joven
principe quedaba convertido en un personaje de
naturaleza apolinea, encarnacién viva de lo divino.

Las esculturas del emperador Trajano
concebido con atributos divinos se generalizaron

FIGURA Q. ESSTATUA EN MARMOL QUE REPRESENTA
A DOMICIANO HEROIZADO PROCEDENTE
DE LABICUM. CIRCA 70-79 D.C. Gliptoteca
de Munich. https://es.m.wikipedia.org/wiki/
Archivo:Domitianus_Glyptothek_Munich_394.jpg

en todo el Imperio, como pruebas de la difusion
e intensificacién del culto imperial que tuvo
lugar durante su reinado®. Se trata de verdaderas
producciones encomidsticas del Optimus Princeps

132

~tanto o mas aduladoras que el célebre Panegirico

del emperador escrito en el 100 d.C. por Plinio el
Joven-—, pero en ellas apenas se vislumbra la voluntad del emperador de retornar
a las antiguas tradiciones republicanas, sino que parecen exaltar al emperador
como duefio absoluto del mundo. Entre dichas obras merecen citarse los retratos
heroicos procedentes de Castelgandolfo (Copenhague NY Carlsberg Glyptothek, Inv.
2571), la estatua colosal del emperador conservada en el Museo Arqueoldgico de
Pythagoreio, en Samos (Figura 10) de rostro realista, asi como o el extraordinario
ejemplar de hallado en las excavaciones de Italica hacia 1788. A pesar de sus
carencias, su tamario colosal, la idealizacién, la pose heroicay su cuerpo -desnudo
y perfecto- hacen de él un logrado simbolo del Triunfo imperial asociado a la

culture and representation. Oxford: Oxford University Press, 2005, pp. 259-264.
45. Fischwick, D. The Imperial Cult in the Latin West: Studies in the Ruler Cult of the Western Provinces of the Roman
Empire, Vol. 1, Plate 2, Leiden, 1987.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Domitianus_Glyptothek_Munich_394.jpg
https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Domitianus_Glyptothek_Munich_394.jpg

CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

FIGURA 10. ESTATUA COLOSAL EN MARMOL QUE REPRESENTA A TRAJANO HEROIZADO. Museo Arqueoldgico
de Pythagoreio, Samos. https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/da/Archaeological_Museum_
of_Pythagoreio_-_Statue_of_ Trajan_2.jpg

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE || - HISTORIA ANTIGUA 133
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/da/Archaeological_Museum_of_Pythagoreio_-_Statue_of
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/da/Archaeological_Museum_of_Pythagoreio_-_Statue_of

MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

FIGURA 11. ESTATUA COLOSAL DE TRAJANO DIVINIZADO PROCEDENTE DEL TRAIANEUM DE ITALICA. Sevilla,
Museo Arqueoldgico.https://commons.wikimedia.org/wiki/File: Trajano_de_It%C3%A1lica_(Sevilla).jpg

134 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE |1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Trajano_de_It%C3%A1lica_(Sevilla).jpg

CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

divinidad (Museo Arqueoldgico de Sevilla, Inv. n.
REPoo09s5) (Figura 11).

Entre los bustos de Trajano que han llegado
hasta nosotros merecen citarse los realizados para
celebrar la Decennalia del emperador, en 108 d.C.,
como el hallado en Roma (London, British Museum
Inv. n. GR 1805.7-3.93), el conservado en el Museo del
Louvre, de la Coleccion Albani (Inv. n. Ma 1250.1)%
o el procedente de Salona (Dalmatia, Croacia),
hoy en Viena (Wien, Kunsthistorisches Museum,
Antikensammlung Inv. n. 1, 104) (Figura 12). En
estas imdgenes conmemorativas de los diez afios de
reinado, el busto del emperador se yergue sobre una
sencilla basa dtica y se muestra sin ningtn atributo
mas que la desnudez heroica y el realismo algo
idealizado del rostro; su peinado trae a la memoria
los retratos de los primeros Julio-Claudios.

El busto de Trajano procedente de las termas
de Caracalla (NY Carlsberg Copenhagen Inv. n.
1723) ofrece un modelo iconografico diferente,
aunque también aparece desnudo y con el rostro
idealizado, ya que en él se subraya la filiacion divina
porque la égida de Zeus, sujeta con un gorgoneion,
a modo de fibula, cubre su hombro izquierdo
(Figura 13). En el retrato conservado en Munich
(Staatliche Antiken Sammlungen, Glyptothek, 1nv.
n.335) (Figura 14) el emperador aparece con el
rostro idealizado y sus sienes se adornan con la
corona civica de hojas de roble y medallon central;
el cintur6n de la espada atravesando su pecho
diagonalmente y la égida, simbolo del divino
poder de Jupiter, cubre su hombro izquierdo: su
efigie evoca la grandeza de los antiguos principes
helenisticos.

Diversas obras bien conocidas, que
corresponden ya a la dinastia de los Antoninos,
fueron erigidas aludiendo a la condicién divina
del gobernante, tanto para efigiar y honrar al
emperador reinante como para legitimar su poder

46.  https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/clo10275403

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED

FIGURA 12. BUSTO DE TRAJANO PROCEDENTE
DE DE SALONA (DALMATIA, CROACIA). Viena.
Kunsthistorisches Museum, Antikensammlung.
https://www.khm.at/en/objectdb/
detail/s0052/?lv=detail

FIGURA 13. EL BUSTO DE TRAJANO PROCEDENTE
DE LAS TERMAS DE CARACALLA. Copenhagen NY
Carlsberg Glypthotek. http://ancientrome.ru/art/
artworken/img.htm?id=3500tro

135


https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010275403
https://www.khm.at/en/objectdb/detail/50052/?lv=detail 
https://www.khm.at/en/objectdb/detail/50052/?lv=detail 
http://ancientrome.ru/art/artworken/img.htm?id=350Otro 
http://ancientrome.ru/art/artworken/img.htm?id=350Otro 

MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

FIGURA 14. BUSTO DE TRAJANO REPRESENTADO CON CORONA  FIGURA 15. ESTATUA DE MARMOL QUE REPRESENTA
CIVICA Y EGIDA. MUNICH. Staatliche Antiken Sammlungen, AL EMPERADOR HADRIANO COMO MARTE. Roma,
Glyptothek, https://upload.wikimedia.org/wikipedia/ Museos Capitolinos. https://upload.wikimedia.org/
commons/b/b2/Traianus_Glyptothek_Munich_72.jpg wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_
Mars%2C_the_Roman_god_of_war%2C_from_
Italy%2C_AD_117%E2%80%093125%2C_Capitoline_
Museums_2%2812878398075%29.jpg

mediante la representacién de los emperadoresde épocas precedentes. Junto
a lo ya expuesto, merece sefialarse que, desde el siglo 11 los emperadores se
identificaron frecuentemente con Marte, dios de la guerra, como el Adriano de
los Museos Capitolinos (Inv. n. 12878398075) (Figura 15) y con héroes concretos,
como demuestra el Comodo-Hércules del Museo Capitolino (Inv. n. MC1120).

En todos los casos la imagen divinizada o heroizada del emperador se asocid
iconograficamente al gesto mayestatico, a la desnudez heroica o laindumentaria
divina, ademas de la exhibicion de atributos caracteristicos de los dioses o héroes
modélicos. Ejemplos de ello son la estatua colosal de Adriano (Musée Archéologique,
Vaison-la-Romaine, Inv. n. 56 A.F.), el Antonino Pio heroico del Palazzo Altemps
(Inv. n. 8653) (Figura 16) o el Marco Aurelio que se conserva en las colecciones
del Museo de San Antonio (Texas Museum of Art, Inv. n. 85.136.1). Las dos tltimas
obras citadas muestran al emperador deificado (mediante la consabida desnudez
heroica) en virtud de sus victorias en el campo de batalla, lo que se advierte en
el armamento y el traje militar que aparecen a sus pies.

136 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1 - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/b2/Traianus_Glyptothek_Munich_72.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/b2/Traianus_Glyptothek_Munich_72.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_Mars%2C_the_Roman_god_of_wa
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_Mars%2C_the_Roman_god_of_wa
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_Mars%2C_the_Roman_god_of_wa
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_Mars%2C_the_Roman_god_of_wa
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_Mars%2C_the_Roman_god_of_wa

CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

Se admite que durante el siglo 111 el culto
imperial fue declinando, especialmente durante
el gobierno de Maximino Tracio (235-238 d.C.),
que confiscd los bienes de los templos para
asi financiar necesidades militares. Iconogra-
ficamente, merece destacarse la excepcional
estatua broncinea de Treboniano Galo (251-253
d.C.) heroizado, concebido como si se tratara de
un principe helenistico (New York, Metropolitan
Museum Inv. n, 05.30). Mas tarde, la adopcion
del cristianismo como religion oficial, seria
otro golpe significativo en detrimento de las
practicas de culto tradicionales. Sin embargo,
como han sefialado algunos autores*, todo
parece indicar, que el declive y la desaparicion
completa de las practicas del culto imperial, fue
muy paulatina. El titulo de divus lo utilizaron
emperadores cristianos como Joviano, Valenti-
niano 1, Graciano o Teodosio 1. Constantino el
Grande mando erigir un santuario a su dinastia
en Hispellum (Spello, Umbr{a), siendo el tiltimo F!GURA 16. ESTATUA COLOSAL DE MARMOL QUE REPRESENTA
empel‘ador a.]. que se llam(’) divus fue AIlastaSiOl AL EMPERADOR ANTONINO PiO COMO MARTE. Roma, Museo

. , Nazionale Romano, Palazzo Altemps. https://publications.
(491-518), seguramente convertido enun titulo  ,ic .o /roman/apijepub/adossorprint_view
meramente honorifico.

4. RECAPITULANDO

No es tarea facil establecer compartimentos estancos para marcar la linea difusa
que separa diversos conceptos simbolicos asociados al poder imperial, ni tampoco
las caracteristicas que definen su plasmacidn artistica y su iconografia. Victoria,
triunfo y fama fueron expresiones icénicas del poder principesco, que contribuyeron
ala divinizacién del gobernante tras su muerte. Todo ello conllevé que las repre-
sentaciones pldsticas mostraran afinidades y diferencias, ambigiiedades, confusién
y aproximacién en no pocos casos. Como hemos sefialado, para el mundo clasico
el proceso de glorificacién del principe se inicié durante la Macedonia gobernada
por Alejandro Magno, y habria de alcanzar su culminacién de la mano del culto

47. Boin, D.: Late Antique Divi and Imperial Priests of the Late Fourth and Early Fifth Centuries, en: Salzman M.R.,
Saghy, M. y Testa R.L. (eds.), Pagans and Christians in Late Antique Rome: Conflict, Competition, and Coexistence in the
Fourth Century, Cambridge 2015, p. 139-161.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I1 - HISTORIA ANTIGUA 137
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://publications.artic.edu/roman/api/epub/480/501/print_view 
https://publications.artic.edu/roman/api/epub/480/501/print_view 

MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

imperial romano. En el marco de las manifestaciones religiosas oficiales, este culto
genero la creacion de unas imagenes propagandisticas —tinicas— que asimilaban
al gobernante en vida con un héroe o un dios.

Es preciso considerar e incidir en el hecho de que ese constructo ideoldgi-
co-religioso que fue el culto imperial descansaba en diferentes pilares de sostén,
siendo las imdgenes, uno de los mejores medios de difusion y persuasion ideoldgica
posibles para su irradiacién y ulterior pervivencia. Con el terreno bien abonado, la
Apotheosis del emperador se plasmd inicialmente a través de las monedas y escul-
turas o relieves (de gran y pequefio formato), con diferentes formulas iconogra-
ficas en un principio, y mds tarde concebida en términos iconograficos repetidos
y convencionales. Desde el reinado de Domiciano, con la representacion de la
Apotheosis de Tito en el centro del intradds que decora el arco de la Via Sacra en el
foro romano, se forjaba la consabida férmula iconografica mas extendida (aunque
no la tinica) para representar al divus: la elevacion al cielo del personaje deificado
sobre las alas de un 4guila, que se convertiria en un iconotipo reinterpretado a lo
largo del tiempo hasta la tardoantigiiedad, especialmente en la pars orientalis del
imperio. Dicha Apotheosis estuvo siempre asociada al triunfo militar.

Junto a dicha férmula icénica, los emperadores gustaron de retratarse a si
mismos y a sus antecesores a la manera heroica, forjando prototipos icdnicos
que pueden ser considerados «retratos mitologicos». A gran escala, sus efigies
«a lo divino» quedaron plasmadas a través de monedas, monumentos publicos
decorados con relieves y esculturas exentas -muchas de ellas colosales-; en los
circulos estrechos de las elites, sin embargo, los medios plasticos para expresar
tales ideas los hallamos, fundamentalmente, en la gliptica y la eboraria. Como
hemos demostrado a lo largo de estas paginas, la férmula icénica conocida como
Apotheosis iniciada en la época de los Flavios, convivi con el «retrato mitoldgico»
y ambas expresiones iconograficas fueron medios igualmente efectivos para la
propaganda imperial, especialmente fomentada a partir del reinado de Diocleciano.
Como hemos sefialado, el desnudo heroico del emperador, asociado o no a otras
connotaciones iconograficas, debe ser considerado un claro indicio de deificacion.
Elretrato del emperador efigiado como dios fue, en nuestra opinién, una férmula
iconografica andloga —que pudo llegar a equipararse, e incluso a sustituir- a la
citada iconografia de la Apotheosis para expresar simbdlicamente la Consecratio
del gobernante. Los retratos del emperador, representado como dios, llegaron
a los confines del imperio y con ellos un mensaje universal mas poderoso, mas
directo, y mas asequible que la palabra.

138 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE Il - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED



CONSIDERACIONES ICONOGRAFICAS SOBRE LA DIVINIZACION DEL EMPERADOR

FUENTES CLASICAS

Cicerén, Comentario al «suefio de Escipidn». Traduccion de Navarro Antolin, F. (2000),
Biblioteca cldsica Gredos 351.

Dion Casio, Historia Romana. Libros L-LX. Traduccién y notas de Juan Manuel Cortés
Copete (2011) Biblioteca Clasica Gredos 395.

Herodiano, Historia del Imperio romano después de Marco Aurelio. Introduccion, traduccién
y notas de J. J. Torres Esbarranch. Revisada por J. Arce. Biblioteca Clasica Gredos 8o.

Suetonio, Los doce Césares, Traduccion y edicién de Alfonso Cuatrecasas, Madrid, Ed.
Austral, 2008.

BIBLIOGRAFIA

Antela-Bernardez, Borja: «Alejandro Magno o la demostracién de la divinidad», Faventia,
29/1(2007) pp. 89-103.

Antela-Bernardez, Borja: «Divino Alejandro. Parametros religiosos de la camparia asidtica»,
en VV.AA. Guerra y Religion en el mundo antiguo, Zaragoza, Libros Pértico, 2015, pp. I11-122.

Badian, E.: «The Deification of Alexander the Great», en Dell, ].H. (ed.), Ancient Macedonian
Studies in Honour of Charles F. Edson. Institute for Balkan Studies. Thessaloniki, 1981.

Bosworth, Brian: «Augustus, the Res Gestae and Hellenistic Theories of Apotheosis», The
Journal of Roman Studies, 89, 1999, pp. I-18.

https://bucm.idm.oclc.org/login?url=https://www.jstor.org/stable/300731

Buonfiglio, Marialetizia. «’Arco di Tito al Circo Massimo: dalle indagini archeologiche
alla ricostruzione virtuale», Bullettino della Commissione Archeologica Comunale CXV11],
2017, pp. 163-187.

Boin, D.: Late Antique Divi and Imperial Priests of the Late Fourth and Early Fifth Centuries,
en: Salzman M.R., Sdghy, M. y Testa R.L. (eds.), Pagans and Christians in Late Antique
Rome: Conflict, Competition, and Coexistence in the Fourth Century, Cambridge 2015.

Buxton, Bridget A.: «A New Reading of the Belvedere Altar», American Journal of Archaeology
118, n. 1, 2014, pp 9I-IIL. https://doi.org/10.3764/aja.118.1.0091

Escdmez de Vera, Diego M: «Japiter Optimo Méximo en la propaganda de Augusto y
Vespasiano: justificacion religiosa de dos fundadores dindsticos». Antesteria, 3, 2014,
pp- 189-207.

Escdmez de Vera, Diego. M.: «Domiciano y el culto imperial provincial: ;imitacién o
imposicién», Gerion 35(2) 2017, pp. 553-572.

Fernandez Uriel, Pilar y Nogales Basarrate, Trinidad. «La fuerza de laimagen: Iconografia de
las princesas de la dinastia Julio-Claudia», Akros, Revista de Patrimonio, .2, 2003, pp. 69-78.

Fernandez Uriel, Pilar: «Un aspecto de la imagen del poder: Los retratos en los camafeos
de tradicién augustea», Eikon/Imago, 3, 2013/1, pp. 113-140.

Fischwick, D.: The Imperial Cult in the Latin West: Studies in the Ruler Cult of the Western
Provinces of the Roman Empire, Vol. 1, Plate 2, Leiden, 1987.

Fredricksmeyer, Ernst A.: «Alexander, Zeus Ammon, and the Conquest of Asia», Transactions
of the American Philological Association 121, 1991, pp. 199-214.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE || - HISTORIA ANTIGUA 139
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://bucm.idm.oclc.org/login?url=https://www.jstor.org/stable/300731
https://doi.org/10.3764/aja.118.1.0091
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4333899
https://dialnet.unirioja.es/revista/20360/A/2013

MARIA ISABEL RODRIGUEZ LOPEZ

Fuchs, Michaela. «Staatsideologie und Herrscherpanegyrik: neue Uberlegungen zum
Parthermonument von Ephesos», Jahrbuch des Kunsthistorischen Museums Wien, 2003,
pp. 8-29.

Garcia Garcia, Cristina: «Analisis iconogréfico de las monedas de Alejandro Magno y los
Diddocos», Revista Numismdtica Hécate, 2, 2015, pp. 1-52.

Golyzniak, Pawel: Engraved Gems and Propaganda in the Roman Republic and under Augustus,
Oxford, Archaeopress, 2020.

Gomez Espelosin, Francisco Javier: La leyenda de Alejandro: mito, historiografia y propaganda.
Madrid, Universidad de Alcald de Henares, 2007.

Gy6ri, Victoria: «The Aurea Aetas and Octavianic/Augustan Coinage», Revista numismdtica
OMNI, n. 8, 2014. pp. 36-50.

Hallett, Christopher H: The Roman nude : heroic portrait statuary 200 B.C.-A.D. 300. Oxford
studies in ancient culture and representation. Oxford: Oxford University Press, 2005.

Koortbojian, D.M.: The divinization of Caesar and Augusto: precedents, consequences,
implications, Cambridge: Cambridge University Press, 2013.

Lo Monaco, Annalisa: «Algide e belle come dee. Immagini private e apoteosi a Romain eta
medio-imperiale» en E. La Rocca y C. Parisi Presicce (eds.): Ritratti. Le tante facce del
potere, Roma, Mondomostre, 2011.

Molina Marin, Antonio Ignacio: Apotheosis y Paideia: La Figura del Gobernante, entre el
Homenaje y la Teoria Politica. Editorial Académica Espaiiola, 2012.

Norman, Naomi J.: «lmperial Triumph and Apotheosis: The Arch of Titus» en Derek B.
Counts and Anthony S. Tuck (eds.), Koine.Mediterranean Studies in honor of R. Ross
Holloway, 6, Oxford/Oakville, Oxford Books, 2009, pp. 41-53.

Olaguer Felit, Fernando: Alejandro Magno y el arte: aproximacién a la personalidad de
Alejandro Magno ya su influencia en el arte. Madrid, Ed. Encuentro, 2000.

Perea Yébenes, Sabino: «lmago lmperatoris, ad sidera! El funeral de los emperadores
romanos, la apoteosis y el «cuerpo doble»», Oppidum, n° 1. Universidad SEK. Segovia,
2005, pp. 103-120.

Perea Yébenes, Sabino: «Octavianus - Neptunus», CADMO. Revista de Histdria da Universidad
de Lisboa, 23, 2013, 147-167.

Pollini, John: «Man or God: Divine Assimilation and Imitation in the Late Republic and Early
Principate», en K.A. Raaflaub y M. Toher (eds.): Between Republic and Empire:Interpretations
of Augustus and his Principate, Berkeley, 1990, pp. 333-63.

Rodriguez Lépez, Maria Isabel: «lmdgenes del poder: los dipticos consulares», en Sanz
Serrano, Rosa; Moreno Arrastio, Francisco José & Pérez-Accino, José Ramon (eds.), Actas
del 1 Simposio Internacional TEMPVS BARBARICVM, CEFYP, Madrid, 2011.

Rodriguez Peinado, Laura: «La ascension de Alejandro Magno», Revista Digital de Iconografia
Medieval, vol. X, n° 18, 2018, pp. 9-23.

Smith, RR.: «Maiestas Serena: Roman court cameos and early imperial poetry and panegyric»,
Journal of Roman Studies (JRS), 111, pp. 75-152.

Smith, William, Dictionary of Greek and Roman antiquities, 1865.

https://archive.org/details/dictionaryofgreeoosmituoft/page/ro6/mode/2up?view=theater

Yarrow, Mariah «Romulus’ Apotheosis», American Journal of Numismatics (AJN) Second
Series 30, 2018, pp. 145-101.

Zanker, Paul: The Mask of Socrates: The Image of the Intellectual in Antiquity, Berkeley, Calif:
University of California Press, 1995. http://ark.cdlib.org/ark:/13030/ft3fs9n8bo/

140 ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE I - HISTORIA ANTIGUA
352022 - PP. 111-140  ISSN 1130-1082 - E-ISSN 2340-1370 UNED


https://archive.org/details/dictionaryofgree00smituoft/page/106/mode/2up?view=theater
http://ark.cdlib.org/ark:/13030/ft3f59n8b0/

