
111ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

CONSIDERACIONES ICONOGRÁFICAS 
SOBRE LA DIVINIZACIÓN DEL 
EMPERADOR: LA APOTHEOSIS Y 
EL «RETRATO MITOLÓGICO»

ICONOGRAPHIC CONSIDERATIONS 
ON THE DIVINIZATION OF THE 
EMPEROR: APOTHEOSIS AND THE 
«MYTHOLOGICAL PORTRAIT»

María Isabel Rodríguez López1

Recibido: 05/04/2022 · Aceptado: 01/07/2022
doi: https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.33653

Resumen
Desde Alejandro Magno a nuestros días, la tradición icónica de Occidente ha 
recreado la gloria de sus próceres. La asimilación del gobernante/hombre ilustre con 
la divinidad, trajo consigo el proceso de deificación tras la muerte para su memoria 
y gloria eterna. Con estas líneas proponemos una aproximación a los prototipos 
iconográficos asociados a los conceptos de deificación de los emperadores romanos 
(Apotheosis y retratos mitológicos), desde su génesis hasta la era imperial.

Abstract
From Alexander the Great to our days, the iconic tradition of the West Art has 
recreated the glory of its rulers. The assimilation of the ruler with the divinity 
brought with it the process of deification after death for his memory and eternal 
glory. With these lines we propose an approach to the iconographic prototypes 
associated with the deification concepts of the Roman emperors (Apotheosis and 
mythological portraits), from their genesis to the imperial era.

Palabras clave
Iconografía Clásica; Apotheosis; retrato mitológico; emperador romano; culto 
Imperial

1.   Universidad Complutense de Madrid. C. e.: mirodrig@ghis.ucm.es. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6671-8213

https://doi.org/10.5944/etfiii.35.2022.33653
https://orcid.org/0000-0002-6671-8213


112

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Keywords
Classical Iconography; Apotheosis; mithological portrait; roman emperor; Imperial 
Cult



113ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

1. ANTECEDENTES: ALEJANDRO Y LA 
CONSTRUCCIÓN DE LA IMAGEN DEL DIOS

En el proceso de expansión y conquista llevado a cabo por Alejandro Magno, 
el rey macedonio experimentó la fascinación de Oriente y tomó contacto directo 
con culturas en las que la relación entre el dios y el monarca era muy próxima, 
tanto como para considerar al príncipe-rey como representante de la divinidad 
en la tierra o, en ocasiones, el dios mismo. Como es sabido, Alejandro Magno 
no fue el primer monarca en ser equiparado a los dioses, pero sí la figura cuya 
asimilación con la divinidad trajo consigo mayores consecuencias para la poste-
ridad, ya que fue imitado por los monarcas helenísticos primero y más tarde por 
los emperadores romanos desde el siglo I a. C.2

Para Badian3 el proceso de divinización del monarca atravesó por tres fases: héroe, 
héroe-dios y dios mismo. Antela-Bernardez4 señala que no fue un plan premeditado 
conscientemente por Alejandro, sino que está directamente relacionado con las 
circunstancias que surgieron a medida que avanzaba la conquista. Con esta actitud 
del rey macedonio latía un deseo propagandístico consciente, sin precedente alguno, 
y por encima de todo, un medio de justificación del poder. El citado autor incide 
también en la idea de que el elemento de cohesión de los pueblos conquistados, 
diversos en religión, costumbres, usos y culturas, fue el monarca mismo; en tal 
horizonte, la religión sería el medio más apropiado para dar cohesión a un proceso 
político que se había iniciado con las armas5.

Si bien no existe consenso académico con respecto a la divinización de 
Alejandro en vida, la iconografía del monarca es bien explícita al respecto a partir 
del reinado de Lisímaco (360-281 a.C.), momento en el que surgieron diferentes 
iconotipos de Alejandro-Dios. En el terreno de la Iconografía, Olaguer Feliú 
distinguió varios tipos recurrentes, bien conocidos a través de diversidad de 
soportes artísticos: héroe-gobernante, el hombre superior, el Alejandro soberano, 
el Alejandro cazador de leones, el Alejandro guerrero, el Alejandro hombre, el 
Alejandro adolescente y toda una serie de representaciones alegóricas que el autor 
denominó «Iconografías simbólicas»6. En las representaciones plasmadas en 
gemas, camafeos y monedas, Olaguer nombró las iconografías con la designación 

2.  El tema de la divinización de Alejandro Magno ha sido objeto de numerosos trabajos. Destacamos entre ellos las 
obras recientes en lengua castellana de Gómez Espelosín, Francisco Javier: La leyenda de Alejandro: mito, historiografía y 
propaganda. Madrid, Universidad de Alcalá de Henares, 2007, con una óptima revisión bibliográfica sobre el tema y el 
trabajo de Molina Marín, Antonio Ignacio: Apotheosis y Paideia: La Figura del Gobernante, entre el Homenaje y la Teoría 
Política. Editorial Académica Española, 2012.

3.  Badian, E.: «The Deification of Alexander the Great», en Dell, J.H. (ed.), Ancient Macedonian Studies in Honour 
of Charles F. Edson. Institute for Balkan Studies. Thessaloniki, 1981, p. 63-64.

4.  Antela-Bernárdez, Borja: «Alejandro Magno o la demostración de la divinidad», Faventia, 29/1(2007) pp. 102-103.
5.  Antela-Bernárdez, Borja: «Divino Alejandro. Parámetros religiosos de la campaña asiática», en VV.AA. Guerra y 

Religión en el mundo antiguo, Zaragoza, Libros Pórtico, 2015, p. 50.
6.  Olaguer Feliú, Fernando: Alejandro Magno y el arte: aproximación a la personalidad de Alejandro Magno ya su 

influencia en el arte. Madrid, Ed. Encuentro, 2000, p. 90 y pp. 111 y ss.



114

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

de «gobernante omnipresente» (en las que incluyó el Alejandro-Heracles, el 
Alejandro Zeus-Amón y otras).

Como se ha señalado, la asimilación de Alejandro con la esfera de lo divino 
se produjo paulatinamente. En el plano iconográfico, los primeros indicios de la 
misma ya aparecen en los tetradracmas de diversas cecas macedonias, acuñadas 
con anterioridad a su muerte; en su anverso, el monarca (representado de perfil 
y con sus rasgos fisionómicos perfectamente reconocibles) aparece tocado con 
la leontea, la piel del león de Nemea, atributo iconográfico que lo asimila con el 
héroe dorio (antepasado mítico de la dinastía argéada), mientras el reverso puede 
mostrar un águila (símbolo de Zeus) sobre el rayo (atributo por antonomasia 
del dios celeste), o al dios personificado y entronizado exhibiendo todos sus 
atributos de poder7. La ostentación de indumentaria, armas o atributos asociados 
a los héroes o a los dioses, confería a quien la mostraba las cualidades heroicas 
o divinas propias del héroe o dios en cuestión. Alejandro tocado con la leontea 
hacía gala de su fuerza y exhibía su naturaleza sobrenatural, como reencarnación 
viviente de Heracles, y se convertía, así, en un nuevo héroe. Como es sabido, el 
culto heroico fue muy importante en el mundo griego y está atestiguado por la 
Arqueología en numerosos lugares desde el siglo X a.C., por lo que no resulta 
extraño que Alejandro quisiera ostentar tal estatus en vida. El modelo citado 
haría fortuna también en las monedas acuñadas durante el reinado de Alejandro 
III y aún en camafeos de épocas posteriores, como el conservado en Nueva York 
(Metropolitan Museum, n.10.130.1400).

La asimilación Alejandro-Heracles fue asunto del gusto de los escultores, 
como pone de manifiesto la cabeza de mármol procedente del cerámico ateniense 
Atenas (Atenas, Museo Arqueológico Nacional, NAM 253), que se ha fechado en 
torno al 300 a.C. o la perteneciente a las colecciones del Metropolitan Museum 
(L.2014.62.3). Asimismo, el llamado Sarcófago de Alejandro (ca.370 a.C.) muestra 
al rey en plena batalla (Issos ¿?, Gaugamela ¿?) atacando sobre su caballo a un 
enemigo persa y luciendo sobre su cabeza la leontea (Museo Arqueológico de 
Estambul, Inv. 370).

Como señalábamos, en su deseo de aparecer públicamente como sucesor 
directo de Alejandro el Grande, Lisímaco de Tracia mandó acuñar monedas en 
cuyo anverso aparece la efigie de Alejandro deificado, con el cabello recogido 
con la diadema (stefané) y las sienes adornadas con la gran cornamenta de Amón, 
en una clara alusión a su condición divina, asimilado claramente a Zeus-Amón 
(British Museum n. 1919,0820.1). Además de los atributos mencionados, unos 
enormes ojos abiertos denotan su asimilación a la esfera de lo divino. El reverso 
de la moneda lo ocupa la imagen de la diosa Atenea (protectora por antonomasia 

7.  García García, Cristina: «Análisis iconográfico de las monedas de Alejandro Magno y los Diádocos», Revista 
Numismática Hécate, 2, 2015, pp. 21-26.



115ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

de los héroes, hija de Zeus y diosa de la guerra)8. Iconografía análoga a la citada 
en las monedas, fue habitual también en la glíptica (Ashmolean Museum, Oxford. 
Inv. No. AN1892.1499).

La identificación con Zeus-Amón fue un asunto recurrente. Asimilado a Zeus lo 
representó también el célebre Apeles, según nos ha transmitido Plinio: «También 
pintó en el templo de Diana de Éfeso, a Alejandro Magno con un relámpago en 
la mano, que parece que se le puede tocar con los dedos y que el rayo sale de la 
tabla, y le pagaron 20 talentos de oro» (Plinio, NH, XXXV, 92)9 y dicha asimilación 
fue representada ocasionalmente en otros soportes artísticos, escultura y glíptica, 
principalmente. Entre las esculturas destacamos el tipo de Alejandro portador de 
la égida (Aigidocos), seguramente originario de la Alejandría helenística (British 
Museum 1922,0711.1) y recreado en diversas copias romanas (Museum für Kunst und 
Gewerbe Hamburg. Inv. No. 1963.74; Baltimore, Walters Art Museum, n. 54.107510; 
Amsterdam, Allard Pierson Museum APM 7842). En dichas obras el monarca aparece 
luciendo una larga égida (atributo de Zeus por antonomasia) adornada con un 
gorgoneion, que cubre su cuerpo hasta la altura de las rodillas. 

El célebre entalle firmado en caracteres griegos por Neison (San Petersburgo, 
Museo del Ermitage), obra fechada en el siglo I a.C. y acaso copia de las realizadas 
por el célebre Pirgoletes, presenta al rey en desnudo heroico, coronado, con la 
égida y cetro en una mano y sosteniendo el rayo con la otra; a su lado, el águila 
completa la caracterización divina. 

Además de las obras citadas, las representaciones antiguas de Alejandro el 
Grande lo mostraron como Helios (Museo Arqueológico Nacional de Atenas. 
Colección egipcia, Inv. No. X198), como Pan (Museo Arqueológico de Pella Inv. 
No. ΓΛ 143), como como Apolo en la obra de Menas de Pérgamo (Museo Arqueo-
lógico de Estambul, Inv. Inv. No. 709), es decir, asimilado a la divinidad en el más 
amplio sentido.

Tras su muerte, Alejandro el Grande se convirtió en un mito y su personalidad 
sería inspiradora del culto imperial romano. Sus hazañas políticas y su imagen 
habían atravesado pueblos y fronteras, representadas en relieves, pinturas, escul-
turas de bulto redondo o cuños monetales y se difundió en espacios públicos, tanto 
civiles como religiosos: una imagen ideal, que causó admiración entre sus súbditos, 
porque se había convertido en un dios. Dicha iconografía, unida al trato de respeto 
establecido hacia el gobernante en el reino de Macedonia, así como a los rituales 
funerarios, hicieron imperecedera su memoria, fama que contribuía a la legiti-
mación del poder de sus sucesores. A nuestro modo de ver, estas representaciones 

8.   Sobre el origen de la asimilación de Alejandro con Zeus Amón, Véase Fredricksmeyer, Ernst A.: «Alexander, Zeus 
Ammon, and the Conquest of Asia», Transactions of the American Philological Association (1974-) 121 (1991): 199–214. 
https://doi.org/10.2307/284452

9.   http://www.historia-del-arte-erotico.com/Plinio_el_viejo/libro35.htm
10.  https://imagoalexandri.es/?page_id=746

https://doi.org/10.2307/284452
http://www.historia-del-arte-erotico.com/Plinio_el_viejo/libro35.htm
https://imagoalexandri.es/?page_id=746


116

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

«alegóricas» de Alejandro marcan el inicio de lo que podría considerarse la génesis 
del «retrato mitológico», género llamado a tener larguísimas consecuencias en 
el mundo romano y aún en épocas posteriores. Dichas representaciones están 
relacionadas, asimismo, con la representación de la Apoteósis (Apotheosis), cuyo 
patrón iconográfico surgió, como es bien sabido, en la Roma imperial11.

2. ROMA: LA APOTHEOSIS

En los primeros tiempos se dice que Rómulo fue admitido a los honores 
divinos bajo el nombre de Quirino, como señalan Plutarco, Livio o Cicerón, pero 
ninguno de los otros reyes romanos parece haber recibido este honor, y en la 
época republicana tampoco tenemos referencias escritas de ninguna Apotheosis12. 

Más tarde y siguiendo la estela de Oriente y el ejemplo de Alejandro, Roma 
divinizó a sus emperadores desde el siglo I d.C., y fomentó el llamado culto imperial 
en todos los territorios conquistados, como uno de los aspectos más significativos 
en el proceso de romanización y pacificación de Occidente. Los cambios políticos 
acaecidos en el Principado, particularmente las reformas de la praxis religiosa, 
colocaron al princeps en el vértice del poder religioso como pontifex maximus: el 
poder imperial incluía facultades mortales y divinas, y muy pronto, el César fue 
asimilado con Júpiter. Con sus afirmaciones, los poetas de la época augustea, 
Virgilio y Ovidio especialmente, contribuyeron a la asociación entre el Príncipe y 
el Dios. En Eneida 6.782 Virgilio afirma que Roma hará su imperio igual al mundo, 
su espíritu al Olimpo (imperium terris, animos aequabit Oympo)13. A iniciativa de 
Augusto, el Senado había decretado el reconocimiento de los honores divinos para 
Julio César, tras el magnicidio del 44 a.C.14 y como consecuencia de ello, en unión 
con las transformaciones en materia religiosa llevadas a cabo por los emperadores 
y la acumulación de prerrogativas de poder de los mismos, fue surgiendo y 
fortaleciéndose el culto imperial, una construcción ideológica extraordinaria, 
que se fue colando entre las grietas de antiguas tradiciones y rituales y que, a la 
postre, habría de servir como punto de cohesión de la sociedad.

11.   Durante la Edad Media se difundió el tema de la Ascensión de Alejandro, ampliamente representado en las 
artes plásticas, tanto en Oriente como en Occidente. Véase, Rodríguez Peinado, Laura: «La ascensión de Alejandro 
Magno», Revista Digital de Iconografía Medieval, vol. X, nº 18, 2018, pp. 9-23. 

12.   Véase «Apotheosis» en Smith, William, Dictionary of Greek and Roman antiquities, 1865, p. 105.
https://archive.org/details/dictionaryofgree00smituoft/page/106/mode/2up?view=theater
13.   Para el estudio de la génesis del proceso de divinización en Roma, Véase Pollini, John: «Man or God: Divine 

Assimilation and Imitation in the Late Republic and Early Principate«», en K.A. Raaflaub y M. Toher (eds.): Between 
Republic and Empire:Interpretations of Augustus and His Principate, Berkeley, 1990, pp. 333-63 y Bosworth, Brian: «Augustus, 
the Res Gestae and Hellenistic Theories of Apotheosis», The Journal of Roman Studies, 89,1999, pp. 1-18. DOI: https://
doi.org/10.2307/300731

14.  Koortbojian, D.M.: The divinization of Caesar and Augusto: precedents, consequences, implications, Cambridge: 
Cambridge University Press, 2013, capítulo VI.

https://archive.org/details/dictionaryofgree00smituoft/page/106/mode/2up?view=theater
https://doi.org/10.2307/300731
https://doi.org/10.2307/300731


117ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

En este marco ideológico, la imagen del emperador, glorificado tras su muerte, 
mantuvo en vigor la tradición helenística y emuló los desfiles triunfales antaño 
sólo reservados a los dioses. El denominado culto imperial romano fue la máxima 
expresión de dicha aspiración simbólica, donde los dioses y los hombres compartían 
el mismo espacio de representación político-religiosa. No es extraño que la ideología 
imperialista y la conquista del orbe se asociaran con la Apotheosis, medio por el 
que el difunto emperador alcanzaba la jerarquía divina. Sus antecedentes son 
griegos, como hemos señalado, y su culminación sería el proceso de asimilación 
con la divinidad de los emperadores romanos al que aludimos15.

Ennio (239-170 a.C.) había cantado la ascensión de Escipión al cielo, idea que 
se reforzó a través del pensamiento de los estoicos, especialmente Cicerón16, que 
alcanzaría su máxima expresión en los momentos finales de la República; en 
sus escritos se había difundido la idea de la absorción del alma en el éter, tras la 
separación del cuerpo, es decir, la inmortalidad del alma. En la mentalidad romana 
imperial, la Apotheosis era concedida a los emperadores tras su muerte, momento 
en el que se instauraba su culto como divi (dioses). La primera deificación fue, 
como es sabido, la de Julio César, promovida por Octaviano para consolidar su 
propio poder y confirmada por el Senado el 1 de enero del año 42 a.C.

Murió a los cincuenta y seis años de edad y fue incluido entre los dioses, no sólo por boca de los 
que decretaron tal honor, sino por el convencimiento de la gente. Y, en efecto, durante los juegos 
—los primeros que el heredero, Augusto, organizaba en su honor, después de ser divinizado— 
refulgió durante siete días seguidos un cometa, que aparecía alrededor de la hora undécima, y 
que todos creyeron ser el alma de César, recibida en los cielos; por esa razón, en sus estatuas 
se añade una estrella sobre su cabeza. Fue deseo general tapiar la Curia donde fue asesinado y 
los idus de marzo pasaron a denominarse los idus del «Parricidio» y nunca más volvió a reunirse 
el Senado en ese día (Suetonio, César LXXXVIII Trad. A. Cuatrecasas).

A continuación, Octavio organizaría el culto de su predecesor, tal y como narra 
Dion Casio en su Historia romana:

César, mientras tanto, además de encargarse del gobierno de tantos asuntos, mandó que 
se consagrasen santuarios a Roma y a su padre César al que se le debería llamar el Héroe 
Julio, tanto en Éfeso como en Nicea. Por aquel entonces, aquellas ciudades de Asia y Bitinia, 
respectivamente, eran las que gozaban de mayor reputación.  Ordenó a los ciudadanos romanos 

15.   La idea de convertir a los seres humanos en dioses fue expuesta claramente por primera vez en la literatura 
griega por Evémero a fines del siglo IV a.C. Este autor imaginó a los dioses como hombres y mujeres que habían sido 
deificados sobre la base de sus logros en la tierra. La carrera de Júpiter, por ejemplo, estuvo ligada a su campaña de 
conquista mundial y sus dones de agricultura y leyes. De ello se deducía que cualquiera que lograra estos objetivos 
profesionales de conquista y obras de caridad, podría hacer el mismo reclamo de divinidad. El trabajo de Evémero fue 
traducido por Ennio y, en consecuencia, influyó en los trabajos de Virgilio. Virgilio defendió con fuerza la deificación 
de Augusto, basándose en estas dos condiciones de conquista del mundo y obras de caridad. En su Eneida hace que 
Augusto supere los logros de Heracles y Dionisos, que tradicionalmente se utilizaban para justificar el culto a Alejandro. 
Dionisio triunfó en Oriente y Heracles fue el benefactor tradicional de la humanidad a través de sus labores. La propia 
Res Gestae de Augusto fue una justificación de su propia deificación, ya que contenía un registro de la conquista y sus 
logros. Bosworth, Brian, Op. Cit., pp. 1-3.

16.   Véase Cicerón, Comentario al «sueño de Escipión».



118

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

que habitaban en aquellas provincias que les rindieran honores a ambos. A los extranjeros, a los 
que él denominó griegos, les permitió que levantaran unos santuarios consagrados a su propia 
persona, a ls asiáticos en Pérgamo y a los bitinios en Nicomedia. Esta práctica, que tuvo aquí 
su comienzo, se siguió dando bajo otros emperadores, y no sólo entre los pueblos griegos, sino 
también entre todos los otros que deben obediencia a Roma.  Pues ni en la propia ciudad de 
Roma ni en el resto de Italia ningún emperador, aunque haya sido digno de todos los honores, 
se ha atrevido a hacerlo. No obstante, los emperadores ya fallecidos y que han gobernado bien 
se les otorgan los demás honores propios de los dioses y se les construye, además, un templo 
para su culto como héroes (Dion Casio, Historia romana, 51.20.6-8)17.

Tras la muerte del emperador, se celebraba la ceremonia la Consecratio, Durante 
dicha ceremonia, que se desarrollaba conforme a un ritual muy estricto, tras la 
procesión ecuestre alrededor de la pira fúnebre (construida con varios pisos, 
a modo de torre), tenía lugar la cremación del cadáver, ante la presencia de 
numerosos asistentes. Finalmente se soltaba un águila para simbolizar la ascensión 
del emperador al cielo, tal y como nos ha trasmitido, con gran lujo de detalles, 
Herodiano de Siria, refiriéndose al funeral de Septimio Severo (muerto en 211):

Es costumbre entre los romanos deificar a los emperadores que han muerto, dejando a sus hijos 
como sucesores. Esta ceremonia recibe el nombre de Apoteosis. Por toda la ciudad aparecen 
muestras de luto en combinación con fiestas y ceremonias religiosas. Entierran el cuerpo del 
emperador muerto al modo del resto de los hombres, aunque con un funeral fastuoso […] los 
miembros más nobles del orden ecuestre y jóvenes escogidos del orden senatorial levantan el 
lecho, lo llevan por la Vía Sacra, y lo exponen en el foro antiguo, en el sitio donde los magistrados 
romanos renuncian a sus cargos. A ambos lados se levantan unos estrados dispuestos en gradas; 
en un lado se encuentra un coro de niños de familias nobles y patricias, y en el opuesto hay 
uno de mujeres de elevado rango. Cada coro entona himnos y cantos en honor del muerto, 
interpretados en un ritmo solemne y lamentoso. A continuación, vuelven a levantar en andas el 
fúnebre lecho y lo llevan fuera de la ciudad, al Campo de Marte, donde han erigido, en el lugar 
más abierto, una construcción cuadrada sin otro material que enormes maderos ensamblados 
en un armazón a modo de casa […]. Esparcen entonces todo tipo de inciensos y perfumes de la 
tierra y vuelcan montones de frutos, hierbas y jugos aromáticos. No es posible encontrar ningún 
pueblo ni ciudad ni particular de cierta alcurnia y categoría que no envíe con afán de distinguirse 
estos dones postreros en honor del emperador. Cuando se ha apilado un enorme montón de 
productos aromáticos y todo el lugar se ha llenado de perfumes, tiene lugar una cabalgata en 
torno de la pira, y todo el orden ecuestre cabalga en círculo, en una formación que evoluciona 
siguiendo el ritmo de una danza pírrica. También giran unos carros en una formación semejante, 
con sus aurigas vestidos con togas bordadas en púrpura. En los carros van imágenes con las 
máscaras de ilustres generales y emperadores romanos. Cumplidas estas ceremonias, el sucesor 
del imperio coge una antorcha y la aplica a la torre, y los restantes encienden el fuego por todo 
el derredor de la pira. El fuego prende fácilmente y todo arde sin dificultad por la gran cantidad 
de leña y de productos aromáticos acumulados. Luego, desde el más pequeño y último de los 
pisos, como desde una almena, un águila es soltada para que se remonte hacia el cielo con el 
fuego. Los romanos creen que lleva el alma del emperador desde la tierra hasta el cielo. Y a partir 
de esta ceremonia es venerado con el resto de los dioses (Herodiano IV,2)18.

17.   Dion Casio, Historia Romana. Libros L-LX. Traducción y notas de Juan Manuel Cortés Copete (2011) Biblioteca 
Clásica Gredos 395.

18.   Herodiano, Historia del Imperio romano después de Marco Aurelio. Introducción, traducción y notas de J. J. Torres 
Esbarranch. Revisada por J. Arce. Biblioteca Clásica Gredos 80.



119ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

Perea Yébenes19 ha subrayado muy 
acertadamente la diferencia cualitativa 
entre Consecratio y Apotheosis, actos que 
ocasionalmente han sido equiparados. 
Para dicho autor, la Apotheosis, no es sólo el 
clímax de la ceremonia de Consecratio, sino 
su consecuencia natural: son los dioses o 
los genios divinos quienes actúan para que 
sea efectiva la elevación del difunto a los 
cielos. Después de la Apotheosis, el emperador 
era admitido en el mundo de los dioses, de 
tal suerte que era considerado un deorum 
numerum referri20. 

La más temprana fórmula iconográfica 
para representar la Apotheosis en Roma la 
encontramos en la «Apoteosis de Rómulo» 
que aparece en el reverso de un denario de 
L. Farsuleius Mensor, acuñado en torno al 75 
a.C. En la citada moneda, el mítico fundador 
de Roma, de acuerdo con las referencias de 
Ennius, aparece como un personaje togado en el momento en que el dios Marte, 
conduciendo las riendas de una biga ceremonial, parece cederle un puesto a su 
lado. El carro aparece en posición ascendente y en la parte inferior del mismo se 
ha representado un escorpión, que debe entenderse como un marco astrológico21. 
Dicha fórmula iconográfica sería el antecedente para algunas de las escenas que 
han sido consideradas tradicionalmente como representaciones de Apotheosis en el 
primer arte imperial, como por ejemplo, los relieves del Altar Belvedere (12-2 a.C.). 
Uno de los relieves de dicho monumento (Vaticano, Museo Gregoriano Profano, 
Inv. n.1115) (Figura 1) se ha entendido como la escena de Apoteosis de César, con el 
personaje elevándose al cielo (Caelus personificado en la zona superior) en actitud 
triunfante montado en una cuadriga en movimiento ascendente en presencia de 
otras figuras (un togado y una mujer con dos niños, también togados). No obstante, 
la identificación de los personajes de este relieve ha sido objeto de controversia entre 
los estudiosos. Entre las aportaciones más interesantes sobre el tema destacamos la 
lectura realizada por Bridget A. Buxton, que ha centrado su atención en el significado 
de este importante monumento que representa las pretensiones de la casa de Augusto 

19.   Perea Yébenes, Sabino: «Imago Imperatoris,ad sidera! El funeral de los emperadores romanos, la apoteosis y 
el ‘cuerpo doble’», Oppidum, nº 1. Universidad SEK. Segovia, 2005, p. 118.

20.   «Apotheosis» en Smith, William, Dictionary of Greek and Roman antiquities, 1865, p. 105.
https://archive.org/details/dictionaryofgree00smituoft/page/106/mode/2up?view=theater
21.   Yarrow, Mariah «Romulus’ Apotheosis», American Journal of Numismatics(AJN) Second Series 30, 2018, pp. 

145–161, plate 31. https://brooklynsabbatical.files.wordpress.com/2018/07/yarrow-ajn-30-offprint.pdf

FIGURA 1. Relieve con escena de Apotheosis que 
decora uno de los lados del Altar del Belvedere.  
Museos Vaticanos, Museo Gregoriano Profano (Rossa;  
© DAI Rome, neg. 75.1289)

https://archive.org/details/dictionaryofgree00smituoft/page/106/mode/2up?view=theater
https://brooklynsabbatical.files.wordpress.com/2018/07/yarrow-ajn-30-offprint.pdf


120

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

de monopolizar el poder de Roma y anuncia las ambiciones dinásticas durante los 
primeros años de su pontificado.22 

A partir del año 27 a.C., cuando Octaviano asumió el título de Augusto, no sólo 
comenzaba la era imperial propiamente dicha, sino que se daba el primer paso para la 
práctica de adorar al hijo de un dios, que pronto recibiría, también, honores divinos. 
La divinización de los emperadores tuvo una amplísima difusión durante los siglos I 
y II y llegó a ser un estándar religioso, una vez confirmada por el Senado. 

Pero todas estas creencias comenzaron a divulgarse tiempo después. En aquel entonces, tras 
haberlo hecho inmortal, le asignaron oficiantes y rituales de los que Livia –a la que había dado el 
nombre de Julia y de Augusta– fue nombrada sacerdotisa. Le permitieron, además, que hiciera uso 
de un lictor cuando ejerciese como sacerdotisa.  Ella regaló doscientas cincuenta mil dracmas a 
un tal Numero Ático, senador de rango pretorio, porque juró que había visto a Augusto ascender 
al cielo, como también se decía de Próculo y Rómulo». (Dion Casio, Historia romana 56,46, 1-2)23. 

Iconográficamente, la Apotheosis propiamente dicha se representa de acuerdo 
con unas fórmulas convencionales que detallaremos a continuación, entre las que 
destaca la presencia de un águila (atributo de Júpiter) que sustenta al finado en su 
elevación. Además, el personaje divinizado puede tener una corona radiada sobre 
sus sienes y otros atributos. Junto a él suelen aparecer, asimismo, personificaciones 
de la Victoria que corona con laureles al personaje heroizado. Las fórmulas utilizadas 
en las monedas (cuyo análisis detallado se escapa a los propósitos de estas líneas) 
incluyen en el reverso la presencia de águilas, altares, piras funerarias, estrellas, 
coronas radiadas, ave fénix, además de diversos atributos iconográficos de dioses, y 
muchas veces repetida la leyenda CONSECRATIO, el ritual que convertía el Funus 
imperatorum en un verdadero triunfo. Por tanto, mientras la iconografía recurrente 
de las monedas evoca la ceremonia de Consagración y todo el ritual llevado a cabo 
durante la misma, la iconografía que aparece habitualmente tanto en la glíptica 
como en la gran escultura, evoca el momento culminante de dicho ceremonial, la 
Apotheosis propiamente dicha. En las siguientes líneas detendremos nuestra mirada 
en algunos ejemplos significativos de la era imperial.

Un fino camafeo de sardónice, atribuido al taller de Excilax,  muestra al emperador 
Claudio montado sobre un águila de alas explayadas cuyas garras reposan sobre 
una palma. El emperador tiene el rostro de perfil, vuelto hacia la izquierda de la 
composición, donde sobrevuela una pequeña victoriola que se acerca a él para ceñir 
sus sienes con una corona de laurel. Claudio luce la égida de Júpiter sobre el pecho 
desnudo, cubriendo ambos hombros y un manto cubre la parte inferior de su cuerpo; 
sus pies están calzados con sandalias. Sostiene en sus manos un lituus, cetro del augur 
–antiguo símbolo etrusco de poder asociado al emperador reinante– y una doble 

22.   Buxton, Bridget A.: «A New Reading of the Belvedere Altar», American Journal of Archaeology 118, n. 1, 2014, 
p. 100-101.

23.   Dion Casio, Historia Romana. Libros L-LX. Traducción y notas de Juan Manuel Cortés Copete (2011) Biblioteca 
Clásica Gredos 395.



121ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

cornucopia –alusión a la Concordia– (Paris, Bibliothèque Nationale de France, Cabinet 
des Médailles, Inv. n. 265) (Figura 2). Una primera mirada a la composición sugiere 
que se trata de una escena de Apotheosis, por la presencia del águila, y así ha sido 
entendida tradicionalmente; sin embargo, algunos estudios sugieren que se trate de 
una representación extravagante del emperador vivo, adornado con los atributos (y 
por tanto, con el poder) de Júpiter. Smith24 arguye que la representación pone énfasis 
en las referencias terrestres, el lituus y la doble cornucopia, que no están atestiguadas 
en otras Apotheosis de la era imperial. Claudio no tiene la corona radiada, atributo del 
divus, ni aparece vestido correctamente, como sucede en otros ejemplos. Si se acepta 
tal lectura, se trataría de un «retrato mitológico» y por tanto, dicha «extravagancia» 
sugiere que la iconografía muestra la divinización del emperador en vida. 

24.   Smith, RRR.: «Maiestas Serena: Roman court cameos and early imperial poetry and panegyric», Journal of 
Roman Studies (JRS), 111, pp. 95-96.

FIGURA 2. Camafeo de sardónice, atribuido a Skylax.  El emperador Claudio montado sobre 
un águila. Paris. Bibliothèque Nationale de France, Cabinet des Médailles. https://commons.wikimedia.
org/w/index.php?curid=5844555

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=5844555
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=5844555


122

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Análoga composición, atributos y simbolismo puede otorgarse al camafeo de 
sardónice con la imagen del joven Nerón montado sobre un águila y coronado 
por la Victoria que se conserva en Nancy (Nancy, Bubkuitgèque Publique), retrato 
creado con motivo de su coronación tras la muerte de Claudio, en el año 54. 
También en este caso, el propósito de la imagen pudo ser la representación del 
poder supremo del emperador asociado a Júpiter25. Como es sabido, Nerón no fue 
divinizado oficialmente, y en su honor no se celebró la Consecratio.

El Arco de Tito, situado en el Foro romano, fue construido poco después de la 
muerte del emperador en 81 d.C. por su hermano y nuevo emperador, Domiciano, 
con el propósito de anunciar su divinidad y la de su familia (incluido él mismo), 
un gesto de propaganda imperial a gran escala. Sin embargo, este arco situado 
en la Vía Sacra del foro romano no era un arco triunfal propiamente dicho, sino 
un monumento construido ad hoc para conmemorar la muerte de Tito y su 
deificación oficial (Consecratio)26. Los relieves del panel norte muestran a Tito 
como triumphator, tras su victoria sobre los judíos (70 d.C.), mientras que en 
el panel del lado meridional vemos la procesión triunfal con los despojos del 
templo, entrando en Roma, bajo el arco construido. En la clave de la bóveda, un 
águila de alas explayadas eleva al emperador a los cielos, señalando su Apotheosis. 
Como ha señalado Naomi J. Norman27, la complejidad del arco de Tito reside 
en la localización de sus relieves, que refuerzan la conexión entre el triunfo y la 
Apoteósis; además, la situación del arco en un punto estratégico en el paso obligado 
de las procesiones funerarias y triunfales, hace del monumento una especie de 
«dispositivo nemotécnico» que sugiere, al mismo tiempo, el pasado y el futuro, 
abriendo la posibilidad de revivir momentos históricos y procesiones funerarias 
a quienes pasaban y habrían de pasar en el futuro bajo su bóveda.

Siendo coemperadores, Marco Aurelio y Lucio Vero, en 161 d.C. erigieron una 
columna en el Campo de Marte, construida de granito rojo, en honor de Antonino 
Pío, deificado, rematada por la estatua del emperador. En su base, además de 
una inscripción dedicatoria (CILVI 1004) y una escena de decursio, se representó 
el ascenso del emperador y su esposa Faustina al cielo (Roma, Musei Vaticani. 
Cortile della Corazza Inv. n. 5115). La personificación de Aeternitas (como Aion, el 
tiempo eterno) aparece representado como genio juvenil desnudo y alado, con 
un orbe y una serpiente en su mano; su figura marca una diagonal ascendente y 
tras sus grandes alas explayadas, sostenidas y elevadas por dos águilas situadas 

25.   Smith, RRR.: «Maiestas Serena: Roman court cameos and early imperial poetry and panegyric», Journal of 
Roman Studies (JRS), 111, n. 41.

26.   El verdadero Arco Triunfal de Tito era un monumento de triple arcada que estuvo situado en el centro del 
hemiciclo del Circo Máximo, para celebrar el asedio y saqueo de Jesusalén y que actualmente está siendo objeto de 
nuevos estudios arqueológicos y reconstrucciones. Véase, Buonfiglio, Marialetizia. «L’Arco di Tito al Circo Massimo: 
dalle indagini archeologiche alla ricostruzione virtuale», Bullettino della Commissione Archeologica Comunale CXVIII, 
2017, pp. 163-187. 

27.  Norman, Naomi J.: «Imperial Triumph and Apotheosis: The Arch of Titus» en Derek B. Counts and Anthony 
S. Tuck (eds.), Koine.Mediterranean Studies in honor of R. Ross Holloway, Oxford/Oakville, Oxford Books, 2009, p. 52.



123ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

a ambos lados, emergen los bustos de Antonino y su esposa, ataviados con toda 
corrección y sosteniendo en sus manos el cetro –coronado por el águila, en el 
caso del emperador–. 

En la zona inferior del relieve, el Genio del Campo Marzio personificado está 
recostado en el suelo, agarrando con sus manos el obelisco que mandara erigir 
Augusto años atrás como reloj solar. Frente a él está la Dea Roma, representada 
con su habitual iconografía de guerrera y rodeada de trofeos, levantando su mano 
en señal de complacencia ante el suceso. Sobre el escudo de la Dea Roma es visible 
la imagen de los gemelos amamantados por la loba, como referencia al origen y 
fundación de la ciudad (Figura 3). Llama la atención la analogía iconográfica del 
pedestal citado con uno de los relieves reutilizados que un día decoraron el Arco 
de Portogallo (Roma, Via Lata), de datación controvertida, donde Adriano quiso 
representar la divinización de su esposa Vibia Sabina, que murió en el año 136 d.C. 
En uno de esos relieves el emperador sentado sobre una silla curul y acompañado 
por el Genio del Campo Marzio y otro personaje (¿Antonino Pío?), contempla la 
Apotheosis de Sabina que se eleva a las alturas, desde la pira funeraria, a hombros 
de una figura femenina alada, que sostiene una antorcha encendida en sus manos y 
que se ha identificado con la personificación de Aeternitas (Roma, Musei Capitolini, 
Inv. n. MC1213). 

FIGURA 3. Relieve del pedestal de la Columna de Antonino Pío.  Antonino y Faustina elevados 
por el genio de la muerte. 161 d.C. Roma. Musei Capitolini. https://www.flickr.com/photos/8449304@
N04/857021357

https://www.flickr.com/photos/8449304@N04/857021357 
https://www.flickr.com/photos/8449304@N04/857021357 


124

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

El tímpano del Capitolium de Dougga (Figura 4), construido a expensas de Lucius 
Marcius Simplex, y de su hijo Lucius Marcius Simplex Regillianus, en 166 ó 167 
d.C. contiene un relieve con la Apotheosis de Antonino Pío. Muy deteriorado en la 
actualidad; aún son visibles las enormes alas abiertas del águila, representada en 
pleno vuelo y marcando el sentido ascensional de izquierda a derecha; tras las alas 
también se puede advertir el torso desnudo del emperador, caracterizado como 
una imago clipeata, similar a la representación de los difuntos que aparecen en los 
frentes de los sarcófagos romanos. 

Emulando la Apotheosis pública del emperador, ocasionalmente también se repre-
sentó en el arte romano la ascensión de personajes nobles e incluso de los libertos28. 
Ejemplo de ello es el relieve que ocupa el tímpano del sacellum de los Augustales 
de Misenum, fechado en 162 d.C., con la representación de la Apotheosis de Cassia 
Victoria and L. Laecanius Primitivus, e, incluso, de los libertos. 

28.   Lo Monaco, Annalisa: «Algide e belle come dee. Immagini private e apoteosi a Romain età medio-imperiale» 
en E. La Rocca y C. Parisi Presicce (eds.): Ritratti. Le tante facce del potere, Roma, Mondomostre, 2011.

FIGURA. 4. Tímpano del Capitolium de Dougga, con representación de la Apotheosis de Antonino 
Pío. 166-167 d.C. https://commons.wikimedia.org/wiki/Category:Details_of_the_Capitoline_Temple_in_
Dougga#/media/File:TnSitedougga_15.JPG

https://commons.wikimedia.org/wiki/Category:Details_of_the_Capitoline_Temple_in_Dougga#/media/File:T
https://commons.wikimedia.org/wiki/Category:Details_of_the_Capitoline_Temple_in_Dougga#/media/File:T


125ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

Llegados a este punto, se hace obligada la mención 
del gran relieve procedente del Monumento de los 
partos, de la antigua Éfeso, un magnífico friso de 40 
metros de longitud, monumento conmemorativo de 
las victorias de Lucio Vero y Marco Aurelio contra los 
partos. Dicho relieve suele denominarse la Apotheosis 
del emperador Lucio Vero (Wien, Ephesos Museum, Inv. 
n. I867) y en él aparece el emperador efigiado como 
militar, en el momento en que la Dea Victoria le coge 
de la mano y le ayuda a subir al carro, en posición 
de movimiento ascendente. Bajo los caballos, la 
tierra personificada con cornucopia ofrece sus frutos 
y Phosphoros y Helio le preceden, alumbrando su 
Triunfo. Compartimos la opinión de Michaela Fuchs29 
de que el citado relieve no muestra la ascensión al 
cielo de Lucio Vero, sino que es la representación del 
Triumphator, una escena triunfal. Es cierto que ambos 
conceptos estuvieron indisolublemente unidos y que 
la línea que los separa es muy difusa en ocasiones, 
ya que la Apotheosis era concedida tras el Triunfo, 
pero junto a los argumentos citados por dicho autor, 
es preciso subrayar que la propia iconografía de la 
Apotheosis en época de Lucio Vero había adquirido unos 
convencionalismos iconográficos que distaban mucho 
del relieve de Éfeso, como acabamos de comprobar. 

Los prototipos icónicos forjados en la Roma 
imperial pasaron a la Edad Media a través de la eboraria 
tardoantigua y bizantina. Ejemplo de ello es un díptico 
consular de Aurelio Símaco (345-402 d.C.), hoy en el 
Museo Británico (London, British Museum Inv. n. MME 
57,10-13,1)30, donde la imagen del triunfo (asociada 
con un desfile de elefantes) precede a la ascensión del 
personaje a las alturas, este caso ayudado por dos genios 
alados masculinos (Figura 5). En los últimos años del 
siglo IV de nuestra era, los dípticos se utilizaban en muy 
variadas circunstancias, casi siempre como regalos o 

29.   Fuchs, Michaela. «Staatsideologie und Herrscherpanegyrik: neue Überlegungen zum Parthermonument von 
Ephesos, Jahrbuch des Kunsthistorischen Museums Wien, 2003, pp. 8-29.

30.   Rodríguez López, María Isabel: «Imágenes del poder: los dípticos consulares», en Sanz Serrano, Rosa; Moreno 
Arrastio, Francisco José & Pérez-Accino, José Ramón (eds.), Actas del I Simposio Internacional TEMPVS BARBARICVM, 
CEFYP, Madrid, 2011 

FIGURA 5. Díptico consular ebúrneo de 
Aurelio Símaco (345-402 d.C.). London, British 
Museum Inv. MME 57,10-131 ©British Museum



126

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

recordatorios para las elites y los sectores más elevados de la sociedad romana hacían 
circular en ellos, sus ideas y sus aspiraciones; se utilizaban, por tanto, como medios 
de propaganda, razón por la que sus imágenes estuvieron dotadas de contenidos 
simbólicos. Fueron marcadores sociales que algunos autores han designado como 
«cartas ebúrneas» de y para los poderosos.

El díptico que nos ocupa muestra una imagen sinóptica, en la que se representan, 
simultáneamente, tres momentos. En el centro de la composición, a la derecha, un 
hombre barbado y ataviado con la toga senatorial está sentado bajo un baldaquino 
columnado que semeja un naiskos, cuya estructura se yergue sobre un carruaje de 
ruedas tirado por cuatro elefantes. Parece probable que la figura represente al propio 
Q. Aurelius Symmachus, quien sirvió en las más altas esferas de la función pública como 
pro-consul y cónsul. La siguiente escena muestra su muerte, representada por una 
pira funeraria cubierta con un manto y sobre la cual puede verse una cuadriga; dos 
águilas simbolizan el alma, alejándose de la pira. En la sección superior, es llevado 
al cielo por varias figuras aladas, personificaciones de sendos genios de la muerte. 
Atraviesan un arco con los signos del Zodiaco, mientras son observados por Helios. 
En la cumbre, cinco antepasados le dan la bienvenida por su Apotheosis. Los genios 
que lo elevan, así como el dios Sol y los signos zodiacales (de Libra hasta Piscis, que 
significa el período entre el equinoccio de otoño y el equinoccio de primavera), 
atestiguan sus convicciones paganas. 

3. LA DIVINIZACIÓN DEL EMPERADOR 
COMO «RETRATO MITOLÓGICO» 

La Apotheosis y todo el constructo político asociado a ella tuvo como consecuencia, 
en el plano iconográfico, la creación de la imagen deificada del emperador, que 
exhibía su divino poder a través de efigies concebidas como verdaderos retratos 
mitológicos, análogos a las figuras de los héroes y de los mismos dioses. A continuación, 
analizaremos de forma sucinta, su desarrollo en el arte romano. 

A través de la escultura romana monumental (destinada al «gran público») y de 
las piezas de pequeño tamaño como camafeos (destinadas a las elites), podemos 
vislumbrar la plasmación artística y creciente de la asimilación entre los hombres 
(los Césares) y los dioses, un asunto de enorme trascendencia en el mundo romano. 
Como ha señalado Zanker, tras la victoria en Actium, los símbolos marinos como 
navíos, rostra, delfines o victorias, comenzaron a aparecer en el arte oficial, y la batalla 
pasó a ser considerada como un símbolo de la barbarie oriental31. Con Augusto 
comenzaba una nueva era, la Aurea Aetas, tiempo en el que la imagen del príncipe 

31.   Zanker, Paul: The Mask of Socrates: The Image of the Intellectual in Antiquity, Berkeley, Calif: University of 
California Press, 1995, pp. 106-109. http://ark.cdlib.org/ark:/13030/ft3f59n8b0/

http://ark.cdlib.org/ark:/13030/ft3f59n8b0/


127ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

jugó un papel determinante como medio de persuasión y propaganda política. En 
las monedas de Octaviano/Augusto se introdujeron símbolos que evocaban ese 
tiempo arcano, la Aurea Aetas, como el capricornio, la cornucopia, la imagen de 
Apolo, el Saeculum frugiferum y otros, que se enraízan en la monarquía helenística32.

A partir del 36 a.C., tras la victoria naval en Naúloco sobre Sexto Pompeyo (que 
fue nombrado como Imperator iterum y Praefectus Classis et Orae Maritimae por sus 
hazañas navales), Octaviano puso en marcha un programa de propaganda política 
con el propósito de deslegitimar a los Pompeyos. Perea Yébenes ha observado en 
este punto que «ni en las monedas ni en las gemas, ni los Pompeyos ni Octaviano 
pretendían usurpar la imagen del dios, sino que co-participaban gustosos de su 
mitología triunfal, aunque es verdad que a veces traspasaron esa delgada y delicada 
raya que, en las representaciones, separa a los grandes hombres de los dioses»33. 
Dicho programa político-propagandístico se vio fortalecido después de la victoria 
en Actium (31 a.C.) y la subsiguiente anexión del reino de Alejandría. Augusto se 
equiparó con Neptuno, como tiempo atrás lo hubiera hecho Demetrios Poliorcetes 
con Posidón34 y acuñó una imagen idéntica a la que es habitual para el dios marino. 
Por su calidad artística, el ejemplo más destacado de dicha imagen que ha llegado 
hasta nosotros es una cornalina anaranjada de fina talla procedente de Hadrumetum, 
con la inscripción griega ΠΟΠΙΛ ΑΛΒΑΝ (Popil Alban), posiblemente el autor o 
propietario de la pieza (Museum of Fine Arts Boston, inv. n. 27.733) (Figura 6). Los 
rasgos fisionómicos faciales de Octaviano son bien reconocibles, pero su cuerpo 
y su actitud triunfante lo convierten en el dios marino, un Neptunus triumphans. 
Octaviano sube ágil a la embarcación sosteniendo con firmeza las riendas de una 
cuadriga de hipocampos en un mar embravecido y empuñando el tridente (símbolo 
del poder marítimo) con la diestra, mientras un exiguo manto flota movido por el 
viento y cubre levemente sus brazos y su dorso. Entre las ondas del mar asoma la 
cabeza de una figura masculina, que ha sido interpretada por algunos autores como 
representación de Pompeyo o Antonio vencidos35. En nuestra opinión, esta figura 
puede efigiar, simplemente, la imagen de Tritón, como comparsa habitual del dios 
marino, impresión compartida por algunas fuentes36.

La potestad sobre el mar y la captura de las 300 naves en Actium se representó 
en un cuño fechado en torno a 30-20 a.C. que muestra a Octaviano coronado en 
el anverso, mientras el reverso ofrece la imagen de una columna rostral decorada 
con anclas y seis espolones de naves, sobre la cual se yergue la imagen de un 

32.   Győri, Victoria: «The Aurea Aetas and Octavianic/Augustan Coinage», Revista numismática OMNI, n. 8, 
2014. pp. 36-56.

33.   Perea Yébenes, Sabino: «Octavianus - Neptunus», CADMO. Revista de História da Universidad de Lisboa, 23, 
2013, 147-167, p. 156.

34.   Boswort, Brian: op.cit., p. 1.
35.   Perea Yébenes, Sabino: op. cit. (2013), p. 164, nota 38.
36.   Véase la descripción de la pieza dada en la Web del Museum of Fine Arts de Boston: https://collections.mfa.

org/objects/242574/oval-gem-with-augustus-as-neptune-mounting-a-seachariot

https://collections.mfa.org/objects/242574/oval-gem-with-augustus-as-neptune-mounting-a-seachariot
https://collections.mfa.org/objects/242574/oval-gem-with-augustus-as-neptune-mounting-a-seachariot


128

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

personaje estante (¿Octaviano?) y desnudo que sostiene un cetro en su mano 
derecha y un parazonium en la izquierda (British Museum, n. R.6168). 

Otras monedas acuñadas por las mismas fechas, como los denarios de 
Brundisium y Roma ofrecen el busto de una Victoria alada en el anverso y la 
imagen de un Octaviano heroizado, representado como hijo de Neptuno en el 
reverso (Figura 7). El César aparece efigiado como héroe desnudo, con el manto 
cayendo sobre su dorso; tiene una pierna flexionada sobre el orbe y sostiene en 
sus manos un cetro y un aplustre (aplustrum)37 respectivamente. El aplustre o 
acrostolium convierte simbólicamente a Octaviano en Señor del Mar, mientras 
el cetro y el globo lo caracterizan como dominador del mundo. La inscripción 
CAESAR•DIVI•F (Caesar Divi filius) completa el campo del reverso.

Tanto los emperadores de la dinastía Julio-Claudia como los Flavios y los 
Antoninos, aunque con matices, harían suya esta ideología y se hicieron repre-
sentar bajo la apariencia divina, siendo Júpiter, como ya se ha señalado, el dios 

37.   El aplustrum era un ornamento formado por tablas de madera pintadas de colores, que decoraba la proa de 
los barcos y había pasado a ser uno de los atributos más frecuentes de Neptuno, como demuestran algunas de las 
estatuas más conocidas del dios, como la conservada en el Museo Lateranense (Vaticano inv. n. 10315), exhumada en 
1824 por Panfilo di Pietro en Portus.

FIGURA 6. Cornalina procedente de Hadrumetum.  Octaviano representado 
como Neptuno. Siglo I a.C. Boston, Museum of Fine Arts. https://collections.mfa.org/
download/242574;jsessionid=39371F955F983634FC463AA479C607DC

https://collections.mfa.org/download/242574;jsessionid=39371F955F983634FC463AA479C607DC 
https://collections.mfa.org/download/242574;jsessionid=39371F955F983634FC463AA479C607DC 


129ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

cuya semblanza habría de ser las más de las veces compartida38. También lo 
hicieron las emperatrices desde Livia, asmiladas a diosas como Demeter, Hera 
o Afrodita, preferentemente39. 

La gran escultura, la glíptica y los cuños monetales fueron, pues, los medios 
preferidos para ofrecer el mensaje propagandístico de la imagen del Divo. El 
prototipo iconográfico más habitual en la gran escultura de estos reinados 
presenta al emperador coronado y semidesnudo, descalzo, apenas cubierto su 
cuerpo con un manto, sosteniendo el cetro en la mano, unas veces sedente y en 
ocasiones, estante en marcado contrapposto de herencia griega. También suele 
aparecer sosteniendo un orbe en la mano, como «Señor del mundo». Su cuerpo 
de complexión atlética se asemeja al de los dioses y su rostro, aunque idealizado, 
sugiere sin dudas, la identificación del retratado. El Augusto procedente del 
Serapeum de Tesalónica (Museo Arqueológico de Tesalónica), el conservado 
en el Museo del Ermitage, el hallado en 1750 en el Teatro de Arlés (Arles, Musée 
de l’Arles et de la Provence antiques), el procedente de Emerita Augusta o el 
emperador divinizado que conserva hoy el Museo del Prado (Inv. n.E000166), 
el del Museo Arqueológico Nacional de Nápoles (Inv. n. 6040, cabeza moderna), 
el Tiberio-Júpiter del Museo Gregoriano Profano (Inv. n. 9961) entre otros, 
responden al citado prototipo de emperador como divus. De todas las esculturas 
que representan al emperador como Júpiter destacamos el colosal Claudio del 
Vaticano (Vaticano, Museo Pío Clementino, Inv. n. 243) (Figura. 8), procedente 
del antiguo teatro de Lanivium, donde fue hallado en 1865. Estante y con el 
gesto altivo, el emperador luce la corona cívica de hojas de roble y además de 
los atributos citados, sostiene una patera en su mano y va acompañado de un 

38.   Escámez de Vera, Diego M: «Júpiter Óptimo Máximo en la propaganda de Augusto y Vespasiano: justificación 
religiosa de dos fundadores dinásticos». Antesteria, 3 (2014), 189-207, pp. 202-205.

39.   Véase, Fernández Uriel, Pilar y Nogales Basarrate, Trinidad. «La fuerza de la imagen: Iconografía de las princesas 
de la dinastía Julio-Claudia», Akros, Revista de Patrimonio, n.2 (2003), p. 73 y ss.  pp. 69-78.

FIGURA 7. Denario de Brundisium o Roma (32-29 a.C.) A/ Busto de Victoria a der. R/ Neptuno a 
izq. con cetro, acrostolium y pie sobre globo; CAESAR DIVI F. AR 3,13 g. 17,9 mm. RIC-256. FFC-44. 
American Numismatic Society; ID: 1937.158.439). https://www.numisbids.com/n.php?p=lot&sid=4617&lot=429

https://www.numisbids.com/n.php?p=lot&sid=4617&lot=429


130

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

águila, que posa a sus pies. Tales atributos 
lo asimilan al padre de los dioses, pero su 
rostro avejentado, de facciones realistas, 
evoca al Claudio hombre. 

La glíptica manufacturada durante la 
dinastía Julio-Claudia produjo ejemplares 
de extraordinaria calidad en los que la 
iconografía que abordamos fue asunto muy 
repetido y que ha sido bien estudiado en 
fechas recientes40. 

La glíptica es un medio plástico dirigido 
a las elites y en sus imágenes todos los Julio-
Claudios, de Augusto a Nerón, hicieron 
suyos los atributos divinos, mostrando 
toda su majestad y ostentando, a través 
de sus efigies, un mensaje rotundo de su 
autoridad, una consigna de seguridad y de 
paz en un imperio universal41. El camafeo 
estaba «dirigido a una elite educada y 
selecta, resulta más sofisticado y elaborado 
y, tal vez, en ello radica su gran valor para 
el estudioso de este período»42.

Una revisión de las obras más signi-
ficativas del arte glíptico pone de relieve 
la fuerza del mensaje simbólico que los 
gobernantes quisieron transmitir en ellas. 
Cuando el retrato de Augusto aparece en 

solitario, las obras lo muestran de perfil (Paris, Cabinet des Médailles, Inv. n. 234), 
coronado de laurel, en ocasiones exhibiendo égida de Zeus y lanza (London, British 
Museum Inv. n. 1867,0507.484 y New York, Metropolitan Museum, Inv. n. 42.II.30), 
en otras mostrando el águila de Zeus coronando su cetro (Catedral de Aquisgrán) 
o la corona radiada que lo asemeja al Sol (Cologne, Römish-Germanisches Museum, 
Inv. n. nv.70,13). En la magnífica Gema augústea (Vienna, Kunsthistorisches Museum 
Inv.n. IXa56) Augusto aparece representado como Júpiter junto a la Dea Roma, 
acompañado de diversas figuras alegóricas (La Tierra, el Océano, Oikoumene) y 

40.  Entre los trabajos dedicados al tema merecen citarse Gołyźniak, Pawel: Engraved Gems and Propaganda in 
the Roman Republic and under Augustus, Oxford, Archaeopress, 2020 y Smith, R.R.R.: «Maiestas Serena: Roman Court 
Cameos and Early Imperial Poetry and Panegyric», The Journal of Roman Studies, Volume 111, 2021, pp. 75-152.

41.   Smith, R.R.R.: op. cit. p. 106.
42.   Fernández Uriel, Pilar: «Un aspecto de la imagen del poder: Los retratos en los camafeos de tradición augustea», 

Eikon/Imago, 3, 2013/1, p. 140.

FIGURA 8. Estatua en mármol que representa al 
emperador Claudio como Júpiter. Vaticano, Museo 
Pío Clementino. 41-54 d.C. http://ancientrome.ru/art/
artworken/img.htm?id=5376

https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-roman-studies
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-roman-studies
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-roman-studies
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-roman-studies/volume/82C40DEF102766E256BC467F3BB234CA
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4333899
https://dialnet.unirioja.es/revista/20360/A/2013
http://ancientrome.ru/art/artworken/img.htm?id=5376
http://ancientrome.ru/art/artworken/img.htm?id=5376


131ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

otros personajes divinizados de la Domus Imperatoria, un retrato colectivo imperial 
cargado de complejo simbolismo.

Los modelos citados habrían de pervivir en reinados posteriores, aunque en las 
efigies de los sucesores se introdujeron, paulatinamente, algunas novedades. Con 
Tiberio, por ejemplo, se observa por primera vez la imagen del emperador-dios 
ataviado como militar, con paludamentum y coraza (acaso un primer paso de la 
asimilación del emperador con Marte, que culminaría en época adrianea), momento 
en el que, no obstante, también se pueden vislumbrar la égida y el rayo, atributos 
de Zeus (Vienna, Kunsthistorisches Museum, Inv. n. IX a 61). El joven Calígula, en 
posición frontal, exhibió también coraza con égida en sus retratos (New York, 
Metropolitan Museum Inv. n. II.195.7) y en otros ejemplos aparece entronizado en 
compañía de la Dea Roma, sosteniendo una enorme cornucopia doble repleta de 
dones y un cetro coronado por el águila. La cornucopia doble era el símbolo de 
la Concordia, una diosa tenida por hija de Júpiter y la Justicia que personificaba el 
acuerdo, el entendimiento y la armonía; otro aspecto que lo asimila a los dioses 
entronizados es la colocación de sus pies reposando sobre un escabel, sin contacto 
alguno con el plano terrenal (Vienna, Kunsthistorisches Museum, Inv. n. IX a 59). 

Del reinado de Claudio nos han llegado diversos modelos: el busto sencillo de 
perfil laureado (London, British Museum Inv. n.1939,0607), coronado y mostrando la 
égida (Dresden, Grünes Gewölde, Inv.n. V 1 y Paris, Cabinet des Médailles Inv. n. 269), 
con la égida sobre la coraza (Paris, Cabinet des Médailles Inv. n. 270) y también en 
una imagen de cuerpo entero, estante, coronado, desnudo con la égida envuelta 
en su cuerpo, sosteniendo el rayo y el cetro en sus manos y con un águila a sus 
pies (The Art Institut of Chicago, Inv. n. 1991.375). 

De la mano del culto imperial consolidado, el «retrato mitológico» de los 
emperadores sobrepasó temporalmente el tiempo de la dinastía Julio-Claudia 
que lo había impulsado y, aunque en el marco de diversa coyuntura política, 
continuó siendo esencial en el marco de las relaciones políticas de Roma. En el 
caso de la dinastía Flavia, Domiciano ideó un sistema de justificación dinástica 
diferente al modelo de los Julio-Claudios, con la voluntad de mostrar la ausencia 
de lazos con quienes habían sido sus precedesores en el poder. Conscientemente, 
Domiciano había creado una nueva «gens divina» en la que sus antepasados divus 
Vespasianus y divus Titus, legitimaban su propio poder, creando instituciones y 
erigiendo templos para honrar la memoria de sus próceres y fortaleciendo el culto 
imperial con ciertas peculiaridades43.

La moda de representación «a lo divino» pervivió largo tiempo en el retrato 
imperial. No sólo los dioses y sus atributos fueron el modelo, sino también los 
desnudos heroicos44, como demuestran las estatuas de Vespasiano y Tito halladas en 

43.   Escámez de Vera, Diego. M.: «Domiciano y el culto imperial provincial: ¿imitación o imposición», Gerión 35(2) 
2017: p. 567.

44.   Hallett, Christopher H: The Roman nude: heroic portrait statuary 200 B.C.-A.D. 300. Oxford studies in ancient 



132

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

el Colegio de los Augustales de Misenum (Baia, Museo 
Archeologico); ambas obras muestran al personaje 
completamente desnudo (heroizado o deificado) 
y acompañado por un trofeo militar junto a sus 
pies, para subrayar su autoridad militar. El desnudo 
heroico del emperador, asociado, o no, a otras 
connotaciones iconográficas, debe ser considerado, 
per se, indicio de deificación. El tratamiento del 
cuerpo heroico se inspiró fundamentalmente en 
los modelos griegos de Policleto y Praxíteles, pero 
las facciones realistas del rostro (especialmente en 
la dinastía Flavia) convierten estas obras en retratos 
y por tanto, en «retratos mitológicos». Mención 
especial merece el Domiciano juvenil procedente 
de Labicum (Munich, Gliptoteca, Inv. n. 394), obra 
realizada durante el reinado de Vespasiano, en torno 
a 70-79 d.C. (Figura 9); con el cinturón de la espada 
atravesando diagonalmente su pecho, y el manto 
enrollado sobre el hombro izquierdo, el joven 
príncipe quedaba convertido en un personaje de 
naturaleza apolínea, encarnación viva de lo divino.

Las esculturas del emperador Trajano 
concebido con atributos divinos se generalizaron 
en todo el Imperio, como pruebas de la difusión 
e intensificación del culto imperial que tuvo 
lugar durante su reinado45. Se trata de verdaderas 
producciones encomiásticas del Optimus Princeps 
–tanto o más aduladoras que el célebre Panegírico 
del emperador escrito en el 100 d.C. por Plinio el 

Joven–, pero en ellas apenas se vislumbra la voluntad del emperador de retornar 
a las antiguas tradiciones republicanas, sino que parecen exaltar al emperador 
como dueño absoluto del mundo. Entre dichas obras merecen citarse los retratos 
heroicos procedentes de Castelgandolfo (Copenhague NY Carlsberg Glyptothek, Inv. 
2571), la estatua colosal del emperador conservada en el Museo Arqueológico de 
Pythagoreio, en Samos (Figura 10) de rostro realista, así como o el extraordinario 
ejemplar de hallado en las excavaciones de Italica hacia 1788. A pesar de sus 
carencias, su tamaño colosal, la idealización, la pose heroica y su cuerpo –desnudo 
y perfecto– hacen de él un logrado símbolo del Triunfo imperial asociado a la 

culture and representation. Oxford: Oxford University Press, 2005, pp. 259-264.
45.   Fischwick, D. The Imperial Cult in the Latin West: Studies in the Ruler Cult of the Western Provinces of the Roman 

Empire, Vol. 1, Plate 2, Leiden, 1987.

FIGURA 9. Esstatua en mármol que representa 
a Domiciano heroizado procedente 
de Labicum. Circa 70-79 d.C. Gliptoteca 
de Munich. https://es.m.wikipedia.org/wiki/
Archivo:Domitianus_Glyptothek_Munich_394.jpg

https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Domitianus_Glyptothek_Munich_394.jpg
https://es.m.wikipedia.org/wiki/Archivo:Domitianus_Glyptothek_Munich_394.jpg


133ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

FIGURA 10.  Estatua colosal en mármol que representa a Trajano heroizado. Museo Arqueológico 
de Pythagoreio, Samos. https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/da/Archaeological_Museum_
of_Pythagoreio_-_Statue_of_Trajan_2.jpg

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/da/Archaeological_Museum_of_Pythagoreio_-_Statue_of
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/da/Archaeological_Museum_of_Pythagoreio_-_Statue_of


134

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

FIGURA 11. Estatua colosal de Trajano divinizado procedente del Traianeum de Italica. Sevilla, 
Museo Arqueológico.https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Trajano_de_It%C3%A1lica_(Sevilla).jpg

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Trajano_de_It%C3%A1lica_(Sevilla).jpg


135ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

divinidad (Museo Arqueológico de Sevilla, Inv. n. 
REP00095) (Figura 11). 

Entre los bustos de Trajano que han llegado 
hasta nosotros merecen citarse los realizados para 
celebrar la Decennalia del emperador, en 108 d.C., 
como el hallado en Roma (London, British Museum 
Inv. n. GR 1805.7-3.93), el conservado en el Museo del 
Louvre, de la Colección Albani (Inv. n. Ma 1250.1)46 
o el procedente de Salona (Dalmatia, Croacia), 
hoy en Viena (Wien, Kunsthistorisches Museum, 
Antikensammlung Inv. n. I, 104) (Figura 12). En 
estas imágenes conmemorativas de los diez años de 
reinado, el busto del emperador se yergue sobre una 
sencilla basa ática y se muestra sin ningún atributo 
más que la desnudez heroica y el realismo algo 
idealizado del rostro; su peinado trae a la memoria 
los retratos de los primeros Julio-Claudios.

El busto de Trajano procedente de las termas 
de Caracalla (NY Carlsberg Copenhagen Inv. n. 
1723) ofrece un modelo iconográfico diferente, 
aunque también aparece desnudo y con el rostro 
idealizado, ya que en él se subraya la filiación divina 
porque la égida de Zeus, sujeta con un gorgoneion, 
a modo de fíbula, cubre su hombro izquierdo 
(Figura 13). En el retrato conservado en Munich 
(Staatliche Antiken Sammlungen, Glyptothek, Inv. 
n.335) (Figura 14) el emperador aparece con el 
rostro idealizado y sus sienes se adornan con la 
corona cívica de hojas de roble y medallón central; 
el cinturón de la espada atravesando su pecho 
diagonalmente y la égida, símbolo del divino 
poder de Júpiter, cubre su hombro izquierdo: su 
efigie evoca la grandeza de los antiguos príncipes 
helenísticos.

Diversas obras bien conocidas, que 
corresponden ya a la dinastía de los Antoninos, 
fueron erigidas aludiendo a la condición divina 
del gobernante, tanto para efigiar y honrar al 
emperador reinante como para legitimar su poder 

46.   https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010275403

FIGURA 12. Busto de Trajano procedente 
de de Salona (Dalmatia, Croacia). Viena. 
Kunsthistorisches Museum, Antikensammlung. 
h t t p s : / / w w w . k h m . a t / e n / o b j e c t d b /
detail/50052/?lv=detail

FIGURA 13. El busto de Trajano procedente 
de las termas de Caracalla. Copenhagen NY 
Carlsberg Glypthotek. http://ancientrome.ru/art/
artworken/img.htm?id=350Otro

https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010275403
https://www.khm.at/en/objectdb/detail/50052/?lv=detail 
https://www.khm.at/en/objectdb/detail/50052/?lv=detail 
http://ancientrome.ru/art/artworken/img.htm?id=350Otro 
http://ancientrome.ru/art/artworken/img.htm?id=350Otro 


136

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

mediante la representación de los emperadoresde épocas precedentes. Junto 
a lo ya expuesto, merece señalarse que, desde el siglo II los emperadores se 
identificaron frecuentemente con Marte, dios de la guerra, como el Adriano de 
los Museos Capitolinos (Inv. n. 12878398075) (Figura 15) y con héroes concretos, 
como demuestra el Comodo-Hércules del Museo Capitolino (Inv. n. MC1120).

En todos los casos la imagen divinizada o heroizada del emperador se asoció 
iconográficamente al gesto mayestático, a la desnudez heroica o la indumentaria 
divina, además de la exhibición de atributos característicos de los dioses o héroes 
modélicos. Ejemplos de ello son la estatua colosal de Adriano (Musée Archéologique, 
Vaison-la-Romaine, Inv. n. 56 A.F.), el Antonino Pío heroico del Palazzo Altemps 
(Inv. n. 8653) (Figura 16) o el Marco Aurelio que se conserva en las colecciones 
del Museo de San Antonio (Texas Museum of Art, Inv. n. 85.136.1). Las dos últimas 
obras citadas muestran al emperador deificado (mediante la consabida desnudez 
heroica) en virtud de sus victorias en el campo de batalla, lo que se advierte en 
el armamento y el traje militar que aparecen a sus pies.

FIGURA 14. Busto de Trajano representado con corona 
cívica y égida. Munich. Staatliche Antiken Sammlungen, 
Glyptothek, https://upload.wikimedia.org/wikipedia/
commons/b/b2/Traianus_Glyptothek_Munich_72.jpg

FIGURA 15. Estatua de mármol que representa 
al emperador Hadriano como Marte. Roma, 
Museos Capitolinos. https://upload.wikimedia.org/
wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_
Mars%2C_the_Roman_god_of_war%2C_from_
Italy%2C_AD_117%E2%80%93125%2C_Capitoline_
Museums_%2812878398075%29.jpg

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/b2/Traianus_Glyptothek_Munich_72.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/b2/Traianus_Glyptothek_Munich_72.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_Mars%2C_the_Roman_god_of_wa
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_Mars%2C_the_Roman_god_of_wa
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_Mars%2C_the_Roman_god_of_wa
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_Mars%2C_the_Roman_god_of_wa
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/67/Statue_of_Hadrian_as_Mars%2C_the_Roman_god_of_wa


137ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

Se admite que durante el siglo III el culto 
imperial fue declinando, especialmente durante 
el gobierno de Maximino Tracio (235-238 d.C.), 
que confiscó los bienes de los templos para 
así financiar necesidades militares. Iconográ-
ficamente, merece destacarse la excepcional 
estatua broncínea de Treboniano Galo (251-253 
d.C.) heroizado, concebido como si se tratara de 
un príncipe helenístico (New York, Metropolitan 
Museum Inv. n, 05.30). Más tarde, la adopción 
del cristianismo como religión oficial, sería 
otro golpe significativo en detrimento de las 
prácticas de culto tradicionales. Sin embargo, 
como han señalado algunos autores47, todo 
parece indicar, que el declive y la desaparición 
completa de las prácticas del culto imperial, fue 
muy paulatina. El título de divus lo utilizaron 
emperadores cristianos como Joviano, Valenti-
niano I, Graciano o Teodosio I. Constantino el 
Grande mandó erigir un santuario a su dinastía 
en Hispellum (Spello, Umbría), siendo el último 
emperador al que se llamó divus fue Anastasio I 
(491-518), seguramente convertido en un título 
meramente honorífico.

4. RECAPITULANDO

No es tarea fácil establecer compartimentos estancos para marcar la línea difusa 
que separa diversos conceptos simbólicos asociados al poder imperial, ni tampoco 
las características que definen su plasmación artística y su iconografía. Victoria, 
triunfo y fama fueron expresiones icónicas del poder principesco, que contribuyeron 
a la divinización del gobernante tras su muerte. Todo ello conllevó que las repre-
sentaciones plásticas mostraran afinidades y diferencias, ambigüedades, confusión 
y aproximación en no pocos casos. Como hemos señalado, para el mundo clásico 
el proceso de glorificación del príncipe se inició durante la Macedonia gobernada 
por Alejandro Magno, y habría de alcanzar su culminación de la mano del culto 

47.   Boin, D.: Late Antique Divi and Imperial Priests of the Late Fourth and Early Fifth Centuries, en: Salzman M.R., 
Sághy, M. y Testa R.L. (eds.), Pagans and Christians in Late Antique Rome: Conflict, Competition, and Coexistence in the 
Fourth Century, Cambridge 2015, p. 139–161.

FIGURA 16. Estatua colosal de mármol que representa 
al emperador Antonino Pío como Marte. Roma, Museo 
Nazionale Romano, Palazzo Altemps. https://publications.
artic.edu/roman/api/epub/480/501/print_view

https://publications.artic.edu/roman/api/epub/480/501/print_view 
https://publications.artic.edu/roman/api/epub/480/501/print_view 


138

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

imperial romano. En el marco de las manifestaciones religiosas oficiales, este culto 
generó la creación de unas imágenes propagandísticas –únicas– que asimilaban 
al gobernante en vida con un héroe o un dios.

Es preciso considerar e incidir en el hecho de que ese constructo ideológi-
co-religioso que fue el culto imperial descansaba en diferentes pilares de sostén, 
siendo las imágenes, uno de los mejores medios de difusión y persuasión ideológica 
posibles para su irradiación y ulterior pervivencia. Con el terreno bien abonado, la 
Apotheosis del emperador se plasmó inicialmente a través de las monedas y escul-
turas o relieves (de gran y pequeño formato), con diferentes fórmulas iconográ-
ficas en un principio, y más tarde concebida en términos iconográficos repetidos 
y convencionales. Desde el reinado de Domiciano, con la representación de la 
Apotheosis de Tito en el centro del intradós que decora el arco de la Vía Sacra en el 
foro romano, se forjaba la consabida fórmula iconográfica más extendida (aunque 
no la única) para representar al divus: la elevación al cielo del personaje deificado 
sobre las alas de un águila, que se convertiría en un iconotipo reinterpretado a lo 
largo del tiempo hasta la tardoantigüedad, especialmente en la pars orientalis del 
imperio. Dicha Apotheosis estuvo siempre asociada al triunfo militar. 

Junto a dicha fórmula icónica, los emperadores gustaron de retratarse a sí 
mismos y a sus antecesores a la manera heroica, forjando prototipos icónicos 
que pueden ser considerados «retratos mitológicos». A gran escala, sus efigies 
«a lo divino» quedaron plasmadas a través de monedas, monumentos públicos 
decorados con relieves y esculturas exentas –muchas de ellas colosales–; en los 
círculos estrechos de las elites, sin embargo, los medios plásticos para expresar 
tales ideas los hallamos, fundamentalmente, en la glíptica y la eboraria. Como 
hemos demostrado a lo largo de estas páginas, la fórmula icónica conocida como 
Apotheosis iniciada en la época de los Flavios, convivió con el «retrato mitológico» 
y ambas expresiones iconográficas fueron medios igualmente efectivos para la 
propaganda imperial, especialmente fomentada a partir del reinado de Diocleciano. 
Como hemos señalado, el desnudo heroico del emperador, asociado o no a otras 
connotaciones iconográficas, debe ser considerado un claro indicio de deificación. 
El retrato del emperador efigiado como dios fue, en nuestra opinión, una fórmula 
iconográfica análoga –que pudo llegar a equipararse, e incluso a sustituir– a la 
citada iconografía de la Apotheosis para expresar simbólicamente la Consecratio 
del gobernante. Los retratos del emperador, representado como dios, llegaron 
a los confines del imperio y con ellos un mensaje universal más poderoso, más 
directo, y más asequible que la palabra. 



139ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Consideraciones iconográficas sobre la divinización del emperador﻿

FUENTES CLÁSICAS

Cicerón, Comentario al «sueño de Escipión». Traducción de Navarro Antolín, F. (2006), 
Biblioteca clásica Gredos 351.

Dion Casio, Historia Romana. Libros L-LX. Traducción y notas de Juan Manuel Cortés 
Copete (2011) Biblioteca Clásica Gredos 395.

Herodiano, Historia del Imperio romano después de Marco Aurelio. Introducción, traducción 
y notas de J. J. Torres Esbarranch. Revisada por J. Arce. Biblioteca Clásica Gredos 80.

Suetonio, Los doce Césares, Traducción y edición de Alfonso Cuatrecasas, Madrid, Ed. 
Austral, 2008. 

BIBLIOGRAFÍA

Antela-Bernárdez, Borja: «Alejandro Magno o la demostración de la divinidad», Faventia, 
29/1(2007) pp. 89-103.

Antela-Bernárdez, Borja: «Divino Alejandro. Parámetros religiosos de la campaña asiática», 
en VV.AA. Guerra y Religión en el mundo antiguo, Zaragoza, Libros Pórtico, 2015, pp. 111-122.

Badian, E.: «The Deification of Alexander the Great», en Dell, J.H. (ed.), Ancient Macedonian 
Studies in Honour of Charles F. Edson. Institute for Balkan Studies. Thessaloniki, 1981.

Bosworth, Brian: «Augustus, the Res Gestae and Hellenistic Theories of Apotheosis», The 
Journal of Roman Studies, 89, 1999, pp. 1-18.

https://bucm.idm.oclc.org/login?url=https://www.jstor.org/stable/300731
Buonfiglio, Marialetizia. «L’Arco di Tito al Circo Massimo: dalle indagini archeologiche 

alla ricostruzione virtuale», Bullettino della Commissione Archeologica Comunale CXVIII, 
2017, pp. 163-187. 

Boin, D.: Late Antique Divi and Imperial Priests of the Late Fourth and Early Fifth Centuries, 
en: Salzman M.R., Sághy, M. y Testa R.L. (eds.), Pagans and Christians in Late Antique 
Rome: Conflict, Competition, and Coexistence in the Fourth Century, Cambridge 2015.

Buxton, Bridget A.: «A New Reading of the Belvedere Altar», American Journal of Archaeology 
118, n. 1, 2014, pp 91–111. https://doi.org/10.3764/aja.118.1.0091

Escámez de Vera, Diego M: «Júpiter Óptimo Máximo en la propaganda de Augusto y 
Vespasiano: justificación religiosa de dos fundadores dinásticos». Antesteria, 3, 2014, 
pp. 189-207.

Escámez de Vera, Diego. M.: «Domiciano y el culto imperial provincial: ¿imitación o 
imposición», Gerión 35(2) 2017, pp. 553-572.

Fernández Uriel, Pilar y Nogales Basarrate, Trinidad. «La fuerza de la imagen: Iconografía de 
las princesas de la dinastía Julio-Claudia», Akros, Revista de Patrimonio, n.2, 2003, pp. 69-78.

Fernández Uriel, Pilar: «Un aspecto de la imagen del poder: Los retratos en los camafeos 
de tradición augustea», Eikon/Imago, 3, 2013/1, pp. 113-146.

Fischwick, D.: The Imperial Cult in the Latin West: Studies in the Ruler Cult of the Western 
Provinces of the Roman Empire, Vol. 1, Plate 2, Leiden, 1987.

Fredricksmeyer, Ernst A.: «Alexander, Zeus Ammon, and the Conquest of Asia», Transactions 
of the American Philological Association 121, 1991, pp. 199-214.

https://bucm.idm.oclc.org/login?url=https://www.jstor.org/stable/300731
https://doi.org/10.3764/aja.118.1.0091
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4333899
https://dialnet.unirioja.es/revista/20360/A/2013


140

María Isabel Rodríguez López﻿﻿

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua
35 · 2022 · pp. 111–140  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Fuchs, Michaela. «Staatsideologie und Herrscherpanegyrik: neue Überlegungen zum 
Parthermonument von Ephesos», Jahrbuch des Kunsthistorischen Museums Wien, 2003, 
pp. 8-29.

García García, Cristina: «Análisis iconográfico de las monedas de Alejandro Magno y los 
Diádocos», Revista Numismática Hécate, 2, 2015, pp. 1-52.

Gołyźniak, Pawel: Engraved Gems and Propaganda in the Roman Republic and under Augustus, 
Oxford, Archaeopress, 2020.

Gómez Espelosín, Francisco Javier: La leyenda de Alejandro: mito, historiografía y propaganda. 
Madrid, Universidad de Alcalá de Henares, 2007.

Győri, Victoria: «The Aurea Aetas and Octavianic/Augustan Coinage», Revista numismática 
OMNI, n. 8, 2014. pp. 36-56.

Hallett, Christopher H: The Roman nude : heroic portrait statuary 200 B.C.-A.D. 300. Oxford 
studies in ancient culture and representation. Oxford: Oxford University Press, 2005.

Koortbojian, D.M.: The divinization of Caesar and Augusto: precedents, consequences, 
implications, Cambridge: Cambridge University Press, 2013.

Lo Monaco, Annalisa: «Algide e belle come dee. Immagini private e apoteosi a Romain età 
medio-imperiale» en E. La Rocca y C. Parisi Presicce (eds.): Ritratti. Le tante facce del 
potere, Roma, Mondomostre, 2011.

Molina Marín, Antonio Ignacio: Apotheosis y Paideia: La Figura del Gobernante, entre el 
Homenaje y la Teoría Política. Editorial Académica Española, 2012.

Norman, Naomi J.: «Imperial Triumph and Apotheosis: The Arch of Titus» en Derek B. 
Counts and Anthony S. Tuck (eds.), Koine.Mediterranean Studies in honor of R. Ross 
Holloway, 6, Oxford/Oakville, Oxford Books, 2009, pp. 41-53.

Olaguer Feliú, Fernando: Alejandro Magno y el arte: aproximación a la personalidad de 
Alejandro Magno ya su influencia en el arte. Madrid, Ed. Encuentro, 2000.

Perea Yébenes, Sabino: «Imago Imperatoris, ad sidera! El funeral de los emperadores 
romanos, la apoteosis y el «cuerpo doble»», Oppidum, nº 1. Universidad SEK. Segovia, 
2005, pp. 103-120.

Perea Yébenes, Sabino: «Octavianus - Neptunus», CADMO. Revista de História da Universidad 
de Lisboa, 23, 2013, 147-167.

Pollini, John: «Man or God: Divine Assimilation and Imitation in the Late Republic and Early 
Principate», en K.A. Raaflaub y M. Toher (eds.): Between Republic and Empire:Interpretations 
of Augustus and his Principate, Berkeley, 1990, pp. 333-63.

Rodríguez López, María Isabel: «Imágenes del poder: los dípticos consulares», en Sanz 
Serrano, Rosa; Moreno Arrastio, Francisco José & Pérez-Accino, José Ramón (eds.), Actas 
del I Simposio Internacional TEMPVS BARBARICVM, CEFYP, Madrid, 2011.

Rodríguez Peinado, Laura: «La ascensión de Alejandro Magno», Revista Digital de Iconografía 
Medieval, vol. X, nº 18, 2018, pp. 9-23.

Smith, RR.: «Maiestas Serena: Roman court cameos and early imperial poetry and panegyric», 
Journal of Roman Studies (JRS), 111, pp. 75-152.

Smith, William, Dictionary of Greek and Roman antiquities, 1865.
https://archive.org/details/dictionaryofgree00smituoft/page/106/mode/2up?view=theater
Yarrow, Mariah «Romulus’ Apotheosis», American Journal of Numismatics (AJN) Second 

Series 30, 2018, pp. 145–161.
Zanker, Paul: The Mask of Socrates: The Image of the Intellectual in Antiquity, Berkeley, Calif: 

University of California Press, 1995. http://ark.cdlib.org/ark:/13030/ft3f59n8b0/

https://archive.org/details/dictionaryofgree00smituoft/page/106/mode/2up?view=theater
http://ark.cdlib.org/ark:/13030/ft3f59n8b0/

