
SERIE II HISTORIA ANTIGUA
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA

AÑO 2017
ISSN 1130-1082
E-ISSN 2340-1370

30





UNIVERSIDAD NACIONAL DE EDUCACIÓN A DISTANCIA

30

ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA

AÑO 2017
ISSN 1130-1082
E-ISSN 2340-1370

SERIE II HISTORIA ANTIGUA
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

http://dx.doi.org/10.5944/etfii.30.2017



La revista Espacio, Tiempo y Forma (siglas recomendadas: ETF), de la Facultad de Geografía e 
Historia de la UNED, que inició su publicación el año 1988, está organizada de la siguiente forma:

SERIE I	 — Prehistoria y Arqueología 
SERIE II	 — Historia Antigua 
SERIE III	 — Historia Medieval 
SERIE IV	 — Historia Moderna 
SERIE V	 — Historia Contemporánea 
SERIE VI	 — Geografía 
SERIE VII	 — Historia del Arte

Excepcionalmente, algunos volúmenes del año 1988 atienden a la siguiente numeración:

N.º 1	 — Historia Contemporánea 
N.º 2	 — Historia del Arte 
N.º 3	 — Geografía 
N.º 4	 — Historia Moderna

ETF no se solidariza necesariamente con las opiniones expresadas por los autores.

Universidad Nacional de Educación a Distancia 
Madrid, 2017

SERIE II · Historia antigua N.º 30, 2017

ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370

Depósito legal 
M-21.037-1988

URL 
ETF II · HIstoria antigua · http://revistas.uned.es/index.php/ETFII

DISEÑO y composición 
Carmen Chincoa · http://www.laurisilva.net/cch 

Impreso en España · Printed in Spain

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional.



ARTÍCULOS





143ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 

EN TORNO AL SERAPEUM DE CARTAGO 

ABOUT THE SERAPEUM OF CARTHAGE 

Jorge García Sánchez1  & José Luis Córdoba de la Cruz2

Recibido: 23/09/2017 · Aceptado: 18/11/2017

DOI: http://dx.doi.org/10.5944/etfii.30.2017.19049

Resumen
El fenómeno de los cultos egipcios en la religión y en la sociedad romana se plas-
mó más allá de la región del Nilo, y la zona del Magreb africano fue uno de los 
territorios donde la presencia de estas devociones tuvo más incisión e influencia. 
Las relaciones comerciales de las provincias romanas en África y sobre todo de sus 
ciudades costeras extendieron muchos de estos cultos de raíz popular por regiones 
con una fuerte cultura propia anterior, como era la zona de Cartago. Y es gracias 
a la arqueología que nos podemos acercar a este panorama religioso, sobre todo a 
través de las expediciones académicas y científicas decimonónicas llevadas a cabo 
muchas veces por instituciones y arqueólogos de Francia, país que ejercía su poder 
colonial en Túnez. El estudio de las piezas que recuperaron, muchas de ellas al-
bergadas actualmente en museos norteafricanos y franceses, permite reconstruir 
la evolución de este contexto social y religioso en el caso del dios Serapis y de su 
sede de culto en Cartago. 

Palabras clave
Cartago, Serapeum, Serapis, Jean-Baptieste Pricot de Sainte-Marie.

Abstract
Egyptian cults in the Roman religion and society took shape beyond de Nile region, 
and the area of the African Magreb was one of the territories where the Egyptian 
devotions had more influence. The commercial relations of the Roman provinces 
in Africa and especially of its coastal cities extended many of these cults of popular 
roots by regions with a strong previous culture, as in the area of Carthage. It is 
possible to approach to this religious panorama thanks to Archaeology, particularly 
trough the nineteenth century academic and scientific expeditions carried out by 

1.   Universidad Complutense de Madrid; <jorgegar@ucm.es>. 
Este trabajo se ha realizado en el marco del Proyecto «Iconografía clásica y contacto cultural en el África 

romana: programas iconográficos en la ciudad romana de Bulla Regia (Túnez)» (PR26/16-20265), dirigido por la 
profesora Fabiola Salcedo Garcés (2016-2017).

2.   Doctorando en el Departamento de Ciencias y Técnicas Historiográficas y de Arqueología de la Facultad de 
Geografía e Historia de la Universidad Complutense de Madrid; <joselu_carrascosa@hotmail.com>.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED144

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

French institutions and archeologist; at the time, France exercised the colonial 
control over Tunisia.  The study of the archaeological pieces they recovered, many 
of them housed in Noth-African and French museums, allows the reconstruction 
of the evolution of this social and religious context in the case of the god Serapis 
and the Serapeum of Carthage. 

Keywords
Carthage, Serapeum, Serapis, Jean-Baptieste Pricot de Sainte-Marie. 



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

145ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

1. LA SITUACIÓN DEL SERAPEUM DE CARTAGO

En 1991 Azedine Beschaouch publicó un epígrafe greco-latino, que Caius No-
vius Cano dedicó a modo de exvoto a Isis y Serapis. Su hallazgo, teóricamente in 
situ, en los terrenos en construcción de una villa moderna, sumado al de una ca-
beza colosal de Serapis en las cercanías, al pie de la colina de Juno, condujeron a 
Beschaouch a localizar con enorme exactitud un Iseum en la insula delimitada por 
el decumanus II y los cardinis XI y XII, correspondientes a la Rue Florus y a las ave-
nidas 7 Novembre, Habib Bourguiba y de la République3. El arqueólogo tunecino, 
sin embargó, no sólo ensayó una arriesgada propuesta al interpretar sus escasos 
datos como la existencia de un recinto de culto consagrado a Isis, sino que obvió 
una serie de evidencias arqueológicas de un siglo de antigüedad respecto a la fecha 
en la que escribía su artículo. En este trabajo analizaremos dichas evidencias, las 
cuales apuntan en la dirección de la presencia de un Serapeum aproximadamente 
en el área circunscrita por Beschaouch, como ya se intuyó a partir del mismo mo-
mento en que se produjeron los primeros sondeos.  

El Serapeum salió a la luz en diciembre de 1874, y se debió a un plan de excavaciones 
encargado por el Ministère de l’instruction publique a Jean-Baptiste E. Ch. Pricot de 
Sainte-Marie (1843-1899). Recalado en el Consulado general de Francia en Túnez en 
1873, enseguida emprendió una búsqueda personal de estelas púnicas y neopúnicas 
en beneficio del Corpus Inscriptionum Semiticarum que el citado Ministerio aprobó 
como proyecto de Estado a desarrollar entre 1874 y 1876, con 800 francos de dotación 
económica4. En ese lapso de tiempo el diplomático devenido en anticuario llevó 
a cabo once operaciones arqueológicas que numeró con las letras del alfabeto: la 
A, iniciada entre la Capilla de San Luis (de 1884 a 1890 se edificaría allí la catedral 
homónima), situada en lo alto de la colina de Byrsa, y el mar, en los parajes del 
supuesto Foro, proporcionó cerca de 700 de las anheladas estelas gracias a la 
perforación de una trinchera que alcanzó los 9 m. de profundidad y los 24 de 
extensión5. Dos exploraciones puntuales efectuadas al este (C) y al noreste (G), ésta 
en las proximidades de las cisternas de Bordj Djedid, no aportaron resultado alguno, 
motivo que empujó a Pricot de Sainte-Marie a desplazar una escuadra de peones 
a los pies de un reducido realce del terreno al norte de la excavación A, no lejos de 
las cisternas, en el sendero que conducía a la residencia de campo de un acaudalado 
tunecino, Sidi Mohamed (H)6 (Fig. 1). El mismo personaje anotado como Si Ahmed 
Zarouk por Babelon y Si Ahmed Zarrouk por Cagnat y Gauckler, incluso Si Zarouk 

3.   Beschaouch, A.: «Topographie de Carthage romaine: sur la localisation du temple d’Isis», Comptes rendus 
des séances de l’Académie des Inscriptiones et Belles-Lettres, 135e année, 2 (1991) pp. 323-330. La cabeza colosal no es 
otra que la que se conserva en el Museo del Louvre, cuyo descubrimiento, de manera errónea, Beschaouch atribuye 
a Colette Picard por el hecho de haber sido citada por ésta al ubicar sobre un mapa el Serapeum en su publicación 
Carthage, Paris, Les Belles Lettres, 1951, pp. 37-38. Más adelante volveremos al origen de esta testa de Serapis. 

4.   Acerca de Pricot de Sainte-Marie y de esta misión, Laporte, J.-P.: «Les Pricot de Sainte-Marie, père et fils, et 
l’exploration géographique et archéologique de la Tunisie et de Carthage», en Briand-Ponsart, C. & Crogiez, S.: 
L’Afrique du nord antique et médiévale: mémoire, identité et imaginaire. Rouen, Públications de l’Université de Rouen, 
2002, pp. 217-273.

5.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: Mission a Carthage, Paris, Ernest Leroux éditeur, 1884, pp. 12-17.
6.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., p. 17. 



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED146

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

antes que ellos por el padre Delattre7: es decir, el general mameluco y ministro de 
marina Ahmed Zarrouk, quien a finales de la década de los 70’ se hizo erigir un 
palacio –Dar Ahmed Zarrouk– al borde del mar, próximo a las Termas de Antonino8. 

Detengámonos un momento en el sitio exacto en el que se desenvolvieron las 
labores arqueológicas de Sainte-Marie. Antes del comienzo del siglo XX, el área 
de Douïmès, superficie situada en la llanura de Dermech, entre la colina de Juno, 
las colinas del Odeón y de Borjd Djedid y las Termas de Antonino fue objeto de 
diversas excavaciones: de 1892 a 1896 el padre Delattre sacó a la luz la necrópolis 
púnica de más de un millar de tumbas conocida hoy como de Douïmès9, pero 
que en esos años se denominó «voisine du Serapeum», dotando de una entidad 
importante al monumento –en un sentido histórico– y de una personalidad 
topográfica precisa10. Los mapas de las décadas que inauguraron el siglo pasado 

7.   Babelon, E.: Carthage, Paris, Ernest Leroux Éditeur, 1896, p. 159; Cagnat, R. & Gauckler, P.: Les monuments 
historiques de la Tunisie. I. Les monuments antiques, Paris, Ernest Leroux Éditeur, 1898, p. 92. Más adelante aludiremos 
a la publicación de Delattre. 

8.   Sayadi, S.: Carthage 1895-1930 à travers les cartes postales, Tunisie, ALIF. Les Éditions de la Méditerránée, 
2007, p. 90 y fotografías en las pp. 88 y 93. Cabe también la posibilidad de que Sainte-Marie, al escribir en 1884, ya 
fallecido Zarrouk, estuviera refiréndose al propietario de la morada en ese año, el hijo de Ahmed, Mohamed Zarrouk.

9.   Benichou-Safar, H.: Les tombes puniques de Carthage. Topographie, structures, inscriptions et rites funéraires, 
Paris, CNRS, 1982, pp. 20 y 34. Véase también Fumadó Ortega, I.: «Cartago: usos del suelo en la ciudad fenicia y 
púnica», Archivo Español de Arqueología, 83 (2010), pp. 9-26.

10.   Delattre, A.-L.: «Notes sur la nécropole punique voisine du Serapeum, à Carthage, communiqués par M. 
Héron de Villefosse», Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptiones et Belles-Lettres, 38e année, 6 (1894), 
pp. 430-442; Héron de Villefosse, A.: «Rapport sur les objets découverts à Carthage par le R. P. Delattre dans la 
nécropole punique voisine du Serapeum», Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptiones et Belles-Lettres, 
38e année, 6 (1894), pp. 445-453.

Fig. 1. «Plan partiel de Carthage indiquant en lettres capitales les fouilles de M. de Sainte-Marie 
(detalle)» (Pricot de Sainte-Marie 1884, p. 9).



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

147ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

sitúan con precisión el santuario de la divinidad 
helenística vinculado a la necrópolis de Douïmès, 
o en ocasiones únicamente ésta11. Sin embargo, 
tras las excavaciones de 1874 el yacimiento no 
debía de despertar ningún interés monumental 
o turístico, salvo señalar un foco posible de 
obtención de antigüedades a los buscadores de 
tesoros. En el mapa de la guía del doctor Carton 
sí aparecían la necrópolis púnica y un Sanctuaire 
de Tanit, en recuerdo de la excavación A de Pricot 
de Sainte-Marie, dejando un espacio en blanco 
entre medias que sin duda corresponde a nuestro 
Serapeum, ligeramente más al sureste de lo que 
intuyó Picard para el suyo y Beschaouch para su 
Iseum12 (Fig. 2). Un poco después, en 1920, Louis 
Drappier, a petición de Alfred Merlin, ejecutó 
un plano, fruto de sus mediciones realizadas 
sobre el terreno, con la finalidad de mostrar la 
distribución de las tumbas púnicas exhumadas 
en los últimos veinte años por el Service des 
Antiquités de la Tunisie en el sector de la ciudad 
que se alzaba entre las Termas de Antonino y 
las colinas del Odeón y de Juno. La cartografía 
de Drappier enseñaba, distinguiéndolas con la letra D, las labores arqueológicas 
del padre Delattre en Douïmès, pero la sola indicación del Serapeum, y en el texto 
explicativo de Merlin, atañía a que se encontraba al oeste del Santuario de Júpiter-
Amón (ausencia gráfica debida, quizá, a la falta ya de unas estructuras constructivas 
que topografiar)13 (Fig. 3). Con este nombre se habían bautizado a unos vestigios 
desenterrados por Paul Gauckler en 1899 en los terrenos de la familia Bessis y Ben 
Attar. Bajo el pavimento musivo de una villa romana datada, a priori, en época 
constantiniana, Gauckler rescató un depósito escultórico y epigráfico ocultado a 
propósito. El ambiente, decorado con pinturas –un fragmento de estuco exhibía una 
posible sacerdotisa de Isis coronada con una flor de loto y sosteniendo un bastón 
rematado por una cruz ¿ankh?–, contenía una serie de esculturas femeninas de 1 m. 
de altura –una Demeter y una Isis entre ellas– que el autor del descubrimiento dató 
en el siglo I d.C.; además, epígrafes votivos a Saturno y a Júpiter-Amón identificado 
con Silvano, a este último por un cuerpo sacerdotal de doce miembros presididos 
por una mater sacrorum, Sempronia Salsula14. El arqueólogo francés no dudó ni por 

11.   Sayadi, S.: op. cit., pp. 142-144.
12.   Carton, L.: Guide Express’ de Carthage, Tunis, J. Danguin Éditeur, 1909, s.p. 
13.   Merlin, A.: «Plan de Carthage», Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptiones et Belles-Lettres, 

64e année, 2 (1920), pp. 17, 18 y 121, n. 1. Plano entre las páginas 120 y 121.
14.  Gauckler, P.: «Découvertes à Carthage», Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptiones et Be-

lles-Lettres, 43e année, 2 (1899), pp. 156-165; Cagnat, R.: «Séance de la Commission de l’Afrique du nord. 14 mars 
1899», Bulletin Archéologique du Comité des Travaux Historiques et Scientifiques (1899), pp. clix-clxiii.  

Fig. 2. «Plan archeologique de Carthage» (Carton 1909, s.p).



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED148

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

un momento de que se había topado con el escondite de recuerdos cultuales de los 
fieles de esos dioses, y el peso de la dedicatoria a la divinidad oracular egipcia le hizo 
estimar aquellas ruinas como las de un antiguo santuario. A nosotros nos interesa 
resaltar la cercanía del lugar ocupado por el Serapeum con el de este supuesto 
santuario que por su estrecha vinculación a una domus más recuerda a la sede de 
una asociación, y que en cualquier caso aparecía repleto de evocaciones cultuales 
y ornamentales egipcias. Aquí podríamos hipotetizar una reunión de centros 
reservados a las religiones del país del Nilo, e incluso traer a colación ese vico Isidis 
mentado por Tertuliano a fin de seguir conjeturando con la idea de que si existía 
una calle de Isis resultaría lógico considerar que se levantase en ella un templo a 
la divinidad, al igual que en la misma frase el escritor cristiano se refería al templo 
de Esculapio, que tuvo su materialización arquitectónica15. Cagnat y Gauckler se 
acogieron a este pensamiento y publicaron que el templo de Isis y Serapis constituía 
el centro del vicus Isidis16. El Serapeum, en resumen, se ubicaría entre la Avenue Habib 
Bourguiba y la línea férrea de la T.G.M., con su límite más noreste en la Avenue 
des Thermes d’Antonin, en cuyos alrededores se levanta aún el palacio de Ahmed 
Zarrouk17. En la actualidad es Beit el Hikma, la Académie des Sciences, des Lettres 

15.   En su escrito, Tertuliano ejemplifica frases habituales en las que pueden aparecer citados dioses paganos; 
no asevera explícitamente que dicha calle se localice en Cartago, pero es lo más probable dado que el autor sólo 
vivió en la urbe norteafricana. El pasaje reza así: «In templo Aesculapii illum habes, et, in vico Isidis habito...». Tert. De 
Idolatria XX. Igualmente, Edelstein, E. J. & Edelstein, L.: Asclepius. Collection and Interpretation of the Testimonies. 
I-II, Baltimore - London, The Johns Hopkins University Press, 1998, p. 372, nº 712.

16.   Cagnat, R. & Gauckler, P.: op. cit., p. 92.
17.   En torno a 1900 el padre Delattre le contó a Auguste Audollent que el Serapeum se enclavaba en la parcela 

que ocupaba el ángulo formado por la ruta de San Luis al pueblo de Sidi Bou Said (es decir, la Avenue Habib 

Fig. 3. «Carthage. Partie centrale de la nécropole punique (detalle)» (Merlin 1920, pp. 120-121).



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

149ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

et des Arts, y por supuesto los jardines que rodeaban a la edificación principal han 
desaparecido, invadidos por otras mansiones (Fig. 4). Resulta imposible dilucidar 
hasta dónde abarcaba la parcela18; hacia 1885 un prohombre judío, Haï Bessis, 
adquirió la propiedad a Mohamed Zarrouk19, el hijo de Ahmed, acaso el mismo 
Bessis que Gauckler registraba como poseedor o uno de los dueños de las tierras 
que acogían la excavación del Santuario de Júpiter-Amón. Cualquier sendero podía 
llevar al Dar Ahmed Zarrouk; en nuestros días se llega en línea recta desde la estación 
de T.G.M. Carthage Hannibal por la Avenue de la République, el término más al sur 
que se puede establecer a la hora de enclavar el templo de la deidad egipcia.  

2. ESCULTURAS E INSCRIPCIONES HALLADAS EN LAS 
EXCAVACIONES DE JEAN-BAPTISTE PRICOT DE SAINTE-MARIE

Los trabajos arqueológicos de 1874 se desenvolvieron del 30 de noviembre al 28 de 
diciembre, con un paréntesis en la semana del 12 al 18 de este mes. En el transcurso de 
esos días dio con varios ambientes de un edificio –al que más adelante volveremos– 
cuyas estatuas e inscripciones inequívocamente apuntaban hacia su identificación 
con un templo de Serapis, del que además se sabía de su relevancia por un pasaje de 
Tertuliano (De Spectaculis VIII.10) en el que equipara su significación ritual junto al 

Bourguiba, conocida también como Route de La Goulette) y el camino flanqueado de cactus que corría hacia el mar, 
en la zona de las Termas (¿Avenue des Thermes d’Antonin, Rue Sophonisbe, Avenue de la République?). Audollent, 
A.: Carthage romaine, Paris, Albert Fontemoing, 1901, p. 240. 

18.   Revault, J.: Palais et résidences d’été de la région de Tunis (XVIe-XIXe siècles), Paris, CNRS, 1974, pp. 287-288.
19.   Turki, B.: Eclairage sur les recoins sombres de l’ere bourguibienne, Tunis, Clairefontaine S.A., 2011, p. 28.

Fig. 4. Dar Ahmed Zarrouk en una fotografía de los años 50’. En La nation tunisienne dans les 
années 50. http://www.natationtunisie-asf.net/documentsdepoque/index.html.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED150

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

Capitolio para los paganos20. Después de siete días excavando 
destacaba haber recopilado dos hermas, cinco testas de mármol 
y de piedra o una escultura de mujer de cuerpo entero, su 
botín principal; la enumeración completa, no obstante, ya 
recogía un listado interminable de epígrafes en griego y en 
latín, fragmentos de miembros –pies masculinos y femeninos 
calzados con sandalias o no, uno de ellos colosal, una mano 
sujetando una concha, o una espada, etc.–, torsos, muslos, 
pechos, bustos y cabezas –mujeres coronadas de laureles, un 
Adriano, lo que estimó un Apolo coronado de modius, dos 
«Júpiter», rostros mutilados–, estatuillas de cuerpo completo 
–una de un adolescente sujetando un ave–, restos de túnicas, 
de cabellos, de figuraciones de flora y de fauna...21.

La distribución de algunas de estas obras se puede rastrear 
gracias a su envío tanto a París como al Musée d’Alger por par-
te de Pricot de Sainte-Marie en 187522. En aquél se conserva la 
apuntada estatua femenina, una emperatriz Sabina de tamaño 
natural que carece de los antebrazos, el pie derecho y el ros-
tro, aunque éste sólo desde 187523 (Fig. 5). La agitada historia 
de su viaje es peculiar: embarcada en el Magenta junto a 2.083 
inscripciones púnicas y a un par de época romana, el navío 
hizo explosión la madrugada del 31 de octubre en el puerto 
de Toulon. Un cuarto de los epígrafes se recuperaron en los 
meses siguientes, de igual forma que la mayoría de las partes 
de la estatua imperial, pero la faz y el cabello no se recobra-
ron hasta la campaña de arqueología submarina realizada en 
199524. Precisamente el peinado en mechones serpentiformes 
dividido por una raya en medio data esta producción alrede-
dor de los años 121-122 d.C. 

En enero de 1876 Sainte-Marie donó asimismo al Louvre dos hermas de piedra 
que localizó a 5 m. de distancia uno de otro y un relieve de una mujer en actitud de 
oración, sin cabeza, extraídas en su excavación H –yacimiento al que ya apodaba 
«de Sabine»–25. Éste no supone ningún problema de identificación en el catálogo 
de la institución; sin embargo, el herma de piedra de un personaje femenino cuyo 
peinado asimilaba el diplomático francés a un casco se clasifica como masculino 

20.   Castain, A.: «Le Capitole de Carthage», Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptiones et Be-
lles-Lettres, 29e année, 2 (1885), pp. 115-116.

21.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., pp. 18-26.
22.   Un resumen de esta distribución se puede leer en Laporte, J.-P.: op. cit., pp. 253-256.
23.   Héron de Villefosse, A. & Michon, E.: Catalogue sommaire des marbres antiques, Paris, Musées Nationaux, 

1922, p. 89, nº 1683; Kersauson, K. de.: Catalogue des portraits romains. II. De l’année de la guerre civile (68-69 après 
J.-C.) à la fin de l’Empire, Paris, Réunion des Musées Nationaux, pp. 134-137, nº 55.

24.   Lancel, S.: «La fouille de l’épave du Magenta et le sauvage de sa cargaison archéologique», Comptes rendus 
des séances de l’Académie des Inscriptiones et Belles-Lettres, 139e année, 3 (1995), pp. 814 y 815, fig. 2.

25.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., pp. 131-132.

Fig. 5. Estatua de la emperatriz Sabina, s. II 
d.C. (Pricot de Sainte-Marie 1884, p. 23).



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

151ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

en el Museo, y el segundo ejemplar que Sainte-Marie describió como de una mujer 
de raza negra no corresponde a ningún objeto de la colección de aquél, donde sí se 
alude a un herma de Mercurio26.

Por su lado, el Musée-bibliothèque d’Alger fue el auténtico beneficiario de 
los hallazgos romanos del diletante Sainte-Marie, al menos cuantitativamente 
hablando. Aproximadamente seis decenas de objetos procedentes de Cartago y 
de Utica arribaron en siete cajas al establecimiento argelino27. Todos los del cajón 
nº 1 contenían piezas de la excavación H o de la Sabina: la mayor parte de las 
inscripciones, fragmentos de tórax, de manos, de estatuas y estatuillas, algunas 
con temática infantil, de bajorrelieves, una cabeza de cocodrilo, otra barbada, etc. 
En el resto de las cajas, excepto en la sexta y en la séptima, son reconocibles el pie 
de más de un metro de longitud con trazas de policromía y otras extremidades, 
como las manos sosteniendo una concha y una espada, cabezas, pero algunas 
muy mutiladas, las de «Júpiter», un «Apolo», un Adriano, femeninas, un trípode 
y otros objetos como cuernos de la abundancia, un yelmo en bajorrelieve, etc...28. 

26.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., p. 18; Héron de Villefosse, A. & Michon, E.: op. cit., p. 94, 
núms. 1834, 1835 y 1839. 

27.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., pp. 132-134; Laporte, J.-P.: op. cit., pp. 255-256.
28.   Para mayor precisión, se pueden anotar algunos de los materiales más fragmentarios clasificados como 

de la colección de Sainte.Marie en Marye, G. & Wierzejski, J.: Catalogue illustré du Musée National des Antiquités 
Algériennes, Alger, S. Léon, 1899: el torso y el arranque de las piernas del niño sosteniendo un pájarillo, p. 6, nº 46; 
fragmento de estatuilla de niño, p. 6, nº 49; brazo con espada, p. 7, nº 60; manos, p. 7, núms. 61 y 62; pie pequeño, 
p. 8, nº 65; pie de «trono» con fragmento de pie mutilado y dedicatoria a Serapis-Neptuno, p. 8, nº 66;pie derecho 

Fig. 6. Descubrimientos en el Serapeum, entre ellos, en la 
parte central, de izquierda a derecha, las cabezas de 
Serapis, de Adriano y de Hermanubis (Pricot de Sainte-Marie 
1884, p. 16).

Fig. 7. Descubrimientos en el Serapeum, entre ellos, de la parte 
superior a la parte inferior izquierda, estatua juvenil con 
pajarillo, mano sosteniendo una espada, relieve de trípode con 
serpiente y cabeza de Serapis (Pricot de Sainte-Marie 1884, p. 17).



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED152

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

Un par de los bustos barbados reconocidos como Júpiter 
se clasificaron como el dios Serapis, uno marmóreo, 
del que Gsell alabó su fisonomía dulce, pese a tratarse 
de una ejecución inferior29, y otro en piedra, de menor 
tamaño, que a diferencia del anterior nos genera cierta 
incertidumbre, y que de hecho se consideró un Esculapio 
en el Catalogue illustré de 189930. Pricot de Sainte-Marie 
los reflejó en los grabados que incluyó en su volumen de 
1884, así como algunos de sus demás hallazgos31 (Figs. 6-7). 
El Adriano y una testa mutilada de cabellos rizados, que 
recuerda al peinado de Sabina, igualmente se registran 
perfectamente en el catálogo del Museo32 (Fig. 8).

El diplomático francés atribuyó al dios Apolo la talla 
de un joven barbilampiño de pelo largo y ensortijado, 
rematado por una corona de hojas unida mediante un 
medallón, y con un modius ornado de ramas de olivo33. 
Por lo visto, en el momento de su descubrimiento aún lo 
recubría una fina capa de oro. El Museo de Argel lo clasi-
ficó como un Apolo, a causa de su semblante juvenil y de 
su tocado, o un Serapis, a lo cual predisponía el lugar de 
donde procedía y el rodete adornado con motivos vege-
tales (Fig. 9). Al helenista y arqueólogo Paul Perdrizet la 
figura imberbe le recordó al amante favorito de Adriano, así que convirtió la escul-
tura en un Antinoo-Serapis. Stéphane Gsell reconoció no haber observado jamás 
nada similar, y de una asociación inicial simplemente a una divinidad ctónica –lo 
que provocó que en el Museo lo definieran de «Divinidad infernal»34– se decantó 
después por la representación de Helio-Serapis35. Estamos en realidad ante una ico-
nografía de Hermanubis surgida en la Alejandría romana, en la que esta deidad de 
doble teoforía –asimila al Anubis egipcio con el Hermes heleno–, en lugar de adoptar 
su prototípica imagen de testuz cánida y atributos del dios olímpico36, se presenta 
en forma antropomorfa y en plena mocedad, acompañada de un perro y portando 

de estatua colosal, p. 8, nº 67; basa de busto de Manetón, p. 8, nº 70; bajorrelieve con casco, p. 10, nº 93; cuernos 
de la abundancia, p. 10, núms. 94 y 95. Más adelante se citarán otras piezas de este mismo catálogo, especialmente 
cabezas y bustos.

29.   Gsell, S.: «Le Musée d’Alger», Revue Africaine, 36e année, 204 (1892), p. 393. 
30.   Doublet, G.: Musée d’Alger, Paris, Ernest Leroux Éditeur, 1893, pp. 39, 81 y lám. X.10; Marye, G. & Wierze-

jski, J.: op. cit., p. 5, núms. 19 y 28.
31.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., pp. 16 y 17, situados en ambas ilustraciones en la parte inferior 

izquierda. 
32.   Doublet, G.: op. cit., p. 39 y lám. X.5.; Gsell, S.: op. cit., p. 393.
33.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., p. 16, figurado centrado, a la derecha.
34.   Marye, G. & Wierzejski, J.: op. cit., p. 5, nº 22.
35.   Gsell, S.: op. cit., p. 392; ídem.: «Notes sur quelques sculptures antiques de l’Algérie», Revue Archéologique, 

3e serie, XXXVIII, Janvier-Juin (1901), p. 81; ídem.: «Chronique archéologique africaine», Mélanges d’archéologie et 
d’histoire, 23 (1903), p. 317.

36.   De la que existe además un posible ejemplo procedente de Cartago. Grenier, J.-C.: Anubis alexandrin et 
romain, Leiden, E. J. Brill, 1977, p. 151, nº 236.

Fig. 8. Cabeza de mujer de época adrianea 
-¿Sabina?- (Doublet 1893, p. 39).



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

153ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

el modius o kalathos sobre su cabeza37. Tipológicamen-
te, este Hermanubis está atestiguado sea en escultura 
que en numismática, y aunque el uso onomástico del 
nombre de la divinidad se concentraba básicamente en 
el Egipto de los siglos II y III d.C., su culto hubo de pro-
pagarse fuera del país del Nilo, de lo que constituye un 
ejemplo válido el busto cartaginés.

Por último cabe destacar las seis inscripciones en 
sendas lenguas, latín y griego, que también entraron 
a formar parte de la colección del Museo de Argel. 
Resumiéndolas brevemente, la primera se grabó en una 
proa de navío marmórea que aún conservaba sobre ella 
un pie de tamaño natural –de una estatua del dios–
, dedicada por Aurelius Pasinicus junto a su familia a 
Serapis Neptuno (CIL VIII, 1002)38. Otra, del mismo 
devoto, que aludía en griego a Serapis como divinidad 
protectora del Canopo, se cinceló en la superficie de una 
basa sobre la cual se erigía una columna, de la que persiste 
únicamente su arranque (CIL VIII, 1003)39 (Fig. 10). En 
una tercera, escrita sobra una lápida de mármol, se leía 
que la ofrenda a Serapis, definido de Deo Maximo, la 
realizaban el sacerdote Tiberius Claudius Sarapiacus y 

los suyos (CIL VIII, 1004)40. Una columna de mármol blanco de casi medio metro 
de altura constituía otro exvoto a Zeus Hélios mégas Sarapis, fórmula que parece 
hacerse común en épocas antonina y severa (CIL VIII, 1005)41, enunciada en griego, 
idioma empleado igualmente en otro pilar fragmentado (CIL VIII, 1006)42. El último 
epígrafe inscrito en la basa de un busto refería el nombre de Manetón, fácilmente 
reconciliable con la adoración a la deidad ptolemaica que sentía el historiador 

37.   Benaissa, A.: «The Onomastic Evidence for the God Hermanubis», en Gagos, T.: Proceedeings of the 25th 

International Congress of Papyrology (July 29 - August 4, 2007). Ann Arbor, Scholarly Publishing Office. The University 
of Michigan Library, 2010, pp. 67, 68 y 71.

38.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., pp. 21 y 114; Doublet, G.: op. cit., p. 22; Vidman, L.: Syllogue 
inscriptionum religionis Isiacae et Sarapiacae, Berlin, Verlag Walter de Gruyter & Co., 1969, p. 326, nº 770; Tran Tam 
Tinh, V.: Sérapis debout. Corpus des monuments de Sérapis debout et étude iconographique, Leiden, E. J. Brill, 1983, p. 
263. En 1899 el soporte fue descrito como un «pie de trono». Marye, G. & Wierzejski, J.: op. cit., p. 8, nº 66. 

39.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., pp. 22 y 115, il. en p. 21; Marye, G. & Wierzejski, J.: op. cit., p. 
23, nº 213; Audollent, A.: op. cit., p. 403; Vidman, L.: op. cit., p. 326, nº 771.

40.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., p. 115; Vidman, L.: op. cit., p. 327, nº 773; Alvar, J. et alii: «La 
religiosidad mistérica en el espacio familiar», Arys: Antigüedad, Religiones y Sociedad, 1 (1998), p. 219 y n. 26.

41.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., p. 20, il. en p. 17, en la parte alta a la izquierda; Marye, G. & 
Wierzejski, J.: op. cit., p. 22, nº 209;  Vidman, L.: op. cit., p. 327, nº 774; Bricault, L., Le Bohec, Y. & Podvin, J.-L.: 
«Cultes isiaques en Proconsulaire», en Versnel, H. S. & Van Der Broek, R.: Isis en Occident. Actes du IIème colloque 
international sur les études isiaques, Lyon III, 16-17 mai 2002. Leiden - Boston, Brill, 2007, p. 231 y n. 52; Cadotte, A.: 
La romanisation des dieux: l’interpretation romane en Afrique du Nord sous Haut-Empire, Leiden - Boston, Brill, 2007, 
p. 369, nº 8.

42.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., pp. 22 y 115; Marye, G. & Wierzejski, J.: op. cit., p. 22, nº 211; 
Vidman, L.: op. cit., p. 327, nº 775.

Fig. 9. Hermanubis (Doublet 1893, p. 38).



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED154

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

egipcio del siglo III a.C. (CIL VIII, 1007)43. Luego 
haremos de nuevo mención al contenido de este 
conjunto epigráfico. 

3. LA COLECCIÓN DEL 
COMANDANTE MARCHANT

Pronto retomaremos las excavaciones de 
Sainte-Marie, pero en éste y en el siguiente 
apartado abordaremos una serie de materiales 
arqueológicos que procedían asimismo del Sera-
peum, hoy custodiados en los museos del Louvre 
y del Bardo.

Antoine Philibert Marchant era un jefe de 
escuadrón del 2º de Spahis asentado en Túnez ya 
antes de la dominación francesa del Beylicato de 
Túnez en 1881. Marchant, mencionado siempre 
como comandante (y asimismo citado como 
Marchand), había reunido en torno a los años 
iniciales de ocupación una interesante colección 
de antigüedades en su propiedad de la localidad costera de Hammam-Lif (situada a 
20 kilómetros de la capital tunecina), a la cual había bautizado como Villa Ariana. 
Resulta difícil desechar completamente la suposición de que la procedencia de 
las piezas atesoradas tuviese su origen en excavaciones practicadas por el propio 
Marchant, pero las fuentes que hemos consultado desde luego apuntan hacia 
adquisiciones en el mercado anticuario, en ocasiones, de una autenticidad dudosa44. 
Entre las primeras descripciones que se conservan de su colección, la de Joseph A. 
Letaille –un militar y aventurero, prototipo del arqueólogo del periodo colonial 
francés, al servicio de instituciones tanto gubernamentales como académicas– 
resaltaba sus 52 estelas púnicas provenientes de Cartago, en particular del que se 
creía el emplazamiento del santuario de Tanit, una treintena de inscripciones griegas 
y latinas, 25 lámparas romanas, numerosos fragmentos de bajorrelieves y diez testas 
de emperadores y dioses45. En 1888 el comandante obsequió al Louvre con las obras 
más destacadas de su colección, la cual, previo paso por el pabellón de la Regencia 
de Túnez, ingresó en el museo parisino en el verano de 189046. Comprendía 220 
objetos arqueológicos que se destinaron a la salle des antiquités africaines, los 
cuales, señalaban los estudios finiseculares, se habían descubierto en Cartago 

43.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., pp. 21 y 115; Doublet, G.: op. cit., p. 22; Marye, G. & Wierze-
jski, J.: op. cit., p. 8, nº 70; Vidman, L.: op. cit., p. 327, nº 776.

44.   Gauckler, P.: «Collection Marchand, à Hamman-Lif», Bulletin Archéologique du Comité des Travaux His-
toriques et Scientifiques, 3 (1902), p. 443.

45.   É. M.: «Nouvelles diverses», Gazette Archéologique, 12 (1887), p. 30. 
46.   Anónimo: «Société Nationale des Antiquaires de France», Revue Archéologique, XVI, Troisième serie, Jui-

llet-Décembre (1890) p. 287.

Fig. 10. Inscripción del CIL VIII, 1003 (Pricot de Sainte-Marie 1884, p. 21).



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

155ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

principalmente47. De un listado aportado por 
el epigrafista de l’Académie des Inscriptions et 
Belles-Lettres Antoine Héron de Villefosse, en 
cuyas líneas se catalogaban las estelas púnicas, 
las lucernas paganas y cristianas y sobre todo 
los retratos romanos –por ejemplo las dos 
cabezas marmóreas de Adriano, una de las cuales 
Villefosse atribuía, con dudas, a Cómodo48– 
legados por Marchant, caben resaltar, en relación 
con el Serapeum, una estatuilla sedente de 
«Pluton-Sarapis avec le chien Cerbère à ses côtés» 
y en especial la célebre testa colosal (62 cm.) de 
Serapis (Ma 1830) coronada de modius ornado de 
espigas y ramas (¿de árboles frutales?), cuyo rasgo 
peculiar, sobre el que ya se llamó la atención en 
el siglo XIX, son las trazas de policromía aún 
visibles en la barba y en el cabello49 (Fig. 11). A 
ambas tallas se sumaba, además, un pequeño 
altar en piedra que portaba una inscripción 
mutilada en griego ofrecida a Zeus Hélios mégas 
Sarapis Panthéos por la salud de Flavia, hija de 
Luton50; el cuerpo en basalto probablemente de 
un chacal representante de Anubis –descrito, 
igualmente, como componente de una esfinge–, 
don votivo de P. Aurelius Pasinicus, de nuevo en 
común con su familia, a Serapis51; y la basa de una 
estatua con un texto votivo de Tiberius Claudius 
Helis, de la cual sólo se mantenía incólume –y no completamente– un pie52. 

Sabemos a través de Villefosse que Marchant adquirió los soportes epigráfi-
cos a un árabe que los había desenterrado en Cartago a finales de 1880. Pero la 

47.   Chabot, J.-B.: «Les inscriptions puniques de la collection Marchant», Comptes rendus des séances de l’Aca-
démie des Inscriptiones et Belles-Lettres, 60e année, 1 (1916), pp. 17-18. Cuando el militar francés falleció en 1901, su hijo, 
Djilani Marchant, cedió al Museo del Bardo 16 estelas púnicas. Otros objetos permanecieron en la villa Ariana, tales 
como fragmentos de sarcófagos, restos escultóricos de toracatos, animales y divinidades, una cabeza de emperador 
o la figura broncínea de un gran escorpión encontrado en Cartago. Gauckler, P.: «Collection Marchand...», op. cit., 
pp. 443-444; Chabot, J.-B.: op. cit., pp. 17-18.

48.   Kersauson, K. de.: op. cit., pp. 120-121, nº 49 y 132-133, nº 54.
49.   Héron de Villefosse, A.: «Monuments de la collection d’antiquités récemment offerte au Louvre par M. 

le commandant Marchant», Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptiones et Belles-Lettres, 34e année, 4 
(1890) pp. 318-321; Kater-Sibbes, G. J. F.: Preliminary Catalogue of Sarapis Monuments, Leiden, E. J. Brill, 1973, p. 137, nº 
740; Piccinelli-Dassault, Ch.: «Tête de Sarapis», en Giroire, C. & Roger, D.: De l’esclave à l’empereur. L’art romain 
dans les collections du Musée du Louvre. Paris, Musée du Louvre, 2008, p. 260, nº 167.

50.   CIL VIII Supplementi I, 12493; Eph. VII, 162; SEG IX, 820; Dain, A.: Inscriptions grecques du Musée du Louvre. 
Les textes inédits, Paris, Les Belles Lettres, 1933, pp. 153-154, nº 176; Vidman, L.: op. cit., p. 327, nº 777. Cadotte, A.: 
op. cit., p. 369, nº 9.

51.   CIL VIII Supplementi I, 12492; Eph. VII, 161; Héron de Villefosse, A.: «Nouvelles diverses», Gazette Archéo-
logique, 12 (1887), p. 31; Héron de Villefosse, A. & Michon, E.: op. cit., p. 93, nº 1837. También núms. 1725 y 1830.

52.   Anónimo: «Séance du 19 Octobre», Bulletin de la Société Nationale des Antiquaires de France (1881), p. 265.

Fig. 11. Cabeza colosal de Serapis, ss. II-III d.C. 
(Piccinelli-Dassault 2008,  p. 260, nº 167).



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED156

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

confirmación de que el conjunto del material se había extraído justamente del 
templo al dios ptolemaico se lee en un temprano texto de Alfred Louis Delattre, en 
el que el padre blanco indicaba el contorno de la cerca del jardín de Zarrouk como 
el emplazamiento de los hallazgos de Pricot de Sainte-Marie, y la misma propie-
dad como el lugar de descubrimiento de la cabeza del Louvre, las inscripciones y 
otros epígrafes fragmentarios que aportaba53. Los autores del CIL, René Cagnat y 
Johannes Schmidt, confirmaban asimismo la localización de las inscripciones de 
Marchant en el punto excavado por Pricot de Sainte-Marie. Que el nombre de Au-
relius Pasinicus se repita en los textos conseguidos por uno y otro avala suficien-
temente el pensamiento de que la colección Marchant complementaba a la de la 
misión de Sainte-Marie.

4. LA ESTATUA DE SERAPIS DEL ODEÓN DE CARTAGO

Todavía una escultura recuperada en el Odeón de la antigua capital púnica podría 
completar el listado de piezas procedentes del Serapeum, si bien nos encontramos 
lejos de poder aseverarlo sin vacilación. Las circunstancias de su hallazgo se remontan 
a finales del año 1900, cuando el entonces director del Service des Antiquités, Paul 
Gauckler54, sacó a la luz los restos del monumento romano en las tierras de Ben-
Chaban (Dermech), en ese sector conocidas por la expresiva toponimia de Colina 
del Odeón. En el interior de dos amplias cisternas de 7 m. de profundidad sobre las 
que se levantaba la escena Gauckler se topó con numerosos vestigios escultóricos y 
arquitectónicos, que inicialmente pensó resultantes del derrumbamiento del frente 
escénico durante el incendio que había destruido el edificio55. Entre las casi veintena 
de estatuas y cabezas extraídas –de Venus, de Júpiter sedente, de Apolo, de Juno, 
de Cibeles, de Adriano, de Antinoo, de Sabina...56– se citaba una «Tête intacte de 
Sérapis au polos», en realidad una pieza de cuerpo entero, estante, como enseguida 
se aclaraba en otras publicaciones57. 

De la edificación excavada por el arqueólogo francés, que en tiempos de 
Tertuliano, contemporáneo a su construcción, albergaba unos juegos Píticos (Tert., 
Scorpiace 6)58, apenas se vislumbraba más que la cimentación. En el transcurso 
de la convulsa irrupción vándala en la urbe, en ese año de 439 d.C., las fábricas 

53.   Delattre, A. L.: «Inscriptions de Carthage 1875-1882», Bulletin epigraphique de la Gaule, IV (1884), pp. 107-
110 y núms. 268-274. Babelon, E.: op. cit., p. 159, también señalaba la cercanía del Serapeum al jardín de la casa de 
Zarrouk, mientras que en Cagnat, R. & Gauckler, P.: op. cit., p. 92, se lee que el santuario se ubicaba en la residencia 
que había pertenecido al general Zarrouk, fallecido en 1881.

54.   Acerca de este arqueólogo, Bacha, M.: «Les institutions patrimoniales de la Tunisie au début du protec-
torat: un projet scientifique au service de la Colonisation», Outre-mers, 94, 356-357 (2007), pp. 139-150; Fumadó 
Ortega, I.: Cartago. Historia de la investigación, Madrid, CSIC, 2009, pp. 93-96.

55.   Cagnat, R.: «Séance de la Commission de l’Afrique du Nord. 13 Novembre 1900», Bulletin Archéologique du 
Comité des Travaux Historiques et Scientifiques, 3 (1901), p. clxxviii.

56.   Yacoub, M.: Musée du Bardo. Musée Antique, Tunis, Ministère des Affaires Culturelles, 1970, pp. 46-49.
57.   Gauckler, P.: «Les fouilles de Tunisie», Revue Archéologique, XLI, Juillet-Décembre (1902), p. 395 y lám. XVI, 1.
58.   Monceaux, P.: Histoire littéraire de l’Afrique chrétienne depuis les origines jusqu’ à l’invasion arabe. I. Tertulien 

et les origines, Paris, Ernest Léroux Éditeur, 1901, p. 38.



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

157ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

de la zona sufrieron enormes daños. Las Termas de Antonino y el 
Teatro fueron incendiados, del mismo modo que el Odeón. Cuando 
los bizantinos reconquistaron Cartago repararon sus murallas 
empleando bloques pétreos de los monumentos; el Odeón lo 
demolieron hasta sus cimientos y nivelaron el terreno para convertirlo 
en una explanada, colmatando las cisternas con escombros y los 
citados mármoles59. En nuestra opinión la dispersión y destrucción 
de obras de arte protagonizada por las tropas de Genserico, sumadas 
a las labores de rehabilitación edilicia bizantinas, pudo bien propiciar 
que elementos del vecino Serapeum acabasen entre los materiales de 
relleno de las indicadas cisternas, entremezclados con los ornatos 
del propio Odeón. La presencia de Serapis en odeones y teatros 
apenas se documenta; excepto el caso de Cartago –en donde, 
por cierto, nuestra escultura es la de mayor altura, con sus 1,85 
m.–, en el volumen de Frank Sear –quien obvia, sin embargo, la 
estatua del Teatro de Guelma (Argelia)– no se recogen tallas de la 
divinidad en estas arquitecturas de espectáculos60. La scaena frons 
del Teatro de Mérida contaba con una controvertida imagen que se 
calificó en principio de Plutón, al acompañarse en el segundo nivel 
escénico de una Ceres y de una Proserpina, después considerada 
una Musa. Trinidad Nogales la bautizó como Plutón-Serapis con un 
interrogante, mientras que en el Museo Nacional de Arte Romano 
consta como el dios Serapis; Tran Tam Tinh no descarta que en 
realidad se tratase de una efigie cultual61. La escasa popularidad 
de la divinidad en la decoración de estas tipologías monumentales 
aporta coherencia a nuestra suposición, que únicamente como tal 
tiene que entenderse. 

La pieza en cuestión ha pasado bastante desapercibida en el Museo del Bardo 
de Túnez (inv. C922), acaso porque como escribió Gsell, es una mauvaise statue, de 
apariencia tosca y maciza62 (Fig. 12). En la institución se la definió sea de Serapis 
que de Júpiter-Serapis63. Por desgracia le falta el antebrazo derecho y los dedos de 
la mano izquierda, y con ellos sus atributos, pero la posición de ambos brazos era 
descendente. Tran Tam Tinh observa por el residuo de la izquierda que simplemen-
te la mostraría abierta, mientras que en la derecha portaría una pátera; que a su 
lado una serpiente ascienda por el tronco de un árbol le sugiere una identificación 

59.   Gauckler, P.: «Les fouilles...», op. cit., pp. 390-395; Gsell, S.: «Chronique archéologique africaine. Sep-
tième rapport», Mélanges d’archéologie et d’histoire, XXII, fasc. I, Janvier-Mars (1902), pp. 325-326.

60.   Sear, F.: Roman Theatres. An Architectural Study, Oxford, Oxford University Press, 2006, pp. 278-279.
61.   Nogales Basarrate, T.: «La escultura», en Dupré Raventós, X.: Las capitales provinciales de Hispania. 2. 

Mérida. Colonia Augusta Emerita. Roma, «L’Erma» di Bretschneider, 2004, p. 116 y fig. 59, b; AA.VV., Guía del Museo 
Nacional de Arte Romano, Madrid, Ministerio de Educación, Cultura y Deporte, 2013, p. 18 y fig. 2. También, Tran 
Tam Tinh, V.: op. cit., pp. 33, 114 y fig. 40.

62.   Gsell, S.: «Les cultes égyptiens dans le Nord-Ouest de l’Afrique», Revue de Histoire des Religions, LIX (1909), p. 151.
63.   Gauckler, P., Poinssot, L., Merlin, A. & Drappier, L.: Catalogue du Musée Alaoui. Supplément, Paris, Ernest 

Leorux Éditeur, 1910, p. 43, nº 922 y lám. XXIII. 1; Yacoub, M.: op. cit., p. 46.

Fig. 12. Estatua de Serapis 
procedente del Odeón de Cartago 

(Gauckler 1902, lám. XVI, 1).



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED158

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

clara con Asclepios64, la cual, como se tratará en el sexto apartado, armoniza a la 
perfección con la naturaleza cultual del Serapis de Cartago. 

5. SIMILITUDES DEL SANTUARIO DE SERAPIS DE CARTAGO 
CON OTROS  SERAPEIA E ISEA DEL MEDITERRÁNEO

Acerca de la estructura del recinto de culto y de su arquitectura apenas se sabe 
nada, pues como digno anticuario de su siglo, el interés científico de Pricot de 
Sainte-Marie por documentar esa información para la posteridad carecía de sentido, 
en contraste con la relación de las obras escultóricas. No obstante empleó unas 
líneas en puntualizar que su sondeo arqueológico se había desenvuelto en sendas 
habitaciones, una de 1 m. de largo por 4 de ancho, y la segunda, pavimentada 
con un mosaico blanco, de 11 x 9 m., precedidas de un atrio. Las dos hermas que 
comentamos arriba se situaban a la entrada de éste, así como la estatua de Sabina, 
cuyos fragmentos habían ido surgiendo con una separación de 70 cm. entre ellos, 
formando una línea recta de unos 5 m.65. Los bustos de Apolo (Hermanubis), de 
Júpiter (Serapis) y demás –Sainte-Marie aquí no se entretenía en especificaciones– se 
amontonaban en el ambiente de la izquierda, en tanto que las inscripciones griegas 
y latinas vieron la luz en el de la derecha, al lado de un trípode de mármol que en 
otro pasaje pormenorizaba que pertenecía a un altar, además de que lo rodeaba una 
serpiente66. Audollent reprodujo el párrafo de su compatriota y puso en tela de juicio 
que un mosaico de la colección del British Museum hubiese que adscribirlo al sitio 
del Serapeum67; y en efecto, Joann Freed ha desentrañado un entuerto derivado de 
una mala interpretación de Mommsen y de Gustavus Wilmanns en el CIL respecto al 
Mosaico de los meses y de las estaciones, que por lucir la personificación de Noviembre 
con un sistro la confundieron con una Isis, así que enseguida lo conectaron con el 
santuario de Sainte-Marie68. 

Lo que nos plantea el autor de la excavación son dos estancias repletas de material 
votivo y de culto, claramente fuera de su situación original, una de ellas de un tamaño 
muy inferior a la otra, y desde nuestro punto de vista ninguna correspondiente a la 
cella del templo, precedidas de una «espèce d’atrium», que bien podemos entender 
como asomadas a un atrio o a un patio; de éste no anotó sus medidas, pero dado que 
recopiló en él los fragmentos de la Sabina a lo largo de 5 m. –una estatua, además, de 
tamaño natural–, y después buscó los antebrazos y el pie derecho a diestra y siniestra, 
adelante y atrás, intuimos un espacio dilatado69. Los santuarios destinados a las 
divinidades egipcias comparten determinadas semejanzas, resumibles en templos, 

64.   Tran Tam Tinh, V.: op. cit., pp. 79, 246 y fig. 262.
65.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., p. 25.
66.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., pp. 20 y 133.
67.   Audollent, A.: op. cit., p. 239.
68.   Aunque se desconoce el punto exacto donde Davis desenterró el mosaico, a grandes rasgos apareció a 

unos 100 m. al noroeste de la Colina de Juno. Freed, J.: Bringing Carthage Home. The Excavations of Nathan Davis, 
1856-1859, Oxford, Oxford Books, 2011, pp. 101-102, 109-110.

69.   Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch.: op. cit., p. 25.



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

159ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

usualmente de reducidas dimensiones, sobre podios ocupando una parte central, 
rodeados de un área porticada, en témenos amurallados70. En el norte de África, 
esta organización se repite en los serapeia de Sabratha y Leptis Magna (Tripolitania, 
Libia), en los santuarios isíacos de Sabratha y de Bulla Regia (Proconsular, Túnez) o 
en la sede de culto conjunto de Lambaesis (Lambesa, Numidia, Argelia)71 (Fig. 13). El 
esquema difería esencialmente en Thamugadis (Timgad, Numidia, Argelia), donde 
el Serapeum se asociaba a los templos de la Dea Africa y de Asclepios, de forma que 
las tres cellae independientes compartían el mismo podium, y se ordenaban ante 
una piscina (Aqua Septimiana) en una vasta plaza porticada; no en vano hablamos 
del mayor santuario del norte de África –más magnífico desde las ampliaciones de 
Caracalla–, al que acudían los peregrinos devotos en masa72. Y asimismo en Gightis 

70.   Leclant, J.: «Histoire de la diffusion des cultes égyptiens», École practique des hautes études. Section des 
sciences religieuses. Annuaire, 74 (1966-1967), p. 90.

71.   Beschaouch, A., Hanoune, R. & Thébert, Y.: Les ruines de Bulla Regia, Paris, École française de Rome, 
1977, p. 107 y figs. 106-107; Kenrick, P. M.: Excavations at Sabratha 1948-1951. A report on the excavations conducted 
by Dame Kathleen Kenyon and John Ward-Perkins (JRS Monograph 2), London, Society for the Promotion of Roman 
Studies, 1986, pp. 115-117; Brouquier-Reddé, V.: Temples et cultes de Tripolitaine, Paris, CNRS, 1992, pp. 44-48 y fig. 
10, 58-63 y fig. 20, 101-105 y fig. 49; Bricault, L., Le Bohec, Y. & Podvin, J.-L.: op. cit., pp. 224-229.

72.   Le Glay, M.: «Le paganisme en Numidie et dans les Maurétanies sous l’Empire romain: état des recherches 
entre 1954 et 1990», Antiquités africaines, 42 (2006), pp. 80, 85-86; Bricault, L.: «Serapide, dio guaritore», en Dal 
Covolo, E. & Sfameni, G.: Cristo e Asclepio. Culti terapeutici e taumaturgici nel mondo mediterraneo antico fra cristiani 
e pagani. Atti del Convegno Internazionale Accademia di Studi Mediterranei, Agrigento 20-21 novembre 2006. Roma, 
LAS, 2008, p. 64; Hamdoune, Ch.: «La dea Africa et le culte impérial», en Lieux de cultes: aires votives, temples, 
églises, mosquées. IXe Colloque international sur l’histoire et l’archéologie de l’Afrique du Nord antique et médiévale 
(Tripoli, 19-25 février 2005). Paris, CNRS, 2008, pp. 155-156. 

Fig. 13. Planta del Serapeum de Sabratha (Kenrick 1986, fig. 53).



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED160

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

(Proconsular, Túnez), ciudad en la que se ha planteado la posibilidad de que el templo 
que presidía el Foro estuviese consagrado a las deidades alejandrinas; sin embargo, 
este supuesto, defendido por L.-A. Constans, sólo se apoya en el descubrimiento 
dentro del área foral de tres cabezas correspondientes a un cocodrilo, a una mujer de 
tocado isíaco y a un Zeus-Serapis, razón por la cual diversos autores han rechazado 
la atribución73. 

En el caso de Cartago, la narración de Pricot de Sainte-Marie no da pie a reconocer 
la cella en las salas ahondadas, y por ello se nos escapa la facultad de certificar, por 
ejemplo, si era bipartita –como en el Iseum de Sabratha– y por lo tanto si Isis participaba 
de la piedad a la deidad helenística; cuantiosos fragmentos escultóricos reflejados 
en el libro del francés incumbían a imágenes femeninas, algunas colosales, así que 
no descartamos la relevante presencia cultual de la diosa en el templo –apoyada, 
por otro lado, en la dedicación de Caius Novius Cano publicada por Beschaouch 
en 199174–, cuya piedad en vínculo con Serapis se atestigua en el santuario de Isis de 
Sabratha, en el Serapeum de Leptis Magna, o por nombrar un ejemplo más lejano, en 
el Serapeum C de Delos, donde en un patio adornado de pórticos en dos de sus lados 

73.   Gauckler, P.: «Exploration des restes de la domination romaine dans le Sud de la Tunisie», Comptes rendus 
des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 47ᵉ année, 5 (1903), pp. 462-463; Constans, L.-A.: Gightis. 
Étude d’histoire et d’archéologie sur un emporium de la Petite Syrte, Paris, Imprimerie Nationale, 1916; Cagnat R.: «La 
ville antique de Gigthis, en Tunisie», Journal des savants, 15ᵉ année, Juillet (1917), p. 295. Sobre la cabeza marmórea 
del dios, Kater-Sibbes, G. J. F.: op. cit., pp. 138-139, nº 751.

74.   Beschaouch, A.: op. cit. Tampoco hay que rechazar la posibilidad de que la inscripción analizada por 
Beschaouch procediese de un Iseum de las inmediaciones, si aceptamos la hipótesis de que los recintos de culto de 
las divinidades egipcias de Cartago se encontraría muy próximos.  

Fig. 14 Planta del Serapeum A de Delos (Bruneau & Ducat 2005, fig. 83).



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

161ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

afloraban las cellae consagradas a Serapis, 
a Isis y a la tríada de los dos anteriores 
junto a Anubis75. Precisamente en dos 
de los tres serapeia de la isla egea se 
testimonian el tipo de habitaciones 
anexas similares a las evidenciadas por 
Sainte-Marie en Cartago: en el Serapeum 
A, dos estancias de aproximadamente 9 
x 3 m. y 9 x 5 m., de forma rectangular 
y trapezoidal respectivamente, se han 
asociado uno a un ambiente reservado 
a la religiosidad de las divinidades 
asociadas a Serapis, y el segundo a 
recibir inscripciones consagradas al dios, 
las cuales se grababan en las losas de los 
bancos adosados a los muros (Fig. 14). 
En el Serapeum C todavía se ignora el 
uso de más de una decena de edículos 
de dimensiones variadas, no pocos de una entidad ínfima, desplegados al este y al 
oeste del edificio templar76. En el Iseo de Sabratha hasta ocho cámaras con restos de 
mosaicos –de alrededor de las medidas de la más pequeña de Cartago– clausuraban 
el sector oeste del recinto, la mitad de las cuales se han considerado capillas, pues 
en su interior aparecieron basas de estatuas, y en la nº 5 además un altar y vestigios 
de una fosa de sacrificios (Fig. 15). Lo mismo sucede en los pórticos laterales del 
santuario de Leptis Magna, cuyos extremos, rematados en ábsides, se han estimado 
también capillas de culto de deidades relacionadas con Serapis77. Este santuario de 
la Tripolitania (s. II d.C.) tal vez ofrezca la fisonomía conocida más cercana al que 
nos concierne, con su cúmulos de figuraciones escultóricas de Serapis y de Isis o 
la treintena de inscripciones griegas que manifiestan su ingente frecuentación –
beneficiada por su ubicación en un ángulo del viejo Foro–, sobre todo durante su 
apogeo con los Severos78. Iseos y serapeia se revelan riquísimos en ofertas y exvotos, 
hecho del que da buena prueba el depósito de más de 170 inscripciones y objetos 
votivos del Serapeum C de Delos, y de 19 en el A, la suntuosidad de la escultura de 
Musa broncínea ofrendada por un tal Dulchites en Leptis Magna o la variedad de 
restos –epígrafes, estatuas, bustos, trípodes, altares, etc.– hallados en Cartago. Las 
dos salas mencionadas en el relato de Sainte-Marie habrían cumplido la función 
bien de oratorios de otras deidades egipcias ligadas a Serapis, bien de «tesoros» 
receptores de los exvotos de sus fieles.

75.   Bruneau, P. & Ducat, J.: Guide de Délos, Paris, École française d’Athènes, 2005, p. 277.
76.   Bruneau, P. & Ducat, J.: op. cit., pp. 268-269, 278 y figs. 83 y 89. 
77.   Pesce, g.: Il Tempio d’Iside in Sabratha, Roma, «L’Erma» di Bretschneider, 1953, pp. 23-28; Brouquier-Reddé, 

V.: op. cit., pp. 61, 103, 236-237.
78.   Bricault, L., Le Bohec, Y. & Podvin, J.-L.: op. cit., p. 228; Bricault, L.: «Les dieux de l’Orient en Afrique 

romaine», Pallas, 68 (2005), p. 290.

Fig. 15. Templo de Isis en Sabratha (Brouquier-Reddé 1992, p. 60, fig. 20).



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED162

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

En cuanto a lo que respecta a la cronología del santuario los epígrafes se han 
datado en el siglo II d.C., en particular el publicado por Beschaouch en su segunda 
mitad. La estatuilla de Serapis-Asclepios del Museo de Cartago y la testa de Adriano 
pertenecen a la misma centuria, y la Sabina no remite a su primer cuarto, mientras 
que la cabeza colosal de París a sus últimas décadas, o a comienzos del siglo III d.C., 
periodo en el que acaso se realzase la monumentalidad de la edificación; de sobra 
es conocida la debilidad que sentía Septimio Severo por Serapis, según cuenta la 
Historia Augustea (18,1), reflejada simultáneamente en decenas de retratos del em-
perador africano en los que lucía los bucles ondulados de la deidad79. Otros serapeia 
e isea norteafricanos datan aproximadamente de este momento, como los estable-
cimientos de Leptis Magna, Lambaesis, Bulla Regia o Thamugadi, este último, de 
idéntica forma que los recintos de las dos divinidades levantados en Sabratha en 
edad augustea, renovado en época de la dinastía severa80.

6. ATRIBUCIONES DEL SERAPIS ADORADO EN CARTAGO

En los textos epigráficos y en las reproducciones figurativas del Serapeum de 
la ciudad tunecina se reúnen prácticamente la totalidad de las esencias que con-
fluyeron en la divinidad grecoegipcia a lo largo y ancho del Mediterráneo, en una 
cronología a caballo entre el Helenismo y el periodo imperial. Como ha subrayado 
Véronique Brouquier-Reddé, el Serapis africano fue el dios cósmico que se equi-
paraba en grandeza a Zeus/Júpiter, que adquirió las cualidades curativas de Ascle-
pios, que posiblemente por su matrimonio con Isis se asociaba a la protección en 
el mar y a la navegación, privativas de Neptuno, o que, con Cerbero a su costado, 
se convirtiese en Plutón81. No es de extrañar, por lo tanto, que uno de sus sacerdo-
tes resumiera todas esas facultades en el apelativo de Deo Maximo (CIL VIII, 1004).  

Invocaciones a Zeus Hélios mégas Sarapis (como en CIL VIII, 1005 y Suppl. I 
12493) se repitieron canónicamente por todo el Imperio desde los Antoninos. Ya 
en época helenística, de acuerdo a Bricault, el binomio Amón-Ra mutaba en el de 
Zeus-Helios, asimilación que se consolidó en torno al reinado de Trajano y que 
sus sucesores potenciaron82. En consecuencia, en época imperial Serapis despun-
taba como una divinidad solar y todopoderosa siguiendo esta tradición teológica. 
Una de las inscripciones más notorias que lo corroboran yacía en el Mitreo de las 
Termas de Caracalla, en un cipo en cuyas caras se refrendaba doblemente la aso-
ciación a Zeus y al Sol, aunque el nombre de Serapis había sido sustituido por el de 

79.   Balty, J.: «Notes d’iconographie sévérienne», L’antiquité classique, 41, 2 (1972), p. 624.
80.   Un resumen cronológico de las sedes de culto de los dioses egipcios en África se puede consultar en Bullo, 

S.: «Le indicazioni di Vitruvio sulla localizzazione dei templi urbani (de Arch., I, 7, 1): il caso africano», en Mastino, 
A. & Ruggeri, P. (eds.), L’Africa romana. Atti del X convegno di studio. Oristano, 11-13 dicembre 1992. Sassari, Editrice 
Archivio Fotografico Sardo, 1994, p. 533.

81.   Brouquier-Reddé, v.: op. cit., pp. 273-274.
82.   Bricault, L.: «Zeus Hèlios Mègas Sarapis», en La langue dans tous ses états. Michael Malaise in honorem (Acta 

Orientalia Belgica, XVIII). Liège, Société Belge d’études orientales, 2005, p. 253. También, Anónimo, «Séance du 8 
Décembre», Bulletin de la Société Nationale des Antiquaires de France (1880), p. 285.



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

163ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Mitra en una de ellas83; precisamente fue en tiempos de Caracalla cuando culminó 
el recorrido iniciado por los Flavios gracias al cual se reconoció una importante 
escala jerárquica a la deidad ptolemaica en la religión del Imperio, como rubrica la 
fundación del Templo de Serapis del Quirinal, de una suntuosidad que eclipsaba 
al de Júpiter Capitolino84.

Una inscripción de Abitinia (Túnez, s. III d.C.) (CIL VIII, 25842) pone de mani-
fiesto que asimismo el Plutón africano se hermanaba en solitario a Júpiter, aunque 
igualmente en compañía de Serapis. Por ello en Lambaesis se demuestra la pre-
sencia de un sacerdocio a Júpiter-Plutón-Serapis (CIL VIII, 2629)85, y a este último, 
que desde sus orígenes había surgido con las potestades de Hades, se lo represen-
taba en una de sus tipologías con Cerbero a sus pies, de la que da fe la estatuilla de 
la colección del comandante Marchant, o a tamaño real los mármoles del Museo 
de Saint Raymond proveniente de la villa romana de Chiragan (Martres-Tolosane, 
Francia), del Museo de Heraklion o del Palazzo Altemps de Roma86. Es más, en el 
siglo XIX se sostuvo la teoría de que tanto Hades como Plutón habían transmitido 
dos figuraciones estilísticas a Serapis: aquél el tipo entronizado, acompañado del 
can guardián apenas anotado, y el segundo el modelo estante aferrando el cuerno 
de la abundancia, que prometía mejores benignidades a sus fieles87. Independien-
temente a estas disquisiciones artísticas, la talla de Marchant presume que las pre-
rrogativas del Serapis cartaginés abarcaban el señorío del ultramundo.

En una estatua de tamaño natural, de la que por desgracia únicamente ha so-
brevivido el pie, Aurelius Pasinicus hizo grabar una dedicatoria familiar a Serapis 
Neptuno Augusto (CIL VIII, 1002), asociación que encuentra una analogía en un 
texto de Aquincum (Panonia) (CIL III, 3637). Algunos mármoles podrían acercar-
nos a la iconografía de esta figura sincrética: en Sabratha se descubrieron cinco 
esculturas muy homogéneas que por su contexto arqueológico –el Ninfeo– se han 
querido identificar con imágenes de Serapis–Neptuno; pero más allá de su posición 
hierática, de visible intencionalidad arquitectónica, amén de su característica túnica 
larga, nada hay que añadir acerca de sus atributos, pues les faltan sus extremidades, 
razón que impide progresar en las particularidades de esta incierta tipificación88. 
Más ilustrativa resulta la estatuilla de Serapis conservada en el Museo Arqueológico 
Nacional de Atenas (inv. nº 4546) procedente de Amorgos, que Timokles, hijo de 
Timokleides, ofrendó a la deidad. Ataviada con un corto chiton e himation –cuyo 
pliego sujeta con la mano izquierda–, la divinidad descansaría el peso de su cuerpo 
sobre un cetro hoy desaparecido, imitando con exactitud la postura de la escultura 
colosal de Poseidón hallada en Melos en 1877, al igual que la anterior del siglo II 

83.   Aguado García, P.: «El culto a Mitra en la época de Caracalla », Gerión, 19 (2001), p. 566-567.
84.   Takács, S. A.: Isis and Serapis in the Roman World, Leiden - New York – Köln, E. J. Brill, 1995, pp. 117, 127-128.
85.   Gsell, S.: «Les cultes égyptiens…», op. cit., p. 154; Cadotte, A.: op. cit., pp. 331, nº 52 y 340; respecto a la 

inscripción de Abitinia p. 553, nº 240, y en general sobre el Plutón africano pp. 325-341.
86.   Héron de Villefosse, A. & Michon, E.: op. cit., p. 93, nº 1725. 
87.   Tran Tam Tinh, V.: «Etat des études iconographiques relatives à Isis», en Aufstieg und Niedergang der rö-

mischen Welt: Principat. Religion (Heidentum: römische götterkulte, orientalische kulte in der römischen welt). Berlin – New 
York, Walter de Gruyter, 1984, pp. 1716 , 1721.

88.   Tran Tam Tinh, V.: Sérapis debout…, op. cit., pp. 263-265, láms. CXII-CXV.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED164

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

a.C., y localizada en la institución señalada89 (Fig. 16). La 
melena ensortijada de dicha estatuilla, partida por la raya 
en medio, y su barba rizosa se contemplan de nuevo en 
una cabeza del dios del mar con la que cuenta la colección 
del Kuncthistorisches Museum de Viena (inv. nº I 836), y 
que asimismo se juzga que representa una simbiosis entre 
Poseidón y Serapis90. A priori nada de lo expuesto ayuda 
demasiado a dotar de una realidad iconográfica concreta 
a nuestro malogrado exvoto, salvo que podría haber com-
partido ciertas similitudes en la pose con tallas canónicas 
de Poseidón.

Una interesante teoría sostenida por Laurent Bricault, 
entre otros autores, postula que las atribuciones náuticas 
del Serapis-Neptuno atañerían, en esencia, a la protección 
de la anona imperial, que tenía en Cartago uno de sus puer-
tos base91. En este sentido, las monedas emitidas por Có-
modo (191-192 d.C.), en cuya iconografía el emperador sa-
crificaba a Isis y a Serapis, se han puesto en relación con su 
cometido de sostenedor del aprovisionamiento de cereal, y 
por ende de la estabilidad política, el Conservator Augusti92. 
En esta tarea el dios auxiliaría a Isis Pharia, documentada 
profusamente en lugares como Portus o Puteoli y la fiesta 
de las Serapia compartiría fecha con la celebración del Sa-
crum Phariae (el 25 de abril), ceremonial que se piensa que 
refleja el instrumento numismático comentado93. Además 
de la religiosidad concerniente al transporte frumentario, 
sea Isis que Serapis encarnarían a entes fundamentales re-

lacionadas con el mundo marino en la piedad general de mercantes y hombres de 
mar hacia los siglos II y III d.C., quienes constituirían pilares básicos en la difusión 
de los cultos egipcios en las urbes portuarias. De nuevo una relación determinada 
con Poseidón/Neptuno emerge en nuestro dios ptolemaico; un Neptuno, que por 
cierto, en África adoptaba el papel de tutelar las singladuras navales, mientras que 
en las localidades del interior se lo veneraba como a un dios de las fuentes de agua94. 

Pero aquí no acaba todo. Aunque no era su acepción reconocida por la mayoría 
–o al menos así lo deducimos por la parquedad documental preservada–, la epigrafía 
de un altar adornado con un relieve de la Proconsular (del centro termal de Aïn el 

89.   Kaltsas, N.: Sculpture in the National Archeological Museum, Athens, Los Angeles, The J. Paul Getty Museum – 
Kapon Editions, 2002, p. 287, nº 604, p. 290, nº 611.

90.   Bartman, E.: Ancient Sculptural Copies in Miniature, Leiden – New York – Köln, E. J. Brill, 1992, p. 110 y fig. 60.
91.   Bricault, L., Le Bohec, Y. & Podvin, J.-L.: op. cit., pp. 231-232.
92.   Bricault, L.: «Un phare, une flotte, Isis, Faustine et l’annone», Chronique d’Égypte, LXXV, 149 (2000), pp. 143-145.
93.   Bricault, L.: «Un phare, une flotte…», op. cit., p. 145; Steuernagel, D.: «Les villes portuaires: des noeuds 

de communication de la mobilité religieuse?», Trivium, 4 (2009), pp. 8-9. Online desde el 23 de octubre de 2009. 
Consultado el 20 de febrero de 2017. URL: http://trivium.revues.org/3403.

94.   Petitmengin, P.: «Inscriptions de la región de Milev», Mélanges d’archéologie et d’histoire, LXXIX, 1 (1967), p. 201.

Fig. 16. Serapis, s. II a.C. Atenas, Museo Arqueológico 
Nacional (Kaltsas 2002, p. 287, nº 604).



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

165ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Hmadna, Túnez) confirma un Neptuno agraciado con 
poderes sanadores, cuya plasmación material consistía 
en la apariencia del dios marino asido a su tridente, 
con un cetro alrededor del cual se enrollaba una 
serpiente, un manifiesto recordatorio de Asclepios95. 
En Cartago y otros centros urbanos la indivisibilidad 
de éste con Serapis tampoco se debe obviar; por el 
contrario, la naturaleza sanadora configuraría incluso 
la expresión primordial de la divinidad egipcia, sobre 
todo en el África romana. En este punto coinciden los 
investigadores: para Audollent, el Serapis cartaginés 
es eminentemente el alejandrino, cuyo santuario 
se había cosechado su reputación como sede de 
incubaciones sacras y de emisión de eficaces oráculos 
médicos96. Por su lado, Bricault escribe que el Serapis 
helenístico, en calidad de «transmigración» del 
Osiris-Apis menfita, habría heredado las cualidades 
oraculares y terapéuticas mediante la interpretación 
de sueños de estas deidades ancestrales97. Se lee en 
la panorámica ofrecida por Estrabón (XVII, 1,17) del 
Serapeum del Canopo, atestado de fieles que dormían 
allí a la espera del mensaje sanador, o encargados de 
portar sus visiones oníricas a los verdaderos pacientes. 
Recordemos el epíteto de dios del Canopo que Serapis 
recibía en Cartago (CIL VIII, 1003), la súplica de Luton 
por la salud de su hija Flavia (CIL VIII Suppl. I, 12493) 
o la estatua de Serapis-Asclepios extraída de las farragosas cisternas del Odeón por 
Gauckler. Otro Serapis-Asclepios, éste modelado en una estatuilla marmórea con 
Telesforo a su lado, se exhibe en el Museo de Cartago98 (Fig. 17). Probablemente en 
la urbe tunecina la identificación con Asclepios, reforzada como hemos observado 
en la plástica gracias a una iconografía pareja –tan pronunciada que ha conducido 
a restauraciones modernas como el Asclepios con cabeza de Serapis del Museo de 
Torcello (inv. nº 636)99 (Fig. 18)–, se manifestaba a través de la incubación ritual y 
de la sanación de quienes se veían aquejados por algún mal.

Esta vertiente de portador de esperanza y de solaz a los enfermos se detecta por 
todo el Mediterráneo. Por apuntar algunos ejemplos hispanos, ya en el siglo I a.C. 
ambos dioses cohabitaban en armonía en los serapeia de Ampurias y seguramente de 

95.   Le Glay, M.: op. cit., pp. 63-64, n. 50, y 84; Cadotte, A.: op. cit., pp. 322-323.
96.   Audollent, A.: op. cit., p. 403.
97.   Bricault, L.: «Isis, Serapis, Cyrus and John: Between Healing Gods and Thaumaturgical Saints», en Guic-

hard, L. A., García Alonso, J. L. & De Hoz, Mª P.: The Alexandrian Tradition. Interactions between Science, Religion, 
and Literature. Bern, Peter Lang, 2014, pp. 97-99.

98.   Kater-Sibbes, G. J. F.: op. cit., p. 137, nº 739. En la p. 143, nº 781, se cita asimismo una estatuilla de Serapis 
junto a «staff» relativo a Asclepios. 

99.   Fogolari, G.: Il Museo di Torcello. Bronzi, ceramiche, marmi di età antica, Venezia, Marsilio Editori, 1993, p. 131, SR2. 

Fig. 17. Serapis-Asclepios con Telesforo, s. II 
d.C. Cartago, Museo de Cartago. En Les temples 

d’Esculape. http://www.oniros.fr/esculape.html.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED166

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

Cartago Nova100. En una inscripción procedente de León (s. II d.C.), 
padre e hijo imploraban a Esculapio, Salus, Serapis e Isis. Porque 
este fenómeno de unificar a los dioses egipcios y a los salutíferos 
de índole diversa debió de ser recurrente en contextos religiosos 
y curativos –higiénicos específicos –nos referimos a los medios 
termales–, incluso también lo fue de adorar simplemente a los 
primeros en esos mismos ambientes. Melos, Olbia o Grenoble 
tributan pruebas de la piedad común a Isis, Serapis, Esculapio, 
Hygieia y Salus. A pesar de reflejarse en inscripciones distintas, en 
Aquae Flavianae (Numidia, Argelia) convivían en una sola fuente 
balnearia Júpiter Serapis Augusto y Esculapio e Hygieia, a quienes 
la población predominantemente castrense reconocía sus mercedes 
terapéuticas101. Fuera del ámbito obvio de la piedad, mármoles 
de Isis y de Asclepios coincidían en el frigidarium de las Termas 
de Leptis Magna102. Si nos remitimos a las sedes religiosas, baste 
recordar la vinculación cultual de la divinidad egipcia con Asclepios 
y la Dea Africa en esos tres templos asomados al Aqua Septimiana 
en Thamugadis, de donde además se ha recuperado el mármol 
votivo en forma de pie rogando a Serapis Augusto con la fórmula 
habitual pro salute103. La imposición terapéutica de manos y de pies 
era un tratamiento divino heredado por Serapis de Asclepios, y así, 
las ofertas sobre todo de pies votivos se realizaban a menudo en 
los santuarios de los dioses egipcios104. En el Iseum de Ras el-Soda 
(Egipto), por lo demás, el pie coronando una columna dedicado 
por Isidoros tras un accidente de carro ocupaba una posición 
preminente frente a la puerta principal del templo, sugiriendo 
que el entero complejo giraba alrededor del mismo, quizá por ser el 
oferente el propio fundador105. Y un prototipo habitual de los dones 
efectuados a Serapis incluía su busto esculpido rematando un pie, 

o un cuerpo de serpiente. Desde el momento en que Aurelius Dioscorus dedicó dos 
estatuas en el Serapeum de Leptis Magna «por salvarlo de la muerte» entendemos 
que aquí cumplía con un deber terapéutico idéntico, el cual parece haber estado en 
boga en las provincias africanas a lo largo de los siglos II y III d.C., como confirma 
en Sahel de Homs una estela de época severa que coliga directamente a Serapis y 

100.   Egea Vivancos, A.: «Agua sagrada y agua ritual en los cultos urbanos y suburbanos de Carthago Nova», 
Gerión, 30 (2012), pp. 227-228.

101.   Díez de Velasco, F.: «Invocaciones a Isis en ciudades de aguas (aquae) del Occidente romano», en Rubio, 
R. (ed.), Isis. Nuevas perspectivas. Homenaje al Prof. Álvarez de Miranda. Madrid, Ediciones Clásicas, 1996, pp. 144, 151-152.

102.   Finocchi, P.: Le sculture delle adrianee di Leptis Magna. Dagli appunti di M. Floriani Squarciapino, Roma, 
Espera srl., 2012, pp. 104-106, núms. 53-54 y 82-89, núms. 39-42.

103.   Le Glay, M.: op. cit., p. 80; Hamdoune, Ch.: op. cit., pp. 156-157.
104.   Véase un listado de exvotos de estas extremidades en Le Glay, M.: «Un pied de Sarapis à Timgad, en Nu-

midie», en De Boer, M. B. & Edridge, T. A., Hommages à Maarten J. Vermaseren. Leiden, E. J. Brill, 1978, pp. 573-589.
105.   Naerebout, F. G.: «The temple at Ras el-Soda. Is it an Isis temple? Is it Greek, Roman, Egyptian, or neither? 

And so what?», en Bricault, L., Versluys, M. J. & Meyboom, P. G. P. (eds.). Nile into Tiber. Egypt in the Roman World. 
Leiden – Boston, E. J. Brill, 2007, pp. 507, 511 y fig. 6.

Fig. 18. Asclepios con cabeza de Serapis, 
ss. I-II d.C. Venecia, Museo di Torcello. 
Foto de Jorge García Sánchez.



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

167ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

a Asclepios106. Sea la combinación de nuestra deidad con Neptuno que con aquél 
la asociación con la medicina y los poderes curativos se hallaban muy presentes 
en él; sumado a esto, que Asclepios operara entre los dioses ctónicos del panteón 
pagano espesa su conexión con el Serapis-Plutón, como se especula para el culto 
de Serapis en Caesarea Maritima107. 

7. CONCLUSIONES

El Serapeum de Cartago hubo de irradiar una sobresaliente sugestión en la ciu-
dad africana. Gracias al análisis de la cultura material descubierta en su recinto 
durante las excavaciones decimonónicas se advierte que compartía con el común 
de los santuarios del dios la pluralidad de entidades egipcias a las que daba cabida 
en su témenos, al menos a Isis, así como a Anubis y Hermanubis; o que no faltaría 
en él la parafernalia de objetos egiptizantes, en su nuevo contexto sacralizados, 
indispensables para acentuar el exotismo de la religiosidad nacida a orillas del río 
Nilo108, ni la profusión de regalos en los que los creyentes repasaban los votos de 
sus congéneres, y cuyos méritos estéticos admirarían109. Los devotos podían tocar-
los, desplegados como estaban en habitaciones especiales, en los pórticos o en el 
atrio, pero siempre de mayor accesibilidad que la estatua de culto de la cella. Las 
sensaciones individuales y colectivas110 vividas ante las piezas donadas debían de 
reafirmar la creencia en la efectividad absoluta de la divinidad receptora: un bello 
epigrama del poeta de Cirene Calímaco (LV) evocaba los sentimientos que embar-
garían al fiel a quien tan sólo iluminase la luz desprendida por la lámpara de veinte 
mechas obsequiada al dios del Canopo por Callistion en favor de su hijo Apellis. 

La multiplicidad de arbitrios que poseía Serapis, y por consiguiente, su evidente 
atractivo para amplios segmentos de la sociedad, desmienten las palabras de Stépha-
ne Gsell, quien ponía en duda la popularidad de los cultos egipcios en el Magreb 
romano, y los limitaba a las capitales, las villas portuarias y los establecimientos 
militares –de por sí ya puntos de los que resulta una buena difusión–, unidos por 
la singularidad de concentrar a numerosos extranjeros111. La abundancia de textos 
griegos, habitualmente interpretados como justificación de la sola celebridad de 
Serapis entre los mercaderes de paso y de los nautas, para Auguste Audollent no 
simbolizaba otra cosa que el deseo de homenajear la génesis helena de la deidad, y 

106.   Bricault, L.: «Les dieux de l’Orient…», op. cit., p. 291; Egea Vivancos, A.: op. cit., p. 228.
107.   Gersht, R.: «Representations of Deities and the Cults of Caesarea»,, en Ravan, A. & Holum, K. G. (eds.), 

Caesarea Maritima. A Retrospective after Two Millennia. Leiden – New York – Köln, E. J. Brill, 1996, p. 315.
108.   En el Iseum de Pompeya muchos de los objetos hallados habían sido incluso importados de Egipto, tales 

como estatuas, esfinges, urnas canópicas, ushebtis e inscripciones ptolemaicas. Swetnam-Burland, M.: «Egyptian 
objects, Roman contexts: A taste for Aegyptiaca in Italy», en Bricault, L., Versluys, M. J. & Meyboom, P. G. P., op. 
cit., pp. 126-130.

109.   Steuernagel, D.: op. cit., p. 10.
110.   Acerca de las experiencias rituales grupales en las asociaciones de adoradores de Serapis, Bricault, L.: 

«Les Sarapiastes», en Tallet, G. & Zivie-Coche, Ch. (eds.), Le myrte et la rose. Mélanges offerts à François Dunand 
par ses élèves, collègues et amis, Montpellier, Université Paul Valéry – CNRS, 2014, pp. 41-49.

111.   Gsell, S.: «Les cultes égyptiens…», op. cit., p. 157.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED168

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

en cualquier caso sencillamente nos retrotraen al cosmopolitismo imperante en el 
Mediterráneo112; así, la colonia greco-parlante asentada permanentemente en Lep-
tis Magna sería sustancial, por motivo de los nexos mercantiles de la ciudad con 
Alejandría113. En Cartago y en las demás metrópolis norteafricanas de trascendencia 
comercial el protagonismo de los mercantes es incontestable; pero los restos epi-
gráficos a menudo emplean el latín y la onomástica romana, y la magnitud de los 
exvotos, inclusive las estatuas en mármol de diferentes dimensiones y calidades, 
exteriorizan la solvencia económica de los oferentes. En su santuario cartaginés, 
éstos dirigían sus oraciones al dios en todas sus vertientes, al curador y dios supre-
mo de carácter solar, a la par que al señor del más allá, de la navegación y al sostén 
del poder imperial.

112.   Audollent, A.: op. cit., p. 407.
113.   Laronde, A. & Degeorge, G.: Leptis Magna. La splendeur et l’oubli, Paris, Hermann, 2005, pp. 86, 89.



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

169ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

BIBLIOGRAFÍA

Aguado García, P. 2001: «El culto a Mitra en la época de Caracalla », Gerión: 559-568.
Alvar, J. et alii 1998: «La religiosidad mistérica en el espacio familiar», Arys: Antigüedad, 

Religiones y Sociedad, 1: 213-226.
Anónimo 1880: «Séance du 8 Décembre», Bulletin de la Société Nationale des Antiquaires 

de France: 284-288.
Anónimo 1881: «Séance du 19 Octobre», Bulletin de la Société Nationale des Antiquaires de 

France: 264-266.
Anónimo 1890: «Société Nationale des Antiquaires de France», Revue Archéologique, XVI, 

Troisième serie, Juillet-Décembre: 287.
Audollent, A. 1901: Carthage romaine, Albert Fontemoing. Paris.
Bacha, M. 2007: «Les institutions patrimoniales de la Tunisie au début du protectorat: un 

projet scientifique au service de la Colonisation», Outre-mers, 94, nº 356-357: 139-150.
Balty, J. 1972: «Notes d’iconographie sévérienne», L’antiquité classique, 41, 2: 623-642.
Bartman, E. 1992: Ancient Sculptural Copies in Miniature, E. J. Brill. Leiden – New York – Köln.
Benaissa, A. 2010: «The Onomastic Evidence for the God Hermanubis», en Gagos, T.: 

Proceedeings of the 25th International Congress of Papyrology (July 29 - August 4, 2007). Ann 
Arbor, Scholarly Publishing Office. The University of Michigan Library: 67-76.

Benichou-Safar, H. 1982: Les tombes puniques de Carthage. Topographie, structures, 
inscriptions et rites funéraires, CNRS. Paris.

Beschaouch, A. 1991: «Topographie de Carthage romaine: sur la localisation du temple 
d’Isis», Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptiones et Belles-Lettres, 135e 
année, 2: 323-330.

 Beschaouch, A., Hanoune, R. & Thébert, Y. 1977: Les ruines de Bulla Regia, École française 
de Rome. Paris.

Bricault, L. 2000: «Un phare, une flotte, Isis, Faustine et l’annone», Chronique d’Égypte, 
LXXV, 149: 136-149.

Bricault, L. 2005: «Les dieux de l’Orient en Afrique romaine», Pallas, 68: 289-309.
Bricault, L. 2005: «Zeus Hèlios Mègas Sarapis», en La langue dans tous ses états. Michael 

Malaise in honorem (Acta Orientalia Belgica, XVIII). Liège, Société Belge d’études 
orientales: 243-254.

Bricault, L. 2008: «Serapide, dio guaritore», en Dal Covolo, E. & Sfameni, G.: Cristo 
e Asclepio. Culti terapeutici e taumaturgici nel mondo mediterraneo antico fra cristiani e 
pagani. Atti del Convegno Internazionale Accademia di Studi Mediterranei, Agrigento 20-21 
novembre 2006, LAS. Roma: 55-71.

Bricault, L. 2014: «Isis, Serapis, Cyrus and John: Between Healing Gods and Thaumaturgical 
Saints», en Guichard, L. A., García Alonso, J. L. & De Hoz, Mª P.: The Alexandrian 
Tradition. Interactions between Science, Religion, and Literature, Peter Lang, 2014. Bern: 
97-114.

Bricault, L. 2014: «Les Sarapiastes», en Tallet, G. & Zivie-Coche, Ch. (eds.), Le myrte et la 
rose. Mélanges offerts à François Dunand par ses élèves, collègues et amis, Université Paul 
Valéry – CNRS. Montpellier: 41-49.

Bricault, L., Le Bohec, Y. & Podvin, J.-L. 2007: «Cultes isiaques en Proconsulaire», en 
Versnel, H. S. & Van Der Broek, R.: Isis en Occident. Actes du IIème colloque international 
sur les études isiaques, Lyon III, 16-17 mai 2002, Brill, p. 231 y n. 52. Leiden – Boston: 221-241.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED170

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

Brouquier-Reddé, V. 1992: Temples et cultes de Tripolitaine, CNRS. Paris.
Bruneau, P. & Ducat, J. 2005: Guide de Délos, École française d’Athènes. Paris.
Bullo, S. 1994: «Le indicazioni di Vitruvio sulla localizzazione dei templi urbani (de Arch., 

I, 7, 1): il caso africano», en Mastino, A. & Ruggeri, P. (eds.), L’Africa romana. Atti del X 
convegno di studio. Oristano, 11-13 dicembre 1992. Sassari, Editrice Archivio Fotografico 
Sardo: 515-558.

Cadotte, A. 2007: La romanisation des dieux: l’interpretation romane en Afrique du Nord sous 
Haut-Empire, Brill. Leiden – Boston.

Cagnat, R. 1899: «Séance de la Commission de l’Afrique du nord. 14 mars 1899», Bulletin 
Archéologique du Comité des Travaux Historiques et Scientifiques: clviii-clvii.

Cagnat, R. 1901: «Séance de la Commission de l’Afrique du Nord. 13 Novembre 1900», 
Bulletin Archéologique du Comité des Travaux Historiques et Scientifiques, 3: clxx-clxxxii.

Cagnat R. 1917: «La ville antique de Gigthis, en Tunisie», Journal des savants, 15ᵉ année, 
Juillet: 289-299.

Cagnat, R. & Gauckler, P. 1898: Les monuments historiques de la Tunisie. I. Les monuments 
antiques, Ernest Leroux Éditeur. Paris.

Carton, L. 1909: Guide Express’ de Carthage, J. Danguin Éditeur. Tunis.
Castain, A. 1885: «Le Capitole de Carthage», Comptes rendus des séances de l’Académie des 

Inscriptiones et Belles-Lettres, 29e année, 2: 115-116.
Chabot, J.-B. 1916: «Les inscriptions puniques de la collection Marchant», Comptes rendus 

des séances de l’Académie des Inscriptiones et Belles-Lettres, 60e année, 1: 17-34.
Constans, L.-A. 1916: Gightis. Étude d’histoire et d’archéologie sur un emporium de la Petite 

Syrte, Imprimerie Nationale. Paris.
Dain, A. 1933: Inscriptions grecques du Musée du Louvre. Les textes inédits, Les Belles Lettres. 

Paris.
Delattre, A. L. 1884: «Inscriptions de Carthage 1875-1882», Bulletin epigraphique de la 

Gaule, IV: 174-181.
Delattre, A.-L. 1894: «Notes sur la nécropole punique voisine du Serapeum, à Carthage, 

communiqués par M. Héron de Villefosse», Comptes rendus des séances de l’Académie des 
Inscriptiones et Belles-Lettres, 38e année, 6: 430-442

Díez de Velasco, F. 1996: «Invocaciones a Isis en ciudades de aguas (aquae) del Occidente 
romano», en Rubio, R. (ed.), Isis. Nuevas perspectivas. Homenaje al Prof. Álvarez de Miranda, 
Ediciones Clásicas. Madrid: 143-153.

Doublet, G. 1893: Musée d’Alger, Ernest Leroux Éditeur. Paris.
Edelstein, E. J. & Edelstein, L. 1998: Asclepius. Collection and Interpretation of the Testimonies. 

I-II, The Johns Hopkins University Press. Baltimore – London.
Egea Vivancos, A. 2012: «Agua sagrada y agua ritual en los cultos urbanos y suburbanos de 

Carthago Nova», Gerión, 30: 219-242.
Finocchi, P. 2012: Le sculture delle adrianee di Leptis Magna. Dagli appunti di M. Floriani 

Squarciapino, Espera srl, Roma.
Fogolari, G. 1993: Il Museo di Torcello. Bronzi, ceramiche, marmi di età antica, Venezia, 

Marsilio Editori.
Fumadó Ortega, I. 2009: Cartago. Historia de la investigación, CSIC, Madrid.
Gauckler, P. 1899: «Découvertes à Carthage», Comptes rendus des séances de l’Académie des 

Inscriptiones et Belles-Lettres, 43e année, 2: 156-165
Gauckler, P. 1902: «Collection Marchand, à Hamman-Lif», Bulletin Archéologique du Comité 

des Travaux Historiques et Scientifiques, 3: 443.



En torno al Serapeum de Cartago ﻿

171ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED

Gauckler, P. 1902: «Les fouilles de Tunisie», Revue Archéologique, XLI, Juillet-Décembre: 
369-408.

Gauckler, P. 1903: «Exploration des restes de la domination romaine dans le Sud de la 
Tunisie», Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 47ᵉ 
année, 5: 462-463.

Gauckler, P., Poinssot, L., Merlin, A. & Drappier, L. 1910: Catalogue du Musée Alaoui. 
Supplément, Ernest Leorux Éditeur. Paris.

Gersht, R. 1996: «Representations of Deities and the Cults of Caesarea», en Ravan, A. & 
Holum, K. G. (eds.), Caesarea Maritima. A Retrospective after Two Millennia, E. J. Brill, p. 
315, Leiden – New York – Köln: 305-324.

Gsell, S. 1892: «Le Musée d’Alger», Revue Africaine, 36e année, 204: 389-396.
Gsell, S. 1902: «Chronique archéologique africaine. Septième rapport», Mélanges 

d’archéologie et d’histoire, XXII, fasc. I, Janvier-Mars: 301-345
Gsell, S. 1903: «Chronique archéologique africaine», Mélanges d’archéologie et d’histoire, 

23: 273-317.
Gsell, S. 1909: «Les cultes égyptiens dans le Nord-Ouest de l’Afrique», Revue de Histoire 

des Religions, LIX: 149-159.
Hamdoune, Ch. 2008: «La dea Africa et le culte impérial», en Lieux de cultes: aires votives, 

temples, églises, mosquées. IXe Colloque international sur l’histoire et l’archéologie de l’Afrique 
du Nord antique et médiévale (Tripoli, 19-25 février 2005), CNRS, Paris: 151-161.

Héron de Villefosse, A. 1887: «Nouvelles diverses», Gazette Archéologique, 12: 28-31.
Héron de Villefosse, A. 1890: «Monuments de la collection d’antiquités récemment offerte 

au Louvre par M. le commandant Marchant», Comptes rendus des séances de l’Académie 
des Inscriptiones et Belles-Lettres, 34e année, 4: 318-321.

 Héron de Villefosse, A. 1894: «Rapport sur les objets découverts à Carthage par le R. P. 
Delattre dans la nécropole punique voisine du Serapeum», Comptes rendus des séances 
de l’Académie des Inscriptiones et Belles-Lettres, 38e année, 6: 445-453.

Héron de Villefosse, A. & Michon, E. 1992: Catalogue sommaire des marbres antiques, 
Musées Nationaux, Paris.

Kaltsas, N. 2002: Sculpture in the National Archeological Museum, Athens, The J. Paul Getty 
Museum – Kapon Editions, Los Angeles.

Kater-Sibbes, G. J. F. 1973: Preliminary Catalogue of Sarapis Monuments, E. J. Brill, Leiden.
Kenrick, P. M. 1986: Excavations at Sabratha 1948-1951. A report on the excavations conducted 

by Dame Kathleen Kenyon and John Ward-Perkins (JRS Monograph 2), Society for the 
Promotion of Roman Studies. London

Kersauson, K. de.: Catalogue des portraits romains. II. De l’année de la guerre civile (68-69 
après J.-C.) à la fin de l’Empire, Réunion des Musées Nationaux, Paris.

Lancel, S. 1995: «La fouille de l’épave du Magenta et le sauvage de sa cargaison archéologique», 
Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptiones et Belles-Lettres, 139e année, 3: 
813-816.

Laronde, A. & Degeorge, G. 2005: Leptis Magna. La splendeur et l’oubli, Hermann. Paris.
Le Glay, M. 1978: «Un pied de Sarapis à Timgad, en Numidie», en De Boer, M. B. & Edridge, 

T. A., Hommages à Maarten J. Vermaseren. E. J. Brill. Leiden: 573-589.
Le Glay, M. 2006: «Le paganisme en Numidie et dans les Maurétanies sous l’Empire romain: 

état des recherches entre 1954 et 1990», Antiquités africaines, 42: 57-86.
Leclant, J. 1967: «Histoire de la diffusion des cultes égyptiens», École practique des hautes 

études. Section des sciences religieuses. Annuaire, 74: 89-96.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie II · historia antigua  30 · 2017 ·  143–172  ISSN 1130-1082 · e-issn 2340-1370 UN ED172

Jorge García Sánchez  & José Luis Córdoba de la Cruz﻿

Marye, G. & Wierzejski, J. 1899: Catalogue illustré du Musée National des Antiquités Algériennes, 
S. Léon. Alger

Merlin, A. 1920: «Plan de Carthage», Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptiones 
et Belles-Lettres, 64e année, 2: 116-122.

Monceaux, P. 1901: Histoire littéraire de l’Afrique chrétienne depuis les origines jusqu’ à l’invasion 
arabe. I. Tertulien et les origines, Ernest Léroux Éditeur. Paris.

Naerebout, F. G. 2007: «The temple at Ras el-Soda. Is it an Isis temple? Is it Greek, Roman, 
Egyptian, or neither? And so what?», en Bricault, L., Versluys, M. J. & Meyboom, P. G. 
P. (eds.). Nile into Tiber. Egypt in the Roman World, E. J. Brill. Leiden – Boston: 506-554.

Nogales Basarrate, T. 2004: «La escultura», en Dupré Raventós, X.: Las capitales 
provinciales de Hispania. 2. Mérida. Colonia Augusta Emerita, «L’Erma» di Bretschneider. 
Roma: 113-130.

Pesce, G.: 1953 Il Tempio d’Iside in Sabratha, «L’Erma» di Bretschneider. Roma
Petitmengin, P. 1967: «Inscriptions de la región de Milev», Mélanges d’archéologie et 

d’histoire, LXXIX: 165-205.
Piccinelli-Dassault, Ch. 2008: «Tête de Sarapis», en Giroire, C. & Roger, D.: De l’esclave 

à l’empereur. L’art romain dans les collections du Musée du Louvre, Musée du Louvre, p. 260, 
nº 167. Paris.

Pricot de Sainte-Marie, J.-B. E. Ch. 1884: Mission a Carthage, Ernest Leroux éditeur. Paris.
Revault, J. 1974: Palais et résidences d’été de la région de Tunis (XVIe-XIXe siècles), CNRS. Paris
Sayadi, S. 2007: Carthage 1895-1930 à travers les cartes postales, ALIF. Les Éditions de la 

Méditerránée. Tunisie.
Sear, F. 2006: Roman Theatres. An Architectural Study, Oxford University Press. Oxford.
 Steuernagel, D. 2009: «Les villes portuaires: des noeuds de communication de la mobilité 

religieuse?», Trivium, 4: 1-16.
Takács, S. A. 1995: Isis and Serapis in the Roman World, E. J. Brill. Leiden - New York – Köln.
Tran Tam Tinh, V. 1983: Sérapis debout. Corpus des monuments de Sérapis debout et étude 

iconographique, E. J. Brill. Leiden.
Tran Tam Tinh, V. 1984: «Etat des études iconographiques relatives à Isis», en Aufstieg 

und Niedergang der römischen Welt: Principat. Religion (Heidentum: römische götterkulte, 
orientalische kulte in der römischen welt), Walter de Gruyter. Berlin – New York: 1710-1790.

Turki, B. 2011: Eclairage sur les recoins sombres de l’ere bourguibienne, Clairefontaine S.A. Tunis.
Vidman, L. 1969: Syllogue inscriptionum religionis Isiacae et Sarapiacae, Verlag Walter de 

Gruyter & Co. Berlin.
Yacoub, M. 1970: Musée du Bardo. Musée Antique, Ministère des Affaires Culturelles. Tunis.



SERIE II HISTORIA ANTIGUA
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

AÑO 2017
ISSN: 1130-1082
E-ISSN 2340-1370

30

Artículos · Articles

13 Marco Alviz Fernández   
De Gibbon a Riegl. Una nota sobre los precedentes historiográficos del 

«descubrimiento» de la Antigüedad Tardía  /  From Gibbon to Riegl. A Note 
on the Historiographical Precedents of the «Discovering» of Late Antiquity

31  Alejandro Cadenas González   
El culto imperial y la divinidad del emperador en la Antigüedad Tardía, 

dos conceptos a debate  /  The Imperial Cult and the Divinity of the Emperor 
in Late Antiquity: Two Concepts in Discussion

45  Israel Campos Méndez   
Palabras persas en el mitraísmo: la construcción de una imagen oriental 

del culto mitraico  /  Persian Words in Mithraism: The Construction of an 
Oriental Image of Mithraic Cult

65  Bruno P. Carcedo de Andrés & Gerardo Martínez Díez     
Nuevas estelas romanas en Lara de los Infantes (Burgos)  /  New 

Roman Steles in Lara de los Infantes (Burgos)

83 Gregorio Carrasco Serrano   
Poder y corruptelas en Amiano Marcelino  /  Power and Corruption 

in Ammianus Marcellinus

97 María del Mar Castro García   
Modelos de abastecimiento urbano de aguas en la Bética romana: 

las cisternas  /  Urban Water Supply Models in Roman Baetica: The Cisterns

125 Marina Díaz Bourgeal   
 Los Césares. Los modelos históricos de Juliano  /  The Caesars. The 

Historic Models of Julian

143  Jorge García Sánchez & José Luis Córdoba de la Cruz     
 En torno al Serapeum de Cartago  /  About the Serapeum of Carthage

173  Javier del Hoyo & Mariano Rodríguez Ceballos   
 Occis{s}a a servo. Asesinato en el corazón de Clunia. Inscripciones 

latinas en Huerta de Rey (Burgos)  /  Occis{s}a a servo. Murder in the Center 
of Clunia. Latin Inscriptions in Huerta de Rey (Burgos)

183  Juan Antonio Jiménez Sánchez & Pere Maymó i Capdevila     
 La magia en la Galia merovingia  /  Magic in Merovingian Gaul

205 Guillermo S. Kurtz Schaefer & José Luis Ramírez Sádaba   
 La Inscripción de Alange (Badajoz) y el culto a San Cristóbal en la 

Hispania Tardoantigua  /  An Inscription from Alange and the Cult of Saint 
Christopher in Late Antiquity Hispania

231 Arianna Magnolo     
 Nonno e Arato: alcune proposte  /  Nono y Arato: algunas propuestas  

/  Nonnus and Aratus: Some Proposals

255 Mireia Movellán Luis     
 La leyenda troyana en la Antigüedad Tardía. Una aproximación a 

los poemas de Dióscoro de Afrodito  /  The Trojan Legend in Late Antiquity. 
An Approach to the Poetry of Dioscorus of Aphrodito

271  José Ortiz Córdoba   
 Colonización y emigración en el Alto Guadalquivir (siglos I a.C.- II d.C.)   / 

Colonization and Emigration in the Alto Guadalquivir (Centuries I BC - II AC)

299 Mª del Mar Royo Martínez   
 Propaganda dinástica, militar y religiosa en las monedas de Julia 

Domna  /  Dynastic, Military and Religious Propaganda in the Coins of Julia Domna

323  Julio César Ruiz Rodríguez   
 El culto a Minerva en Tarraco  /  The Cult to Minerva in Tarraco

351 Gustavo Alberto Vivas García   
 Una fallida traducción al castellano de la Revolución Romana en 

la década de 1960. La intrahistoria de un episodio desconocido  /  A Failed 
Translation into Spanish of the Roman Revolution in the 1960’s. The Intrahistory 
of an Unknown Episode

Reseñas · Book Review

369 Santos Yanguas, Narciso: Militares galaicos en el ejército romano 
 (Pilar Fernández uriel)

371 Cano Cuenca, Jorge: El legado de Asclepio. Medicina hipocrática y 
  corrientes fisiológicas en la Grecia Antigua (Eulalia García Nos)

373 Salcedo Garcés, Fabiola: Tuscolana Marmora. Escultura clásica en  
 el antiguo Tuscolano (Jorge García Sánchez)

379 Oller Guzmán, Joan: El territorio y poblamiento de la Layetania 
 Interior en época antigua (ss. IV a.C. – I d.C.) (Antonio López García)

383 Marco Simón, Francisco & Pina Polo, Francisco & Remesal    
 Rodríguez, José (eds): Autorretratos. La creación de la imagen 

personal en la antigüedad (Rubén Montoya González)

387 López Monteagudo, Guadalupe: Los mosaicos de la Plaza de La 
 Encarnación. Roma en Sevilla (Maria Pilar San Nicolás Pedraz)

389 Cumont, Franz: Los misterios de Mithras y doce estudios más sobre la  
  religión del Dios Invicto en el Imperio Romano (José Ignacio Sánchez 

Sánchez)


