
SERIE I PREHISTORIA Y ARQUEOLOGÍA
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

AÑO 2019
ISSN 1131-7698
E-ISSN 2340-1354

12

ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA





UNIVERSIDAD NACIONAL DE EDUCACIÓN A DISTANCIA

12

ESPACIO,
TIEMPO
Y FORMA

AÑO 2019
ISSN 1131-7698
E-ISSN 2340-1354

SERIE I PREHISTORIA Y ARQUEOLOGÍA
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

DOI: http://dx.doi.org/10.5944/etfi.12.2019

http://dx.doi.org/10.5944/etfi.12.2019


La revista Espacio, Tiempo y Forma (siglas recomendadas: ETF), de la Facultad de Geografía e Historia 
de la UNED, que inició su publicación el año 1988, está organizada de la siguiente forma:

SERIE I	 — Prehistoria y Arqueología 
SERIE II	 — Historia Antigua 
SERIE III	 — Historia Medieval 
SERIE IV	 — Historia Moderna 
SERIE V	 — Historia Contemporánea 
SERIE VI	 — Geografía 
SERIE VII	 — Historia del Arte

Excepcionalmente, algunos volúmenes del año 1988 atienden a la siguiente numeración:

N.º 1	 — Historia Contemporánea 
N.º 2	 — Historia del Arte 
N.º 3	 — Geografía 
N.º 4	 — Historia Moderna

ETF no se solidariza necesariamente con las opiniones expresadas por los autores.

Universidad Nacional de Educación a Distancia 
Madrid, 2019

SERIE I · prehistoria y arqueología N.º 12, 2019

ISSN 1131-7698 · E-ISSN 2340-1354

Depósito legal 
M-21.037-1988

URL 
ETF I · prehistoria y arqueología · http://revistas.uned.es/index.php/ETFI/index

Diseño y composición 
Carmen Chincoa Gallardo  
http://www.laurisilva.net/cch

Impreso en España · Printed in Spain

Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional.

http://revistas.uned.es/index.php/ETFI/index
http://www.laurisilva.net/cch
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


11ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

ARTÍCULOS · ARTICLES





67ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

LA DIOSA DE SALCHITE. ESTUDIO E 
INTERPRETACIÓN ICONOGRÁFICA DEL 
FRAGMENTO CERÁMICO PROCEDENTE 
DEL SANTUARIO RUPESTRE IBÉRICO 
DE LA NARIZ (MORATALLA, MURCIA)

THE GODDESS OF SALCHITE. STUDY AND 
ICONOGRAPHIC INTERPRETATION OF THE 
CERAMIC FRAGMENT FROM THE IBERIAN ROCK 
SANCTUARY OF LA NARIZ (MORATALLA, MURCIA)

José Ángel Ocharan Ibarra1 

Recibido: 19/11/2018 · Aceptado: 02/08/2019 

DOI: http://dx.doi.org/10.5944/etfi.12.2019.23070

Resumen
Presentamos una lectura iconográfica del fragmento cerámico conocido como 
«Diosa de Salchite». Procedente del santuario rupestre ibérico de La Nariz (Moratalla, 
Murcia) ha sido históricamente vinculado a la figura del lobo. Nuestra propuesta, 
tras excavar arqueológicamente el santuario y estudiar directamente el fragmento, 
nos aleja ligeramente de esta visión tradicional estableciendo una relación más 
directa de esta figura femenina con las representaciones mayoritarias en la pieza; 
las aves, así como la conífera o el fuego.

Palabras clave
Diosa de Salchite; figura femenina; cerámica ibérica; santuario rupestre ibérico de 
La Nariz (Moratalla, Murcia).

Abstract
We present an iconographic reading of the ceramic fragment known as «Goddess 
of Salchite». From the Iberian cave shrine of La Nariz (Moratalla, Murcia) has 
historically been linked to the figure of the wolf. Our proposal after direct study of 
pottery and the archaeological excavation of the sanctuary, we slightly away from 
this traditional view. Establishing a relationship, more direct understanding of the 
female figure with the representations, majority in the piece; fowls and conifer or 
the fire.

1.   Universidad de Murcia. C. e.: joseangel.ocharani@um.es

http://dx.doi.org/10.5944/etfi.12.2019.23070


ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED68

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

Keywords
Salchite Goddess; female figure, pottery Iberian, Iberian cave shrine of La Nariz 
(Moratalla, Murcia).



La Diosa de Salchite﻿

69ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

1. INTRODUCCIÓN

El santuario de La Nariz2 (Moratalla, Murcia) (Fig.1), aunque conocido desde 
antiguo, es célebre desde la década de los 70, por haber sido localizado en esta cavidad 
el fragmento cerámico conocido como «Diosa de Salchite» (Lillo 1983: 769-787; 
Olmos 1992: 11-45; González y Chapa 1993: 171; Almagro-Gorbea 1997: 112; Moneo 
2003: 125-126; González 2005: 75-76; Ocharan 2013a; 2013b; 2015; 2017; Sánchez 
2016). Históricamente, los estudios referentes al santuario se han centrado en el 
análisis de esta pieza, a la que Lillo denominó «la Diosa de los Lobos», interpretación 
a la que debemos en gran medida, que el santuario haya sido relacionado con rituales 
de iniciación vinculados a la figura del lobo (Lillo 1983: 769-787; González y Chapa 
1993; Almagro-Gorbea 1997). Esto se debe a los materiales aparecidos: un colgante 
confeccionado, según Lillo con el colmillo de un lobo y sobre todo, al mencionado 
fragmento cerámico del s. II a.C. con la representación de una posible deidad 
femenina cuyos brazos acaban, en lo que Lillo interpreta como cabezas de lobo 
(Lillo 1983; Almagro-Gorbea 1997; Olmos 1992b; 1997). Si bien hasta la actualidad 
(Ocharan 2013) no disponíamos de ninguna investigación o estudio en profundidad 
del paradigmático santuario rupestre que incluyese resultados objetivos, fruto de 
intervención arqueológica programada. Su conocimiento partía exclusivamente de 
prospecciones antiguas (Lillo 1981: 40; 1983: 769-787), realizadas a título personal 
y de las que no tenemos memoria ni, en algunos casos, los materiales a los que se 
hace referencia (Lillo 1981: 39-41). Conservándose en el Museo Arqueológico de 
Murcia3, solo unas pocas piezas sin catalogar y algunas hasta ahora (Ocharan 2017) 
nunca estudiadas. Tampoco disponíamos de ninguna investigación o estudio en 
profundidad del paradigmático santuario rupestre pues este no había sido objeto 
de intervención arqueológica. En él venimos realizando una serie de intervenciones 
arqueológicas que incluyeron la prospección sistemática e intensiva de la cavidad y 
su entorno y dos campañas de excavación. Estas intervenciones se completaron con 
el estudio de los materiales recuperados y los albergados en el MAM, incluyendo el 
estudio directo de la iconografía del fragmento cerámico en cuestión. Los nuevos 
conocimientos fruto de las citadas intervenciones se vienen traduciendo en una serie 
de artículos (Ocharan 2013a; 2013b; 2014; 2015a; 2015b; 2015c; 2015d; 2015e; 2016a; 
2016b; 2017; Ocharan y Lucas 2014; Alfaro y Ocharan 2014; Esteban y Ocharan 2015), 
que han puesto en el punto de mira este yacimiento largamente olvidado. La lectura 
que presentamos, ya fue defendida en nuestra Tesis Doctoral en Arqueología y 
Prehistoria (Ocharan, 2017) si bien la primera vez que se publica en forma de artículo.

2.   En nuestro estudio utilizaremos la denominación exacta con la que se conoce en la zona a la cavidad de 
La Nariz, frente a otras como Umbría de Salchite que aluden a la zona extensa donde se ubica el santuario. Esta 
segunda denominación es la que originariamente utilizó Lillo en sus primeros estudios (1983), pero la estimamos 
inexacta al aludir a todo el área geográfica del entorno de la cueva, pudiendo además conducir a error pues la Carta 
Arqueológica de la Región de Murcia ya recoge un cercano yacimiento calcolítico con este nombre. Tanto en el caso 
de La Nariz, como en el resto de cavidades aludidas utilizaremos siempre los nombres tradicionales otorgados a las 
mismas en las diferentes áreas donde se ubican. 

3.   En adelante MAM. 



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED70

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

El santuario se ubica en un gran abrigo rocoso en las estribaciones occidentales 
de la Sierra de la Capilla (Campo de San Juan, Moratalla, Murcia). En el paraje 
denominado Umbría de Salchite, con las coordenadas geográficas; 38° 21’ 9» N, 
02° 13’ 43» W. En el cantil rocoso se observa una gran abertura (Fig.1. Derecha) 
compuesta por cuatro cavidades, con una separación entre ellas de solo 4 metros 
y una explanada exterior. Con una elevación de 1.271 m.s.n.m. el abrigo ejerce 
un amplio control visual sobre la práctica totalidad del valle conformado por las 
vegas del río Alhárabe. De ascensión complicada, solo podemos acceder a el por 
un pequeño túnel natural posiblemente modificado (Ocharan, 2017, 53). Las dos 
aberturas principales, presentan un vano de 11m. de altura por 2´5m. y 12m. de 
profundidad. La altura va descendiendo hacia el fondo hasta llegar a los 2m. donde 
se ubican dos piletas naturales modificadas por la mano del hombre. En ellas se 
recoge el agua que mana de manera natural filtrándose a través de las paredes de la 
cavidad (Fig.1. Izquierda y Fig.2: UC.2 y UC.3). El espacio exterior está constituido 
por una explanada de 35x15m., con una inclinación media en torno a los 45º. 

Figura 1. Arriba: localización de La Nariz (Campo de San Juan, Moratalla, Murcia). Abajo Izquierda: 
planimetría de las intervenciones arqueológicas. Derecha: vista frontal del santuario.



La Diosa de Salchite﻿

71ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

Los materiales arqueológicos hallados en nuestras campañas de excavación 
provienen en su gran mayoría de la explanada inmediata exterior de las cavidades 
(UEx.1 y 2) denominada UEx.4. Nuestra lectura del yacimiento apunta, en atención a 
la localización de restos óseos y cerámicos, que sería en este lugar donde se llevaban 
a cabo las comidas rituales y las UEx. 1 y 2 los lugares reservados a libaciones. Entre 
los restos arqueológicos recuperados en nuestras excavaciones, los cerámicos son 
con diferencia los más abundantes. Caracterizándose el santuario por la ingente 
presencia en él de material cerámico fragmentado. Se contabilizaron entre los 
materiales cerámicos recuperados en la excavación, un total de 5.648 fragmentos. La 
cerámica, nos aporta una cronología enmarcada en; el Bronce Final, Ibérico Pleno (s. 
IV-III a.C.) y época íbero-romana (s. III-II a.C.) (Ocharan 2016b). Por lo que el uso del 
santuario como tal estaría encuadrado, a tenor del contexto arqueológico, en el lapsus 
temporal de finales del s. IV al primer cuarto del siglo I a.C. Disponemos, además, 
de una datación post quem precisa, garantizada por los materiales numismáticos del 
s. II a.C. (Fig.14) (Ocharan 2017: 547-548, Fig.427) momento al que corresponden la 
gran mayoría de materiales recuperados y que determinan la cronología de mayor 
uso del santuario (Lillo 1983: 769-787; Olmos 1992b: 11-45; González y Chapa 1993: 
171; Almagro-Gorbea 1997: 112; Moneo 2003: 125-126; González 2005: 71-95; González 
2014: 153-156). 

De la lectura arqueológica de esta explanada exterior deducimos igualmente que 
sería aquí donde se depositaban las ofrendas sobre las superficies planas de la roca 
madre y en el interior de pequeñas grietas. Los objetos ofrecidos son los habituales 
en ambientes cultuales del s. II a.C. (Moneo 2003; González 2002); pequeños exvotos, 
adornos personales, fíbulas, anillos, pulseras, pequeñas puntas de flecha, etc. (Ocharan 
2017: 539-553). Objetos que, en ocasiones, según constatamos (Alfaro y Ocharan 
2014), irían envueltos en pequeños lienzos de lana. A los que acompañan otros que 
interpretamos como de «carácter femenino» y que constituyen el tipo de ofrendas más 
repetido en el santuario, como son; pesas de telar, fusayolas (op cit., 531-538) o punzones 
(op cit., 577-578), elementos todos ellos característicos en los ajuares funerarios ibéricos 
femeninos (Cuadrado 1987: 212. Fig.79, 15 y 451; García Cano 1997: 189. Fig.192.3). Así 
como fragmentos de conchas de almeja (Chamelea gallina L.) (Ocharan 2017: 579), de 
los que también tenemos paralelos en ajuares femeninos de la cercana necrópolis de 
El Cigarralejo (Mula, Murcia), tumbas T.130; T.158; T.216 (Santonja 1993: 316; 324 y 331) 
o Coímbra del Barranco Ancho (Jumilla, Murcia) (García Cano 1997: 405; 427; 466). 

Sin entrar en detalle en el estudio macroespacial del Santuario en su territorio, 
subrayamos que este determinó la caracterización del santuario como hito de 
referencia en el paisaje. Su visibilización es total desde el poblado de Molinicos 
(Moratalla, Murcia) (González et al. 2014), pero también desde el cerro donde se ubica 
El Macalón (Nerpio, Albacete), a ± 20 km. (Ocharan 2017: 657-692), en posiciones 
prácticamente equidistantes. Pero quizás, los resultados más esclarecedores del 
estudio espacial, fueron los resultantes del análisis de su posible vinculación a vías 
de comunicación Este, ubica el santuario en un posible cruce de caminos entre los 
yacimientos ibéricos de Macalón-Molinicos y Archivel-Benizar (Ocharan 2013a; López-
Mondéjar 2010; Ocharan 2017: 674-677) coincidentes con las rutas optimas resultantes 
del SIG (Ocharan 2017: 677-680).



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED72

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

2. LA DIOSA DE SALCHITE

En el contexto expuesto de este santuario de La Nariz es donde Lillo hallará el 
fragmento por él denominado como «Diosa de los Lobos». La vinculación de su 
iconografía a este animal (Lillo 1983: 769-787) y la errónea4 interpretación por el 
citado autor del colmillo que le acompaña como lobuno. Llevaron a la conexión del 
santuario con la figura de este animal y con la «Diosa» representada (ibid.; Olmos 
1992b; 1997; González y Chapa 1993; Almagro 1997; González 2002; Moneo 2003; 
González et al. 2014; Pérez 2014; Sánchez 2016). Recientemente Sánchez (2016) 
se aleja de esta histórica interpretación como deidad aventurando la posibilidad 
de que se trate de un «antepasado heroizado» (op. cit.: 43) basándose entre otras 
cosas en el descubrimiento que nos atribuye de un «enterramiento» en la cavidad, 
según nos cita (Alfaro y Ocharan, 2014: 38). A este respecto debemos apuntar que 
en el transcurso de nuestras intervenciones arqueológicas en la cavidad; jamás se 
ha localizado indicio alguno de practica funeraria. 

El resto en cuestión se corresponde con un fragmento cerámico de pared de urna 
o kalathos de borde estrangulado5, correspondiente a la parte central superior. Con 
unas dimensiones de 256 mm de longitud y 125 mm de anchura máximas. Realizada 
en cerámica común fina de color rosáceo (Tabla Munsell 5YR 7/6). Pasta sándwich 
en cocción alternante, reductora en el interior y oxidante en el exterior, compacta 
con numerosas vacuolas y decoración pintada en rojo inglés (Tabla Munsell 5YR 4/6). 
La iconografía de la pieza nos muestra una representación femenina, en pie y con 
los brazos extendidos. La figura está rellena, destacándose los detalles en reserva, 
como ojos, boca y nariz, una diadema, un cinturón y un adorno en el centro del 
pecho. El cuerpo está representado con líneas sinuosas estrechándose en la cintura 
y ensanchándose en las caderas. Las piernas no presentan frontalidad, están de 
perfil hacia la derecha. Muestra alrededor una línea que evoca un velo o manto, 
proyectándose de los hombros los brazos que parecen metamorfosearse en cabeza 
de animal. Esta figura aparece centrada junto a una imagen vegetal que evoca una 
conífera, en un espacio arquitectónico delimitado por dos columnas y rodeada de 
animales cuyo carácter analizaremos en líneas sucesivas. 

El estudio de la iconografía cerámica se llevó a cabo sobre la pieza original gracias 
a la colaboración del MAM. La metodología empleada para ello fue diversa, partimos 
de la realización del dibujo de la misma, con ayuda del microscopio binocular. El 
estudio de capas se realizó a través del MEB. Las técnicas empleadas para restitución 
de color mediante su potenciación fueron desde el simple aumento de contraste 
con Photoshop CS6 a la herramienta DStretch para decorrelacionar los colores 
hasta dar con tonalidades que permitiesen apreciar los restos de pigmento. Para la 
reconstrucción tridimensional del fragmento cerámico en cuestión, se aplicó un 
método de anastilosis, consistente en la restauración virtual mediante un dibujo 3d 

4.   Según estudio del resto por la Asociación Lobo Ibérico en base a los parámetros de Vilá (1993).
5.   El tipo exacto es imposible de determinar en atención a la morfometría del resto. Si bien nuestros estudios 

(Ocharan y Lucas, 2014) nos llevan a decantarnos por esta posibilidad como la más probable.



La Diosa de Salchite﻿

73ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

a partir del original con el software multiplataforma Blender. Todas las fotografías y 
dibujos son, si no se indica lo contrario, propiedad del autor, las pocas excepciones 
indican autoría y cuentan con los permisos necesarios para su publicación.

Empezaremos nuestro análisis por la figura femenina, así considerada en 
atención a la forma redondeada de las caderas; si bien, no presenta ningún atributo 
que nos permita asegurarlo con fiabilidad. Muestra lo que se ha considerado un 
manto y que nosotros creemos más sensato entender, siguiendo a Olmos (1999: 
70.2), como algún tipo de velo o tocado (Fig.2;1) pues parte claramente de la cabeza 
y el estudio fotográfico de los trazos así lo atestigua sin ningún tipo de duda. 
Apreciándose claramente cómo la línea de éste se superpone al relleno de los brazos, 
rodeando la figura hasta la altura media del muslo. Desde la línea de este velo y a la 
altura de la cabeza en su parte izquierda desde la posición del observador surge un 
semicírculo que se esboza de forma paralela en su parte derecha, lamentablemente 
perdida, y que nosotros interpretamos como peinado o adorno. Quizás similar a lo 
que Estrabón nos relata citando a Artemidoro (Str. III, 4, 17)6, estos trazos fueron 
interpretados por Sánchez como; «intricada cornamenta» (2016: 31), interpretación 
que no compartimos, inclinándonos por la posible correspondencia de estos trazos 
con  la descripción que, como decía, nos hace Estrabón de un artificio en los 
peinados de algunas mujeres íberas que se ajusta de forma bastante coincidente 
al representado en la figura de la «Diosa de Salchite». 

Continuando con el inicio del análisis de la parte superior de la figura, esta 
muestra ceñida sobre su frente una diadema compuesta por trazos rectangulares en 
rojo y reserva de color (Fig.2;2). Elemento comúnmente repetido como símbolo de 
deidad posiblemente por influencia fenicia7. La encontramos representada por citar 
solo algunos ejemplos; en la conocida Dama de Elche (Alicante), en la Gran Dama 
del Cerro de Los Santos (Albacete) (García y Bellido 1954: 475, 496-497, Figs. 378-381; 
Schubart y Lilliu 1967: 159, 162, 165 y 168), o las tres sedentes del mismo yacimiento 
(García y Bellido 1954: 481-482, 507, Figs. 382-383, 418, 421). A través de la restitución 
digital del color original de la figura, podemos reconstruir las zonas donde este casi 
había desaparecido. Aplicando esta técnica a la cara en particular observamos cómo 
el artista ha representado además de una diadema de siete plaquitas delimitadas 
mediante la técnica de reserva de color, los rasgos faciales de esta (Fig.2). Se marcan 
en el rostro, de esta forma, ambos ojos resaltados además con dos puntos, la nariz y la 
boca, diferenciada esta mediante la reserva que perfila tres dientes. Históricamente 
se ha barajado la posibilidad de que la misma fuera una posible máscara (González 

6.   «(...) en algunos lugares llevan collares de hierro, que tienen ganchos que se doblan por encima de la cabeza y que 
bajan bastante hasta delante de la frente y que cuando quieren, cuelgan el velo de estos ganchos, de manera que cuando 
lo extienden proporciona sombra al rostro, y que lo consideran un adorno».

7.   Sobre el simbolismo de la diadema Blázquez (1996: 346) citando a Dionisio de Halicarnaso (Ant. III, 332.1), 
nos recuerda el epíteto que este atribuye a Ataecina; «amante de las diademas». De igual forma se vinculan a la 
diadema deidades como Demeter y Tanit (Marín 1987: 53). Símbolo que encontramos también en las deidades de los 
pebeteros del santuario de la Luz (Verdolay, Murcia) (Lillo 1995-1996: 111 ss.) representaciones de una deidad anónima 
según Marín Ceballos imagen de la diosa más venerada en el panteón ibérico (Marín 2000-2001: 39). Estos pebeteros 
diademados son comunes en los ámbitos cultuales mediterráneos de influencia fenicia (Marín 1987: 55). Aparecen 
comúnmente diademados y en ocasiones asociados a representaciones de aves.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED74

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

y Chapa 1993: 171), debido posiblemente a la confusión de dos grandes ausencias 
de color de forma rectangular en la frente de la misma. Potenciando los colores y 
aumentando el contraste de los mismos descubrimos que éstas originalmente sí 
estuvieron coloreadas, pero lo que nos aparece, como apuntara Lillo (1983: 772), 
son dos clarísimos ojos triangulares en reserva que incluyen sus correspondientes 
pupilas realizadas mediante dos puntos en el mismo color que el resto de la figura 
(Tabla Munsell 5YR 4/6). Incluye el artista además la representación de la nariz y 
tres dientes bajo ésta completando así los rasgos faciales de la figura. Por lo que 
creemos que estamos ante una de las escasas representaciones frontales humanas 
de cuerpo entero en el arte ibérico en cerámica  (Tiemblo 1999; Olmos 1999: 70.2; 
Tortosa 2007: 240, 241).

Los brazos fueron realizados con posterioridad al cuerpo central de la figura. Por 
la posición de los trazos parece ser que en un primer momento se realizó la figura 
cabeza, tronco y extremidades inferiores para después dibujar los brazos y sobre 
esta plasmar el tocado o velo y el posible adorno o doble peinado.

Sobre el brazo conservado de la figura y partiendo de la línea del velo surge una 
pequeña ala de cinco plumas, que parece formar parte del proceso de metamorfosis 
sufrido por el brazo. Este se transforma en cabeza y extremidades de animal. 
Históricamente éste ha sido entendido como lobo, o zorros (Marín 2000-2001), si 
bien en atención a la figura y estudiando ésta en profundidad, a través del aumento 
fotográfico de la imagen, creemos que sólo es posible que corresponda a algún tipo 
de ave. El animal presenta la cabeza donde correspondería estuviera la mano de la 
figura femenina, en esta apreciamos un gran ojo rasgado realizado mediante reserva 
de color en el relleno. Sobre este se sitúan dos pequeñas formas triangulares, a las 
que, seguramente, debemos su interpretación como lobo, pero que también, máxime 
si nos fijamos en su posición plana respecto al ojo, pudiera ser entendida como 
cresta. El final de la figura como se puede observar en las fotografías acaba en un 
pico curvado realizado también mediante su reserva de color. El animal en que se 
transforma el brazo muestra asimismo dos claras extremidades con dos pequeños 
espolones a la altura de la articulación y tres claros y bien diferenciados dedos que 
se repiten en el brazo izquierdo de la figura, con el mismo esquema de espolones. 

Figura 2. Fotografía frontal del fragmento cerámico 28-110-0-1 de La Nariz (Moratalla, Murcia), 
detalles del «velo”» (1) y diadema de la figura principal (2). Detalle del rostro con color restituido.



La Diosa de Salchite﻿

75ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

Aunque, lamentablemente, esta segunda cabeza está perdida, lo anterior, solo puede 
ser comprendido si atendemos a nuestra propuesta de considerar el animal, en el 
que se metamorfosean los brazos, como algún tipo de ave. La interpretación de este 
animal como ave, cobra si cabe, aún más sentido, si atendemos a la figura realizada 
por el artista en el centro izquierda del resto cerámico conservado (Fig.3; derecha). 
Según podemos observar se conservan las dos extremidades y lo que pudieran ser 
las fauces del animal. Centrándonos en las extremidades apreciamos que, cuando 
al pintor así le interesa, refleja perfectamente los cinco dedos (incluido el vestigial) 
del posible carnívoro así como los dientes característicos de su condición. 

No está tan clara la condición de la figura superior izquierda del fragmento 
cerámico, que repite lo que en principio se interpreta como dos orejas similares 
a las del animal que surge del brazo. Analizándola en profundidad, observamos 
que de tratarse de orejas sería una representación plana de las mismas, cosa que, 
en principio, no lo excluye como carnívoro pues existen numerosos paralelos en 
la iconografía ibérica del carnassier. Más significativa es la representación como 
líneas curvas con ausencia de dientes de las supuestas fauces. Representación que sí 
observamos cuando de aves se trata. Por lo que unido a la constatación de tres dedos 
en sus extremidades nos vuelve a inclinar por la interpretación de la misma como 
ave, esta vez con el pico abierto y lo que nosotros proponemos como posible cresta8. 
La postura, imposible en este ave, creemos puede atender a su posible pertenencia 
a una figura mayor de características similares a la llamada «Diosa». Si bien en el 

8.   Blázquez interpreta la figura del gallo en la iconografía ibérica, como símbolo de fecundidad y de resurrec-
ción (Blázquez 1991: 47).

Figura 3. Izquierda; detalle la figura principal, donde apreciamos una de sus alas y la posible 
ave en la que se transforma su brazo. Derecha; detalle del único, posible lobo-carnassier, del 
fragmento cerámico.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED76

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

caso de esta figura en concreto no nos atrevemos a asegurar nada pues los atributos 
no se nos muestran de una forma tan clara como los observados en el animal en el 
que se metamorfosean los brazos de la diosa que dio origen a ser conocida como 
«la Diosa de los Lobos» y que, a través de su observación por medios fotográficos 
ampliados nos muestra, a nuestro entender, claramente su condición de ave.

El origen de esta interpretación errónea, se debe según creemos en gran parte a 
la reiterada repetición como fuente de análisis, del primer dibujo publicado por Lillo 
y que reproducimos en nuestro estudio como Fig.4; izquierda. De su observación 
podemos constatar cómo este dibujo se aleja bastante del original. Faltando la 
representación, fundamental para su interpretación, de las extremidades y reflejando 
de forma errónea el pico del animal en cuestión9. Detalles que si observamos en 
el fragmento tal y como reproducimos en nuestro propio dibujo (Fig.4; derecha).

Estimamos de importancia, para nuestro estudio, atender a ejemplos de 
posibles paralelos en las soluciones iconográficas que pudieran estar indicándonos 
el hilo a seguir en las influencias recibidas por la «Diosa de Salchite». En este 
sentido disponemos de ejemplos como; el exvoto procedente del santuario de 
La Cueva de Los Muñecos (Santa Elena, Jaén) que porta en su mano izquierda 
una paloma. Considerado por Nicolini (1977: 70-71) entre los que presentan un 
influjo orientalizante Harrison (1989: 181-189) y Almagro (1978: 251-278), coinciden 
en cierta forma con Nicolini considerando la existencia de unos fuertes influjos 
orientales sobre las más antiguas producciones ibéricas. Según Nicolini (1977) 
podría representar una dama de alto status unida a la imagen e iconografía de la 

9.   En su publicación de 1983 ya incluye una alusión a las patas del ave, si bien las identifica con garras. Menciona 
asimismo las alas de la figura humana, aunque las identifica con colas del brazo de esta, metamorfoseado en animal 
(Lillo 1983: 776).

Figura 4. Izquierda; Vaso de la Nariz (según Lillo 1983). Derecha; dibujo del fragmento y posible 
recreación de la pieza original con su verdadero diámetro.



La Diosa de Salchite﻿

77ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

divinidad femenina con la que se identificaría. Por lo que podríamos estar ante una 
reinterpretación indigenista con los atributos de Tanit de la Gran Diosa ibérica 
(Álvarez 1941). En cualquier caso, divinidad femenina con muchas connotaciones 
orientales y con el ave como símbolo (Prados 2004:100).

Asimismo, en el contexto arqueológico del Cerro de Las Cabezas (Valdepeñas, 
Ciudad Real), del que Benítez de Lugo, (2004: 41) defiende una influencia fenicia 
para su santuario de entrada, se localiza un fragmento de placa de terracota con una 
escena figurativa. En ella se distinguen una estrella de cinco puntas y una cabeza de 
ave que picotea una flor de loto. La flor de loto y el ave, son dentro de la iconografía 
ibérica, un símbolo de resurrección (González 1997) que identifican para Benítez de 
Lugo (2004: 42) a la diosa Astarté (Tanit), responsable de la fertilidad de la Tierra, 
de la fuerza vital femenina y protectora de la fecundidad y de la vida. 

Resulta de gran interés también, en el estudio de la iconografía de la pieza, la 
arracada localizada en Santiago de la Espada y conservada en el Instituto Valencia 
de Don Juan (Fig.5; izquierda). Publicada por Cabré en 1943, nos interesa la figura 
femenina que remata la pieza. Se trata de una figura femenina alada con manto o 
velo. Que porta a modo de ofrendas un pequeño cuenco o vaso en su mano derecha 
mientras que en la izquierda porta un ave. Presenta al igual que la representación 
pictórica, los atributos alados de Tanit (Cabré 1943; Perea 1991; Moneo 2003: 434) 
y está igualmente vinculada a la imagen del ave. 

Asimismo nos parece sumamente significativo, por el paralelismo iconográfico el 
ejemplo de los exvotos oferentes aparecidos en otros santuarios rupestres ibéricos. 
Principalmente en La Cueva de Los Muñecos (Santa Elena, Jaén) y La Lobera 
(Castellar, Jaén), como ya mencionábamos en los contextos más antiguos y con 
morfología orientalizante (Nicolini 1977). Estos exvotos, en su mayoría proceden 
del Santuario de Collado de los Jardines (Santa Elena, Jaén), como los conservados 
en el MAN; Inv. 550-557 de Prados (1992: 342, 343). Aunque también disponemos 
de ejemplos en La Lobera (Castellar, Jaén) Inv. 566 y 612 (op. cit.). Son de pequeñas 
dimensiones (10-15cm.), aunque existen excepciones y disponemos de ejemplos 
tanto femeninos como masculinos. Van descalzos y presentan variedad tanto de 
vestiduras como peinados y tocados. Rueda (2008) ha querido ver en las trenzas un 
símbolo de edad, si bien sea esto cierto la realidad es que en el caso de los oferentes 
de panes los hay con ellas, sin ellas, e incluso con tocados puntiagudos. No existiendo 
una uniformidad reconocible como tal. Nicolini propone, por el acabado de la 
superficie y los rasgos estilísticos, una fecha arcaica para estos ejemplares, s. VI a. 
C. (1977). Las manos se extienden en gesto de ofrendar dos pequeños objetos en 
forma de torta, convencionalmente aceptados como panecillos. Hay figuras que 
portan una ofrenda en cada mano, mientras otras, presentan sólo una ofrenda en 
la mano derecha, y en ocasiones, sujetan el objeto entre los dedos índice y pulgar 
(Prados 1988). Pero lo sintomático y sumamente interesante, por la similitud en 
el símbolo con la representación de la «Diosa de Salchite», es que alguno de estos 
ejemplos sostiene, en lugar de las «tortas», un ave en su mano (Fig.5; derecha) 
(Prados 1992: 342).

Continuando con el análisis iconográfico de la «Diosa de Salchite», esta presenta 
a la altura del pecho un adorno esteliforme encuadrado en una forma trapezoidal 



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED78

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

mantenida en reserva de color (Fig.6). Para este motivo nos permitimos tomar 
prestada la denominación «esteliforme» proveniente del Arte Rupestre Esquemático 
por coincidir exactamente la forma de ambas figuras tan alejadas en el tiempo, 
creemos se ajusta mejor a la descripción de los trazos que otras denominaciones 
históricas como; roseta esquematizada (Olmos 1999) o amuleto hexagonal (Brotons 
y Ramallo 2010: 140), al constituir el término roseta o amuleto una interpretación 
subjetiva y no constituir un polígono hexagonal. Como vemos no nos es desconocido 
este ornamento esteliforme en la iconografía ibérica, lo encontramos de forma 
bastante habitual en representaciones en cerámica, normalmente asociado a lo que 
se consideran deidades (González et al. 2014). Debemos señalar que no demasiado 
lejos de la Nariz, en el santuario de la Encarnación (Caravaca de la cruz, Murcia) 
se localizaron una serie de plaquitas en plata con representaciones muy similares 
(Museo Arqueológico de Caravaca de la Cruz, nº.inv. CE-95/6252-3), paralelas a 
las halladas en el santuario del Recuesto (Cehegín, Murcia) en las que también 
encontramos los mismos motivos esteliformes (Museo Arqueológico de Cehegín, 
nº.inv. 302). Estos pequeños colgantes argénteos formaban, en el caso del santuario 
de la Encarnación, parte de una deposición estratigráfica secundaria excavada 
bajo el pavimento del templo B de la Encarnación datada por sus excavadores en 
mediados del s. II a. C. (Brotons y Ramallo 2010: 142). Los motivos burilados en ellos 
se corresponden con cruces, reticulados y esteliformes, símbolos para Brotons y 

figura 5. Izquierda; arracada de Santiago de la Espada (Jaén). Instituto Valencia de Don Juan. 
Fotografía de G. Nicolini. Derecha; exvotos en bronce procedentes del santuario de Collado de 
los Jardines con ofrendas de aves. Fotografía: Mº de Cultura.

Figura 6. Detalle de la cerámica de la Nariz y colgante del Recuesto (Cehegín, Murcia).



La Diosa de Salchite﻿

79ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

Ramallo, que permitirían reconocer presencia de deidad o su ámbito como en el 
caso de la Nariz.

Llegados a este punto debemos recordar que este mismo símbolo esteliforme 
o quizás más posiblemente solar, lo encontramos también en las acuñaciones 
monetales ibéricas más antiguas y de influencia púnica. Como son las cecas de Malaka 
y Kastilo. En este sentido nos parece muy significativo que la única moneda ibérica 
reconocible localizada en 1ª campaña de excavación de La Nariz sea precisamente 
un as de Castulo (Fig.7), para el que además la intervención arqueológica nos indica 
una colocación intencional en el espacio donde se ubican los materiales con un 
sentido votivo u ofrendal (UEx.4. Fig.1). 

La moneda, aunque mantenía una clara base económica, también ejercía una base 
religiosa, que reforzaba su legalidad, en Hispania este sustrato religioso queda bien 
reflejado en las emisiones de moneda de las cecas del periodo fenicio-púnico. Como 
nos muestra la tipología de estas emisiones de Kastilo (García-Bellido 1978: 344; García-
Bellido y Blázquez 2001: 228-231). Está marcada iconografía religiosa estrictamente 
púnica, parece mostrarnos que pudieran mantenerse cultos orientales o con influencia 
de estos, como nos estaría indicando la presencia de la esfinge alada de raíz egipcia en 
el reverso (Chuaqui 1996: 612-613). Sobre la pata izquierda de dicha esfinge, se observa 
una estrella de ocho puntas, interpretado también como un símbolo de influencia 
fenicio-púnica de culto solar. Símbolo bastante común también en las acuñaciones de 
Malaca. En las que algunos reversos muestran la cabeza radiada con nueve o catorce 
rayos, que representaba a Ouka, Siga o Luna, que se suponía hija del sol y reunía el 
culto de la Luna y el Sol (Rodríguez 1978: 52; García-Bellido y Blázquez 2001: 275-278). 
En cualquier caso, el motivo presente en la moneda de La Nariz y similar al estudiado 
en la cerámica del mismo yacimiento podría estar haciendo alusión a un culto solar 
extendido y practicado en varias comunidades del Mediterráneo (Marín 1993: 19). O 
más concretamente en el caso de la representación y posible significado de la roseta a 
influencias fenicio-púnicas en los cultos indígenas, si asumimos dicho símbolo de la 
roseta como relacionado con la diosa Astarté-Tanit (Ramos 1973: 373; Blanco 1976: 15; 
Marín 2002: 25; Prados 2007: 220; González y Rueda 2010:119; Pérez 2014: 454-455).

Otra cuestión, creemos no suficientemente atendida por la historiografía a nuestro 
entender excesivamente centrada en la posible vinculación de la figura al lobo, son 

figura 7. As de Castulo aparecido en el santuario rupestre de La Nariz; reverso, anverso y detalle.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED80

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

lo que entendemos como apéndices alados de la figura principal (Fig.8; 1). Entre el 
brazo metamorfoseado de la «divinidad» y el cuello de esta surge, desde la espalda y 
por detrás del velo, lo que interpretamos como un ala. Sánchez (2016: 32) ve en estos 
trazos la representación de una antorcha, cuestión que no compartimos al surgir 
estos del hombro derecho de la figura principal y reconocerse claramente el inicio 
de una representación paralela a esta surgiendo del hombro izquierdo. Por lo que 
creyendo bastante improbable que esta figura femenina llevase dos antorchas fijadas 
a los hombros, nos inclinamos por la mayor probabilidad de la representación de dos 
apéndices alados, cuestión que compartimos con autores como Tortosa (1996: 151; 
2007: 241), Olmos (1999: 70.2) o Pérez (2014: 456). Alas que suelen ir acompañadas en 
la iconografía de la roseta, antes aludida, en imágenes que se han venido identificando 
con Astarté-Tanit (ibid). El trazo, en cuestión, se reconoce al microscopio como 
realizado posteriormente al dibujo de la figura. Se compone por un trazo grueso 
acabado en seis trazos menores, el trazo principal muestra una inclinación de 60º 
respecto al eje principal que estaría marcado por la línea de los hombros, mientras 
que los trazos finos de tendencia fusiforme y que interpretamos como plumas se 
muestran paralelos a dicho eje principal. La figura, como mencionábamos, conserva 
el ala derecha y el arranque de la izquierda. Si aceptamos que las pequeñas alas 
pertenecen al cuerpo de la figura principal, como parece ser en atención a su posición, 
(si pertenecieran al brazo metamorfoseado en ave estarían en posición invertida), 
inmediatamente nos recuerda la imagen de múltiples paralelos en la cerámica ibérica 
tipo Elche. Sobre todo, los aparecidos en la Alcudia. Estos, si bien son diferentes 
en el desarrollo gráfico de las alas, repiten con exactitud el esquema básico de 
antropomorfo alado (Ramos 1982). Estas cerámicas son realizadas básicamente 
entre los siglos II y I a. C. (Ramos 1966). Y que suelen ir ligadas a representaciones 
de aves y carnívoros, según Ramos alusivas a los tránsitos vida muerte (Ramos 1991). 
También nos parece importante subrayar que las representaciones de la «diosa» alada 
incluyen, como vemos en las imágenes, pertenecientes a cerámicas de la Alcudia, 
diferentes adornos pectorales de tendencia esteliforme similares en su concepto al 
mostrado por la imagen de la cerámica que nos ocupa (Fig.8; 2). 

Figura 8. 1. Detalle de la «Diosa de Salchite» donde apreciamos el apéndice por nosotros 
interpretado como ala. 2. Diferentes imágenes de la «Diosa alada» Elche (Alicante). Colección 
particular (Según Ramos Folqués).



La Diosa de Salchite﻿

81ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

Volviendo a la iconografía general que rodea a esta posible deidad del fragmento 
cerámico de La Nariz, toda la figura parece surgir o suspenderse sobre lo que pudiera 
ser una pira o morillo en llamas (Fig.9; izquierda). La figura principal se suspende, 
como decíamos, sobre lo que interpretamos como un pequeño morillo del que parecen 
surgir pequeñas llamas que tocan en su pie derecho a la figura (Fig.9; izquierda). 

Este elemento en concreto, al que venimos refiriéndonos, fue históricamente in-
terpretado como escabel cubierto por pieles de lobo (Lillo 1983: 773; Ruano 1992: 45). 
González y Chapa (1993) así como González (2006) apuntan la posibilidad de que se 
trate de un brasero. Línea que creemos mucho más plausible (Ocharan 2013a), en 
atención al trazo vertical izquierdo, que entendemos como uno de los soportes del 
morillo y las pequeñas líneas verticales de la parte superior de la figura que inter-
pretamos como llamas. Aventurar el sentido de este brasero es sumamente arries-
gado, Sánchez (2016: 43-45) interpreta este elemento como parte de un conjunto 
que estaría representando un baño de vapor en momentos previos o posteriores al 
parto. Nosotros nos limitaremos a señalar la gran probabilidad de que esta repre-
sentación esté aludiendo a un brasero, siguiendo la opinión mayoritaria (Olmos 
1999; Tortosa 2006; González et al. 2014), que podría tener relación con los rituales 
de incineración y a los ciclos de vida. En este sentido justificaría la estrecha rela-
ción de estos posibles rituales con las representaciones de aves del fragmento ce-
rámico en su papel atribuido por las fuentes clásicas a estas en el paso al más allá. 
O simplemente la vinculación de la deidad representada con el elemento fuego. 
En este sentido recordaremos como la excavación arqueológica del santuario nos 
mostró potentes estratos de carbón, así como la presencia de ceniza en todos los 
de cronología íbera. Quedó suficientemente atestiguada la presencia del elemento 
fuego en los rituales llevados a cabo en La Nariz, hasta el punto que concluimos 
que sería este elemento junto con el agua los dos principales en dicho uso cultual 
de la cavidad (Ocharan 2013a; 2015c; 2017).

Continuando en el análisis de la iconografía presente en el resto cerámico y 
abundando en la interpretación de la figura históricamente relacionada con los lobos, 
además de la metamorfosis de los brazos de ésta en cabezas de lobo, la historiografía 
describe la pieza, también en nuestra opinión erróneamente como rodeada por 
cuatro de estos carnívoros (González y Chapa 1993: 171). Sobre el presunto carnívoro 

figura 9. Detalle del «morillo» de la «Diosa de Salchite» (La Nariz, Moratalla, Murcia). Morillos 
ibéricos de Molinicos (Moratalla, Murcia) según Maluquer 1983.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED82

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

en posición superior izquierda, mantenemos nuestras serias reservas como hemos 
mencionado en líneas superiores, respecto a dicha condición, si atendemos a las 
presuntas fauces en forma de pico sin dientes y los tres dedos de sus extremidades. 
En la figura central izquierda estamos plenamente de acuerdo al presentar los 
atributos característicos de estos animales en su representación en la iconografía 
ibérica (Fig.3; derecha). Pero sobre los dos inferiores debemos mostrar nuestro 
desacuerdo al respecto de una posible condición de carnívoro. Si atendemos a 
las fotografías inferiores (Fig.10), observamos que; aunque solo conservamos 
una visión parcial, esta responde sin ningún tipo de dudas a la parte trasera de 
un animal, indicada por la ausencia de cabeza y no se corresponde con ningún 
carnívoro conocido sino con algún tipo de ave. Asimismo, las extremidades de la 
fotografía derecha conservan, al menos una de ellas, los tres dedos característicos 
de las aves. En la izquierda lo que a simple vista parecen cinco, aumentando la 
imagen a través del macro y estudiando ésta en profundidad al binocular se 
descubre que; en realidad son tres trazos, si bien, dos de ellos sobresalen por 
ambos lados de la extremidad. Por lo que, una vez más, nos vemos obligados a 
desmentir la interpretación tradicional, tras el análisis riguroso de la pieza real y no 
interpretaciones, observamos que en su totalidad solamente aparece una posible 
representación de lobo o «carnassier». Siendo el resto, incluida la metamorfosis 
de la figura humana, algún tipo de aves en atención a la morfología observada 
posiblemente gallináceas. 

La figura antropomorfa aparece junto a la representación de una posible 
conífera y flanqueada por dos estructuras geométricas rectangulares rellenadas 
con un zigzag (Fig.11). La figura de la conífera sí podemos entenderla, siguiendo 
los estudios de Blázquez (1977) como alusión a la fuente de la vida, según el 
mismo autor símbolo de la resurrección. Esta imagen pudiera entenderse como 
representación del «Árbol de la Vida», el cual posee una larga tradición en el 
Mediterráneo Antiguo, estando vinculada a diversas deidades (Eliade 2009: 394-
474). Como Astarté fenicia (op. cit.: 401 y ss.) o la Tanit púnica (Pérez 2014: 80). En 
Hispania conocemos la posible vinculación a la figura del pino o ciprés de Ataecina 
(Blázquez 1975: 93) así como a las aves (Blázquez 1991: 59-62.), diosa de carácter 
ctónico (Abascal 1995) en principio lusitana pero con una gran área de influencia. 
Schulten (FHA I, 97 s.) es de la opinión que la diosa aludida en el poema de Avieno 

figura 10. Detalle de las dos aves inferiores del fragmento.



La Diosa de Salchite﻿

83ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

(Ora Mar. 241-243)10 se correspondería con esta última deidad. En cualquier caso 
y huyendo de una nominación de la posible deidad presente en el resto cerámico, 
lo cierto es que la característica de mal combustible de las coníferas, en especial 
el ciprés, confiere a estas un carácter de símbolo de eternidad o resurrección en el 
mundo cultual antiguo.

Las dos columnas están delimitando un espacio arquitectónico que enmarca a 
la deidad. Como apreciamos en la Fig.11 (izquierda) el espacio interior de ambas 
columnas se soluciona, como apuntábamos, con un relleno en zigzag. Sánchez (2016: 
39) identifica dicho zigzag con representaciones de serpientes, cuestión que no 
podemos compartir al no mostrar cabeza alguna o rasgo claramente identificativo 
de dicho animal. Estimamos más acertado que pudiera tratarse de una simple 
representación geométrica, bastante usual por otra parte, para rellenar el vacío de 
las dos columnas (Pérez 2014: 656-665). Más interesante nos parece la presencia de 
las columnas en sí, estas las pudiéramos entender como esquema y representación 
del templo, como símbolo del naiskos griego o el edículo romano, motivo frecuente 
en el arte antiguo heredado y sintetizado por el artista íbero. Enmarcando la figura 
principal en una especie de espacio cultual conformado por la presencia de columnas 
en representación de templo. Quizá en un esquema similar a la famosa cerámica 
de Arcóbriga (Zaragoza) (Martín 1992), en la que apreciamos igualmente una figura 
principal bajo una posible rama de árbol, rodeada de gallináceas y enmarcado en un 
templo representado por dos columnas rellenas de motivos geométricos. 

Este espacio arquitectónico reservado de la «Diosa de Salchite», junto a su 
tamaño es lo que ha llevado, en gran medida, a los distintos autores a atribuirle su 
carácter de deidad (Tiemblo 1999)11. La observación de la iconografía de la pieza de 
Salchite, no nos permite afirmar que esta figura antropomorfa posea un tamaño 
desproporcionado, si atendemos a las dimensiones de los animales representados, 

10.   Iugum inde rursus et sacrum infernae deae. Diuesque fanum, penetral abstrusi caui. Adytumque caecum...
11.   «(...) Muy posiblemente la iconografía del fragmento cerámico represente una epifanía de la divinidad, como 

parece deducirse de dos características: por un lado su carácter grandioso subrayado por su gran tamaño. Por otro 
el orden del mundo animal que se induce en tomo a ella, característica importante de las epifanías. La diosa en su 
aparición ordena la naturaleza entera que al mismo tiempo le cede un espacio propio.» 

Figura 11. Izquierda; detalle de los elementos «arquitectónicos» (extremos de la figura) y 
detalle de la conífera (centro) de la «Diosa de Salchite» (La Nariz, Moratalla, Murcia). Derecha; 
cerámica de Arcóbriga.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED84

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

sus medidas son perfectamente humanas, incluso pequeñas, si las comparamos con 
las dos aves inferiores. Sí estimamos, por otra parte, que la presencia de las columnas 
pudieran estar conformando un espacio sacro que delimita la imagen principal, lo 
que nos reafirma en nuestra opinión sobre el carácter de deidad de la misma.

En conclusión, lo que el estudio directo de la iconografía del resto cerámico 
nos permite afirmar, es que estamos ante una figura antropomorfa, posiblemente 
femenina, en proceso de trasformación de sus brazos o portando de alguna manera 
en ellos, sendas aves y que esta está en relación directa con el fuego presente en 
lo que parece algún tipo de morillo o pira. Entrando en el arriesgado terreno de 
las hipótesis, tanto la presencia del fuego como de las aves quizá puedan estar en 
relación con rituales de incineración y paso al más allá, lo que tendría coherencia 
con el carácter históricamente aceptado del recipiente cerámico en cuestión como 
urna (Lillo 1983: 23) interpretada como funeraria. Si bien, una vez más, no podemos 
estar de acuerdo con la interpretación que Lillo realiza de ésta en su dibujo (Fig.4; 
izquierda). La rectitud del fragmento conservado nos inclina a pensar que pudiera 
tratarse de un kálathos de borde estrangulado (Ocharan y Lucas 2014) (Fig.4; 
derecha), siguiendo la sistematización de Vaquerizo, Grupo D. Tipo 2 (Vaquerizo 
1988-89). Sea urna o kálathos lo que no son correctas son las proporciones de la 
pieza, propuestas por el autor en su primer dibujo, antes citado. El perfil de pared 
conservado nos permite hallar, perfectamente el radio que la pieza debería tener en 
su estado completo, y el resultado, es de 20,6cm. Lo que hace que el fragmento y la 
representación de la llamada, erróneamente según nuestra interpretación, «Diosa 
de los Lobos», pierda su papel protagonista en el conjunto de la cerámica, como 
parece deducirse del dibujo del autor antes citado. Debiendo relegar esta figura a 
una pequeña parte de un motivo decorativo, lamentablemente perdido, mucho 
mayor. No disponemos del conjunto iconográfico en su totalidad, pero el estudio 
del fragmento y la curvatura de este en atención a las verdaderas dimensiones, nos 
permite estar en disposición de afirmar, que, desde luego, no era una representación 
central en torno a la cual girara el discurso iconográfico; sino una pequeña parte 
de una representación que desgraciadamente por el momento y salvo sorpresas 
no conoceremos. Con lo que al margen de lo acertado o no del tipo cerámico en 
cuestión, sobre lo que carece de sentido debatir. Lo cierto es que este debería tener 
un diámetro de 41,2cm. Por lo que la proporción del resto cerámico, respecto a este, 
sería la que nos muestra la imagen (Fig.4; derecha), con lo que la representación 
perdería su pretendida centralidad respecto a la pieza a la que pertenece.

3. A PROPÓSITO DE TANIT12 Y ARTEMIS

Aunque escasos, los indicios que nos pueden ayudar a tratar de acercarnos a 
la posible deidad vinculada al santuario rupestre, nos muestran un sutil hilo que 

12.   Pese a haber quedado demostrada la pronunciación «Tinnit» (Marín 1987: 43), por una cuestión de general 
aceptación historiográfica, mantendremos la acepción mas común de Tanit.



La Diosa de Salchite﻿

85ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

trataremos de seguir. Obviamente, la principal herramienta que disponemos para 
aventurar la posible deidad vinculada a La Nariz, es el fragmento cerámico que 
venimos analizando. Sobreentendiendo que el discurso iconográfico del mismo este 
haciendo referencia al uso cultual del yacimiento en el que se localizó. El estudio 
de dicha cerámica y su iconografía nos conducen, en principio, a la posibilidad de 
relacionarla con una deidad de carácter femenino, vinculada a figuras como las 
aves, el fuego, la conífera y también el lobo, pero descartando esta última como 
predominante. Símbolos de resurrección (González 1997) vida, muerte y renovación 
de los ciclos naturales similares a los que identificaban a la diosa Astarté-Tanit 
(Benítez de Lugo 2004: 42). En los que vemos rastros de la amplitud del impacto 
religioso fenicio-púnico en Hispania13 (Blázquez 1991: 149) y sus cultos solares y 
lunares (Marín 1993: 19). En un primer lugar debido a la colonización fenicia y luego 
a la presencia y expansión cartaginesa.

En trabajos anteriores (Ocharan 2014) ya se hacía referencia, al estudiar la 
morfología y características de La Nariz a la influencia, en su concepción, de las 
cuevas santuario fenicio-púnicas. En estas disponemos de una amplia historiografía 
que vincula su uso cultual con Tanit (Marín 1987: 43-79; Ramallo 2000: 185-217). 
Especialmente en base a la presencia de pebeteros o thymiateria de cabeza femenina 
como en el caso de Es Culleram (Ibiza) (Almagro 1980: 252, lám. CLXXIX, CLXXXI, 
CLXXXII, CLXXXIII; Aubet 1982: 30-32, lám. XXV, 1-4). O el del santuario de 
Villaricos (Almería) donde Siret documentó cerca de un centenar de estas piezas 
vinculadas a su cueva santuario (Astruc 1962: 71-72). En cuanto al santuario de La 
Algaida (Sanlúcar de Barrameda, Cádiz) o Lux Dubia de Estrabón (III, 1,9), Blanco y 
Corzo (1983: 123-128) ponen el yacimiento en relación con los topónimos que hacen 
referencia a Venus, habría que pensar más en Astarté que en Tanit, ya que aquélla es 
la diosa del planeta Venus y por tanto Phosphoros. Por lo que es muy posible que el 
Santuario estuviera dedicado originariamente a Astarté en su advocación marina, lo 
cual no impide que, bajo influencia cartaginesa, se hubiera dado allí también culto 
a Tanit (Marín 1987: 58) Al igual que la llamada Cueva de Gorham, en Gibraltar, 
que muy posiblemente hubiera estado igualmente consagrada a la misma deidad 
(Aubet 1986: 616 y 622-23).

Según Marín (1987: 53) los iberos estarían asimilando este culto cartaginés a Tanit, 
viendo la citada autora en las figuras aladas de las cerámicas ibéricas influencia de 
la iconografía de la deidad púnica Tanit (ibid: 68). Para el caso de las Potnia Hippon, 
ibéricas, aun aceptando se trate de una deidad indígena adoptaría un culto sincrético 
con la púnica. Interpretando las Potnia Hippon como una deidad local, sincretizada 
o influida por divinidades extranjeras. Diosa de la fertilidad y la fecundidad de 
la vida natural y salvaje, es la misma divinidad de los caballos que tenemos bien 
documentada en lo ibérico y que tantos caracteres comunes tiene también con la 
Artemis griega (Marín Ceballos 1977: 21; 1983b: 709-71514). Como nos muestra la 

13.   Estrabón (3,2, 13), «su sujeción a los fenicios fue tan completa, que hoy día, la mayoría de las ciudades de 
Turdetania, y de las regiones vecinas, están habitados por ellos».

14.   Marín Ceballos, M. C., 1977, La religión de los íberos, Tesis Doctoral, Universidad de Sevilla, Sevilla.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED86

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

iconografía presente en el conocido vaso cerámico de La Alcudia (Ramos 1991: 36-38 
Lam. VII y VIII) (Fig.12;1), para la que Blázquez (1983: 183) defiende la interpretación de 
una representación de Tanit con influencias de Potnia Theron o Artemis. Por su parte 
Marín Ceballos sostiene que esta se trata de una divinidad indígena relacionada con 
la fecundidad en el que el mundo ibérico habría sincretizado las influencias púnicas 
y griegas de Tanit y Artemis (1987: 68 y 74) opinión que comparte Poveda (1995: 359).

Pensamos que el gran influjo púnico resultó un importante motor en la 
transmisión de muchos de los motivos helenizantes o semitas al mundo ibérico. 
El ejemplo de Tanit es uno de ellos. Como los mencionados ejemplos de los timateria 
de cabeza femenina que representan el busto de una diosa ctonia de la fecundidad. 
En el mundo púnico, que creemos responsable de la expansión de esta imagen, a 
través de sus rutas comerciales en el Mediterráneo occidental, seria identificable 
con Tanit. Es indudable que los pueblos mediterráneos influirían en el mundo 
ibérico. Tanto focenses como púnicos produjeron una aculturación con los pueblos 
íberos, especialmente en los núcleos de población donde convivían uno de cuyos 
resultados sería muy posiblemente el religioso (Olmos y Griñó 1985; Olmos 1988-89: 
87; Blázquez 1993: 42). En el sureste peninsular, especialmente las áreas en torno a 
Hélike-Ilici (Elche) se unirían las influencias púnicas (Ramos 1943: 330) con las griegas 
(Llobregat 1972: 78-88; Olmos 1988-1989: 85). Compartimos la creencia con Olmos, 
de que esta imagen importada se pudiera haber integrado en el ámbito de divinidades 
locales de carácter ctonico (op cit., 95). Como pudiera ser en nuestro caso; la «Diosa 
de Salchite». El conjunto de los elementos iconográficos son comunes: frontalidad, 
aves, asociación directa con la fecundidad de la naturaleza, etc. Hubo posiblemente 
un fenómeno habitual de sincretismo, donde el prestigio de la importación puede 
actuar incluso como un estímulo para la creación y auge de la imagen local (op. cit.).

Acercándonos un poco a los posibles influjos del ámbito griego. Nos parece 
cuando menos significativo la casi exacta identidad de esquemas iconográficos, de la 
representación de la «Diosa de Salchite» con algunas imágenes de las Potnia theron 
del área griega identificadas con Artemis. En este sentido creemos necesario incluir en 
el presente estudio la imagen que nos muestra la iconografía de un ánfora beocia del 
s. VII a.C. conservada en el Museo Arqueológico Nacional de Atenas, cuya directora 
tuvo la amabilidad de remitirnos y permitir su publicación (Fig.12;2). Se trata de 
una representación de una Potnia Theron o «Señora de los animales» aspecto de la 
diosa madre protectora de la naturaleza que más tarde asumirá Artemis (Kahil 1984: 
626). Realizada en un ánfora beocia de 86 cm. de altura, localizada en las cercanías 
de Thebas (NAM inv. n.º. 220). Sus excavadores proponen una cronología15 del 680 
a. C. Estas primeras representaciones de Potnia Theron, quizás se correspondan 
en origen con Britomartis-Diktina asociada a las cuevas y a los poderes telúricos 
(Pausanias, Descripción de Grecia II. 30. 3). Esta Artemis minoica se acompañaba en 
sus representaciones de animales. Pero que recibía también el epíteto de «Lafria», 
del griego «lafuron» (lafuron) y que puede hacer referencia a un culto a esta diosa 
muy relacionado con el Hermes más antiguo, patrón de los ladrones, comerciantes 

15.   Según información trasmitida por el Museo Arqueológico Nacional de Atenas. Dr. George Kavvadias.



La Diosa de Salchite﻿

87ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

y viajeros. Adorado en la figura de los postes y montones de piedras que se situaban 
en los cruces de caminos en ocasiones con sentido ritual y marcador16. Estos 
Herma tenían mucho que ver con las primeras representaciones de Britomartis, 
que eran un tosco «xoana» o escultura de madera cilíndrica, seguramente nacidas 
en cultos hacia esta diosa venerada entre las estalagmitas o estalactitas de las 
cavernas sagradas de Creta. Divinidad ctónica que se transformaría finalmente en 
época griega en Artemis17. Que con el tiempo pasó a ser venerada bajo múltiples 
advocaciones: Pitia, Hymnia, Brauronia, Aktaía, Paralia, Limena, Táurica, Ortia, diosa 
de los muertos (por lo general alada), de la salud, de las aguas termales y de los 
manantiales, etc. Su evolución iconográfica podemos observarla en las decoraciones 
cerámicas donde fueron aparecieron, entre motivos ornamentales, zoomorfos y 
vegetales (González Serrano 1997: 6), figuras semejantes a la que acabamos de ver 
en el ejemplo citado del ánfora beocia, en la que la diosa está flanqueada por lobos, 
cruces gamadas y peces (Fig.12; 2).

Compartimos la creencia de Abad al respecto de la aparición de la decoración 
figurada en la cerámica ibérica. Según el citado autor esta surgiría en torno al s. 
II a.C. como respuesta ibera a la paulatina desaparición de la estimada cerámica 
griega de figuras rojas. Que deja de fabricarse en el s. IV a.C. según esta va siendo 
cada vez más difícil de encontrar el mundo ibérico comenzará a fabricar estos 
vasos sustitutorios adoptando su propio lenguaje figurado (Abad y Bendala 1989: 
116-118). Imitando lenguajes existentes en el Mediterráneo tomados del ámbito 
púnico y griego junto con elementos propiamente ibéricos. El impacto de los temas 
figurativos en la cerámica ibérica es tan fuerte en las áreas murciana y alicantina 
que irrumpe en piezas menores, logrando así una amplia difusión cultural. Por 
lo que disponemos de varios ejemplos que pueden remitirnos a esta deidad, que 
ante el desconocimiento de su nombre denominamos por sus atributos como 
Potnia Theron. La diosa alada, quizás emparentada con la Tanit púnica y la Artemis 
efesia, brota majestuosa en contextos naturales bien conseguidos. Los motivos 
principales adquieren una posición preeminente y son representados a mayor 
escala que aquellos elementos que actúan como acompañantes estéticos. Lo que a 
nuestro entender confiere a las figuras humanas aladas un marcado carácter sacro. 
Podemos, como hemos visto, relacionarlas con la diosa púnica Tanit en función 
a los atributos compartidos, heredera de la Astarté fenicia con cuya iconografía 
presentan claros paralelos. Así como con otras deidades femeninas orientales, 
protectoras de los animales o asociadas al cíclico sucederse de la vida y la muerte. 
Como Artemis, divinidad griega cuyo culto llegaría a la península ibérica por la 
acción de los comerciantes y colonos de Focea.

16.   En este sentido quizás pudiéramos entender los amontonamientos de piedras foráneas localizados en La 
Nariz (Ocharan 2017).

17.   Britomartis identificada con Artemis en: Eurípides; Hipólito 145; Ifigenia en Táuride 126 y 127 // Diodoro 
Sículo Biblioteca de la Historia; V.76 // Como hija de Leto, antecesora de Artemis aparece entre otros en: Calímaco; 
Hymno a Diana 189 // Pausanias; II, 30 - 3 // Aristófanes Las Ranas 1402 y 1358. Hablando indistintamente de 
Artemisa, Diktina y Britomartis entre otros: Aristófanes, Las ranas, 1358 y ss // Apuleiyo, El Asno de Oro, 11. 5 y ss.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED88

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

La vinculación propuesta de La Nariz con los ciclos vitales de muerte y 
renacimiento de la naturaleza (Esteban y Ocharan 2015) la ponemos también en 
relación con la posible deidad o deidades de las que podemos en cierta medida 
rastrear algún indicio de santuario. El famoso fragmento cerámico conocido como 
la «Diosa de Salchite» que venimos analizando comparte, como vemos, en cierta 
medida atributos de la Astarté fenicia o Tanit púnica, ambas relacionadas con las 
cavidades santuario de esta cronología según comprobamos en ejemplos como 
el de Es Culleram (Ibiza) (Marín et al. 2014: 85). Atributos de muerte resurrección 
vinculados a las figuras presentes en el fragmento del ciprés-pino, aves o fuego.  
Pero también a la Artemis efesia hacia lo que ya apunta Olmos para algunos casos 
de representaciones de estas figuras femeninas aladas en la zona de Elche (Olmos 
1988-1989: 85). Y que, como podemos constatar, nos muestran en algunos casos 
paralelismos sorprendentes como el de esta Artemis a la que hacíamos referencia 
(Fig.12; 2). Misma deidad; Artemis, con la que algunos autores (Moneo 2003: 435) 
identifican a la «Diosa de Salchite».

4. A MODO DE EPÍLOGO

La Astarté fenicia, sincretizada progresivamente por el mundo púnico en Tanit 
(Moneo 2003: 450), podría ser equivalente en época ibérica, a la Artemis efesia (Str. 
III.4,8; IV.1,5) al menos en el sureste peninsular influido por el mundo focense 
(Moneo y Almagro-Gorbea 2000: 118). Divinidades que parecen complementarse, 
ambas como interpretatio de una diosa Madre indígena ancestral (Moneo 2003: 450). 
Aceptada y adaptada por cartagineses, griegos o iberos, si bien con esa flexibilidad 
de nombres y de matices que las divinidades de la fecundidad adquieren a lo largo 
del Mediterráneo (Olmos 1988-89: 94). Quizás en parte siguiendo la cosmovisión 
de Gimbutas (1974-1991) en cuanto a la simbología religiosa de las culturas pre-
indoeuropeas. Vinculadas según la citada autora, a deidades de carácter «femenino» 
relacionadas con los ciclos vitales, que habría pervivido con fuerza en la Europa 
protohistórica (op cit.: 347-372). Divinidad primordial, fecundante y ctonia, de 
origen indoeuropeo (Price 1971: 48-69), Diosa Madre que desde la Edad del Bronce 
evolucionaría llegando al Mundo Ibérico (Almagro-Gorbea 1999: 32 y 35) y que en un 

Figura 12. Potnia Hippon. Museo Monográfico de La Alcudia de Elche, Alicante. Fotografía: 
Proyecto Iconografía Ibérica, CEH, Madrid. 2. Ánfora beocia, Potnia Theron, procedente de Tebas, 
National Archaeological Museum, Athens NAM inv. nº. 220. (Photographer: Giannis Patrikianos).



La Diosa de Salchite﻿

89ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

proceso sincrético culminaría, en esta área del sureste, en una posible asimilación 
a Artemis y la diosa fenicio-púnica Astarté-Tanit (García-Bellido 1957: 10; 1990: 373).

A nuestro entender lo más probable es que la deidad pintada en la cerámica 
de Salchite se corresponda con una deidad local en la que se fusionan e integran 
conceptos y esquemas del ámbito mediterráneo importados y asumidos por la 
población íbera. Posiblemente debido al reconocer, tanto en el ejemplo púnico 
como en el griego, atributos compartidos con esta ignota deidad, una anónima 
Potnia Theron de carácter ctónico vinculada a los ciclos vitales.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED90

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

BIBLIOGRAFÍA

Abascal Palazón, J. M. 1995: «Las inscripciones latinas de Santa Lucía del Trampal 
(Alcuéscar, Cáceres) y el culto de Ataecina en Hispania». Archivo Español de Arqueología 
68. Consejo Superior de Investigaciones Científicas. Madrid: 31-105.

Abad, L. y Bendala, M. 1989: «El arte ibérico». Historia del arte 10. Madrid: 116-118.
Alfaro Giner, C. y Ocharan Ibarra, J. A. 2014: «Fragmento de tejido ibérico (s. II a.C.) del 

santuario rupestre de La Nariz (Moratalla, Murcia)» En C. Ferrando y B. Costa (eds.). 
«In amicitia». Miscellània d’Estudis en Homenatge a Jordi H. Fernández. Treballs del Museu  
Arqueològic d’Eivissa, 72. Eivissa: 17-31.

Almagro Gorbea, M. 1978: «Relieves mitológicos orientalizantes de Pozo Moro». Trabajos 
de Prehistoria, 35. Consejo Superior de Investigaciones Científicas. Madrid: 251-278.

Almagro Gorbea, M. 1980: Catálogo de terracotas de Ibiza. Museo Arqueológico Nacional. 
Madrid.

Almagro Gorbea, M. 1997: «Lobos y ritos de iniciación en Iberia. Iconografía ibérica, 
iconografía itálica: propuestas de interpretación y lectura», en Olmos, R. y Santos, J. 
A. (eds.). Congreso Internacional, Roma 11-13 de noviembre de 1993, Iconografía Ibérica. 
Iconografía Itálica. Propuestas de interpretación y lectura. Serie Varia 3. Universidad 
Autónoma de Madrid. Madrid: 103-122.

Almagro Gorbea, M. 1999: El rey lobo de la Alcudia de Elche. Universidad de Alicante. 
Alicante.

Álvarez Ossorio, F. 1941: Catálogo de los exvotos de bronce ibéricos. Museo Arqueológico 
Nacional. Madrid.

Aranegui Gascó, C. 1995: «Sacra Loca Iberica». Sur les pas des Grecs en Occident, Collection 
Etudes Massaliètes 4. Lattes: 17-30.

Arruda, A.M. 2016: «Á vol d ‘oiseau. Pàssaros, passarinhos e passarocos na Idade do Ferro 
do sul de Portugal». Estudos & Memórias 9. UNIARQ. Lisboa: 403-423.

Astruc, M. 1962: «Echanges entre Carthage et lEspagne d’après le temoignage de documents 
céramiques provenant d’anciennes fouilles». Revue d’Etudes Anciens LXIV. Bordeaux: 72-73.

Aubet Semmler, M. E. 1982: El Santuario de Es Cuieram. Trabajos del Museo Arqueológico de 
Ibiza, 8. Imprenta Ibosim. Ibiza.

Aubet Semmler, M. E. 1986: «La necrópolis de Villaricos en el ámbito del mundo púnico 
peninsular». Homenaje a L. Siret. Cuevas de Almanzora. Sevilla: 612-624.

Benítez de Lugo, L. 2004: «Arqueología del culto ibérica en la Oretania Septentrional». 
Arse 38. Centro Arqueológico Saguntino. Sagunto: 29-61.

Blanco Freijeiro, A. 1976: Cerámica ibérica de Andalucía y Levante, Cuadernos del Seminario 
de estudios cerámicos de Sargadelos 14. Sada. A Coruña.

Blanco Freijeiro, A. y Corzo Sánchez, R. 1983: «Monte Algaida. Un santuario púnico en 
la desembocadura del Guadalquivir». Historia 16, nº87. Historia viva. Madrid: 123-128.

Blázquez Martínez, J. M. 1975: Diccionario de las Religiones Prerromanas de Hispania. 
Ediciones Istmo. Madrid.

Blázquez Martínez, J. M. 1977: Imagen y Mito: Estudios sobre religiosidad mediterránea e 
ibérica. Ediciones Cristiandad. Madrid.

Blázquez Martínez, J. M. 1983: Primitivas religiones ibéricas. II. Religiones prerromanas. 
Ediciones Cristiandad. Madrid.

Blázquez Martínez, J. M. 1991: Religiones en la España Antigua. Cátedra, Madrid.



La Diosa de Salchite﻿

91ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

Blázquez Martínez, J. M. 1993: «La aculturación en la religión indígena», en Alvar, 
Blánquez, González (eds.). Formas de difusión de las religiones antiguas. Ediciones Clásicas. 
Madrid: 35-73.

Blázquez Martínez, J. M. 1996: «Religiones indígenas en la Hispania Romana (addenda et 
corrigenda)». Gerión 14. Universidad Complutense de Madrid. Madrid: 333-362.

Brotóns Yagüe, F. y Ramallo Asensio, S. 2010: «Ornamento y símbolo: las ofrendas de oro 
y plata en el santuario ibérico del cerro de la ermita de la Encarnación de Caravaca». en 
Cazorla Martín, R. (coord) Debate en torno a la religiosidad protohistórica, Anejos de Archivo 
Español de Arqueología, LV. Consejo Superior de Investigaciones Científicas. Madrid: 123-168.

Cabré Aguiló, J. 1943: «El tesoro de Santiago de la Espada (Jaén)». Archivo Español de 
Arqueología XVI. Centro de Estudios Históricos, Junta para Ampliación de Estudios e 
Investigaciones Científicas. Madrid: 343-360.

Cuadrado Díaz, E. 1987: La necrópolis ibérica de «El Cigarralejo» (Mula, Murcia). Bibliotheca 
Praehistórica Hispana XXIII. Consejo Superior de Investigaciones Científicas. Madrid.

Chuaqui, C. 1996: «Edipo y la esfinge: raíces egipcias». Estudios de Asia y África XXXI, 3. El 
Colegio de México. México: 607-628.

Eliade, M. 2009: Tratado de historia de las religiones. Morfología y dialéctica de lo sagrado. 
Cristiandad. Madrid.

Esteban, C. y Ocharan Ibarra, J. A. 2015: Winter Solstice at the Iberian Cave-sanctuary of 
La Nariz The Materiality of the Sky. Proceedings of the SEAC 2014. F. Silva, K. Malville, 
T. Lomsdalen and F. Ventura (eds.). Sophia Centre Press, Ceredigion: 189-196.

García y Bellido, A. 1954: «Arte ibérico», en Menéndez Pidal (dir.) España primitiva. La 
Hispania Prerromana, Historia de España I.3. Madrid: 373-675, Figs.481-493.

García y Bellido, A. 1957: El culto a Dea Caelestis en la Península Ibérica. Madrid.
García-Bellido, M. P. 1978: «La esfinge en las monedas de Cástulo». Zephyrus 28-29. 

Universidad de Salamanca. Salamanca: 343-357.
García-Bellido, M. P. 1990: «Iconografía fenicio-púnica en moneda romana republicana 

de la Bética». Zephyrus 43. Universidad de Salamanca. Salamanca: 371-383.
García-Bellido, M. P. y Blázquez, C. 2001: Diccionario de cecas y pueblos hispánicos. Volumen 

II: Catálogo de cecas y pueblos. Consejo Superior de Investigaciones Científicas. Madrid.
García Cano, J. M. 1997: Las necrópolis ibéricas de Coimbra del Barranco Ancho (Jumilla, Murcia). 

I, Las excavaciones y estudio analítico de los materiales. Universidad de Murcia. Murcia. 
Gimbutas, M. 1991: Diosas y Dioses de la vieja Europa 7.000-3.500 a.C. Mitos, leyendas, 

imaginería. Ediciones Itsmo. Madrid: 347-372.
González Alcalde, J. 1997: «Simbología de la diosa Tanit en representaciones cerámicas 

ibéricas». Quaderns de Prehistòria i Arqueología de Castelló 18. Diputació de Castelló. 
Castellón: 329-343.

González Alcalde, J., 2002, Las Cuevas-Santuario y su incidencia en el contexto social del Mundo 
Ibérico, Tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid, Madrid.

González Alcalde, J. 2005: «Cuevas-refugio y cuevas-santuario ibéricas en la Región de 
Murcia: Historiografía, catalogación e interpretación». Verdolay 9. Museo Arqueológico 
de Murcia. Murcia: 71-95.

González Alcalde, J. 2006, «Totemismo del lobo, rituales de iniciación y cuevas-santuario 
mediterráneas e ibéricas». Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de Castelló 25. Diputació 
de Castelló. Castellón: 249-269.

González Alcalde, J. y Chapa Brunet, T. 1993: «Meterse en la boca del lobo». Complutum, 
IV. Universidad Complutense de Madrid. Madrid: 69-174.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED92

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

González Reyero, S.; Sánchez-Palencia Ramos, F. J.; Flores Barrio, C. y López Salinas, 
I. 2014: «Procesos de apropiación y memoria en el sureste peninsular durante la segunda 
Edad del Hierro: Molinicos la Umbría de Salchite en la construcción de un espacio 
político». Zephyrus 73. Universidad de Salamanca. Salamanca: 149-170.

González Reyero, S. y Rueda Galán, C. 2010: Imágenes de los íberos. Comunicar sin palabras en 
las sociedades de la antigua Iberia. Consejo Superior de Investigaciones Científicas. Madrid.

González Serrano, P. 1997: «Consideraciones iconográficas sobre la Ártemis Efesia» en 
Actas del I Congreso Español del Antiguo Oriente Próximo, «El Mediterráneo en la Antigüedad: 
Oriente y Occidente». Consejo Superior de Investigaciones Científicas. Madrid. <http://
webs.ucm.es/centros/cont/descargas/documento4867. 03/02/2018>.

Harrison, E. B. 1989: España en los albores de la Historia. Íberos, fenicios y griegos. Nerea. 
Madrid.

Kahil, L. 1984: «Artemis». Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae II 2. Zürich-Munich: 
618-753.

Lechuga Galindo, M. 1985: «Numismática tardorromana de la Región de Murcia». Antigüedad 
y Cristianismo II. Universidad de Murcia. Murcia: 195-229.

Lillo Carpio, P. A. 1981: El poblamiento ibérico en Murcia. Universidad de Murcia. Academia 
Alfonso X El Sabio. Murcia: 40-41.

Lillo Carpio, P. A. 1983: «Una aportación al estudio de la religión ibérica: La diosa de los 
lobos de la Umbría de Salchite Moratalla (Murcia)». Actas del XVI Congreso Nacional de 
Arqueología (1982 Murcia-Cartagena). Congresos Arqueológicos Nacionales. Secretaría 
General. Murcia: 769-787.

Lillo Carpio, P. A. 1995-1996: «El peribolos del templo del santuario de la Luz y el contexto 
de la cabeza marmórea de la diosa». Anales de Prehistoria y Arqueología 11-12. Universidad 
de Murcia. Murcia: 95-128.

Llobregat, E. 1972: Contestania Ibérica. Instituto de Estudios Alicantinos. Alicante.  
López-Mondéjar, L. 2010: «Los santuarios ibéricos del valle del Quípar (Murcia): carácter, 

localización y paralelos en el marco del Sureste peninsular». Quaderns de prehistòria i 
arqueologia de Castelló. 28. Diputació de Castelló. Castellón: 174-189.

Maluquer de Motes, J. 1983: «Morillos del poblado de Los Molinicos, en Moratalla (Murcia)». 
En Homenaje al prof. M. Almagro Basch 2. Ministerio de Cultura. Madrid : 171-176.

Marín Ceballos, M. C. 1987: «¿Tanit en España?». Lucentum VI. Universidad de Alicante. 
Alicante: 43-80.

Marín Ceballos, M. C. 1993: La religión fenicio-púnica en España (1980-1993). Centro de 
Estudios Fenicios y Púnicos. Universidad Complutense de Madrid. Madrid: 1-42.

Marín Ceballos, M. C. 2000-2001: «La representación de los dioses en el mundo ibérico». 
Lucentum XIX-XX. Universidad de Alicante. Alicante: 32-34.

Marín Ceballos, M. C. 2002: «En torno a fuentes para el estudio de la religión fenicia en 
la Península Ibérica», en Ferrer Albelda, E. (ed.) Ex oriente lux: Las religiones orientales 
antiguas en la Península Ibérica. SPAL Monografías II. Universidad de Sevilla. Sevilla: 11-32. 

Marín Ceballos, M. C; Deamos, M. B; Jiménez Flores, A. M; Fernández Gómez, J. H; 
Mezquida Ortí A. M. y Horn, F. 2014: «Los pebeteros en forma de cabeza femenina de 
la cueva-santuario de es Culleram (Ibiza)», en Marín Ceballos, M. C. y Jiménez Flores, A. 
M. (coords.) Imagen y culto en la Iberia prerromana II: nuevas lecturas sobre los pebeteros 
en forma de cabeza femenina. Universidad de Sevilla. Sevilla: 85-114.

Martín, A. 1992: «Cerámica pintada» en Caballero, L. Arcóbriga II: Las cerámicas romanas. 
Institución Fernando El Católico. Zaragoza: 151-221.

http://webs.ucm.es/centros/cont/descargas/documento4867. 03/02/2018
http://webs.ucm.es/centros/cont/descargas/documento4867. 03/02/2018


La Diosa de Salchite﻿

93ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

Moneo, T. 2003: Religio Iberica. Santuarios, ritos y divinidades (siglos VII-I a.C). Bibliotheca 
Praehistorica Hispana. Real Academia de la Historia. Madrid.

Moneo, T. y Almagro-Gorbea, M. 2000: Santuarios urbanos en el mundo ibérico. Real 
Academia de la Historia. Madrid.

Munsell, A. H. 1994: Munsell Soil Color Charts. Revised edition Macbeth Division of 
Kollmorgen Instrumets Corporation. New York. 

Nicolini, G. 1977: Bronces Ibéricos. Ediciones Gustavo Gili. Barcelona.
Ocharan Ibarra, J. Á. 2013a: «Aproximación al estudio de los santuarios rupestres ibéricos 

de la Región de Murcia; La Nariz (Moratalla, Murcia)», en Rísquez, C. y Rueda, C. (eds.) 
El santuario de La Cueva de la Lobera, Castellar (Jaén). 1912-2012. Universidad de Jaén. 
Jaén: 289-303.

Ocharan Ibarra, J. Á. 2013b: «Santuarios Rupestres Ibéricos en la Bastetania Oriental. 
Aproximación a los posibles loca sacra libera de la Región de Murcia». Orígenes y Raíces 
4. Sociedad de Estudios Historiográficos. Murcia: 14-19. 

Ocharan Ibarra, J. Á. 2014: «Proyecto Arqueológico del Santuario Rupestre Ibérico de La 
Nariz (Moratalla, Murcia). La fuerza de las pequeñas respuestas al gran problema o cómo 
investigar en época de crisis». Tejuelo. Sopa 13. Actas. Monográfico, n.º 9, Consejería de 
Educación y Cultura del Gobierno de Extremadura. Miajadas: 741-754.

Ocharan Ibarra, J. Á. 2015a: «La socialización como feedback del conocimiento patrimonial. 
La excavación del santuario rupestre ibérico de La Nariz (Moratalla, Murcia)». I Jornadas 
de Arqueoturismo y Ecoturismo Tierra de Iberos. Murcia: 175-204.

Ocharan Ibarra, J. Á. 2015b: «Útiles plúmbeos para la reparación cerámica del santuario 
rupestre ibérico de La Nariz (Moratalla, Murcia). Propuesta tipológica».  Herakleion. 8: 7-27.

Ocharan Ibarra, J. Á. 2015c: «Santuarios rupestres ibéricos de la Región de Murcia». Verdolay 
14. Museo Arqueológico de Murcia. Murcia: 103-143.

Ocharan Ibarra, J. Á. 2015d: «Aproximación al estudio del santuario rupestre ibérico de 
La Nariz (Moratalla, Murcia)», en Cutillas, E. (coord). Investigar en Humanidades Actas 
de las IV Jornadas de Investigación Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Alicante. 
Alicante: 271-283.

Ocharan Ibarra, J. Á. 2015e: «Útiles de plomo procedentes del santuario rupestre ibérico de 
La Nariz (Moratalla, Murcia). Propuesta tipológica y funcionalidad». Anales de Prehistoria 
y Arqueología. Universidad de Murcia. Murcia: 91-106.

Ocharan Ibarra, J. Á. 2016a: «Los «panes» sagrados. Sellos de panadero del sureste de 
la Península Ibérica, aproximación a su significado en contextos cultuales ibéricos». 
Herakleion. Grupo de Investigación «Mosaicos Hispano-romanos» del CCHS, CSIC; 
Centro de Estudios Fenicios y Púnicos (CEFYP) y Asociación Interdisciplinar de Historia 
y Arqueología del Mediterráneo Herakleion. Madrid. En prensa.

Ocharan Ibarra, J. Á. 2016b: «La Nariz (Moratalla, Murcia). Reinterpretación cronológica 
del yacimiento desde la cerámica procedente de su excavación arqueológica». Verdolay 
15. En prensa.

Ocharan Ibarra, J. Á., 2017, Santuarios rupestres ibéricos en el sureste peninsular, Tesis 
Doctoral, Universidad de Alicante, Alicante.

Ocharan Ibarra, J. Á. y Lucas Salcedo, P. 2014: «Propuesta de reconstrucción tipológica 
mediante anastilosis virtual del fragmento conocido como «La Diosa de Salchite». 
Orígenes y Raíces 6. Sociedad de Estudios Historiográficos. Murcia: 8-12.

Olmos, R. 1988-89: «Originalidad y estímulos mediterráneos en la cerámica ibérica: el 
ejemplo de Elche». Lucentum 7-8. Universidad de Alicante. Alicante: 79-102.



ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED94

José Ángel Ocharan Ibarra﻿

Olmos, R. 1992a: «Religiosidad e ideología ibérica en el marco del Mediterráneo», en 
Vaquerizo, D. (coord.) Religiosidad y vida cotidiana en la España Ibérica. Diputación 
Provincial de Córdoba. Córdoba: 11-45.

Olmos, R. 1992b: «Iconografía y culto a las aguas de época prerromana en los mundos 
colonial e ibérico». Espacio, Tiempo y Forma, serie II, tomo 5. Universidad Nacional de 
Educación a Distancia. Madrid: 103-120.

Olmos, R. 1997: «La representación humana en la cerámica del sureste: símbolo y narración». 
Actas del XXIII Congreso Nacional de Arqueología Elche (1995). Congresos Arqueológicos 
Nacionales. Secretaría General. Zaragoza: 275-282.

Olmos, R. (coord.) 1999: Los íberos y sus imágenes. Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas. Madrid.

Olmos, R. y Griñó, B. 1985: «El entorno póntico y la Peninsula Ibérica. Aportaciones 
iconográficas al problema de la helenización en Iberia y en el mundo escita». Archeologia 
XXXVI. Warszawa: 15-53.

Perea, A. 1991: Orfebrería Prerromana. Arqueología del Oro. Comunidad de Madrid, Consejería 
de Cultura, Dirección General de Patrimonio Cultural. Madrid.

Pérez Blasco, M. F. 2014: Cerámicas ibéricas figuradas (siglos VI-I a.C.) Iconografía e iconología. 
Tesis Doctoral. Universidad de Alicante. Repositorio Institucional de la Universidad de 
Alicante. Alicante.

Poveda, A. M. 1995: «Un nuevo conjunto escultórico ibérico del Sudeste: los hallazgos de 
El Monastil (Elda, Alicante)», en XXII Congreso Nacional de Arqueología (Vigo, 1993) I. 
Congresos Arqueológicos Nacionales, Secretaría General. Vigo: 153-160.

Prados Torreira, L. 1988: «Exvotos ibéricos de bronce: Aspectos tipológicos y tecnológicos». 
Trabajos De Prehistoria 45. Consejo Superior de Investigaciones Científicas. Madrid: 
175-199.

Prados Torreira, L. 1992: Exvotos ibéricos de bronce del Museo Arqueológico Nacional. 
Ministerio de Cultura. Madrid.

Prados Torreira, L. 1994: «Los santuarios ibéricos. Apuntes para el desarrollo de una 
arqueología del culto». Trabajos de Prehistoria 51, 1. Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas. Madrid: 127-140.

Prados Torreira, L. 2004: «Un viaje seguro: Las representaciones de pies y aves en la 
iconografía de época ibérica». Cuadernos de prehistoria y arqueología 30. Universidad 
Autónoma de Madrid. Madrid: 91-104.

Prados Torreira, L. 2007: «Mujer y espacio sagrado: Haciendo visibles a las mujeres en 
los lugares de culto en época ibérica». Complutum 18. Universidad Complutense de 
Madrid. Madrid: 217-225.

Price, TH. H. 1971: «Double and multiple representations in Greek Art and religious 
thought». Journal of Helenic Studies 91. The Society for the Promotion of Hellenic Studies. 
London: 48-69.

Ramallo Asensio, S. F. 2000: «La realidad arqueológica de la ‘influencia’ púnica en el 
desarrollo de los santuarios ibéricos del sureste de la Península Ibérica», en Santuarios 
fenicio-púnicos en Iberia y su influencia en los cultos indígenas. XIV Jornadas de Arqueología 
Fenicio-Púnica, Treballs del Museu Arqueològic d’Eivissa i Formentera 46. Museu Arqueològic 
d’Eivissa i Formentera. Ibiza: 185-217.

Ramos Folqués, A. 1943: Hallazgos cerámicos de Elche y algunas consideraciones sobre el 
origen de ciertos temas. Archivo Español de Arqueología 16. Madrid: 328-335.

Ramos Folqués, A. 1966: «Estratigrafía de la Alcudia en Elche». Saitabi XVI. Universidad de 
Valencia. Valencia: 71-76.



La Diosa de Salchite﻿

95ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  Serie I · prehistoria y arqueología  12 · 2019 ·  67–96  ISSN 1131-7698 · e-issn 2340-1354 U NED

Ramos Folqués, A. 1973: «El nivel íbero-púnico de la Alcudia de Elche (Alicante)». Rivista 
di Studi Liguri XXXIV 1-3. Bordighera: 363-386.

Ramos Folqués, A. 1982: «Precisiones para la clasificación de la cerámica ibérica». Lucentum 
I. Universidad de Alicante. Alicante: 117-133.

Ramos Fernández, R. 1991: Simbología de la cerámica ibérica de la Alcudia de Elche. Museo 
monográfico de La Alcudia. Elche.

Rodríguez Oliva, P. 1978: «Sobre el culto de Dea Luna en Málaga». Jábega 21. Diputación 
Provincial de Málaga. Málaga: 49-54.

Ruano Ruiz, E. 1992: El Mueble Ibérico. Edición de la autora. Madrid.
Rueda Galán, C. 2008: «Las imágenes de los santuarios de Cástulo: los exvotos ibéricos 

en bronce de Collado de los Jardines (Santa Elena) y los Altos del Sotillo (Castellar)». 
Paleohispánica 8. Institución Fernando el Católico. Zaragoza: 55-87.

Sánchez Moral, M. E. 2016: «¿El nacimiento mítico de un linaje? Una nueva propuesta 
interpretativa de la «Diosa de los Lobos» (Umbria de Salchite, Moratalla, Murcia)». 
Espacio, Tiempo y Forma 29 Serie II. Universidad Nacional de Educación a Distancia. 
Madrid: 27-56.

Santonja Alonso, M. 1993: «Necrópolis Ibérica de «El Cigarralejo». Estudio osteológico 
(comparado con los ajuares)». Espacio, Tiempo y Forma, Serie II, Hª. Antigua, tomo 6 
Universidad Nacional de Educación a Distancia. Madrid: 297-348.

Schubart, H. y Lilliu, G. 1967: Frühe Randkulturen des Mittelmeerraumes. Korsika, Sardinien, 
Balearen, Iberische Halbinsel. Baden-Baden.

Schulten, A. 1949: Geografía y Etnográfica de la Península Ibérica I. Centro Superior de 
Investigaciones Científicas. Madrid. 

Soria Combadiera, L. 2000: La cultura ibérica en la provincia de Albacete. Génesis y evolución a 
través del estudio de poblamiento. Tesis doctorales 104. Universidad de Castilla-la Mancha, 
Cuenca. 

Tiemblo Magro, A. 1999: Iconografía del rostro frontal en la cerámica ibérica. Complutum, 
l0. Universidad Complutense de Madrid. Madrid: 177-178.

Tortosa, T. 1996: «Imagen y símbolo en la cerámica ibérica del Sureste», en Olmos, R. (ed.) 
Al otro lado del espejo. Aproximación a la imagen ibérica, Colección Lynx, La arqueología de 
la mirada, n.º 1. Pórtico Librerías. Madrid: 145-162.

Tortosa, T. 2006: «Los estilos y grupos pictóricos de la cerámica ibérica figurada en la 
Contestania». Anejos de Archivo español de arqueología. Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas. Madrid.

Tortosa, T. 2007: «¿Mujer/divinidad? Lo femenino en la iconografía ibérica de época 
helenística». Complutum 18. Universidad Complutense de Madrid. Madrid: 237-246.

Vaquerizo Gil, D. 1988-89: «Ensayo de sistematización de la cerámica ibérica procedente 
de las necrópolis de Almedinilla, Córdoba». Lucentum VII-VIII. Universidad de Alicante. 
Alicante: 103-132. 

Vilà i Arbonés, C. 1993: Aspectos morfológicos y etológicos del lobo ibérico. Canis lupus L. Tesis 
Doctoral. Estación Biológica de Doñana. Sevilla.





SERIE I PREHISTORIA Y ARQUEOLOGÍA
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFÍA E HISTORIA

ESPACIO, 
TIEMPO 
Y FORMA

Artículos · Articles

13 Alberto Lombo Montañés
El arte paleolítico en el cine  ·  Paleolithic Art in Cinema

41 Alberto Pérez Villa
Análisis de las fosas del yacimiento de la Edad del Bronce de Gózquez 087 (San Martín de la Vega, Madrid)  ·  Analysis of Pits 

in the Bronze Age Site of Gózquez 087 (San Martin de la Vega, Madrid)

67  José Ángel Ocharan Ibarra
La Diosa de Salchite. Estudio e interpretación iconográfica del fragmento cerámico procedente del santuario rupestre ibérico 

de La Nariz (Moratalla, Murcia)  ·  The Goddess of Salchite. Study and Iconographic Interpretation of the Ceramic Fragment from 
the Iberian Rock Sanctuary of La Nariz (Moratalla, Murcia)

97 Luis R. Menéndez Bueyes, Alfonso Fanjul Peraza, Patricia Argüelles Álvarez & Diana Vega Almazán
¿Castros o fortalezas? una revisión cronológica y funcional del Castiello de Fozana (Siero, Asturias) a través de sus materiales 

cerámicos  ·  Hillforts or Fortress? A Chronological and Practical Revision of Fozana Casttle (Siero, Asturias) thought the Study of 
the Pottery Materials

117 Noé Conejo Delgado 
Moneta in rure: usos y formas de la moneda romana en el ager de Olisipo (Lisboa, Portugal)  ·  Moneta in rure: Uses and Forms 

of the Roman Coin in the Ager of Olisipo (Lisbon, Portugal)

151 Silvia González Soutelo
 Shall we Go «Ad Aquas»? Putting Roman Healing Spas on the Map  ·  ¿Nos vamos «Ad Aqvas»?: Poniendo los balnearios 

romanos en el mapa

Reseñas · Book Review

193 Raúl Aranda González   
 Amorós Ruiz, Victoria: El Tolmo de Minateda en la Alta Edad Media. Cerámica y contexto. Alicante: Publicacions 

Universitat d’Alacant, 2018, 416 pp., ISBN: 978-84-9717-635-4.

AÑO 2019
ISSN 1131-7698
E-ISSN 2340-1354

12


