ESPACIO,

Y FORMA 12

SERIE | PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

LUMNED






ESPACIO,
Y FORMA 12

SERIE | PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

pol: http://dx.doi.org/10.5944/etfi.12.2019

UNIVERSIDAD NACIONAL DE EDUCACION A DISTANCIA


http://dx.doi.org/10.5944/etfi.12.2019

La revista Espacio, Tiempo y Forma (siglas recomendadas: ETF), de la Facultad de Geografia e Historia
de la UNED, que inicié su publicacién el afio 1988, estd organizada de la siguiente forma:

SERIE | — Prehistoria y Arqueologia
SERIE Il — Historia Antigua

SERIE Il — Historia Medieval

SERIE IV — Historia Moderna
SERIEV ~— Historia Contemporanea
SERIE VI — Geografia

SERIE VIl — Historia del Arte

Excepcionalmente, algunos volimenes del afio 1988 atienden a la siguiente numeracion:

N.°1 — Historia Contemporanea
N.°2 — Historia del Arte

N.°3 — Geografia

N.° 4 — Historia Moderna

ETF no se solidariza necesariamente con las opiniones expresadas por los autores.

UNIVERSIDAD NACIONAL DE EDUCACION A DISTANCIA
Madrid, 2019

SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA N.° 12, 2019
ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354

DEPOSITO LEGAL
M-21.037-1988

URL
ETF | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA - http://revistas.uned.es/index.php/ETFl/index

DISENO Y COMPOSICION
Carmen Chincoa Gallardo
http://www.laurisilva.net/cch

Impreso en Espafia - Printed in Spain

Esta obra estd bajo una licencia Creative Commons
Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional.



http://revistas.uned.es/index.php/ETFI/index
http://www.laurisilva.net/cch
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ARTICULOS - ARTICLES

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED

11






LA DIOSA DE SALCHITE. ESTUDIO E
INTERPRETACION ICONOGRAFICA DEL
FRAGMENTO CERAMICO PROCEDENTE
DEL SANTUARIO RUPESTRE IBERICO
DE LA NARIZ (MORATALLA, MURCIA)

THE GODDESS OF SALCHITE. STUDY AND
ICONOGRAPHIC INTERPRETATION OF THE
CERAMIC FRAGMENT FROM THE IBERIAN ROCK
SANCTUARY OF LA NARIZ (MORATALLA, MURCIA)

José Angel Ocharan Ibarra

Recibido: 19/11/2018 - Aceptado: 02/08/2019
DOI: http://dx.doi.org/10.5944/etfi.12.2019.23070

Resumen

Presentamos una lectura iconografica del fragmento cerdmico conocido como
«Diosa de Salchite». Procedente del santuario rupestre ibérico de La Nariz (Moratalla,
Murcia) ha sido histéricamente vinculado a la figura del lobo. Nuestra propuesta,
tras excavar arqueoldgicamente el santuario y estudiar directamente el fragmento,
nos aleja ligeramente de esta visién tradicional estableciendo una relacién mas
directa de esta figura femenina con las representaciones mayoritarias en la pieza;
las aves, asi como la conifera o el fuego.

Palabras clave
Diosa de Salchite; figura femenina; ceramica ibérica; santuario rupestre ibérico de
La Nariz (Moratalla, Murcia).

Abstract

We present an iconographic reading of the ceramic fragment known as «Goddess
of Salchite». From the Iberian cave shrine of La Nariz (Moratalla, Murcia) has
historically been linked to the figure of the wolf. Our proposal after direct study of
pottery and the archaeological excavation of the sanctuary, we slightly away from
this traditional view. Establishing a relationship, more direct understanding of the
female figure with the representations, majority in the piece; fowls and conifer or
the fire.

1. Universidad de Murcia. C. e.: joseangel.ocharani@um.es

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED

67


http://dx.doi.org/10.5944/etfi.12.2019.23070

68

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

Keywords
Salchite Goddess; female figure, pottery lberian, Iberian cave shrine of La Nariz
(Moratalla, Murcia).

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 122019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



LA DIOSA DE SALCHITE

1. INTRODUCCION

El santuario de La Nariz? (Moratalla, Murcia) (Fig.1), aunque conocido desde
antiguo, es célebre desde la década de los 70, por haber sido localizado en esta cavidad
el fragmento cerdmico conocido como «Diosa de Salchite» (Lillo 1983: 769-787;
Olmos 1992: 11-45; Gonzalez y Chapa 1993: 171; Almagro-Gorbea 1997: 112; Moneo
2003: 125-126; Gonzélez 2005: 75-76; Ocharan 2013a; 2013b; 2015; 2017; Sdnchez
2016). Historicamente, los estudios referentes al santuario se han centrado en el
analisis de esta pieza, ala que Lillo denominé «la Diosa de los Lobos», interpretacién
ala que debemos en gran medida, que el santuario haya sido relacionado con rituales
de iniciacién vinculados a la figura del lobo (Lillo 1983: 769-787; Gonzalez y Chapa
1993; Almagro-Gorbea 1997). Esto se debe a los materiales aparecidos: un colgante
confeccionado, segtin Lillo con el colmillo de un lobo y sobre todo, al mencionado
fragmento ceramico del s. 11 a.C. con la representacién de una posible deidad
femenina cuyos brazos acaban, en lo que Lillo interpreta como cabezas de lobo
(Lillo 1983; Almagro-Gorbea 1997; Olmos 1992b; 1997). Si bien hasta la actualidad
(Ocharan 2013) no disponiamos de ninguna investigacion o estudio en profundidad
del paradigmatico santuario rupestre que incluyese resultados objetivos, fruto de
intervencion arqueoldgica programada. Su conocimiento partia exclusivamente de
prospecciones antiguas (Lillo 1981: 40; 1983: 769-787), realizadas a titulo personal
y de las que no tenemos memoria ni, en algunos casos, los materiales a los que se
hace referencia (Lillo 1981: 39-41). Conservandose en el Museo Arqueoldgico de
Murcia3, solo unas pocas piezas sin catalogar y algunas hasta ahora (Ocharan 2017)
nunca estudiadas. Tampoco disponiamos de ninguna investigaciéon o estudio en
profundidad del paradigmdtico santuario rupestre pues este no habia sido objeto
de intervencién arqueologica. En él venimos realizando una serie de intervenciones
arqueoldgicas que incluyeron la prospeccion sistemdtica e intensiva de la cavidad y
su entorno y dos camparfias de excavacion. Estas intervenciones se completaron con
el estudio de los materiales recuperados y los albergados en el MAM, incluyendo el
estudio directo de la iconografia del fragmento cerdmico en cuestién. Los nuevos
conocimientos fruto de las citadas intervenciones se vienen traduciendo en una serie
de articulos (Ocharan 2013a; 2013b; 2014; 2015a; 2015b; 2015¢; 2015d; 2015€; 2016a;
2016b; 2017; Ocharan y Lucas 2014; Alfaro y Ocharan 2014; Esteban y Ocharan 2015),
que han puesto en el punto de mira este yacimiento largamente olvidado. La lectura
que presentamos, ya fue defendida en nuestra Tesis Doctoral en Arqueologia y
Prehistoria (Ocharan, 2017) si bien la primera vez que se publica en forma de articulo.

2. En nuestro estudio utilizaremos la denominacién exacta con la que se conoce en la zona a la cavidad de
La Nariz, frente a otras como Umbrfa de Salchite que aluden a la zona extensa donde se ubica el santuario. Esta
segunda denominacién es la que originariamente utilizé Lillo en sus primeros estudios (1983), pero la estimamos
inexacta al aludir a todo el 4rea geografica del entorno de la cueva, pudiendo ademas conducir a error pues la Carta
Arqueoldgica de la Regién de Murcia ya recoge un cercano yacimiento calcolitico con este nombre. Tanto en el caso
de La Nariz, como en el resto de cavidades aludidas utilizaremos siempre los nombres tradicionales otorgados a las
mismas en las diferentes areas donde se ubican.

3. Enadelante MAM.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED

69



70

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

El santuario se ubica en un gran abrigo rocoso en las estribaciones occidentales
de la Sierra de la Capilla (Campo de San Juan, Moratalla, Murcia). En el paraje
denominado Umbria de Salchite, con las coordenadas geograficas; 38° 21" 9» N,
02° 13’ 43» W. En el cantil rocoso se observa una gran abertura (Fig.1. Derecha)
compuesta por cuatro cavidades, con una separacién entre ellas de solo 4 metros
y una explanada exterior. Con una elevacion de 1.271 m.s.n.m. el abrigo ejerce
un amplio control visual sobre la practica totalidad del valle conformado por las
vegas del rio Alharabe. De ascensién complicada, solo podemos acceder a el por
un pequefio tdnel natural posiblemente modificado (Ocharan, 2017, 53). Las dos
aberturas principales, presentan un vano de 11m. de altura por 2" 5m. y 12m. de
profundidad. La altura va descendiendo hacia el fondo hasta llegar a los 2m. donde
se ubican dos piletas naturales modificadas por la mano del hombre. En ellas se
recoge el agua que mana de manera natural filtrandose a través de las paredes de la
cavidad (Fig.1. 1zquierda y Fig.2: UC.2 y UC.3). El espacio exterior estd constituido
por una explanada de 35x15m., con una inclinacién media en torno a los 45°.

Caravaca
de la Cruz

d

FIGURA 1. ARRIBA: LOCALIZACION DE LA NARIZ (CAMPO DE SAN JUAN, MORATALLA, MURCIA). ABAJO IZQUIERDA:
PLANIMETRIA DE LAS INTERVENCIONES ARQUEOLOGICAS. DERECHA: VISTA FRONTAL DEL SANTUARIO.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 122019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED




LA DIOSA DE SALCHITE

Los materiales arqueoldgicos hallados en nuestras campafias de excavacidon
provienen en su gran mayoria de la explanada inmediata exterior de las cavidades
(UEx.1y 2) denominada UEx.4. Nuestra lectura del yacimiento apunta, en atencién a
la localizacién de restos dseos y ceramicos, que seria en este lugar donde se llevaban
a cabo las comidas rituales y las UEx. 1y 2 los lugares reservados a libaciones. Entre
los restos arqueoldgicos recuperados en nuestras excavaciones, los cerdmicos son
con diferencia los mas abundantes. Caracterizdndose el santuario por la ingente
presencia en él de material ceramico fragmentado. Se contabilizaron entre los
materiales cerdmicos recuperados en la excavacion, un total de 5.648 fragmentos. La
ceramica, nos aporta una cronologia enmarcada en; el Bronce Final, Ibérico Pleno (s.
IV-111 a.C.) y época ibero-romana (s. 111-11 a.C.) (Ocharan 2016b). Por lo que el uso del
santuario como tal estaria encuadrado, a tenor del contexto arqueoldgico, en el lapsus
temporal de finales del s. IV al primer cuarto del siglo 1 a.C. Disponemos, ademas,
de una datacion post quem precisa, garantizada por los materiales numismaticos del
s. 11 a.C. (Fig.14) (Ocharan 2017: 547-548, Fig.427) momento al que corresponden la
gran mayoria de materiales recuperados y que determinan la cronologia de mayor
uso del santuario (Lillo 1983: 769-787; Olmos 1992b: 11-45; Gonzalez y Chapa 1993:
171; Almagro-Gorbea 1997: 112; Moneo 2003: 125-126; Gonzalez 2005: 71-95; Gonzalez
2014: 153-150).

De la lectura arqueoldgica de esta explanada exterior deducimos igualmente que
seria aqui donde se depositaban las ofrendas sobre las superficies planas de la roca
madre y en el interior de pequefias grietas. Los objetos ofrecidos son los habituales
en ambientes cultuales del s. 11 a.C. (Moneo 2003; Gonzdlez 2002); pequefios exvotos,
adornos personales, fibulas, anillos, pulseras, pequefias puntas de flecha, etc. (Ocharan
2017: 539-553). Objetos que, en ocasiones, segun constatamos (Alfaro y Ocharan
2014), irfan envueltos en pequenos lienzos de lana. A los que acompafian otros que
interpretamos como de «caricter femenino» y que constituyen el tipo de ofrendas mas
repetido en el santuario, como son; pesas de telar, fusayolas (op cit., 531-538) o punzones
(op cit., 577-578), elementos todos ellos caracteristicos en los ajuares funerarios ibéricos
femeninos (Cuadrado 1987: 212. Fig.79, 15 y 451; Garcia Cano 1997: 189. Fig.192.3). Asi
como fragmentos de conchas de almeja (Chamelea gallina L.) (Ocharan 2017: 579), de
los que también tenemos paralelos en ajuares femeninos de la cercana necrépolis de
El Cigarralejo (Mula, Murcia), tumbas T.130; T.158; T.216 (Santonja 1993: 310; 324 y 331)
o Coimbra del Barranco Ancho (Jumilla, Murcia) (Garcia Cano 1997: 405; 427; 460).

Sin entrar en detalle en el estudio macroespacial del Santuario en su territorio,
subrayamos que este determind la caracterizacion del santuario como hito de
referencia en el paisaje. Su visibilizacidn es total desde el poblado de Molinicos
(Moratalla, Murcia) (Gonzalez et al. 2014), pero también desde el cerro donde se ubica
El Macaldn (Nerpio, Albacete), a + 20 km. (Ocharan 2017: 657-692), en posiciones
practicamente equidistantes. Pero quizas, los resultados mas esclarecedores del
estudio espacial, fueron los resultantes del andlisis de su posible vinculacion a vias
de comunicacion Este, ubica el santuario en un posible cruce de caminos entre los
yacimientos ibéricos de Macalén-Molinicos y Archivel-Benizar (Ocharan 2013a; Lopez-
Mondéjar 2010; Ocharan 2017: 674-677) coincidentes con las rutas optimas resultantes
del SIG (Ocharan 2017: 677-680).

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED

71



72

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

2. LA DIOSA DE SALCHITE

En el contexto expuesto de este santuario de La Nariz es donde Lillo hallara el
fragmento por él denominado como «Diosa de los Lobos». La vinculacién de su
iconografia a este animal (Lillo 1983: 769-787) y la erréneat* interpretacion por el
citado autor del colmillo que le acompafia como lobuno. Llevaron a la conexién del
santuario con la figura de este animal y con la «Diosa» representada (ibid.; Olmos
1992b; 1997; Gonzalez y Chapa 1993; Almagro 1997; Gonzalez 2002; Moneo 2003;
Gonzélez et al. 2014; Pérez 2014; Sdnchez 2016). Recientemente Sdnchez (2016)
se aleja de esta histdrica interpretacion como deidad aventurando la posibilidad
de que se trate de un «antepasado heroizado» (op. cit.: 43) basdndose entre otras
cosas en el descubrimiento que nos atribuye de un «enterramiento» en la cavidad,
segun nos cita (Alfaro y Ocharan, 2014: 38). A este respecto debemos apuntar que
en el transcurso de nuestras intervenciones arqueoldgicas en la cavidad; jamas se
ha localizado indicio alguno de practica funeraria.

El resto en cuestion se corresponde con un fragmento ceramico de pared de urna
o kalathos de borde estrangulado’, correspondiente a la parte central superior. Con
unas dimensiones de 256 mm de longitud y 125 mm de anchura maximas. Realizada
en cerdmica comun fina de color rosiceo (Tabla Munsell 5YR 7/6). Pasta sindwich
en coccion alternante, reductora en el interior y oxidante en el exterior, compacta
con numerosas vacuolas y decoracion pintada en rojo inglés (Tabla Munsell 5YR 4/6).
La iconografia de la pieza nos muestra una representacién femenina, en pie y con
los brazos extendidos. La figura estd rellena, destacandose los detalles en reserva,
como 0jos, boca y nariz, una diadema, un cinturén y un adorno en el centro del
pecho. El cuerpo esta representado con lineas sinuosas estrechandose en la cintura
y ensanchandose en las caderas. Las piernas no presentan frontalidad, estan de
perfil hacia la derecha. Muestra alrededor una linea que evoca un velo o manto,
proyectandose de los hombros los brazos que parecen metamorfosearse en cabeza
de animal. Esta figura aparece centrada junto a una imagen vegetal que evoca una
conifera, en un espacio arquitecténico delimitado por dos columnas y rodeada de
animales cuyo caracter analizaremos en lineas sucesivas.

El estudio de la iconografia ceramica se llevé a cabo sobre la pieza original gracias
ala colaboraciéon del MAM. La metodologia empleada para ello fue diversa, partimos
de la realizacién del dibujo de la misma, con ayuda del microscopio binocular. El
estudio de capas se realiz6 a través del MEB. Las técnicas empleadas para restitucion
de color mediante su potenciacidn fueron desde el simple aumento de contraste
con Photoshop CS6 a la herramienta DStretch para decorrelacionar los colores
hasta dar con tonalidades que permitiesen apreciar los restos de pigmento. Para la
reconstruccion tridimensional del fragmento cerdmico en cuestion, se aplicé un
método de anastilosis, consistente en la restauracién virtual mediante un dibujo 3d

4. Segun estudio del resto por la Asociacién Lobo Ibérico en base a los parametros de Vila (1993).
5. El tipo exacto es imposible de determinar en atencién a la morfometria del resto. Si bien nuestros estudios
(Ocharan y Lucas, 2014) nos llevan a decantarnos por esta posibilidad como la mas probable.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67*96 ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



LA DIOSA DE SALCHITE

a partir del original con el software multiplataforma Blender. Todas las fotografias y
dibujos son, si no se indica lo contrario, propiedad del autor, las pocas excepciones
indican autoria y cuentan con los permisos necesarios para su publicacion.

Empezaremos nuestro andlisis por la figura femenina, asi considerada en
atencidn a la forma redondeada de las caderas; si bien, no presenta ningtn atributo
que nos permita asegurarlo con fiabilidad. Muestra lo que se ha considerado un
manto y que nosotros creemos mas sensato entender, siguiendo a Olmos (1999:
70.2), como alguin tipo de velo o tocado (Fig.2;1) pues parte claramente de la cabeza
y el estudio fotografico de los trazos asi lo atestigua sin ningtn tipo de duda.
Apreciandose claramente como la linea de éste se superpone al relleno de los brazos,
rodeando la figura hasta la altura media del muslo. Desde lalinea de este veloy ala
altura de la cabeza en su parte izquierda desde la posicién del observador surge un
semicirculo que se esboza de forma paralela en su parte derecha, lamentablemente
perdida, y que nosotros interpretamos como peinado o adorno. Quizas similar a lo
que Estrabon nos relata citando a Artemidoro (Str. 111, 4, 17)¢, estos trazos fueron
interpretados por Sinchez como; «intricada cornamenta» (2016: 31), interpretacion
que no compartimos, inclinandonos por la posible correspondencia de estos trazos
con la descripciéon que, como decia, nos hace Estrabon de un artificio en los
peinados de algunas mujeres iberas que se ajusta de forma bastante coincidente
al representado en la figura de la «Diosa de Salchite».

Continuando con el inicio del andlisis de la parte superior de la figura, esta
muestra cefiida sobre su frente una diadema compuesta por trazos rectangulares en
rojo y reserva de color (Fig.2;2). Elemento comtinmente repetido como simbolo de
deidad posiblemente por influencia fenicia’. La encontramos representada por citar
solo algunos ejemplos; en la conocida Dama de Elche (Alicante), en la Gran Dama
del Cerro de Los Santos (Albacete) (Garcia y Bellido 1954: 475, 496-497, Figs. 378-381;
Schubarty Lilliu 1967: 159, 162, 165 y 168), 0 las tres sedentes del mismo yacimiento
(Garciay Bellido 1954: 481-482, 507, Figs. 382-383, 418, 421). A través de la restitucion
digital del color original de la figura, podemos reconstruir las zonas donde este casi
habia desaparecido. Aplicando esta técnica a la cara en particular observamos cémo
el artista ha representado ademas de una diadema de siete plaquitas delimitadas
mediante la técnica de reserva de color, los rasgos faciales de esta (Fig.2). Se marcan
en el rostro, de esta forma, ambos ojos resaltados ademas con dos puntos, la narizyla
boca, diferenciada esta mediante la reserva que perfila tres dientes. Histéricamente
se ha barajado la posibilidad de que la misma fuera una posible mascara (Gonzalez

6. «(..)en algunos lugares llevan collares de hierro, que tienen ganchos que se doblan por encima de la cabeza y que
bajan bastante hasta delante de la frente y que cuando quieren, cuelgan el velo de estos ganchos, de manera que cuando
lo extienden proporciona sombra al rostro, y que lo consideran un adorno».

7. Sobre el simbolismo de la diadema Blazquez (1996: 346) citando a Dionisio de Halicarnaso (Ant. IIl, 332.1),
nos recuerda el epiteto que este atribuye a Ataecina; «amante de las diademas». De igual forma se vinculan a la
diadema deidades como Demeter y Tanit (Marin 1987: 53). Simbolo que encontramos también en las deidades de los
pebeteros del santuario de la Luz (Verdolay, Murcia) (Lillo 1995-1996: 111 ss.) representaciones de una deidad anénima
seglin Marin Ceballos imagen de la diosa mas venerada en el pantedn ibérico (Marin 2000-2001: 39). Estos pebeteros
diademados son comunes en los dmbitos cultuales mediterraneos de influencia fenicia (Marin 1987: 55). Aparecen
comunmente diademados y en ocasiones asociados a representaciones de aves.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



74

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

y Chapa 1993: 171), debido posiblemente a la confusién de dos grandes ausencias
de color de forma rectangular en la frente de la misma. Potenciando los colores y
aumentando el contraste de los mismos descubrimos que éstas originalmente si
estuvieron coloreadas, pero lo que nos aparece, como apuntara Lillo (1983: 772),
son dos clarisimos ojos triangulares en reserva que incluyen sus correspondientes
pupilas realizadas mediante dos puntos en el mismo color que el resto de la figura
(Tabla Munsell 5YR 4/6). Incluye el artista ademads la representacién de la nariz y
tres dientes bajo ésta completando asi los rasgos faciales de la figura. Por lo que
creemos que estamos ante una de las escasas representaciones frontales humanas
de cuerpo entero en el arte ibérico en cerdmica (Tiemblo 1999; Olmos 1999: 70.2;
Tortosa 2007: 240, 241).

FIGURA 2. FOTOGRAFIA FRONTAL DEL FRAGMENTO CERAMICO 28-110-0-1 DE LA NARIZ (MORATALLA, MURCIA),
DETALLES DEL «VELO"» (1) Y DIADEMA DE LA FIGURA PRINCIPAL (2). DETALLE DEL ROSTRO CON COLOR RESTITUIDO.

Los brazos fueron realizados con posterioridad al cuerpo central de la figura. Por
la posicion de los trazos parece ser que en un primer momento se realizo la figura
cabeza, tronco y extremidades inferiores para después dibujar los brazos y sobre
esta plasmar el tocado o velo y el posible adorno o doble peinado.

Sobre el brazo conservado de la figura y partiendo de la linea del velo surge una
pequefia ala de cinco plumas, que parece formar parte del proceso de metamorfosis
sufrido por el brazo. Este se transforma en cabeza y extremidades de animal.
Histéricamente éste ha sido entendido como lobo, o zorros (Marin 2000-2001), si
bien en atencién a la figura y estudiando ésta en profundidad, a través del aumento
fotografico de laimagen, creemos que sdlo es posible que corresponda a algtn tipo
de ave. El animal presenta la cabeza donde corresponderia estuviera la mano de la
figura femenina, en esta apreciamos un gran ojo rasgado realizado mediante reserva
de color en el relleno. Sobre este se sittian dos pequefias formas triangulares, a las
que, seguramente, debemos su interpretaciéon como lobo, pero que también, maxime
si nos fijamos en su posicién plana respecto al ojo, pudiera ser entendida como
cresta. El final de la figura como se puede observar en las fotografias acaba en un
pico curvado realizado también mediante su reserva de color. El animal en que se
transforma el brazo muestra asimismo dos claras extremidades con dos pequefios
espolones a la altura de la articulacion y tres claros y bien diferenciados dedos que
se repiten en el brazo izquierdo de la figura, con el mismo esquema de espolones.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



LA DIOSA DE SALCHITE

Aunque, lamentablemente, esta segunda cabeza esta perdida, lo anterior, solo puede
ser comprendido si atendemos a nuestra propuesta de considerar el animal, en el
que se metamorfosean los brazos, como algtn tipo de ave. La interpretacién de este
animal como ave, cobra si cabe, atin mas sentido, si atendemos a la figura realizada
por el artista en el centro izquierda del resto ceramico conservado (Fig.3; derecha).
Seguin podemos observar se conservan las dos extremidades y lo que pudieran ser
las fauces del animal. Centrandonos en las extremidades apreciamos que, cuando
al pintor asi le interesa, refleja perfectamente los cinco dedos (incluido el vestigial)
del posible carnivoro asi como los dientes caracteristicos de su condicién.

FIGURA 3. IZQUIERDA; DETALLE LA FIGURA PRINCIPAL, DONDE APRECIAMOS UNA DE SUS ALAS Y LA POSIBLE
AVE EN LA QUE SE TRANSFORMA SU BRAZO. DERECHA; DETALLE DEL UNICO, POSIBLE LOBO-CARNASSIER, DEL
FRAGMENTO CERAMICO.

No esta tan clara la condicién de la figura superior izquierda del fragmento
ceramico, que repite lo que en principio se interpreta como dos orejas similares
a las del animal que surge del brazo. Analizdndola en profundidad, observamos
que de tratarse de orejas seria una representacion plana de las mismas, cosa que,
en principio, no lo excluye como carnivoro pues existen numerosos paralelos en
la iconografia ibérica del carnassier. Mds significativa es la representacion como
lineas curvas con ausencia de dientes de las supuestas fauces. Representacion que si
observamos cuando de aves se trata. Por lo que unido a la constatacién de tres dedos
en sus extremidades nos vuelve a inclinar por la interpretacion de la misma como
ave, esta vez con el pico abierto y lo que nosotros proponemos como posible cresta®.
La postura, imposible en este ave, creemos puede atender a su posible pertenencia
a una figura mayor de caracteristicas similares a la llamada «Diosa». Si bien en el

8. Blazquez interpreta la figura del gallo en la iconografia ibérica, como simbolo de fecundidad y de resurrec-
cién (Blazquez 1991: 47).

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED

75



JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

NN
\

\

\g\\\\\\\\\\\\\ \ _nit
et |

FIGURA 4. IZQUIERDA; VASO DE LA NARIZ (SEGUN LILLO 1983). DERECHA; DIBUJO DEL FRAGMENTO Y POSIBLE
RECREACION DE LA PIEZA ORIGINAL CON SU VERDADERO DIAMETRO.

caso de esta figura en concreto no nos atrevemos a asegurar nada pues los atributos
no se nos muestran de una forma tan clara como los observados en el animal en el
que se metamorfosean los brazos de la diosa que dio origen a ser conocida como
«la Diosa de los Lobos» y que, a través de su observacion por medios fotograficos
ampliados nos muestra, a nuestro entender, claramente su condicién de ave.
El origen de esta interpretacion errdnea, se debe segtin creemos en gran parte a
la reiterada repeticién como fuente de andlisis, del primer dibujo publicado por Lillo
y que reproducimos en nuestro estudio como Fig.4; izquierda. De su observacion
podemos constatar como este dibujo se aleja bastante del original. Faltando la
representacion, fundamental para su interpretacion, de las extremidades y reflejando
de forma errdénea el pico del animal en cuestion®. Detalles que si observamos en
el fragmento tal y como reproducimos en nuestro propio dibujo (Fig.4; derecha).
Estimamos de importancia, para nuestro estudio, atender a ejemplos de
posibles paralelos en las soluciones iconograficas que pudieran estar indicindonos
el hilo a seguir en las influencias recibidas por la «Diosa de Salchite». En este
sentido disponemos de ejemplos como; el exvoto procedente del santuario de
La Cueva de Los Murfiecos (Santa Elena, Jaén) que porta en su mano izquierda
una paloma. Considerado por Nicolini (1977: 70-71) entre los que presentan un
influjo orientalizante Harrison (1989: 181-189) y Almagro (1978: 251-278), coinciden
en cierta forma con Nicolini considerando la existencia de unos fuertes influjos
orientales sobre las mds antiguas producciones ibéricas. Segtin Nicolini (1977)
podria representar una dama de alto status unida a la imagen e iconografia de la

9. Ensupublicacién de 1983 ya incluye una alusién a las patas del ave, si bien las identifica con garras. Menciona
asimismo las alas de la figura humana, aunque las identifica con colas del brazo de esta, metamorfoseado en animal
(Lillo 1983: 776).

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 122019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



LA DIOSA DE SALCHITE

divinidad femenina con la que se identificaria. Por lo que podriamos estar ante una
reinterpretacion indigenista con los atributos de Tanit de la Gran Diosa ibérica
(Alvarez 1941). En cualquier caso, divinidad femenina con muchas connotaciones
orientales y con el ave como simbolo (Prados 2004:100).

Asimismo, en el contexto arqueoldgico del Cerro de Las Cabezas (Valdepefias,
Ciudad Real), del que Benitez de Lugo, (2004: 41) defiende una influencia fenicia
para su santuario de entrada, se localiza un fragmento de placa de terracota con una
escena figurativa. En ella se distinguen una estrella de cinco puntas y una cabeza de
ave que picotea una flor de loto. La flor de loto y el ave, son dentro de la iconografia
ibérica, un simbolo de resurreccion (Gonzalez 1997) que identifican para Benitez de
Lugo (2004: 42) a la diosa Astarté (Tanit), responsable de la fertilidad de la Tierra,
de la fuerza vital femenina y protectora de la fecundidad y de la vida.

Resulta de gran interés también, en el estudio de la iconografia de la pieza, la
arracada localizada en Santiago de la Espada y conservada en el Instituto Valencia
de Don Juan (Fig.5; izquierda). Publicada por Cabré en 1943, nos interesa la figura
femenina que remata la pieza. Se trata de una figura femenina alada con manto o
velo. Que porta a modo de ofrendas un pequefio cuenco o vaso en su mano derecha
mientras que en la izquierda porta un ave. Presenta al igual que la representacién
pictdrica, los atributos alados de Tanit (Cabré 1943; Perea 1991; Moneo 2003: 434)
y esta igualmente vinculada a la imagen del ave.

Asimismo nos parece sumamente significativo, por el paralelismo iconografico el
ejemplo de los exvotos oferentes aparecidos en otros santuarios rupestres ibéricos.
Principalmente en La Cueva de Los Muiiecos (Santa Elena, Jaén) y La Lobera
(Castellar, Jaén), como ya menciondbamos en los contextos mas antiguos y con
morfologia orientalizante (Nicolini 1977). Estos exvotos, en su mayoria proceden
del Santuario de Collado de los Jardines (Santa Elena, Jaén), como los conservados
en el MAN; Inv. 550-557 de Prados (1992: 342, 343). Aunque también disponemos
de ejemplos en La Lobera (Castellar, Jaén) Inv. 566 y 612 (op. cit.). Son de pequenas
dimensiones (10-15cm.), aunque existen excepciones y disponemos de ejemplos
tanto femeninos como masculinos. Van descalzos y presentan variedad tanto de
vestiduras como peinados y tocados. Rueda (2008) ha querido ver en las trenzas un
simbolo de edad, si bien sea esto cierto la realidad es que en el caso de los oferentes
de panes los hay con ellas, sin ellas, e incluso con tocados puntiagudos. No existiendo
una uniformidad reconocible como tal. Nicolini propone, por el acabado de la
superficie y los rasgos estilisticos, una fecha arcaica para estos ejemplares, s. V1 a.
C. (1977). Las manos se extienden en gesto de ofrendar dos pequefios objetos en
forma de torta, convencionalmente aceptados como panecillos. Hay figuras que
portan una ofrenda en cada mano, mientras otras, presentan solo una ofrenda en
la mano derecha, y en ocasiones, sujetan el objeto entre los dedos indice y pulgar
(Prados 1988). Pero lo sintomdtico y sumamente interesante, por la similitud en
el simbolo con la representacion de la «Diosa de Salchite», es que alguno de estos
ejemplos sostiene, en lugar de las «tortas», un ave en su mano (Fig.5; derecha)
(Prados 1992: 342).

Continuando con el andlisis iconografico de la «Diosa de Salchite», esta presenta
ala altura del pecho un adorno esteliforme encuadrado en una forma trapezoidal

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED

77



78

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

.G

——
e

FIGURA 5. IZQUIERDA; ARRACADA DE SANTIAGO DE LA ESPADA (JAEN). INSTITUTO VALENCIA DE DON JUAN.
FOTOGRAFIA DE G. NICOLINI. DERECHA; EXVOTOS EN BRONCE PROCEDENTES DEL SANTUARIO DE COLLADO DE
LOS JARDINES CON OFRENDAS DE AVES. Fotografia: M de Cultura.

FIGURA 6. DETALLE DE LA CERAMICA DE LA NARIZ Y COLGANTE DEL RECUESTO (CEHEGIN, MURCIA).

mantenida en reserva de color (Fig.0). Para este motivo nos permitimos tomar
prestada la denominacion «esteliforme» proveniente del Arte Rupestre Esquematico
por coincidir exactamente la forma de ambas figuras tan alejadas en el tiempo,
creemos se ajusta mejor a la descripcion de los trazos que otras denominaciones
histdricas como; roseta esquematizada (Olmos 1999) o amuleto hexagonal (Brotons
y Ramallo 2010: 140), al constituir el término roseta o amuleto una interpretacién
subjetiva y no constituir un poligono hexagonal. Como vemos no nos es desconocido
este ornamento esteliforme en la iconografia ibérica, lo encontramos de forma
bastante habitual en representaciones en ceramica, normalmente asociado alo que
se consideran deidades (Gonzalez et al. 2014). Debemos sefalar que no demasiado
lejos de la Nariz, en el santuario de la Encarnacién (Caravaca de la cruz, Murcia)
se localizaron una serie de plaquitas en plata con representaciones muy similares
(Museo Arqueoldgico de Caravaca de la Cruz, n°.inv. CE-95/6252-3), paralelas a
las halladas en el santuario del Recuesto (Cehegin, Murcia) en las que también
encontramos los mismos motivos esteliformes (Museo Arqueoldgico de Cehegin,
n°.inv. 302). Estos pequefios colgantes argénteos formaban, en el caso del santuario
de la Encarnacion, parte de una deposicién estratigrafica secundaria excavada
bajo el pavimento del templo B de la Encarnacién datada por sus excavadores en
mediados del s. 11 a. C. (Brotons y Ramallo 2010: 142). Los motivos burilados en ellos
se corresponden con cruces, reticulados y esteliformes, simbolos para Brotons y

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 122019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



LA DIOSA DE SALCHITE

Ramallo, que permitirian reconocer presencia de deidad o su &mbito como en el
caso de la Nariz.

Llegados a este punto debemos recordar que este mismo simbolo esteliforme
o quizds mas posiblemente solar, lo encontramos también en las acufiaciones
monetales ibéricas mas antiguas y de influencia ptinica. Como son las cecas de Malaka
y Kastilo. En este sentido nos parece muy significativo que la inica moneda ibérica
reconocible localizada en 1* campana de excavacidon de La Nariz sea precisamente
un as de Castulo (Fig.7), para el que ademas la intervencién arqueolégica nos indica
una colocacion intencional en el espacio donde se ubican los materiales con un
sentido votivo u ofrendal (UEx.4. Fig.1).

008-111

FIGURA 7. AS DE CASTULO APARECIDO EN EL SANTUARIO RUPESTRE DE LA NARIZ; REVERSO, ANVERSO Y DETALLE.

La moneda, aunque mantenia una clara base econémica, también ejercia una base
religiosa, que reforzaba su legalidad, en Hispania este sustrato religioso queda bien
reflejado en las emisiones de moneda de las cecas del periodo fenicio-ptinico. Como
nos muestra la tipologia de estas emisiones de Kastilo (Garcia-Bellido 1978: 344; Garcia-
Bellido y Bldzquez 2001: 228-231). Estd marcada iconografia religiosa estrictamente
punica, parece mostrarnos que pudieran mantenerse cultos orientales o con influencia
de estos, como nos estaria indicando la presencia de la esfinge alada de raiz egipcia en
el reverso (Chuaqui 1996: 612-613). Sobre la pata izquierda de dicha esfinge, se observa
una estrella de ocho puntas, interpretado también como un simbolo de influencia
fenicio-punica de culto solar. Simbolo bastante comtin también en las acufiaciones de
Malaca. En las que algunos reversos muestran la cabeza radiada con nueve o catorce
rayos, que representaba a Ouka, Siga o Luna, que se suponia hija del sol y reunia el
culto dela Lunay el Sol (Rodriguez 1978: 52; Garcia-Bellido y Blazquez 2001: 275-278).
En cualquier caso, el motivo presente en lamoneda de La Nariz y similar al estudiado
en la ceramica del mismo yacimiento podria estar haciendo alusién a un culto solar
extendido y practicado en varias comunidades del Mediterraneo (Marin 1993: 19). O
mds concretamente en el caso de la representacion y posible significado de la roseta a
influencias fenicio-punicas en los cultos indigenas, si asumimos dicho simbolo de la
roseta como relacionado con la diosa Astarté-Tanit (Ramos 1973: 373; Blanco 1976: 15;
Marin 2002: 25; Prados 2007: 220; Gonzalez y Rueda 2010:119; Pérez 2014: 454-455).

Otra cuestion, creemos no suficientemente atendida por la historiografia a nuestro
entender excesivamente centrada en la posible vinculacién de la figura al lobo, son

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED

79



80

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

lo que entendemos como apéndices alados de la figura principal (Fig.8; 1). Entre el
brazo metamorfoseado de la «divinidad» y el cuello de esta surge, desde la espalda y
por detrds del velo, lo que interpretamos como un ala. Sdnchez (2016: 32) ve en estos
trazos la representacion de una antorcha, cuestion que no compartimos al surgir
estos del hombro derecho de la figura principal y reconocerse claramente el inicio
de una representacién paralela a esta surgiendo del hombro izquierdo. Por lo que
creyendo bastante improbable que esta figura femenina llevase dos antorchas fijadas
alos hombros, nos inclinamos por la mayor probabilidad de la representacion de dos
apéndices alados, cuestion que compartimos con autores como Tortosa (1996: 151;
2007: 241), Olmos (1999: 70.2) 0 Pérez (2014: 456). Alas que suelen ir acompafiadas en
laiconografia de laroseta, antes aludida, en imagenes que se han venido identificando
con Astarté-Tanit (ibid). El trazo, en cuestidn, se reconoce al microscopio como
realizado posteriormente al dibujo de la figura. Se compone por un trazo grueso
acabado en seis trazos menores, el trazo principal muestra una inclinacién de 60°
respecto al eje principal que estaria marcado por la linea de los hombros, mientras
que los trazos finos de tendencia fusiforme y que interpretamos como plumas se
muestran paralelos a dicho eje principal. La figura, como mencionabamos, conserva
el ala derecha y el arranque de la izquierda. Si aceptamos que las pequefias alas
pertenecen al cuerpo de la figura principal, como parece ser en atencion a su posicion,
(si pertenecieran al brazo metamorfoseado en ave estarian en posicion invertida),
inmediatamente nos recuerda la imagen de multiples paralelos en la ceramica ibérica
tipo Elche. Sobre todo, los aparecidos en la Alcudia. Estos, si bien son diferentes
en el desarrollo gréfico de las alas, repiten con exactitud el esquema bdsico de
antropomorfo alado (Ramos 1982). Estas ceramicas son realizadas basicamente
entre los siglos 11y 1 a. C. (Ramos 1966). Y que suelen ir ligadas a representaciones
de avesy carnivoros, segiin Ramos alusivas a los transitos vida muerte (Ramos 1991).
También nos parece importante subrayar que las representaciones de la «diosa» alada
incluyen, como vemos en las imdgenes, pertenecientes a ceramicas de la Alcudia,
diferentes adornos pectorales de tendencia esteliforme similares en su concepto al
mostrado por la imagen de la ceramica que nos ocupa (Fig.8; 2).

FIGURA 8. 1. DETALLE DE LA «DIOSA DE SALCHITE» DONDE APRECIAMOS EL APENDICE POR NOSOTROS
INTERPRETADO COMO ALA. 2. DIFERENTES IMAGENES DE LA «DIOSA ALADA» ELCHE (ALICANTE). Coleccidn
particular (Segin Ramos Folqués).

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 122019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED




LA DIOSA DE SALCHITE

Volviendo a la iconografia general que rodea a esta posible deidad del fragmento
ceramico de La Nariz, toda la figura parece surgir o suspenderse sobre lo que pudiera
ser una pira o morillo en llamas (Fig.9; izquierda). La figura principal se suspende,
como deciamos, sobre lo que interpretamos como un pequefio morillo del que parecen
surgir pequenias llamas que tocan en su pie derecho a la figura (Fig.9; izquierda).

FIGURA Q. DETALLE DEL «MORILLO» DE LA «DIOSA DE SALCHITE» (LA NARIZ, MORATALLA, MURCIA). MORILLOS
IBERICOS DE MOLINICOS (MORATALLA, MURCIA) SEGUN MALUQUER 1983.

Este elemento en concreto, al que venimos refiriéndonos, fue histéricamente in-
terpretado como escabel cubierto por pieles de lobo (Lillo 1983: 773; Ruano 1992: 45).
Gonzalez y Chapa (1993) asi como Gonzalez (2006) apuntan la posibilidad de que se
trate de un brasero. Linea que creemos mucho mais plausible (Ocharan 2013a), en
atencion al trazo vertical izquierdo, que entendemos como uno de los soportes del
morillo y las pequefias lineas verticales de la parte superior de la figura que inter-
pretamos como llamas. Aventurar el sentido de este brasero es sumamente arries-
gado, Sanchez (2016: 43-45) interpreta este elemento como parte de un conjunto
que estaria representando un bafio de vapor en momentos previos o posteriores al
parto. Nosotros nos limitaremos a sefialar la gran probabilidad de que esta repre-
sentacion esté aludiendo a un brasero, siguiendo la opinién mayoritaria (Olmos
1999; Tortosa 20006; Gonzdlez et al. 2014), que podria tener relacién con los rituales
de incineracion y a los ciclos de vida. En este sentido justificaria la estrecha rela-
cién de estos posibles rituales con las representaciones de aves del fragmento ce-
rdmico en su papel atribuido por las fuentes clasicas a estas en el paso al mas alla.
O simplemente la vinculacién de la deidad representada con el elemento fuego.
En este sentido recordaremos como la excavacion arqueolégica del santuario nos
mostro potentes estratos de carbon, asi como la presencia de ceniza en todos los
de cronologia ibera. Qued¢ suficientemente atestiguada la presencia del elemento
fuego en los rituales llevados a cabo en La Nariz, hasta el punto que concluimos
que seria este elemento junto con el agua los dos principales en dicho uso cultual
de la cavidad (Ocharan 2013a; 2015¢; 2017).

Continuando en el andlisis de la iconografia presente en el resto ceramico y
abundando en la interpretacion de la figura histéricamente relacionada con los lobos,
ademds de la metamorfosis de los brazos de ésta en cabezas de lobo, 1a historiografia
describe la pieza, también en nuestra opiniéon erréneamente como rodeada por
cuatro de estos carnivoros(Gonzalez y Chapa 1993: 171). Sobre el presunto carnivoro

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED

81



82

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

en posicion superior izquierda, mantenemos nuestras serias reservas como hemos
mencionado en lineas superiores, respecto a dicha condicidn, si atendemos a las
presuntas fauces en forma de pico sin dientes y los tres dedos de sus extremidades.
En la figura central izquierda estamos plenamente de acuerdo al presentar los
atributos caracteristicos de estos animales en su representacion en la iconografia
ibérica (Fig.3; derecha). Pero sobre los dos inferiores debemos mostrar nuestro
desacuerdo al respecto de una posible condicién de carnivoro. Si atendemos a
las fotografias inferiores (Fig.10), observamos que; aunque solo conservamos
una visién parcial, esta responde sin ningtn tipo de dudas a la parte trasera de
un animal, indicada por la ausencia de cabeza y no se corresponde con ningin
carnivoro conocido sino con alguin tipo de ave. Asimismo, las extremidades de la
fotografia derecha conservan, al menos una de ellas, los tres dedos caracteristicos
de las aves. En la izquierda lo que a simple vista parecen cinco, aumentando la
imagen a través del macro y estudiando ésta en profundidad al binocular se
descubre que; en realidad son tres trazos, si bien, dos de ellos sobresalen por
ambos lados de la extremidad. Por lo que, una vez mds, nos vemos obligados a
desmentir la interpretacién tradicional, tras el andlisis riguroso de la pieza real y no
interpretaciones, observamos que en su totalidad solamente aparece una posible
representacion de lobo o «carnassier». Siendo el resto, incluida la metamorfosis
de la figura humana, algin tipo de aves en atencion a la morfologia observada
posiblemente gallinaceas.

FIGURA 10. DETALLE DE LAS DOS AVES INFERIORES DEL FRAGMENTO.

La figura antropomorfa aparece junto a la representaciéon de una posible
conifera y flanqueada por dos estructuras geométricas rectangulares rellenadas
con un zigzag (Fig.11). La figura de la conifera si podemos entenderla, siguiendo
los estudios de Blazquez (1977) como alusion a la fuente de la vida, segtin el
mismo autor simbolo de la resurreccion. Esta imagen pudiera entenderse como
representacion del «Arbol de la Vida», el cual posee una larga tradicién en el
Mediterraneo Antiguo, estando vinculada a diversas deidades (Eliade 2009: 394-
474). Como Astarté fenicia (op. cit.: 401y ss.) 0 la Tanit ptnica (Pérez 2014: 80). En
Hispania conocemos la posible vinculacién a la figura del pino o ciprés de Ataecina
(Blazquez 1975: 93) asi como a las aves (Blazquez 1991: 59-62.), diosa de caracter
ctonico (Abascal 1995) en principio lusitana pero con una gran drea de influencia.
Schulten (FHA 1, 97 s.) es de la opinién que la diosa aludida en el poema de Avieno

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67*96 ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



LA DIOSA DE SALCHITE

(Ora Mar. 241-243)" se corresponderia con esta ultima deidad. En cualquier caso
y huyendo de una nominacién de la posible deidad presente en el resto ceramico,
lo cierto es que la caracteristica de mal combustible de las coniferas, en especial
el ciprés, confiere a estas un caracter de simbolo de eternidad o resurreccién en el
mundo cultual antiguo.

Las dos columnas estan delimitando un espacio arquitecténico que enmarca a
la deidad. Como apreciamos en la Fig.11 (izquierda) el espacio interior de ambas
columnas se soluciona, como apuntabamos, con un relleno en zigzag. Sanchez (2016:
39) identifica dicho zigzag con representaciones de serpientes, cuestién que no
podemos compartir al no mostrar cabeza alguna o rasgo claramente identificativo
de dicho animal. Estimamos mas acertado que pudiera tratarse de una simple
representacion geométrica, bastante usual por otra parte, para rellenar el vacio de
las dos columnas (Pérez 2014: 656-665). Mas interesante nos parece la presencia de
las columnas en si, estas las pudiéramos entender como esquemay representacion
del templo, como simbolo del naiskos griego o el ediculo romano, motivo frecuente
en el arte antiguo heredado y sintetizado por el artista ibero. Enmarcando la figura
principal en una especie de espacio cultual conformado por la presencia de columnas
en representacién de templo. Quiza en un esquema similar a la famosa ceramica
de Arcébriga (Zaragoza) (Martin 1992), en la que apreciamos igualmente una figura
principal bajo una posible rama de arbol, rodeada de galliniceas y enmarcado en un
templo representado por dos columnas rellenas de motivos geométricos.

FIGURA 11. IZQUIERDA; DETALLE DE LOS ELEMENTOS «ARQUITECTONICOS» (EXTREMOS DE LA FIGURA) Y
DETALLE DE LA CONIFERA (CENTRO) DE LA «DIOSA DE SALCHITE» (LA NARIZ, MORATALLA, MURCIA). DERECHA;
CERAMICA DE ARCOBRIGA.

Este espacio arquitectdnico reservado de la «Diosa de Salchite», junto a su
tamarfio es lo que ha llevado, en gran medida, a los distintos autores a atribuirle su
caracter de deidad (Tiemblo 1999)". La observacion de la iconografia de la pieza de
Salchite, no nos permite afirmar que esta figura antropomorfa posea un tamarfio
desproporcionado, si atendemos a las dimensiones de los animales representados,

10. lugum inde rursus et sacrum infernae deae. Diuesque fanum, penetral abstrusi caui. Adytumque caecum...

11. «(...) Muy posiblemente la iconografia del fragmento cerdmico represente una epifanfa de la divinidad, como
parece deducirse de dos caracteristicas: por un lado su caracter grandioso subrayado por su gran tamafio. Por otro
el orden del mundo animal que se induce en tomo a ella, caracteristica importante de las epifanias. La diosa en su
aparicién ordena la naturaleza entera que al mismo tiempo le cede un espacio propio.»

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



84

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

sus medidas son perfectamente humanas, incluso pequenas, si las comparamos con
las dos aves inferiores. Si estimamos, por otra parte, que la presencia de las columnas
pudieran estar conformando un espacio sacro que delimita la imagen principal, lo
que nos reafirma en nuestra opinion sobre el caricter de deidad de la misma.

En conclusidn, lo que el estudio directo de la iconografia del resto ceramico
nos permite afirmar, es que estamos ante una figura antropomorfa, posiblemente
femenina, en proceso de trasformacién de sus brazos o portando de alguna manera
en ellos, sendas aves y que esta esta en relacién directa con el fuego presente en
lo que parece algtin tipo de morillo o pira. Entrando en el arriesgado terreno de
las hipdtesis, tanto la presencia del fuego como de las aves quizd puedan estar en
relacién con rituales de incineracion y paso al mas alla, lo que tendria coherencia
con el caracter histéricamente aceptado del recipiente cerdmico en cuestion como
urna (Lillo 1983: 23) interpretada como funeraria. Si bien, una vez mas, no podemos
estar de acuerdo con la interpretacion que Lillo realiza de ésta en su dibujo (Fig.4;
izquierda). La rectitud del fragmento conservado nos inclina a pensar que pudiera
tratarse de un kdlathos de borde estrangulado (Ocharan y Lucas 2014) (Fig.4;
derecha), siguiendo la sistematizacién de Vaquerizo, Grupo D. Tipo 2 (Vaquerizo
1988-89). Sea urna o kalathos lo que no son correctas son las proporciones de la
pieza, propuestas por el autor en su primer dibujo, antes citado. El perfil de pared
conservado nos permite hallar, perfectamente el radio que la pieza deberia tener en
su estado completo, y el resultado, es de 20,6cm. Lo que hace que el fragmentoy la
representacion de la llamada, errébneamente segiin nuestra interpretacion, «Diosa
de los Lobos», pierda su papel protagonista en el conjunto de la ceramica, como
parece deducirse del dibujo del autor antes citado. Debiendo relegar esta figura a
una pequefia parte de un motivo decorativo, lamentablemente perdido, mucho
mayor. No disponemos del conjunto iconografico en su totalidad, pero el estudio
del fragmento y la curvatura de este en atencién a las verdaderas dimensiones, nos
permite estar en disposicion de afirmar, que, desde luego, no era una representacion
central en torno a la cual girara el discurso iconografico; sino una pequena parte
de una representacién que desgraciadamente por el momento y salvo sorpresas
no conoceremos. Con lo que al margen de lo acertado o no del tipo ceramico en
cuestidn, sobre lo que carece de sentido debatir. Lo cierto es que este deberia tener
un didmetro de 41,2cm. Por lo que la proporcién del resto ceramico, respecto a este,
serfa la que nos muestra la imagen (Fig.4; derecha), con lo que la representacién
perderia su pretendida centralidad respecto a la pieza a la que pertenece.

3. APROPOSITO DE TANIT2 Y ARTEMIS

Aunque escasos, los indicios que nos pueden ayudar a tratar de acercarnos a
la posible deidad vinculada al santuario rupestre, nos muestran un sutil hilo que

12. Pese a haber quedado demostrada la pronunciacién «Tinnit» (Marin 1987: 43), por una cuestién de general
aceptacion historiografica, mantendremos la acepcién mas comin de Tanit.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67*96 ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



LA DIOSA DE SALCHITE

trataremos de seguir. Obviamente, la principal herramienta que disponemos para
aventurar la posible deidad vinculada a La Nariz, es el fragmento cerdmico que
venimos analizando. Sobreentendiendo que el discurso iconografico del mismo este
haciendo referencia al uso cultual del yacimiento en el que se localizé. El estudio
de dicha ceramica y su iconografia nos conducen, en principio, a la posibilidad de
relacionarla con una deidad de caracter femenino, vinculada a figuras como las
aves, el fuego, la conifera y también el lobo, pero descartando esta tltima como
predominante. Simbolos de resurreccion (Gonzalez 1997) vida, muerte y renovacion
de los ciclos naturales similares a los que identificaban a la diosa Astarté-Tanit
(Benitez de Lugo 2004: 42). En los que vemos rastros de la amplitud del impacto
religioso fenicio-ptinico en Hispania® (Bldzquez 1991: 149) y sus cultos solares y
lunares (Marin 1993: 19). En un primer lugar debido a la colonizacién fenicia y luego
a la presencia y expansion cartaginesa.

En trabajos anteriores (Ocharan 2014) ya se hacia referencia, al estudiar la
morfologia y caracteristicas de La Nariz a la influencia, en su concepcidn, de las
cuevas santuario fenicio-ptnicas. En estas disponemos de una amplia historiografia
que vincula su uso cultual con Tanit (Marin 1987: 43-79; Ramallo 2000: 185-217).
Especialmente en base a la presencia de pebeteros o thymiateria de cabeza femenina
como en el caso de Es Culleram (Ibiza) (Almagro 1980: 252, 1am. CLXXIX, CLXXXI,
CLXXXI11, CLXXXIII; Aubet 1982: 30-32, lam. XXV, 1-4). O el del santuario de
Villaricos (Almeria) donde Siret documentd cerca de un centenar de estas piezas
vinculadas a su cueva santuario (Astruc 1962: 71-72). En cuanto al santuario de La
Algaida (Sanltcar de Barrameda, Cadiz) o Lux Dubia de Estrabon (111, 1,9), Blanco y
Corzo (1983: 123-128) ponen el yacimiento en relacién con los topénimos que hacen
referencia a Venus, habria que pensar mas en Astarté que en Tanit, ya que aquélla es
la diosa del planeta Venus y por tanto Phosphoros. Por lo que es muy posible que el
Santuario estuviera dedicado originariamente a Astarté en su advocacién marina, lo
cual no impide que, bajo influencia cartaginesa, se hubiera dado alli también culto
a Tanit (Marin 1987: 58) Al igual que la llamada Cueva de Gorham, en Gibraltar,
que muy posiblemente hubiera estado igualmente consagrada a la misma deidad
(Aubet 1986: 616 y 622-23).

Segtin Marin (1987: 53) los iberos estarian asimilando este culto cartaginés a Tanit,
viendo la citada autora en las figuras aladas de las cerdmicas ibéricas influencia de
la iconografia de la deidad punica Tanit (ibid: 68). Para el caso de las Potnia Hippon,
ibéricas, aun aceptando se trate de una deidad indigena adoptaria un culto sincrético
con la panica. Interpretando las Potnia Hippon como una deidad local, sincretizada
o influida por divinidades extranjeras. Diosa de la fertilidad y la fecundidad de
la vida natural y salvaje, es la misma divinidad de los caballos que tenemos bien
documentada en lo ibérico y que tantos caracteres comunes tiene también con la
Artemis griega (Marin Ceballos 1977: 21; 1983b: 709-715"). Como nos muestra la

13. ESTRABON (3,2, 13), «su sujecién a los fenicios fue tan completa, que hoy dia, la mayoria de las ciudades de
Turdetania, y de las regiones vecinas, estan habitados por ellos».
14. MARIN CeBALLOS, M. C., 1977, La religidn de los iberos, Tesis Doctoral, Universidad de Sevilla, Sevilla.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



86

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

iconografia presente en el conocido vaso ceramico de La Alcudia (Ramos 1991: 36-38
Lam. V1l y V1II) (Fig.12;1), para la que Blazquez (1983: 183) defiende la interpretacion de
una representacion de Tanit con influencias de Potnia Theron o Artemis. Por su parte
Marin Ceballos sostiene que esta se trata de una divinidad indigena relacionada con
la fecundidad en el que el mundo ibérico habria sincretizado las influencias ptinicas
y griegas de Tanit y Artemis (1987: 68 y 74) opiniéon que comparte Poveda (1995: 359).

Pensamos que el gran influjo pinico resulté un importante motor en la
transmisién de muchos de los motivos helenizantes o semitas al mundo ibérico.
El ejemplo de Tanit es uno de ellos. Como los mencionados ejemplos de los timateria
de cabeza femenina que representan el busto de una diosa ctonia de la fecundidad.
En el mundo punico, que creemos responsable de la expansion de esta imagen, a
través de sus rutas comerciales en el Mediterrdneo occidental, seria identificable
con Tanit. Es indudable que los pueblos mediterraneos influirian en el mundo
ibérico. Tanto focenses como puinicos produjeron una aculturacién con los pueblos
iberos, especialmente en los nticleos de poblacion donde convivian uno de cuyos
resultados seria muy posiblemente el religioso (Olmos y Grifié 1985; Olmos 1988-89:
87; Bldzquez 1993: 42). En el sureste peninsular, especialmente las dreas en torno a
Heélike-Ilici (Elche) se unirian las influencias ptinicas (Ramos 1943: 330) con las griegas
(Llobregat 1972: 78-88; Olmos 1988-1989: 85). Compartimos la creencia con Olmos,
de que estaimagen importada se pudiera haber integrado en el imbito de divinidades
locales de caracter ctonico (op cit., 95). Como pudiera ser en nuestro caso; la «Diosa
de Salchite». El conjunto de los elementos iconograficos son comunes: frontalidad,
aves, asociacion directa con la fecundidad de la naturaleza, etc. Hubo posiblemente
un fenémeno habitual de sincretismo, donde el prestigio de la importacion puede
actuar incluso como un estimulo parala creacién y auge de laimagen local (op. cit.).

Acercandonos un poco a los posibles influjos del ambito griego. Nos parece
cuando menos significativo la casi exacta identidad de esquemas iconograficos, de la
representacion de la «Diosa de Salchite» con algunas imagenes de las Potnia theron
del drea griega identificadas con Artemis. En este sentido creemos necesario incluir en
el presente estudio la imagen que nos muestra la iconografia de un anfora beocia del
s. VIl a.C. conservada en el Museo Arqueolodgico Nacional de Atenas, cuya directora
tuvo la amabilidad de remitirnos y permitir su publicacién (Fig.12;2). Se trata de
una representacion de una Potnia Theron o «Sefiora de los animales» aspecto de la
diosa madre protectora de la naturaleza que mas tarde asumira Artemis (Kahil 1984:
620). Realizada en un 4nfora beocia de 86 cm. de altura, localizada en las cercanias
de Thebas (NAM inv. n.°. 220). Sus excavadores proponen una cronologia® del 680
a. C. Estas primeras representaciones de Potnia Theron, quizds se correspondan
en origen con Britomartis-Diktina asociada a las cuevas y a los poderes teltricos
(Pausanias, Descripcion de Grecia 1l. 30. 3). Esta Artemis minoica se acomparfiaba en
sus representaciones de animales. Pero que recibia también el epiteto de «Lafria»,
del griego «lafuron» (lafuron) y que puede hacer referencia a un culto a esta diosa
muy relacionado con el Hermes mds antiguo, patron de los ladrones, comerciantes

15. Segun informacién trasmitida por el Museo Arqueoldgico Nacional de Atenas. Dr. George Kavvadias.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67*96 ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



LA DIOSA DE SALCHITE

y viajeros. Adorado en la figura de los postes y montones de piedras que se situaban
en los cruces de caminos en ocasiones con sentido ritual y marcador’. Estos
Herma tenian mucho que ver con las primeras representaciones de Britomartis,
que eran un tosco «xoana» o escultura de madera cilindrica, seguramente nacidas
en cultos hacia esta diosa venerada entre las estalagmitas o estalactitas de las
cavernas sagradas de Creta. Divinidad ctdnica que se transformaria finalmente en
época griega en Artemis”. Que con el tiempo pasé a ser venerada bajo multiples
advocaciones: Pitia, Hymnia, Brauronia, Aktata, Paralia, Limena, Tdurica, Ortia, diosa
de los muertos (por lo general alada), de la salud, de las aguas termales y de los
manantiales, etc. Su evolucién iconografica podemos observarla en las decoraciones
cerdmicas donde fueron aparecieron, entre motivos ornamentales, zoomorfos y
vegetales (Gonzélez Serrano 1997: 6), figuras semejantes a la que acabamos de ver
en el ejemplo citado del anfora beocia, en la que la diosa esta flanqueada por lobos,
cruces gamadas y peces (Fig.12; 2).

Compartimos la creencia de Abad al respecto de la aparicion de la decoracion
figurada en la cerdmica ibérica. Segun el citado autor esta surgiria en torno al s.
11 a.C. como respuesta ibera a la paulatina desaparicion de la estimada ceramica
griega de figuras rojas. Que deja de fabricarse en el s. IV a.C. segtin esta va siendo
cada vez mas dificil de encontrar el mundo ibérico comenzard a fabricar estos
vasos sustitutorios adoptando su propio lenguaje figurado (Abad y Bendala 1989:
116-118). Imitando lenguajes existentes en el Mediterrineo tomados del &mbito
punico y griego junto con elementos propiamente ibéricos. El impacto de los temas
figurativos en la cerdmica ibérica es tan fuerte en las dreas murciana y alicantina
que irrumpe en piezas menores, logrando asi una amplia difusién cultural. Por
lo que disponemos de varios ejemplos que pueden remitirnos a esta deidad, que
ante el desconocimiento de su nombre denominamos por sus atributos como
Potnia Theron. La diosa alada, quizas emparentada con la Tanit ptunica y la Artemis
efesia, brota majestuosa en contextos naturales bien conseguidos. Los motivos
principales adquieren una posicién preeminente y son representados a mayor
escala que aquellos elementos que actiian como acompafantes estéticos. Lo que a
nuestro entender confiere a las figuras humanas aladas un marcado caracter sacro.
Podemos, como hemos visto, relacionarlas con la diosa putnica Tanit en funcién
a los atributos compartidos, heredera de la Astarté fenicia con cuya iconografia
presentan claros paralelos. Asi como con otras deidades femeninas orientales,
protectoras de los animales o asociadas al ciclico sucederse de la vida y la muerte.
Como Artemis, divinidad griega cuyo culto llegaria a la peninsula ibérica por la
accion de los comerciantes y colonos de Focea.

16. En este sentido quizas pudiéramos entender los amontonamientos de piedras foraneas localizados en La
Nariz (Ocharan 2017).

17.  Britomartis identificada con Artemis en: Euripides; Hipdlito 145; Ifigenia en Tauride 126 y 127 // Diodoro
Siculo Biblioteca de la Historia; V.76 // Como hija de Leto, antecesora de Artemis aparece entre otros en: Calimaco;
Hymno a Diana 189 // Pausanias; Il, 30 - 3 // Aristéfanes Las Ranas 1402 y 1358. Hablando indistintamente de
Artemisa, Diktina y Britomartis entre otros: Aristéfanes, Las ranas, 1358 y ss // Apuleiyo, El Asno de Oro, 11. 5y ss.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



88

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

FIGURA 12. POTNIA HIPPON. MUSEO MONOGRAFICO DE LA ALCUDIA DE ELCHE, ALICANTE. FOTOGRAFIA:
PROYECTO ICONOGRAFIA IBERICA, CEH, MADRID. 2. ANFORA BEOCIA, POTNIA THERON, PROCEDENTE DE TEBAS,
NATIONAL ARCHAEOLOGICAL MUSEUM, ATHENS NAM INV. N©. 220. (Photographer: Giannis Patrikianos).

La vinculacién propuesta de La Nariz con los ciclos vitales de muerte y
renacimiento de la naturaleza (Esteban y Ocharan 2015) la ponemos también en
relacion con la posible deidad o deidades de las que podemos en cierta medida
rastrear algun indicio de santuario. El famoso fragmento cerdmico conocido como
la «Diosa de Salchite» que venimos analizando comparte, como vemos, en cierta
medida atributos de la Astarté fenicia o Tanit punica, ambas relacionadas con las
cavidades santuario de esta cronologia segiin comprobamos en ejemplos como
el de Es Culleram (Ibiza) (Marin et al. 2014: 85). Atributos de muerte resurreccién
vinculados a las figuras presentes en el fragmento del ciprés-pino, aves o fuego.
Pero también a la Artemis efesia hacia lo que ya apunta Olmos para algunos casos
de representaciones de estas figuras femeninas aladas en la zona de Elche (Olmos
1988-1989: 85). Y que, como podemos constatar, nos muestran en algunos casos
paralelismos sorprendentes como el de esta Artemis a la que haciamos referencia
(Fig.12; 2). Misma deidad; Artemis, con la que algunos autores (Moneo 2003: 435)
identifican a la «Diosa de Salchite».

4. A MODO DE EPILOGO

La Astarté fenicia, sincretizada progresivamente por el mundo ptnico en Tanit
(Moneo 2003: 450), podria ser equivalente en época ibérica, a la Artemis efesia (Str.
111.4,8; 1V.1,5) al menos en el sureste peninsular influido por el mundo focense
(Moneo y Almagro-Gorbea 2000: 118). Divinidades que parecen complementarse,
ambas como interpretatio de una diosa Madre indigena ancestral (Moneo 2003: 450).
Aceptada y adaptada por cartagineses, griegos o iberos, si bien con esa flexibilidad
de nombres y de matices que las divinidades de la fecundidad adquieren a lo largo
del Mediterraneo (Olmos 1988-89: 94). Quizds en parte siguiendo la cosmovisién
de Gimbutas (1974-1991) en cuanto a la simbologia religiosa de las culturas pre-
indoeuropeas. Vinculadas segtin la citada autora, a deidades de caracter «femenino»
relacionadas con los ciclos vitales, que habria pervivido con fuerza en la Europa
protohistdrica (op cit.: 347-372). Divinidad primordial, fecundante y ctonia, de
origen indoeuropeo (Price 1971: 48-69), Diosa Madre que desde la Edad del Bronce
evolucionaria llegando al Mundo Ibérico (Almagro-Gorbea 1999: 32y 35) y que en un

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 122019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



LA DIOSA DE SALCHITE

proceso sincrético culminaria, en esta drea del sureste, en una posible asimilacién
a Artemis y la diosa fenicio-ptnica Astarté-Tanit (Garcia-Bellido 1957: 10; 1990: 373).

A nuestro entender lo mas probable es que la deidad pintada en la cerdmica
de Salchite se corresponda con una deidad local en la que se fusionan e integran
conceptos y esquemas del ambito mediterraneo importados y asumidos por la
poblacion ibera. Posiblemente debido al reconocer, tanto en el ejemplo punico
como en el griego, atributos compartidos con esta ignota deidad, una anénima
Potnia Theron de caracter cténico vinculada a los ciclos vitales.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED

89



920

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

BIBLIOGRAFIA

ABASCAL PALAZON, ]. M. 1995: «Las inscripciones latinas de Santa Lucia del Trampal
(Alcuéscar, Caceres) y el culto de Ataecina en Hispania». Archivo Espariol de Arqueologia
68. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. Madrid: 31-105.

ABAD, L. y Bendala, M. 1989: «El arte ibérico». Historia del arte 10. Madrid: 116-118.

ALFARO GINER, C. y OCHARAN IBARRA, J. A. 2014: «Fragmento de tejido ibérico (s. 11 a.C.) del
santuario rupestre de La Nariz (Moratalla, Murcia)» En C. Ferrando y B. Costa (eds.).
«In amicitia». Miscellania d’Estudis en Homenatge a Jordi H. Ferndndez. Treballs del Museu
Arqueologic d’Eivissa, 72. Eivissa: 17-31.
ALMAGRO GORBEA, M. 1978: «Relieves mitoldgicos orientalizantes de Pozo Moro». Trabajos
de Prehistoria, 35. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. Madrid: 251-278.
ALMAGRO GORBEA, M. 1980: Catdlogo de terracotas de Ibiza. Museo Arqueoldgico Nacional.
Madrid.

ALMAGRO GORBEA, M. 1997: «Lobos y ritos de iniciacién en Iberia. Iconografia ibérica,
iconografia itdlica: propuestas de interpretacién y lectura», en Olmos, R. y Santos, ].
A. (eds.). Congreso Internacional, Roma 11-13 de noviembre de 1993, Iconografia Ibérica.
Iconografia Itdlica. Propuestas de interpretacion y lectura. Serie Varia 3. Universidad
Auténoma de Madrid. Madrid: 103-122.

ALMAGRO GORBEA, M. 1999: El rey lobo de la Alcudia de Elche. Universidad de Alicante.
Alicante.

ALVAREZ OssoRr10, F. 1941: Catdlogo de los exvotos de bronce ibéricos. Museo Arqueolégico
Nacional. Madrid.

ARANEGUI GAScO, C. 1995: «Sacra Loca Ibericax». Sur les pas des Grecs en Occident, Collection
Etudes Massaliétes 4. Lattes: 17-30.

ARRUDA, A.M. 2016: «A vol d ‘oiseau. Passaros, passarinhos e passarocos na Idade do Ferro
do sul de Portugal». Estudos & Memdrias 9. UNIARQ. Lisboa: 403-423.

AsTRUC, M. 1962: «Echanges entre Carthage et |[Espagne d’aprés le temoignage de documents
céramiques provenant d’anciennes fouilles». Revue d’Etudes Anciens LX1V. Bordeaux: 72-73.

AUBET SEMMLER, M. E. 1982: El Santuario de Es Cuieram. Trabajos del Museo Arqueoldgico de
Ibiza, 8. Imprenta Ibosim. Ibiza.

AUBET SEMMLER, M. E. 1986: «La necrépolis de Villaricos en el ambito del mundo ptinico
peninsular». Homenaje a L. Siret. Cuevas de Almanzora. Sevilla: 612-624.

BENITEZ DE LUGO, L. 2004: «Arqueologia del culto ibérica en la Oretania Septentrional».
Arse 38. Centro Arqueoldgico Saguntino. Sagunto: 29-61.

BLANCO FREEIRO, A. 1976: Cerdmica ibérica de Andalucia y Levante, Cuadernos del Seminario
de estudios cerdmicos de Sargadelos 14. Sada. A Coruiia.

BraNnco FREJEIRO, A. y Corzo Sanchez, R. 1983: «Monte Algaida. Un santuario ptnico en
la desembocadura del Guadalquivir». Historia 16, n°87. Historia viva. Madrid: 123-128.

BLAZQUEZ MARTINEZ, ]J. M. 1975: Diccionario de las Religiones Prerromanas de Hispania.
Ediciones Istmo. Madrid.

BLAZQUEZ MARTINEZ, ]. M. 1977: Imagen y Mito: Estudios sobre religiosidad mediterrdnea e
ibérica. Ediciones Cristiandad. Madrid.

BLAZQUEZ MARTINEZ, ]. M. 1983: Primitivas religiones ibéricas. 1. Religiones prerromanas.
Ediciones Cristiandad. Madrid.

BLAZQUEZ MARTINEZ, J. M. 1991: Religiones en la Espafia Antigua. Catedra, Madrid.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67*96 ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



LA DIOSA DE SALCHITE

BLAZQUEZ MARTINEZ, ]. M. 1993: «La aculturacién en la religién indigena», en Alvar,
Blanquez, Gonzalez (eds.). Formas de difusion de las religiones antiguas. Ediciones Clasicas.
Madrid: 35-73.

BLAZQUEZ MARTINEZ, ]. M. 1996: «Religiones indigenas en la Hispania Romana (addenda et
corrigenda)». Gerion 14. Universidad Complutense de Madrid. Madrid: 333-362.

BROTONS YAGUE, F. y Ramallo Asensio, S. 2010: «Ornamento y simbolo: las ofrendas de oro
y plata en el santuario ibérico del cerro de la ermita de la Encarnacién de Caravaca». en
Cazorla Martin, R. (coord) Debate en torno a la religiosidad protohistdrica, Anejos de Archivo
Espariol de Arqueologia, LV. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. Madrid: 123-168.

CABRE AGUILO, ]. 1943: «El tesoro de Santiago de la Espada (Jaén)». Archivo Espariol de
Arqueologia XV1. Centro de Estudios Histdricos, Junta para Ampliacién de Estudios e
Investigaciones Cientificas. Madrid: 343-360.

Cuaprapo Diaz, E. 1987: La necrdpolis ibérica de «El Cigarralejo» (Mula, Murcia). Bibliotheca
Praehistérica Hispana XXI111. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. Madrid.

CHuaqQu, C. 1996: «Edipo y la esfinge: raices egipcias». Estudios de Asia y Africa XXX1, 3. El
Colegio de México. México: 607-628.

ELIADE, M. 2009: Tratado de historia de las religiones. Morfologia y dialéctica de lo sagrado.
Cristiandad. Madrid.

EsTEBAN, C. y OCHARAN IBARRA, J. A. 2015: Winter Solstice at the Iberian Cave-sanctuary of
La Nariz The Materiality of the Sky. Proceedings of the SEAC 2014. F. Silva, K. Malville,
T. Lomsdalen and F. Ventura (eds.). Sophia Centre Press, Ceredigion: 189-190.

GaRCiA Y BELLIDO, A. 1954: «Arte ibérico», en Menéndez Pidal (dir.) Espafia primitiva. La
Hispania Prerromana, Historia de Esparia 1.3. Madrid: 373-675, Figs.481-493.

GARCiA Y BELLIDO, A. 1957: El culto a Dea Caelestis en la Peninsula Ibérica. Madrid.

Garcia-BELLIDO, M. P. 1978: «La esfinge en las monedas de Castulo». Zephyrus 28-29.
Universidad de Salamanca. Salamanca: 343-357.

GARcia-BELLIDO, M. P. 1990: «Iconografia fenicio-ptinica en moneda romana republicana
de la Bética». Zephyrus 43. Universidad de Salamanca. Salamanca: 371-383.

GaRcia-BeLLIDO, M. P.y BLAZQUEZ, C. 200t1: Diccionario de cecas y pueblos hispdnicos. Volumen
1I: Catdlogo de cecas y pueblos. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. Madrid.

GARrcia CaNo, ). M. 1997: Las necrépolis ibéricas de Coimbra del Barranco Ancho (Jumilla, Murcia).
I, Las excavaciones y estudio analitico de los materiales. Universidad de Murcia. Murcia.

Gimbutas, M. 1991: Diosas y Dioses de la vieja Europa 7.000-3.500 a.C. Mitos, leyendas,
imagineria. Ediciones ltsmo. Madrid: 347-372.

Gonzélez Alcalde, J. 1997: «Simbologia de la diosa Tanit en representaciones ceramicas
ibéricas». Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de Castell6 18. Diputaci6 de Castelld.
Castellén: 329-343.

Gonzaélez Alcalde, )., 2002, Las Cuevas-Santuario y su incidencia en el contexto social del Mundo
Ibérico, Tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid, Madrid.

Gonzélez Alcalde, J. 2005: «Cuevas-refugio y cuevas-santuario ibéricas en la Regién de
Murcia: Historiografia, catalogacion e interpretacién». Verdolay 9. Museo Arqueoldgico
de Murcia. Murcia: 71-95.

GONZALEZ ALCALDE, J. 2000, «Totemismo del lobo, rituales de iniciacién y cuevas-santuario
mediterraneas e ibéricas». Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de Castelld 25. Diputacid
de Castellé. Castellon: 249-269.

GONZALEZ ALCALDE, ]. y Chapa Brunet, T. 1993: «Meterse en la boca del lobo». Complutum,
IV. Universidad Complutense de Madrid. Madrid: 69-174.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



92

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

GONZALEZ REYERO, S.; SANCHEZ-PALENCIA RAMOS, F. ].; FLORES BARRIO, C. y LOPEZ SALINAS,
1. 2014: «Procesos de apropiacion y memoria en el sureste peninsular durante la segunda
Edad del Hierro: Molinicos la Umbria de Salchite en la construccién de un espacio
politico». Zephyrus 73. Universidad de Salamanca. Salamanca: 149-170.

GoNzALEZ REYERO, S. y Rueda Galan, C. 2010: Imdgenes de los iberos. Comunicar sin palabras en
las sociedades de la antigua Iberia. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. Madrid.

GONZALEZ SERRANO, P. 1997: «Consideraciones iconogréficas sobre la Artemis Efesia» en
Actas del 1 Congreso Espariol del Antiguo Oriente Proximo, «El Mediterrdneo en la Antigiiedad:
Oriente y Occidente». Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. Madrid. <http://
webs.ucm.es/centros/cont/descargas/documento4867. 03/02/2018>.

HaRRISON, E. B. 1989: Esparia en los albores de la Historia. Iberos, fenicios y griegos. Nerea.
Madrid.

Kani, L. 1984: «Artemis». Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae 11 2. Ziirich-Munich:
618-753.

Lechuga Galindo, M. 1985: «Numismatica tardorromana de la Regién de Murcia». Antigiiedad
y Cristianismo 11. Universidad de Murcia. Murcia: 195-229.

LiLLo CARrP10, P. A. 1981: El poblamiento ibérico en Murcia. Universidad de Murcia. Academia
Alfonso X El Sabio. Murcia: 40-41.

LiLLo CaRrpIO, P. A. 1983: «Una aportacion al estudio de la religién ibérica: La diosa de los
lobos de la Umbria de Salchite Moratalla (Murcia)». Actas del XVI Congreso Nacional de
Arqueologia (1982 Murcia-Cartagena). Congresos Arqueoldgicos Nacionales. Secretaria
General. Murcia: 769-787.

LiLLo CARPIO, P. A. 1995-1996: «El peribolos del templo del santuario de la Luz y el contexto
de la cabeza marmorea de la diosa». Anales de Prehistoria y Arqueologia 11-12. Universidad
de Murcia. Murcia: 95-128.

-------

.......

LOPEZ-MONDEJAR, L. 2010: «Los santuarios ibéricos del valle del Quipar (Murcia): caracter,
localizacién y paralelos en el marco del Sureste peninsular». Quaderns de prehistoria i
arqueologia de Castell6. 28. Diputacié de Castell6. Castelldn: 174-189.

MALUQUER DE MOTES, ]. 1983: «Morillos del poblado de Los Molinicos, en Moratalla (Murcia)».
En Homenaje al prof. M. Almagro Basch 2. Ministerio de Cultura. Madrid : 171-176.

MaRiN CEBALLOS, M. C. 1987: «;Tanit en Espafia?». Lucentum V1. Universidad de Alicante.
Alicante: 43-80.

MaRriN CeBALLOS, M. C. 1993: La religidn fenicio-ptinica en Espafia (1980-1993). Centro de
Estudios Fenicios y Punicos. Universidad Complutense de Madrid. Madrid: 1-42.

MariN CEBALLOS, M. C. 2000-200T: «La representacion de los dioses en el mundo ibérico».
Lucentum X1X-XX. Universidad de Alicante. Alicante: 32-34.

MAaRIN CEBALLOS, M. C. 2002: «En torno a fuentes para el estudio de la religién fenicia en
la Peninsula Ibérica», en Ferrer Albelda, E. (ed.) Ex oriente lux: Las religiones orientales
antiguas en la Peninsula Ibérica. SPAL Monografias 11. Universidad de Sevilla. Sevilla: 11-32.

MaRIN CEBALLOS, M. C; DEAMOS, M. B; JIMENEZ FLORES, A. M; FERNANDEZ GOMEZ, ]. H;
MEezQuipa OrRTi A. M.y HORN, F. 2014: «Los pebeteros en forma de cabeza femenina de
la cueva-santuario de es Culleram (Ibiza)», en Marin Ceballos, M. C.y Jiménez Flores, A.
M. (coords.) Imagen y culto en la Iberia prerromana 11: nuevas lecturas sobre los pebeteros
en forma de cabeza femenina. Universidad de Sevilla. Sevilla: 85-114.

MARTIN, A. 1992: «Cerdmica pintada» en Caballero, L. Arcébriga 1I: Las cerdmicas romanas.
Institucion Fernando El Catdlico. Zaragoza: 151-221.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67*96 ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED


http://webs.ucm.es/centros/cont/descargas/documento4867. 03/02/2018
http://webs.ucm.es/centros/cont/descargas/documento4867. 03/02/2018

LA DIOSA DE SALCHITE

MonNEo, T. 2003: Religio Iberica. Santuarios, ritos y divinidades (siglos VII-I a.C). Bibliotheca
Praehistorica Hispana. Real Academia de la Historia. Madrid.

MonEo, T. y Almagro-Gorbea, M. 2000: Santuarios urbanos en el mundo ibérico. Real
Academia de la Historia. Madrid.

MUNSELL, A. H. 1994: Munsell Soil Color Charts. Revised edition Macbeth Division of
Kollmorgen Instrumets Corporation. New York.

Nicolini, G. 1977: Bronces Ibéricos. Ediciones Gustavo Gili. Barcelona.

Ocharan Ibarra, J. A. 2013a: «Aproximacién al estudio de los santuarios rupestres ibéricos
de la Region de Murcia; La Nariz (Moratalla, Murcia)», en RisQUEz, C. y RUEDA, C. (eds.)
El santuario de La Cueva de la Lobera, Castellar (Jaén). 1912-2012. Universidad de Jaén.
Jaén: 289-303.

OCHARAN IBARRA, J. A. 2013b: «Santuarios Rupestres Ibéricos en la Bastetania Oriental.
Aproximacion a los posibles loca sacra libera de la Regién de Murcia». Origenes y Raices
4. Sociedad de Estudios Historiograficos. Murcia: 14-19.

OCHARAN IBARRA, ]. A. 2014: «Proyecto Arqueoldgico del Santuario Rupestre Ibérico de La
Nariz (Moratalla, Murcia). La fuerza de las pequefias respuestas al gran problema o cémo
investigar en época de crisis». Tejuelo. Sopa 13. Actas. Monogrdfico, n.° 9, Consejeria de
Educacién y Cultura del Gobierno de Extremadura. Miajadas: 741-754.

OCHARAN IBARRA, J. A. 2015a: «La socializacién como feedback del conocimiento patrimonial.
La excavacion del santuario rupestre ibérico de La Nariz (Moratalla, Murcia)». I Jornadas
de Arqueoturismo y Ecoturismo Tierra de Iberos. Murcia: 175-204.

OCHARAN IBARRA, J. A. 2015b: «Utiles pliimbeos para la reparacién cerdmica del santuario
rupestre ibérico de La Nariz (Moratalla, Murcia). Propuesta tipolégica». Herakleion. 8:7-27.

OCHARAN IBARRA, ]. A. 2015¢: «Santuarios rupestres ibéricos de la Regién de Murcia». Verdolay
14. Museo Arqueoldgico de Murcia. Murcia: 103-143.

OCHARAN IBARRA, J. A. 2015d: «Aproximacién al estudio del santuario rupestre ibérico de
La Nariz (Moratalla, Murcia)», en Cutillas, E. (coord). Investigar en Humanidades Actas
de las 1V Jornadas de Investigacion Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Alicante.
Alicante: 271-283.

OCHARAN IBARRA, J. A. 2015€: «Utiles de plomo procedentes del santuario rupestre ibérico de
La Nariz (Moratalla, Murcia). Propuesta tipoldgica y funcionalidad». Anales de Prehistoria
y Arqueologia. Universidad de Murcia. Murcia: 91-100.

Ocharan IBARRA, J. A. 2016a: «Los «panes» sagrados. Sellos de panadero del sureste de
la Peninsula Ibérica, aproximacion a su significado en contextos cultuales ibéricos».
Herakleion. Grupo de Investigacién «Mosaicos Hispano-romanos» del CCHS, CSIC;
Centro de Estudios Fenicios y Pinicos (CEFYP) y Asociacién Interdisciplinar de Historia
y Arqueologia del Mediterrdneo Herakleion. Madrid. En prensa.

OCHARAN IBARRA, J. A. 2016b: «La Nariz (Moratalla, Murcia). Reinterpretacién cronolégica
del yacimiento desde la cerdmica procedente de su excavacion arqueoldgica». Verdolay
15. En prensa.

OCHARAN IBARRA4, J. A., 2017, Santuarios rupestres ibéricos en el sureste peninsular, Tesis
Doctoral, Universidad de Alicante, Alicante.

OCHARAN IBARR4, ]. A. y Lucas Salcedo, P. 2014: «Propuesta de reconstruccién tipolégica
mediante anastilosis virtual del fragmento conocido como «La Diosa de Salchite».
Origenes y Raices 6. Sociedad de Estudios Historiograficos. Murcia: 8-12.

OLmMmos, R. 1988-89: «Originalidad y estimulos mediterrdneos en la cerdmica ibérica: el
ejemplo de Elche». Lucentum 7-8. Universidad de Alicante. Alicante: 79-102.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



94

JOSE ANGEL OCHARAN IBARRA

OLmos, R. 1992a: «Religiosidad e ideologia ibérica en el marco del Mediterrdaneo», en
Vaquerizo, D. (coord.) Religiosidad y vida cotidiana en la Esparia Ibérica. Diputacién
Provincial de Cérdoba. Cérdoba: 11-45.

OLMos, R. 1992b: «Iconografia y culto a las aguas de época prerromana en los mundos
colonial e ibérico». Espacio, Tiempo y Forma, serie 11, tomo 5. Universidad Nacional de
Educacion a Distancia. Madrid: 103-120.

OLMmos, R. 1997: «La representacién humana en la cerdmica del sureste: simbolo y narracion».
Actas del XX111 Congreso Nacional de Arqueologia Elche (1995). Congresos Arqueoldgicos
Nacionales. Secretaria General. Zaragoza: 275-282.

OLMos, R. (coord.) 1999: Los iberos y sus imdgenes. Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas. Madrid.

OLmos, R. y Grifid, B. 1985: «El entorno pdntico y la Peninsula 1bérica. Aportaciones
iconograficas al problema de la helenizacion en Iberia y en el mundo escita». Archeologia
XXXVI. Warszawa: 15-53.

PEREA, A. 1991: Orfebreria Prerromana. Arqueologia del Oro. Comunidad de Madrid, Consejeria
de Cultura, Direccidon General de Patrimonio Cultural. Madrid.

PEREZ BLASCO, M. F. 2014: Cerdmicas ibéricas figuradas (siglos VI-1 a.C.) Iconografia e iconologia.
Tesis Doctoral. Universidad de Alicante. Repositorio Institucional de la Universidad de
Alicante. Alicante.

POVEDA, A. M. 1995: «Un nuevo conjunto escultérico ibérico del Sudeste: los hallazgos de
El Monastil (Elda, Alicante)», en XXII Congreso Nacional de Arqueologia (Vigo, 1993) 1.
Congresos Arqueolégicos Nacionales, Secretaria General. Vigo: 153-160.

PRADOS TORREIRA, L. 1988: «Exvotos ibéricos de bronce: Aspectos tipoldgicos y tecnoldgicos».
Trabajos De Prehistoria 45. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. Madrid:
175-199.

PrapOS TORREIRA, L. 1992: Exvotos ibéricos de bronce del Museo Arqueoldgico Nacional.
Ministerio de Cultura. Madrid.

PrADOS TORREIRA, L. 1994: «Los santuarios ibéricos. Apuntes para el desarrollo de una
arqueologia del culto». Trabajos de Prehistoria 51, 1. Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas. Madrid: 127-140.

PrADOS TORREIRA, L. 2004: «Un viaje seguro: Las representaciones de pies y aves en la
iconografia de época ibérica». Cuadernos de prehistoria y arqueologia 30. Universidad
Auténoma de Madrid. Madrid: 91-104.

PrADOS TORREIRA, L. 2007: «Mujer y espacio sagrado: Haciendo visibles a las mujeres en
los lugares de culto en época ibérica». Complutum 18. Universidad Complutense de
Madrid. Madrid: 217-225.

Pricg, TH. H. 1971: «Double and multiple representations in Greek Art and religious
thought». Journal of Helenic Studies 91. The Society for the Promotion of Hellenic Studies.
London: 48-69.

RamaLLO ASENSIO, S. F. 2000: «La realidad arqueoldgica de la ‘influencia’ pinica en el
desarrollo de los santuarios ibéricos del sureste de la Peninsula Ibérica», en Santuarios
fenicio-ptinicos en Iberia y su influencia en los cultos indigenas. X1V Jornadas de Arqueologia
Fenicio-Punica, Treballs del Museu Arqueologic d’Eivissa i Formentera 46. Museu Arqueologic
d’Eivissa i Formentera. Ibiza: 185-217.

Ramos FOLQUES, A. 1943: Hallazgos cerdmicos de Elche y algunas consideraciones sobre el
origen de ciertos temas. Archivo Espafiol de Arqueologia 16. Madrid: 328-335.

Ramos Folqués, A. 1966: «Estratigrafia de la Alcudia en Elche». Saitabi XVI. Universidad de
Valencia. Valencia: 71-76.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67*96 ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED



LA DIOSA DE SALCHITE

Ramos FoLQuis, A. 1973: «El nivel ibero-ptnico de la Alcudia de Elche (Alicante)». Rivista
di Studi Liguri XXXV 1-3. Bordighera: 363-380.

Ramos FoLQUEs, A. 1982: «Precisiones para la clasificacién de la ceramica ibérica». Lucentum
1. Universidad de Alicante. Alicante: 117-133.

Ramos FERNANDEZ, R. 1991: Simbologia de la cerdmica ibérica de la Alcudia de Elche. Museo
monografico de La Alcudia. Elche.

RODRIGUEZ OL1vA, P. 1978: «Sobre el culto de Dea Luna en Mélaga». Jdbega 21. Diputacion
Provincial de Malaga. Mdlaga: 49-54.

RuaNo Ruiz, E. 1992: El Mueble Ibérico. Edicion de la autora. Madrid.

RUEDA GALAN, C. 2008: «lLas imdgenes de los santuarios de Céstulo: los exvotos ibéricos
en bronce de Collado de los Jardines (Santa Elena) y los Altos del Sotillo (Castellar)».
Paleohispdnica 8. Instituciéon Fernando el Catoélico. Zaragoza: 55-87.

SANCHEZ MORAL, M. E. 2016: «El nacimiento mitico de un linaje? Una nueva propuesta
interpretativa de la «Diosa de los Lobos» (Umbria de Salchite, Moratalla, Murcia)».
Espacio, Tiempo y Forma 29 Serie 1l. Universidad Nacional de Educacién a Distancia.
Madrid: 27-56.

SANTONJA ALONSO, M. 1993: «Necroépolis Ibérica de «El Cigarralejo». Estudio osteoldgico
(comparado con los ajuares)». Espacio, Tiempo y Forma, Serie 1I, H Antigua, tomo 6
Universidad Nacional de Educacion a Distancia. Madrid: 297-348.

ScHUBART, H. y LiLL1y, G. 1967: Frithe Randkulturen des Mittelmeerraumes. Korsika, Sardinien,
Balearen, Iberische Halbinsel. Baden-Baden.

SCHULTEN, A. 1949: Geografia y Etnogrdfica de la Peninsula Ibérica 1. Centro Superior de
Investigaciones Cientificas. Madrid.

Soria COMBADIERA, L. 2000: La cultura ibérica en la provincia de Albacete. Génesis y evolucion a
través del estudio de poblamiento. Tesis doctorales 104. Universidad de Castilla-la Mancha,
Cuenca.

TIEMBLO MAGRO, A. 1999: Iconografia del rostro frontal en la cerdmica ibérica. Complutum,
lo. Universidad Complutense de Madrid. Madrid: 177-178.

TorTOSA, T. 1996: «lmagen y simbolo en la cerdmica ibérica del Sureste», en Olmos, R. (ed.)
Al otro lado del espejo. Aproximacion a la imagen ibérica, Coleccion Lynx, La arqueologia de
la mirada, n.° 1. Pértico Librerias. Madrid: 145-162.

ToRrTOsA, T. 20006: «Los estilos y grupos pictdricos de la ceramica ibérica figurada en la
Contestania». Anejos de Archivo espariol de arqueologia. Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas. Madrid.

TorToOsA, T. 2007: «;Mujer/divinidad? Lo femenino en la iconografia ibérica de época
helenistica». Complutum 18. Universidad Complutense de Madrid. Madrid: 237-246.
VAQUERIZO GiL, D. 1988-89: «Ensayo de sistematizacion de la cerdmica ibérica procedente
de las necrépolis de Almedinilla, Cérdoba». Lucentum V11-VI11. Universidad de Alicante.

Alicante: 103-132.

V1LA 1 ARBONES, C. 1993: Aspectos morfoldgicos y etoldgicos del lobo ibérico. Canis lupus L. Tesis

Doctoral. Estaciéon Bioldgica de Dofiana. Sevilla.

ESPACIO, TIEMPO Y FORMA  SERIE | - PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA 12 - 2019 - 67-96  ISSN 1131-7698 - E-ISSN 2340-1354 UNED






ANO 2019
ISSN 1131-7698
E-ISSN 2340-1354

12 &

'EISE PAIgIIO,
SERIE | PREHISTORIA Y ARQUEOLOGIA Y Fo R MA ﬂ
REVISTA DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Articulos - Articles
ALBERTO LomBO MONTARNES
El arte paleolitico en el cine -
ALBERTO PEREZ VILLA

Andlisis de las fosas del yacimiento de la Edad del Bronce de Gézquez 087 (San Martin de la Vega, Madrid) -

José ANGEL OCHARAN |BARRA
La Diosa de Salchite. Estudio e interpretacién iconografica del fragmento cerdmico procedente del santuario rupestre ibérico

de La Nariz (Moratalla, Murcia) -

Luis R. MENENDEZ BUEYES, ALFONSO FANJUL PERAZA, PATRICIA ARGUELLES ALVAREZ & DIANA VEGA ALMAZAN
{Castros o fortalezas? una revisién cronolégica y funcional del Castiello de Fozana (Siero, Asturias) a través de sus materiales

ceramicos -

NoE CoNEjo DELGADO
Moneta in rure: usos y formas de la moneda romana en el ager de Olisipo (Lisboa, Portugal) -

SiLvIA GONZALEZ SOUTELO
Shall we Go «Ad Aquas»? Putting Roman Healing Spas on the Map -

Reserias - Book Review

RAUL ARANDA GONZALEZ




