COGITATIONES CORDIS:' REFLEJOS DEL PENSAMIENTO MiSTICO
EN LA POESIA DE EMILY DICKINSON

COGITATIONES CORDIS: REFLECTIONS OF MYSTICAL THOUGHT IN
EMILY DICKINSON’S POETRY

ARIADNA BELMONTE GIL
ariadnabelmont(@usal.es
https://orcid.org/0000-0003-4778-8926
Universidad de Salamanca (USAL)

Fecha de recepcion: 07-09-2025
Fecha de aceptacion: 14-11-2025

RESUMEN

Basado en las teorias filosoficas y psicologicas sobre conciencia espiritual desarrolladas por
Evelyn Underhill (1875-1941) y Rudolf Otto (1869-1937), respectivamente, este articulo
examina la manifestacion de lo sagrado en una seleccion de poemas de trasfondo metafisico de
Emily Dickinson (1830-1886), poeta norteamericana del siglo XIX. En ellos, el yo lirico
participa de experiencias sagradas —como el amor o la contemplacion de la naturaleza— que
revelan el despertar de una conciencia gracias a la cual la voz poética presencia una comunién
con una realidad divina. En respuesta a este encuentro, la persona poética atraviesa una
transformacion externa (sensorial) e interna (espiritual) que demuestra la compleja relacion
ontologica entre el yo y lo Otro. Asimismo, el articulo estudia la poesia como un medio

comunicativo que hace posible la expresion de lo inefable.

! La traduccion al espafiol de este sintagma en latin seria «pensamientos del corazony.


mailto:ariadnabelmont@usal.es
https://orcid.org/0000-0003-4778-8926

ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

PALABRAS CLAVE: conciencia; Emily Dickinson; espiritualidad; mistica; poesia

ABSTRACT

Drawing on the philosophical and psychological theories developed by Evelyn Underhill (1875-
1941) and Rudolf Otto (1869-1937), this article examines the manifestation of the sacred in a
selection of metaphysically infused poems by nineteenth-century North American poet Emily
Dickinson (1830-1886). In these poems, the lyrical I partakes of sacred experiences —such as
love or the contemplation of nature— that reveal the awakening of a consciousness through
which the poetic voice witnesses a communion with a divine reality. In response to this
encounter, the speaker undergoes both an external (sensory) and an internal (spiritual)
transformation which evidences the complex ontological relationship between the self and the
Other. Additionally, the article considers poetry as a communicative medium that enables the

expression of the ineffable.

KEYWORDS: consciousness; Emily Dickinson; mysticism; poetry; spirituality

1. INTRODUCCION: LA CONCIENCIA (DE LO) ESPIRITUAL EN LAS TEORIAS
SOBRE MIiSTICA DE EVELYN UNDERHILL Y RUDOLF OTTO

Este articulo, que parte de los postulados tedricos sobre la conciencia espiritual planteados por
Evelyn Underhill y Rudolf Otto, propone un acercamiento al pensamiento de la poeta
norteamericana del siglo XIX, Emily Dickinson. Su pensamiento, que podria definirse como
mistico —o cercano a lo mistico—, se refleja en algunos de sus poemas con mayor inclinacion
metafisica. Por medio de incursiones visionarias en las que convergen cuerpo, alma y mente,
en gran parte de estos poemas la voz poética accede al encuentro con una conmovedora realidad
trascendente que la circunda. El estudio se articula, asi, en dos partes. En primer lugar, se
exponen las teorias sobre conciencia espiritual desarrolladas por Evelyn Underhill y Rudolf
Otto. Seguidamente, se aplican los fundamentos expuestos en estas obras a una serie de poemas
de Emily Dickinson que abordan la relacion ontologica entre el ser y lo Otro a través de
experiencias espirituales, como la admiracidon de un fenomeno natural o una vivencia amorosa

de indole mistica. Este encuentro sagrado con una alteridad divina se refleja en versos tejidos

27



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

de un lenguaje apofatico colmado de figuras retoricas como el oximoron o la personificacion,
ademas de imagenes y metaforas que instantaneamente capturan el reflejo de una comunion
con lo trascendente. Estas, en conjunto, consolidan un simbolismo poético que hace
transparente la vastedad de una realidad inteligible tras el velo de lo visible.

Evelyn Underhill, escritora anglo-catolica del siglo XX, es una critica pionera en el
estudio del fendmeno mistico (Loades, 2023:7), dadas sus influyentes aportaciones,
especialmente sobre la dimension psicologica sobre la que se sustenta la experiencia mistica en
la que el yo anhela una fusion amorosa con Dios. Underhill no solo estableci6 paralelismos
entre el desarrollo de la conciencia durante el fendmeno mistico y los cambios psicolégicos que
esta experimenta en el crecimiento humano, sino que también estudio la capacidad de esta de
activar un tipo de percepcion mas alla del puro intelecto durante una vivencia mistica.

Un ejemplo pertinente de la teoria de Underhill acerca del papel de la conciencia en la
experiencia mistica se encuentra en su libro Mysticism (1911), en el que explica como esta
trasciende el modo ordinario de razonamiento y despliega un tipo de conocimiento mas
expandido y de indole espiritual. Es asi como, en el libro, Underhill escribe que «la personalidad
del [ser humano] es una cosa mucho mas profunda y misteriosa que la suma de su sentimiento,
pensamiento, y voluntad consciente» (2002: 51). La persona, mas alld de constituir una suma
de pensamientos y sentidos, atesora unas potencias latentes tras las cortinas de la 16gica, una
profundidad «inexplorada» (2002: 52) a través de la que aprehender los misterios del cosmos.
Underhill revela que el alma puede ser como una esponja capaz de expandirse y contraerse en
las corrientes de la inmensidad del universo una vez alcanza cierto desarrollo espiritual (2002:
51). La teorica, pues, argumenta que existe un sentido o percepcion de orden espiritual e
inherente al yo que traspasa la frontera de su conciencia discursiva (2002: 53, 63, 177). Se trata
de una «forma de conciencia—un medio de comunicacion con la realidad— que [normalmente]
no se desarrollay (2002: 328) en una persona en condiciones ordinarias. Concretamente,
sostiene que se trata principalmente de «un movimiento del corazény (2002: 50), un tipo de
conciencia que brinda la capacidad de discernimiento de esa realidad suprema e incognoscible
desde o para la conciencia racional.

Para Underhill, es precisamente la contemplacion —Ila aprehension de lo Absoluto— el
estado que puede propiciar el despertar de una conciencia espiritual soterrada. La
contemplacion, expresa, no es sino «una suprema manifestacion de ese “poder de saber”
indivisible que se halla en la raiz de todas nuestras satisfacciones artisticas y espirituales»

(Underhill, 2002: 329). Potencia el deseo instintivo del yo por lo trascendental, por el Bien, lo

28



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

Bello y la Verdad (2002: 299) ultimas. Durante la actividad contemplativa, ademas, la facultad
visionaria del yo se agudiza de tal manera que la aprehension de lo divino puede incluso
manifestarse en forma de «‘“audiciones”, visiones, escritura automadtica, o cualquier otra
traduccion de lo suprasensible en términos de percepcion sensible» (2002: 66). En este sentido,
la captacion de lo suprasensorial se registra, paraddjicamente, de manera sensorial. En otras
palabras: lo trascendente se vuelve inmanente; irrumpe una epifania que puede dejar una huella
a nivel psicosomadtico en el yo y que este trata de traducir por medio del lenguaje. Durante la
contemplacion, ademads, también surge el estado de éxtasis o trance mistico, caracterizado por
un aturdimiento de los sentidos y en el que la amplificacion de la facultad perceptiva del yo
supone a la vez la anulacion o enajenacion de su conciencia discursiva, hasta tal punto que su
voluntad se quiebra y desemboca en un embotamiento cognitivo. Despierta asi un tipo de
conciencia noética que, regida por una amplificacion de la intuicion, facilita la cosmovision de
una realidad trascendente.

Underhill también asevera que el calado emocional (2002: 335) que acompaia a la
aprehension de algo absolutamente trascendente para el yo siempre es la base desde la que el
mistico se guia para expresar su experiencia espiritual. Segiin Underhill, las emociones
«siempre y necesariamente seran la materia de la que el mistico extrae un lenguaje sugestivo
por el que insinuar su experiencia de las cosas supremasy» (2002: 335). La dimension sensorial
del yo, por tanto, no se encuentra del todo inactiva durante la actividad contemplativa. Sin
embargo, conviene recordar que, aunque es una experiencia que involucra el aparato sensorial,
esta trasciende toda forma de percepcion sensorial e intelectual (2002: 335).

A pesar de las complejidades para narrar este tipo de experiencias debido a su naturaleza
inefable, el estado de embelesamiento que generan siempre suscita el deseo de expresarlas, si
bien con desafios lingiiisticos de por medio. Este articulo centra el foco en cémo las
experiencias extaticas se expresan concretamente mediante la palabra poética. El poeta siempre
esta sumido en el intento —a veces, desesperado— de construir un vocabulario con el que
pueda, hasta donde el limite de este lo permita, dar una traduccion a la panoplia de sentimientos
y emociones que atestigua al presenciar el misterio de lo Absoluto. En este sentido, la poesia se
convierte en una interpretacion verbal de los tacitos enigmas de lo divino.

A tenor de las ideas defendidas, también cabe resaltar la presencia de la corporalidad en
las experiencias misticas. El andamiaje sensorial del yo es al mismo tiempo medidor y mediador
de la experiencia extatica. Como enfatiza Underhill, de hecho, la experiencia mistica no es sino

«un extrafio estado “psicofisico”» (2002: 62) que involucra mente y cuerpo. Por ello, en

29



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

ocasiones se generan determinadas respuestas de tipo neurofisioldgico donde el yo «parece estar
en un estado de trance, caracterizado por una rigidez fisica y una anestesia mas o menos
completa» (2002: 329). En este sentido, la experiencia mistica es, efectivamente, un didlogo
entre cuerpo, alma y mente.

De manera similar a Underhill, el tedlogo y filosofo aleman Rudolf Otto también asento
un estudio pionero en el estudio de la mistica, en su caso al abordar el aspecto irracional de la
experiencia sagrada frente a teorias reduccionistas que se empefiaban en racionalizarla
(Guacaneme, 2010: 278). Para Otto, la naturaleza mistérica de lo divino se caracteriza por su
incapacidad de ser concebida plenamente, dada su inmensidad. Para definir su teoria sobre la
inefabilidad de la realidad divina, Otto estableci®6 una terminologia novedosa que ha
permanecido latente en diferentes discursos teologicos actuales (Knox, 2024: 27) y que se
desarrollard a continuacion. Al mismo tiempo, la cualidad irracional que define a la otredad
divina también se extiende a la manera en que el sujeto comprende lo sagrado. Para Otto —y
en este sentido se acerca al pensamiento de Underhill—, la persona aprehende lo sagrado no
desde el conocimiento discursivo, sino desde un sentimiento profundo proéximo a la intuicion
(Guacaneme, 2010: 282).

En su libro Das Heilige? (1917), Otto también defiende la existencia de un tipo de
conciencia dominada principalmente por la intuicion y por la que el alma «se abre, se entrega
y sumerge en la impresion del “universo”» (Otto, 2001: 186). No obstante, confiesa que lo que
concierne a los asuntos del alma tnicamente solo puede sugerirse (2001: 15), pues se trata de
una capacidad de percepcion que trasciende todo conocimiento racional (2001: 186). Al igual
que Underhill, Otto declara que se trata de una intuicion interior y supra racional que «irrumpe
de la base cognoscitiva mas honda del alma» (2001: 149). El cardcter enigméatico de esta
conciencia es precisamente el sello que la caracteriza como inexplicable, al menos desde una
perspectiva logico-racional. También, como Underhill, Otto plantea que esos poderes latentes
e ignotos en el alma pueden crecer una vez que esta alcanza cierta madurez espiritual (2001:
151).

La conciencia de la que habla Otto, que se halla en el extrarradio de la conciencia logica,
permite la percepcion de una realidad mas alla de los confines de lo empiricamente demostrable.

A esta realidad Otto la denomina como lo sanfo o, sirviéndose de un neologismo acufiado por

2 Aunque este articulo toma como referencia la ediciéon de 2001 de Alianza de esta obra de Otto, donde la
traduccion al espaiiol aparece traducida como Lo santo: Lo racional y lo irracional en la idea de Dios, existen
otras traducciones en las que lleva por titulo La idea de lo sagrado.

30



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

¢l mismo, lo numinoso, una categoria autbnoma que evoca la manifestacion de un fenémeno o
de una realidad cuanto menos misteriosa, divina y sublime. Otto también corrobora que «este
aspecto del numen, ademds de incomprensible, se convierte en paraddjico; porque no estd ya
por encima de toda la razén, sino que parece ir en contra de la razon» (2001: 43). La experiencia
de lo numinoso se sustraec a un nivel superlativo de conocimiento no involucrado en las
operaciones logicas de la conciencia conceptual, sino engarzado con la mas profunda sabiduria
proto-racional del alma. Como constataba Underhill anteriormente, de ahi deviene la paradoja
lingtiistica a la hora de intentar expresar la sublimidad de una realidad sobrecogedoramente
sagrada.

Si bien la exploracion de lo divino trasciende lo sensible, Otto no obstante argumenta
que las impresiones sensibles también son necesarias, en tanto que son catalizadoras de la
vivencia espiritual (2001: 149). Lo sensible se convierte en este respecto no en causa sino en
cauce de la manifestacion de lo sagrado en lo mundano, lo fisico y lo sensorial. Al igual que
para Underhill, para Otto la experiencia de lo sagrado paraddjicamente también precisa de lo
sensorial para hacerse —al menos, hasta cierto punto— comunicable en el plano fisico.

Para Otto, la percepcion de lo sagrado desencadena en el yo una conmocion intensa, ya
que aprehende una realidad tan sumamente novedosa y magna que, de primeras, le resulta
extrafia. A esta perplejidad sensorial el tedlogo la denomina mysterium tremendum.> Se trata de
una respuesta inmediata de asombro que viene acompanada, a partes iguales, de un
encogimiento —no de rechazo— y una atraccion ante la percepcion de una belleza sublime,
como podria ser la inmensidad de un paisaje natural, de una obra de arte, de una pieza musical
o de una desbordante conexion mistica con una presencia divina. Es un pasmo —no obstante,
£0z0so— ante una interaccion con el misterio de lo trascendente.

Otto también explica la experiencia del mysterium tremendum desde los conceptos de
la prepotencia —o majestas*— y la impotencia. Estos dos conceptos explican, por un lado, la
idea de prepotencia respecto a la sublime grandeza de una realidad o presencia divina y, por
otro, el sentimiento de inferioridad del yo que, anonadado ante tal poder, llega a percibirse a si
mismo como impotente o directamente inexistente (Otto, 2001: 31) al contemplar tal
magnificencia. Ademas, este sentimiento de estupefaccion —de «pavor numinoso», como lo
denomina Otto— por parte del sujeto contemplativo puede desembocar en el éxtasis (2001: 22)

y generar un impacto a nivel corporal (2001: 25).

3 La traduccion al espafiol es «el misterio tremendo».
4 Su origen deriva de la palabra latina maiestas, -dtis: grandeza, solemnidad, majestuosidad.

31



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

Si la amalgama de los sentidos es necesaria para la expresion de lo numinoso, el
lenguaje también precisa de su articulacién en la comunicacion de las experiencias de lo
sagrado. De lo contrario, Otto argumenta que la mistica deberia ser unicamente silencio, y no
es el caso, puesto que la mistica ha sido, precisamente, «verbosa en extremo» (2001: 11), si
bien alusivamente mediante el empleo de simbolos, imagenes y metaforas. No obstante, cabe
recordar que la esencia de lo divino siempre radica en su naturaleza misteriosa y no es, ni mucho
menos, traducible a lo racional y a lo conceptual. La verbalizacion de lo numinoso, pues, no
resulta del todo ilegitima o imposible. La palabra poética se erige como la koiné («lenguaje
comuny) entre los poetas que conocen el complejo idioma de la Verdad. La poesia, como se
vera en la de Dickinson, deviene un canto interior del alma hacia lo sagrado donde se conjugan
lenguaje y silencio, lo dicho con lo no dicho.

Las aportaciones de Underhill y Otto sobre el fenomeno mistico resultan de interés para
el andlisis de la poética de Emily Dickinson, poeta norteamericana del siglo XIX que se entrego
con devocién a la busqueda de un Otro indefinible. Pese a que Dickinson realmente nunca se
definié desde ningln posicionamiento religioso, se sirvid de motivos religiosos para proyectar
su experiencia personal de lo sagrado. Como senala el académico Glenn Hughes, «su
sensibilidad hacia el misterio de la presencia divina, y su apertura a ¢él, domin6 su vida y su
obray, ya que Dickinson no se mantuvo en absoluto ajena a la experiencia de la trascendencia;
siempre «reconocio el anhelo por una comunion tltima més profunda con la realidad divina del
ser como la principal orientacion humanax» (2011: 68) mas alld de dogmas religiosos. Es mas,
Dickinson incorporé una amplia cantidad de referencias y terminologia religiosa —
principalmente procedentes de la Biblia— para «explorar y explicar su propia busqueda lucida
de lo que significa vivir en medio de la tension hacia el misterio divino» (2011: 69). En este
sentido, Dickinson se puede considerar una poeta mistica en tanto que, sin necesidad de
aferrarse a ninguna doctrina religiosa, sus inquietudes metafisicas ya la hacen participe de la
busqueda del misterio de Dios. Su encierro voluntario no fue sino una apertura al arte, a la
conciencia interior y al enigma de lo absoluto.

Mas alla de la hondura espiritual de una vivencia mistica, Dickinson también exprimid
su complejidad psicologica. La poeta se enfrentd al mismo tiempo con pasion y desasosiego a
los desafios de la mente que comprometen al yo en la busqueda intrincada del Otro, como la
incapacidad de entendimiento, la disolucion del ego o incluso momentos de angustia emocional
similares a los episodios vivenciados por los misticos cristianos durante la llamada noche

oscura del alma (Hughes, 2011: 79). Dickinson dialoga en este sentido con las teorias

32



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

planteadas por Underhill y Otto al considerar a) que la conciencia, como demuestran Underhill
y Otto, trasciende lo racional y b) que la aprehension de lo divino compromete a la conciencia

de tal modo que puede llegar a desafiar el lenguaje y suscitar emociones profundas en el yo.

2. EMILY DICKINSON Y LA HUELLA DE LO SAGRADO: LA «COM-UNION»
ENTRE CUERPO, ALMA Y MENTE

Sobre la relacion entre Dickinson y la mistica, son especialmente destacables los estudios
desarrollados por Michael Dressman, Roxanne Harde, Glenn Hughes o William Franke, entre
otros. Estos académicos han recalcado temas de trasfondo mistico como, por ejemplo, la idea
recurrente del matrimonio mistico, que Dressman analiza en su articulo «Empress of Calvary:
Mystical Marriage in the Poems of Emily Dickinson» o la importancia de la corporalidad como
vehiculo conductor en la experiencia de lo sagrado —y su relacion con el ejemplo del cuerpo
de Cristo y la idea de la encarnacion— que estudia Harde en «“Some—are like My Own—"":
Emily Dickinson’s Christology of Embodiment». Franke, por su parte, subraya en varias de sus
obras la dimension lingiiistica del fendmeno mistico en la poesia de Dickinson. Concretamente
se centra en la idea de la teologia negativa, en referencia a la incapacidad lingiiistica de expresar
por medio de afirmaciones un encuentro con lo divino dado su caracter inefable.

Para Emily Dickinson, como afirma en su poema J1354, «El Corazon es la Capital de
la Mente —» (Dickinson, 1987: 295).° A lo largo de su corpus poético, la poeta le confiere una
suprema importancia al corazon, pero al mismo tiempo también reconoce, como subraya en su
poema J1355, que «Vive del Corazon la Mente / Como cualquier Parasito —» (1987: 295).
Corazén y mente conforman el simbiodtico andamiaje que sostiene al ser. Desde su mirada
contemplativa, Dickinson siempre mostr6 una profunda curiosidad por indagar en los misterios
que bafian el cosmos. Es por ello por lo que la poeta sabia perfectamente que «By intuition,
Mightiest Things / Assert themselves — and not by terms —» (Dickinson, 1975: 201), como
reconoce en su poema J420. Es por medio de un impulso interior como se sondean los misterios

mas reconditos y extraordinarios del universo.

5 Todas las referencias a los poemas de Emily Dickinson a lo largo del articulo corresponden, salvo que se indique
lo contrario, a la edicion de 1987 traducida al espafiol por Margarita Ardanaz y a la de Silvina Ocampo de 2006.
A su vez, conviene aclarar que la numeracion de los poemas, asignada por el editor Thomas Johnson, es la forma
convencional de identificarlos. Esta esta precedida por una letra <J> en referencia al apellido del editor.

33



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

Si, como dice Otto, lo sagrado no es sino la manifestacion de una realidad inteligible
que «provoca en nuestro animo un interés irrefrenable» (2001: 41) por conocerla dado su
enigmatico atractivo, Dickinson, en este sentido, supo captar las sefiales mas inadvertidas del
universo desde sus mas hondas inquietudes existenciales y metafisicas. La gran poeta visionaria
de Ambherst exprimio el significado y la esencia de lo que es la experiencia de lo sagrado al
maximo y asi la codifico en sus poemas por medio de las palabras y los silencios entre ellas.
Aunque a su manera idiosincratica, Dickinson también recuper6 en este sentido «la esencia
misma de la epifania cristiana» (Hughes, 2011: 84).

Concretamente, el amor es una realidad dentro de esas cosas mas sagradas y sublimes a
las que alude Dickinson y que para ella ebullen, indiscutiblemente, desde el interior del yo. La
poeta enarbolaba el amor como una via para sondear el conocimiento de una sabiduria ignota y
eterna. En gran parte de sus poemas de inclinacion amorosa se puede identificar a un yo lirico
en fusion con una realidad o un ta trascendente. Esta union se concibe dentro de una atmdsfera
notoriamente mistica donde la voz lirica intenta expresar lo inexpresable de un amor o de una
admiracion que supera las barreras del conocimiento 16gico.

Su poema J246 es un claro ejemplo de ese encuentro mistico entre la amada y una
presencia —aparentemente de naturaleza divina— a quien no identifica pero que
probablemente aluda a Cristo dada su presentacion como una personalidad trascendente, en
primer lugar; y, en segundo, debido a las multiples referencias de la poeta a este a lo largo de

su obra. El poema refleja la entrega total de la amada al amado, con quien se funde en unidad:

jCaminar para siempre a Su lado —
La mas pequena de los dos!
Cerebro de Su Cerebro —

Sangre de Su Sangre —

Dos vidas — Un s6lo Ser — ahora — (Dickinson, 1987: 113)

La voz poética confiesa que ambos amados orbitan en torno a la misma unidad, tanto
que la amada declara que su mente es la del amado. En cierto sentido, da a entender que su
propia conciencia, tras esta union espiritual, estd vinculada a la conciencia divina del amado.
Es decir, su conciencia ahora se ha fusionado con una conciencia superior a la suya ordinaria,
de modo que roza un cierto grado de lo que filoséficamente se conoce como sabiduria de la

no-dualidad. Es tal la pasion de la amada hacia el amado que sugiere que esta se ha despojado

34



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

de su propia capacidad de raciocinio para autorealizarse en una conciencia unica y mas elevada
que ahora pertenece a los dos.

Dada la omnipotencia de este amado —desde esta hipotesis su presencia de nuevo
remite al término de majestas desarrollado por Otto—, la persona poética naturalmente se
concibe como «La mas pequefia de los dos» (Dickinson, 1987: 113). En base a la teoria de Otto
sobre las fuerzas de la prepotencia versus la impotencia anteriormente mencionadas, el
sentimiento de insuficiencia que muestra el yo lirico aqui «lleva a valorar el objeto trascendente
de referencia, como lo absolutamente eminente, por su plenitud de realidad» (Otto, 2001: 31)
La inconcebible naturaleza augusta del amado conduce a la amada a percibirse a si misma como
inferior, y se sitia casi en un plano secundario. Por ello, esta «desvaloracion es [...] el
sentimiento que tiene el sujeto de su absoluta profanidad» (2001: 75) frente a la magna
sacralidad del Otro. Como dice Otto, el valor «que corresponde del lado de la criatura [es] un
valor negativo numinoso» (2001: 76). La voz poética entona aqui, efectivamente, un «tu solus
sanctus» (2001: 76) dirigido hacia el amado.

En relacion con la estrofa anterior, la voz poética también antepone al amado a su propio
yo. Se trata de la maxima mistica de la renuncia que implica el desapego del yo, asi como del
desprendimiento de las drdenes de la conciencia ldgica para poder adentrarse en la sabiduria

suprema y noética de ese ti trascendente. La voz poética desea:

Para siempre probar de su destino
Si dolor — la mayor parte —
Si placer — apartar mi porcion

Para ese Corazon amado — (Dickinson, 1987: 113)

Como explica Underhill, el «obstaculo» presente en una unioén mistica con el Otro «no
es la conciencia en general, sino la autoconciencia, la conciencia del Ego. El Ego es la
limitacion, lo que se opone a si mismo a lo Infinito» (2002: 172). La amada reconoce que, para
poder aspirar a conocer los misterios sublimes de este Otro —que representa una conciencia
suprarracional—, necesita elevarse mas alld del plano mental ordinario, pero también de su
propio ego: «apartar mi porcion / Para ese Corazon amado —» (Dickinson, 1987: 113). En
palabras de Underhill, «la “pasividad” de la contemplacion [...] es un requisito necesario de la

energia espiritual: una limpieza esencial del terreno» (2002: 65). Este deseo de renuncia

35



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

personal por parte de la amada supone también el abandono de su conciencia mas racional para
activar otra de mayor alcance perceptivo.

En la ultima estrofa, la amada exclama que un «Cambio», una transformacién final,
tendré lugar por medio de la muerte, a través de la que podra reunirse totalmente con el amado
en una dimension superior. Esa intensidad por entregarse al amado la lleva a proyectarse con ¢l

en el reino celestial:

Toda la vida — para conocernos —

A quien nunca podremos aprender —
Dentro de poco — un Cambio —
Llamado Cielo —

jAbsortos Vecindarios de Hombres —
Descubriendo — lo que nos asombraba —

Sin el diccionario! (Dickinson, 1987: 113)

A su vez, larenuncia de la amada supone el abandono de su conciencia espacio-temporal
para, paraddjicamente, hacer consciente algo incognoscible: visualizar un episodio de éxtasis
postmortem donde imagina que descubre la verdad suprema en un mas alld. Es importante
sefialar aqui que, para Dickinson, el amor y la muerte son sindnimos de eternidad y, por tanto,
ambos gozan de una cualidad divina inherente (Alvarez Castafio, 2009: 5). Como también
indica Franke, «Dickinson frecuentemente alude a momentos de epifania indescriptibles que
experimenta como revelaciones y milagros religiosos que trascienden la expresion verbal
ordinaria» (2008: 69). En efecto, la amada del poema finalmente exclama que se trata un amor
in excelsis, indescriptible por medio del lenguaje.

En su otro poema, el J756°, la voz lirica describe lo que parece ser un rapto mistico
resultante de una interaccion sagrada con algo que podria aludir —realmente no se identifica el
qué o quién— a la fuerza inmedible de un amor mistico o a una veneracion por la naturaleza,
que no deja de ser una manifestacion de lo divino y, por tanto, un /ocus sacro de intima conexioén
con lo Absoluto. En cualquier caso, la voz poética siente una admiracién ante esa realidad
trascendente. Se trata de un poema donde Dickinson refleja esa «diferencia interna, / donde esta

el significado —» (Dickinson, 2006: 74) de la que habla en su poema J258. En el poema J756,

6 En el caso de este poema, la traduccion al espafiol corresponde a la realizada por la escritora y poeta argentina
Silvina Ocampo.

36



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

concretamente, alude a un «nuevo tesoro en el alma —», a esa conciencia expandida y afilada
que adquiere tras experimentar esta transformacion casi alquimica. Es, como dice Underhill,
una «alteracion del equilibrio mental: el adormecimiento de ese “Yo Normal”[...]y el despertar

de ese “Yo Trascendental” que normalmente duerme» (Underhill, 2002: 56):

Tuve una bendicion mayor que todas
tan superior a mis 0jos
que renuncié colmada ya a sumarla —

ante el vasto encantamiento —

era el limite de mi suefio —
el foco de mi oracion —
una perfecta — paralizante dicha —

satisfecha como la desesperacion —

no supe mas de la necesidad — ni de frio —
habiéndose en fantasmas convertido
por este nuevo tesoro en el alma —

suprema suma terrenal — (Dickinson, 2006: 233-234)

La voz poética confiesa que esta vision supernatural es de una naturaleza tan sublime
«que renuncié¢ colmada ya a sumarla — / ante el vasto encantamiento —». En clave apofatica,
la concibe como «una perfecta — paralizante dicha —» que incluso le arrebata la capacidad
sensorial: «no supe mas de necesidad — ni de frio —» (Dickinson, 2006: 233). No obstante, la
voz lirica manifiesta que se trata de una escena que es superior a sus ojos. Como expresa Otto
respecto a las impresiones sensibles, la aprehension o contemplacion de una vision beatifica
«no nace de ellas, sino merced a ellasy» (2001: 149). Esto es, la captacion de lo cosmico también
se manifiesta a través de los sentidos pero, al mismo tiempo, los trasciende. En este caso, en el
poema la vision canaliza esta experiencia que la voz poética corrobora que ha sido
simultdneamente real —pues la ha visto a través de sus ojos— e irreal, ya que es tan sublime
que va mas alla de lo que sus ojos, de hecho, pueden ver.

Al mismo tiempo, la percepcion aumentada de la voz poética, tras haber vivido esta
epifania extraordinaria, es un ejemplo de como «lo Absoluto es aprehendido por una suspension

total de la conciencia superficial» (Underhill, 2002: 171). Bajo los efectos de este éxtasis, su

37



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

conciencia queda arrebatada y fuera de los parametros logico-racionales del conocimiento
ordinario. Puesto que su cerebro no atina a dar crédito a esta experiencia desbordante, se vierte
una respuesta neurofisioldgica inmediata por parte del yo. Bien se expresa en la siguiente

estrofa:

el cielo arriba el cielo abajo —
intensificado de rubicundo azul —
latitudes de la vida — se inclinaron al maximo —

el jucio perecido — también — (Dickinson, 2006: 234)

Tras este arrobamiento, el funcionamiento cognitivo se altera y todo se escapa al orden
y a la logica dada la sensacion de despersonalizacion que siente el yo poético. La capacidad de
razonamiento, su juicio, se corrompe o, directamente, perece. Como enfatiza Underhill, «en una
atmosfera tan sumamente cargada de asombro y entusiasmo, el cerebro humano est4 ante una
irremediable desventaja» (Underhill, 1913: 118). Se trata, efectivamente, de una experiencia
arrolladora que finalmente desbarajusta todo el engranaje psicofisico del yo.

Con la misma frecuencia que en los poemas anteriores, en el poema J638” la voz poética
de Dickinson parece de primeras describir una estampa natural cuya contemplacion le provoca
un animo instantaneo de asombro y, al mismo tiempo, de fascinacion. El fenomeno natural se

proyecta COmo un amanecer:

To my small Hearth His fire came —

And all my House aglow

Did fan and rock, with sudden light —

‘Twas Sunrise — ‘twas the Sky — (Dickinson, 1975: 316)

La entrada de luz solar en el habitaculo se siente como una oleada instantanea de
plenitud, tanto que la morada, confiesa la voz lirica, «Did fan and rock, with sudden light»
(Dickinson, 1975: 316). Esta sensacion de encogimiento automaticamente remite una vez mas
a las observaciones por parte de Otto acerca del pavor numinoso, consecuencia de un estado

animico exaltado ante la observacion de una belleza suprema.

7 En el caso particular de este poema de Dickinson, se reproduce en su lengua original, €l inglés, debido en primer
lugar a la escasez de traducciones académicamente fiables al espafiol y, en segundo lugar, con el proposito de
hacer hincapié sobre ciertas particularidades lingiiisticas que resultan mas perceptibles en su version original.

38



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

Aunque en el poema no se desvela quién es el sujeto que se oculta tras el determinante
posesivo masculino «His» en la primera estrofa, metaféricamente este puede hacer referencia a
Dios y a su solemne llamarada —y llamada— amorosa. En este sentido, el poema tomaria una
direccion de lectura diferente, mas allé de la aparente descripcion de un proceso natural como
puede ser un amanecer. A esta interpretacion del poema también se suma la critica Wendy
Martin (2007: 55). A este respecto, pues, esta escena sirve de base o telon de fondo para
describir un proceso mas bien interior que atraviesa el yo lirico, como pudiera ser la iluminacion
de Dios en su interior, el despertar de su fuerza en una «House aglow», que no sugiere otro
espacio que el de una morada interior —como diria santa Teresa de Jesus— donde el alma
habita apagada y adormecida, desprovista —aunque solo provisionalmente— de Dios.

No obstante, esta iluminacion espiritual inmediatamente supone una transformacion
interior. Diafana, el alma ha encendido su chispa interior gracias al fuego refulgente de Dios,
el Sol eterno. Al mismo tiempo, la eleccion de los dos verbos que implican movimiento como
lo son «fan» y «rock», transmiten la idea de una agitacion interior, un torbellino que
internamente sacude al yo lirico y que es resultado de la méxima excitacion que provoca esta
intensa apertura espiritual. El sol, en este caso, simbolizaria la luz eterna de Dios abriéndose
paso en la sala interior que aguarda un alma que espera ser despertada por este. Desde esta
perspectiva, resulta también interesante la eleccion —quizés deliberada— por parte de la poeta
del sustantivo «Hearth», dado su peculiar parecido con la palabra Aeart, que de nuevo remite a
la idea de hogar, al céntrico espacio sagrado del ser. Asi lo expresa la propia Emily Dickinson
en su poema J911, donde declara que el corazon humano hospeda dentro «A white inhabitant
—» (Dickinson, 1975: 430), que seguramente se refiera al alma y a su limpida pureza. Una idea
similar encierra su poema J1567, donde la voz poética, a modo de aforismo, corrobora que «El
Corazodn tiene muchas Puertas —» (Dickinson, 1987: 325), como si de una estancia u hogar se
tratase. En honor también a la etimologia latina de la palabra «hogar»®, el corazon es, en este
sentido, la hoguera interior de las pasiones donde arde el fuego del amor.

Como suele ocurrir reiteradamente en la poesia mistica, «aparece una y otra vez ese
abrasador fitego amoroso, cuya impetuosa violencia apenas soporta el mistico en ese amor que
le oprime» (Otto, 2001: 35). En este poema, la respuesta ante la llegada de esa arrebatadora
pero reconfortante rafaga luminosa que envuelve todo el interior del yo lirico acaece en forma

de temblor interno: «And all my House aglow / Did fan and rock, with sudden light —»

8 Del latin focus (fuego) evoluciond al latin tardio hispanico focaris (hoguera).

39



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

(Dickinson, 1975: 316). Como expresa Otto, la reaccion del sujeto ante la plenipotencia de lo
numinoso a veces puede sentirse como «una leve y suave conmocion» (2001: 26), como puede
ser un «temblor y estremecimiento del espiritu» (2001: 27). Es un gozo interior que ha de
expresarse por medio de un estimulo o impulso sensorial, en ausencia de lenguaje.

Otra senal en el poema que invita a realizar esta lectura enfocada en el amor mistico
radica en el empleo de los adjetivos, concretamente en el uso de «small» en el primer verso.
Como ocurria anteriormente en el caso del poema J246, la eleccion de este adjetivo por parte
de Dickinson también apunta a la idea del sentimiento de impotencia versus la prepotencia que
desarrolla Otto. Otto también argumenta que el pavor numinoso que experimenta el yo durante
una imperante experiencia espiritual suele venir acompafnado, en ocasiones, de un «sentimiento
de la impotencia frente a la prepotencia» (2001: 31). En este caso, se trata de la prepotencia que
representa la impactante grandeza de una presencia divina que conduce al yo lirico a sentirse
sumamente inferior ante el mayusculo poder de lo Absoluto: «To my small Hearth His fire
came —» (Dickinson, 1975: 316). Esta idea se proyecta también a lo largo de la obra de
reconocidos misticos como santa Teresa de Jests, por mencionar un ejemplo pertinente.

En la tltima estrofa, finalmente, la voz poética insinua que esta reveladora experiencia
ni siquiera depende excepcionalmente de un proceso meteorologico o estacional. El empleo del
participio «impanelled» en el verso, del verbo legal «impanell» («constituir», «designar»,
«nombrary, «convocar» un jurado), sugiere que esta escena no ha sido ordenada o invocada por
el verano y, por tanto, no es un evento efimero como lo es este estival. Realmente, insinta que
esta experiencia ha sido mas bien espiritual y se ha sentido como eterna, ya que estd marcada

«With limit of Decay—»:

Impanelled from no Summer brief —

With limit of Decay —

‘Twas Noon — without the News of Night —
Nay, Nature, it was Day — (Dickinson, 1975: 316)

Es un acontecimiento que renace constantemente. La escena se disuelve en un eterno
presente bafiado en luz y claridad, pues la voz poética admite que esta se sucede a cada instante
durante el dia, sin decaer en la noche. Esta continuidad desestabiliza la sucesion natural del
tiempo. El yo lirico, en definitiva, alberga un sentimiento de gracia plena al ver atravesada y

expandida su estancia interior por una epifania que permea todo su ser. Los ritmos cosmicos y

40



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

temporales, al mismo tiempo, se mueven al compds del ritmo circadiano interior y espiritual
del yo: el amanecer de Dios —simbolizado en la salida del sol— en su alma también genera el
despertar de esta ultima. Definitivamente, se trata de una experiencia transformadora de
apertura y crecimiento espiritual.

En su poema J420,° «You’ll know it — as You know ‘tis Noon —», la voz poética de
Dickinson realza la intuiciéon como el canal de conocimiento verdadero de las causas supremas
que sustentan el cosmos. Es mas, alinea la intuicion con la gloria divina; la eleva a esta categoria
o nivel suprarracional. Sin embargo, el poema estad marcado por una ambigua deixis, ya que la
voz poética, de nuevo, no identifica cudl es el objeto que se contempla y que encierra ese
pronombre «it». No obstante, parece referirse a cualquier manifestacion de lo sagrado en el

mundo terrenal:

You’ll know it —as you know ‘tis Noon —
By Glory —

As you do the Sun —

By Glory —

As you will in Heaven —

Know God the Father — and the Son. (Dickinson, 1975: 200)

La voz lirica confiesa que la manera de conocer ese «it» es tan evidente y natural como
el saber reconocer cuando es de noche o como luce el sol. Es decir, se trata un tipo de
conocimiento innato, de primera mano e inherente al alma; un tipo de saber que, como apunta
Franke, Dickinson identifica como una forma de vision intuitiva o mistica (2008: 73). Afade,
ademas, que este es también una forma de acercamiento a Dios padre y a su hijo Cristo en el
mas all4. Se trata, pues, de un conocimiento de raigambre espiritual y exento de abstractos
mecanismos cerebrales o aprendizajes puramente racionales o empiricos. La voz poética
asegura que esta forma de instinto espiritual es el interruptor que enciende esa percepcion

interior del yo de la realidad objetiva y divina que la rodea:

By intuition, Mightiest Things
Asser themselves — and not by terms —

“I’m Midnight” — need the Midnight say —

° De nuevo, como en el poema anterior, este también se mantiene en la lengua original por las mismas razones.

41



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

“I’m Sunrise” — Need the Majesty? (Dickinson, 1975: 201)

El yo lirico confirma que el objeto de esta observacion beatifica son «Mightiest Thingsy,
entre las cuales se pueden incluir Dios, la naturaleza como paraiso sagrado, el amor, la felicidad
o incluso la propia muerte, todas ellas manifestaciones sagradas. Estas realidades, confiesa,
unicamente pueden ser aprehendidas por medio de la intuicidén, una facultad primitiva y
espiritual por la que el yo se sintoniza con la verdadera esencia de la realidad mas alla del muro
de las apariencias. En definitiva, la intuicion es «el mas vélido de aquellos instrumentos
mediante los cuales recibimos noticias acerca de la vida» (Underhill, 1913: 152-153). La voz
poética aqui sabe de antemano —definitivamente gracias a la experiencia de este tipo de
vivencias contemplativas— que la intuicion es el acicate para una conciencia espiritual
expandida al conocimiento de aquello que trasciende lo ordinario.

El funcionamiento o activacion de este tipo de percepcion especial como lo es la
intuicién no depende del lenguaje para dar cuenta de aquellas cosas mas sagradas de las que
habla la voz poética, ya que estas, por medio de la intuicion, «Assert themselves — and not by
terms —» (Dickinson, 1975: 201). Afirma que ni siquiera la medianoche necesita justificar que
es medianoche por medio de palabras, al igual que tampoco lo hace el amanecer. Quizés se
trate, inicamente, de implicitamente reconocer la existencia de estas latencias trascendentales
que se encuentran en todo lo presente. Como se expresaba en el poema anterior, el J756: esas
latencias se concentran a la vez en «el cielo arriba el cielo abajo» (Dickinson, 2006: 234). Se
trata de una asimilacion interior por medio de la que el yo simplemente ha de autorrealizarse en
la presencia de lo eterno, que se halla aqui y ahora. Para ello, es necesario un viaje de
introspeccion mas alla de la barrera mental para convertirse en uno con lo trascendente. Lo
sagrado del exterior estd en consonancia con la sacralidad interior. Los misterios de lo
suprasensible pueden descubrirse —de hecho, se descubren— desde el potencial de un alma
siempre dispuesta a recibir la inmensidad de lo inteligible. Como enuncia Emily Dickinson en
su poema J451: «Lo Externo — de lo Interno / Su Magnitud obtiene —» (1987: 161).

En este poema, una vez mas, reaparece el simbolo del amanecer como metafora del
alumbramiento de lo Absoluto: «“I’m Sunrise” — Need the Majesty?» (Dickinson, 1975: 201).
Esta majestad —de nuevo resurge la idea de prepotencia discutida anteriormente por Otto—
posiblemente se refiera a Dios todopoderoso. Es maés, la siguiente estrofa también refuerza esta

hipoétesis al emplear, como en el poema anterior, el pronombre posesivo masculino «His»:

42



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

Omnipotence — had not a Tongue —

His lisp — is Lightning — and the Sun —
His conversation — with the Sea —
“How shall you know”?

Consult your Eye! (Dickinson, 1975: 201)

La voz poética insinua que ni Dios ni sus milagros necesitan ser explicados. No obstante,
«para Dickinson, nuestra incapacidad para comprender los pasos que conducen hacia y desde
una experiencia sublime» ineludiblemente requiere de «representaciones poéticas, o
confrontaciones “cara a cara”» (Deppman, 2000: 10) con lo Absoluto. Probar de lo sagrado
requiere de un téte-a-téte con lo sagrado, de una experiencia personal, y qué mejor forma de
entablar un didlogo intimo y directo con ello que en y desde la poesia. Aqui, la palabra poética
asume el mismo papel que la pintura en el arte: es un destello instantaneo de la experiencia de
lo sagrado. Al mismo tiempo, es un intento de traduccion del silencioso Logos en melodia.

Todo aquello que deriva de la omnipotencia divina, se pregunta retéricamente la voz
poética en la ultima estrofa, «“How shall you know”?» (Dickinson,1975: 201). Los misterios
de lo Absoluto no existen con el fin de ser cuestionados por la ldgica; no hallan cabida en el
juicio de la razén. Otto ofrece una respuesta desde un planteamiento similar: «de qué manera
“ha sido hecho” el espiritu, nadie puede decirlo» (2001: 150). Una réplica similar también la
desvela Dickinson en su poema J1608: «The ecstasy to guess / Were a receipted bliss / If grace
could talk» (1975: 664). Al igual que los misterios del alma, el misterio divino es inefable, pero
se puede escuchar su voz plena en y desde el interior del yo.

Finalmente, ante la complejidad de verbalizar los enigmas de lo sublime, la voz poética
clausura el poema con un mandato: «Consult your Eye!» (Dickinson, 1975: 201). El poema se
cierra de manera ambigua, no obstante, ya que no especifica realmente a qué tipo de ojo o
mirada se refiere la voz poética: jse trata del érgano por el que se filtra la realidad objetiva, es
decir, al sentido de la vista, o a ese intuitivo, interior e invisible ojo del alma donde se refleja
Dios? Como admite el tedlogo y fildsofo patristico San Agustin en sus Confesiones: «Entré y
vi con el 0jo de mi alma —sea cual sea éste—, por encima de ese mismo ojo de mi alma, por
encima de mi mente, una luz inmutable» (2010: 357). Quizés el yo poético de Dickinson se
refiera a la filtracion del misterio de lo Absoluto desde lo exterior (la vista) pero también desde
lo interior (el ojo del alma). Dicho de otro modo, el sentido de la vista ciertamente resulta

imprescindible durante la contemplacion de un fendmeno espiritual, ya que es a través del

43



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

organo del ojo, como mediador, por el que primeramente se filtra una imagen y luego se gesta
la emocion generada por esta desde el interior. Este planteamiento remite a lo que Underhill
explicaba previamente acerca de la presencia de un imput sensorial como instrumento
complementario durante la expresion o comunicacion de una contemplacion (1913: 152).

Sin embargo, puesto que la idea central del poema es la intuicion, tal vez no seria del
todo incoherente interpretar ese «Eye», precisamente, como el ojo del alma. Como establece
Underhill, la intuicién durante una contemplacion no es sino «otro nombre para la més cercana
y segura de todas las intimidades, el conocimiento por uniéon —la “Vision del Corazon” de los
misticos» (Underhill, 1913: 152). En cualquier caso, la voz poética parece lanzar aqui un
mensaje que también encuentra su eco en el poema J1681, donde se expresa que la
comunicacion perfecta con lo Absoluto nace a través de esa «musica callada» —como diria el
mistico espafiol san Juan de la Cruz— que se halla en el interior del yo. Lo esencial, también,

es invisible a los ojos:

El Hablar es un sintoma de Afecto
Y otro el Silencio —
La mas perfecta comunicacién —

Nadie la oye —

Existe y su confirmacion —

La tiene dentro —

Mira, dijo el Apostol,

jAunque ¢l nada habia visto! (Dickinson, 1987: 343)

En efecto, y como sefiala Franke en su estudio sobre la tradicion apofatica en la poesia
de Dickinson: «la poesia de Dickinson esta impregnada por el sentido de que lo indecible en si
mismo posee un significado y que el propio fracaso del poema para decir lo que lucha por decir
puede albergar su significado mas poderoso» (2008: 70). Dickinson estd convencida de que,

paraddjicamente, el silencio es también revelador.

3. CONCLUSIONES

Para Underhill y Otto, la existencia de una forma de cognicion mas desarrollada y basada

principalmente en la intuiciéon se erige como la base primordial de las experiencias de lo

44



ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

sagrado. Este tipo de pensamiento trascendental permite, como se ha analizado, la activacion
de unas funciones ajenas a las operaciones del razonamiento discursivo. Activa una capacidad
de percepcion de tipo suprasensorial que facilita el discernimiento de una realidad mas allé de
lo fisico y lo material.

El transitar de Emily Dickinson por los pasillos del alma supone un viaje inicatico en el
que la conciencia se desarrolla, en cierto modo, en sentido contrario: avanza desde la pura logica
hacia el asombro y la intuicidn pristina. Desde su sensibilidad visionaria, Dickinson halla en la
contemplacion profunda un especial sentido de conexion holistica del yo con el Todo, conexion
que revela la amplitud ontolégica que define las correspondencias entre lo humano y lo divino.
En este sentido, el poema se convierte para Dickinson en una matriz fértil para la expresion de
aquello inexpresable: el misterio de la Verdad y la Belleza divinas. La poesia por tanto, se
consolida como testimonio de unas experiencias que, a pesar de desafiar el lenguaje, dejan
huella a través de unas pocas palabras. En definitiva, y como diria Dickinson en su poema J593:
«I could not have defined the change — / Conversion of the Mind / Like Sanctifying in the Soul
— / Is witnessed — not explained —» (1975: 291).

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
AGUSTIN, San (2010): Confesiones, Madrid, Editorial Gredos.

ALVAREZ CASTANO, Emilio José (2009): «Emily Dickinson o la busqueda de la trascendenciay,

Espéculo: Revista de estudios literarios, 42, pp. 1-8.

DEPPMAN, Jed (2000): «Dickinson, Death and the Sublime», The Emily Dickinson Journal, 9.1,
pp. 1-2, https://doi.org/10.1353/edj.2000.0002

DICKINSON, Emily (1975): The Complete Poems of Emily Dickinson, ed. Thomas H. Johnson,
Londres, Faber & Faber.

--- (1987): Poemas, trad. Margarita Ardanaz, Madrid, Catedra.
--- (2006): Emily Dickinson: Poemas, trad. Silvina Ocampo, Barcelona, Tusquets.

FRANKE, William (2008): «“The Missing All”: Emily Dickinson's Apophatic Poeticsy,
Christianity and Literature, 58.1, pp- 61-78,
https://doi.org/10.1177/014833310805800105

45


https://doi.org/10.1353/edj.2000.0002
https://doi.org/10.1177/014833310805800105

ARIADNA BELMONTE GIL
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 26-46

GUACANEME, Juan Pablo (2010): «Origenes y simbologia de lo sagrado en el pensamiento de
Rudolf Otto», Franciscanum: Revista de las ciencias del espiritu, 52.153, pp. 275-308,
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3703042

HUGHES, Glenn (2011): A More Beautiful Question: The Spiritual in Poetry and Art,

Columbia/Londres, University of Missouri Press.

--- (2014): «Love, Terror, and Transcendence in Emily Dickinson's Poetry», Renascence, 66.4,

pp. 283-304.

KNoOXx, James W. (2024): «<How Rudolf Otto Altered the Way We Think About the “Fear of
God” », Biblical Theology Bulletin, 54.1, pp. 26-37.

LOADES, Ann (2023): Explorations in Twentieth-century Theology and Philosophy: People
Preoccupied with God, ed. Stephen Burns, Londres, Anthem Press.

MARTIN, Wendy (2007): The Cambridge Introduction to Emily Dickinson, Cambridge,

Cambridge University Press.

OtT1O0, Rudolf ([1917] 2001): Lo santo: Lo racional y lo irracional en la idea de Dios, trad.
Fernando Vela, Madrid, Alianza.

UNDERHILL, Evelyn (1913): The Mystic Way, A Psychological Study in Christian Origins,
Londres, J. M. Dent & Sons.

-—- ([1911] 2002): Mysticism: A Study in the Nature and Development of Spiritual

Consciousness, Mineola, Dover Publications.

46


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3703042

	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

