LAS ERRANCIAS DE DORIAN: HUELLAS DE
«THE WANDERINGS OF OISIN» EN THE PICTURE OF DORIAN GRAY

THE WANDERINGS OF DORIAN: TRACES OF
«THE WANDERINGS OF OISIN» IN THE PICTURE OF DORIAN GRAY

MARIA CRISTINA GUERRERO-GARCIA
Universidad Politécnica de Madrid
mariacristina.guerrerogarcia@upm.es
https://orcid.org/0000-0002-0350-6950

Fecha de recepcion: 07-09-2025
Fecha de aceptacion: 24-11-2025

RESUMEN

En 1890 Oscar Wilde publicé en Lippincott’s Monthly Magazine su Unica novela, The Picture
of Dorian Gray. Mas alla de las connotaciones homoerdticas y politicas subyacentes en el texto,
la historia de Oisin, el héroe de la mitologia gaélica que envejece y muere al poner un pie en
suelo irlandés tras tres siglos en la Tierra de la Juventud, parece una clara fuente de inspiracion.
Partiendo de la publicacion de Irish Fairy Tales (1888)y The Wanderings of Oisin and Other
Poems (1889) de W. B. Yeats, asi como de la relacion personal entre ambos autores irlandeses,
este trabajo explora la influencia del poema «The Wanderings of Oisin» [«Las errancias de
Oisiny] sobre The Picture of Dorian Gray [El retrato de Dorian Gray] en tres aspectos: el

hedonismo y la atemporalidad, la lucha por el alma y la muerte del protagonista.

PALABRAS CLAVE: Dorian Gray; literatura irlandesa; Oisin; Oscar Wilde; W. B. Yeats


mailto:mariacristina.guerrerogarcia@upm.es
https://orcid.org/0000-0002-0350-6950

MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

ABSTRACT

In 1890 Oscar Wilde published in Lippincott’s Monthly Magazine his only novel, The Picture
of Dorian Gray. Apart from the homoerotic and political aspects present in the text, the myth
of Oisin, the Gaelic hero who suddenly grows old and dies as soon as he sets foot on Irish soil
after three hundred years in The Land of Youth, seems to be a clear source of inspiration.
Drawing on the publication of Irish Fairy Tales (1888) and The Wanderings of Oisin and Other
Poems (1889) by W. B. Yeats, as well as the personal relationship between both writers, this
paper explores the influence of the poem «The Wanderings of Oisin» on The Picture of Dorian
Gray by analysing three aspects: hedonism and timelessness, the fight for the main characters’

soul, and their death.

KEYWORDS: Dorian Gray; Irish literature; Oisin; Oscar Wilde; W. B. Yeats

1. INTRODUCCION

A pesar de que William Butler Yeats afirm6 en su autobiografia que la relacion de su familia
con los Wilde se remontaba a la época de Sir William Wilde (1815-1876) y de su abuelo
paterno, también llamado William Butler Yeats (1806—-1862), no seria hasta 1889 cuando
ambos escritores se conocieran personalmente (McCormack, 2013: 281). Para Ellmann (1988:
283) fue, posiblemente, en una de las reuniones semanales en casa de Lady Wilde; segun el
propio Yeats, en uno de los encuentros que regularmente organizaba el poeta y consultor
literario W. E. Henley. En ese aflo ambos mantuvieron un vinculo especialmente estrecho: «I
saw a great deal of Wilde at that time — was it 1887 or 1888? — I have no way of fixing the date
except that I had published my first book, The Wanderings of Oisin, and that Wilde had not yet
published his Decay of Lying» (Yeats, 1955: 134). McCormack (2020: 233) basa esta amistad
en el momento vital que compartian: dos escritores anglo-irlandeses protestantes establecidos
en Londres batallando contra la colonizacion britdnica de su pais natal a través de la subversion
de los estereotipos de la metrdpoli.

La influencia de Oscar Wilde sobre Yeats, a pesar de que este ultimo la negara
(McCormack, 2020: 234), ha sido sefialada por parte de académicos como Creasy (2024) o
Doodey (2018). Entre las conexiones mas destacadas, estan las imagenes en «The Binding of

the Hair» (1896), herederas de la iconografia decadente de Salomé (Creasy, 2024: 44) y el

121



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

concepto de la mascara. Cada autor desarrollé su propia vision en distintas etapas de sus vidas
y aun hoy genera controversia determinar si puede hablarse de influencia como tal (Doody,
2018: 7) o no (McCormack, 2020: 234). Para Wilde la méscara era la apariencia social tras la
cual habita el ser humano y asi lo expres6 en 1890 en «The Critic as Artist»: «Man is least
himself when he talks in his own person. Give him a mask, and he will tell you the truth»
(Wilde, 2001: 208-210). Anteriormente, en «The Decay of Lying», manuscrito que habria leido
a Yeats en aquellas Navidades de 1888 (Gould, 2013: 10), escribid: «In point of fact what is
interesting about people in good society [...] is the mask that each one of them wears, not the
reality that lies behind the mask (Wilde, 2003: 1075). En cuanto a Yeats, la mascara aparecio
en torno a 1909 como un mecanismo de defensa en su relacion con Irlanda y como una
necesidad en su vida social y publica (Gould, 2013: 7). Mas adelante, la Mascara, con
mayuscula, implicaba el anti-uno mismo, «that every self has a mask, or opposite self, which
could be adopted to enable different personality types to interact with the world» (Stuart, 2024:
297) y acabo siendo uno de los conceptos mas importantes de su produccion literaria, tanto en
teatro como en verso.

Por su parte, es conocido el interés personal e intelectual de Wilde por los jovenes ya en
aquel final de década de 1880 (Sturgis, 2018: 383) y sin embargo, se ha prestado poca atencién
a la influencia sobre el maduro Wilde de Yeats, diez afios menor. Detalles como las elogiosas
palabras de Wilde en las resefias de sus libros, o la inclusion de The Secret Rose en la lista de
libros que le pidié a Robert Ross que conservara hasta su salida de la céarcel (Hart-Davis 1962:
523), apuntan hacia un interés de Wilde por la obra de su compatriota y hacen factible plantear
esta interesante posibilidad: «Thus, Wilde may have, consciously or subconsciously, picked up
some material from Yeats that found its way into Wilde’s novel» (Upchurch, 1992: 19). En las
siguientes paginas analizaremos esta hipdtesis a través de dos textos cuya publicacion fue muy
cercana en el tiempo: The Wanderings of Oisin and Other Poems, especialmente el poema que
da titulo al volumen, y The Picture of Dorian Gray.

A diferencia de The Picture of Dorian Gray, el poema «The Wanderings of Oisin»
apenas ha sido objeto de estudio, quizas por tratarse de una de las primeras obras de Yeats, por
su tono Romantico y prerrafaelista, (Gomes, 2014: 376) o por su «caracter misterioso y oscuro
(Pérez Valverde, 1994: i). Ya en 1970 Harold Bloom advirtié que se trataba de uno de los
poemas mas infravalorados de la produccion yeatsiana; hoy, basta hacer una busqueda en bases

de datos académicas para confirmar este extremo. Con estas paginas también es nuestra

122



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

intencion poner el foco en esta obra olvidada coincidiendo con el 160 aniversario del nacimiento

de su autor.

2. EL MITO DE OISIN!

En Irlanda, la historia del bardo Oisin era muy conocida desde la Edad Media, concretamente
desde el siglo IX, en el caso de las versiones orales, y a través del texto Agallamh na Seanorach,
[El Coloquio de los Ancianos], escrito en el siglo XII. A mediados del siglo XVIII se popularizo
en todo el mundo celta una version titulada Oisin i dTir na nOg (The Lay of Oisin in the Land
of Youth), compuesta por Micheal Coimin. Estos textos tuvieron gran importancia a finales del
siglo XIX. Asi lo atestigua el hecho de que en 1896 Tomads 6 Flannghaile [Thomas Flannery]
publicara una version bilingiie del poema de Coimin para estudiantes de irlandés en la que
detall6 las distintas ediciones aparecidas hasta ese momento, incluyendo el poema de Yeats (O
Flannghaile, 1896: x-xi), y la traduccién de Whitley Stokes, vecino de los Wilde en la dublinesa
plaza de Merrion Square, de The Colloquy of the Old Men en 1900.

Oisin i dTir na nOg (The Lay of Oisin in the Land of Youth) narraba la entrevista de San
Patricio con dos miembros de la Fianna: Caolite y Oisin. Aunque el primero solia ser el
protagonista, pronto Oisin, hijo del fundador del mitico ejército de la Fianna, Fionn Mac
Cumhaill, y padre de otro gran guerrero, Oscar, tomé ese papel. La historia comienza con el
encuentro con una hermosa mujer llamada Niamh mientras estd cazando tras la derrota en la
batalla de Gavra. En el texto de Yeats, ella se identifica como «daughter of the King of the
Youngy (Yeats, 2010: 5), quien, enamorada de Oisin, le pide que la acompaiie a Tir na hOige,
La Tierra de la Juventud. La parte central del poema recoge el recorrido de la pareja por varias
islas del Otro Mundo, hasta que llega el momento en que Oisin quiere volver a Irlanda. Su deseo
es concedido, pero Niamh le advierte de que no pise el suelo. Al llegar a lo que habia sido su
hogar, Oisin descube que ha permanecido trescientos afios lejos, y que la Fianna y todos sus
miembros han desaparecido hace tiempo. En su camino se topa con un grupo de hombres que
intentan levantar una carga y sin pensarlo, desmonta del caballo para ayudarles. Tan pronto
como pisa el suelo, se transforma repentinamente en un anciano y al encontrarse con San

Patricio, le cuenta su historia (O hOgain, 2023: 411-412).

! La ortografia del nombre de los personajes mitologicos y seres fantasticos irlandeses puede variar en funcion del
autor que los mencione. En general, optaremos por la de O hOgéin (2023); cuando nos refiramos a textos concretos
o0 estos nombres formen parte de una cita, mantendremos la ortografia del original.

123



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

El mito de Oisin era muy conocido por la familia Wilde, aunque ni Sir William, padre
de Oscar y eminente folclorista, ni Lady Wilde, quien publico el material de su marido tras su
muerte en 1876, lo recogio en ninguno de sus libros. Esta historia se popularizé en Europa a
través de la supuesta traduccion hecha por James Macpherson de los versos de Oisin. Entre
1760 y 1763 se publicaron tres volimenes con este material: Fragments of Ancient Poetry
Collected in the Highlands of Scotland Translated from the Gallic or Erse Language, Fingal,
an Ancient Epic, y Temora, an Epic Poem. Su fama fue tal, que Sir William recomend6 en The
Beauties of the Boyne, and its Tributary, the Blackwater investigar sobre Finn (o Fingal, segun
Macpherson) (Wilde, 1849: 17) y Lady Wilde consideraba la eleccion de nombres para su
segundo hijo, Oscar Fingal O’Flahertie Wills Wilde, «grand, misty and Ossianic» (Horan 1997:
25).

Ella ya habia tenido contacto con el folclore irlandés antes de su matrimonio con
William Wilde. En su juventud y bajo el pseudoénimo de Speranza habia publicado en The
Nation incendiarios poemas como el titulado «Jacta Alea Est». Este periddico dio voz a
intelectuales independentistas que buscaron inspiracion en el mitico pasado irlandés, como
James Clarence Mangan con su poema «Roisin Dubh». También a unionistas como William
Carleton, autor de Traits and Stories of the Irish Peasantry (1830)y Tales of Ireland (1834),
que rescataron del olvido y la muerte cuentos y leyendas irlandesas antes de la Gran Hambruna.
La admiracién entre Carleton y Lady Wilde fue mutua desde 1850, y entre ellos hubo ademas
una estrecha relacion de amistad hasta la muerte del novelista en 1869 (Fitzsimons, 2017).

Yeats, por su parte, tenia un amplio conocimiento del folclore irlandés, tanto por sus
temporadas estivales en Sligo como por su propia recopilacion de leyendas para sus primeros
volumenes (Pérez Valverde, 1994: 57). En la introduccion a Fairy and Folk Tales of the Irish
Peasantry (1888) hizo un repaso de como habia tenido contacto con ese material de primera
mano a través de algun seanchai (nombre en irlandés que reciben los cuentacuentos
principalmente de las zonas rurales) como Paddy Flynn, y de autores como Charles Lever o
William Carleton.

«But the best book since Croker is Lady Wilde’s Ancient Legends» (Yeats, 1888: xv),
escribio refiriéndose a Ancient legends, mystic charms, and superstitions of Ireland: with
sketches of Irish past, to which is appended a chapter on “the ancient race of Ireland” by the
late Sir William Wilde. Unas paginas mas adelante Yeats tuvo palabras de agradecimiento para
la generosidad con la que Lady Wilde le habia autorizado a usar ese material. De hecho, entre

los titulos que aparecen en el catdlogo digital de la W.B. Yeats Library con los mas de 3.000

124



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

libros donados por la familia del escritor a la National Library of Ireland, encontramos un
ejemplar de la edicion de 1888 del libro de Lady Wilde firmado por ella (National Library of
Ireland).

Mais adelante Yeats utilizaria todo este material tradicional para expresar posiciones
politicas y experiencias de vida. Para «The Wanderings of Oisin» Yeats se baso en la version
en Oisin i dTir na nOg publicada en Transactions of the Ossianic Society (Bloom, 1970: 87)y
en Agallamh na Senorach (Jeffares, 1996: 483). Entre sus principales influencias podemos
encontrar a autores ingleses fascinados por el folclore, como Spenser, o por un pasado mitico,
como Blake, Shelley o Keats (Bloom, 1970: 88), nombres también importantes en la produccion

de Wilde.

3. WILDE, YEATS Y OISIN

El 30 de agosto de 1889, Oscar Wilde cen6 en el Hotel Langham de Londres con J. M. Stoddart,
editor de la revista norteamericana Lippincott’s Monthly Magazine, y con Arthur Conan Doyle.
Durante la velada, Stoddart les pidié a ambos comensales que escribieran una novela cada uno
para ser publicada al afio siguiente. Wilde intent6 escribir la historia de un pescador y una sirena
y alargarla hasta las 35.000 palabras requeridas. Este relato apareceria en forma de cuento como
«The Fisherman and His Soul» dentro del volumen 4 House of Pomegranates en 1891. Para
Lippincott’s, Wilde finalmente opto6 por el de un joven cuyo retrato reflejaria el paso del tiempo
y la corrupcion de su alma mientras su cuerpo permanecia joven y bello. Segtin afirmo el propio
Wilde en una entrevista a Pall Mall Gazette publicada el 23 de septiembre de 1890, la idea se
le ocurri6 cuando se vio a si mismo en un retrato pintado por Frances Richards recién terminado:
«When the sitting was over and I had looked at the portrait, I said in jest, “What a tragic thing

'9,

it is. This portrait will never grow older and I shall. If only it was the other way!”” The moment
I had said this it occurred to me what a capital plot the idea would make for a story» (cit. en
Sturgis, 2018: 393). ;Qué pudo hacerle cambiar de idea? Segliin Sturgis, fue la extension
acordada para la narracion, pero pudo haber otra razon.

En febrero de 1889, Wilde habia publicado en Woman’s World, revista de la que era
editor en aquel momento, una resefa de Irish Fairy Tales. Se trataba de un libro escrito por un
joven escritor irlandés al que habia conocido en Londres, William Butler Yeats, y cuyo abuelo

habia sido amigo de su padre, Sir William Wilde (Yeats, 1955: 137). En ella, tras una visién

125



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

panoramica de las criaturas miticas del folclore irlandés como las fairies, los lepracauns®

(Yeats, 1888: 80) o la banshee, Wilde resumid la historia del bardo Oisen y la considerd una de
las mas hermosas del volumen, resaltando ademas la naturaleza eterna e inmutable de Tir-na-
n-Og: «This is the Country of the Young, “for age and death have not found it; neither tears nor
loud laughter have gone near it”» (Wilde, 1919: 156). Entre las fuentes de Yeats, sefialo el
propio Oscar, se encontraba el libro recientemente publicado por su madre, Lady Wilde, bajo
el titulo Ancient Legends. En é€l, situaba el hogar de las fairies del folclore popular irlandés en
ese mismo lugar y daba una descripcion de estos seres que parece anticipar el argumento de

The Picture of Dorian Gray:

The Irish called them the Sidhe, or spirit-race, or the Feadh-Ree, a modification of the word
Peri. Their country is the Tir-na-oge, the land of perpetual youth, where they live a life of
joy and beauty, never knowing disease or death, which is not to come on them till the
judgment day, when they are fated to pass into annihilation, to perish utterly and be seen
no more. [...] Under the influence of these beautiful sirens a man will commit any and
every crime. Then when his soul is utterly black they carry him down to hell, where he

remains for ever tortured by the demons to whom he sold himself. (Wilde, 1888: 208-209)

Un mes mas tarde, Wilde publicéd otra resefia titulada «Mr W. B. Yeats» sobre The
Wanderings of Oisin and Other Poems. Aunque se trataba de un volumen con mas de una
veintena de poemas, apenas dedicd un parrafo a otros textos como «Mosaday, «Jealousy» o
«The Island of Statues». De «The Wanderings of Oisin» sin embargo cité ampliamente el viaje
a la Isla del Olvido y la ciudad bajo el lago. Por ultimo, el 12 de julio de 1889, menos de dos
meses antes de su cena con Stoddart, Pall Mall Gazette incluy6 su resena titulada «Mr. Yeats’s
Wanderings of Oisin» Unica y exclusivamente sobre este poema. Del libro escribi6: «Here we
find nobility of treatment and nobility of subject-matter, delicacy of poetic instinct and richness
of imaginative resource» (Wilde, 1919: 160). Tras decir de su compatriota que en ocasiones
superaba a su admirado poeta John Keats, se refirid a Yeats como «very naive and very
primitive and speaks of his giants with the air of a child» (Wilde, 1919: 161). Enfatiza asi que
el poema de Yeats estaba narrado en primera persona por Oisin, identificando a autor y
protagonista. Esta comparacion con un nifio que cuenta una historia de gigantes debe entenderse

como una alabanza. Un afio antes de la aparicion de The Wanderings of Oisin and Other Poems,

2 La ortografia actual es leprechaun (O hOgain, 2023: 308).

126



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

Wilde habia publicado su primer libro de cuentos, The Happy Prince and Other Tales, en el
que incluy¢ la historia del Gigante Egoista y su jardin de eterno invierno, cuya redencion vino
precisamente de la mano de los mas pequenos. Ademas, el propio Wilde se veia a s mismo con
un nifio (Killeen, 2016: 10).

Desde el comienzo de su carrera, Wilde fue acusado de plagio (Tufescu, 2009: 1). De
hecho, la Oxford Union rechazé su volumen Poems en julio de 1881 alegando que se trataba de
poemas inmorales plagiados de grandes autores ingleses (Sturgis, 2018: 188). Afios mas tarde
algo similar se dijo de Salomé (1891) y de su deuda con autores como Gautier, Maeterlinck y
Flaubert (Donohue 2005: 123). En el caso de The Picture of Dorian Gray, la critica pronto
encontrd lo que Sturgis llamé inspiracion literaria en autores como Stevenson, Poe y
Hawthorne (Sturgis, 2018: 398-400). Sin embargo, no hubo ninguna acusacion directa, como
habia ocurrido con Poems, posiblemente por las pinceladas homoero6ticas de la novela, ausentes
en sus predecesores.

Estas similitudes no parecian preocupar a Wilde, para quien el arte consistia en
reinterpretar aquello que ya habian hecho otros. Asi lo expreso en su resefia de Olivia, de G. H.

Wills, «Olivia at the Lyceumy, publicada el 30 de mayo de 1885 en Dramatic Review:

For life remains eternally unchanged; it is art which, by presenting it to us under various
forms, enables us to realise its many-sided mysteries, and to catch the quality of its most
fiery-coloured moments. The originality, I mean, which we ask from the artist, is originality
of treatment, not of subject. It is only the unimaginative who ever invents. The true artist
is known by the use he makes of what he annexes, and he annexes everything. (Wilde,

2003: 1955)

Si bien no podriamos hablar de plagio en este caso, si podriamos hablar de «anexion»
al encontrar importantes parecidos entre el mito de Oisin en palabras de Yeats y la trama de
The Picture of Dorian Gray. Como explicd en «The Poets’ Corner», publicado en Pall Mall
Gazette el 27 de septiembre de 1886, el plagio para Wilde era un cruel hurto literario peor que
robar gallinas: «we feel that bad as poultry-snatching is, plagiarism is worse» (Wilde, 1909:
91). La anexio6n, sin embargo, implicaba una aproximacion a la creacion literaria perfectamente
legitima basada en transformar y mejorar el original Mitchell y Bristow, 2016).

A continuacion, revisitaremos la novela de Wilde y destacaremos algunos aspectos que

parecen poner en didlogo ambas obras.

127



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

4. EL RETRATO DE DORIAN GRAY Y «THE WANDERINGS OF OISIN»

The Picture of Dorian Gray es la historia de un hermoso joven quien, al ver su retrato pintado
por su amigo Basil Hallward, expresa su deseo de que el paso del tiempo no arruine su belleza.
Tras romper su compromiso con una joven actriz y el posterior suicidio de la muchacha, Dorian
se da cuenta de que sus malas acciones no tienen ningtn efecto en su rostro y decide llevar un
estilo de vida hedonistico y egoista. Pronto también descubrira que los afios tampoco dejan
huella en su cuerpo, manteniéndose joven y apuesto. Sin embargo, el hombre del retrato cada
vez tiene una mirada mas siniestra, reflejo de la corrupcion de su alma. Una noche, cansado de
su envilecimiento y con el deseo de un nuevo comienzo, ataca el cuadro con un cuchillo.
Cuando sus sirvientes y la policia entran en la habitacion alertados por un grito desgarrador,
encuentran el retrato de un joven y hermoso Dorian frente al cadaver de un hombre decrépito y
de aspecto repugnante que unicamente pudieron identificar por sus anillos.

Nada mas publicarse la primera version en Lippincott’s Monthly Magazine se establecio
un paralelismo entre el doctor Fausto y Dorian (Sturgis, 2018: 398), probablemente por la
mencion al alma del fragmento en el que Dorian expresa su deseo de permanecer siempre joven.
Ademas, la identificacion del personaje de Lord Henry Wotton con Mefistofeles contribuy6 a
acentuar las similitudes entre ambas obras (Pantovi¢, 2015: 9). La obra de Goethe ejercio una
gran influencia en el concepto de belleza de Wilde, como asi confeso el irlandés en su primera
conferencia en el Chickering Hall de Nueva York el 9 de enero de 1882 titulada «The English
Renaissance» (Cooper, 2025). Sin embargo, no es el conocimiento absoluto ni la belleza lo que
Dorian anhela; €l desea la eterna juventud.

David Upchurch fue el primero en plantear la hipotesis de que la historia de Dorian y su
retrato estuviera enraizada en el folclore irlandés. En lo que pronto se consideré un estudio
pionero (McCormack, 1997: 116), Upchurch hablaba sobre la naturaleza como imagen de estas
leyendas y tradiciones, de la importancia de la musica, asi como de recursos retdricos como la
repeticion y la satira. Ademas, sefialo la similitud entre el retrato y el taibhshe o taise, una
representacion fantasmal de una persona viva que antecede a las desgracias (O hOgain, 2023:
270), y la asociacion de la juventud y la belleza eterna de las fairies con el mal (Upchurch,
1992: 24).

En esta linea, analizaremos el parecido entre el poema narrativo de Yeats y la novela de

Wilde en tres puntos: el hedonismo y la atemporalidad, la lucha por el alma del protagonista y

128



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

su muerte. Pero antes, sefialaremos un aspecto formal que ambas obras comparten respecto a

como se expresa el deseo que desencadena la tragedia.

4.1. Un detalle previo

Como se ha sefnalado anteriormente, «The Wanderings of Oisin» ha sido relacionado por su
estilo con el Pre-Rafaelismo, un movimiento que también interesé a Wilde en sus primeros
poemas. De hecho, en el esteticismo prerrafaelista encontraria inspiracion para su novela, un
rasgo que acentuaria en el prélogo de la edicion de 1891: «Dorian Gray is the aesthetic novel
par excellence, not in espousing the doctrine, but in exhibiting its dangers» (Ellmann, 1988:
297).

En «The Wanderings of Oisiny», el protagonista comienza siendo un joven impetuoso
que toma la determinacion de seguir a la bella Niamh y desposarla nada més ser conocedor de

Su amor:

There was, oh Patrick, by thy head,
No limb of me that was not fallen

In love. I cried, ‘Thee will I wed,
Young Niam, and thou shalt be callen

Beloved in thousand songs (Yeats, 2010: 5)

Tras sus viajes por las distintas islas del Otro Mundo, Oisin comienza a echar de menos
a sus compaieros de la Fianna. De una forma mas reflexiva y madura, como si el tiempo si
hubiera tenido efecto sobre €1, el bardo comparte con su amada la necesidad de volver a Irlanda,
un viaje que desencadenara la tragedia. Para ello, el poema anterior de Micheal Coimin emplea
el estilo indirecto en The Lay of Oisin in The Land of Youth, lo cual distancia a lector y

personaje:

One day of the king I asked for leave
And of loving Niamh who grieved the while,
To visit dear Erin once again

My native plain, my native isle. (Coimin, 1896: 57)

129



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

Yeats sin embargo sitta al lector dentro de la escena de los dos amantes al reproducir el
didlogo entre ellos en estilo directo. También el deseo de Oisin es mucho mas fuerte que en el
texto anterior por el empleo de la estructura «if only». Ante €I, la imagen idealizada de dos
héroes del mitico ejército de la Fianna: su padre, Fionn Mac Cumhaill (Fin), y Conan Maol

(Conan), cuyo nombre significa calvo (O hOgéin, 2006: 108):

I cried, ‘O Niam! O white one! if only a twelve-houred day,

I must gaze on the beard of Fin, and move where the old men and young
In the Fenians’ dwellings of wattle lean on the chessboards and play,
Ah, sweet to me now were even bald Conan’s slanderous tongue!

(Yeats, 2010: 30)

Wilde utilizara también el estilo directo y la estructura «if only» para expresar su anhelo
de permanecer siempre joven. A diferencia del doctor Fausto, quien si hace una eleccion
consciente al vender su alma a cambio de conocimiento, Dorian —cuyo nombre comparte una
cierta sonoridad con Ossian, el héroe de Macpherson— no se dirige a nadie en particular (o
quizas si: a los Tuatha Dé Danann, de quienes hablaremos a continuacion, inicos seres capaces

de cumplir se deseo de juventud eterna):

“How sad it is!” murmured Dorian Gray, with his eyes still fixed upon his own portrait.
“How sad it is! I shall grow old, and horrible, and dreadful. But this picture will remain
always young. It will never be older than this particular day of June... If it were only the
other way! If it were I who was to be always young, and the picture that was to grow old!
For that - for that - [ would give everything! Yes, there is nothing in the whole world I
would not give! I would give my soul for that!” (Wilde, 1994: 34)

Vemos aqui una similitud formal en la expresion de los anhelos de ambos personajes en
uno de los momentos mas importantes de estas dos obras. Sin embargo, este detalle aislado no
seria suficiente para establecer una relacion entre ellas. Para hacerlo, veamos tres aspectos clave
de ambas obras: el ambiente en el que viven los protagonistas, hedonista y atemporal, el intento

de salvar sus almas y su muerte.

130



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

4.2. Hedonismo y atemporalidad

Siguiendo con el texto de Yeats, a su llegada a Tir na hOige, Oisin es recibido por los Tuatha
D¢ Danann, seres mitologicos predecesores de las fairies. Alli le explican que se encuentra en
un lugar en el que la alegria es un dios: «Then, warrior, why so sad and stern, / For joy is God
and God is joy» (Yeats, 2010: 11) y en el que no estan sujetos a las leyes, ni humanas ni

temporales:

But we, oh rolling stars, are free.

The ever-winding wakeful sea,

That hides us from all human spying,

Is not so free, so free, so free.

Our hands have known no wearying tool,

Our lives have known no law nor rule;

[...]

We only know that we were glad
Aforetime, and shall not grow sad

Or tired or any dawning morrow,
Nor ever change or feel the clutches
Of grievous Time on his old crutches,

Or fear the wild grey osprey sorrow. (Yeats, 2010: 13)

Para Upchurch queda clara la relacion entre Dorian y las fairies porque estas estan
interesadas en la belleza y viven en lo que O hOgain (2023: 206) denomina «a timeless realmy.
La busqueda de la juventud como sinénimo de belleza, especialmente en el caso de Dorian, ha
sido interpretada como un rasgo mas del esteticismo wildeano. Sin embargo, cabe resaltar que,
ademas de en «The Wanderings of Oisin», en el poema dramatico de tematica artdrica «Time
and the Witch Vivien» el Tiempo se presenta ante la bruja con una bolsa que contiene «Grey
hairs and crutches, crutches and gray hairs, / Mansions of memories and mellow thoughts /
Where dwell the minds of old men having peace» (Yeats, 2010: 36). La bruja Vivien rechaza
este futuro y decide jugarselo a los dados atn a riesgo de su propia vida. La idea del paso del
tiempo también estd presente en «The Meditations of the Old Fisherman» y en «Song of the
Last Arcadian» (mas tarde renombrada «The Song of the Happy Shepherd») todos ellos

incluidos en The Wanderings of Oisin and Other Poems. Estas imagenes en torno al

131



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

envejecimiento podrian haber resonado también en la cabeza de Wilde a la hora de plantear la
trama de su novela.

Por ultimo, la actitud hedonistica de los habitantes de Tir na hOige recuerda a las
palabras de Dorian: «I have never searched for happiness. Who wants happiness? I have
searched for pleasure» (Wilde, 1994: 226). El Londres del dandy es para Dorian la Tierra de la
Juventud (Upchurch,1992: 42-43) y €I, su Gnico habitante. Esta tesis cobra mas relevancia si
tenemos en cuenta investigaciones como las de Jeremy Tambling sobre la simbologia del
espacio en la narrativa del siglo XIX britanico y su funcion alegérica. El hecho de que un autor
interprete un lugar a través de otro «marks the sense in which the space is always already
inscribed by fantasy» (Whiteley, 2020: 42). Dorian pertenece a lo que Lord Henry llama «the
idle classes of a country» (Wilde, 1994: 60) y el Londres en el que se mueve no es el de los
politicos o los intelectuales, ni mucho menos el de las fabricas, sino el de las cenas de la alta

sociedad y los bajos fondos de la prostitucion y el opio.

4.3. La lucha por el alma

Tanto en «The Wanderings of Oisin» como en The Picture of Dorian Gray encontramos un
aspecto religioso que no esta presente en The Lay of Oisin in the Land of Youth: l1a llamada tanto
de San Patricio como de Basil Hallward, autor del retrato y amigo de Dorian, al arrepentimiento
de los protagonistas antes de que sea demasiado tarde.

Tras la narracion del bardo, el santo le exhorta:

On the red flaming stones without refuge the limbs of the Fenians are tost;

No live man goes thither, and no man may war with the strong spirits wage;

But weep thou, and wear thou the flags with thy knees, for thy soul that is lost,

For thy youth without peace, and thy years with the demons, and the godless fires of
thine age. (Yeats, 2010: 35) 3

Parece no importarle al santo que Oisin fuera un hombre pagano, y que el mundo de los
Tuatha D¢ Danann le resultara mucho mas familiar que la salvacion de su alma de la mano de

un dios que no conoce.

3 En la version de 1996, el texto cambia ligeramente: «But kneel and wear out the flags and pray for your soul that
is lost / Through the demon love of its youth and its godless and passionate age» (Yeats, 1996: 34).

132



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

En una escena similar, Basil intenta convencer a Dorian de que se arrepienta: «Pray,
Dorian, pray, he murmured. [...] It is never too late, Dorian. Let us kneel down and try if we
cannot remember a prayer» (Wilde 1994: 181).

Ninguno de los dos tiene éxito.

Por un lado, el bardo responde al santo:

I will pray no more with the smooth stones: when life in my body has ceased —
For lonely to move ‘mong the soft eyes of best ones a sad thing were -
I will go to the house of the Fenians, be they in flames or at feast,

To Fin, Caolte, and Conan, and Bran Sgeolan, Lomair. (Yeats, 2010: 35)

En cuanto a Basil, el pintor es asesinado acto seguido por su objeto de devocion, su

amigo Dorian:

Dorian Gray glanced at the picture, and suddenly an uncontrollable feeling of hatred for
Basil Hallward came over him, as though it had been suggested to him by the image on the
canvas, whispered into his ear by those grinning lips. [...] Hallward stirred in his chair as
if he was going to rise. He rushed at him, and dug the knife into the great vein that is behind
the ear, crushing the man’s head down on the table, and stabbing again and again. (Wilde,

1994: 182)

4.4. La muerte del protagonista

Qué duda cabe de que «The Wanderings of Oisin» explora el afdn por vivir eternamente, como
sefala Callaghan (2019). En cuanto a The Picture of Dorian Gray, se percibe mas la obsesion
por retener la juventud a lo largo de la efimera existencia del ser humano*. Este punto ha sido
ampliamente tratado con anterioridad. Aunque es cierto que Oisin y Dorian consiguen sus
respectivos objetivos, también lo es que les aguarda un tragico final.

En los versos que dedica a ese momento en su poema, Yeats parece dirigirse por boca
de Oisin no solo al santo sino también a la mayoria de sus lectores, muchos de ellos conocedores

de la historia:

4 De hecho, en la actualidad se habla del «sindrome de Dorian Gray» en aquellas personas que tienen dificultades
para aceptar su propio cuerpo y los cambios que en €l opera el envejecimiento.

133



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

The rest thou hast heard of, thou crosiered one - how, when divided the girth,
I fell on the path, and the horse went away like a summer fly;
And my years three hundred fell on me, and I rose and walked on the earth,
A creeping old man, full of sleep, with the spittle on his beard never dry.
(Yeats, 2010: 34)

Dorian no muere de ancianidad como le ocurre a Oisin, sino con el pufial que habia
clavado en su retrato atravesandole el corazon. Sin embargo, como le ocurriera al bardo al
desmontar del caballo, Dorian «rompe el hechizo» (Upchurch, 1992: 24) al atravesar su retrato

con el cuchillo y su cuerpo se transforma:

When they entered they found, hanging upon the wall, a splendid portrait of their master
as they had last seen him, in all the wonder of his exquisite youth and beauty. Lying on the
floor was a dead man, in evening dress, with a knife in his heart. He was withered, wrinkled,
and loathsome of visage. It was not till they had examined the rings that they recognised

who it was. (Wilde 1994: 256)

Asi, los tltimos momentos de los protagonistas sean, tal vez, la mas clara similitud entre
The Picture of Dorian Gray y «The Wanderings of Oisin»: dos personajes que se habian
mantenido jovenes a lo largo de los afios envejecen repentinamente, experimentando el paso de

todo ese tiempo al recuperar su naturaleza humana.

5. CONCLUSION

Recuerda Yeats en su autobiografia, The Trembling of the Veil, que conocid a Wilde en casa de
W. E. Henley y que tuvo bastante contacto con ¢l en 1889, entre la publicaciéon de The
Wanderings of Oisin'y The Decay of Lying (Yeats, 1955: 134). Vida y obra volveran a unir a
W. B. Yeats y a Oscar Wilde mas adelante. En torno a 1890, Yeats y John Gray, el hombre en
el que se basaba el personaje de Dorian, coincidiran en veladas con Wilde y otros poetas como
Lionel Johnson o Arthur Symons (McCormack, 2000:52). Cinco afios después, tras la salida de
la carcel de Wilde bajo fianza y a la espera de un nuevo juicio por delitos contra la moral
destapados en el Caso Queensberry, Y eats reunira cartas de apoyo de otros escritores irlandeses
para su amigo (Yeats, 1955: 287) y en 1897 recibird noticias de su estancia en Dieppe tras

cumplir su condena a trabajos forzados. A partir de 1895 la reminiscencia de Wilde en Yeats

134



MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

sera especialmente patente en dos momentos, como sefialamos al principio de este trabajo: en
«The Binding of the Hair» (1896) y en su desarrollo del concepto artistico de la méscara, algo
que todavia esta siendo debatido por la critica. Se da la circunstancia de que «The Binding of
the Hair» aparecié en The Savoy, publicacion decadentista que tomaba su nombre del hotel
donde Wilde se reunia con prostitutos y a la que Yeats contribuyo prolificamente (Creasy, 2024:
37).

Sin embargo, a tenor de lo expuesto en este breve estudio sobre «The Wanderings of
Oisiny y The Picture of Dorian Gray, podemos afirmar que existe una influencia que va en
sentido contrario, es decir, del poema narrativo de Yeats a la novela de Wilde. Partimos de una
experiencia de vida similar, escritores de la llamada Ascendancy irlandesa en Londres, amigos,
y de que la creacidn de la novela de uno coincide con la lectura y revision critica del poema del
otro. Tenemos también en cuenta otros factores personales, como el interés de Wilde por poetas
mas jovenes que ¢l y el conocimiento de ambos de la leyenda de Oisin. En cuanto a los textos,
hemos destacado cuatro aspectos, tanto formales como de contenido, en los que The Picture of
Dorian Gray podria haberse «anexionado», por continuar con la metafora wildeana, «The
Wanderings of Oisin», un texto con raices en su cultura nacional irlandesa y que Wilde traslada
a un contexto victoriano.

A partir del analisis de estos aspectos asi como la admiracion que tanto Wilde como
Yeats sintieron por los prerrafaelistas, y especialmente su estrecha relacion personal en el
momento en que se escribe The Picture of Dorian Gray (1889-1891), parece razonable hablar
de una estrecha relacion entre €sta y The Wanderings of Oisin y hablar, ;por qué no?, de «the

wanderings of Doriany.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

CALLAGHAN, Madeleine (2019): “‘The Artifice of Eternity’: The Wanderings of Oisin and the
Byzantium Poems”, Irish Studies Review, 27.2, pp.- 177-194.
https://doi.org/10.1080/09670882.2019.1600638.

CommiN, Micheal (1896): Oisin i dTir na nOg (They Lay of Oisin in the Land of Youth), ed.
Tomas O Flannghaile (Thomas Flannery), Dublin, M.H, Gill and Son, Ltd.

https://archive.org/details/laoioisnasirnang00coim/mode/2up, acceso 04-09-2025.

135


https://doi.org/10.1080/09670882.2019.1600638
https://archive.org/details/laoioisnasirnang00coim/mode/2up

MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

COOPER, John (2025): “New York. January 9* Chickering Hall. The English Renaissance”,
Oscar Wilde in America, https://www.oscarwildeinamerica.org/lectures-
1882/january/0109-new-york.html, acceso 03-09-2025.

CREASY, Matthew (2024): “Yeats and The Savoy: French Decadence and Irish Poetry”, The

Edinburgh Companion to W. B. Yeats and the Arts, ed. Charles 1. Armstrong, Adrian
Paterson y Tom Walker, pp. 36-52, Edimburgo, Edinburgh University Press Ltd.
DONOHUE, Joseph (2005): “Distance, Death and Desire in Salomé”, The Cambridge Companion
to Oscar Wilde, ed. Peter Raby, pp. 118-142, Cambridge, Cambridge University Press.

Dooby, Noreen (2018): The Influence of Oscar Wilde on W.B. Yeats: “An Echo of Someone
Else’s Music”, Cham, Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-319-89548-
2.

ELLMANN, Richard (1988): Oscar Wilde, Londres, Penguin.
FITZSIMONS, Eleanor (2017): “Jane Elgee: ‘the most extraordinary prodigy”, Beside Every Man,

https://eafitzsimons.wordpress.com/2017/01/30/jane-elgee-the-most-extraordinary-

prodigy/, acceso 15-11-2015.

GOMES, Daniel (2014): “Reviving Oisin: Yeats and the Conflicted Appeal of Irish Mythology”,
Texas Studies in Literature and Language, 56.4, pp. 376-399, Project MUSE,
https://muse.jhu.edu/article/558318. https://doi.org/10.7560/TSLL56402.

GouLD, Warwick (2013): “The Mask Before The Mask”, Yeats’s Mask: Yeats Annual, 19, ed.

Margaret Mills Harper y Warwick Gould, pp. 3-47, Cambridge, Open Book Publishers.
http://dx.doi.org/10.11647/OBP.0038.01

HART-DAVIS, Rupert, ed. (1962): The Letters of Oscar Wilde, Nueva York, Harcourt, Brace &
World, Inc.

HORAN, Patrick (1997): The Importance of Being Paradoxical. Maternal Presence in the Works
of Oscar Wilde, Londres, Associated University Presses.

JEFFARES, A. Norman (1996): “Notes”, Yeats’s Poems, ed. Norman A. Jeffares, pp. 483-664,
Hampshire, Londres, MacMillan.

KILLEEN, Jarlath (2016): The Fairy Tales of Oscar Wilde. Nueva York, Routledge.

MCCORMACK, Jerusha (1997): “Wilde’s fiction”, The Cambridge Companion to Oscar Wilde,
ed. Peter Raby, pp. 96-115, Cambridge, Cambridge University Press.

--- (2000): The Man Who Was Dorian Gray. Nueva York, St Martin’s Press,
https://archive.org/details/manwhowasdoriang00Omcco/mode/2up?g=yeats, acceso 03-

09-2025.

136


https://www.oscarwildeinamerica.org/lectures-1882/january/0109-new-york.html
https://www.oscarwildeinamerica.org/lectures-1882/january/0109-new-york.html
https://doi.org/10.1007/978-3-319-89548-2
https://doi.org/10.1007/978-3-319-89548-2
https://eafitzsimons.wordpress.com/2017/01/30/jane-elgee-the-most-extraordinary-prodigy/
https://eafitzsimons.wordpress.com/2017/01/30/jane-elgee-the-most-extraordinary-prodigy/
https://muse.jhu.edu/article/558318
https://doi.org/10.7560/TSLL56402
http://dx.doi.org/10.11647/OBP.0038.01
https://archive.org/details/manwhowasdoriang00mcco/mode/2up?q=yeats

MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

--- (2013): “The Poem on the Mountain: A Chinese Reading of Yeats’s ‘Lapis Lazuli’”, Yeats's
Mask: Yeats Annual, 19, ed. Margaret Mills Harper y Warwick Gould, pp. 261-287,
Cambridge, Open Book Publishers. http://dx.doi.org/10.11647/OBP.0038.11.

--- (2020): “Review - Noreen Doody, The Influence of Oscar Wilde on W.B. Yeats: ‘An Echo

of Someone Else's Music’”, [rish University Review, 50.1, pp. 233-235,
https://doi.org/10.3366/iur.2020.0452.
MITCHELL, Rebecca, y Joseph BRISTOW (2016): “On Oscar Wilde’s Plagiarism”, The Public

Domain  Review,  http://publicdomainreview.org/2016/01/13/on-oscar-wilde-and-

plagiarism/, acceso 15-11-2025.

NATIONAL LIBRARY OF IRELAND (n.d): “Ancient Legends, Mystic Charms, and Superstitions of
Ireland. With sketches of Irish past, by Lady Wilde (‘Speranza’); to which is appended
a chapter on ‘The Ancient Races of Ireland’, by the late Sir William Wilde”,
https://catalogue.nli.ie/Record/vtls000652139/StaffViewM AR C#tabnav, acceso 15-11-
2025.

O FLANNGHAILE, Tomas (1896): “Introduction”, Oisin i dTir na nOg (They Lay of Oisin in the
Land of Youth), ed. Tomas O Flannghaile (Thomas Flannery), Dublin, M.H, Gill and

Son, Ltd, https://archive.org/details/laoioisnasirnang00coim/mode/2up, acceso 04-09-
2025.
O HOGAIN, Daithi (2023): The Lore of Ireland. An Encyclopaedia of Myth, Legend and

Romance, Cork, The Boydell Press.

PANTOVIC, Stefan (2015): Faustian Tropes In Oscar Wilde’s The Picture Of Dorian Gray, tesis
doctoral,
https://www.academia.edu/19431212/Faustian_Tropes_in_Oscar_Wildes_The Picture
_of Dorian_Gray, acceso 31-08-2024.

PEREZ VALVERDE, Cristina (1994): El simbolismo celta en The Wanderings of Oisin, Tesis
doctoral, https://hdl.handle.net/10481/14848.
STUART, Isabelle (2024): “The ‘World That Sang and Listened’: Yeats and Florence Farr’s

‘New Art’ of Verse Speaking”, The Edinburgh Companion to W. B. Yeats and the Arts,
ed. Charles I. Armstrong, Adrian Paterson y Tom Walker, pp. 287-305, Edimburgo,
Edinburgh University Press Ltd.

STURGIS, Matthew (2018): Oscar. A Life, Londres, Head of Zeus.

TUFESCU, Florina (2009): Oscar Wilde’s Plagiarism. The Triumph of Art over Ego, Ongar
Essex, The Good News Press.

137


http://dx.doi.org/10.11647/OBP.0038.11
https://doi.org/10.3366/iur.2020.0452
http://publicdomainreview.org/2016/01/13/on-oscar-wilde-and-plagiarism/
http://publicdomainreview.org/2016/01/13/on-oscar-wilde-and-plagiarism/
https://catalogue.nli.ie/Record/vtls000652139/StaffViewMARC#tabnav
https://archive.org/details/laoioisnasirnang00coim/mode/2up
https://www.academia.edu/19431212/Faustian_Tropes_in_Oscar_Wildes_The_Picture_of_Dorian_Gray
https://www.academia.edu/19431212/Faustian_Tropes_in_Oscar_Wildes_The_Picture_of_Dorian_Gray
https://hdl.handle.net/10481/14848

MARIA CRISTINA GUERRERO GARCIA
Epos. Revista de filologia, 41 (2025), pp. 120-138

UPCHURCH, David (1992): Wilde’s Use of Irish Celtic Elements in The Picture of Dorian Gray,
Nueva York, Peter Lang Publishing.

WHITELEY, Giles (2020): “Introduction”, The Aesthetics of Space in Nineteenth-Century British
Literature, 1843-1907, pp. 20-51, Edimburgo, Edinburgh University Press.

WILDE, Lady Speranza (1888): Ancient Legends, Mystic Charms, and Superstitions of Ireland:
with sketches of the Irish past, 2 vols.,, Londres, Ward and Downey,
https://archive.org/details/gpl 2116123 2/page/n9/mode/2up, acceso 01-09-2024.

WILDE, Oscar (1909): Reviews, Nueva York, National Library Company,
https://archive.org/details/bwb_Y0-BSP-396_4/page/n5/mode/2up - acceso 15-11-
2025.

--- (1919): 4 Critic in Pall Mall: being extracts from reviews and miscellanies, Londres,
Methuen & Co.

--- (1994): The Picture of Dorian Gray, Londres, Penguin Books.

-—- (2003): Collins Complete Works of Oscar Wilde, con introduccion de Merlin Holland.
Glasgow, HarperCollins.

WILDE, Sir William (1849): The Beauties of the Boyne, and its Tributary, the Blackwater,
Dublin, James McGlashan, Internet Archive -
https://archive.org/details/beautiesofboyne00wild/page/n3/mode/2up, acceso 31-08-
2024.

YEATS, William Butler (1888): Fairy and Folk Tales of the Irish Peasantry, Londres, Walter
Scott,

https://archive.org/details/fairyfolktalesofO0yeatuoft/fairyfolktalesofOOyeatuoft/page/n

7/mode/2up, acceso 01-09-2024.

--- (1955): Autobiographies, Londres, MacMillan & Co, Ltd.

--- (1996): Yeats’s Poems, ed. y anot. A. Norman Jeffares y appendices de Warwick Gould,
Hampshire, Londres, MacMillan.

---(2010): The First Yeats: Poems by WB Yeats (1889-1899), ed. Edward Larrissy, Manchester,
Fyfield Books, https://archive.org/details/firstyeatspoemsb0000yeat/mode/2up, acceso
29-08-2024.

138


https://archive.org/details/gpl_2116123_2/page/n9/mode/2up
https://archive.org/details/bwb_Y0-BSP-396_4/page/n5/mode/2up
https://archive.org/details/beautiesofboyne00wild/page/n3/mode/2up
https://archive.org/details/fairyfolktalesof00yeatuoft/fairyfolktalesof00yeatuoft/page/n7/mode/2up
https://archive.org/details/fairyfolktalesof00yeatuoft/fairyfolktalesof00yeatuoft/page/n7/mode/2up
https://archive.org/details/firstyeatspoemsb0000yeat/mode/2up

