
 

 

 

 

EL VALOR SEMIÓTICO DE LOS ESPACIOS ESCÉNICOS EN  

ÁGUILA DE BLASÓN DE VALLE-INCLÁN 

 

THE SEMIOTIC VALUE OF SCENIC SPACES IN  

ÁGUILA DE BLASÓN BY VALLE-INCLÁN 
 
 
 

PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Colegio Nuestra Señora de los Dolores (Pontevedra) 

Asociación Amigos de Valle-Inclán (Vilanova de Arousa) 
pablolandin24@gmail.com 

 https://orcid.org/0009-0007-4113-7301  
 

Fecha de recepción: 13-03-2025 
Fecha de aceptación: 17-07-2025 

 

 
 
RESUMEN 

Águila de blasón, una de las primeras obras teatrales de Valle-Inclán, fue publicada y estrenada 

en 1907, siendo este uno de los primeros intentos de las tendencias experimentalistas del 

escritor. Con esta obra teatral se inicia la trilogía de las Comedias bárbaras, a las que luego 

seguirían Romance de lobos (1908) y Cara de Plata (1923). Valle trabaja de forma incansable 

en esta obra cuya versión inicial se edita en el folletín España Nueva donde se anuncia como 

«Novela», pero en la que se comienzan a ver muchos de los rasgos que aparecen en su obra 

posterior. El presente trabajo analiza los diferentes espacios escénicos, desde una óptica 

semiótica, con la finalidad de buscar la relación entre el texto y su posible puesta en escena. 

 

PALABRAS CLAVE: Águila de blasón; espacios escénicos; valor semiótico; teatro; Valle-Inclán 

 

mailto:pablolandin24@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-4113-7301


PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

162 

ABSTRACT 

Águila de blasón, one of Valle-Inclán’s first plays, was published and premiered in 1907, being 

one of the writer’s first ventures into experimentalist tendencies. This play marks the beginning 

of the trilogy Comedias bárbaras, and would be followed by Romance de lobos (1908) and 

Cara de Plata (1923). Valle worked tirelessly on this play, the initial version of which was 

published in the serial España Nueva, where it was announced as a “Novel”, but in which many 

of the features that appear in his later work begin to be seen. This paper analyzes the different 

stage spaces, from a semiotic perspective, with the aim of finding the relationship between the 

text and a possible staging. 

 

KEY WORDS: Águila de blasón; scenic spaces; semiotic value; Valle-Inclán’s drama 

 

 

1. INTRODUCCIÓN 

Águila de blasón fue publicada en 1907, en plena etapa simbolista, en la que Valle-Inclán no 

parece estar muy seguro de si lo que estaba haciendo era teatro. Prueba de ello es el prólogo, 

de claro estilo narrativo, que aparecía en la primera edición de la obra, en donde describe los 

ojos de una vieja como un «verde misterioso de la fuente», el sonido del agua como «un 

murmullo parecido al de las hojas secas en el bosque de las leyendas», y de los cantares de las 

abuelas se dice «que aún tienen el perfume de la Gesta» (Valle-Inclán: 1907: 9).  

Como se puede observar, hay mucho de texto narrativo en este prólogo, al igual que en 

el resto de la obra, y ello se comprueba también en el gran número de acotaciones analizadas 

por César Oliva: 
 

La proporción con respecto a los diálogos es de uno a dos. Si tomamos la impresión de 

Austral (2ª Ed., 1964), 2590 líneas son de texto dialogado frente a 1403 de didascalias (la 

proporción exacta es de 1 a 1,9). (2003: 64 ,65) 

 

Esto también se puede aplicar a la trilogía teatral de las Comedias bárbaras ―Águila 

de blasón (1907), Romance de lobos (1908) y Cara de Plata (1923)―, y por extensión a las 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

163 

otras obras ―El embrujado (1913) y Divinas palabras (1920)1― que conforman el 

denominado «ciclo gallego» (Santos Zas, 2008: 129)2. Dentro de la producción dramática de 

Valle-Inclán, este conjunto de obras se podrían inscribir en la estética simbolista, a lo que le 

seguirían las farsas y los esperpentos, más cercanos a la estética expresionista, y por último el 

denominado «teatro breve», que conforma el grupo del Retablo de la avaricia, la lujuria 

(1927)3. 

En cualquier caso, este simbolismo que se puede apreciar en el denominado «ciclo 

gallego» continuará en el teatro posterior, «repitiéndose con unas constantes de personaje, 

escenario y espíritu, pero renovándose a la vez mediante cambios de visión y propósito» 

(Greenfield, 1990: 162), de la misma forma que en las Comedias se hallan muchas de las 

características principales del drama expresionista (Matilla, 1972: 154). 

Cuando Águila de blasón fue estrenada el 2 de marzo de 1907 en Barcelona, se anunció 

en los periódicos como «Comedia dramática en cuatro actos y un epílogo» (Iglesias, 1991: 

461), que acabaría siendo la primera versión del texto definitivo dividido en cinco jornadas. La 

obra requirió de gran habilidad y esfuerzo por parte del autor para que resultase una obra 

dramática, no solo por los numerosos espacios, algunos difícilmente representables para la 

época, sino también por un público al que no le gustaban las innovaciones de este tipo de teatro. 

Tampoco la crítica fue muy receptiva, resaltando el trabajo del autor más por su faceta narrativa 

y como maestro de estilo, que por sus dotes dramáticas. Sobre la dificultad que supuso esta 

puesta de escena para el teatro de Valle-Inclán, Santos Zas concluye con lo siguiente: 
 

El fracaso de la obra disuade a Valle de intentar su estreno en Madrid y este fracaso 

constituye un paso decisivo en su alejamiento de los circuitos teatrales comerciales, aun 

 
1 Las fechas hacen referencia a las primeras publicaciones como libro. La primera edición de Águila de blasón fue 
publicada en Barcelona por F. Granada y C.ª Editores en 1907. Romance de lobos se publicó por la editorial Pueyo 
en 1908. Cara de plata se publicó como libro en 1923 (Madrid, Cervantina). En cuanto El embrujado: Tragedia 
del Salnés apareció publicada en forma de folletín en el diario El Mundo a finales de 1912 y comienzos de 1913, 
si bien como libro lo hace en 1913. Por otra parte, Divinas palabras apareció en forma de libro en 1920, impresa 
en la Tipografía Yagües de Madrid. 
2 Doménech, por su parte, agrupa dentro de lo que él denomina «teatro mítico» las Comedias bárbaras, El 
embrujado y Divinas palabras, además de las piezas que componen el Retablo, así como la Tragedia de ensueño 
y Comedia de ensueño (1988: 288). Ruiz Ramón utiliza el término «ciclo mítico» aplicado a las Comedias 
bárbaras, El embrujado y Divinas palabras, en donde mito hace referencia a la vuelta al origen, un espacio 
primitivo propicio para aflorar las pasiones humanas (2001: 95).  
3 El Retablo de la avaricia, la lujuria y la muerte lo conforman Ligazón (1926), Sacrilegio, 1927, La rosa de papel 
(1924), y La cabeza de Bautista, (1924), a las que se añadiría, para completar este retablo, una obra del ciclo 
gallego, El embrujado (1913). 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

164 

cuando su estreno desmiente, asimismo, la idea generalizada de que, al escribirla, no 

pensaba en su representación y, por ende, se supone concebida exclusivamente como teatro 

para ser leído. En este sentido se puede hablar de una obra de teatro constituida por los 

cuatro elementos de los géneros dramáticos: el espacio, la acción, los personajes y el 

tiempo, siendo el primero el que adquiere rasgos más específicos de este género. (2008: 

132) 

 

La obra será estrenada con cierta regularidad, bien de forma independiente, como una 

única obra, o junto con las otras Comedias. Tras esta primera, representada en 1907 en el Teatro 

Dorado de Barcelona por la compañía Francisco García Ortega, y dirigida por el propio García 

Ortega, le siguen muchas otras: Águila de blasón dirigida por Adolfo Marsillach, con la 

compañía Teatro Nacional María Guerrero, 1966; Comedias bárbaras llevada a escena por José 

Carlos Plaza, con el CDN, 1991; Comedias bárbaras bajo la dirección por Jorge Lavelli, con 

el Théâtre National de la Colline (Festival de Avignon), 1991; Comedias bárbaras dirigida por 

Calixto Bieito, en el Festival de Edimburgo de Escocia (producción del Abbey Theatre de 

Dublin), 2000; Montenegro (Comedias bárbaras), bajo la dirección por Ernesto Caballero, con 

el CDN, 20134. 

Siendo el objetivo de este trabajo el análisis del espacio escénico, partiré de la 

clasificación propuesta por Patrice Pavis (1983: 177), que determina cuatro tipos de espacios 

teatrales, los cuales retoma posteriormente Bobes Naves (1997: 407) con la siguiente 

clasificación: el «espacio escénico», como escenario en donde se representan las acciones; el 

«espacio dramático», que es el representado en el texto y por tanto imaginado por el lector; el 

«escenográfico», que lo conforman principalmente la luz y el decorado; y el «lúdico», creado 

a partir de los gestos y movimientos de los personajes. Hay que tener en cuenta, a la hora de 

analizar cualquiera de ellos, que estos cuatro espacios no tienen valores absolutos y todos ellos 

están interrelacionados para formar una unidad en la escenificación, de tal forma que los 

«espacios escénicos» se cargan de significados que les aportan, principalmente, los «espacios 

escenográficos» y «lúdicos». 

 
4 No incluyo aquí las puestas de escena de cierto éxito, como las Comedias bárbaras de Augusto Fernández en 
Alemania en 1974, o las dirigidas por Bigas Luna, con la Fundació Ciutat de les Arts Escèniques de la Generalitat 
Valenciana, 2003, por no tratarse de una versión íntegra de la trilogía, sino muy reducida en el primer caso, o por 
resultar una versión más que una adaptación, en el segundo. 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

165 

Por su parte, José Luis García Barrientos denomina al «espacio ficticio» espacio 

diegético o argumental, ya sea dramático o narrativo, pues puede aparecer tanto en una novela, 

como en una obra de teatro, mientras que el «espacio escénico» lo identifica con la escena 

representante, que sirve de soporte al espacio ficticio y que se podría denominar también 

escenario si no fuese porque esta palabra se presta a equívocos. La relación entre los espacios 

diegético y escénico, la denomina «espacio dramático», es decir, «la manera específicamente 

teatral de representar los espacios ficticios» (2012: 153, 154). Por lo tanto, lo que para García 

Barrientos es el «espacio dramático», para Bobes Naves es el «espacio escénico», que es el 

utilizado en este trabajo. 

Con el objetivo de llegar a una mayor visualización de estos espacios escénicos utilizaré 

algunas de las imágenes de los bocetos que Rafael Garrigós realizó para la puesta en escena de 

José Carlos Plaza (1991), recogidos en el cuaderno de trabajo del Centro dramático nacional 

(1991: 135 y ss.). 

 

2. ESTRUCTURA 

A la hora de estudiar el espacio dramático de la obra debemos tener en cuenta el ambiente, no 

como el escenario constituido por la iluminación y el decorado, sino por los rasgos permanentes 

de la obras, las creencias, y la atmósfera espiritual que envuelve la acción. De esta forma la 

obra se desarrolla en una villa marinera en la que hay una Colegiata y un pazo, o casa señorial, 

que son los centros de poder, en cuyos interiores se respira un ambiente duro y opresor. Desde 

este pazo, el Caballero administra las tierras trabajadas por los campesinos en las que reina un 

ambiente bucólico y mitificado por las viejas leyendas y costumbres. Como localidad marinera 

que es, Viana del Prior, que es como se denomina la villa, da a una ría por donde llegan las 

embarcaciones, y se compone de unas calles, plazas y tabernas a las que acuden los marineros. 

Todo este espacio dramático se va expandiendo a medida que se van sucediendo las escenas, 

hacia las afueras, donde nos encontramos con las casas campesinas, un cementerio, un puente 

y un río al que se llega por el camino de un bosque. 

Ahora bien, este espacio dramático, generado por la fábula, ha de representarse en 

diferentes espacios escénicos, con una escenografía determinada (espacio escenográfico) por 

donde se mueven los personajes (espacio lúdico). Se trata de un espacio físico en el que se 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

166 

representa la obra, un espacio que puede ser imaginado por los lectores como posibles directores 

de una puesta en escena5.  

En el siguiente cuadro, se puede observar la estructura a partir de los espacios concretos 

en los que comienzan las 32 escenas que se distribuyen en las cinco Jornadas de la obra (Figura 

1): 

 Jornada I Jornada II Jornada III Jornada IV Jornada V 
Esc. 
1 

Colegiata Sala del pazo Cocina del pazo Antesala del pazo Cocina  

Esc. 
2 

Sala del pazo Alcoba Don 
Juan Manuel 

Sala del pazo Alcoba doña 
María 

Casa labradora 

Esc. 
3 

Sala del pazo Alcoba Don 
Juan Manuel 

Atrio de una 
iglesia 

Monte ensoñado Casa labradora 

Esc. 
4 

Antesala del 
pazo 

Molino  Sala del pazo Alcoba Don Juan 
Manuel 

Orilla del río 

Esc. 
5 

Balcón del pazo Molino Calles de la villa Cocina de Pichona Orilla del río 

Esc. 
6 

 Ría Puente romano Callejuela  Sala del pazo 

Esc. 
7 

 Sala del pazo  Cocina de Pichona  

Esc. 
8 

  Sala del pazo 

 
Figura 1. Los espacios escénicos de comienzo de cada escena 

 
Tomando como referencias estas indicaciones espaciales, podemos hacer una primera 

elección de espacios escénicos, muchos de ellos repetidos, otros que se pueden agrupar al 

presentar la misma escenografía, y, por último, omitiendo aquellos que aparecen en el interior 

de cada escena6. En total, y escogiendo el principal escenario de cada escena, podemos 

distinguir 14 espacios escénicos: 

 

1. La Colegiata 

2. Salas y antesalas 

3. La ría por donde navega el galeón que lleva a Doña María hasta la orilla 

 
5 Se trata, generalmente, de un espacio en forma de cubo de cuatro paredes, en el que, según apunta Rosa Ana 
Álvarez, «el peso de la tradición, la propia historia del teatro, nos empuja a ubicar las acciones en una escena a la 
italiana de tres dimensiones ―altura, profundidad y anchura―» (1997: 88). 
6 Un ejemplo de esta bifurcación de espacios es la escena que comienza en la ría de Viana, que resulta de por sí 
inabarcable, que luego continuar por la ría en un galeón que llega a una playa en la que desembarcan los personajes 
que terminan por introduciéndose en una iglesia. 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

167 

4. Un monte ensoñado en el que se aparece el Niño Jesús 

5. Alcobas de Doña María 

6. Alcobas de Don Juan Manuel 

7. El atrio en el que discuten sobre la herencia los hidalgos 

8. El cementerio  

9. El molino y el agro que lo rodea 

10. La cocina del pazo 

11. El puente romano adonde llega Sabelita tras atravesar las calles de la villa 

12. La cocina de La Pichona 

13. La casa de los labradores 

14. El río 

 

Como es lógico, esta cantidad y diversidad de lugares conlleva numerosas indicaciones, 

muchas de las cuales resultan difíciles, o imposibles de representar, si pensamos en medios 

convencionales, lo que nos llevaría a recurrir a la utilización de técnicas modernas como, en 

opinión de Alfredo Matilla, son el «uso simbólico de luces, o por medio de ciclogramas, filmes, 

etc.» (1972: 156). 

Una segunda opción para resolver estos desajustes entre espacios dramáticos y espacios 

escénicos, es el uso de técnicas cinematográficas, como apunta Torres Nebrera en sus diferentes 

análisis sobre las Comedias bárbaras, para quien también resultan prácticamente 

irrepresentables estas obras si pretendemos hacer «una escena convencional» (2002: 179). Una 

de estas técnicas es el trávelin, que se podría aplicar, por ejemplo, para representar las primeras 

escenas de la obra donde unos enmascarados recorren las diferentes estancias, subiendo y 

bajando escaleras, acompañados por Sabelita, que va recorriendo diferentes salas y escaleras, 

hasta que finalmente La Roja sale por un balcón para pedir auxilio y, en un plano general, se 

ve huir a los bandoleros «por el huerto» mientras los criados «dispersos por el caserón, corren 

de ventana en ventana» (Valle-Inclán, 1994: 92). 

En relación con esta técnica, es sabido el interés de Valle-Inclán por el cine, participando 

como actor ocasional en La malcasada, dirigida en 1927 por Francisco Gómez Hidalgo, así 

como un posible proyecto que conocemos a partir de una noticia aparecida en el Diario de 

Pontevedra el 13 de febrero de 1919 que lleva por título «Una película gallega. Romance de 

lobos», que, al parecer, nunca se llevó a cabo, ni el escritor habló de ella. Luis Miguel Fernández 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

168 

estudia este proyecto considerando que, si bien Valle participó en el proyecto, su papel se redujo 

a cierta adaptación y elección de lugares (2001: 101).  

Si bien no es objeto de este estudio el análisis de estas técnicas cinematográficas, 

sobradamente estudiado por Torres Nebrera (2002), o por Calero Heras, para quien el escritor 

gallego escribe como si una cámara recogiese multitud de detalles «que los amontona unos 

sobre otros, como un conjunto de eslabones cada uno de los cuales fuera tirando del siguiente» 

(1981: 183). En cualquier caso, Valle tiene ya el teatro en la cabeza, según explica Santos Zas, 

y si bien los recursos mencionados son considerados propios del cine, las didascalias de las 

obras de Valle-Inclán «parecen dirigidas más al lector que a un director capaz de transformarlas 

en signos escénicos, al ser especialmente ricas en códigos no verbales, difícilmente traducibles 

a un lenguaje icónico» (2008: 131). 

Por último, no se puede obviar que la adaptación, como la que hizo el autor con Romance 

de lobos, supondría cambiar el texto y adaptarlo a los medios disponibles. Este proyecto 

dramatúrgico que realizó Valle-Inclán lo conocemos a partir del estudio realizado por Santos 

Zas y César Oliva que analiza unas anotaciones autógrafas del autor en una editio princeps: 

 

Esta edición de Romance de Lobos nos brinda la oportunidad excepcional de afrontar su 

virtual puesta en escena tal como la concibió el autor. Pero para darle carácter conclusivo 

a este aserto, debemos empezar por enfatizar la importancia cuantitativa y cualitativa de 

estas notas autógrafas, señalando grosso modo la existencia de numerosas supresiones y, 

en menor medida, adiciones, que se localizan en sus páginas de cortesía o situadas entre 

actos, en los márgenes del libro, intercaladas entre las acotaciones y el diálogo o 

directamente en el espacio interlinear de ambos… (Santos y Oliva, 2010: 60-61) 

 

Efectivamente, en este proyecto dramatúrgico se reducen considerablemente los 

espacios en las diferentes Jornadas, que se pasan a denominar Actos enumerados como Acto I, 

Acto III y Acto V. En él, se puede apreciar cómo Valle-Inclán opta por eliminar varias escenas, 

consiguiendo agilizar el número de acciones y consiguientemente el tiempo de representación, 

pero también utiliza otros recursos como ocultar «entre cortinas» algunas de las escenas, ya sea 

con la intención de no representarlas por resultar escabrosas o morbosas ―caso del 

amortajamiento de Doña María―, o simplemente por tratarse de espacios abiertos que 

resultarían irrepresentables con medios tradicionales.  



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

169 

En el siguiente cuadro (Figura 2), se pueden observar de forma sucinta los referidos 

cambios: 

 Acto I Acto II (Acto III /sic/) Acto III (Acto V /sic/) 
Esc. 1 Suprimida Cuadro Primero. Capilla Suprimida 
Esc. 2 Cuadro Primero. Antesala o 

zaguán en la casa de Don Juan 
Cuadro Segundo. 
Camino (Se hace con 
cortinas) 

Suprimida 

Esc. 3 Playa (que se ve desde una 
ventana) 

Suprimida Cuadro Primero. Las 
ruinas de una iglesia 

Esc. 4 Cuadro Segundo. Alcoba de 
doña María (entre cortinas) 

Cuadro Tercero. Capilla Cuadro Segundo. Una 
costa brava (Se hacen con 
cortinas) 

Esc. 5 Alcoba de doña María (entre 
cortinas) 

Cuadro Tercero. Ante el 
portal (se indica en los 
diálogos) 
 

Esc. 6 Cuadro Tercero. Las ruinas de 
una iglesia 

Suprimida 

 
Figura 2. Espacios dramáticos en el proyecto dramatúrgico de Romance de lobos 

 
Este proyecto prueba la intención de Valle de representar sus obras, pero incluso en 

otras obras donde no existe tal proyecto podemos ver que, tras estas amplias y estilizadas 

acotaciones, el autor da una serie de indicaciones orientadas a la representación, como apunta 

Catalina Míguez con respecto a Divinas palabras: 
 

Primeramente, porque la singularidad de su escritura no impide el reconocimiento de 

innumerables informaciones, que ayudan a directores, escenógrafos y actores a la 

recreación transformadora de su puesta en escena. Y, en segundo lugar, potencia la 

capacidad imaginativa de los lectores para que perciban la visualidad e inmediatez del 

universo creado por el dramaturgo. (2002:107) 

 

3. LOS ESPACIOS ESCÉNICOS 

Comenzando por la Colegiata por ser el primer escenario que aparece en la obra. Ya vemos en 

él el primer espacio de poder, semiotizado como tal por el decorado de la iglesia «ampulosa y 

sin emoción», compuesta por un «altar mayor» y «tres naves», que contienen a su vez otras 

«capillas» adornadas «de gremios y de linajes», así como «retablos y sepulcros con blasones» 

(Valle-Inclán, 1994: 61, 62). Pero también por la iluminación que en entra por la vidriera, 

proyectando un juego de claroscuros sobre el altar, haciendo que los «pañolitos blancos» de las 

devotas resalten sobre «la oscuridad» del interior (Valle-Inclán, 1994: 63).  



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

170 

Alfredo Matilla ve en este contraste de luz y sombras una de las características 

principales de la estética del expresionismo, pues la escenografía se mimetiza con los personajes 

mostrando su verdadera personalidad: «Valle-Inclán quiere llegar al alma del objeto y, como el 

expresionismo, cree que en lo evidente se halla lo escondido, la esencia misma de las cosas» 

(Matilla, 1972: 158). Y al igual que el espacio escénico, el lúdico muestra la posición de poder 

de Fray Jerónimo quien, como si de un actor se tratase, se dirige a los feligreses, como comenta 

al respecto Martínez Thomas: 

 

La plática de Fray Jerónimo es un acto de denuncia del estado pecaminoso en el que viven 

los hombres (valor locutivo). Se refiere al pecado de lujuria, al amor carnal como acto 

endemoniado y todo contribuye a una escenificación de su discurso: el púlpito que funciona 

como lugar escénico, la luz (la penumbra de la iglesia) que dramatiza la escena, el conjunto 

semántico del actor, Fray Jerónimo, «jayán fuerte y bermejo», con grandes barbas retintas 

y voz teatral, que «resuena pavorosa y terrible». (2008: 217) 

 

Esta ampulosidad aparece recogida en el bocetó de Rafael Garrigós en la que se puede 

apreciar los haces de luz que caen de un lateral sobre los feligreses que se hallan en la homilía 

(Figura 3). 

 
Figura 3. La colegiata (J.I, esc.1). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos Plaza y estrenada en el 

Teatro María Guerrero el 8 de mayo de 1991. Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

El siguiente espacio escénico es la sala del pazo adonde acude Sabelita a refugiarse, 

siendo de nuevo la escenografía y el espacio lúdico los elementos que semiotizan estos 

escenarios como lugares de poder y sumisión. Así vemos como esta escena comienza en una 

«sala en la casa infanzona» descrita por sus adornos feudales, y un «balcón de piedra » por el 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

171 

que aparece Don Juan Manuel, con una escopeta, rodeado de perros, y con «voz de gran señor», 

al que se acerca Sabelita «enjugándose los ojos» (Valle-Inclán, 1994: 67, 68).  

En el boceto de la puesta en escena de José Carlos plaza, este espacio señorial se 

representa por sus muros altos, y grandes ventanales que dejan pasar haces de luz, mientras en 

el centro las figuras de las señoras se empequeñecen (Figura 4). 

 
Figura 4. Una sala de la casa infanzona (J.I, esc. 2). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos 

Plaza. Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

En estas primeras escenas, la iluminación en las salas y antesalas del pazo es siempre 

débil, pues procede de unas velas de aceite que, al consumirse, dejan el espacio escénico a 

oscuras. Por otra parte, al ser una luz portátil, como la que lleva Sabelita cuando sigue a los 

ladrones, ilumina tenuemente los interiores dejando en penumbra a los personajes, con lo que 

se carga de significado de miedo y misterio los espacios escénicos. Más adelante, en otras de 

las salas del pazo, se produce el encuentro de Sabelita con Doña María, en una sala llena de 

tinieblas, en donde las mujeres son sombras que se mueven «sin ruido hasta la puerta» (Valle-

Inclán, 1994: 206), en medio de «la penumbra» (Valle-Inclán, 1994: 209), con lo que se 

difumina al personaje, hasta casi deshumanizarlo. 

En cuanto a la decoración, conformada por un simple brasero y «una vieja tarima» que 

tiembla al pasar por ella, refleja la degradación en la que vive Don Juan Manuel, en esta sala 

«grande y desmantelada» (Valle-Inclán, 1994: 78). Fuera de escena, las referencias acústicas 

cargan de significado el espacio escénico, y así vemos que con la entrada de los ladrones se 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

172 

oyen «fuertes aldabadas» (Valle-Inclán, 1994: 78), intensificado ese ambiente de miedo y 

misterio que impregna el interior de la casa señorial7.  

Junto a estos espacios extra-escénicos están también los denominados por Bobes Naves 

«espacios narrados», que son los introducidos en la representación a través de los relatos de los 

personajes, con lo que se puede decir que actúan como espacios novelescos y en los que 

«cualquier personaje puede situar espacios oníricos, fantásticos, alejados en el tiempo y en el 

espacio tanto como quiera» (Bobes, 1997: 405). Así ocurre en una de las salas cuando La Roja 

y Sabelita, criadas de la casa, hablan del mundo de las apariciones: 
 

LA ROJA.- Es el viento en el quicio de la ventana. 

SABELITA.- Los perros no han cesado de ladrar en toda la noche, como si alguien 

anduviese rondando la casa. Antes me asomé a la ventana y creí distinguir bultos 

de hombres, por el jardín. 

LA ROJA.- Las sombras de los árboles son muy aparentes, y cuando el alma está 

sobresaltada, los ojos están llenos de figuras y espantos. Yo, alguna vez, pensando 

en las almas del otro mundo he sentido un aliento frío en la cara.  

(Valle-Inclán, 1994: 101-102) 

 

Otras veces los espacios dramáticos se hacen inabarcables para un espacio escénico 

convencional. Es el caso de la escena sexta de la Jornada II que comienza con un plano general 

de la ría: 

 

Un mar tranquilo de ría, y un galeón que navega con nordeste fresco. Viana del Prior, la 

vieja villa feudal, se espeja en las aguas. A lo lejos se perfilan inmóviles algunas barcas 

pescadoras. Son vísperas de feria en la villa, y sobre la cubierta del galeón se agrupan 

chalanes y boyeros que acuden con sus ganados. Las yuntas de bueyes, las cabras merinas 

y los asnos rebullen bajo la escotilla y topan por asomar sobre la borda sus grandes ojos 

tristes y mareados. (Valle-Inclán, 1994: 143) 

 

 
7 Se trata de los denominados «espacios contiguos latentes», que pueden indicarse a partir de los diálogos de los 
personajes o por signos no verbales ―luces, gestos, sonidos―, con lo que, según Bobes Naves, amplían los límites 
de los espacios escénicos (1907: 404), mientras que para Rosa Ana Álvarez sobresalen del «espacio escénico», y 
por lo tanto pertenecen al «espacio dramático» (1997: 40). 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

173 

En el proyecto dramatúrgico de Valle-Inclán sobre Romance de lobos, este tipo de 

escenas la sitúa desde una ventana donde se ve la playa y el mar, como se recoge en el Acto I, 

escena 3 (Santos, 2010: 775), que sería una de las opciones para representar esta escena de 

Águila de blasón, que termina con Doña María y Don Manolito desembarcando en una playa, 

para luego adentrarse en una iglesia en donde la mujer expía sus pecados, ante una tumba que 

«parece resucitar la devoción del tiempo antiguo» (Valle-Inclán, 1994: 148).  

Con ello podemos ver un claro desajuste entre el espacio dramático y el escénico, lo 

que, por otra parte, vuelve a situar esta obra dentro del drama expresionista ya que, como 

observa Alfredo Matilla, es una muestra más de la «imposibilidad» de la puesta en escena de 

las Comedias bárbaras (1972: 157). Sin embargo, no hay que olvidar que con ello Valle 

consigue ambientar la obra en un espacio marinero, de ahí que una escena semejante en 

Romance de lobos, su autor no la suprima en su proyecto dramatúrgico, pues con estas 

indicaciones el director de escena puede ambientar la obra, y por otra parte, situar dentro del 

galeón a Doña María y el capellán Don Manolito, idea que es la que dibuja Garrigós en su 

boceto, en que aparecen un mástil y una vela caída (Figura 5). La escena finaliza en el atrio de 

una iglesia «de tumbas y de cipreses» en la que un peregrino pide limosna, imagen que recuerda 

la «devoción penitente del tiempo antiguo» (Valle-Inclán, 1994: 148), con lo que comenzamos 

a ver que las referencias religiosas son frecuentes en los espacios por donde se mueve Doña 

María.  

 
Figura 5. La ría (J.II, escena 6). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos Plaza.  

Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

Mientras esto ocurre, Don Juan Manuel se halla en su casa señorial, emborrachándose 

con su criado Don Galán que hace el papel de bufón o actúa como un perro, lo que, en opinión 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

174 

de Joaquina Canoa, es la muestra de «una deformación casi esperpéntica» (1977: 92). En estas 

escenas de las salas y antesalas del pazo, los personajes parecen actuar dentro de pequeños 

teatrillos, como muestra una imagen en la que Don Juan Manuel abre una cortina, como si de 

un telón se tratase: 
 

La barragana ha palidecido al oír el murmullo de dos voces que hablan en el corredor, ante 

la puerta. Con los ojos angustiados retrocede hasta el fondo de la estancia. Casi al mismo 

tiempo una mano llena de arrugas alza el cortinón y la vieja criada asoma llorosa. (Valle-

Inclán, 1994: 151) 

 

No tardará el Caballero en subirse al escenario para representar su papel con «un ademán 

trágico, aprendido allá en sus mocedades románticas» (Valle-Inclán, 1994: 160), una escena 

grotesca que, como las anteriores, Torres Nebrera califica de «esperpénticas o 

preesperpénticas» en las que «don Juan Manuel se empeñará en agrotescar un poco al final» 

(2002: 167). 

En contraposición a estas salas de la farsa, la alcoba de Doña María es un espacio de 

recogimiento y misticismo, un lugar oscuro en la que la señora se muestra pesarosa y 

arrepentida por haber dejado marchar a su hijo a la guerra y a su ahijada del pazo. Su habitación 

es un lugar oscuro, y la escenografía se carga de simbología religiosa con adornos que tienen 

«algo de litúrgico», semejantes a «los viejos pendones parroquiales». De fondo, se aprecia una 

figura de un Niño Jesús «entre los floreros llenos de azucenas» (Valle-Inclán, 1994: 245) que, 

en el boceto de Garrigós se representa en un lateral (Figura 6).  

 
 

Figura 6. Alcoba de doña María (J.III, escena 2). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos Plaza. 
Crédito de la fotografía: Chicho. 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

175 

 

Por su parte, la alcoba de Don Juan Manuel, en la segunda escena de la segunda Jornada, 

tiene como único decorado una «cama antigua, de nogal tallado y lustroso» (Figura 7). (Valle-

Inclán, 1994: 108). El espacio lúdico que se va conformando a partir de las indicaciones que 

aparecen en las diferentes acotaciones de la escena, transforman de nuevo este espacio señorial 

en un teatrillo para la farsa en la que los actores son ahora Don Galán, el Caballero y la nueva 

barragana. Veámoslo a partir del espacio lúdico que se configura en las acotaciones de esta 

escena: 

 

DON Juan Manuel Montenegro, tras de cenar y beber con largura, oyendo las burlas del 

criado, se levanta de la mesa tambaleándose y cae en su lecho. Don Galán comienza a 

quitarle las botas. 

[...] 

Don Galán acaba de acostar a su amo y sale. El Caballero se ha dormido cuando el bufón 

y la manceba entran en la alcoba con misterio de clásica trapisonda. 

[...] 

El Caballero se agita en su lecho y murmura palabras confusas, entrecortadas con 

ronquidos. El bufón y la molinera callan un momento. Fuera se oye el ladrido de los perros. 

[...] 

Liberata se acomoda para dormir a los pies de la cama. Don Galán sale de la alcoba con los 

carrillos inflados por su gran risa bufonesca. Liberata le ve salir, se santigua y reza una 

oración. Con el amén en los labios va a correr el cerrojo de la puerta, y comienza a 

desnudarse. Toda blanca y temblorosa llega a la cama, mulle las almohadas y se oculta en 

las cobijas con arramacos de gata. La alcoba yace en silencio. En una lamparilla de plata, 

tiembla la luz. Los ratones corren y chillan bajo las tablas del piso. (Valle-Inclán, 1994: 

257 y ss.) 

 

En estas acotaciones, concretamente en la última, se puede apreciar las indicaciones con 

el que el autor muestra cómo ha de ser la puesta en escena y por otra parte, recrea con esta 

«clásica trapisonda» la degradación de Don Juan Manuel, como bien apunta Ramón Espejo-

Saavedra: «Detrás de la potente voz de Montenegro se oye la risa burlesca de los que saben de 

sobra que la gloria de su autoridad se está convirtiendo en una farsa grotesca» (2011: 45, 46). 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

176 

En el boceto de Garrigós, un fondo con el dibujo de un lecho y las altas columnas 

representan este espacio señorial, en el que Don Juan Manuel espera a su nueva barragana 

(Figura 7). 

 
Figura 7. Alcoba de Don Juan Manuel (J.IV, escena 4). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos 

Plaza. Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

Pero no siempre estos espacios parateatrales tienen como finalidad representar una farsa. 

En el atrio de la iglesia donde se encuentran los hidalgos para conspirar contra sus padres, el 

escenario es un lugar abierto, pero delimitado por los muros, con lo que se transforma en un 

espacio ideal para una representación dentro de otra. Este tipo de escenarios lo utilizará el autor 

en obras posteriores como Luces de bohemia (1920), en la escena en que una mujer se halla con 

su hijo muerto, que se desarrolla también en un espacio abierto pero delimitado por una serie 

de edificaciones. Sobre esta escena Rosa Ana Álvarez observa lo siguiente:  

 

Teatro dentro del teatro porque en la escena teatral ―donde se represente Luces― está 

contenido en un escenario aún menor, el fijado por la calle, las tapias, el casón de nobles y 

las luces de una taberna, y en donde se desarrolla otra tragedia; fuera de este escenario 

quedarían los dos protagonistas. (1997: 92) 

 

En el atrio de Águila de blasón, el espacio creado por los gestos y movimientos de los 

hidalgos hacen del atrio un espacio en el que se representa la lucha de los hidalgos, una escena 

que corre paralela a la trama principal: 

 

Los cuatro hermanos dan algunos paseos en silencio. Don Mauro es alto, cenceño, apuesto. 

Tiene los ojos duros y el corvar de la nariz soberbio. Sus palabras son siempre breves, y 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

177 

hay en ellas tal ánimo imperioso, que sin hacerse amar se hace obedecer. Los cuatro 

hermanos se parecen. (Valle-Inclán, 1994: 193, 194) 

 

Los hermanos de este modo crean un espacio lúdico en el que se representa una lucha 

de fuerzas, conspirando contra sus padres, que son los verdaderos protagonistas de la acción 

principal. Don Gonzalito se muestra el más débil, Don Rosendo es el más diplomático, pero 

será Don Farruquiño el único que le presente batalla a Don Mauro, haciendo gala del dominio 

de la palabra, con su característico sarcasmo, ironizando sobre la religiosidad de su madre: 

«Doña María sacará el Cristo», o haciendo gala de su cinismo: «Paz y concordia entre los 

príncipes cristianos» (Valle-Inclán, 1994: 192, 193).  

Respecto a esta escena, Martínez Thomas la pone como ejemplo de lenguaje teatral que 

adquiere «valor performativo», en cuanto que en ella se desarrolla la intriga a través «de las 

relaciones de fuerza, de amistad, de amor que intercambian los personajes» (2008: 215). 

Finalmente, la aparición fugaz de Sabelita, que cruza el atrio sin ser percibida, nos da una idea 

de las dimensiones del espacio escénico, pero también denota la poca importancia que tiene 

para los hermanos la ahora degradada criada que tiene que abandonar el pazo. 

Para esta escena, Rafael Garrigós diseña un gran muro cubierto por una hiedra en donde 

se hallan los hidalgos conspirando para conseguir la herencia (Figura 8). 

 
Figura 8. Atrio con la Colegiata al fondo (J.III, escena 3). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos 

Plaza. Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

Otro de los escenarios abiertos pero delimitados por los muros, es el cementerio, adonde 

se allegan Cara de Plata y Don Farruquiño en busca de un cadáver que les pueda reportar algún 

dinero. Se trata de nuevo de una acción secundaria para la trama central que se desarrolla en un 

escenario parateatral. La escenografía conformada por una «reja coronada por una cruz», 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

178 

«negros cipreses que bordean la tapia» y «las ruinas de una iglesia románica», que se iluminan 

bajo la misteriosa luz de una «luna, anubarrada» (Valle-Inclán, 1994: 276), servirá al director 

de escena para recrear el ambiente, este lugar religioso pero profanado por los hidalgos. 

En la puesta en escena dirigida por José Carlos Plaza, el boceto de Garrigós muestra 

unas tumbas en el suelo y una gran cruz en el fondo, símbolo de este espacio religioso (Figura 

9). 

 
Figura 9. Cementerio (J.IV, escena 6). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos Plaza.  

Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

Cuando en los escenarios los protagonistas son los campesinos, estos suelen ser 

mitificados, con lo que la escenografía adquiere gran simbolismo. Es el caso del molino, en 

donde la presencia de «una vid centenaria» situada a la entrada de una casa cumple con la 

finalidad de purificarla (Torner, 1996: 41, 42), y las piedras pasan a ser de «una tosquedad 

céltica» (Valle-Inclán, 1994: 125), con lo que se desrealiza el paisaje. Esta escenografía 

contrasta con los claroscuros con los que la estética expresionista suele iluminar los escenarios, 

con lo que podemos ver en esta obra dos estéticas, lo cual resultará una constante en la 

producción dramática de Valle-Inclán, como observa González López respecto a Cara de Plata: 

 

El carácter simbolista de las tres primeras escenas de la primera jornada de Cara de Plata 

y el expresionista del resto de la obra se revela de una manera clara en el tratamiento de la 

luz y de los colores de unas y otras, pues son luces y colores claros y risueños en aquellas 

tres primeras; y sombra y obscuros- negro, noche, sombras, tinieblas – en las restantes. 

(1967: 223) 

 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

179 

En Águila de blasón, el contraste de colores simboliza la lucha entre la pureza y el 

pecado: el «blanco», que aparece en el nombre de Liberata la Blanca, es símbolo de su lozanía, 

y el «pardo», que acompaña al insulto con el que el violento Don Pedrito se dirige a la 

muchacha, remite a su falta de honra. Cuando la violación se produce, el espacio es igualmente 

mitificado por el «encanto de las epopeyas primitivas» que recuerdan «los viejos versos que 

oyeron los héroes en las viejas lenguas» (Valle-Inclán, 1994: 133). Con lo que de nuevo nos 

encontramos con la descripción de un ambiente con el que se pretende mitificar el paisaje. Para 

la representación de José Carlos, se esboza un dibujo con la presencia de las piedras milenarias 

que remiten a la leyenda celta (Figura 10). 

 
Figura 10. Molino (J.II, escena 4). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos Plaza.  

Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

Esta mitificación del escenario continúa en la siguiente escena en la que los campesinos 

curan las heridas de Liberata en el interior del molino, bajo la luz de un «claro de luna» y los 

ladridos de los perros que vienen de los «agros vecinos» como «los fantasmas» (Valle-Inclán, 

1994: 142). Con ello, Valle nos introduce en un mundo mágico y de misterio que nos traslada 

a tiempos remotos de una sociedad arcaica que se rige por las reglas de las costumbres y la 

moral de unas creencias, «mezcla de paganismo celta y de cristianismo» (González López, 

1967: 84). 

Otro de los escenarios relacionados con el mundo rural es la cocina, o lareira en gallego. 

La iluminación en este espacio escénico procede de las llamas del fuego, alrededor del cual los 

campesinos relatan «cuentos campesinos y grotescos de las brujas», bajo la iluminación de un 

fuego «temblador y rojizo» (Valle-Inclán, 1994: 165, 166) o, para intensificar esta sensación de 

magia y misterio, se puede percibir el ulular del viento y los golpes de un «postigo de la cocina», 

que suenan «furtivos y misteriosos» a oídos de las mujeres (Valle-Inclán, 1994: 311). Este 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

180 

ambiente es el que pretende conseguir Garrigós en su boceto para la puesta en escena de José 

Carlos Plaza (Figura 11). 

 
Figura 11. Cocina (J.III, escena 1). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos Plaza. 

Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

Una de las escenas que resulta más difícilmente representable por la gran cantidad de 

espacios que aparece es la que tiene lugar en un puente romano donde se va a celebrar un 

bautismo prenatal: 

 

Sabelita huye por las calles desiertas, y a cada momento cree sentir pasos recatados y 

traidores que la siguen en la oscuridad. Piensa en morir, y al mismo tiempo teme los riesgos 

de la noche. Hállase a la entrada del viejo puente romano, y la luna ilumina aquella cruz de 

piedra que la devoción de un hidalgo había hecho levantar sobre el brocal del puente. Un 

perro ladra, y dos aldeanos vestidos de estameña, con montera y calzón corto, la detienen 

y se descubren respetuosos para hablarla. El uno es viejo, con guedejas blancas, y el otro, 

que parece su nieto, es un rapaz ya espigado. (Valle-Inclán, 1994: 222) 

 

La función de esta escena es de nuevo recrear el ambiente de magia y misterio que rodea 

la huida de Sabelita, a la vez que refleja el miedo y terror de la muchacha por lo desconocido. 

Una sensación de desamparo que se intensifica con el sonido de las campanas, la luz de la luna, 

y el decorado simbólico de la cruz.  

Garrigós, por su parte, diseña un boceto en el que se aprecia un humilde puente bajo el 

que espera la familia para realizar el bautizo prenatal (Figura 12). 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

181 

 
Figura 12. Un puente romano (J.III, escena 6). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos Plaza. 

Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

De la misma forma, la tercera escena de la Jornada IV, en la que tiene lugar la aparición 

del Niño Jesús en un monte ensoñado, la luz y el sonido semiotizan el escenario como un lugar 

de magia y misterio. La acción se desarrolla en «la orilla de un camino» sobre el que hay un 

arco iris y «doce campanas negras doblan a muerto en la lejanía» (Valle-Inclán, 1994: 252), un 

escenario que se presta para este tipo de apariciones en otras obras del «ciclo gallego». Así 

ocurre con la aparición del Trasgo Cabrío en Divinas palabras, que se desarrolla en «un camino 

blanco» (Valle-Inclán, 1991: 297), y que le sirve al autor para recrear un escenario onírico del 

que da una serie de indicaciones para su posible puesta en escena, como anota Catalina Míguez: 

En todo caso, y salvo estos pasajes complicados en los que se alterna planos reales y oníricos, 

las meticulosas creencias sobre voces, sonidos, movimientos o luces, que el dramaturgo clarifica 

con celo extraordinario gracias a la mediación de un enunciado ficticio, en modo alguno van 

designadas exclusivamente a la imaginación lectora, antes bien señala posibles caminos para 

audaces directores de teatro. (2002: 101) 

También el camino es el espacio escogido para que se produzca la aparición de sucesos 

extraordinarios en la segunda jornada de El embrujado, en la que Anxelo es hechizado por la 

Galana tras salir «al camino un can ladrando» (Valle-Inclán, 1996: 337), o en Cara de plata, 

cuando los dos clérigos se transforman en canes, un fenómeno mágico que se produce bajo «la 

luna del camino aldeano» (Valle-Inclán, 1992: 183). 

Las indicaciones a partir de estos signos no verbales, referidos a la luz y el sonido, tienen 

por finalidad crear una atmósfera determinada y proporcionar unos valores sémicos cuya 

función es la representación. Así vemos como en el caso de la aparición del Niño Jesús en 

Águila de blasón, el escenario se describe con la sinestesia que combina sonido y color: las 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

182 

«doce campanadas negras», acompañada de una imagen siniestra de gran carga simbólica en la 

que se compara la hora con «doce ahorcados, de las ramas de un árbol gigante» (Valle-Inclán, 

1994: 252), y más adelante con «doce cuervos que vuelan graznando» (Valle-Inclán, 1994: 

254). La escena continúa con El Niño Jesús alejándose por la orilla del sendero, hasta llegar a 

una cueva donde se encuentra con una hilandera que Doña María interpreta como una milagrosa 

visión de la Virgen, imagen que recoge el boceto de Garrigós en donde se pueden apreciar las 

campanas sobre las dos figuras (Figura 13). 

 
Figura 13. Monte ensoñado. Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos Plaza.  

Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

Otras veces el escenario se llena de colorismo. Así ocurre en la casa de La Pichona cuya 

escenografía, en la quinta escena de la Jornada IV, se compone de una cama sobre unos 

caballetes de color azul, una colcha de remiendos con diferentes tonalidades, y una «amarillenta 

pollada» que corretea por la cocina de la campesina que luce «calzas de bayetón colorado» 

(Valle-Inclán, 1994: 266). Todo este colorismo simboliza el erotismo de una situación en la que 

La Pichona está esperando a su amante, y que continúa en la séptima escena de la misma 

Jornada, si bien ahora la presencia de Don Farruquiño, que cuece un cadáver para despellejarlo, 

condiciona la escenografía, iluminada con una luz débil de candil que «agoniza» dejando 

entrever un caldero que hierve, mientras se oyen los golpes con los que el seminarista intenta 

quebrar las costillas. Esta escena resulta irrepresentable por su temática, como ocurría con la 

violación de Liberata (Greenfield, 1990: 61) y como sucederá con el amortajamiento de Doña 

María en el proyecto dramatúrgico de Romance de Lobos, que se desarrolla «entre cortinas», a 

causa del pudor que pudiese producir esta imagen de doña María desnuda (Santos, 2010: 771). 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

183 

En las últimas escenas de la obra, Sabelita acude a la casa de los labradores, en donde 

de nuevo se aprecia un ambiente bucólico en el que no faltan las referencias a un pasado mítico. 

La escena se describe con referencias auditivas —el «murmullo de plegaria»—, visuales —

«estancia con su oscura techumbre»— y olfativas —el «aroma de otoñales manzanas»— en 

donde no faltan las «piedras célticas, doradas por líquenes milenarios» que remiten a un pasado 

mítico (Valle-Inclán, 1994: 317). En este sentido se puede decir que el escenario se mitifica 

pero también se humaniza, de ahí que Don Galán, antes personaje preesperpéntico, en este 

espacio se dirija a Sabelita con «una llama de tímida y amorosa ternura» (Valle-Inclán, 1994: 

321). 

En el boceto de Garrigós, las piedras aparecen junto el umbral de la casa adonde acude 

Sabelita (Figura 14). 

 
Figura 14. Casa de los labradores (J.V, escena 2 y 3). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos 

Plaza. Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

Cerca del final de la obra, Doña María se allega al río en busca de su ahijada, que ha 

intentado ahogarse, subida a lomos de una «mansa pollina» junto con su Espolique (Valle-

Inclán, 1994: 329). Una escena parecida ocurre en el pazo de Cara de plata, pero en esta 

Comedia esperpéntica es Doña Jeromita quien monta la mula acompañada del sacristán en 

busca de Sabelita, lo que termina en una completa farsa en la que el amo emborracha al sacristán 

y luego azuza a los perros para que le muerdan. La diferencia de los escenarios, un río o un 

pazo, condiciona por tanto las acciones, como mantiene Valle-Inclán en una entrevista realizada 

en el periódico madrileño Luz, en 1933, en la que dice que «es el escenario el que crea la 

situación» y no a la inversa (J. del Valle-Inclán, 1995: 584). 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

184 

En el boceto de Garrigós, se muestran unos juncos y unos vecinos que salen a salvar a 

la muchacha en esa escena entre trágica y bucólica (Figura 15).  

 
Figura 15. Río (J.V, escena 4 y 5). Comedias bárbaras, dirigida por José Carlos Plaza.  

Crédito de la fotografía: Chicho. 
 

4. CONCLUSIONES 

A partir de la clasificación y análisis de los espacios escénicos, se puede colegir que en esta 

obra primeriza del escritor gallego ya se comienzan a perfilar muchos de los recursos 

dramatúrgicos que aparecerán en obras posteriores. Y de la misma forma se puede afirmar que, 

a pesar del desajuste entre espacio dramático y espacio escénico, muchas de las indicaciones de 

las acotaciones tienen como objeto recrear una atmósfera que ayude al director de escena a 

llevarla a cabo. Prueba del interés de Valle-Inclán por la puesta en escena de sus obras es que 

realizó un proyecto dramatúrgico de Romance de lobos e incluso se comentó en algún periódico 

su realización cinematográfica, lo que muestra la intención de Valle-Inclán de trasladar el texto 

impreso a otros formatos.  

En lo que se refiere a los espacios escénicos, nos encontramos que, los que tienen 

relación con la casa señorial, suelen presentar escenarios parateatrales. Así ocurre en algunas 

de las salas y antesalas cuya decoración semiotiza estos espacios como lugares de hidalguía y 

poderío, pero que, con la actuación de los personajes ―espacio lúdico creado principalmente 

por Don Juan Manuel y Don Galán―, estas se convierten en pequeñas obras de teatro dentro 

del teatro. 

Ello también ocurre en otros espacios que son abiertos pero delimitados por muros, 

como el atrio donde conspiran los hidalgos, o el cementerio donde estos roban un cadáver, en 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

185 

los que también se pueden observar pequeñas representaciones que discurren paralelas a la 

trama principal, técnica que Valle repetirá en otras obras más perfeccionadas, como Luces de 

bohemia. 

En cuanto el escenario como condicionante de la acción, vemos que este no solo 

transforma a los personajes sino que una misma escena adquiere carácter de farsa o tragedia, 

según se lleve a cabo en un tipo de escenario u otro. 

Por último, la escenografía de los escenarios exteriores, que generalmente están 

relacionados con el mundo campesino, semiotizan el espacio como un lugar mítico, de la misma 

forma que la iluminación y el sonido de los espacios escenográficos y extra-escénicos cargan 

el escenario de un significado de magia y misterio. 

En definitiva, se puede concluir que, si bien Águila de blasón tiene muchos rasgos 

narrativos, en ella podemos observar algunas de las innovaciones dramatúrgicas que Valle-

Inclán utilizará en obras posteriores y más perfeccionadas, como son el empleo de la 

iluminación, la recreación de ambientes, y el uso de espacios parateatrales, que aparecen en 

forma de indicaciones tanto en las acotaciones como en los diálogos, destinadas no solo al 

disfrute del lector sino también a audaces directores de escena. 

 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ÁLVAREZ MENÉNDEZ, Rosa Ana (1997): Análisis semiológico del esperpento de Valle Inclán, 

tesis doctoral dirigida por María del Carmen Bobes Naves, Universidad de Oviedo.  

BOBES NAVES, María del Carmen (1997): Semiología de la obra dramática, Madrid, Arco 

Libros. 

CALERO HERAS, José (1981): «Textura cinematográfica de las acotaciones escénicas del teatro 

de Valle Inclán», Anales de la Universidad de Murcia. Letras, 39.1, pp. 175-187. 

CANOA GALIANA, Joaquina (1977): Semiología de las «Comedias bárbaras», Ciudad de 

México, Cupsa Editorial.  

CDN (1991): Comedias bárbaras, Publicación del Centro dramático nacional, 5, Ministerio 

de Cultura, Instituto Nacional de Artes Escénicas y de la Música. 

DOMÉNECH, Ricardo (1988): «Mito y rito en los esperpentos», Ramón del Valle-Inclán, coord. 

Ricardo Doménech, Madrid, Taurus, pp. 284-309. 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

186 

ESPEJO-SAAVEDRA, Ramón (2001): «Entre el mito y la desilusión: el discurso histórico 

simbolista de Águila de blasón y Romance de lobos», Hecho Teatral: Revista de teoría 

y práctica del teatro hispánico, 1 (ejemplar dedicado a «El teatro de Valle-Inclán»), pp. 

37-53. 

FERNÁNDEZ FERNÁNDEZ, Luis Miguel (2001): «Romance de lobos en el cine. ¿Un proyecto 

frustrado de Valle-Inclán?», Anales de la literatura española contemporánea, ALEC, 

26.3, pp. 99-110. 

GARCÍA BARRIENTOS, José Luis, ed. (2012): Cómo se comenta una obra de teatro, México, 

Toma, Ediciones y Producciones Escénicas y Cinematográficas / Paso de Gato. 

GONZÁLEZ LÓPEZ, Emilio (1967): El arte dramático de Valle Inclán (del decadentismo al 

expresionismo), Nueva York, Las Américas Publishing Company. 

GREENFIELD, Sumner ([1972] 1990): Ramón María del Valle Inclán. Anatomía de un teatro 

problemático, Madrid, Taurus. 

IGLESIAS FEIJOO, Luis (1991): «El estreno de águila de blasón de Valle-Inclán en 1907». 

Homenaxe ó Profesor Constantino García, eds. Mercedes Brea y Francisco Fernández 

Rei, Santiago de Compostela, Servicio de Publicacións, pp. 459-71.  

MARTÍNEZ THOMAS, Monique (2008): «Acercamiento pragmático al diálogo de las Comedias 

Bárbaras, de Valle-Inclán», Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. 

MATILLA RIVAS, Alfredo (1972): Las Comedias bárbaras: historicismo y expresionismo 

dramático, Madrid, Anaya. 

MÍGUEZ VILAS, Catalina (2002): «Funcionalidad de las acotaciones valleinclanianas en Divinas 

palabras», Anales de la literatura española contemporánea, ALEC, 27.3, pp. 95-109. 

OLIVA, César (2003): El fondo del vaso. Imágenes de don Ramón M. del Valle-Inclán, Valencia, 

Universitat de València. 

PAVIS, Patrice (1983): Diccionario del teatro. Dramaturgia, estética, semiología, Barcelona, 

Ediciones Paidós. 

RUIZ RAMÓN, Francisco (2001): Historia del Teatro Español. Siglo XX, Madrid, Cátedra, 12ª 

ed. 

SANTOS ZAS, Margarita (2008): «Valle-Inclán, el difícil camino de la renovación teatral», 

Hecho Teatral: Revista de teoría y práctica del teatro hispánico, 8 (ejemplar dedicado 

a «Siete calas críticas en el teatro de principios del siglo XX (1890-1939)»), pp. 125-

152. 



PABLO LANDÍN MARTÍNEZ 
Epos. Revista de filología, 41 (2025), pp. 161-187 
 

187 

--- y OLIVA OLIVARES, César (2010): «Romance de lobos: un proyecto dramatúrgico inédito de 

Valle-Inclán», Anales de la literatura española contemporánea, ALEC, 35.3, pp. 57-

107. 

TORNER, Enrique (1996): Geografía esperpéntica: el espacio literario en los esperpentos de 

Valle-Inclán, Lanham, MD, UP of America. 

TORRES NEBRERA, Gregorio (2002): Las Comedias bárbaras de Valle-Inclán. Guía de lectura, 

Madrid, Ediciones de la Torre. 

VALLE-INCLÁN, Joaquín y Javier, eds. (1995): Entrevistas, conferencias y cartas. Ramón María 

del Valle-Inclán, Valencia, Pre-Textos. 

VALLE-INCLÁN, Ramón del. (1991): Divinas palabras. Tragicomedia de aldea, ed. Antón 

Risco, Madrid, Espasa Calpe.  

--- (1992): Cara de plata. Comedia bárbara, ed. Luis Iglesias Feijoo, Madrid, Espasa Calpe. 

--- (1994): Águila de blasón. Comedia bárbara, ed. Antón Risco, Madrid, Espasa Calpe. 

--- (1996): Retablo de la avaricia, la lujuria y la muerte, ed. Jesús Rubio Jiménez, Madrid, 

Espasa Calpe. 


