
 

 

 

 

 

LA SILVA NEOLATINA: PARADIGMA DE LOS POETAS BARROCOS 

 

THE NEO-LATIN SYLVA: PARADIGM OF THE BAROQUE POETS 

 

 

 

MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

I.E.S. Emilio Pérez Piñero, Calasparra (Murcia) 

mangelesroblessanchez@gmail.com 

 https://orcid.org/0000-0001-5973-4162  
 

Fecha de recepción: 31-05-2023 

Fecha de aceptación: 06-07-2023 

 

 

 

RESUMEN 

 

Mi trabajo está estructurado en una parte teórica que pretende el estudio de la silva neolatina. 

Este apartado, con sus diferentes secciones, consiste en analizar, desde el punto de vista 

intertextual, los paratextos y los metatextos de diferentes eruditos, en su gran mayoría barrocos, 

que teorizan sobre la silva. De forma habitual recurrimos a ellos para consultar las ediciones 

que realizaron de autores griegos y romanos de distintas épocas y géneros literarios; sin 

embargo, es menos conocida la labor de teorizar acerca de los géneros literarios cultivados tanto 

por los poetas neolatinos como por los autores que escriben en lengua vernácula. Es esta faceta 

la que desarrollaré. Por otro lado, hay otra parte más práctica, el objetivo de la cual es analizar 

unos versos del Volpone de Ben Jonson (1573-1637) teniendo en cuenta los principios expuestos 

en la parte teórica. 

 

mailto:mangelesroblessanchez@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5973-4162


MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

239 

PALABRAS CLAVE: Barroco; experimentación; géneros literarios; silva neolatina; teorizadores 

 

ABSTRACT 

 

This paper opens with a theoretical part which aims to study the Neo-Latin sylva. This section, 

with its different sub-sections, consists of analysing, from an intertextual point of view, the 

paratexts and metatexts by different scholars, mostly baroque, who theorise about the sylva. We 

usually turn to them to consult their editions of Greek and Roman authors from different periods 

and literary genres; however, the work of theorising about the literary genres cultivated both by 

Neo-Latin poets and by authors writing in the vernacular is less well known, and it is this facet 

that I will develop. On the other hand, there is another, more practical part, the aim of which is 

to analyse some verses from Volpone, by Ben Jonson (1573-1637), taking into account the 

principles set out in the theoretical part. 

 

KEYWORDS: Baroque; experimentation; literary genres; neo-Latin sylva; theorists 

 

 

1. INTRODUCCIÓN 

El propósito de este trabajo es presentar una visión diferente de la labor de los humanistas. En 

concreto, abordaré el estudio de la silva neolatina, a través de las aportaciones teóricas de 

diferentes humanistas neolatinos en su gran mayoría del Barroco, pues es la época en la que 

tiene su máximo desarrollo. El presente artículo parte de los precedentes de la silva en el 

Renacimiento. Seguidamente, delimito el concepto de silva, ofreciendo su definición, dada por 

diferentes humanistas barrocos. A continuación, muestro los principios teóricos elaborados por 

Grocio en el prefacio de sus Poemata, junto con las aportaciones de otros eruditos que escriben 

en su lengua vernácula. También aduzco un elenco de autores europeos que cultivan el género 

de la silva, tanto en latín como en lengua vernácula. Para terminar, analizo un breve pasaje de 

la comedia del Volpone de Ben Jonson para evidenciar de forma práctica la manera de proceder 

de los escritores del Barroco, que se basa en la experimentación, la libertad y la variedad a la 

hora de la creación literaria. 

 

1.1 Precedentes: delimitación de la silva como género literario y sus primeros poetas 

Arranco con la definición de silva que ofrece Rosalie Colie (1973: 112), en su tratado The 

Resources of Kind: Genre-theory in the Renaissance. La autora identifica a cada género literario 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

240 

con un tipo de planta: al laurel con la poesía épica, al mirto con la amorosa. Al llegar a la silva, 

simboliza a este género literario con el bosque, pues considera que la variedad de vegetación 

que lo compone se puede asemejar a la variedad que caracteriza a este género literario. La silva 

neolatina tiene para los humanistas como modelo a Estacio, pero es un molde abierto, en el que 

se puede colocar, como asegura Julio César Escalígero (1484-1558) en sus Poetices libri septem 

(Lyon, 1561; Leiden, 1581), cualquier tema de carácter panegírico de la vida del hombre desde 

su nacimiento, como el gentiliacon, hasta el epidecio, pasando por mil circunstancias y sus 

correspondientes. Así lo pone de manifiesto en el siguiente texto: 

 

Natum hominem multa variamque sequuntur eventa. Conditio, status, negotia, valetudo, 

mors. Quae omnia Sylvarum materia esse solent. Itaque laudantur Consulatus, victoriae, 

triumphi, statuae, festa, ludi, togae purae, bullae, praetextae, praedia, naves. Laudantur, 

inquam, pro conditione, statuae personarum. In negotiis sunt Exhortationes, prosecutiones, 

consolationes votorum susceptiones. (Scaligerus, 1561: 156) 

 

Al hilo de lo ya expuesto, Escalígero asemeja este género literario a un «ὕλη», debido a 

la variedad que lo caracteriza. Cita como fuente a Quintiliano, a la hora de considerar a estas 

composiciones como fruto de la inspiración. Por ello, siguiendo las recomendaciones que daba 

el orador riojano en su Institutio (Quint. Inst. 10, 3, 17), indica una posterior revisión y 

pulimentación, al ser tan veloz su producción. Sus palabras son como siguen: 

 

Materiam dixerunt ὕλη Graeci, inde sylva nobis: innumeris enim pene vel operibus vel 

officiis supeditatur a lignis materia […] Poematia ergo quaedam, ut docet Quintilianus 

[=Quint. Inst. 10, 3, 17], subito excussa calore sylvas nominarunt veteres, vel a multiplici 

materia,vel a sequentia rerum inculcatarum, vel ab ipsis rudimentis: rudia namque 

Poemata, et sane effusa, postea castigabant. (Scaligerus, 1561: III, 100 C1-D1, 150) 

 

No solo hay que tener en mente a Estacio a la hora de hablar de la producción poética 

neolatina: también está presente la que van desarrollando los propios humanistas y sus 

recreaciones. Los inicios de la adaptación de Estacio en la literatura moderna hay que buscarlos 

en la poesía neolatina italiana. Aunque el cultivo de este género literario (Perosa y Sparrow, 

1977: 323) se pude retrotraer al húngaro Jano Panonio (1434-1472) y va destinada a su maestro 

Guarino, cabe señalar al ilustre Poliziano, uno de los defensores de Estacio durante el siglo 

XVI. En esta época, Estacio es un autor muy leído, por lo que Escalígero alaba la brillantez del 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

241 

estilo de Poliziano y lo asemeja al de Estacio. En lo referente a la producción literaria que 

proporciona Escalígero acerca de Poliziano, menciona en plural una de sus silvas, titulada 

Nutricia (1491); a modo de inciso, aclaro brevemente que Poliziano, en la citada obra, examina 

la poesía desde la antigüedad clásica hasta la Italia contemporánea. Volviendo a la aportación 

de Escalígero, es significativo que emplee el término ingenium (término clave en el Barroco) 

para caracterizar la forma de expresarse de Poliziano en su silva Nutricia. El texto es como 

sigue: 

 

POLITIANVM traxit ardor eruditionis ad stilum Sylvarum. Itaque et lectionis variae 

condituris, et impetu excursuque Statio propior ac similior. Quare neque candorem 

quaesivit, et amisit venerem: numeros vero etiam contempsit, In Nutritiis modo ostentet se 

multa aut recondita nota habere, satis habet. In quibus suum aperuit ingenium, quod 

laudaret in Lucano. Longe tamen et illo et ipso Statio inferior. Nihil enim ad illorum acute 

dicta. (Scaligerus, 1561: VI, 4, B 2, 309) 

 

Tras el cultivo de la silva por italianos como Poliziano, este género se extiende por 

diversos humanismos europeos. A partir del siglo XVI se cultiva en Francia. Tenemos las doce 

silvas de Fray Humbert Montmoret (1503) y las silvas de Théodore de Bèze, destacando entre 

sus composiciones la Descriptio poetica Supremi Iudicii (1539). En Alemania, por citar algunos 

autores, sobresalen Johannes Gigas (1540), Jacobo Micyllus (1564) y las silvas de Martin Optiz 

(1631) (Alcina, 1991: 131). En España, Fray Juan De Guzman (de Guzman, 1589: 4r- 4v), en 

su tratado de Retórica publicado en 1589, cita a la silva como género (Egido, 1989: 6) y asocia 

las obras literarias que quedan enmarcadas en este género con el ingenio, el acumen, es decir, 

con un tipo de literatura repleta de simbología y de agudeza. Sus palabras son como siguen: «o 

mimos, o Satyra, o Bucolicas, Eglogas, o Epigrammas, epitaphios, nenias, elegias, argumentos 

de libros, artificio de Sylvas, odas, prologos contra infinidad de cosas». Tras estas afirmaciones, 

se puede concluir que Guzmán fue un adelantado a su tiempo, tal y como lo constata Charles 

B. Moore: «El tratado de Guzmán anticipa el gusto barroco de deleitar al oyente con novedad 

lingüística y conceptual, complacer los sentidos y crear suspensión en el intelecto» (2000: 57). 

 

1.2 Definición de silva, dada por autores barrocos 

Es necesario delimitar el término silva, ya que con este significante se puede aludir a tres tipos 

de composiciones poéticas muy vinculadas entre sí. Por un lado, silva es sinónimo de 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

242 

miscelánea; por otro, silva es una composición poética al modo de las Silvas de Estacio; 

finalmente está la silva métrica, creación de poetas barrocos, entendible como variación libre 

de consonantes y metros endecasílabos y heptasílabos, aplicable a cualquier salmo o texto 

clásico que haya optado por la libertad formal (Rico García y Gómez Camacho, 1991: 90). El 

objeto de estudio de este apartado es la silva como género literario. Para entender las 

recreaciones poéticas barrocas en lengua vernácula hay que entender las silvas neolatinas. La 

poesía neolatina empleará así la silva como una estructura abierta, marcada por el ingenium, 

solo diferenciándose de la colección de epigramas y odas por su extensión. Émeric Crucé (1590-

1648) en su edición de 1618 de Estacio1 aborda el término «silva» desde dos puntos de vista 

diferentes. De un lado, se refiere a la «materia», es decir, al pensamiento que es de donde se 

extraen los argumentos para las obras, al tiempo que la inspiración2 (furor) es el motor que rige 

los pensamientos. De otro lado, se refiere al género literario como tal, que es fruto de la 

inspiración del poeta, y los versos se elaboran con gran rapidez al ritmo de ese furor; Émeric 

Crucé en la citada edición de 1618 de Estacio recoge3 la definición de «silva», dada de forma 

semejante por Jan Caspar Gevaerts (1593-1666), pues este autor editó antes a Estacio en Leiden 

(1616). 

Ben Jonson, en su tratado Timber or Discoveries: Made upon Men and Matter, relaciona 

«silva» con una composición literaria fruto del ingenium, donde tienen cabida diversidad de 

 
1 «Quum vero furoris vis nonnihil aliquando sibi indulgeret, et subito cuida calori inseruiret (quem tamen ad exitum 

alicuius operis non producebat: sed multis versibus effusis vela illa tumida ingenii, suo vento destituta 

flaccescebant) excogitarum est huius scriptionis nomen, tu Sylua appellaretur. Sylua quidem materia est, vnde 

argumenta deducuntur, graecis ὕλη dicta: quam alii ὑπόθεσιν nominarunt, ut Fabius refert. Sylua item res multas 

temere congestas significat, ut illud Cornelii: Probus reliquit non mediocrem Syluam obseruationum sermonis 

antiqui. Denique Sylua est hoc quod dicimus scriptionis genus: quod, id est, calore quodam ingenii et velocitate 

decurritur: de quo Fabius ita scribit: Diuersum est huic eorum vitium, qui primum decurrere per materiam stilo 

quam velocissimo volunt: et sequentes calorem atque impetum, ex tempore scribunt qui Syluam vocant: repetunt 

deinde et componunt quae effuderant. Sed verba emendantur et numeri manent rebus temere congestis» (Cruceus, 

1618: 1C- 2A). 
2 Ben Jonson trata de la inspiración en el siguiente pasaje: «Yet, if we have a fair gale of wind, I forbid not the 

steering out of our sail, so the favour of the gale deceive us not. For all that we invent doth please us in the 

conception or birth; else we would never set it down. But the safest is to return to our judgment, and handle over 

again those things, the easiness of which might make them justly suspected» (Jonson, 1716: 283). 
3 «Quemadmodum enim vulgo solemus, infinitam arborum indiscriminatim nascentium multitudinem Syluam 

dicere, ita etiam libros (uos in quibus variae et diuerae materiae opuscula temere congesta erant, Syluas appellabant. 

Ita eleganter Gellius lib.12 cap. 10. Qui variam, inquit, et miscellam, et quasi confusaneam doctrinam 

conquisiverant, eo titulos quoque ad eam sententiam exquisitissimos indiderunt. Namque alii Sylvarum 

inscripserunt, alii Musarum.[=Gel. Praef. 4-6]. Et hoc modo intelligendum illud Suetonii, lib de claris 

Grammat.[Suet. De illustribus Grammaticis, 24] vbi de Valerio Probo: Reliquit non mediocrem Syluam fermonis 

antiqui. Et Cicero 3. de Orator. [=Cic. De Orat.3, 26, 103] Primum, inquit, Sylua rerum o sententiarum comparanda 

est. Et sic etiam Alexand. Aphrodisaeus, Febrium differentias ac multitudinem, Febrium Syluas nominauit. 

Secundo, veteres opuscula sua, a rudi e inchoata, et necdum satis composita materia, syluas appellabant. Olim 

namque maximi quique Poeta, cum ad iustum aliquod poema scribendum animum appellerent, primum totam 

materiam rudibus et subito effusis versibus designabant: et hoc, ob rudimentum operis, Syluam vocabant, quod 

scilicet multa in iis adhuc rudia et luxuriantia amputanda et auerruncanda forent» (Cruceus, 1618: 5B). 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

243 

temas. La variedad es el denominador común de estas creaciones poéticas como si fuera un 

bosque («ὕλη»), por ello los antiguos asociaban a este género con los diferentes árboles 

madereros («timber-trees»). Así dice: 

 

Sylva: Rerum, et sententiarum, quasi ὕλη dicta a multiplici materia, et varietate, in iis 

contenta. Quemadmodum enim vulgo solemus infinitam arborum nascentium 

indiscriminatim multitudinem sylvam dicere: ita enim libros suos in quibus varia, et diversa 

materia opuscula temere congesta erant, Sylvas appellabant antiqui: Timber-trees. (Jonson, 

1716: 222) 

 

Ben Jonson considera su obra The Underwood dentro del género de la silva. En unas 

frases dedicadas al lector, argumenta las razones por las que da este nombre a sus poemas. 

Asegura hacer uso de la misma licencia con la que los antiguos llamaban silva a obras de diversa 

naturaleza, de la misma manera que designaban a los árboles madereros (“timer-trees”), que 

crecían promiscuamente, bosque o selva («ὕλη»). Así se atreve a titular a estos poemas menores 

de crecimiento posterior con el nombre de Underwood por la analogía que guarda con su obra 

anterior The Forest.  A continuación presento el texto de Ben Jonson: 

 

To the reader: with the same leave the ancients called that kind of body Sylva,Ὕλη, in which 

there were works of divers nature and matter congested; as the multitude called Timber-

Trees promiscuously growing, a Wood or Forest; so I am bold to entitule these lesser poems 

of later growth, by this of Underwood, out of the analogy they hold to the Forest in my 

former book, and no otherwise. (Jonson, 1858: 687) 

 

No solo hay que tener en mente a Estacio a la hora de hablar de la producción poética 

neolatina, ya que también están presentes las silvas que van desarrollando los propios 

humanistas. Por ejemplo, la tradición de la silva moral no es propia de Estacio, es típica de la 

silva neolatina desde Baptista Mantuano (1447-1516) hasta el holandés Janus Secundus (1511-

1536). Este género será el marco para la religión y la moral, igual que posteriormente será el 

marco para el erasmismo (Alcina, 1991: 139). Las silvas son una forma de expresión para los 

poetas que creían en la Reforma aunque no solo la empleaban los reformistas. En lo referente a 

la métrica, los poetas neolatinos siguen en líneas generales a Estacio: bien escriben en 

hexámetros, bien en endecasílabos. Sin embargo, este modelo general da pie a una ruptura 

métrica: por ejemplo, Daniel Heinsius escribe algunos poemas en ditirambo. La ruptura métrica 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

244 

practicada por los neolatinos me lleva a detenerme brevemente en la silva métrica. Quevedo 

entendía por silva métrica una modalidad versificadora: «Oración pedestre: es la que corre libre 

como quiere y por eso pierde gravedad. De este género es la que yo usé primero con nombre 

que yo la puse de silva en España» (cit. en López Grigera, 1998: 158). 

Eugenio Asensio (1983: 29-30) alude al deseo de Quevedo de hallar nuevos modos de 

expresión y la silva, una forma prosódica diferente, sin trabas ni tradiciones, aparece como una 

alternativa u oposición al petrarquismo, a sus formas cinceladas que aprisionaban con su 

geometría y su retórica, y una alternativa igualmente a la octava real. El interés por la 

experimentación poética es patente en Quevedo. El gran poeta barroco busca nuevos cauces de 

invención, vierte muchos de sus versos en una modalidad versificadora novedosa de la que él 

es uno de sus primeros practicantes: la silva (métrica) diferente a la silva neolatina. 

 Finalmente, aduzco unas definiciones de silva que muestran la versatilidad con que 

empleaban el término, incluso en contextos diferentes, pues uno de los ejemplos ofrecidos 

pertenece a un tratado sobre la agricultura y el otro manifiesta la polivalencia con la que 

empleaban el término silva como sinónimo de variedad. Giovan Battista della Porta (1535-1615) 

en su obra, Villae (1592), que trata de la agricultura, se refiere al concepto de la silva como un 

poema caracterizado por una variedad de temas. Hay que destacar que este género literario, 

objeto de estudio, era conocido por los eruditos de diferentes disciplinas como es el caso del 

tratado de Battista della Porta. La definición que propone en este caso es muy similar a la ya 

dada antes. Esto parece confirmar que el término «silva» se utilizaba como un cliché para aludir 

a la variedad. En esta misma línea argumental, Pere Jaume Cassià titula una de sus comedias 

(Cassianus, 1576: 1r) Sylva comoedia de vita et moribus. El dramaturgo catalán explicita en su 

prefacio las razones que lo mueven a otorgar el epígrafe dado a su obra dramática, donde se lee 

el término «silva». En unas breves frases, establece una comparación entre la variedad de 

árboles, que componen un «ὕλη» y la variedad de temas y formas incluidas en su obra, fruto de 

la experimentación. Esta lacónica afirmación conlleva establecer de forma evidente uno de los 

principios barrocos, la libertad a la hora de componer. En consecuencia, esta licencia hace que 

los límites entre los diferentes géneros literarios sean líneas muy sutiles y casi desdibujadas. 

Las palabras de Pere Jaume Cassià son: «Huic fabulae nomen est Sylva, nec ab re. Sicuti enim 

in sylva quamplurima sunt, ac varia arborum et herbarum genera usui mortalium necessaria, sic 

etiam in hac, quam acturi sumus novam permulta includitur hominum vitae utilia» (Cassianus 

1576: 1r). 

 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

245 

2. PRINCIPIOS TEÓRICOS ACERCA DE LAS CARACTERÍSTICAS DE LA «SILVA» 

FORMULADOS POR GROCIO EN SU OBRA POEMATA Y LAS APORTACIONES DE 

OTROS ERUDITOS 

La ausencia de la silva tanto como género incluso como esquema métrico es evidente en las 

poéticas y en las preceptivas literarias (Rico García y Gómez Camacho, 1991: 91). Es por este 

motivo por el que indago en los paratextos y metatextos de eruditos barrocos que escriben tanto 

en latín como en lengua vernácula para mostrar los intentos de codificación de este género. El 

volumen de los Poemata de Grocio, publicado en 1617 en Leiden, ofrece en su prefacio dos 

cartas a modo de dedicatoria. La primera está escrita por Willem Grocio (1597-1662) y está 

destinada a Cornelis van der Myle. En ella aborda la estructura de su ejemplar. En cambio, la 

segunda misiva está elaborada por Hugo Grocio y su destinatario es su hermano Willem, que 

es el editor del volumen. En esta segunda carta, están presentes los principios teóricos de Hugo, 

que va exponiendo a lo largo de este documento; al hilo de los preceptos expuestos, indicaré la 

postura de otros eruditos al respecto. 

 Abordo brevemente la primera carta destinada a Cornelis van der Myle, cuyo remitente 

es el hermano de Hugo Grocio, Willem. En esta misiva, enumera los temas que se van a tratar 

en sus silvas4. El primero se va a destinar a asuntos sagrados, esto es, a aspectos religiosos; el 

segundo va a celebrar asuntos de la patria, y en ellos se van a hacer patenten las acciones y los 

deseos del príncipe Mauricio de Orange; por último, el tercer libro de las silvas está dedicado a 

Cornelis van der Myle, y en él se hace referencia a sus nupcias y a los amigos de su entorno. 

Para finalizar la carta, se dirige no solo al destinatario Cornelis sino también al lector universal, 

a quien le pide que tenga medida en su juicio, y si no le agrada algo, debe tener en cuenta la 

variedad de asuntos que trata. Esta misiva empleada en el prefacio indica, además de los tres 

libros de silvas, otras composiciones que integran el ejemplar, como elegías, farragines y 

epigramas. A continuación, ofrezco el índice del libro donde hay constancia de todas las obras 

que aparecen: 

 

 
4 «Et quidem prima Silvarum pars, Sacra, nemini melius quam tibi dedicabuntur, cui pietas et rerum divinarum 

sccientia haereditariae ſunt laudes. Liber autem secundus, in quo Patria celebratur, totus tuus erat vel sine epistola. 

Cui enim se potius summi ducum Mauritii praeclara facta et studia versibus descripta committent, quam ei quem 

ille consiliis suis impridem admovit?» (Grotius, 1617: *5r); «Tertius quoque Silvarum liber peculiariter tuus: 

quippe ab auspicatissi. Mis tuis nuptiis initium ducens, atque inde gradum faciens ad eos, quos amicitia, aut etiam 

affinitate, complecteris. In Elegiis quoque Farragine, Epigrammatis, nulla erit pagina, in qua non tuos agnoscas» 

(Grotius, 1617: *6v); «Lectori porrigimus judicii calculum; cui tu non placeant singula, certe ipsa universitas ob 

magnam rerum varietatem ingrata esse non poterit» (Grotius, 1617:*7r). 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

246 

Index Poematum: Silvarum Libri III, quorum primus habet Sacra, secundus Patria, tertius 

Nuptialia; Elegiarum Liber unus. Farraginis Libri III; Epigrammatum Libri II: quorum 

secundus habet Currum veliferum et res gestas ductu principis Mauritii:item Instrumentum 

domesticum; Pars Institutionum Iustiniani carmine reddita; Tragoedia Christus Patiens: et 

alia quaedam, cum amicorum elogiis. (Grotius, 1617:*1v) 

 

Seguidamente, me detengo en las apostillas de Hugo, escritas como preceptos literarios, 

que proceden de su dedicatoria a su hermano Willem. En su prefacio, Hugo va dando pinceladas 

de su labor poética y de los principios que vertebran su trabajo. Realiza una valoración de lo 

que debe ser la poesía, estima que el objetivo es calefacere, entendible como «avivar el 

entendimiento o los sentidos, para que ellos perciban mejor y con más detalle», es decir, debe 

dejarse llevar por un furor poético; sin embargo advierte de la necesidad de evitar utilizar 

palabras vacías de contenido de manera indiscriminada5. La forma de expresión de Grocio6 es 

muy sintética: con unas pocas palabras es capaz de expresar muchas ideas cruciales en la 

creación literaria barroca. El humanista, de forma sentenciosa, afirma: «non mala tantum poesis 

displicet, sed ipsa poesis ut mala» (Grotius, 1617: **1r), esto es, «no desagrada tanto una mala 

poesía como la poesía como mala». A través de este juego de palabras, muy del gusto barroco, 

Grocio opina que la poesía en general debe buscar inflamar el entendimiento de cualquier lector 

(«forum aleatorium», Grotius, 1617: **1r-1v). Los poemas malos («mala poesis», Grotius, 

1617: **1r) son textos en los que el lector no participa porque el autor es incapaz de sugerir, 

esto es, no invita a pensar; sin embargo es más grave considerar que toda la poesía es así 

(«poesis ut mala», Grotius, 1617: **1r), ya que toda creación poética debe avivar el 

entendimiento y para ello los textos evitarán palabras vacías de contenido («libera verba 

vinculis non necessariis», Grotius, 1617: **1v), de ahí que el humanista, de manera implícita, 

insista en la idea de un léxico marcado por el ingenium. Así pues, el poeta debe poner el acento 

en el acumen y en el equilibrio entre el contenido y la forma. Otra aportación importante por 

parte del erudito es vincular esta forma de expresión marcada por el ingenio con el decorum. 

En otras palabras, los personajes de las obras deben ceñirse al decorum, pues un adulto debe 

 
5 «Quam vereor ne aut de nostris lusibus aut de clementia saeculi nimis benigne judices! Effluxit illa aetas, qua 

versus facere decorum, etiam non optimos excusabile erat. Praecipuum scriptionis patrocinium feritas editionis 

decoquet. Qua nunc fiducia tot in me nasos concitabo? Pueros etiam balbutientes amamus, quia in ea aetate semen 

ingenii spectari satis est, frugem ab ipsa exigere, importunum. At viro, silere, quam balbutire, est satius. Adde, 

quod quae nunc est hominum severitas, non mala tantum poesis displicet, sed ipsa poesis ut mala: multoque gravius 

videtur et πολιτικώτερον, forum aleatorium calfacere, quam libera verba vinculis includere non necessariis»  

(Grotius, 1617: **1r-**1v). 
6 Hasta este momento, he diferenciado a los dos hermanos por su nombre: Willem y Hugo. A partir de esta cita, 

me refiero a Hugo por su apellido Grocio. 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

247 

hablar con rigor, y si no es posible, debe callar antes que hablar como un niño («At viro, silere, 

quam balbutire, est satius», Grotius, 1617: **1r), quien todavía no es capaz de emplear el 

ingenio en su forma de expresarse («Pueros etiam balbutientes amamus, quia in ea aetate semen 

ingenii spectari satis est, frugem ab ipsa exigere, importunum», Grotius, 1617: **1r). A 

continuación, proporciono un elenco de autores que se ocupan del estudio del ingenium, donde 

es evidente una cierta tensión entre el contenido y la forma a la hora de la creación literaria. 

Empiezo con Baltasar Gracián y su obra La Agudeza y arte de ingenio, editada en 1642. En el 

último capítulo de la mencionada obra, Gracián reflexiona sobre el ingenio y el juicio, aunque 

queda claro la preeminencia del ingenium, según afirman Pérez Lasheras (2007: 546) e Hidalgo-

Serna (1989: 480).  Expongo a continuación el texto de Gracián: 

 

Es el ingenio la principal, como eficiente; todas sin él no bastan, y él basta sin todas; 

ayudado de las demás, intenta excesos y consigue prodigios, mucho mejor si fuere 

inventivo y fecundo; es perenne manantial de concetos y un contino mineral de sutilezas. 

Dicen que la naturaleza hurtó al juicio todo lo que aventajó el ingenio. (Gracián, 1967: 514). 

 

Este erudito barroco pone el acento en el ingenium y en la preponderancia del concepto 

sobre la forma de expresión. El ingenio se aplica a la creatividad del concepto y está más 

próximo al ingenium horaciano, según indica José María Ruiz (1981: 79-80). También es 

destacable la última oración del texto ofrecido por Gracián: «Dicen que la naturaleza hurtó al 

juicio todo lo que aventajó el ingenio» (Gracián, 1967: 514). Con la citada expresión, Gracián 

introduce la idea del furor poético, entendible como la renuncia a la moderación para ir en busca 

del arrebato. En consonancia con lo expuesto, a los poetas barrocos se les podría denominar 

«artifices ingeniosii verborum». 

En cambio, a diferencia de Gracián, John Dryden se decanta por un equilibrio entre 

ambos, es decir, fondo y forma. En su Apology for Heroic Poetry, publicada en 1677, define el 

término wit (ingenium) como el pensamiento y las palabras elegantemente adaptadas al tema. 

Así dice: «The definition of wit […] is a propriety of thoughts and words; in other terms, 

thought and words elegantly adapted to the subject» (cit. en Paron Ker, 1926: 1, 190). 

Otro autor, John Locke (cit. en Ruiz, 1981: 71) en su Essay Concerning Understanding 

de 1690, intenta definir el concepto ingenium (wit) como la facultad de ver parecidos difíciles 

entre objetos diversos: «Wit lying most in the assemblage of ideas, and putting those together 

with quickness and variety» (Addison, 1811: 3, 154). Locke da en esta definición bastante peso 

al pensamiento (al concepto); queda recogida esta idea en la primera parte de su frase, donde 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

248 

trata de la facultad de ver parecidos que son complicados de percibir entre objetos.   

Alexander Pope (cit. en Harlitt, 1825: 274) considera que palabras y conceptos 

componen el árbol de la poesía. Dice así: «words are like leaves, and [...] the fruit of sense 

beneath». William Empson (1964: 80-100) cita las diversas atribuciones que da J. Churton 

Collins al término wit de Alexander Pope en su obra An Essay on Criticism, publicada en 1711. 

Empson las enumera de la siguiente manera (cit. en Ruiz, 1981: 72): «facultad de conocer», 

«genio», «escritor ingenioso», «ingenio», «imaginación», «combinación de imágenes 

heterogéneas» y «descubrir semejanzas entre cosas aparentemente diversas». Esta última 

acepción coincide con la visión que Locke tiene acerca del ingenium. De lo expuesto se 

concluye que el wit tal y como lo interpreta Pope se aplica a la construcción de la forma y está 

más cerca de la ars horaciana (Ruiz, 1981: 79-80). Ben Jonson percibe el wit (ingenium) como 

un furor cercano a la inspiración divina, alejado de las concepciones comunes y conocidas al 

verter el tesoro de su mente. Ejemplifica el erudito inglés su afirmación con unas frases de 

Séneca, que pertenecen a su diálogo (1932: 284) De tranquilitate animo: «Nam sive Graeco 

poetae credimus “aliquando et insanire iucundum est”» (Sen. Dial. 9, 17, 10). Ben Jonson pone 

de manifiesto las ideas expuestas en el presente pasaje: 

 

First, we require in our Poet, or Maker, (for that Title our Language affords him, elegantly, 

with the Greek) a goodness of Natural Wit. For, whereas all other Arts consist of Doctrine 

and Precepts; the Poet must be able, by Nature and instinct, to pour out the Treasure of his 

Mind and, as Seneca saith, Aliquando secundum Anacreontem insanire iucundum esse; by 

which he Understands, the Poetical Rapture […] Then it riseth higher, as by a Divine 

Instinct, when it contemns common, and known Conceptions. It utters somewhat above a 

Mortal Mouth. Then it gets aloft, and flies away with his Rider, whither, before, it was 

doubtful to ascend. (Jonson, 1716: 308) 

 

Ben Jonson identifica el furor poético con la inspiración, equiparando a esta última con 

un buen temporal de viento, por tanto el furor es el motor para la creación poética; pero advierte 

que el trabajo debe someterse posteriormente a la labor limae, tal y como la entiende Horacio 

(Hor. Ars. 291): 

 

Yet, if we have a fair gale of wind, I forbid not the steering out of our sail, so the favour         

of the gale deceive us not. For all that we invent doth please us in the conception or birth; 

else we would never set it down. But the safest is to return to our judgment, and handle 

over again those things, the easiness of which might make them justly suspected. (Jonson, 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

249 

1716: 283) 

 

Ben Jonson en el tratado Discoveries Made Upon Men and Matter también alude al 

significante y al significado. Explica que, en todo discurso, las palabras y el sentido son como 

el cuerpo y el alma. El sentido es como la vida y el alma del lenguaje, sin la cual todas las 

palabras están muertas. El sentido es forjado a partir de la experiencia, el conocimiento de la 

vida y las acciones humanas o de las artes: «In all Speech, words and sense, are as the body and 

the soul. The sense is, as the life soul of language, without which all words are dead. Sense is 

wrought out of experience, the knowledge of human life and action» (Jonson, 1716: 289). 

Llegados a este punto, uno puede concluir que el ingenium es una constate en la labor 

del escritor barroco en sus diferentes géneros literarios aunque es en la silva donde tiene su 

máximo desarrollo. Hay que destacar que casi todos los eruditos anteriores teorizan acerca del 

ingenium desde la perspectiva del autor como creador. En cambio, es significativo que Grocio 

aborde este aspecto desde la perspectiva del receptor (lector), quien debe dejarse imbuir por el 

furor y el ingenium que forma parte del poeta cuando crea su obra. Todas las definiciones dadas 

acerca del ingenium tienen como constante la idea de la combinación de imágenes heterogéneas, 

descubriendo semejanzas entre cosas aparentemente diversas. Incluso el término ingenium o 

sus sinónimos están presentes en las versiones y en los comentarios de autores barrocos que se 

ocupan de Horacio7 y de la creación poética, de ahí que asocien la expresión acumen, artificium, 

indicium y otras a la callida iunctura (Hor. Ars. 47-48). 

Acometo a continuación las diferentes aportaciones de los eruditos al respecto, 

comenzando con Ben Jonson. Este poeta inglés a la hora de explicar el proceso de la callida 

iunctura8 utiliza el término cunning con el sentido de acumen. En la versión dada en inglés por 

Ben Jonson, los versos 65-68 corresponden al Ars Poetica de Horacio 46-48. Su traducción es 

como sigue: 

 

 In using also of new words, to be 

 Right spare, and wary: then thou speak’st to me 

 Most worthy praise, when words that vulgar grew 

 Are by thy cunning placing made meer new. (Jonson, 1858: 729) 

 
7 Manuel Mañas (2012: 224) realiza un concienzudo análisis de la influencia de Horacio en las artes poéticas desde 

el Medievo hasta el Renacimiento. Alude a Tomás Iriarte y a su edición comentada del Ars Poetica. En ella se 

recogen de manera resumida las principales aportaciones de Horacio. Así, se detiene ante los versos 48-72, en 

donde trata acerca de la elección de la forma y su renovación según su uso. 
8 «In uerbis etiam tenuis cautusque serendis / dixeris egregie, notum si callida uerbum / reddiderit iunctura nouum» 

(Hor. Ars. 47-48). 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

250 

 

La versión dada por el español Thomás Tamayo Vargas9 al texto de Horacio (Hor. Ars 

46-48), que ocupa los versos 90-92, es la siguiente: 

 

 Será diestro el que escribe doctos versos 

 en escoger y desechar las cosas 

 con ingenio maduro y buen juyzio. (Alemán Illa, 1997: 127) 

 

Para corroborar las versiones anteriores, donde la callida iunctura está enlazada al 

ingenium, me centro en Jan Minelli (cit. en Gottlieb Klopstock, 2003: 4, 2, 450), conocido 

también como Iohannes Min-Ellius. Este filólogo holandés, nacido en Roterdam (1625-1683), 

había publicado ediciones escolares de los poetas clásicos con notas que facilitaban la labor de 

traducción. Me detengo en dos de sus lemas que conciernen al pasaje10  donde aparece la 

expresión callida iunctura. Minelli en estas apostillas pone de manifiesto el pensamiento 

barroco a la hora de describir el proceso de creatividad poética. El humanista tiene por objeto 

vincular la callida iunctura al concepto ingeniosamente expresado. El primer lema11, «Notum 

verbum», está extraído de los siguientes versos: «dixeris egregie, notum si callida uerbum / 

reddiderit iunctura nouum. Si forte necesse est» (Hor. Ars. 47-48; cit. en Horacio, 2010: 88).  

En esta apostilla, el humanista se refiere a una unión ingeniosa de las palabras, al «acumen» 

que surge de las palabras en la composición literaria.  Lo dicho hasta aquí supone que hay dos 

procesos a la hora de la creación poética, uno es la «σύντεσις ὀνομάτων», «combinación de 

palabras dentro del período» y el otro corresponde a la «ἐκλογὴ ὀνομάτων», «selección de 

palabras»; dicho de otra manera, los términos elegidos, tras el proceso de establecimiento de 

equivalencias semánticas (analogías) entre las unidades léxicas «in absentia», se proyectan en 

el sintagma donde todo se acopla «in praesentia», de modo que las palabras son usadas en un 

contexto, que es el que determina el estilo (cit. en Brink, 1985: 137; cit. en Brink, 2011: 343). 

 
9 La versión del Ars Poetica de Horacio de Tomás Tamayo de Vargas, que hasta la fecha ha permanecido inédita, 

se encuentra en la Biblioteca Nacional con la signatura 6903. Es un manuscrito del siglo XVII que contiene dos 

traducciones del autor: una del Ars Poetica de Horacio y otra de los Tres Discursos sobre el Poema Heroico de 

Torcuato Tasso (Alemán Illa, 1997: 117). 
10 «In uerbis etiam tenuis cautusque serendis / dixeris egregie, notum si callida uerbum / reddiderit iunctura nouum. 

Si forte necesse est / indiciis monstrare recentibus abdita rerum, et / fingere cinctutis non exaudita Cethegis 

/ continget dabiturque licentia sumpta pudenter, / et noua fictaque nuper habebunt uerba fidem, si / Graeco fonte 

cadent parce detorta» (Hor. Ars. 46-53). Los versos en latín están extraídos de la edición de Horacio de Juan Gil 

(Horacio, 2010: 88 y 90). 
11 «Notum verbum] Si artificiosa verborum connexio verbum, quod novum et obscurum est, reddiderit perspicuum, 

id est, si novum illud verbum ita cum aliis coniungias, ut ex antecedentibus et consequentibus, cum quibus 

compositum est, facile intelligi possit» (Min-Ellius, 1714: 531). 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

251 

Abordo el siguiente lema12, «Indiciis»; el verso en el que aparece el término es como sigue: 

«[…] Si forte necesse est / indiciis monstrare recentibus abdita rerum» (Hor. Ars. 48-49; cit. en 

Horacio, 2010: 90). En este caso, el humanista dilucida la dualidad significante y significado. 

Ya Locke, Dryden y Ben Jonson se detuvieron ante la forma de entender las palabras y el sentido 

que adquieren. En términos lingüísticos, Jan Minelli alude a las relaciones que entablan los 

signos con los signos que poseen rasgos comunes de índole semántica (relaciones 

paradigmáticas «in absentia»). 

Pasamos a otro aspecto que Grocio trata en su prefacio, el traslado lingüístico. Antes de 

adentrarme en este aspecto, expongo las diferentes formas y métodos de esta práctica, realizada 

en las escuelas de la época barroca, según apunta Adrián Izquierdo (2019: 319): la «imitatio» 

como reescritura («translatio» o «interpretatio»), jugar con la estructura y sentido mediante 

traducciones diversas («variae interpretationes»), dialogar con el texto («responsa»), 

transformar motivos («imitatio») o alejarse del original sin borrar su huella («allusio»). 

Grocio plantea en su prefacio las formas de traslado lingüístico usando como métodos 

la paráfrasis y la «imitatio». Es necesario recalcar los precedentes de la paráfrasis. Según afirma 

Adrián Izquierdo, ya Quintiliano 13  permitía la reelaboración libre de un texto mediante 

diferentes recursos retóricos, pero sin alterar el sentido del original, de modo que el lector puede 

identificar el original al tiempo que la innovación que determina la identidad del autor. A lo 

largo del siglo XVI, la paráfrasis se ligó al comentario bíblico y a las traslaciones de los salmos 

como método de exposición de la Sagrada Escritura para desvelar los secretos de la filosofía 

evangélica (cit. en Izquierdo, 2019: 319). Grocio se defiende de los ataques recibidos por 

escribir una obra teatral religiosa titulada Christus Patiens, poniendo en escena el misterio de 

la salvación. En esta obra Grocio emplea la paráfrasis como método de exposición de la Sagrada 

Escritura, que está escrita de forma narrativa («διηγηματικώς»), para explicar los textos bíblicos 

de forma «δραματικώς», es decir, a la manera que lo hacían los pastores de la iglesia en sus 

homilías14. Esta forma de entender la «παραφράσις» trae a la memoria la definición que acerca 

de este término realiza Robert Estienne en su Dictionarium (1531): «non literam e litera, sed 

sensum e sensu transfert». A tenor de lo expuesto, Grocio establece una diferencia entre texto 

 
12 «Indiciis] Novis vocabulis demostrare: nam vocabula sunt velut indices ac nuntii eorum, quae abdita latent in 

mente» (Min-Ellius, 1714: 53). 
13Las referencias a las Institutiones Oratoriae de Quintiliano están recogidas del manual de Lausberg (Lausberg, 

1967: 408-410) 
14 «Christi patientis editionem non jam tu, ut caetera, sed ego tuendam habeo. Ut enim lucem videret, ego iam 

pridem auctor fui. Audivi, qui non ferrent in scenam produci salutis nostrae mysterium. Quasi id ageretur, et non 

potius παραφράσεως genus esset, ea, quae sacrae literae διηγηματικώς enuntiant, δραματικώς proferre: quod et 

Patres olim, et Pastores hodie in homiliis faciunt» (Grotius, 1617: **3r). 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

252 

narrativo que en este caso es la Biblia y el modo dramático como forma para explicar los textos 

sagrados. Aristóteles en la Poética (1448a) diferencia los dos modos de imitación: mediata (en 

la narración) e in-mediata (en lo dramático). Esta distinción modal hace que todo texto narrativo 

necesite de una dramaturgia para su puesta en escena. En este caso, Grocio tiene como referente 

la puesta en escena de la Sagrada Escritura que hicieron antiguamente los Padres de la Iglesia 

y ahora los pastores en las homilías donde es evidente que el público son los feligreses. En este 

volumen Grocio escribe una tragedia que abarca de la página 467 hasta la 517, titulada: 

Tragoedia Christi Patientis. La adaptación teatral de textos narrativos es una práctica 

dramatúrgica que parte de Grecia donde se reescriben y adaptan mitos, historias sagradas y 

profanas, novelas, cuentos, leyendas, etc. Por otra parte, el Barroco ha favorecido estas 

interferencias y mezclas de los géneros. Esta práctica continuará en el Romanticismo con 

autores como Víctor Hugo quien afirma que toda la poesía moderna desemboca en el drama 

(cit. en Gómez Ruiz, 2018: 253 y 257). 

Volviendo al prefacio de Grocio, el humanista se queja de las críticas recibidas por 

componer poesía dramática religiosa y de ser censurado por cultivar un género marcado por la 

variedad y la diversidad15. En este caso se está refiriendo a las silvas, en cuyo marco realiza 

paráfrasis de pasajes de la Biblia. Además de tratar otros temas como los referentes a la patria, 

también compone epitalamios, elegías, etc. Aunque en el prefacio aborda la paráfrasis de las 

Sagradas Escrituras, ya en su poesía dramática, ya en sus silvas, no es una práctica que reserve 

al campo de la religión. En la citada edición dedica una parte a la paráfrasis16 del libro segundo 

de las Institutiones de Justiniano. Así titula este pasaje: Paraphasis tituli Institutionum: De 

Rerum Divisione, et acquirendo earum dominio. 

Otra forma de traslado lingüístico que Grocio acomete es la «imitatio» asociada al 

ingenium, de modo que instruye al poeta para que se deje llevar por el «furor», imbuido del 

espíritu de autores latinos como Lucano, Manilio, Estacio y Claudiano, modelos de imitación. 

Considera la labor del autor marcada por los juegos de ingenios y agudezas, con que imita a los 

autores antiguos. La versatilidad del autor será lo que permita desplegar la capacidad 

imaginativa poética, y en consecuencia dotará a sus versos de una vivacidad indiscutible17. A 

 
15 «Venit et illud in mentem, fore qui accusent varietatem et desultorium scribendi genus» (Grotius, 1617:  **3r). 
16 La paráfrasis al texto de Justiniano ocupa desde la página 433 hasta la 452 de la edición de Grocio (Grotius, 

1617: 433-452). 
17 «Nimirum non unius aetatis hoc opus est. Aliud fert ver, aliud aestas. Nec animus sibi similis: modo liber et sui 

iuris: modo taedii plenus, et quaerens ubi respiraret: saepe amicorum imperiis ad desiniti argumenti necessitatem 

adstrictus. Neque vero constantia arbitror, iocis et seriis eundem vultum impendere. Accedit, quod ingenium mihi 

sequax ac ductile, ut a cuiusque Poetae lectione incaluerat, ita ad eius imitationem rapiebatur. Agnosco me ipse 

alibi Lucani spiritu plenum, inter dum Manilii plusquam satis est studiosum, nonnunquam castigatius aliquid ad 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

253 

tenor de lo dicho, se puede inferir que el humanista pretende aleccionar al poeta, indicándole 

que la imitación no sea textual, es decir, que utilice como fuente a los poetas latinos pero que 

sea ingenioso a la hora de elaborar su propia obra, dándole su sello de identidad que debe estar 

marcado por el «acumen». Aunque tiene un respeto por el estilo, como es evidente, cabe 

destacar que él se considera más cristiano que poeta, pues su intención, incluso en asuntos que 

conciernen a la patria, es presentar al buen ciudadano, de ahí que los teólogos lo acusen de 

libertad poética y los poetas censuren su estilo, sujeto a la sobriedad religiosa tanto en el 

pensamiento como en la expresión18. 

De forma similar, Ben Jonson considera la «imitatio19» como un requisito para el poeta, 

por lo que el autor debe ser capaz de emplear las riquezas de otro poeta para su propio uso. 

Advierte que no se debe imitar servilmente, como ya aleccionaba Horacio (Hor. Ars. 134). 

Seguidamente, utiliza la metáfora de la abeja y las flores a la hora de elegir los modelos objeto 

de imitación. Así como la abeja debe extraer el polen de las mejores flores para conseguir la 

dulce miel, el poeta debe seguir a los más selectos autores para conseguir una obra exquisita, 

objeto de deleite, y de esta manera evitar los vicios. Recuerda que los mejores escritores han 

imitado a otros y cita a Virgilio y a Estacio, quienes emularon a Homero. Finalmente, advierte 

de la necesidad de observar cómo lo hicieron. Teniendo como hilo conductor la creatividad del 

poeta, como novedad, Grocio hace explícita la creación de un subgénero poético «farrago» que 

nace de la silva 20 . En su explicación utiliza una metáfora campestre; sugiere que las 

«farragines» son las «glandes», entendibles como «farra» que da la silva. De lo expuesto, se 

puede colegir que las composiciones poéticas son breves, como pequeños son los frutos en 

comparación con el árbol. La temática de estas «farragines» es variada: según indica el 

humanista, el contenido puede abarcar tanto temas alegres como tristes, pero la agudeza en el 

tratamiento de ambos debe estar presente. 

El leitmotiv que estructura estos tipos de creaciones poéticas es la libertad y la variedad, 

 
Statii et Claudiani instar conantem» (Grotius, 1617: **3r-**3v). 
18 «Quam voluptatem ut sape in scribendo sensi, ita in legentes transfundere non possum. Quare futurum video, ut 

et Theologi poeticam libertatem, et poetae theologicam jejunitatem accusent. Et sunt quaedam in hoc genere 

sermoni soluto tam vicina, ut veniam nisi a rebus ipsis sperare non audeant. Vt vero in his Christianum magis 

quam poetam, ita in iis, quae ad patriam et res pro patria, ductu Mauritii Principis fortissime ac felicissime gestas 

pertinent, nihil exhibemus praeter bonum civem» (Grotius, 1617: **2r). 
19 «The third requisite in our poet, or maker, is imitation, to be able to convert the substance, or riches of another 

poet, to his own use […] Not to imitate servilely, as Horace saith, and catch at vices for vertue: but to draw forth 

out of the best, and choicest flowers, with the bee, and turn all into honey, work it into one relish and favour. Make 

our imitation sweet. Observe, how the best writers have imitated and follow the how Virgil and Statius have 

imitated Homer» (Jonson, 1716: 310). 
20«Hinc farrago datur. Varia haec complectitur in se, / Gaudia, maestitiam, seria mista iocis. Sunt silvis glandes, 

Cereri Cerealia dona. Egredimur silvas, et tibi farra damus» (Grotius, 1617: 545). 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

254 

mas estos dos principios están presentes en el proceso creador del escritor barroco. Así lo 

muestra Grocio al hablar del epigrama en unas breves líneas, revisando el panorama de este 

género en el Barroco. Primeramente, advierte de la dificultad de elaborar epigramas; además, 

explicita la variedad de temas, objeto de este género; sin embargo, pretende aleccionar acerca 

de la temática de estas composiciones, que deben evitar temas escabrosos, como ya los trataba 

Marcial, y que son del gusto de poetas españoles. A este respecto, traigo a la memoria a 

Góngora21 y Quevedo que cultivaron este género teniendo como modelo a Marcial (cit. en 

Candelas-Colodrón, 1999: 59-96). 

Finaliza Grocio con la referencia a un nuevo tipo de epigramas que en esta época del 

Barroco están experimentando los alemanes22. A tenor de lo expuesto, el humanista otorga el 

título de innovadores en el epigrama a los alemanes. Debido a la importancia de esta afirmación, 

realizo una breve digresión para hablar del alemán Martin Optiz (1597-1639).23 

En el prefacio de su obra, titulada también Poemata, Martin Optiz comienza por indicar 

la importancia del ingenium en la creación poética del epigrama; además, menciona términos 

como «lepos», «argutia», «acumen». En cuanto a la temática del epigrama, propone una cierta 

«suavitas verborum» ante las «sales» y los «aceta», que caracterizan a este género, por ello 

invita a la experimentación de nuevos modelos de epigramas donde esté presente la variedad, 

es decir, los defectos pero también las virtudes y cosas ridículas, aunque puedan tratarse temas 

serios. Finalmente, indica la utilización tanto de temas referentes a la religión como de temas 

humanos. 

En definitiva, propone un nuevo planteamiento, marcado por la variedad temática y el 

ingenium, donde debe imperar la «urbanitas». Esta forma de tratar la risa, es decir lo jocoso, 

recuerda a Cicerón. Este orador romano, según las aportaciones de Salvador Mas (2015: 446), 

 
21Juan Matas Caballero, José María Micó y Jesús Ponce (2013) abordan el estudio del arte epigramático de las 

décimas de Góngora, a través de diferentes enfoques (temáticos, de género y retórico-estilísticos). 
22«De Epigrammatis quid dicam? quae ut artis ejus peritissimos decebat facile est scribere: at libros Epigrammatum 

scribere perdifficile Quota enim quaeque materia hunc cultum recipit, ut iam ipse eligas, quod raro conceditur. 

Nihil autem potest esse tam fatuum quam extortum epigramma. Neque vero nobis licuit, quod sibi permisit 

Martialis, cui saepe sola obscoenitas epigramma facit. Hispanis relinquamus hanc scabiem. Vides quantum hic fit 

excusationum. Quanto erat facilius non committere quod excusationis indigeret? Habes tamen quod reponas. Alia 

sparsim edita: alia apud amicos exstare, et vereri, ne corruptiora exeant: prasertim quum iam eius rei experimentum 

e Germanis habeas» (Grotius, 1617: **3v-4r). 
23«Acceptissimum apud omnes Poematis genus, Vir Magnifice Epigramma est, sive varietas argumenti spectetur 

qua varietatem rerum omnium exaequat: sive lepores, et argutiae, sine quibus nomen suum non sustinet: sive 

brevitas denique, intra quam frequenter, neque necessario minus, consistit; ingeniis mortalium ita praesentem 

comparatis, ut delicato quodam fastidio etiam optima fere abjiciant tanquam mala, nisi protinus ad nova invitentur. 

Quem vero non raperet in amorem sui haec urbanitas, hi sales, hoc acetum sermonis; tanta suavitas verborum, tam 

diffusa in exiguo sententiae orbe ingeniositas acumina et venustates, maximaque per omnes artes, facta; virtutes, 

vitia, prosperas res et adversas seria, ridicula, divina humanaque, ac quicquid tandem sensu aut cogitatione 

homines assequimur. vagandi libertas atque licentia?» (Opitius, 1645: 296-297). 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

255 

plantea un humor caracterizado por el decoro, donde debe prevalecer la moderación en la 

diversión. Cicerón, en su obra De Oratore, utiliza términos como «lepos», «facetiae», «subtilis 

venustas» y «urbanitas» (Cic. De Orat. 1, 17). Todos ellos tienen en común indicar lo que 

provoca la risa. 

En la misma línea que Cicerón, Quintiliano (Quint. Inst. 6, 3, 107), en su Institutio 

Oratoria, maneja el concepto de «urbanitas». La define como la ausencia de lo malsonante, 

agreste, grosero o extraño, ya por el sentido, ya por las palabras, por el gesto o el ademán. Hay 

que destacar que Optiz se sirve del término «urbanitas» al igual que Cicerón en su obra De 

Orator (Cic. De Orat. 1, 17) y Quintiliano (Quint. Inst. 6, 3, 107) con la misma intencionalidad, 

esto es, como una cualidad de la elocución; Grocio de forma implícita asume los principios 

propuestos. Recordemos que este erudito holandés aleccionaba acerca de evitar imitar las 

procacidades de los epigramas de Marcial: «Neque vero nobis licuit, quod sibi permisit 

Martialis, cui saepe sola obscoenitas epigramma facit» (Grotius, 1617: **3v). 

 

2.1 Elenco de autores barrocos europeos que cultivan la silva tanto en lengua vernácula como 

en latín 

Las silvas tienen su punto álgido en la poesía neolatina del siglo XVII en Inglaterra y Holanda, 

quizás por ser el marco ideal para la expresión poética del hombre barroco, su nueva concepción 

del mundo, inmerso en cambios religiosos y políticos que tuvieron lugar en el siglo XVII. Como 

precedente, está el neolatino Janus Secundus, que escribe Opera nunc primum in lucem edita 

(Traiecti Batavorum, 1541). Entre sus silvas encontramos juegos mitológicos, como la 

expostulatio cum Neptuno, en la que el poeta echa en cara al dios del mar sus desmanes y se 

lamenta de la condición humana. También se ocupa del tema moral en el poema In 

vicissitudinem rerum instabilemque fortunam, donde muestra el gusto por la experimentación 

métrica al componer en adonios. Aludiré también a la versificación de dos diálogos de Luciano 

(cit. en Alcina, 1991: 133-135), práctica que tendrá su eco en la comedia de Ben Jonson como 

veremos. 

 Las colecciones de silvas de los poetas ingleses siguen el modelo de Estacio y el de los 

poetas neolatinos; además, son muy abundantes este tipo de colecciones tanto en su lengua 

vernácula como en latín. Antes de continuar, hay que hacer una salvedad respecto a los términos 

silva y miscelánea. Hay algunos manuales en lengua inglesa que utilizan una nomenclatura que 

puede llevar a error. Richard Harp y Stanley Stewart (2000: 182), a la hora de referirse a la silva 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

256 

como género literario en su tratado, utilizan el término miscelánea para aludir a la variedad que 

caracteriza a este género. De otro lado, mencionan las colecciones de poemas entendidos como 

misceláneas en sentido estricto. Así lo ponen de manifiesto al diferenciar las colecciones de 

silvas de la colección miscelánea ofrecida por Richard Tottel, titulada Miscellany (1557), escrita 

en lengua vernácula. De igual forma, Frans De Bruyn (2001: 347) aborda el término silva como 

género literario, pero emplea el término miscelánea para referirse a él de forma genérica. En 

esta misma línea, tenemos a Sarah Knight y Stefan Tilg (2015: 433), que se refieren a la obra 

de Phineas Fletcher Silva Poetica (1633) como una poesía miscelánea, escrita en latín, para 

aludir al género literario de la silva. El título que da Abraham Cowley (1633) a sus silvas: Verses 

upon several occasions, recuerda la naturaleza ocasional de sus versos, escritos en su lengua 

vernácula (cit. en Harp & Stewart, 2000: 182). Conviene destacar a Ben Jonson como autor de 

las silvas en su obra The Underwwood. En su Silva Poetica (1633), Fletcher muestra su 

pensamiento anticatólico y su inclinación por el calvinismo. De otro lado, en su Silva aparecen 

descripciones de un mundo institucional masculino con sus bromas privadas; George Herbert 

compone en latín Lucus («Bosque Sagrado»), con una intencionalidad sobre todo didáctica. 

Esta obra incluye poemas sobre Cristo, el Papa, la Biblia y figuras bíblicas, incluidas Marta y 

María; igualmente, examina una variedad de temas como el amor, el orgullo, la aflicción y 

muerte (cit. en Dust, 1975: 278). John Dryden (cit. en Harp & Stewart, 2000: 182-183) compone 

en lengua vernácula sus Sylvae, teniendo como eje vertebrador sus propios principios de 

traducción y decoro. De hecho, es una figura relevante en los estudios de traducción por 

categorizar a la traducción en tres grandes prácticas: la «metafrase» (una traducción literal), la 

«parafrase» (definida como traducción con libertad) y la «imitación» (cit. en Munday, 2016: 

43). 

En Holanda, Daniel Heinsio publica tres libros de silvas en latín entre sus Poemata 

(Leiden, 1610). Los dos primeros contienen poemas de circunstancias a amigos, epitalamios, a 

Grocio etc. El tercero incluye epidecios a Joseph Juste Scaliger, a Justo Lipsio y a Isaac 

Casaubon. Finalmente, cabe mencionar al neolatino Grocio, ya estudiado, que elabora tres 

libros de silvas en sus Poemata (Leiden, 1617). A tenor de lo expuesto, es evidente que tanto 

en Inglaterra como en Holanda, casi todos los autores más relevantes se ocuparon de las silvas. 

En Alemania, es importante mencionar a Martin Optiz, el poeta alemán edita sus 

Poemata en 1631, en Frankfurt (cit. en Conrady, 1962: 195-201). Esta obra contiene tres libros 

de silvas, además de otras producciones poéticas como son los epigramas. En el primer libro, 

encontramos poemas religiosos, tema muy recurrente en las silvas, y un poema dedicado a Hugo 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

257 

Grocio, donde es manifiesta su amistad. En el libro segundo hay poemas dedicados a Jano 

Grutero, a Daniel Heinsio, epitalamios, etc. En el libro tercero aparecen canciones de boda y 

églogas. Este autor, aunque escribe en latín sus silvas, también tiene una producción literaria 

paralela en alemán; es un ejemplo de la unión de criterios poéticos tanto para sus obras 

neolatinas como para las escritas en lengua vernácula. Entonces, uno puede hablar de una 

literatura y de unos géneros literarios propios del Barroco, donde las diferentes creaciones 

poéticas ya neolatinas, ya en lengua vernácula, son vasos comunicantes que se alimentan de 

principios poéticos genuinos, cuyo sello de identidad es el Barroco y está marcado por el 

ingenium. 

En España, menciono por su importancia a Quevedo, aunque destaca por su cultivo de 

la silva métrica, como ya dijimos en el apartado de la definición de silva. Él denominó silvas a 

composiciones de diversa configuración métrica que no corresponden a la silva como estructura 

métrica. Los manuscritos de Nápoles y Évora junto con la edición póstuma de Las Tres Musas 

del Parnaso son la prueba de la afirmación anterior. Además, cabe aclarar que todos estas obras 

están escitas en español, su lengua vernácula, y muestran un estilo similar al de las Silvas de 

Estacio y los poetas neolatinos que cultivan este género; igualmente imitan la variedad formal 

y son el resultado de la improvisación, fruto de la inspiración (cit. en Izquierdo, 2019: 328-329). 

 

3. COMENTARIO DE UN PASAJE DE LA COMEDIA VOLPONE DE BEN JONSON A 

LA LUZ DEL PRINCIPIO BARROCO DE LA EXPERIMENTACIÓN EN LOS 

GÉNEROS LITERARIOS 

Tras la exposición de los principios teóricos extraídos de los diferentes autores acerca del 

género literario de la silva neolatina, es oportuno mostrar un fragmento de la comedia Volpone 

de Ben Jonson (cit. en Ostovich, 2013: 82). A modo de ejemplo, se pondrá de manifiesto el 

carácter abierto de los géneros literarios como una constante en el Barroco. Igualmente, a la 

hora de interpretar el texto de Ben Jonson24, es necesario hacer explícita su teoría acerca de la 

creación literaria presente en su tratado Discoveries. 

 
24 Ofrezco las aportaciones de Ben Jonson: «“De stylo et optimo scribendi genere”. For a Man to write well, there 

are required three necessaries. To read the best Authors, observe the best speakers. And much exercise of his own 

stile. In stile to consider, what ought to be written; and after what manner; he must first think, and excogitate his 

matter; then choose his words, and examine the weight of either. Then take care in placing, and ranking both matter 

and words, that the composition be comely; and to do this with diligence and often. No matter how flow the stile 

be at first, so it be laboured and accurate; seek the best, and be not glad of the forward conceits, or first words, that 

offer themselves to us, but judge of what we invent; and order what we approve. Repeat often, what we have 

formerly written; which beside, that it helps the consequence, and makes the juncture better, it quickens the heat 

of imagination, that often cools in the time of setting down, and gives it new strength, as if it grew lustier, by the 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

258 

 Concretamente, en el apartado «De stylo et optimo scribendi genere», Ben Jonson 

establece tres principios que se requieren para que un autor escriba bien: leer a los mejores 

autores, observar a los mejores oradores y mucho ejercicio de su propio estilo. Después, el 

escritor debe considerar lo que debe ser escrito (la materia) y la manera de exponerlo (la forma). 

En este proceso, el autor inglés advierte de la necesidad de escoger de forma minuciosa tanto 

el tema como las palabras. Pone dos ejemplos extraídos del mundo de la gimnasia y compara 

el esfuerzo que aplicamos en el salto y en el lanzamiento de jabalina para obtener un buen 

resultado con el aplicado en la creación poética, fruto de la revisión y de la corrección. Establece 

como poderosa base en la creación poética tener presente la tradición literaria, por lo que voy a 

aludir a la fuente literaria que le ha servido de inspiración al texto objeto de comentario. Al hilo 

de lo expuesto, se puede concluir que Ben Jonson destaca por el juego verbal. A continuación, 

aduzco los versos, objeto de comentario: 

 

 From Pythagore, she went into a beautiful piece, 

 Hight Aspasia, the meretrix; and the next toss of her 

 Was again of a whore, she became a philosopher, 

 Crates the cynick, as it self doth relate it. (cit. en Ostovich, 2013: 82) 

 

El dramaturgo y poeta inglés toma como marco el género de la comedia para introducir 

en esta escena un interludio (mascarada) inventado por Mosca para entretener a su patrón 

Volpone. En este pasaje, Nano, uno de los bufones, traza un linaje para el alma de Androgyno 

en coplas rimadas (coplas heroicas escritas en pentámetro yámbico). Cabe destacar que la 

métrica es un recurso para diferenciar personajes principales de los secundarios. Nano, Castrone 

y Androgyno están en un segundo plano, sus nombres significan por orden de mención «enano», 

«eunuco» y «hermafrodita». Ellos hablan en coplas heroicas (coplas que riman escritas en 

pentámetro yámbico), a diferencia de los personajes centrales, que hablan en pentámetro 

yámbico sin rima, también conocido como verso blanco. Los versos que recita Nano 

corresponden a un pasaje de un diálogo de Luciano (Luc. Gall. 19). Ya Peter Whalley25 (1722-

 
going back. As we see in the contention of leaping, they jump farthest, that fetch their race largest. Or, as in 

throwing a dart or javelin, we force back our arms, to make our loose the stronger. Yet, if we have a fair gale of in 

wind, I forbid not the steering out of our sail, so the favour of the gale deceive us not. For all that we invent doth 

please us in the conception or birth; else we would never set it down. But the fastest is to return to our judgment, 

and handle over again those things, the easiness of which might make them justly suspected. So did the best writers 

in their beginnings» (Jonson, 1716: 282-283). 
25 Estas son las palabras de Whalley: «It is chiefly borrowed from one of Lucian’s dialogues, intitled The Dream, 

or The Cock; is intended as a ridicule on the vulgarly believed doctrines of Pythagoras» (Jonson, 1756: 279). 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

259 

1791), en sus apostillas a la obra de Ben Jonson, había reparado en señalar a Luciano como 

fuente de estos versos. Aduzco el texto en griego que pertenece a Luciano (Luc. Gall. 19): 

«Ἀποδυσάμενος δὲ τὸν Πυθαγάραν, τίνα μετημφιάσω μετ᾿ αὐτὸν; ΑΛΕΚ. Ἀσπασίαν τὴν ἐκ 

Μιλήτου ἑταῖραν. ΜΙΚ. Τίς δὴ μετὰ τὴν Ἀσπασίαν ἀνὴρ, ἢ γυνὴ αὖθις ἀνεφάνης; ΑΛΕΚ. Ὁ 

Κυνυκὸς Κράτης» (Pote, 1780: 296). 

Como precedente de esta práctica poética de versificar los diálogos de Luciano, hay que 

mencionar a Janus Secundus (1511-1536). Este autor neolatino utiliza como marco para este 

tipo de creación poética las silvas, donde encontramos dos diálogos versificados de Luciano 

(cit. en Alcina, 1991: 134). En cambio, Ben Jonson emplea como marco la comedia para insertar 

de forma versificada, como interludio, el diálogo de Luciano. Una vez puestas de manifiesto 

las fuentes, analizo en el pasaje de Ben Jonson el término «meretrix», referido a Aspasia, 

vocablo empleado por el bufón Nano. Esta notable mujer despertó en algunos cierto odio, 

debido a la influencia que podía ejercer en los asuntos de la ciudad por su buena disposición 

para la política; es por esto que le dieron el injusto apelativo de cortesana (cit. en Rodríguez 

Moreno, 2005: 115). 

En varias ocasiones, relacionan a Aspasia con Sócrates, que no dudó en visitarla, atraído 

por su sabiduría y su arte de la retórica, con el que podía ser seducido si se seguían sus consejos 

(Ath.V. 219 c). Los matices que puede expresar el vocablo «meretrix» son diversos, teniendo 

en cuenta los principios teóricos expuestos por Ben Jonson, que se apoyan en la «callida 

iunctura» horaciana, esto es, en la selección del léxico (relaciones paradigmáticas) y su 

disposición en el texto (relaciones sintagmáticas). Por ello, a la hora de verter los vocablos 

utilizados a otro idioma podría dar problemas de interpretación. Lo dicho hasta aquí supone 

diferentes opiniones de eruditos contemporáneos respecto al vocablo, objeto de comentario. 

Comienzo con Gerald Alfred Wilkes (1982: 25) quien en su edición del Volpone, apostilla el 

término «meretrix», pues considera que tiene un valor especial, cuya finalidad es producir cierto 

efecto (por la homofonía con «merry tricks»). A esta interpretación, se une la definición de 

«meretrix» que da Gordon Williams (1994: 867-877) en su glosario. Este erudito 

contemporáneo también incluye en la acepción «merry tricks», considerando el término como 

un juego de palabras muy habitual. Las dos aportaciones anteriores sirven de apoyo a Jesús 

Ángel Marín Calvarro (2005: 201) para atribuir un valor especial a «meretrix». Explicita que 

Aspasia no solo era conocida como la «prostituta» de Pericles, sino como «la que utiliza 

artimañas con la finalidad de engañar o la que es experta en todo tipo de juegos sexuales»; a 

tenor de lo expuesto, critica las traducciones de Adolfo Sarabia Santander (Jonson, 1980) y 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

260 

Purificación Ribes (Jonson, 2002), quienes interpretan «meretrix» como «meretriz», ya que, 

según dice Marín Calvarro (2005: 207-208), perdería los matices significativos del texto de 

partida. De otro lado, hay que señalar que Helen Ostovich (2013: 82), en su edición de la obra 

de Ben Jonson, traduce «meretrix» como «prostitute». Esta última traducción, estaría en la 

misma línea que las traducciones españolas, ya mencionadas. La postura de Jesús Ángel Marín 

Calvarro es la más adecuada, teniendo en cuenta los principios que estipula Ben Jonson acerca 

del valor que adquieren los términos, como ya vimos en sus Discoveries.26 Es evidente la 

utilización de «meretrix» con carácter peyorativo para referirse a Aspasia, ya que una mujer 

con cierta autoridad en el mundo de la política y con una buena predisposición para el mundo 

intelectual producía desconfianza.  

Ahora paso a comentar el vocablo «whore», término utilizado para atacar a los filósofos, 

ya que en su reelaboración del texto de Luciano, Ben Jonson ridiculiza la filosofía en general, 

no sólo a los pitagóricos, tal y como aparece en el texto griego. Esta manera de proceder 

responde al principio que también establece en sus Discoveries, donde alude a la «imitatio», 

que consiste no en la copia servil de su modelo. El hecho de que se critique a la filosofía como 

disciplina, marca la forma de pensar del momento. Traigo a la memoria la obra del 

prerreformista Heinrich Cornelius Agrippa (1486-1535), titulada De Vanitate Scientiarum. En 

su prefacio dedicado al lector, explica que su objetivo es defender la palabra de Dios y atacar a 

quienes prefieren los textos de los filósofos a las Escrituras. Se ensaña con los escolásticos, 

incluidos los humanistas fuera del círculo cristiano, que juran fidelidad a Aristóteles, Boecio, 

Tomás de Aquino y Alberto Magno.27 

 

4. CONCLUSIONES 

Se puede concluir que la silva neolatina marca el origen de la silva en lengua vernácula en el 

Barroco. Los humanistas se encargan de establecer los principios teóricos de la silva, pilar 

fundamental para los eruditos barrocos, a la hora de teorizar sobre este género literario en lengua 

 
26 Véase nota 24. 
27 El texto presentado procede de Johann Christoph Koecher (1699-1772), teólogo y clérigo luterano alemán que 

menciona a Heinrich Cornelius Agrippa y cita un fragmento de su prefacio al lector: «Henricus Cornelius Agrippa 

in fine praefationis, qua Declamationem de incertitude et vanitate scientiarum exorditur: Alios etiam videmus, licet 

sibi magis pii videantur, qui Christi leges probare et confirmare nituntur decretis philosophorum, illis plus 

tribuentes, quam Sanctis Dei prophetis, evangelistis et apostolis, cum tamen hi ab illis plus dis dia pason absint. 

Praeterea in multis ac ferme omnibus gymnasiis perversus mos ac damnabilis consuetudo inloevit, quod initiandos 

discipulos iureiurando adigunt Aristoteli, aut Boetio, aut Thomae, aut Alberto, seu alio cuivis suo scholastico Deo 

sese nunquam repugnaturos: a quibus si quis latum unguem diversum senserit, hunc haereticum, scandalosum, 

piarum aurium offensivum, igne flammisque absumendum proclamant» (Koecher, 1738: 40). 

 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

261 

vernácula. La silva tiene su propio sello de identidad en el Barroco, marcado por la variedad 

temática, la libertad y la experimentación, pero todos estos principios están al servicio del 

ingenium. Igualmente, todos los eruditos tanto neolatinos como los que escriben en lengua 

vernácula tienen como denominador común un estilo sentencioso y agudo, repleto de conceptos. 

Cabe destacar que la silva tuvo un gran impacto en la sociedad barroca europea, ya que 

respondía a las expectativas de una sociedad convulsa marcada por la guerra de los 30 Años. 

La silva fue una forma literaria muy apreciada por los poetas que defendían la Reforma y se 

compusieron tanto en latín como en lengua vernácula en diferentes países europeos. El eje 

vertebrador de este género durante el Barroco es la plena libertad a la hora de crear y la 

predisposición por la experimentación; en función de lo planteado, la frontera entre los 

diferentes géneros literarios es muy fina. Tras el análisis del texto del Volpone, uno puede 

colegir que es un pasaje versificado de un diálogo de Luciano, empleado en el marco de la 

comedia. Esta práctica literaria tiene como precedente a Janus Secundus, el humanista holandés 

que versificó dos diálogos de Luciano para elaborar sus silvas. Otro aspecto destacable es la 

importancia de conocer el simbolismo que contiene el léxico utilizado. Desde esta perspectiva, 

las traducciones a otro idioma diferente del original, como sucede en el pasaje de Ben Jonson, 

deben estar provistas de ingenium. 

 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ADDISON, J. (1811): The Works of the Right Honourable Joseph Addison, London, Thomas 

Cadell and William Davies. 

ALCINA, J. F. (1991): «Notas sobre la silva neolatina», La silva, ed. B. López Bueno, Sevilla, 

Universidad de Sevilla-Universidad de Córdoba. 

ALEMÁN ILLA, J. (1997): «Una traducción inédita del “Ars Poetica” de Horacio por Tomás 

Tamayo de Vargas», Criticón, 70, pp. 117-148. 

ASENSIO, E. (1983): «Un Quevedo incógnito: Las silvas», Edad de Oro, 2, pp. 13-48. 

BRINK, Ch. O. (1985): Horace on Poetry, Cambridge, Cambridge University Press. 

--- (2011): Horace on Poetry: Epistles Book II: The Letters to Augustus and Florus, Cambridge, 

Cambridge University Press. 

CANDELAS-COLONDRÓN, M. A. (1999): «El epigrama de Marcial en la poesía de Quevedo», La 

Perinola, Revista de Investigación Quevediana, 3, pp. 59-96. 

CASSIANUS, J. (1576): Sylva comoedia de vita et moribus, Barcinone, Petrus Malus. 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

262 

COLIE, R. (1973): The Resources of Kind: Genre-theory in the Renaissance, Berkeley-London, 

University of California. 

CONRADY, K. O. (1962): Lateinische Dichtungstradition und deutsche Lyrik des 17 

Jahrhunderts, Bonn, Bouvier. 

CRUCEUS, E. (1618): Papinii Statii Opera, Parisiis, Thomas Blaise. 

DE BRUYN, F. (2001): «The Classical Silva and the Generic Development of Scientific Writing 

in Seventeeth-Century England», New Literary History, 32, pp. 347-373. 

DUST, Ph. (1975): «George Herbert’s two Altar Poems», Humanistica Lovaniensia, 26, pp. 278-

287. 

EGIDO, A. (1989): «La silva en la poesía andaluza del Barroco (con un excurso sobre Estacio y 

las Obrecillas de Fray Luis», Criticón, 46, pp. 5-39. 

EMPSON, W. (1964): The Structure of Complex Words, London, Chatto and Windus. 

FANTAZZI, Ch. (2004):  Angelo Poliziano Silvae, Massachusetts, Harvard Univerity. 

GÓMEZ RUIZ, M. S. (2018): «Elementos narrativos del texto dramático», Dicenda, Estudios de 

Lengua y Literatura Españolas, 36, pp. 253-265. 

GOTTLIEB KLOPSTOCK, Fr. (2003): Werke Und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe / Works and 

Correspondence, Berlin-New York, Walter de Gruyer. 

GRACIÁN, B. (1967): Obras Completas, ed. Antonio del Hoyo. Madrid, Aguilar. 

GROTIUS, H. (1617): Poemata, Lugduni Batavorum, Willem de Groot. 

DE GUZMÁN, F. J. (1589): Primera parte de la Retórica, Alcalá de Henares, Ioan Yñiguez de 

Leguerica. 

HARLITT, W. (1825): Select Poets of Great Britain. To which are Prefixed Critical Notices of 

Each Author, London, Thomas Davison. 

HARP, R. & STEWART, S. (2000): The Cambridge Companion to Ben Johson, Cambridge, 

Cambridge University. 

HIDALGO-SERNA, E. (1989): «Origen y causas de la agudeza necesaria revisión del 

conceptismo», Actas del IX Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas, 

ed. S. Neumeister, Frankfurt, Vervuet, vol. 1, pp. 477-486. 

HORACIO FLACO, Quinto (2010): Ars Poetica, ed. biling., intro. y notas de Juan Gil, Madrid, 

Dykinson. 

IZQUIERDO, A. M. (2019): «Paráfrasis y experimentación poética en el Anacreón castellano de 

Quevedo», eds. S. López Poza, Nieves Pena Sueiro et alii, Docta y Sabia Atenea, Studia 

in honorem Lia Schwartz, La Coruña, Universidad de la Coruña, pp. 315-337. 



MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

263 

JONSON, B. (1716): The Works of Ben Johson, London, John Walthoe. 

--- (1756): The Works of Ben Jonson, London, William Innys. 

--- (1858): The Works of Ben Johson, London, Edward Moxon. 

--- (1980): Volpone, or the Fox, ed. biling. de A. Sarabia Santander, Barcelona, Bosch. 

--- (2002): Volpone, or the Fox, ed. biling. de Purificación Ribes, Madrid, Cátedra. 

KNIGHT, S. & TILG, S. (2015): The Oxford Handbook of Neo-Latin, Oxford, Oxford University 

Press. 

KOECHER, J. Chris. (1738): De Idololatria litteraria: liber singularis, Hanoverae, Nicolaus 

Foersterus. 

LAUSBERG, H. (1967): Manual de Retórica literaria, Madrid, Gredos. 

LÓPEZ GRIGERA, L. (1998): Anotaciones de Quevedo a la Retórica de Aristóteles, Salamanca, 

Salamanca Universidad. 

MAÑAS, M. (2012): «La Epistula ad Pisones de Horacio: su normalización como “ars” poetica 

hasta el Renacimiento», Cuadernos de Filología Clásica. Estudios Latinos 32.2, pp. 

223-246. 

MARÍN CALVARRO, J. A. (2005): «Procacidad verbal y traducción: Volpone, or the Fox I. ii y 

Las Versiones de A. Sarabia Santander y P. Ribes», Anuario de Estudios Filológicos, 

28, pp. 201- 212. 

MAS, S. (2015): «Verecundia, risa y decoro: Cicerón y el arte de insultar», ISEGORIA, 53, pp. 

445-473. http:/doi: 10.3989/isegoria.2015.053.01. 

MATAS CABALLERO, J. & J. M. MICÓ (2013): Góngora y el epigrama, Madrid, Vervuert. 

MIN-ELLIUS, J. (1714); Quinti Horatii Flacci Poemata, Roterodami, Casparis Fritsch et 

Michaelis Böhm. 

MOORE, Ch. B. (2000): El arte de predicar de Juan Espinosa Medrano en La novena maravilla, 

Perú, Universidad Católica del Perú. 

MUNDAY, J. (2016): Introducing Translation Studies. Theories and Applications, London, 

Routledge. 

OPITIUS, M. (1645): Poemata, Amstelodami, Johan Iansson.  

OSTOVICH, H. (2013): Ben Jonson: Four Comedies, New York, Routledge. 

PATON KER, W., ed. (1926): Dryden’s Essays, 2 vols., London, Oxford University Press. 

PÉREZ LASHERAS, A. (2007): «La literatura española en la Agudeza de Gracián», Bulletin 

hispanique,109, pp. 545-587. https://doi.org/10.4000/bulletinhispanique.321 

PEROSA, A. & SPARROW, J. (1977): Renaissance Latin Verse. An Anthology, London, 

https://doi.org/10.4000/bulletinhispanique.321


MARÍA ÁNGELES ROBLES SÁNCHEZ 

Epos. Revista de filología, 40 (2024), pp. 238-264   

 

264 

Duckworttn. 

POTE, J. (1780): Selecta ex scriptoribus Graecis, Etonae, Josephus Pote. 

DELLA PORTA, G. B. (1592): Villae, Libri XII, Francofurti, apud Andreae Wecheli heredes, 

Claudium Marnium et Ioannem Aubrium. 

RICO GARCÍA, J. M. & GÓMEZ CAMACHO, A. (1991): «La silva en preceptivas y tratados 

españoles del Barroco y del Neoclasicismo», Encuentro Internacional sobre Poesía del 

Siglo de Oro (1990), Sevilla, Universidad de Sevilla, pp. 87-111. 

RODRÍGUEZ MORENO, I. (2005): «Mujer y Filosofía en Grecia», en Nieto Ibáñez, J. M., Estudios 

sobre la mujer en la cultura griega y latina, León, Universidad de León. 

RUIZ, J. M. (1981): «Agudeza y arte de ingenio de Gracián y An Essay on Criticism de Pope», 

Revista de filología inglesa, 11, pp. 35-82. 

SCALIGERUS, I. C. (1561): Poetices libri septem, Lyon, apud Antonium Vicentium. 

SÉNECA, L. A. (1932): Moral Essays, trad. John William Basore, Cambridge, Harvard 

University Press. 

WILKES, G. A. (1982): The Complete Plays of Ben Jonson, Oxford, Oxford University Press. 

WILLIAMS, G. (1994): A Dictionary of Sexual Language and Imagery in Shakespearean and 

Stuart Literature, London, Athlone Press. 


