
EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30 

CASSANDRA (GNECCHI / ILLICA, 1905):  
UNA ÓPERA EN LA SOMBRA1

CASSANDRA (GNECCHI / ILLICA, 1905):  
AN OPERA IN THE SHADOWS

Teresa Vargas Novoa
teresavargas@edu.xunta.es

Fecha de Recepción: 10-10-2017 
Fecha de Aceptación: 09-12-2017

Resumen

Análisis literario de la ópera Cassandra (1905), obra de Luigi Illica, como autor de li-
breto, y de Vittorio Gnecchi, de la partitura. El estudio se enmarca en el ámbito de de la Re-
cepción Clásica.

Palabras clave: Casandra; Mitología; Recepción Clásica en la Ópera, Illica; Gnecchi.

Abstract

Literary analysis of the opera Cassandra, work of Luigi Illica as libretist and Vittorio 
Gnecchi as composer. The study belongs to the field of the Classical Reception.

Key words: Cassandra; Mythology; Classical Reception in the Opera; Illica; Gnecchi.

1 Este trabajo se enmarca en el Proyecto de investigación «El Mundo Clásico en la Ópera» (FFI12010-
21528), llevado a cabo en el Dpto. de Filología Clásica de la UNED.

mailto:teresavargas@edu.xunta.es


EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

TERESA VARGAS NOVOA18

1. CASANDRA EN LA TRADICIÓN CLÁSICA

Dado que la finalidad principal de este trabajo es analizar la adaptación del viejo relato 
mítico de Casandra en el libreto de Illica, este punto primero no pretende desarrollar un es-
tudio exhaustivo del personaje en las fuentes grecolatinas, sino simplemente marcar sus ras-
gos principales, definitorios, que son los que han sido adoptados por la Recepción Clásica, 
en especial en los libretos del s. xx.

El personaje de Casandra aparece en la literatura griega desde los primeros momentos 
y, progresivamente, irá adquiriendo los rasgos que terminarán definiendo su perfil, aunque 
no alcanzará papel de protagonista: sin embargo, en Esquilo y Eurípides logra ser el centro 
de atención en algunos pasajes, que acaparan de manera notable la atención del espectador/
lector. De esta manera, podemos afirmar que el Agamenón de Esquilo y Las Troyanas de 
Eurípides son las fuentes fundamentales que desarrollan y dan una mayor relevancia a Ca-
sandra, conformando entre ambas tragedias la Casandra que vendrá a ser la versión canó-
nica del personaje.

Como testimonian todas las fuentes, Casandra es hija Príamo, soberano de Troya, y de 
Hécuba y, por tanto, princesa de origen troyano. Como Hécuba tuvo una gran descenden-
cia, Casandra tendrá muchos hermanos, entre ellos Políxena, Héctor, Héleno y Paris.

Dos son los rasgos que definen con rigor el perfil narrativo de Casandra: su doncellez 
(parthenía) y su función de adivina (mantis éntheos). Casandra es una parthénos, una vir-
gen que se mantiene al margen del matrimonio y de las relaciones sexuales con los hom-
bres, condición que intentarán quebrantar distintos personajes: Áyax Oileo, Agamenón e in-
cluso el propio dios Apolo. Pero fundamentalmente Casandra ha pasado a la historia como 
la mujer capaz de profetizar el futuro, aunque con la peculiaridad de que no será creída, 
castigo que le impone Apolo al no ceder ella a las pretensiones sexuales del dios. Este se-
gundo rasgo es el que destaca en la tragedia de Esquilo y, en nuestra época, en la ópera de 
Illica-Gnecchi.

En su calidad de parthénos, la primera referencia a Casandra aparece en la Ilíada, 
cuando su padre, el rey Príamo, la promete en matrimonio a Otrioneo a cambio de la ayuda 
que éste pueda prestarle en la guerra. Sin embargo, semejante unión no llegó a celebrarse al 
morir el aliado a manos de Idomeneo2. También la Pequeña Ilíada3 nos testimonia un ma-
trimonio pactado y frustrado para la princesa troyana: Casandra iba a celebrar su boda con 
Corebo, pero la muerte de él frustró el acontecimiento. Del mismo matrimonio, sin cele-
bración, con Corebo nos informará Virgilio4 mucho más tarde. En la Odisea el contexto 
del relato es ya lejos de Troya: ahora se nos narra el regreso de los héroes a suelo griego, y 
así Odiseo, en su bajada a los Infiernos, se encuentra con Agamenón quien le cuenta cómo 
Egisto acabó con su vida y Clitemestra con la de Casandra5 . Este pasaje podría ser el pre-

2 Homero, Ilíada XIII 360.
3 Pequeña Ilíada, Fr. 15 Bernabé. 
4 Virgilio, Eneida II 341-346.
5 Homero, Odisea XI 420-425.



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

19CASSANDRA (GNECCHI / ILLICA, 1905): UNA ÓPERA EN LA SOMBRA

cedente del que Esquilo recogió los elementos con los que compuso el episodio de Casan-
dra en su Agamenón, que concluye, igualmente, con la muerte del Atrida y la princesa, pero 
donde ya se menciona expresamente que su muerte es debida al hecho de haber sido con-
ducida por el rey a palacio en condición de concubina. También Eurípides retoma el deseo 
del rey griego de hacerse con la princesa, a pesar de que en Las Troyanas la joven mantiene 
su parthenía gracias a su consagración al dios Apolo. Pero en la obra de Esquilo la relación 
con Apolo adopta un sesgo bien diferente: el dios deseaba a la joven y padeció su rechazo, 
lo cual servirá de explicación a sus vaticinios inservibles.

Respecto a su papel de mantis, tal vez podríamos decir que el primer testimonio está re-
cogido en la Ilíada6: Casandra es la primera que ve acercarse el carro de su padre, cuando 
todavía nadie lo avista, y da la noticia de que su hermano Héctor vuelve sin vida. Pero es 
en las Ciprias donde tenemos una primera referencia, escueta pero explícita, de sus capaci-
dades proféticas7. Casandra como profetisa aparece también en la obra de Píndaro, aunque 
vuelve a ser de forma sucinta8.

Ahora bien, es en los poetas trágicos donde la figura de Casandra aparece más des-
tacada, y de manera especial en su capacidad para vaticinar el futuro, eso sí, con la pecu-
liaridad de que sus profecías no serán creídas por castigo de Apolo. No obstante, algunos 
testimonios apuntan a una versión alternativa según la cual el poder profético de Casan-
dra no procede de Apolo de forma directa y personal. Así, en la Hécuba de Eurípides se 
nos invita a pensar que sus dotes como adivina son innatas, puesto que su hermano gemelo 
Héleno 9 también las posee, y ambos comparten este don desde que eran niños y, ador-
mecidos, las serpientes lamieron sus oídos10. A su vez, y ahora en relación con Paris11, en 
la Andrómaca de Eurípides el coro cuenta cómo Casandra profetizó el desastre de Troya 
desde el momento del nacimiento de Paris, aconsejando darle muerte para prevenir la 
caída inevitable12.

Pero detengámonos con un mayor pormenor en los dos grandes pasajes trágicos en los 
que aparece nuestra protagonista.

En el Agamenón de Esquilo, que es la fuente principal del libreto de Illica, Casandra es 
presentada por Agamenón como botín escogido que se ha traído de la guerra, a la par que or-

6 Homero, Ilíada XXIV 695-700. 
7 Ciprias, Arg. 11 Bernabé.
8 Píndaro, Pítica XI 33: «y a la vidente llevó a la ruina».
9 Eurípides, Hécuba 86-87.
10 Grimal (1965: 89).
11 Higino, Fábulas 91 liga también a Casandra con su hermano Paris, pero de un modo bien distinto. En este 

caso, el autor recoge el vaticinio de Casandra respecto a la identidad de su hermano Paris que su padre creía sin 
vida y en cuyo honor celebraba unos juegos anuales. En una ocasión, el ganador fue un desconocido que causó la 
indignación de Deífobo quien iba a darle muerte si su hermana Casandra no lo hubiera reconocido como hermano 
suyo. 

12 Eurípides, Andrómaca 294-301: «¡Ojalá hubiera tirado al malvado por encima de su cabeza la que lo dio a 
luz, antes de que él hubiera habitado en la roca del Ida, cuando, junto al laurel divino, Casandra gritó que lo mata-
ran, gran ultraje de la ciudad del Príamo! ¿A quién no acudió ella? ¿A cuál de los ancianos de la ciudad no suplicó 
que diera muerte a la criatura?».



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

TERESA VARGAS NOVOA20

dena a su esposa Clitemestra que la introduzca en palacio y la trate con benevolencia «porque 
nadie lleva por su gusto el yugo de la esclavitud13». Clitemestra por su parte indica a nuestra 
heroína que entre en la casa, ante lo que ésta no reacciona en modo alguno: no hay movimiento 
ni palabras en ella y, a pesar de ello, consigue atrapar toda la atención, precisamente por su ac-
titud incomprensible. Pero, una vez que Clitemestra ha entrado en palacio, Casandra comienza 
a proferir exclamaciones breves que hacen referencia a Loxias: «¡Ay de mí! ¡Dioses! ¡Oh 
Apolo, Apolo!»14, a quien vincula irremisiblemente con sus desgracias. Y cuando da comienzo 
a sus profecías, advierte con claridad que las Erinis se han adueñado de la casa desde los tiem-
pos del crimen de Atreo15, y que tampoco quedará sin venganza el crimen que ahora está por 
cometerse16, puesto que Orestes, el hijo de Agamenón, no dejará con vida a17 su madre Clite-
mestra, tras haber ejecutado a su padre. Sin ninguna ambigüedad Casandra advierte del asesi-
nato de Agamenón18, del suyo propio19 y de la venganza de Orestes En este momento se revela 
ya como profetisa que no consigue nunca convencer a quienes la escuchan.

A su vez, también el coro en algunos pasajes manifiesta su reconocimiento de Casan-
dra como profetisa, bien por averiguar el pasado de los Atridas («La extranjera parece tener 
buen olfato, como si fuera una perra de caza»20), bien por haber oído ya hablar de su don 
(«Ya conocíamos tu fama como profetisa»21). Y, además, afirma haber entendido sus pala-
bras y que éstas concuerdan con una verdad por todos sabida («No comprendo nada de esos 
vaticinios. En cambio, entendí los anteriores: era lo que dice a voces toda la ciudad»22), y 
muestran respeto por su clarividencia hasta el punto de decirle: «Nos parece, no obstante, 
que haces vaticinios dignos de creerse»23, y considerarla una mujer sabia («¡Oh mujer muy 
desdichada y muy sabia también»24). 

Pero, a la par, el corifeo manifiesta su disgusto por la incomprensión de las palabras de 
la profetisa («Todavía no lo he comprendido. Por ahora estoy aturdido con los enigmas de 
esos oscuros oráculos»25) y, sobre todo, por los malos augurios que trae («de eso que dices 
deduzco alguna desgracia. ¡Qué palabra de dicha viene jamás de los presagios a los mor-
tales! (…) el arte abundante en palabras de los adivinos, lo único que hace aprender es el 

13 Esquilo, Agamenón 955.
14 Esquilo, Agamenón 1073.
15 Esquilo, Agamenón 1190: «(…) esa delirante tropa —difícil de echar afuera— de las Erinis de esta familia 

aguarda en la casa. Aferradas a este palacio, cantan un himno a aquel crimen con que todo empezó; pero a su vez 
también escupieron sobre la cama del hermano, furiosas con el que las hollaba».

16 Esquilo, Agamenón 1223-1227: «Afirmo que alguno —un león cobarde que está revolcándose en su 
lecho y guarda el palacio— está meditando la venganza de esto —¡ay de mí!— contra el que está recién ve-
nido, mi señor».

17 Esquilo, Agamenón 1281-82: «... un vástago matricida, que tomará por su padre venganza».
18 Esquilo, Agamenón 1246: «Digo que tú vas a ver la muerte de Agamenón». 
19 Esquilo, Agamenón 1148: «En cambio, a mí sólo me espera que me rajen con una espada de doble filo».
20 Esquilo, Agamenón 1090.
21 Esquilo, Agamenón 1095.
22 Esquilo, Agamenón 1105.
23 Esquilo, Agamenón 1215.
24 Esquilo, Agamenón 1295.
25 Esquilo, Agamenón 1110.



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

21CASSANDRA (GNECCHI / ILLICA, 1905): UNA ÓPERA EN LA SOMBRA

miedo que inspira»26) que, según considera, deben ser callados («¡Di sólo palabras de buen 
augurio! ¡Desdichada, pon en reposo tu boca!»27)

Casandra ve reflejada su maldición al ser reconocida como una mántis éntheos por el 
coro, pero que ellos no acaban de creer28. Por ello explica la maldición que la asola, el en-
gaño a Apolo y la maldición que la acompaña. Pero en vano intenta que admitan la verdad 
de sus profecías.

Casandra ve el alcance de su maldición y es inevitable que ocurra lo que ella está visio-
nando. Para su disgusto, sigue tomada por Apolo29, 30, imponiéndole esas visiones que supo-
nen una especie de violación de su parthenía y que, para más gravedad, provoca el rechazo 
en los demás. Abatida, se despoja de las vestimentas de profetisa que la vinculan a su des-
tructor Apolo, y con serenidad y solemnidad encara su propia muerte que, por haberla visto, 
sabe inminente. Y, en efecto, las profecías de Casandra se cumplen y Agamenón muere y 
ella también.

De otro lado, en Las Troyanas de Eurípides la aparición de Casandra sorprende a to-
dos por la extrañeza de su comportamiento. En este momento de derrumbamiento moral en 
el que las mujeres troyanas han sido tomadas como botines a manos de los vencedores, la 
princesa troyana celebra el matrimonio que tendrá que celebrar con Agamenón. El auditorio 
la toma por una loca poseída porque parece carecer de lógica su alegría y su danza desen-
fre na da. Pero la realidad es que el don de la profecía permite saber a la princesa que el ma-
trimonio con Agamenón la conducirá a una muerte que devolverá a los troyanos la gloria 
que merecen tras la injusta guerra y profetiza también el penoso peregrinar que Odiseo ten-
drá que recorrer en su regreso31.

Después de revelar los hechos que acaecerán, Casandra abandona su trance profético y 
continúa su monodia con un lenguaje sereno32. Inicia una magnífica y célebre rhesis en la 
que hace una personalísima valoración de la guerra, en la que Eurípides perfila de un modo 
brillante la inversión de valores que encierra la obra.33

26 Esquilo, Agamenón 1130.
27 Esquilo, Agamenón 1247.
28 Esquilo, Agamenón 1140: «Tienes la mente delirante, posesa por la deidad, y por ti misma gritas un canto 

desprovisto de melodía».
29 Esquilo, Agamenón 1257: «¡Ay, Ay! ¡Qué fuego! ¡Penetra mi ser! ¡Oh Apolo Licio, ay, ay de mí!»
30 Esquilo, Agamenón 1215: «¡Ay, ay! ¡Oh, que desgracia! ¡De nuevo el terrible esfuerzo de la adivinación 

me agita y me turba con sus preludios <siniestros>!».
31 Píndaro, Pítica XI, 33. También tenemos testimonio en la obra de Píndaro como profetisa, cuando se re-

fiere a ella como «vidente» al relatar su asesinato a manos de Clitemestra.
32 Eurípides, Las Troyanas 366: «Y, aunque estoy poseída, esto lo afirmo libre de mi locura báquica».
33 El auditorio se siente perdedor porque Troya ha caído a manos de los aqueos, su ciudad se encuentra arra-

sada y sus mujeres se han convertido en mercancía que se sortea entre el ejército victorioso. Casandra proclama 
que la victoria no se mide por las muertes, el engaño y la capacidad de destrucción. A los aqueos no puede con-
siderárseles ganadores de una guerra que comenzaron con motivo de la concupiscencia que despertó Helena y la 
desfachatez de su propia conducta. No debemos olvidar lo que causó la guerra y enjuiciarla únicamente por su fi-
nal. Porque una guerra injusta no merece los honores de quienes la hayan propiciado. Los troyanos, por el contra-
rio, no fueron los causantes de la guerra, se vieron embarcados en ella y vivieron la invasión de su propia tierra, a 
la que defendieron con honor, defendiéndose de un ataque feroz y sin sentido.



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

TERESA VARGAS NOVOA22

2. LA CASSANDRA DE ILLICA / GNECCHI. EL ARGUMENTO

La ópera Cassandra de Illica-Gnecchi está estructurada en un acto único, de considera-
ble extensión, precedido por un prólogo que tiene como protagonistas principales a las Eu-
ménides. Las primeras palabras que podemos escuchar exclaman «¡Oh, glauco cielo de la 
Hélade!» y, seguidamente, advierten de la llegada inminente de Agamenón y presagian que, 
con su llegada, la tierra atrea se teñirá de sangre. Recuerdan también los crímenes pasados 
de la casa de Atreo, la muerte de Tiestes en el banquete, y hacen responsables de su desgra-
cia actual a Helena y Clitemestra, Egisto y Paris. A su vez, adelantan las profecías de Ca-
sandra y el destino que está marcado para Orestes, quien dará fin a la tragedia que se ave-
cina. En definitiva, este prólogo desempeña la función tradicional de este tipo de unidades 
teatrales: enmarcar los precedentes de la acción que a continuación se va a desarrollar, al 
tiempo que se adelanta en alguna medida el conflicto que se aproxima.

A continuación da comienzo el acto único de la obra, que tiene lugar sin separación de 
escenas y que se desarrolla en Micenas. El palacio real rebosa de lujo y mármol, y se suce-
den las cámaras y atrios. La Acrópolis, con su estratégica ubicación, impera sobre el mar y 
en una misma mirada abarcamos el palacio, un altar propiciatorio delante de éste y la Puerta 
de los Leones.

Mientras que el prólogo lo abrían las Euménides, el acto lo harán las coéforas ento-
nando un treno con el que intentan aplacar las almas de los héroes muertos, que no encon-
trarán descanso sin sus libaciones. Ante el aviso del vigilante marino, las mujeres aban-
donan las ofrendas y se dirigen al puerto alegres ante la buena noticia del regreso de los 
hombres.

Tras la marcha de las mujeres aparece Clitemestra que, en claro contraste con la ale-
gría de las restantes mujeres, llega a escena llena de pesadumbre ante la noticia. Se hace 
mención al color púrpura de sus vestimentas, el mismo tono de la sangre con el que la Cli-
temestra de Esquilo alfombraba la llegada de su esposo. La reina rechaza los preparativos 
que las mujeres estaban organizando y, en clara oposición al ritual, coloca las ánforas boca 
abajo. Ella es la única que no corre a recibir al rey, y nos declara los motivos por los que lo 
odia, como esposa, madre y amante. Se hace alusión a los primeros momentos de la guerra, 
cuando su ambición desmedida le llevó a entregar a su hija Ifigenia. Al darse cuenta de que 
Egisto la escucha, cierra su exposición de odio refiriéndose a él como al que ama más que a 
sí misma y que a sus propios hijos, un amor que desafía a los dioses mismos.

Aunque al principio no da crédito, no le queda más remedio que aceptar que se acerca 
Agamenón, así que invoca al mar para que inunde a los aqueos y que acabe con la vida y la 
gloria de su esposo.

Egisto finge angustia ante el Destino y se lamenta de los inútiles esfuerzos humanos 
para librarse de él. Su cinismo aumenta y llora fingidamente, pero Clitemestra no advierte 
que todo en él es una representación falsa y se desespera al verlo sufrir. Egisto no se deja 
consolar y concluye que no le queda más remedio que partir.

Para la reina amante resulta inaceptable y entona una declaración de amor apasionadí-
simo: es gracias a Egisto que ella conoce la vida, su corazón palpita y su cuerpo ha rejuve-



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

23CASSANDRA (GNECCHI / ILLICA, 1905): UNA ÓPERA EN LA SOMBRA

necido. A pesar de las palabras, Egisto sigue considerando que lo más honesto es huir y, en 
su farsa, dice que se consolará llorando por ella. Clitemestra repite la idea de que prefiere 
perder a sus hijos antes que a él.

La bandera griega se avista y el navarca grita a lo lejos el nombre del jefe de los ejérci-
tos «¡Agamenón!». Antes de entrar a palacio, Clitemestra intenta que Egisto le jure que no 
la dejará. Se miran fijamente y no hay entre ellos más palabras.

Con una entrada muy escénica («¡Oh, bello cielo de la Argólida!») se advierte la inmo-
vilidad de Agamenón, preso de la emoción por regresar a su patria. Cuando habla, sus pa-
labras delicadas recuerdan las del prólogo «¡Oh, glauco cielo de la Hélade!» y, así, parece 
que la obra diera ahora comienzo.

Coronado con laureles agradece la vuelta a su tierra como si de una madre se tratase: en 
sus paisajes sus ojos hallan descanso y allí renacen sus recuerdos de infancia.

Se observa a Egisto que, artero y engañador, pretende crear una situación en la que él 
resulte aparentemente sorprendido por Agamenón. Mientras tanto el pueblo se rinde ante el 
rey, como éste lo hiciera ante la tierra Argólida en su desembarco, y los efebos y los toca-
dores de flauta comienzan a celebrar el momento. Los miembros del coro llaman a Clite-
mestra.

Por fin tiene lugar el encuentro entre el rey y la reina: ella hierática y pálida permanece 
en lo alto, produciéndose un gran silencio entre ambos.

Agamenón la llama con ardor y celebra el encuentro entre los «renovados amantes». 
Pero, antes de que Clitemestra diga una sola palabra, aparece la figura de Casandra, sin 
gesto, pero con cierta angustia.

Si bien en un primer momento Clitemestra acoge a su esposo bajando la mirada, pronto 
expresa la misma dicha que él y manda cubrir de púrpura el suelo, para que el esposo 
vuelva al tálamo caminando sobre él. Entonces irrumpe Casandra al grito de «¡Muerte!».

La sorprendente exclamación, acompañada de su amplia y trágica mirada, desconcierta 
al pueblo y a Clitemestra, que le pide explicaciones. Pero Casandra calla. Se repite la es-
cena esquílea del silencio de Casandra y la extrañeza de su comportamiento, que no cede si-
quiera ante la insistencia de la reina. Clitemestra se siente ofendida por su comportamiento 
y por la belleza de la joven, a la que Agamenón trata con delicadeza, considerándola una 
huésped y no una esclava.

Ante la voz de Agamenón, la cautiva reacciona favorablemente, mientras que se dema-
cra su rostro al oír a la reina.

La escena cambia su foco de atención hacia los expolios y trofeos de guerra que, a 
modo de tesoro, se descargan del barco del vencedor. Casandra entona un himno a su pa-
tria, al verla reducida a objetos usurpados, ensangrentados, y recuerda entre lamentos los 
besos de Paris y Helena, que son la causa de este desastre. Aparecen también prisioneros 
troyanos, a modo de botín, cuyos lamentos se unen con los de Casandra, en marcado con-
traste con la actitud festiva y materialista que manifiesta el pueblo de Agamenón.



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

TERESA VARGAS NOVOA24

Pero aún queda lo más importante del pillaje en Troya, que aparece cuando el navarca 
avisa de que se han hecho con la estatua de Atenea: «¡Nuestra eres al final, victoria, dona-
dora de todas las glorias!»

Esta exaltación queda desplazada al aparecer en escena Egisto, premeditadamente, que 
da explicaciones de su presencia a Agamenón. Y lo hace refiriéndose de nuevo al Destino, 
que ha sido el que le ha conducido allí, después de un desafortunado accidente en barco. 
Con falsa docilidad, dice comprender que Agamenón lo convierta en otro de sus expolios. 
Pero, con todo, Agamenón es piadoso y lo manda marchar con el navarca, para borrar su 
presencia y el recuerdo que despierta. Agamenón no quiere más sangre. En este momento 
Casandra tiene sus ojos «absortos en una terrible visión»

Tras este primer momento de la llegada entran en escena los pequeños hijos del rey, 
Orestes y Electra, seguidos por el Pedagogo. El rey se admira ante el hijo, un atleta que ha 
nacido héroe y le pregunta qué desea. Orestes le pide a su padre la espada. Quiere llevarla 
él solo. Sobre esta simbólica escena en la que el padre entrega el símbolo de su reino a su 
hijo Orestes, recae la aterrorizada mirada de Casandra, que se percata de que es una de sus 
visiones de lo que está por venir.

También las Euménides aparecen como un huracán sobre Micenas profetizando sangre, 
y el cielo enrojece en señal admonitoria.

Pero ni la actitud de Casandra, ni las Euménides, ni la encarnada esfera son objeto de 
atención. La celebración ha comenzado y los comedores rebosan jarrones de vino, antor-
chas y flores. Casandra advierte al rey de que no entre, sin saber explicarle el motivo y, 
aunque Agamenón intenta pacientemente comprenderla, acaba por desistir y se adentra en 
el comedor. Clitemestra aprovecha el momento y manda que se vaya al puerto a buscar a 
Egisto e impedir su marcha.

Mientras la fiesta en los comedores aumenta, Casandra permanece en el patio rodeada 
de varios hombres y mujeres. Las Euménides revolotean sobre el cielo y ella las advierte, 
a la par que adivina en el cielo rojo la sangre que correrá. Así, ella da comienzo a sus pro-
fecías y se asusta al percibir que los ojos divinos de la estatua de Atenea le señalan quiénes 
serán las víctimas. La mirada de Atenea transfigura a la propia Casandra, que resulta en-
vuelta por la luz de sangre que baña la escena, y ella misma invoca la muerte y venganza, 
cual Erinia.

Entonces la mirada de la diosa se adentra en el telón, y Casandra tiene una visión nítida 
de lo que va a acontecer allí donde la diosa mira: Agamenón caerá asesinado a manos de su 
esposa.

Casandra comunica a los hombres y mujeres su visión, y el clímax de su siniestro relato 
es interrumpido por el desviado comentario de uno de los hombres: «¡Es bella la teucra!». Y 
con esto vuelve a quedar de manifiesto la desatención que provoca la profetisa: mientras ad-
vierte del crimen, quienes la rodean sólo advierten su belleza y sus palabras caen en saco roto.

El in crescendo de la minuciosidad de la profecía corre paralelo al de los cánticos y 
bailes del pueblo, absolutamente desinteresado por sus vaticinios, considerados una locura 
que exalta, todavía más, la embriaguez que les domina.



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

25CASSANDRA (GNECCHI / ILLICA, 1905): UNA ÓPERA EN LA SOMBRA

Para acentuar más el clímax de la acción, se produce un silencio inesperado, ante el que 
tememos que lo peor haya ocurrido. Pero la expectativa se desvanece y aumenta todavía 
más la tensión al invadir Agamenón la escena, cantando las virtudes del vino, que hace ol-
vidar, y el placer exultante que siente; y al punto parece morir en esta exaltación jubilosa de 
la vida. La escena se cierra con un cántico hedonista de corte horaciano de los dos esposos:

¡Huyan las horas voraces!
¡Que huyan con alas suaves hacia los besos!
¡Es la hora de los sentidos!
¡La hora de los poetas!

Casandra visiona el hacha que caerá sobre Agamenón e intenta traspasar el atrio para 
evitarlo, pero el asesinato del rey es inevitable. La algarabía borracha escucha gritos que 
provienen del palacio y los toma como muestras de alegría, hasta que una anciana les 
desen ga ña:

¡No es una visionaria,
profeta es la teucra!

Todo es claro ya y Clitemestra, con el hacha en la mano, muestra al rey ensangrentado. 
Se intenta justificar diciendo que ha vengado la muerte de su hija Ifigenia, pero Casandra 
rebate su engaño: no ha sido la madre la que ha vengado esa muerte, sino la amante que ha 
justificado su adulterio.

El arma se precipita ahora sobre Casandra que, agonizante, profiere su última profecía:

¡Orestes!... ¡Orestes!... ¡Orestes!

Las Euménides cercan la escena y el pueblo se derrumba ante la consumación de los 
hechos advertidos y huye.

Clitemestra es rodeada de sombras imprecatorias y tropieza con Egisto. Cierran la es-
cena.

3. ANÁLISIS DE LA OBRA Y LOS PERSONAJES

Esta ópera de Illica / Gnecchi está basada fundamentalmente en el Agamenón de Es-
quilo, pero introduce algunos cambios importantes que iremos destacando. De forma gene-
ral, podría decirse que en esta adaptación la aparición de Casandra va a trascender el carác-
ter en alguna medida anecdótico que tenía en la obra de Esquilo, en la que ocupaba no más 
de la cuarta parte de la tragedia.

Para empezar, observamos que la obra está recorrida por marcadas disparidades que se 
presentan como dicotomías irresolubles.

A nivel visual se produce un gran contraste ya al comienzo de la obra. Se abre con la 
exclamación «¡Oh, glauco cielo de la Hélade!», y a la llegada de Agamenón se repite la ex-



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

TERESA VARGAS NOVOA26

presión, aunque tal vez con un ligero cambio al cambiar glauco por blanco. Pero lo impor-
tante es que la reiteración de la idea de la blancura del cielo griego expresa un deseo de 
pureza que pronto se evidenciará del todo imposible. El color de la sangre invadirá el firma-
mento griego de una manera extraña y sombría, avecinando nuevos crímenes que perpetúan 
el criminal pasado de venganza que los Atridas llevan a sus espaldas. El glauco cielo de la 
Hélade es efímero, un deseo imposible debido a la impureza de su sangre que, de nuevo, se 
cierne sobre la bóveda de Micenas.

A nivel expresivo, nos encontramos con las coéforas abriendo el primer y único acto, 
plañideras de las muertes acaecidas en la guerra. Pero su desdicha se vuelve inmediata-
mente en júbilo ante el retorno del rey.

Ofrecen libaciones para el descanso de los muertos que, curiosamente, no están. Lo 
único que falta en la escena es el muerto —o los muertos— al que ofrecer los sagrados ritos 
funerarios. De alguna manera parecen estar preparando el gran funeral que se merecerá el 
muerto que cierra la obra. Parece la crónica de una muerte anunciada desde el comienzo del 
acto por las coéforas, pero ya incluso desde el prólogo por las Euménides.

El contraste entre los personajes resulta también bastante pronunciado y sus actitudes 
se sitúan en polos opuestos: ante el discurso de Casandra, en el que fluyen las palabras se-
rias cargadas de malos presagios para el futuro inminente, nos encontramos con las exiguas 
palabras e irrisorios comentarios del pueblo que, despreocupados, brindan de continuo por 
el tempus fugit.

Los personajes resultan poco ambiguos, de manera que es sencillo colocarse en el 
bando de los, unívocamente, buenos. La maldad de Clitemestra se hace menos discuti-
ble en tanto que el motor del asesinato que perpetra es la lascivia, y ella misma nos aclara 
que su amor por Egisto está por encima de sus propios hijos, resultando Ifigenia simple-
mente una excusa del homicidio que perpetra, a la par que se destaca lo innatural de su 
amor.

La bondad de Agamenón, unida al amor sincero que expresa por su patria, nos hace re-
conciliarnos con la versión de que la muerte de Ifigenia fue muy pesarosa para él, llegando a 
pensar si abandonar las flotas, algo que no hizo por el deber a su pueblo. Claramente quiere 
romper la cadena de venganzas y hace suyo ese deseo que en la obra de Esquilo exclamaba 
Clitemestra a Egisto: «¡Ya hay bastantes desgracias! ¡No nos bañemos en sangre!»34.

Al detenernos en el tratamiento de los personajes, reparamos en que, ni son todos los 
que están, ni están todos los que son. Illica / Gnecchi introducen elementos tomados del 
conjunto de la trilogía, que no se encuentran todavía en Agamenón: la presencia de las las 
Euménides es muy llamativa en este aspecto. La presencia de éstas es constante a lo largo 
de toda la obra, además de abrirla y darle el cierre al grito de «¡La catástrofe!». Como seres 
alados que son, sobrevuelan la escena, indicando la sangre que está por venir. Su presen-
cia viene a coincidir con las repetidas alusiones al destino que salpican la obra, en tanto que 
son sabedoras del crimen que acecha y que no se puede rehuir. Sobre Casandra ejercen una 

34 Esquilo, Agamenón 1654.



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

27CASSANDRA (GNECCHI / ILLICA, 1905): UNA ÓPERA EN LA SOMBRA

doble influencia: por un lado ella comprende el motivo de su presencia, pero también impi-
den que ésta sea del todo clara, puesto que no debe evitar que suceda lo que ha de ser.35

Una novedad importantísima en esta recreación operística es la ausencia de Apolo: no 
hay ninguna referencia a él, de manera que no tenemos que sobreentender que el don pro-
fético de Casandra sea debido a él. Cuando Casandra llega a Micenas y Agamenón la pre-
senta, la reina dice que sabe de sus desgracias, pero no se especifica cuáles sean, de manera 
que podría estarse refiriendo a la maldición de Apolo pero también podría serlo al asalto de 
Áyax. De cualquier modo, Apolo no tiene ninguna repercusión en la obra, mientras que sí 
lo tiene Atenea.

La diosa resulta la informadora de Casandra, señalándole con su brillante mirada lo que 
está por venir, de modo que sustituye en parte la función de Apolo que, en la tradición, se 
apoderaba de Casandra en los momentos de sus vaticinios. Por otra parte, se despierta la 
conjetura de que su vínculo proceda del ultraje que Casandra sufrió en el templo de la diosa 
y que provocó que abandonara a los griegos, que habían sido sus protegidos durante la gue-
rra de Troya. Aunque Atenea no habla y no se hace mención al agravio, sí se rescata otro 
no menos significativo: el robo de la estatua. En esta ópera se introduce el relato del robo 
del Paladio, una figura de la diosa con propiedades mágicas que salvaguardaba a la ciudad 
de Troya, la cual, para ser vencida, requería el robo de la misma.36 Tal hazaña fue llevada a 
cabo por Diomedes y por el mismísimo Odiseo. En la ópera queda claro que la estatua po-
see vida y, así, viene a ser como si la diosa misma fuera la secuestrada y reducida a expolio 
como parte de un gran tesoro. Ahora, la cosificación de la diosa testimonia la impiedad de 
los griegos, y explica que se sitúe al lado de nuestra profetisa.

Pasemos ahora a analizar el perfil que presentan en la ópera los personajes que toma-
ban la palabra en la tragedia esquílea.

La relación de matrimonio entre Clitemestra y Agamenón debería mantener a los dos 
personajes unidos por el amor, y así lo cree el propio rey, que no sabe del adulterio de su 
esposa ni que el odio que ésta guarda contra él la llevará a matarlo. Clitemestra es la pro-
tagonista de la obra, a pesar de que la obra lleve por título el nombre de la cautiva amante 
de su esposo. La trama se centra fundamentalmente en la pareja Clitemestra y Agamenón, 
manteniendo el suspense sobre si la reina será capaz de llevar a cabo el asesinato de su es-
poso, si el odio que profesa es tal que le permitirá cometer un crimen. Desde el principio de 
la obra asombra la indiscutible maldad que recorre su ser y su capacidad de engaño.

En la presentación del personaje, declara su odio por Agamenón como esposa, madre y 
amante. La primera explicación carece de fundamentación, no es capaz de concretar el motivo 
de odio hacia el esposo. Se convierte, pues, en una declaración subjetiva del odio que ella al-
berga. Y aunque podría resultar convincente la alusión a la inmolación de su hija Ifigenia, su 
lenguaje no alcanza a mover la compasión y, otra vez, la abominación se trasluce en sus pala-

35 Grimal (1965: 170. s.u. Erinis): «Prohíben a los adivinos y los profetas revelar con excesiva precisión el fu-
turo, es decir, liberar a los humanos de su incertidumbre y asemejarlos en demasía a los dioses.»

36 Grimal (1965: 397). Son varias las tradiciones míticas sobre el futuro que corrió el Paladio, pero nuestro li-
breto utiliza la que afirma que fue a parar a manos de Agamenón. 



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

TERESA VARGAS NOVOA28

bras. La monodia continúa y Clitemestra añade otro motivo de odio, que se nos adivina el de-
cisivo: su odio como amante, pues ahora ha despertado a la verdadera vida gracias a Egisto.

En cuanto a los amantes observamos que son tal para cual: ambos comparten un cora-
zón lleno de cólera, capaz de matar y transgredir las leyes naturales que guardan las relacio-
nes filiales e impiden el delito; y este amor maligno es, como dice ella:

¡amor que a muerte desafía a los dioses y al Olimpo!,
¡Siento que lo amo más que a mis hijos!

El soliloquio de Egisto nos da la ocasión de conocer su modus operandi, en maniobra 
continua sobre los sentimientos de los demás para que actúen como él ha planeado sin que 
tengan conciencia de ello, lo cual le hace jactarse de sí mismo. Y, esto es lo que hace con 
Clitemestra, fingiendo ser sensato y aceptando su huida como inevitable. Así, ella será la 
autora del crimen que él desea tanto como ella. Egisto, pues, es un ser manipulador y co-
barde, y aparecen dos motivos por los que desea la muerte de su primo Agamenón: ocupar 
el trono junto a su amada Clitemestra y vengar la desgracia que cayó sobre su padre Tiestes.

El personaje de Agamenón es muy distinto al que aparece en la tragedia clásica. Ahora 
tenemos a un rey querido por su pueblo, que vuelve victorioso de la guerra y deseoso de 
reunirse con su mujer de nuevo. La manera en la que se dirige a Clitemestra rebosa feli-
cidad y deseo, y ni siquiera las advertencias de Casandra le permiten concebir a su esposa 
como aquella que le va a dar muerte.

Su benevolencia es notoria también en el pasaje que lo enfrenta con su primo Egisto. 
Ambos pertenecen a la misma familia, a dos ramas desunidas a partir del terrible banquete 
de Tiestes, padre de Egisto, en el que el padre de Agamenón le invitó a comer a los propios 
hijos de aquel. Pero Agamenón le exhorta a que se vaya, sin pedir mayores explicaciones 
porque no quiere que el crimen se perpetúe.

No, ¡entre nosotros no más sangre! … ¡Que la cruel memoria
que tu presencia en este tan sacro lugar suscita,
con tu presencia se disuelva!
¡Hijo de Tiestes, vete a otro lugar!

En el modo en que Agamenón trata a Casandra, apreciamos un cambio sustancial res-
pecto a Esquilo. Si bien es cierto que en ambas obras Casandra es cautiva del rey, en la 
ópera apreciamos que el educado Agamenón es siempre delicado en su trato con la troyana, 
y que ella le responde del mismo modo. Tanto es así, que Casandra intenta impedir el asesi-
nato que en visiones se le presenta, y dice preferir su propia muerte. En consecuencia, ahora 
ambos personajes se mantienen unidos no sólo por su muerte conjunta sino también senti-
mental y moralmente, puesto que en ninguno de los dos hay atisbos de malicia. Su unión 
sentimental es tal, que justifica la disposición a la muerte de la profetisa, y ya no la entrega 
a lo inexorable como era en el trágico.

Clitemestra siente desprecio y celos ante la cautiva que acompaña al dichoso esposo. A 
su vez, la reina, que ya conoce su fama como profetisa, es la primera en saber que las pala-
bras de Casandra son ciertas, y ante ellas reacciona con desdén:



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

29CASSANDRA (GNECCHI / ILLICA, 1905): UNA ÓPERA EN LA SOMBRA

¡La prisionera teucra se venga de nosotras!
¡Nos hace viudas antes de tiempo!

Casandra se perfila crudamente como profetisa no creída, pero la naturaleza del descré-
dito que infunde es bien distinta ahora. Esquilo explicaba la ausencia de peithô de la profetisa 
como consecuencia de haber infringido el orden divino, un acto de hybris que recibió su me-
recido castigo. Pero en la escena contemporánea ya no hay engaño a Apolo, el gran ausente, 
y la banalidad de las palabras de Casandra sólo puede ser explicada en función del compor-
tamiento de aquellos que no la creen. La conducta y reacción del pueblo, hombres y mujeres, 
explican y resaltan el aislamiento de la profetisa. Recordemos que el coro esquíleo atendía a 
Casandra y se esforzaba en comprenderla, aunque no llegaba a creer en sus augurios. Pero 
ahora el pueblo —que viene a desempeñar la función del coro antiguo— muestra una actitud 
insolente que nada tiene que ver con el coro trágico. Entre risas, desatención y burla, Casan-
dra se convierte en motivo de chanza. Oyen la verdad que está por venir, pero no la escuchan 
y, cuanto más se acerca la fatalidad inminente, más imposibilitados están de poder creerla.

El aislamiento de la profetisa es total, más hondo aún por hallarse rodeada. Hay que darse 
cuenta de que en la ópera es risible para todo el pueblo, que ahora es presentado como zafio, vul-
gar, sensualista y materialista. Ni siquiera cuando se oyen los gritos del asesinato es capaz a reco-
nocerlos como tal, sino que los confunden con más de lo mismo, con la excitación que les corroe. 
Este retrato del pueblo que, por tan metido en la carne, resulta descarnado, es un rasgo del ve-
rismo de la obra, que se contrapone con la disposición de los reyes. Tanto el bueno de Agamenón 
como la mala de Clitemestra escuchan a Casandra. El primero la escucha pero no la cree, lo que 
es comprensible; la segunda la escucha y sabe que acierta, de ahí que la intente ignorar.

De entre toda la gente que escucha los gritos de muerte, sólo una es capaz de identifi-
carlos y establecer, así, la verdad de las profecías de Casandra. Precisamente aquella que 
no padece la banalidad de la belleza y está libre de los impulsos sensuales. Se trata de una 
vieja que, no por casualidad, también había sido objeto de escarnio por los demás con mo-
tivo de su vejez y fealdad. La anciana burlada grita a los demás:

¡No, no son canciones!
¡Son gemidos!
¡No es una visionaria,
profeta es la teucra!

Ante lo cual el pueblo reacciona como cabía esperar, huyendo.

Es preciso igualmente hacer una referencia a la última profecía de Casandra que, expirante, 
vaticina la venganza de Orestes, pronunciando su nombre tres veces. En el Agamenón, la clarivi-
dencia de Casandra no abarcaba la venganza del asesinato de Agamenón, sino que se podía so-
breentender por las palabras del corifeo en respuesta a Egisto37.Con esta última profecía vemos 
reforzado el poder profético de Casandra, que va mucho más allá de la clarividencia para afir-
marse profetisa verídica, capaz de conocer lo que está por venir en el futuro que ella ya no verá.

37 Esquilo, Agamenón, 1667: «¡No será así, si un dios guía a Orestes hasta que haya llegado aquí!»



EPOS, XXXIII (2017) págs. 17-30

TERESA VARGAS NOVOA30

Para terminar, debemos preguntarnos por la pretensión última de la obra. Sabemos 
que la Casandra de Esquilo recorre, a nivel individual, el camino que va desde el engaño 
a Apolo hasta su propia destrucción. Ella comprende que el acto injusto que ha cometido 
exige ser pagado y que su retribución se ejecuta con la muerte, hacia la que ella se enca-
mina con plena conciencia de que ha atentado contra el orden divino, orden moral sobre el 
cual se sustenta la convivencia humana.

Pero en la obra de Illica / Gnecchi Casandra no tiene ninguna falta que expiar, puesto 
que, como ya hemos dicho, si no es creída no es por carecer de peithô sino porque el pue-
blo no escucha, sólo ríe, goza y desprecia. Fijémonos bien: la obra se cierra al oír el grito 
de Orestes y ver al pueblo huyendo. Parece como si la versión operística tuviera algo más 
que señalar del pueblo: además de su desenfreno y desprecio a la verdad, ahora se busca de-
jar patente su cobardía. Y todo ello se da en un escenario en el que llama poderosamente la 
atención la ausencia de los dioses: la de Apolo, por excelencia, pero también la de Atenea 
que, lejos de presentarla como diosa, es deformada burdamente.

La Orestía de Esquilo finaliza con la solución magistral a la venganza38, como era aspi-
ración del autor; sin embargo, la ópera que, como hemos visto, introduce elementos de toda 
La Orestía, no concluye con la reconciliación clásica sino, al contrario, bramando el nom-
bre de la venganza.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

1. Textos

Bernabé, Alberto (1988). Poetae Epici Graeci. Testimonia et Fragmenta, Teubner.
Esquilo (1986), Agamenón, Gredos.
Eurípides (1999), Andrómaca, Gredos.
Eurípides (1999), Hécuba, Gredos.
Eurípides (1999), Las troyanas, Gredos.
Gnecchi, Vittorio-Illica, Luigi (1905). Cassandra, Milán, Editrice L.F. Cogliati. (http://teca.bncf.

irenze.sbn.it/ImageViewer/servlet/ImageViewer?idr=BNCF00004406494#page/2/mode/2up)
Higino (2008), Fábulas, Akal Ediciones.
Homero (1991), Ilíada, Gredos.
Homero (2012), Odisea, Cátedra.
Píndaro (1984), Odas y fragmentos, Gredos.
Poetae Epici Graeci. Testimnia et fragmenta (1988), ed. de Alberto Bernabé, Teubner.
Virgilio (1992), Eneida, Gredos.

2. Estudios

Grimal, Pierre (1965). Diccionario de mitología griega y romana, Paidós, numerosas reediciones.

38 Esquilo propone mantener la memoria de las Erinis convirtiéndolas en deidades benignas a las que se les 
debe culto.


