
        
            
                
            
        

    
[image: Image 1]

ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



Cronología de la evolución del protocolo en la elección y nombramiento episcopal 

Chronology of the evolution of protocol in episcopal election and appointment 

Mª del Carmen Portugal Bueno1 

portugal.delcamren@gmail.com 

Recepción: 29/10/2022 Revisión: 29/12/2022 Aceptación: 28/03/2023 Publicación: 30/06/2023 

 

 




Resumen 

La elección y el nombramiento episcopal es una de las ceremonias más importantes para la Iglesia  católica  desde  el  inicio  del  cristianismo.  ¿La  razón?  La  importancia  de  la  figura  del obispo para la comunidad cristiana local a la que gobierna. Desde el siglo I hasta la actualidad su protocolo ha sufrido cambios muy significativos. La cronología de estas adaptaciones gira en  torno  a  cuatro  acontecimientos  clave  que  explican  el  desarrollo  y  avance  de  esta ceremonia:  III  Concilio  de  Orleans  (538),  III  Concilio  de  Letrán  (1179),  Cisma  de  Occidente (1378-1417), Decreto  Christus Dominus (1965). 

Palabras claves: elección episcopal, nombramiento episcopal, obispo,  ceremonial religioso, iglesia católica, protocolo religioso. 


Abstract 

The  episcopal  election  and  appointment  is  one  of  the  most  important  ceremonies  for  the Catholic Church since the beginning of Christianity. Why? Because of the importance of the bishop's figure for the local Christian community that he governs. From the first century to the present,  its  protocol  has  undergone  very  significant  changes.  The  chronology  of  these adaptations revolves around four key events that explain the development and progress of 1  Doctora  en  Comunicación  por  la  Universidad  Católica  San  Antonio  de  Murcia  (UCAM).  Profesora colaboradora en materia de protocolo y organización de eventos en UNED; UOC, UNIR, Universidad Europea de Madrid y Universidad del Atlántico Medio. Miembro de la Sociedad de Estudios Institucionales. 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       33 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



this ceremony: III Council of Orleans (538), III Lateran Council (1179), Western Schism )1378-1417), Decree Christus Dominus (1965). 

Keywords: Episcopal election, episcopal appointment, bishop, religious ceremonial, Catholic Church, religious protocol 


Sumario 

1. Introducción. 

2. Primera etapa: del siglo I al siglo V (año 538). 

2.1. Siglos I y II: origen del cristianismo. 

2.2. Siglo III: aumento del poder local. 

2.3. Siglo IV: el cristianismo como religión oficial. 

2.4. Siglo V: aristocratización del nombramiento. 

2.5. Siglo VI (año 538): consentimiento real. 

3. Etapa segunda: del siglo VI (año 538) al siglo XII (año 1179). 

3.1. Siglo VI: elección por autoridad real. 

3.2. Siglo VII: importancia del pueblo y clero en la elección. 

3.3. Siglo VIII: anuladas las elecciones por autoridad real. 

3.4. Siglo IX: elección canónica y real. 

3.5. Siglo X: tradición ecuménica, pueblo y clero. 

3.6. Siglo XI: intervención del papa. 

3.7. Siglo XII (1179): el pueblo pierde su papel. 

4. Etapa tercera: del siglo XIII al siglo XV. 

4.1. Siglo XIII: reserva pontificia. 

4.2. Siglo XIV: conflicto entre papado y monarquía. 

4.3. Siglo XV: cabildo catedral retoma su papel. 

5. Etapa cuarta: del siglo XVI al siglo XX (año 1965). 

5.1. Siglos XVI, XVII y XVIII: autoridad real. 

5.2. Siglo XIX: autoridad real, autoridad pontifical. 

5.3. Siglo XX (1965): fin del enfrentamiento entre monarquía y papado. 

6.  Etapa  quinta:  del  siglo  XX  (1965)  a  la  actualidad:  elección  y  nombramiento  episcopal, derecho de la Santa Sede. 



34                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



7. Bibliografía. 






1. INTRODUCCIÓN 

La  ceremonia  de  elección  y  nombramiento  episcopal  es  considerada  de  gran importancia para la Iglesia católica. 

Desde el inicio del cristianismo se procede a la elección y nombramiento de los obispos, es decir, los encargados de dirigir a las comunidades locales. Y conforme estas iban avanzando, la  ceremonia  sufría  cambios  para  adaptarse  a  la  nueva  situación,  tanto  política  como eclesiástica y civil. 

La  elección y  nombramiento  episcopal  es  una  ceremonia  en  donde  la  tradición  y  el protocolo, establecido en diferentes concilios a lo largo de la historia, convergen de manera estable actualmente, aunque no fue así siglos atrás. 

A continuación, se establece la cronología de la evolución de la ceremonia de elección y nombramiento episcopal desde el siglo I hasta la actualidad. Este recorrido se desarrolla en cinco etapas clave y significativas sustentadas en los cambios más acentuados. 

El avance y el desarrollo de la ceremonia de la elección y nombramiento episcopal se estructura en torno a cinco etapas, identificadas por Mª del Carmen Portugal Bueno (2014): 

•  Etapa primera: del siglo I al siglo VI (año 538). 

•  Etapa segunda: del siglo VI (año 538) al siglo XII (año 1179). 

•  Etapa tercera: del siglo XIII al siglo XV. 

•  Etapa cuarta: del siglo XVI al siglo XX (1965). 

•  Etapa quinta: del siglo XX (1965) hasta la actualidad. 

La etapa primera se inicia en el siglo I, coincidiendo con el origen del cristianismo y finaliza con el III Concilio de Orleans, en el año 538. En líneas generales, la comunidad cristiana elige de entre sus miembros a su obispo y este es presentado a la autoridad religiosa para su nombramiento. «Se trata de una ceremonia en donde se ejecutan las dos celebraciones: la elección  y  el  nombramiento.  Estas  se  celebran  en  domingo  y  en  la  iglesia»,  (PORTUGAL 

BUENO, 2014: 292). 

La etapa segunda introduce el consentimiento por parte del rey que se plasma en el documento   concessio  regalis.  Esta  condición  provoca  el  desdoblamiento  de  la  elección ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       35 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



episcopal, por un lado, la eclesiástica y, por otro, la real. En definitiva, «la segunda etapa de la elección y nombramiento episcopal comienza en el siglo VI con la participación real en la toma de decisión, y finaliza en el XII con el asentimiento real sobre la decisión del cabildo catedral», (PORTUGAL BUENO, 2014: 294). 

La etapa tercera convierte a papas y reyes en los protagonistas de la elección episcopal, tal y como explica Mª del Carmen Portugal (2014): «Los primeros plasman su autoridad en las elecciones  de  obispos,  suplantando  al  cabildo  catedral,  con  las  reservas  pontificias.  Los segundos, los monarcas, basan su derecho de elegir a los obispos en el patronato real», (p. 

294). 

En la etapa cuarta se consolida el poder real en la elección del obispo lo que provoca el enfrentamiento entre la monarquía y el papado que «se da por finalizado en el año 1965 

con  el  decreto  Christus  Dominus,  en  donde  se  estipula  que  la  elección  y  el  nombramiento episcopal es un derecho de la Santa Sede», (PORTUGAL BUENO, 2014: 295). 

Y, finalmente, en la etapa quinta se consolida dicho derecho de la Iglesia recogiéndolo en diferentes documentos, como es el caso del Código de Derecho Canónica y la constitución apostólica  Pastor Bonus. 



2. PRIMERA ETAPA: DEL SIGLO I AL SIGLO VI (AÑO 538) 

2.1. Siglos I y II: origen del cristianismo 

El estudio del nombramiento y la elección de obispos durante el siglo I lo basamos en la  distribución  realizada  por  Luis  Ángel  Montes  Peral,  en  el  capítulo  Cristologías neotestamentarias de la obra  De Babilonia a Nicea. Metodología para el estudio de Orígenes del  Cristianismo  y  Patrología.  El  autor  distribuye  el  primer  siglo  del  cristianismo  en  las siguientes etapas: 

•  6 d.C. – 30 d.C.: Vida de Jesús de Nazaret, fundador del cristianismo. 

•  30  d.C.  –  65/70  d.C.:  Generación  apostólica,  primera  generación  cristiana.  En  el transcurso de esta etapa se forman las comunidades más primitivas. 

•  65/70  d.C.  –  90/95  d.C.:  Generación  subapostólica,  segunda  generación  cristiana. 

Durante estos años se crean las comunidades apostólicas. 

•  90/95  d.C.  –  120/125  d.C.:  Tercera  generación  cristiana.  Época  en  la  que  las comunidades se consolidan. 



36                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



En la primera etapa (6 d.C.-30 d.C.) se produce la elección de los Doce Apóstoles por parte  de  Jesús.  Se  trata  del  grupo  que,  posteriormente  a  su  nombramiento,  procederá  a realizar las primeras elecciones que establecerán la jerarquía y la estructura de la Iglesia. 

En cuanto al protocolo a seguir en la elección, los Apóstoles toman como ejemplo la actuación que Jesucristo realizó con ellos mismos, y que consta de oración, reunión, elección y  nombramiento.  La  documentación  de  este  protocolo  lo  encontramos  en  la  Biblia, concretamente en los Evangelios correspondientes a San Marcos (Mc 3, 13-19) y San Lucas (Lc 6, 12-16). 

Estos dos pasajes nos revelan que Jesús para elegir a sus apóstoles en primer lugar se retiró a orar; en segundo lugar, reunió a todos sus discípulos; en tercer lugar, eligió de todos ellos  a  doce,  quienes  se  levantan  y  se  colocan  junto  a  él;  y,  en  cuarto  lugar,  les  nombró apóstoles. Todo esto se realiza en el monte, convirtiendo este acto en una ceremonia: «Es una elección  solemne,  como  sugiere  el  lugar  en  el  que  se  realiza:  un  monte,  expresión  de  la cercanía de Dios y escenario de las grandes revelaciones divinas», ( La Biblia, 2006: 1512). 

Por lo tanto, ya en la primera etapa del siglo I se dan las bases de los nombramientos de obispos que se producirán años más tarde. «Los primeros ministros que conoció la Iglesia fueron los doce Apóstoles, escogidos por el Divino Maestro, y á quienes transmitió los poderes de  orden,  jurisdicción  y  enseñanza  para  que  extendiesen  su  doctrina  por  todo  el  mundo», (GALI Y DÍAZ, 1859: 6). 

Tras la muerte de Jesús da comienzo la segunda etapa del primer siglo del cristianismo (30-65/70),  denominada  por  Luis  Ángel  Montes  Peral  como  la  generación  apostólica. 

Precisamente este período comienza con otra elección,  la de Matías, ya  que  según explica Jesús Álvarez Gómez (2001): «Al principio la Comunidad de Jerusalén giraba enteramente en torno a los Doce; por eso fue preciso elegir a Matías a fin de completar este número simbólico en sustitución de Judas Iscariote», (p. 119). Los Apóstoles deben elegir al sustituto de Judas, y lo hacen con las directrices marcadas por Jesús, orando y delante de la comunidad. También añaden otras normas nuevas, la antigüedad y la suerte, tal y como se describe en los Hechos de los Apóstoles (Hch 1, 15-26). 

Es  decir,  la  elección  del  sucesor  de  Judas  se  realiza  en  oración  y  en  público,  y  se introducen normas nuevas: 

•  Los  Apóstoles  indican  los  requisitos  que  los  candidatos  deben  cumplir.  Estas condiciones  son  calificadas  de  terminantes  por  José  Antonio  de  Sobrino  Merello (1986):  «tienen  que  ser  “testigos”,  y,  para  eso,  haber  estado  con  Jesús  desde  el bautismo en el Jordán hasta la Ascensión», (p. 13). 

•  La  comunidad  es  la  que  elige  de  entre  ellos  mismos  a  los  candidatos,  quienes  son presentados a los Apóstoles. 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       37 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



•  La elección es echada a suerte. 

En resumen, la ceremonia de elección de las primeras autoridades del cristianismo en la comunidad se perfila en los primeros años del siglo I. Los miembros de la comunidad son los encargados de elegir a sus representantes, que deben cumplir una serie de requisitos. Estos son presentados al grupo al que aspiran formar parte para su elección y para su aprobación, la cual se hará mediante la oración. 

Este  tipo  de  ceremonias  se  celebran  en  el  marco  de  la  denominada  comunidad primitiva, que corresponde a la primera generación cristiana situada en Jerusalén y dirigida por  los  Doce,  quienes  «gozaban  de  gran  estima»,  ( La  Biblia,  2006,  p.  1650)  y,  además constituyeron  «el  marco  organizativo  de  la  Iglesia  de  Jerusalén»,  (ÁLVAREZ  GÓMEZ,  2001: 119). 

Esta primera generación cristiana «se componía de cristianos hebreos, procedentes de los judíos residentes en Palestina, y los cristianos helenistas, procedentes de los judíos de la Diáspora, aquellos que se hallaban dispersos por toda la cuenca del Mediterráneo», (ÁLVAREZ 

GÓMEZ, 2001: 41). Entre estos dos grupos surgieron tensiones y los Apóstoles tuvieron que intervenir para poner orden en este enfrentamiento, cuya solución vino con la elección de siete hombres encargados de la comunidad cristiana helenista, tal y como se recoge en los Hechos de los Apóstoles (Hch 6, 1-6). 

En esta elección se vuelven a dar los requisitos de las ceremonias anteriores: la elección se  realiza  públicamente;  la  comunidad  elige  candidatos  de  entre  ellos  mismos  con determinadas  características  «proponiendo  como  candidatos  á  los  gentiles  que  habían abrazado  el  cristianismo,  dando  preferencia  á  los  mas  antiguos  en  la  fé,  porque  su  mayor perseverancia en ella era una prenda irrecusable de garantía y acierto para el desempeño del sagrado ministerio», (GALI Y DÍAZ, 1859: 6); los elegidos son presentados ante los Apóstoles quienes oran antes de decidir. 

Sin embargo, en esta ocasión se introduce un elemento nuevo, la imposición de las manos. Este rito es aplicado en esta elección porque los Doce tienen que transmitir a los siete elegidos «un oficio y misión especial», (SOBRINO MERELLO, 1986: 56). 

El acto de la imposición de las manos, «como significativo de una transmisión de poder, era  muy  conocido  entre  los  hebreos»,  (SOBRINO  MERELLO,  1986:  56).  En  el  Antiguo Testamento  nos  encontramos  con  varias  referencias  sobre  el  rito  de  la  imposición.  Esos ejemplos son los antecedentes del uso de los Apóstoles del rito de la imposición de las manos para conferir a los elegidos la autoridad y el cometido a realizar frente a la comunidad cristiana en representación de los Doce. El libro del Pentateuco del Antiguo Testamento recoge varios ejemplos de la imposición de las manos con la finalidad de conceder autoridad, traspaso de poderes y dignidad. 



38                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



En cuanto al rito en sí mismo de la imposición de las manos no se describe en la Biblia. 

Sin embargo, sí que se ofrecen diferentes comportamientos de los actores antes de imponer las  manos.  En  el  pasaje  de  la  elección  de  los  siete,  los  Apóstoles  «después  de  orar,  les impusieron las manos», ( La Biblia, 2006, p. 1652). Además de la oración, también los Apóstoles antes de la imposición de las manos recurren al ayuno (Hch 13, 2-3). 

Tras la elección de los siete, la comunidad primitiva, correspondiente a la generación apostólica  (30-65/70),  está  estructurada  jerárquicamente  por  los  doce  Apóstoles,  los  siete diáconos y los fieles. 

La  tercera  etapa  del  siglo  I,  establecida  por  Luis  Ángel  Montes  (90/95-120/125), comienza  «en  el  momento  en  que  San  Pedro  y  San  Pablo  mueren  en  Roma»,  (ÁLVAREZ 

GÓMEZ, 2001: 120). Sobre todo, «después de la muerte de los últimos apóstoles; entonces se hizo necesario señalar con total precisión quiénes garantizaban la tradición doctrinal recibida de los Apóstoles», (ÁLVAREZ GÓMEZ, 2001: 121). 

Tras la muerte de éstos, surgió la incertidumbre sobre el nombramiento de la nueva autoridad. En esta ocasión se apeló a la sucesión apostólica recordando que «los Apóstoles instituyeron obispos en las Iglesias como sucesores, y les confiaron la misión de enseñar en su lugar; y ésta es la razón por la que en todas las Iglesias se enseña la misma doctrina; cada iglesia se preocupó de conservar las listas de sus obispos desde la época apostólica», (ÁLVAREZ 

GÓMEZ, 2001: 122). Es decir, la nueva autoridad para dirigir la comunidad cristiana se eligió de entre los miembros del colegio de presbíteros2. 

Nos centramos en el citado personaje revestido de autoridad monárquica, ya que este es el origen del obispo monárquico, figura que garantiza la unidad de la comunidad cristiana. 

A este respecto, en el año 96 el obispo de Roma, San Clemente Romano, escribió la Epístola a los Corintios donde se recuerda que los Apóstoles nombran a los obispos, y que hombres de gran reputación de la comunidad son los que seleccionan a los obispos con el consentimiento de toda la Iglesia. 

Otro  documento  de  la  época  en  el  que  se  habla  de  la  elección  de  los  obispos  es  la Didaché,  considerado  el  documento  cristiano  más  antiguo  que  trata  de  las  comunidades 2 Desaparecidos los Apóstoles y sus auxiliares que las habían fundado y regido, las comunidades locales necesitaron asegurar cierta indispensable unidad de dirección, y a tal fin, de entre los miembros del presbiterio, se  destacó  un  personaje  revestido  de  autoridad  monárquica,  que  estaba  dotado,  dentro  del  círculo  de  la respectiva iglesia local, de los poderes de gobierno que los Apóstoles y sus sucesores habían ejercido antes en un amplio ámbito territorial. (ORLANDIS ROVIRA, J.,  Historia de la Iglesia I. La Iglesia antigua y medieval. Madrid, Ediciones Palabra, 2001, p. 61). 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       39 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



cristianas:  «Para  el  cargo  de  obispos  y  diáconos  del  Señor,  elegiréis  a  hombres  humildes, desinteresados, veraces y probados, porque también hacen el oficio de profetas y doctores». 

Esta  elección  de  los  obispos  sigue  realizándose  por  parte  de  la  comunidad,  de  los fieles3. 

En  líneas  generales,  la  elección  episcopal  de  finales  del  siglo  I  se  realizaba conjuntamente entre el pueblo y el clero «aunque en la mayor parte de los casos, a propuesta del  clero  de  la  ciudad  episcopal,  el  pueblo  cristiano  era  llamado  después  a  confirmar  su elección», (FLICHE Y MARTÍN, 1978: 398). 

Adentrándonos en el siguiente siglo, José Orlandis (2001) afirma que a principios del siglo II «el episcopado monárquico se hallaba ya ampliamente difundido en la Iglesia» (p. 62). 

Este obispo ocupa un lugar preeminente en la comunidad cristiana «su figura constituye el centro del acontecimiento cultual, a él le compete la dirección responsable de la comunidad» 

(LENZENWEGER  et  al.,  1989:  53).  Y  esta  iglesia  se  asentaba  en  comunidades  ubicadas  en núcleos urbanos, por lo que el cristianismo es considerado una religión urbana. 

Debido  al  protagonismo  del  obispo  en  la  comunidad  local  es  de  suponer  que  su elección es de gran importancia para la iglesia, tal y como reconoce Ewa Wipszycka (2000): 

«Per le Chiese lélezioni del vescovo era un evento fondamentale, che scatenava comprensibili passioni. I partecipanti alla complicata procedura destinata a nominare il nuovo pastore Della comunità recordavano la raccomandazioni neotestamentarie4», (p. 8). 

Y  ligado  a  esta  importancia  se  encuentra  el  interés  que  la  elección  episcopal despertaba, ya que «eran varias las partes que se sentían afectadas por el nombramiento y que  trataron  de  influir  sobre  él»,  (ORLANDIS  ROVIRA,  2003:  102).  Estos  sectores  de  la comunidad afectados eran la propia comunidad, los fieles, y el poder religioso y estatal. 

Durante el siglo II la elección episcopal sigue llevándose a cabo con la decisión del clero y los fieles, y «este sistema era el apropiado para iglesias de espíritu fervoroso, con un limitado número  de  miembros  y  una  estructura  marcadamente  comunitaria»,  (ORLANDIS  ROVIRA, 2001: 63). Sin embargo, esta imagen de la iglesia local comienza a cambiar en el siglo siguiente, 3 era muy fácil averiguar qué personas estaban adornadas de virtudes y cuáles no, y el pueblo era natural que eligiese, ó mejor dicho, señalase las personas en quienes concurrían las más relevantes prendas. Elegidas estas,  podían  desempeñar  mejor  y  con  más  celo  las  funciones  sagradas,  porque  llevaban  por  precedentes  el aprecio y veneración del pueblo que las había designado. (GALI Y DÍAZ, M.,  Discurso investidura doctor. Madrid, 1859, p. 6). 

4  Tr.  tr.  Para  la  Iglesia  la  elección  del  obispo  era  un  evento  fundamental,  que  despertó  pasiones comprensibles.  Los  participantes  en  el complicado  procedimiento destinado  a nominar  al nuevo  pastor  de  la comunidad se realizaban en base a las recomendaciones del Nuevo Testamento. 



40                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



ya que la Iglesia deja «de ser una organización meramente fraternal, para convertirse en una estructura social propiamente dicha» (ÁLVAREZ GÓMEZ, 2001: 123). 

2.2. Siglo III: aumento del poder local 

Las comunidades cristianas van aumentando, y por lo tanto el número de fieles que deben atender desde la Iglesia. 

A pesar del incremento de la comunidad cristiana el obispo sigue siendo elegido por su clero y su pueblo. Pero, además, «una participación decisiva hubo de corresponder también a los  obispos  de  otras  iglesias  vecinas,  a  quienes  competía,  además,  otorgar  al  elegido  la consagración episcopal», (ORLANDIS ROVIRA, 2001: 63). 

Esta participación de los obispos ya se da a principios del siglo III, información recogida en la Tradición Apostólica de Hipólito, fechada en el año 215. La información ofrecida en esta obra también es reflejo de la realidad sobre las elecciones episcopales del siglo II5. 

Esta labor electora entre el obispo, el clero y el pueblo viene reflejada en la carta 67 

de San Cipriano a los obispos hispanos Félix y Sabino, fechada entre los años 254-255. En esta misiva, San Cipriano explica que la elección de obispos debe hacerse en presencia de toda la comunidad  cristiana  que  el  nuevo  obispo  aspira  a  dirigir  y  de  los  obispos  vecinos  de  la provincia6. 

En otro párrafo de la carta 67 de San Cipriano, éste pone en valor la participación de los fieles en el procedimiento de la elección, tal y como indica José María Blázquez Martínez (2010):  «Cipriano  alaba  el  proceder  de  los  obispos  y  fieles  hispanos  que  depusieron  a  los 5 Que se ordene como obispo aquél que, siendo digno, haya sido elegido por todo el pueblo. Una vez pronunciado  su  nombre,  y  aceptado,  el  pueblo  se  reunirá,  el  día  domingo,  con  el  presbiterio  y  los  obispos presentes, quienes, con el consentimiento de todos, le impondrán las manos mientras el presbiterio se mantiene en quietud. 

Que todos guarden silencio, orando en su corazón por el descenso del Espíritu Santo. Después que uno de los obispos presentes, a pedido de todos, imponiendo las manos sobre aquél que se ordena ore diciendo… 

Cuando se haya convertido en obispo, que todos le ofrezcan el beso de paz, saludándolo porque él se dignificó. (SAN HIPÓLITO DE ROMA). https://ec.aciprensa.com/wiki/Sacerdocio_en_los_Padres_de_la_Iglesia 6 Hay que observar diligentemente lo que es tradición divina y práctica apostólica y mantener lo que mantenemos  nosotros  y  se  mantiene  en  casi  todas  las  provincias;  a  saber:  para  celebrar  las  ordenaciones rectamente, los obispos vecinos de la provincia acuden al pueblo en que se ordena un nuevo obispo; éste se elige en presencia del pueblo, que conoce a fondo la vida de cada uno de sus miembros y sabe de su conducta porque los ha tratado. (GARCÍA-VILLOSLADA ALZUGARAY, R., Historia de la Iglesia en España. I: La Igleisa en la España romana y visigoda (siglos I-VIII). Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1979, p. 43). 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       41 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



obispos apóstatas y nombraron a otros en su lugar, pues los fieles eran los únicos que tenían el poder de nombrar obispos7». 

En resumen, para San Cipriano «los elementos que garantizan una institución válida: el juicio de Dios, el buen testimonio de los clérigos, el sufragio del pueblo, el consentimiento de los otros obispos», (CONGAR, 1951: 29). Además, es de señalar, tal y como indica Ives T. J. 

Congar (1951), San Cipriano señala «un segundo  aspecto  de la intervención del pueblo: su consentimiento», (p. 30). 

Esta  labor  conjunta  de  los  obispos  y  los  fieles  es,  para  Manuel  Prieto  Vilas  (2002), fundamental, ya que: «El consenso entre ambos será la garantía del proceso» (p. 31).  Este autor nos describe cómo era la elección episcopal en el siglo III, tomando como referencia a Cipriano8. 

Sin embargo, no siempre se producía dicho acuerdo en un ambiente tranquilo, y no siempre las elecciones episcopales se hacían cumpliendo la norma. Los obispos y el pueblo comenzaron a manipular dichos nombramientos. 

La participación y presencia episcopal en la ceremonia de nombramiento y elección de un nuevo obispo es imprescindible, ya que son los obispos los únicos ministros que pueden transmitir el sacramento del orden. Sin embargo, ya en el siglo III se producen irregularidades en las elecciones episcopales, por lo que se establece un mínimo de obispos presentes en la elección: tres9. 



7 https://nanopdf.com/download/el-cristianismo-hispano-director-jose-maria-blazquez-3_pdf 8 El candidato plebe praesente sub omnium oculis deligatur et dignus ataque idcńeus publico fudido ac testimonio comprobetur. Una vez llevado a cabo este examen se procederá a la ordenación propiamente dicha: el pueblo elige al obispo, episcopus deligatur plebe praesente, que será votado por la comunidad y el clero local, de universae fraternitatis suffragio, y confirmado y consagrado por los obispos vecinos, de episcoporum qui in praesentia conveniunt… ludido episcopales ei diflerretur el manos e … imponeretur. El alcance que el suffragium de la comunidad tiene parece estar limitado a la aprobación entusiasta del candidato por medio de la aclamación. 

Sin embargo, Cipriano invoca en todo momento al pueblo para considerar legítima una elección. (PRIETO VILAS, M.,  Los obispos hispanos a fines del Imperio romano (ss IV-VII): El nacimiento de una elite social. Universidad Complutense de Madrid, 2002, p. 29). 

9  Già  nel  III  secolo,  infantti,  venne formulata  la  norma  per  cui  lórdinazione  andava  fatta  non  da  un vescovo solo, ma da almeno tre. Tale esigenza non avena un carattere sacramentale, ma era frutto di esperienze negative; la presenza di tre vescovi offriva una più solida garanzia contro il pericolo di decisión arbitrarie o prese alla leggera. (WIPSZYCHKA, E.,  Storia dela Chiesa nella tarda antichità. Milano, Bruno Mondadori, 2000, p. 10). 

Tr. Ya en el siglo III, a principios, viene formulada la norma por la cual la ordenación tenía que hacerse no con un obispo solo, sino por lo menos tres. Esta exigencia no tiene que ver con el carácter sacramental, sino 42                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



En referencia a la participación del pueblo, éste conociendo su papel fundamental en el nombramiento del obispo, en ocasiones fue capaz «a impedire la pressa di possesso della carica  o  addirittura  a  constringere  il  vescovo  alle  dimision  a  investidura  avvenuta10», (WIPSZYCHKA,  2000:  10).  En  estos  casos  el  pueblo  estaba  manipulado  por  el  poder  local, 

«facoltosi  possidenti,  funzionari,  capi  di  corporazioni  artigiane  ecc.  Essi  partecipavano personalmente alle trattative e quando si diffuse lúsanza di redigere protocolli scritti della procedura, il firmavano insieme ai vescovi e ai mebri del clero11», (WIPSZYCHKA, 2000: 10). A raíz de esta autoridad «si creavano coalizioni di famiglie e di ambienti già orientati verso la persona adatta a governare la Chiesa12», (WIPSZYCHKA, 2000: 11). Por esta razón, la mayoría de  los  obispos  del  siglo  III  «provenivano  soprattutto  dallélite  cittadina13»,  (WIPSZYCHKA, 2000: 15). 

2.3. Siglo IV: el cristianismo como religión oficial 

Continuando con la práctica del siglo anterior, los «obispos solían ser elegidos por la comunidad, pero con la confirmación de los obispos de la provincia», (ÁLVAREZ GÓMEZ, 2001: 269). Sin embargo, la participación del pueblo va disminuyendo conforme va aumentando el poder episcopal, sobre todo desde que en el siglo IV el cristianismo se convierte en la religión oficial. 

En  el  año  313  la  Iglesia  consigue  libertad  de  culto  en  el  Imperio  Romano  gracias  al Edicto de Milán concedido por el emperador Constantino. Y antes de terminar el siglo  IV la religión  cristiana  tenía  el  carácter  de  estatal,  gracias  al  Edicto  de  Tesalónica  (380)  del emperador Teodosio. 

Esta nueva situación de comienzos de siglo trajo consigo que el cristianismo dejase de ser  una  religión  exclusivamente  urbana,  ya  que  «los  campos  se  abrieron  a  la  Iglesia  y  el quehacer pastoral de los obispos rebasó las periferias urbanas, para extenderse a los espacios rurales y a sus pobladores campesinos», (ORLANDIS ROVIRA, 2001: 138). En consecuencia, «a que es fruto de la experiencia negativa; la presencia de tres obispos ofrece una sólida garantía contra el peligro de las decisiones arbitrarias o tomadas a la ligera. 

10 tr. de impedir la toma de posesión de la sede o incluso a obligar al obispo a dimitir tras ser realizada la investidura. 

11  tr.  ricos  terratenientes,  funcionarios,  jefes  de  clanes,  etc.  Ellos  participaban  personalmente  en  las negociaciones y cuando se elaboraba por escrito el protocolo del procedimiento, firmaban junto con los obispos y miembros del clero. 

12 tr. se crearon coaliciones de familias y ambientes ya orientados hacia la persona conveniente para gobernar la Iglesia. 

13 tr. provenían sobre todo de la alta nobleza. 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       43 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



partir del siglo IV, hubo regiones poco extensas, pero muy pobladas, que tenían un número elevado de sedes episcopales; y regiones, en cambio, muy extensas, pero poco pobladas, con un número reducido de obispos», (ÁLVAREZ GÓMEZ, 2001: 268). 

Es  a  partir  de  este  momento  cuando  «se  abrió  camino  la  noción  de  diócesis,  como distrito  territorial  sobre  el  que  se  extendía  la  autoridad  de  un  determinado  obispo», (ORLANDIS ROVIRA, 2001: 139). De esta manera surge la figura del obispo diocesano que «no tan sólo presidía, como antes, una comunidad local, sino que estaba al frente de un territorio, con su clero y sus iglesias rurales, y dirigía la vida cristiana dentro de los límites de aquel», (ORLANDIS ROVIRA, 2001: 139). 

Este aumento de fieles no solamente contribuyó al cambio de la distribución geográfica y territorial de la Iglesia, sino que también influyó en el procedimiento de la elección de los obispos14. 

A principios de siglo, y siguiendo la norma de años anteriores, la comunidad cristiana seguía presentando a su candidato, pero en esta época «los presentaba a los obispos de las comunidades más próximas, los cuales, por lo menos tres, procedían a su consagración; y en ocasiones eran los propios obispos de la provincia los que designaban y consagraban al obispo de  una  comunidad»,  (ÁLVAREZ  GÓMEZ,  2001:  272).  Esta  doble  posibilidad  de  elección  y nombramiento  episcopal  originó  que  su  normativa  comenzase  a  ser  recogida  y  tratada  en diferentes concilios15. 

En referencia al papel desempeñado por los obispos en la elección y nombramiento episcopal  se  basa  en  el  carácter  sagrado  de  la  ceremonia.  A  la  hora  de  transmitir  dicho carácter, la participación de los obispos, tanto en la elección como en el nombramiento, se vuelve  costumbre:  la  elección  es  confirmada  por  los  obispos  comprovinciales  y  el nombramiento es realizado por tres obispos. «No tarda en establecerse la costumbre de que el obispo consagrante deba ser asistido por dos colegas, lo mismo que la elección debe ser 14 a partir del siglo iv, el pueblo fue gradualmente orillado de toda efectiva participación en las elecciones episcopales,  y  su  intervención  se  redujo  a  una  simple  aclamación  del  elegido.  El  nombramiento  fue  de  la incumbencia  del  clero  diocesano  y  en  especial  de  los  obispos  de  las  demás  diócesis  de  la  misma  provincia eclesiástica, a los que correspondía consagrar a nuevo pontífice y que debían dar su asentimiento a la elección. 

(ORLANDIS ROVIRA,  Historia de la Iglesia I..., p. 139). 

15 (La elección de los obispos) la realizaban ordinariamente los miembros de la comunidad cristiana, ora contribuyendo a la elección el pueblo y el clero juntos y sometiéndola luego a la aprobación del metropolitano, ora inversamente, proponiendo éste a tres eclesiásticos, entre los cuales el clero y el pueblo escogían a quien querían. Algunas veces la elección del prelado tenía lugar por medio de la aclamación unánime. (LLORCA VIVES, B., Historia de la Iglesia católica I: Edad Antigua. La Iglesia en el mundo grecorromano. Madrid, Biblioteca de Autores crisitanos, 2005, p. 798). 



44                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



confirmada por los obispos de la provincia, teniendo a su cabeza, cuando la institución sea oficial, al metropolitano», (FLICHE y MARTÍN, 1976: 518). 

En  definitiva,  en  el  siglo  IV  una  nueva  figura  eclesiástica  entra  a  formar  parte  en  la elección  episcopal  con  una  gran  autoridad,  el  obispo  metropolitano.  «Nel  IV  secolo  alla procedura  elettorale  partecipavano  tre  gruppi  distinti:  il  clero  della  Chiesa  in  cuestione,  i viscovi delle città vecine (meglio ancora nelli di tutta la provincia) con a capo il metropolita (al quale spettava la decisiones definitiva), e i laici16», (WIPSZYCHKA, 2000: 8). 

Nada más comenzar el siglo IV se convoca el Concilio de Granada (300-302), en donde se  recuerda  que  el  obispo  elegido  para  dirigir  una  comunidad  debe  ser  miembro  de  dicha sociedad. «En primer lugar se desea que el candidato sea bien conocido; por eso determinan no aceptar a aquellos que han sido bautizados en otras provincias, “porque sus vidas no son conocidas en absoluto” (can. 24)», (GARCÍA-VILLOSLADA ALZUGARAY, 1979: 115). 

A  principios  del  siglo  IV,  en  el  año  314,  el  I  Concilio  de  Arlés,  recuerda  que  el nombramiento de «un Obispo sea ordenada por otros siete, ó á lo ménos por tres, y jamás por uno», (RICHARD, 1793a: 260). 

Además, la autoridad del metropolita ya aparece recogida en el canon 4 del Concilio de Nicea, convocado en el año 32517. 

En este Concilio se testimonia que la participación del clero y del pueblo en la elección del obispo ha sido relegada de su autoridad. «En cuanto a la intervención del clero local y del pueblo,  su  significado era  dar  testimonio  de  la  idoneidad del  candidato  y  de  sus méritos», (ORLANDIS ROVIRA, 2003: 103). 

El canon 16 del Concilio de Antioquia, celebrado en el año 341, en su canon 16, explica cómo se debe celebrar el nombramiento del obispo, quien debe ordenarse en presencia del metropolitano y de otros obispos de la provincia, y debe conseguir, sino la unanimidad en su nombramiento, si la mayoría del apoyo de los prelados18. 



16 tr. En el siglo IV en el procedimiento electoral participaban tres grupos distintos: el clero de la Iglesia en cuestión, el obispo de la ciudad vecina (mejor aún de toda la provincia) encabezada por el metropolitano (a cual le correspondía las decisiones definitivas) y los laicos. 

17 El Obispo debe ser ordenado por todos los de la provincia siempre que sea posible; pero si es difícil, ó por una necesidad urgente, ó por el largo camino, es a lo menos necesario, que haya tres presentes que hagan la  ordinacion  con  el  voto  y  consentimiento  por  escrito  de  los  ausentes;  pero  toca  al  Metropolitano  en  cada provincia  confirmar  lo  que  se  hace.  (RICHARD  C.,  Los  sacrosantos  concílios  generales  y  particulares.  Tomo  I. 

Madrid, Antonio Espinosa, 1793a, p. 285). 

18 El Obispo deberá ordenarse en un Concilio á presencia del Metropolitano, y de todos los Obispos de la Provincia, á los que ha de llamar el mismo Metropolitano con sus cartas ó letras convocatorias. Lo mejor es ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       45 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



El Concilio de Laodicéa (364) recuerda que el obispo que aspira a ser elegido debe ser sometido a investigación para dar fe de su idoneidad. «El 12 manda que se establezcan los Obispos por dictámen y á juicio del Metropolitano y de sus Comprovinciales, después de largas pruebas de su fé y de sus costumbres», (RICHARD, 1793b: 5). 

Una  redacción  de  la  ceremonia  del  nombramiento  del  obispo  es  recogida  en  las Constituciones Apostólicas. En esta obra se pone de relieve cómo el pueblo se limita a aclamar al nuevo obispo19. 

Otra descripción de la cerimonia del nombramiento del obispo nos la oferece el autor del siglo XVIII Carlos Richard20. 

Situándonos ya en el final del siglo IV, y tras ser nombrada la religión cristiana la oficial del Imperio en el Edicto de Tesalónica (380), comienzan una serie de actuaciones, tanto por parte  de  las  autoridades  eclesiásticas  como  civiles,  con  las  que  «la  iglesia  se  vio crecientemente  envuelta  en  el  peligro  de  perder  su  independencia»,  (LEZENWEGER  et  al., 1989: 176). 



que  asistan  todos;  pero  en  caso  de  que  esto  sea  difícil,  deberá  hallarse  presente  la  mayor  parte,  ó  dar  su consentimiento por escrito; de lo contrario, no tendrá fuerza alguna la ordinacion, la que si se verifica según dispone este Cánon, y se oponen algunos por tenacidad, deberá decidirse á pluralidad de votos. (RICHARD C.,  Los sacrosantos concílios generales y particulares. Tomo I. Madrid, Antonio Espinosa, 1793a, p. 311). 

19  Desde  la  segunda  mitad  del  siglo  IV,  la  intervención  popular  fue  reduciéndose  y  la  función  de  su testimonio sobre el candidato se restringiera a un pequeño grupo de “notables”, senadores, potentes, etc. La participación  del  pueblo  en  sentido  amplio  quedó  limitada  en  la  práctica  a  una  simple  aclamación,  como expresión de júbilo. (ORLANDIS ROVIRA, J.,  Historia de las instituciones de la Iglesia católica. Pamplona, Enunsa, 2003, p. 103). 

20 Hecha la eleccion, el pueblo se juntaba el Domingo en la Iglesia, con los Sacerdotes y los Obispos. El que presidia la junta, presentaba á los Sacerdotes y al pueblo al nuevo electo, y les preguntaba, ¿si era el que habían escogido por Obispo? respondían que si. El Presidente les preguntaba despues, ¿si le creian digno de tan alto ministerio? todos respondían que sí, y lo aseguraban como si estuvieran en la presencia de Dios, de Jesu-Christo y del Espíritu Santo. Respondían del mismo modo á la tercera pregunta, que el Presidente les hacia sobre la capacidad del electo; despues de esto, uno de los primeros Obispos que se hallaban presentes en la junta, estando en pie junto al altar con otros dos, oraban sobre el electo. Durante todo esto tenian los Diáconos el libro de  los  Santos  Evangelios  abierto  sobre  la  cabeza  del  que  se  ordenaba,  y  los  Obispos  y  Sacerdotes  oraban secretamente. Acabada la Oracion, y habiendo los Sacerdotes respondido amen, uno de los Obispos ponia en las manos del que se ordenaba una hostia; y los otros le acompañaban al trono que le estaba preparado. En él recibia el ósculo de paz de todos los Obispos, y despues de la lectura de los Profetas y de los Evangelios, saludaba al pueblo, deseándole la gracia de nuestro Señor Jesu-Christo, y despues hacía un discurso para exhortarle á la virtud. Acabado este discurso, todos se levantaban y diciendo el Diácono que no era permitido á los que estaban en el grado de los oyentes, ni á los infieles el permanecer mas tiempo en la junta, se comenzaba la Liturgia. 

(RICHARD,  Los sacrosantos concílios generales y particulares,  p. 187). 



46                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



Los emperadores en esta época ejercían gran influencia ya que gracias a ellos, y a sus leyes,  se  produjo  la  cristianización  de  la  sociedad.  Sin  embargo,  la  «contrapartida  de  esta beneficiosa acción de la autoridad imperial fueron las intromisiones frecuentes en la vida de la Iglesia», (ORLANDIS ROVIRA, 2001: 157). 

2.4. Siglo V: aristocratización del nombramiento 

El siglo V comienza con la implicación de los obispos en los asuntos urbanos, debido a la  ausencia  de  dirigentes  civiles  como  consecuencia  de  la  crisis  del  poder  político.  En consecuencia, los obispos adquieren autoridad civil y religiosa21. 

Un ejemplo de esta potestad episcopal la encontramos en la España visigoda (siglos V-VIII), época en la que los obispos eran considerados ministros del rey. 

Teóricamente, su autoridad debía emplearse solamente en los asuntos religiosos, pero como  de  hecho  los  prelados  eran  los  hombres  más  cultos  y  los  mejores  conocedores  del pueblo y, por otra parte, los que en conjunto se manifestaban menos apasionados, por esto ellos eran los que no sólo en lo espiritual, son aun en lo material y político formaban la fuerza más compacta y eficaz de la nación. (LLORCA, 2005: 695). 

Y esta es la razón por la cual los reyes «influían directamente en el nombramiento de obispos, ponían todo su interés en nombrar a los que les eran más adictos», (LLORCA, 2005: 695). Esta situación provocó el carácter aristocrático de los obispos. 

En  cuanto  a  la  elección  del  obispo,  desde  el  pontificado  se  sigue  afirmando  que  la correcta es la realizada por el clero y el pueblo. Tal y como nos informa José Pedro de Matos Paiva  (2006):  «No  século  V,  o  papa  Celestino  I  declarará  que  os  bispos  nao  devem  ser impostos, pelo que o consentimento do clero, da nobreza e do povo eram requeridos na sua escolha. El Leào Magno (440-461) dirá: “O que a todos goberna deve ser eleito por todos”22», (p. 18). 



21  Este  liderazgo  adquirido  por  los  obispos  fue  consecuencia  de  la  incapacidad  de  los  medios administrativos  imperiales  para  desempeñar  su  función  y  del  vacío  de  poder  que  dejaron  tras  su  paulatina desaparición. La asunción de funciones civiles, junto a los espirituales propios de su condición, encumbró a los obispos a las posiciones más elevadas de las ciudades, en las que se encontraba su sede. (UBRIC RABANEDA, P., La iglesia en la hispania del siglo V. Granada, Universidad de Granada, 2004, p. 41). 

22 tr. En el siglo V, el papa Celestino I declara que los obispos no deben ser impuestos, deben ser elegidos con el consentimiento del clero, de la nobleza y del pueblo. León Magno (440-461) dirá: «El que a todos gobierna debe ser elegido por todos». 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       47 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



En líneas generales, la elección y el nombramiento de obispos durante el siglo V sigue la misma dinámica que en el siglo IV23. 

Esta elección, sobre todo a finales del siglo V, está muy controlada por la nobleza y las autoridades políticas. Sin embargo, aunque la Iglesia mantenía y defendía su doctrina de que la elección episcopal debía realizarse por el clero y el pueblo, no prestó la atención adecuada a la intromisión del poder civil24. 

Esta  connivencia  con  el  poder  temporal  no  tardó  en  producir  sus  consecuencias negativas, ya que «empezaron á conferirse las dignidades episcopales por simonía, creyendo los Reyes que con el anillo y el báculo transmitían el poder espiritual, se vió la Iglesia en la necesidad  de  alzar  su  voz  contra  tamaños  abusos»,  (GALI  Y  DÍAZ,  1859:  8).  A  partir  de entonces, la práctica de comprar el nombramiento episcopal con dinero o beneficios empezó a generalizarse. De esta manera, «la elección del obispo, que según el derecho antiguo debía ser  realizada  por  el  clero  y  por  el  pueblo,  quedaba  vaciada  de  sentido  o  simplemente desapareció, y llevó a descuidar puntos de vista eclesiásticos en el nombramiento del obispo», (LEZENWEGER et al. 1989: 319). 

2.5. Siglo VI (año 538): consentimiento real 

La injerencia del poder real en el nombramiento de los obispos es una práctica habitual en el siglo VI. Por esta razón, durante este siglo la Iglesia intenta que esta implicación sea la menor posible a través de la «total clericalización de la elección episcopal y de implantación de la organización metropolitana» (PRIETO, 2002: 46). 

En líneas generales, en la elección del obispo «los nobles, unidos al clero, elaboran una lista  de  tres  candidatos  y  la  elección  definitiva  pertenece  bien  a  su  patriarca,  bien  al 23  Podemos  seguir  con  la constatación  de  que  los papas  de  este  siglo  comienzan a  intervenir  en  los nombramientos  episcopales,  pero  no  para  realizarlos  ellos,  sino  al  revés:  para  garantizar  la  aplicación  del principio electivo y de la legislación antigua. 

Pero, como los papas están demasiado lejos, el mejor apoyo que cuentan para garantizar el respeto al principio electivo es el de los metropolitanos de cada provincia: ellos serán los encargados de velar para impedir que, por ejemplo, los obispos particulares decidan asegurarse un sucesor por su cuenta. (GONZÁLEZ FAUS, J.I., Ningún obispo impuesto. Las elecciones episcopales em la historia de la Iglesia. Sal Terrae, s.l., 1992, p. 43). 

24 La intervención que tuvo en las elecciones episcopales el poder temporal, fué en un principio muy beneficiosa  á  la  Iglesia,  porque  removia  todos  los  obstáculos  y  disturbios  que  á  ellas  se  oponian;  pero  mas adelante fué causa de que por varios pretestos intervinieran por sí solos los príncipes en el nombramiento de los Obispos, siendo entre otras la causa principal de esta variacion las Investiduras, nacidas con los feudos, y que no eran mas que el modo por el cual se tomaba posesion de estos últimos. (GALI Y DÍAZ,  Discurso investidura doctor, p. 8). 



48                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



metropolitano, bien a los obispos de la provincia. En la práctica, la voluntad del emperador o de su representante era preponderante», (FLICHE Y MARTÍN, 1975a: 571). 

La elección y nombramiento de obispos es tomada con atención por los reyes, quienes comienzan  a  querer  intervenir  en  su  práctica.  Esta  situación  se  pone  de  manifiesto  en  el Concilio de Clemont, en el año 535, en el cual también se defiende el procedimiento de la elección de obispos de los siglos anteriores, es decir, pueblo, clero y obispos. 

Tres años más tarde, y en el III Concilio de Orleans (538), se vuelve a recordar que los obispos  deben  ser  escogidos  por  el  pueblo  y  el  clero  y  contar  con  el  consentimiento  del Metropolitano. Mismo procedimiento del siglo IV: «que los Obispos sean asimismo escogidos con el consentimiento del Metropolitano, del Clero y del pueblo de la Ciudad, siendo justo, que el que debe presidir á todos obtenga los votos de ellos», (RICHARD, 1793b: 329). 

Pero  es  en  el  citado  año  538,  en  el  III  Concilio  de  Orleans,  cuando  se  estipula,  por escrito, que la elección de obispo debe obtener el consentimiento real, aunque este no podrá ir en contra de lo dictado por el pueblo, el clero y el obispo Metropolitano. De esta manera, se rompe con la tradición en la cual los fieles y «seglares como clérigos, elegían no solo los que habían de entrar en la clase de clérigos, para ejercer la administración de los sacramentos, sinó  que  tenian  el  mismo  derecho  de  sufragio  para  el  nombramiento  de  los  obispos», (RODRÍGUEZ DE CAMPOMANES, 1830: 30). 

Con  esta  decisión,  el  consentimiento  real,  finaliza  la  primera  etapa  en  la  elección  y nombramiento episcopal, dando paso a la segunda hasta el año 1139, año en el que se reserva 

«definitivamente  a  los  cabildos  catedralicios  la  capacidad  de  elegir  obispo»,  (AYALA MARTÍNEZ, 2007: 155). 



3. ETAPA SEGUNDA: DEL SIGLO VI (AÑO 538) AL SIGLO XII (AÑO 1179). 

3.1. Siglo VI: elección por autoridad real 

En el año 538 se celebra el III Concilio de Orleans, documento que estipula la elección del obispo una vez obtenido el consentimiento real. Y es en el V Concilio de Orleans, en el año 549, cuando se estipula de manera más explícita la dinámica que se ha seguido durante los últimos  siglos  en  materia  de  elección  y  nombramiento  de  obispos,  e  introduce  una  figura nueva, el rey. 

En este sentido, el canon 10 «prohibe con pena de deposición comprar con dinero el Episcopado, ó usar de tramas para conseguirlo. Añade, que el Obispo debe ser consagrado por el Metropolitano y sus Comprovinciales, conformándose con la eleccion del Clero y del pueblo, con consentimiento del Rey», (RICHARD, 1793b: 351). 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       49 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



A pesar de que se reconoce la autoridad del rey a la hora de elegir obispo, el V Concilio de Orleans declara y defiende que «no se dé a un pueblo un Obispo á quien no quiere, ni se obligue á los Clérigos, ni á los Ciudadanos á sujetarse á él, valiéndose de la autoridad de las personas poderosas, y que, de lo contrario, el Obispo ordenado de esta suerte sea depuesto», (RICHARD, 1793b: 351). 

En estos cánones se puede apreciar que la Iglesia sigue defendiendo la elección por parte  del  pueblo  y  del  clero,  sin  embargo  no  aplica  toda  su  autoridad  para  evitar  las interferencias  por  parte  del  poder  civil,  que,  recordemos,  comenzó  en  el  siglo  IV  con  la 

«aristocratización» y que en el siglo  VI derivó a la autoridad real, hasta el punto en que se 

«reconoce un cierto papel en la elección episcopal a la confirmación por el rey, cum voluntate regis: medida de prudencia, ciertamente, destinada a limitar una intervención que no se podía impedir», (FLICHE Y MARTÍN, 1978: 366). 

La mala práctica de interferir por medio del chantaje en la elección de obispo por parte del poder real vuelve a apuntarse en el Concilio de Paris, en el año 557, en donde se vuelve a defender la elección conjunta por parte del pueblo, clero y obispos. «No se ordéne ningun Obispo contra el gusto de los ciudadanos, sino el que el Clero y el Pueblo hayan elegido con una entera libertad, que no sea intruso por el mando del Príncipe, ó por cualquiera otro pacto, contra  la  voluntad  del  Metropolitano,  y  de  los  Obispos  Comprovinciales»,  (RICHARD,  1793a: 486). 

A finales del siglo VI, concretamente en el año 599, se convoca el Concilio de Barcelona con el cual se produce «un intento de evitar la interferencia del poder político en la elección episcopal», (PRIETO VILAS, 2002: 49). El canon 3º estipula que las personas que no cumplan con los requisitos establecidos para realizar el ministerio no pueden ser admitidas, aunque tengan el consentimiento real25. 

Podemos concluir que en el siglo VI los reyes intervienen en la elección de los obispos. 

Sin embargo, se sigue defendiendo la elección realizada por parte del pueblo, el clero y los obispos. 

En  este  siglo,  también  adquiere  gran  importancia  y  consolidación  el  obispo metropolitano:  «Entre  las  atribuciones  del  metropolitano  parece  ser  la  principal  su 25 El 3º prohibe elevar al Episcopado á los legos, aun con órden del Rey, si no han guardado ántes los intersticios prevenidos por los Cánones, pasado por los grados del Ministerio Eclesiásticos, y dado pruebas del arreglo  de  sus  costumbres;  añade  que  el  Clero  y  el  pueblo  elijan  dos  ó  tres  sujetos  para  presentárselos  al Metropolitano y  á los Obispos de la Provincia, los quales consagrarán al de los tres á quien toque la suerte, y que á  este  modo  de  juzgar  del  mérito  de  la  persona  preceda  un  ayuno.  (RICHARD  C.,  Los  sacrosantos  concílios generales y particulares. Tomo III. Madrid, Antonio Espinosa, 1793c, p. 49).. 



50                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



intervención  decisiva  en  la  elección  de  los  obispos  de  su  provincia»,  (GARCÍA-VILLOSLADA ALZUGARAY, 1979: 381). 

En referencia al lugar de la celebración de la ceremonia del nombramiento de obispo, se recoge en el IV Concilio de Orleans (541) que ésta se celebre en la iglesia que va a dirigir: 

«el Obispo debe ser consagrado en la Iglesia para que ha sido electo, y no siendo posible, es preciso á lo menos que lo sea en su Provincia por sus Comprovinciales, en presencia ó por la autoridad del Metropolitano», (RICHARD, 1793b: 340). 

3.2. Siglo VII: importancia del pueblo y clero en la elección El Concilio de París, celebrado en el año 615, recuerda en su canon 1 que: «La elección de los Obispos la harán gratuitamente el Metropolitano, los Comprovinciales, el Clero, y el Pueblo  de  la  Ciudad»,  (RICHARD,  1793c:  55).  En  este  canon  no  se  hace  mención  al consentimiento del rey, requisito introducido en el siglo anterior y que sigue en vigor. 

El Rey Clotario expidió el mismo dia de la celebración del Concilio un edicto para la observancia de estos Cánones; pero con ciertas modificaciones. Añadió al primero, tocante á la eleccion del Obispo por el Clero y el pueblo, que ántes de ordenarle era necesario una órden del Príncipe.  Los Obispos no habian hecho mencion de esta circunstancia, pero esta era la costumbre  antigua  autorizada  por  el  quinto  Concilio  de  Orleans,  que  requiere  el consentimiento del Rey. (RICHARD, 1973c: 57). 

En el año 625 se convoca el Concilio de Reims, en donde se vuelve a defender que la elección del obispo debe hacerse con «los votos de todo el pueblo, con consentimiento de los obispos  de  la  Provincia»,  (RICHARD,  1793c:  69).  Además,  este  mismo  canon,  número  25, recuerda que «no se elegirá para Obispo de una Ciudad sino á quien sea de ella», (RICHARD, 1793c: 69). 

El  IV  Concilio  de  Toledo,  del  año  633,  recoge  los  requisitos  que  han  de  cumplir  los candidatos  al  Episcopado,  ya  que  se  están  presentando  irregularidades.  Por  lo  tanto,  no pueden  llegar  a  obispos  «los  que  no  han  elegido  el  pueblo  y  el  Clero,  ni  aprobado  el Metropolitano, y el sínodo de la provincia», (RICHARD, 1793c: 79). 

En cuanto al tiempo y al lugar del ceremonial, el canon 20 recuerda que «el que haya salido electo Obispo sea consagrado en un Domingo por todos los Obispos de la Provincia, ó lo  ménos  por  tres  Obispos,  consintiéndolo  los  demás,  en  presencia,  y  con  autoridad  del Metropolitano, y en el lugar que este haya señalado», (RICHARD, 1793c: 79). 

El Concilio de Chalons, del año 650, reitera que no será una ordenación episcopal válida quien  haya  sido  elegido  sin  la  participación  del  pueblo,  del  clero  y  de  los  obispos comprovinciales.  «El  10  previene  que  el  Obispo  sea  electo  por  los  Comprovinciales,  por  el Clero y los Ciudadanos de la Ciudad, y que de lo contrario sea nula su ordenación», (RICHARD, 1793c: 106). 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       51 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



La Iglesia en el siglo VII vuelve a enfatizar la importancia del pueblo y de los obispos provinciales a la hora de elegir su obispo, el cual debe contar con el consentimiento del obispo metropolitano y del rey. 

3.3. Siglo VIII: anuladas las elecciones por autoridad real El papel del rey en la elección episcopal sigue realizándose, en el sentido de que ningún obispo podía ser elegido sin su consentimiento, y «este permiso lo daba mediante un diploma que  se  llamaba  concessio  regalis»,  (FLICHE  Y  MARTÍN,  1975c:  204).  Además,  «el consentimiento del rey también era necesario para que el elegido pudiera ser consagrado. 

Pertenecía al rey aprobar o rechazar al hombre escogido por el clero y el pueblo, si él lo creía indigno, incapaz y hostil», (FLICHE Y MARTÍN, 1975c: 204). 

A finales de este siglo el procedimiento de la elección de obispos sufre un cambio al ser anulados todas las elecciones realizadas por parte de la autoridad real en el II Concilio de Nicéa en el año 78726. 

Durante este siglo continúa la práctica de no injerencia de los papas en la elección de los obispos, y «si alguna vez lo hacían, era por vía de recomendación á otros obispos, ó en caso de  faltar  sujetos  para  ser  elegidos,  ó  no  hacerse  esta  elección»,  (RODRÍGUEZ  DE 

CAMPOMANES, 1830: 51). 

3.4. Siglo IX: elección canónica y real 

Siguiendo el ambiente de los últimos años en materia de elección episcopal, durante el siglo IX continúa los enfrentamientos de autoridad entre el poder político y el religioso. En este siglo se establecen dos clases de elecciones, la canónica y la real: El rey intervenía en la primera, en la segunda, él era el único que la hacía. De todas maneras, nadie llegaba a ser obispo sin el favor del rey; era del príncipe de quien el elegido tenía que recibir su obispado. El episcopatus era un honor, término que debe entenderse en el sentido carolingio, es decir, como un todo en el que estaban unidas a un mismo tiempo la función episcopal y la temporal. (FLICHE Y MARTÍN, 1975c: 204). 

El  episcopatus  en  todo  su  conjunto,  es  decir  función  y  bienes  materiales,  se denominaba honor condal o episcopal, y éste era además un beneficio que era entregado por 26 Declaranse nulas todas las elecciones de Obispos, de Sacerdotes ó de Diáconos hechas por Principes, y respecto á los Obispos se determina sean electos y ordenados por todos los Obispos de la Provincia, ó á lo menos por tres Obispos, si la mucha distancia ó alguna otra necesidad no permitiese otra cosa. (RICHARD,  Los sacrosantos concílios generales y particulares.Tomo III, p. 249). 



52                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



el rey a los obispos, ya que el «rey era el dueño de los obispados, como lo era del reino y de los bienes fiscales», (FLICHE Y MARTIN, 1975c: 237). 

Volviendo  a  los  dos  procedimientos  de  elección  episcopal,  la  canónica  y  la  real,  y uniéndolo al concepto del episcopatus, se puede entender que en los dos casos la presencia del monarca está presente, ya que éste tenía que entregarle la diócesis al obispo. 

Tanto en el caso de que el príncipe hubiese dejado al clero y al pueblo la elección, como en el caso de que el príncipe mismo lo nombrase directamente, el elegido no podía tomar posesión del obispado por cuenta propia; hacía falta que el obispado le fuese «dado” por el príncipe.  Este  don  era  una  gracia,  una  liberalidad,  una  concesión  del  príncipe.  (FLICHE  Y 

MARTÍN, 1975c: 238). 

Con relación al procedimiento a seguir en la elección episcopal, la costumbre indica que el cabildo catedralicio anunciaba al monarca que la sede estaba vacante, y éste permitía la elección27. 

A principios del  siglo  IX, en  el año  802, se organiza el Concilio de Aix-la-Chapelle en donde se recuerda que el pueblo y el clero hacen la elección de los obispos. En este mismo sentido, el canon número 5 del Concilio de Roma del año 826 indica que «se observarán los Cánones antiguos en la eleccion de un Obispo, de manera que no se ordenará ninguno sino con consentimiento del Clero y del pueblo», (RICHARD, 1793c: 342). 

Durante este siglo se siguen produciendo situaciones de favoritismo, por lo que, en el Concilio  de  Paris,  del  año  829,  indica  que  «las  elecciones  y  ordenaciones  de  los  Obispos estarán  limpias  de  toda  mancha  de  simonia»,  (RICHARD,  1793c:  348).  En  el  año  836,  esta misma indicación es recogida en el Concilio de Aix-la-Chapelle, cuyo canon número 1 «prohíbe solicitar el Obispado por medio de regalos, ó de otro modo», (RICHARD, 1793: 364). También insta a la autoridad real a realizar una elección del obispo correcta y en beneficio de la Iglesia: 

«Advertimos  á  V.A.  dicen  los  Obispos  al  Emperador,  que  haga  una  buena  elección  de  los Pastores  que  han  de  gobernar  las  Iglesias,  pues  de  otro  modo  envilecería  V.A.,  el  Clero,  y pondría á riesgo la Religion», (RICHARD, 1793c: 366). 



27 En la práctica corriente, los canónigos de la catedral enviaban al príncipe una delegación anunciándole la  sede  vacante.  Tal  delegación  estaba  compuesta  de  personajes  importantes  de  la  ciudad:  dignatarios  del capítulo, archidiáconos, procuradores o vasallos de la iglesia. 

El  príncipe  deseoso  de  respetar  el  derecho  canónico  concedía  la  elección,  daba  permiso  de  elegir (licentia eligendi). Pero, según su carácter, él se mostraba más o menos dispuesto a dejar plena libertad a los electores. (FLICHE, A. y MARTÍN, V.,  Historia de la Igleisa. Vol. X. La cristiandad romana. Valencia, Edicep, 1975c, p. 208). 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       53 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



Esta referencia a la monarquía en su intervención en la elección de los obispos, tras su anulación en el siglo VIII, vuelve a aparecer en el año 844 en el Concilio de Thionvilla, en donde se  les  suplica  que  no  realicen  la  «simonía,  y  sigan  en  todo  la  disposición  de  los  Canones», (RICHARD, 1793c: 372). 

Sin embargo, en el año 869 y en el Concilio de Constantinopla, se vuelve a prohibir 

«ordenar Obispos por parte de la autoridad y mandato del Príncipe, só pena de deposición contra  los  que  asciendan  al  Episcopado  por  este  medio  tiránico,  siendo  evidente  que  su ordenacion no proviene de la voluntad de Dios, sino de deseos de la carne», (RICHARD, 1794: 78). Así mismo, se prohíbe a los ciudadanos poderosos intervenir en la elección de obispos, a no  ser  que  sean  invitados  a  ello  por  la  Iglesia:  «Se  prohibe  á  los  legos  poderosos  el  que intervengan en la eleccion de los Obispos, si á ello no les convida la Iglesia, ó el oponerse á la eleccion canónica, so pena de estar anatematizados hasta que consientan en esta eleccion» 

(RICHARD, 1794: 80). 

Durante el siglo IX se produce inestabilidad en el proceso de elección de los obispos, ya que las intervenciones de las autoridades reales en la misma son en ocasiones prohibidas y en otras no. 

En este tiempo, los obispos metropolitanos llegaron a considerarse «los únicos dueños de las elecciones episcopales en sus provincias», (FLICHE Y MARTÍN, 1975c: 215). Apoyando esta pretensión, los metropolitanos reciben en el año 896 una bula del papa Esteban V en donde se le concede gran autoridad en las elecciones episcopales28. 

En líneas generales, la elección episcopal es un nombramiento muy importante para todos los estamentos de la sociedad, y por lo tanto todos sus altos representantes  quieren participar del mismo29. 



28 Cuando muera uno de los obispos sufragáneos, que el metropolitano, vigilando la elección de esta diócesis, ejerza allí las funciones de visitador, como debe hacerse con una iglesia viuda. Si no hallase en esta iglesia ningún sujeto capaz de llevar el peso del episcopado, autorizamos, por la autoridad de los cánones y por la autoridad de nuestra Sede apostólica, sin reticencia alguna, que escoja en su propia iglesia a quien le parezca más digno para gobernar la iglesia sufragánea y que lo entronice en ella. (FLICHE y MARTÍN,  Historia de la Igleisa. 

 Vol. X, p. 216). 

29  La  institución  de  un  obispo  era  una  operación  conforme  a  derecho  en  el  que  tradicionalmente concurrían  muchos  elementos:  el  clero  y  el  pueblo  de  una  ciudad  hacía  una  elección;  el  príncipe  temporal, aceptando  al  candidato  que  había  sido  escogido,  le  daba  el  episcopado;  el  metropolitano,  asistido  por  sus comprovincianos, lo confirmaba y consagraba; el sumo pontífice, cuando era necesario, intervenía para juzgar las competiciones y hacer respetar las leyes canónicas. (FLICHE y MARTÍN,  Historia de la Iglesia. Vol. X, p. 197). 



54                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



En el siglo IX se sigue defendiendo la participación libre del pueblo y del clero en la elección de sus obispos. Sin embargo, a finales de siglo se plantea quien tiene más autoridad de entre los dos, el pueblo o el clero. 

Una tendencia marca la preponderancia de los clérigos sobre los laicos apoyada por una  carta  fechada  en  el  año  888  y  firmada  por  el  papa  Esteban  V:  «La  elección  –decía  el pontífice- pertenece a los sacerdotes, el consentimiento del pueblo debe añadírsele, porque el pueblo debe ser enseñado, no obedecido. En esta interpretación, los laicos eran solamente invitados a dar su consentimiento de una elección ya hecha de antemano por los clérigos», (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 199). 

La otra tendencia considera que el clero y el pueblo tienen los mismos derechos en materia de elección episcopal30. 

Esta representación de autoridades de la sociedad en la elección episcopal, no se daba en el cuerpo clerical, porque se «admitía a la elección a todos los clérigos de la diócesis, sin distinción de orden ni dignidad», (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 200). 

En líneas generales, la elección episcopal estaba matizada por el poder real, autoridad que en ocasiones traspasaba sus límites en material electoral31. 

3.5. Siglo X: tradición ecuménica, pueblo y clero 

Durante el siglo X y el XI sigue planteándose la dualidad del porcentaje de autoridad del clero y del pueblo, que comenzó a finales del siglo IX. 

Ya fuera con más poder clerical o laical, en la mayoría de las ocasiones la elección se realizaba en la catedral y en público. «A la asamblea se admitía una muchedumbre numerosa; de  iure,  la  asamblea  hacía  la  elección,  pero  ella  no  manifestaba  su  sentimiento  más  que aclamando el nombre de un candidato», (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 199). 



30 Sin duda, no se trataba de admitir a la muchedumbre a que deliberara, cosa que no estaba en las tendencias de la época. Pero entre los laicos, los personajes más considerables de la ciudad (primores civitatis, nobiliores, majores natu) tenían los mismos derechos que los clérigos; el obispo debía ser elegido magnatum et totius cleri consensu. (FLICHE y MARTÍN,  Historia de la Iglesia. Vol. X, p. 199). 

31  Por  toda  Europa  occidental,  cualquier  príncipe  temporal  –rey,  duque  o  conde-  se  hallaba,  pues, cualificado  para  intervenir  en  las  elecciones  episcopales.  Sin  embargo,  mucha  era  la  incertidumbre  sobre  la extensión  de  sus  derechos.  Los  eclesiásticos  no  le  reconocían  más  que  el  poder  de  confirmar  las  elecciones episcopales y de dar el obispado al elegido que era de su agrado. Pero de ordinario, reyes, duques y condes no se  limitaban  a  dar  su  assensus  al  elegido  del  clero  y  del  pueblo:  perturbando  de  un  modo  o  de  otro  el procedimiento canónico, ellos obraban sobre las elecciones de variadas maneras para imponer al candidato que querían. (FLICHE y MARTÍN,  Historia de la Iglesia. Vol. X, p. 208). 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       55 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



Cuando sólo había un candidato a obispo, «la elección se hacía concorditer y realizaba la unanimidad, la cual apareció como la continuidad natural de la acción del Espíritu Santo», (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 200). En el caso de varias candidaturas, «la gran reunión popular era precedida de conciliábulos entre aquellos que tenían influencia social. Algunos trataban de ponerse de acuerdo para escoger a un candidato que pudiesen proponer a las aclamaciones populares»,  (FLICHE  y  MARTÍN,  1975c:  200).  Podemos  comprobar  como  la  elección  era realizada  por  los  que  ostentaban  el  poder  en  la  sociedad  civil,  es  decir  la  nobleza  y  la aristocracia, mientras que el pueblo simplemente realizaba la aclamación del elegido por sus representantes. Por lo tanto, 

Si  estos  electores  privilegiados  se  ponían  de  acuerdo  se  llegaba  a  una  elección unánime; la reunión de la catedral no era más que una formalidad para que allí se aclamara al candidato  de  un  grupo  particular.  De  lo  contrario,  cuando  se  formaban  partidos  entre  los principales personajes, no había más que desorden y confusión. (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 200). 

Debido  a  la  posibilidad  de  situaciones  de  caos,  a  finales  del  siglo  X  se  empieza  a considerar la posibilidad de «no someter más la elección a la asamblea particular y que era mejor limitarse a una reunión restringida», (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 200). 

Recordamos cómo a finales del siglo IX la participación del clero en la elección episcopal es más democrática que la laical, ya que todo el cuerpo clerical participa en la decisión. Sin embargo, esto en la práctica no es tan democrático, ya que los clérigos urbanos se informaban antes que los rurales sobre todo los canónigos de la catedral32. 

Por  lo  tanto,  poco  a  poco  el  clero  de  las  iglesias  rurales  dejó  de  participar  en  las elecciones episcopales, y a mediados  del siglo  X el  papa admite que  el clero  de la catedral tenga mayor autoridad electoral que el resto del ministerio. Esto mismo sucede con el pueblo y  su  participación  electoral,  ya  que  los  fieles  de  las  ciudades  tienen  mayor  facilidad  de participar en la elección episcopal que los fieles de los pueblos, ya que estos, «por la dificultad de las comunicaciones, nunca habían participado demasiado en las elecciones episcopales», (FLICHE  y  MARTÍN,  1975c:  202).  Además,  al  igual  que  sucedía  con  los  canónigos,  al  estar residiendo en la ciudad pueden ponerse de acuerdo con el cabildo catedralicio a la hora de 32 Eran los primeros que se informaban de que la sede estaba vacante, los canónigos podían en seguida ponerse  de  acuerdo  para  la  elección  del  nuevo  obispo…  Por  el  contrario,  los  curas  rurales,  dispersos  en  sus respectivas  parroquias,  no  tenían  las  mismas  facilidades  para  hablar  de  la  elección  antes  de  la  reunión  de  la asamblea en la que debía llevarse a cabo dicha elección. Si los canónigos lograban ponerse de acuerdo, era difícil que surgiera otra candidatura contraria a la que ellos preconizaban. (FLICHE y MARTÍN,  Historia de la Iglesia. Vol. 

X, p. 201). 



56                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



nombrar al nuevo obispo, formando «parte en los conciliábulos que precedían a la asamblea popular», (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 203). 

A  pesar  de  esta  situación,  la  iglesia  sigue  protegiendo  la  tradición  canónica  de  la elección por parte del pueblo y del clero33. 

A finales del siglo X el papa empieza a tener un papel más decisivo en las elecciones episcopales.  Esta  intervención  está  originada  porque  «algunos  obispos  para  asegurar  una situación  discutida,  se  interesaban  en  solicitar  bulas,  por  las  que  el  sumo  pontífice  les confirmaba en sus obispados», (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 219). 

3.6. Siglo XI: intervención del papa 

A lo largo del siglo XI se sigue celebrando concilios en los que se incluyen cánones en contra  de  la  investidura  laica,  y  se  consolida  la  autoridad  de  los  representantes  del  clero (canónigos) y del pueblo (nobles) en las elecciones episcopales, por lo que «en casi todas las diócesis obraban en la elección de obispos dos elementos: el capítulo de los canónigos y la nobleza local», (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 203). 

En este siglo es cuando se produce el conflicto de las investiduras porque «cuando el proceso de feudalización de la sociedad europea llegó a su plenitud, los grandes señores que se impusieron a la realeza se arrogaron en sus territorios la facultad de la designación de los Obispos», (ORLANDIS ROVIRA, 2003: 104). En consecuencia, los obispados son considerados beneficios feudales. 

Como en siglos anteriores, la elección y la consagración del nuevo obispo se realizaban en  la  misma  ceremonia  llamada  ordinatio.  En  la  ceremonia  de  elección  y  nombramiento, también llamada de confirmación, participan el metropolitano, los obispos comprovinciales, clérigos  y  laicos.  En  ella  el  «elegido  era  interrogado  públicamente  sobre  sus  orígenes,  su condición, el lugar de sus estudios, su orden y las funciones que había ejercido. Se le invitaba a  hacer  una  profesión  de  fe,  y  podía  ser  interrogado,  además,  sobre  algunos  artículos dogmáticos», (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 214). 

En la ceremonia de consagración participaban al menos tres obispos, siendo uno de ellos el metropolitano, quien preside la ceremonia en la que «lo esencial de la ceremonia era la imposición de las manos; los prelados consagrantes imponían las dos manos sobre la cabeza 33 El clero y el pueblo no sufran ningún perjuicio con que ellos tengan la facultad de elegir con plena independencia y con plena tranquilidad a quien mejor les parezca; que el elegido sea minuciosamente examinado por  el  metropolitano  y  por  los  demás  obispos  de  la  provincia;  si  éstos  le  reconocen  digno,  entonces,  con  el consentimiento del rey de quien depende la diócesis, que sea consagrado solemnemente y con la más grande devoción. (FLICHE y MARTÍN,  Historia de la Iglesia. Vol. X, p. 198). 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       57 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



del  ordenado  diciéndoles:  “Accipe  Spiritum  sanctum”.  A  continuación  el  ordenando  era ungido con el crisma en la frente y en las manos», (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 215). 

La ceremonia de la elección y la consagración del nuevo obispo se hacían en el mismo día, y se celebraba en un ambiente festivo con gran participación de gente agolpándose a la entrada de la iglesia34. 

En el año 1049 el Concilio de Reims vuelve a enfatizar que ningún obispo sea elegido sin los votos del pueblo y del clero. «Esta disposición no impedía la intervención del príncipe, sino  que  obligaba  a  que  su  elección  fuera  ratificada,  y  así  poner  término  a  los  abusos flagrantes», (SÁNCHEZ HERRERO, 2005: 220). 

Al año siguiente, en el 1050, el Concilio de Ruan plasma la realidad de las elecciones ilegales, indicando en su canon número 2 que: «Se prohibe hacer presentes al Príncipe ó á sus Oficiales para lograr Obispados», (RICHARD, 1794: 229). Esta práctica, denominada simonia vuelve a ser citada y prohibida en el año 1076 en el Concilio de Winchesttre. 

En líneas generales, a comienzo del siglo XI la elección episcopal sigue realizándose por investidura35. 

Hacia finales del pontificado de Gregorio VII (1073-1805), éste comienza a formar parte más activa y autoritaria en las elecciones episcopales, sobre todo en los casos en los que la elección episcopal se declara nula y, entonces, «el poder de la elección será remitido “a la Sede apostólica o al metropolitano”. En esto hay una grave innovación: el papa se inmiscuye en las elecciones episcopales e intenta suplantar al metropolitano», (FLICHE y MARTÍN, 1976b: 95).  Las  razones  ofrecidas  para  esta  injerencia  del  pontífice  en  la  labor  del  obispo metropolitano, hace referencia al «mau funcionamento das eliçöes, provocado por conflitos entre os eleitores ou por interferencias abusivas de autoridades seculares », (MATOS PAIVA, 2006: 20). 



34 El clero rural y el pueblo ordinario venían a esta ceremonia en gran número. Era una gran fiesta. A ellos les gustaba aclamar a su nuevo obispo a la entrada de la iglesia, al igual que las muchedumbres italianas saludan todavía al nuevo pontífice en San Pedro de Roma. El respeto del santo lugar no obstaculiza el entusiasmo del  pueblo.  Incluso  el  prelado  consagrante  forma  parte  alguna  vez  de  este  entusiasmo,  preguntando  a  los presentes si aceptaban como obispo al que había sido elegido por los grandes. (FLICHE y MARTÍN,  Historia de la Iglesia. Vol. X, p. 203). 

35 La elección por el clero, los abades y algunos laicos de la aristocracia era considerada como la forma de designación más conforme al derecho canónico, y así se hacía cuando el rey otorgaba libertad para hacerlo. 

Pero  esto  no  tenía  mayores  consecuencias,  pues  el  rey  se  reservaba  la  aprobación  definitiva  y  entregaba  al elegido las insignias de su cargo y los bienes de su obispado. (SÁNCHEZ HERRERO, J.,  Historia de la Iglesia II: Edad Media. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 2005, p.218). 



58                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



Si la figura del obispo metropolitano empieza a perder autoridad durante este siglo, no ocurre  lo  mismo  con  el  cabildo  catedralicio  cuya  importancia  va  en  aumento  tanto  por  su autoridad  a  la  hora  de  elegir  obispo  como  por  su  nombramiento  como  responsables  de  la dirección  de  la  diócesis.  «La  elección  del  obispo  recae  en  el  cabildo,  que,  después,  puede presionar sobre el elegido», (SÁNCHEZ HERRERO, 2005: 295). 

En relación a la elección episcopal, es en este siglo cuando se establece una jerarquía de voto entre los miembros del cabildo catedral. «En el siglo XI, se habían establecido unos usos que regulaban el orden en el que cada cual debía manifestar su sufragio. Un dignatario tenía el privilegio de pronunciarse primero; era la prima vox», (FLICHE y MARTÍN, 1975c: 202). 

3.7. Siglo XII (1179): el pueblo pierde su papel 

Los  sucesores  de  Gregorio  VII  también  se  manifestaron  en  contra  de  la  investidura laica, sobre todo el papa Pascual II, quien en «el concilio romano de 1102 renovó las medidas decretadas contra la investidura laica en el concilio romano de 1094, bajo Urbano II. (…) La prohibición  de  la  investidura  laica  suscitó  la  hostilidad  de  los  reyes»,  (SÁNCHEZ  HERRERO, 2005: 222). 

La solución a este conflicto comienza a elaborarse con la distinción de dos tipos de investidura,  la  eclesiástica  y  la  real,  ya  que  la  «confusión  procedía  del  hecho  de  que  en  la investidura el rey remitía al obispo la cruz y el anillo, por lo que parecía conferirle tanto los poderes espirituales como el dominio temporal», (SÁNCHEZ HERRERO, 2005: 222). 

El  desenlace  al  problema  se  originó  en  el  año  1106  con  el  siguiente  acuerdo:  «se establecía que los obispos no podrían recibir la investidura por la cruz y el anillo ni del rey ni de ningún laico y que la consagración episcopal no podía tener lugar antes de que el elegido prestara homenaje al rey por sus feudos», (SÁNCHEZ HERRERO, 2005: 223). Esta solución fue también recogida en el concordato de Worms (1125)36. 

El perfil del obispo del siglo XII es descrito como «un clérigo noble que había recibido una buena formación intelectual. Con frecuencia procede del cabildo catedral, especialmente de  entre  las  dignidades;  algunas  regiones  estuvieron  abiertas  a  los  religiosos:  abades benedictinos, canónigos regulares –menos abundantes-, cirstercienses», (SÁNCHEZ HERRERO, 2005: 292). 



36 Entre la investidura eclesiástica –simbolizada por la entrega del anillo y el báculo y realizada por la autoridad eclesiástica- y la investidura laica. Esta última consiste en la entrega del cetro, era el símbolo de los derechos temporales y el nuevo Obispo, tras recibirla era consagrado y prestaba el soberano juramento feudal de fidelidad. ((ORLANDIS ROVIRA,  Historia de las instituciones de la Iglesia católica, p. 105). 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       59 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



La elección episcopal del siglo XII se basaba en la decisión del candidato por parte del cabildo catedral. «Un conjunto de conversaciones previas conducía a una propuesta que los canónigos confirmaban por un voto en debida forma, y el resultado era comunicado al obispo y  al  soberano»,  (SÁNCHEZ  HERRERO,  2005:  293).  Por  su  parte,  al  obispo  metropolitano  le corresponde «confirmar la elección de  sus sufragáneos, tras la oportuna encuesta, y luego proceder a su consagración», (ORLANDIS ROVIRA, 2003: 96). 

En  el  año  1119  se  celebra  el  Concilio  de  Reims  en  donde  se  vuelve  a  prohibir  «la investidura de manos de los laicos», (SÁNCHEZ HERRERO, 2005: 243). 

El  II  Concilio  de  Letrán,  en  el  año  1139,  confirma  en  su  canon  28  que  los  cabildos catedralicios  y  los  superiores  de  órdenes  religiosas  tienen  derecho  a  elegir  a  su  obispo.  Es decir, que el clero de la diócesis vacante está legitimado a elegir a su propio obispo, y condena 

«la investidura laica en todos sus grados», (SÁNCHEZ HERRERO, 2005: 262). Por lo tanto, la importancia del II Concilio de Letrán en materia de elección y nombramiento episcopal radica, según  Carlos  de  Ayala  Martínez  (2007),  en  que  «reservó  definitivamente  a  los  cabildos catedralicios la capacidad de elegir obispo», (p. 155). 

En el año 1175, el papa Alejandro III reduce «el derecho de elección a un solo cuerpo, los  canónigos  de  la  Iglesia  catedral»,  (SÁNCHEZ  HERRERO,  2005:  272).  Esta  decisión  es ratificada en el III Concilio de Letrán (1179) afirmando que «la elección del obispo es de ahora en adelante el asunto del cabildo en su “major et senior pars”», (FLICHE y MARTÍN, 1977a: 539).  Además,  a  partir  de  este  momento  la  elección  episcopal  por  parte  del  cabildo catedralicio se convierte en «una obligación general», (FLICHE y MARTÍN, 1977a: 539). 

A finales del siglo XII, la autoridad real en la elección episcopal se ve reducida a dar la autorización a «la elección (licencia eligendi) y a dar su asentimiento a la persona elegida; de este consentimiento depende la concesión de las regalías mediante un simple juramento de fidelidad», (FLICHE y MARTÍN, 1977a: 540). De esta forma desaparece la entrega del anillo y el  báculo  del  rey  al  obispo,  y  «tras  la  elección  se  llevaría  a  cabo  la  investidura  con  las posesiones  seculares  mediante  el  cetro  regio.  A  continuación,  el  obispo  pronunciaría  el juramento  de  vasallaje,  después  de  lo  cual  podía  procederse  a  la  consagración», (LENZENWEGER et al., 1989: 268). 

En definitiva, el gran cambio en la elección episcopal, y final de esta segunda etapa, es la desaparición de «la intervención directa de los laicos» (LEZENWEGER et al., 1989: 320). De esta manera, se rompe la tradición canónica de la elección episcopal basada en la elección por parte del clero y del pueblo. 





60                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



4. ETAPA TERCERA: DEL SIGLO XIII AL SIGLO XV. 

4.1. Siglo XIII: reserva pontificia 

Al igual que en el siglo anterior, durante el XIII el cabildo catedralicio monopoliza las elecciones episcopales. Sin embargo, los reyes siguen intentando «influir en las designaciones de  obispos,  sobre  todo  cuando  la  elección  se  celebraba  en  su  presencia  o  en  la  capilla palatina», (ORLANDIS ROVIRA, 2001: 330). 

También los papas procuran intervenir en las elecciones y es «cada vez más frecuente que los Papas se reservasen la provisión directa de buen número de sedes episcopales u otros oficios, mediante las llamadas “reservas pontificias”», (ORLANDIS ROVIRA, 2001: 330). En este sentido, durante la primera mitad del siglo XIII el papa solamente interviene cuando la elección episcopal se convierte en conflictiva, y  es en  la segunda mitad del siglo cuando Gregorio  X 

(1272-1276), para establecer el orden en las elecciones de obispos, «sanciona que, una vez concluido  el  procedimiento  de  electores  deben  avisar  al  elegido  y  este  tiene  que  dar  su consentimiento en el plazo de un mes; si no lo hizo al cabo de tres meses, se podía proceder a otra elección», (FLICHE y MARTÍN, 1975b: 514). En definitiva, «hasta el siglo XIII el Soberano Pontífice no había intervenido en el nombramiento de obispos, a menos de actuar, como juez supremo, cuando surgía una irregularidad en la elección», (MIRET MAGDALENA, 1968: 77). 

Durante este siglo se pone de manifiesto las tres modalidades existentes a la hora de la elección episcopal: 

•  Escrutinio: decide «la maior et sanior pars del colegio electoral. Se requería, mayoría absoluta de votos y sanioritas en el elegido, esto es, méritos personales y aptitud para la cura de almas», (ORLANDIS ROVIRA, 2003: 106). 

•  Compromiso:  «los  electores  delegaban  su  representación  para  elegir  un  grupo reducido de miembros del colegio y su decisión era inapelable, siempre que hubiera recaído en una persona idónea», (ORLANDIS ROVIRA, 2003:106). 

•  Aclamación:  «ponía  de  acuerdo  a  los  electores  por  “cuasi  inspiración”  del  Espíritu Santo», (ORLANDIS ROVIRA, 2003:106). 

En el año 1278 el papa Nicolás III publica la decretal Cupientes, en la cual, y en relación al nombramiento de los obispos, el pontífice, según Diego Aboy Rubio (2009), «se reserva el derecho  de  nombrar  a  los  Obispos  en  caso  de  elección  contestada,  traslado,  suspensión  o degradación para evitar males mayores», (p. 257). 

Esta  injerencia  de  la  Santa  Sede  en  el  nombramiento  episcopal  se  denomina  ius devolutionis. Sin embargo, esta intervención papal no es única en estos años, ya que «cuando las circunstancias del lugar y tiempo fueron favorables, el papa procedió directamente a la provisión de gran número de obispados», (ORLANDIS ROVIRA, 2003: 106). 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       61 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



4.2. Siglo XIV: conflicto entre papado y monarquía 

A comienzos del  siglo  XIV ya  se comienza  a sentir lo  que va deparar  este  tiempo en materia  de  elección  episcopal,  tensión  entre  el  papado  y  la  monarquía  por  hacerse  con  la autoridad en el nombramiento de obispos37. 

Durante el siglo XIV la Santa Sede sigue manifestando su autoridad en las elecciones episcopales, y es en el año 1316 cuando el papa Juan XXII escribe la constitución  Ex Debito en la cual amplia «las reservas pontificas a la práctica totalidad de beneficios de la cristiandad occidental, tanto mayores como menores», (DÍAZ IBAÑEZ, 2010: 66). Esta soberanía se hace más extensa en el año 1362 durante el pontificado de Urbano V «al reservarse la provisión de todos los obispados y abadías y al sentar los precedentes para que sus sucesores repitiesen tan alto grado de reservación», (ARRANZ GUZMÁN, 2001: 247). 

Por  lo  tanto,  a  lo  largo  de  estos  años  la  elección  episcopal  «fue  pasando paulatinamente al papa, sobre todo desde el siglo XIV, con frecuencia por deseo de los elegidos mismos; desde Constanza (1418) se convirtió esto en derecho reconocido» (AMON, 1989). 

Sin  embargo,  a  causa  del  Cisma  de  Occidente,  también  llamado  Cisma  de  Avignon (1378-1417) la autoridad papal se debilita, aumentando, en contra, la real. Esto supone que 

«o papado perdeu o dominio que tinha sobre o sistema, o que facilito a ingerência dos reis no processo. En consequëncia, ao longo do século XV, de um modo progressivo, a Santa Sé foi vendo  limitada  a  sua  capacidade  de  nomear  bispos  por  toda  a  Europa  católica  »,  (MATOS 

PAIVA, 2006: 22). Por esta razón, los pontífices intentan nombrar a obispos afines contando con  el  beneplácito  de  los  monarcas  a  cambio  de  privilégios  en  los  nombramientos episcopales38. 

En  definitiva,  el  Cisma  de  Occidente  provoca  el  afianzamiento  de  la  autoridad  del monarca  en  las  elecciones  episcopales,  ya  que  la  «Santa  Sede  hubo  de  hacer  numerosas concesiones a los monarcas católicos» (ORLANDIS ROVIRA, 2003: 107). 



37  A  principios  del  siglo  XIV,  el  Papado  consigue  reservarse  la  designación  de  los  obispos,  que hasta entonces habían realizado los cabildos. Los soberanos comprenden pronto la interferencia que eso supone en su voluntad  de  controlar  el  clero  y  de  afianzar  su  poder  frente  a  las  principales  familias  feudales,  de  las  que provienen  casi  todos  los  obispos.  (FERNÁNDEZ  TERRICABRAS,  I.,  Felipe  II  y  el  clero  secular.  La  aplicación  del concilio de Trento. Madrid, Sociedad estatal para la conmemoración de los centenários de Felipe II y Carlos V, 2000, p. 174). 

38 situar en las sedes a individuos afectos a su persona, pero como también tenían que contar con el apoyo  de  los  poderes  laicos  para  el  reconocimiento  de  su  autoridad  en  el  Trono  de  San  Pedro,  en  algunas ocasiones concedieron a la monarquía ciertos privilegios en los que se les permitía el nombramiento de obispos. 

(LORA SERRANO, G., ”Las elecciones episcopales de la diócesis de Plasencia durante la Edad Media”,  Historia. 

 Instituciones. Documentos. Nº 36, 2009. P. 253). 



62                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



En consecuencia, el control real en las elecciones episcopales aumenta, y en éstas los reyes «o bien directamente dieron a conocer su deseo al cabildo, o bien acudieron a otros expedientes, como fue la petición directa al papado para que se nombrara a un personaje particular», (LORA SERRANO, 2009: 256). 

4.3. Siglo XV: cabildo catedral retoma su papel 

Durante  el  siglo  XV  se  siguen  produciendo  injerencias  del  poder  real  y  papal  en  las elecciones episcopales, en las cuales tenía la autoridad el cabildo catedralicio. Por una parte, la Santa Sede «se reserva la provisión de las vacantes in curia o sedes ocupadas por curiales e interviene directamente en las designaciones de los candidatos en las demás, suplantando la elección capitular», (GARCÍA ORO, 2005:144). 

Y, por otro lado, la monarquía ejerce el patronato real que le da «derecho a presentar los candidatos, obligando a los cabildos a elegirlos, al papa a proveerlos y a los nuevos titulares un compromiso de fidelidad bajo el cual se les asignarían las temporalidades», (GARCÍA ORO, 2005: 144). 

Es de destacar, que aunque los reyes consiguen implantar su autoridad en la elección episcopal, «estas concesiones de hecho no creaban derecho y, después de cada conflicto, la base  jurídica  de  sus  pretensiones quedaba  a merced  de los  intereses  de  la  curia romana», (BARRIO GOZALO, 2011: 79). 

Al  finalizar  el  Cisma  de  Occidente  (1417)  se  intenta  recuperar  la  autoridad  en  las elecciones episcopales por parte de la Iglesia, ya que ese poder se ha derivado a la realeza. 

Por esta razón, a principios del siglo XV, en el año 1418, se vuelve a enfatizar y recordar que la elección episcopal es tarea del cabildo catedral en el concordato de Constanza, en el cual 

«el punto más importante, pero efímero, fue la vuelta al sistema de elección de los obispos por los cabildos catedralicios», (NIETO y SANZ, 2002: 223). 

A los tres años de puntualizar que el cabildo catedral es la autoridad en las elecciones episcopales, se aprueba la bula  Sedis Apostolicae (1421) de Martín V concediendo el poder elector a los monarcas, «puntualización que significaba el inicio del intervensionismo regio, de iure», (GARRIDO ARANDA, 1979: 28). En definitiva, con la bula  Sedis Apostolicae se concede a  la  autoridad  real  el  derecho  de  suplicación,  es  decir,  a  petición  del  rey  el  papa  hace  la provisión  canónica  de  la  sede.  Se  trata  de  «un  paso  intermedio  entre  el  derecho  de asentimiento y el derecho de presentación», (TORRES y HERNÁNDEZ, 1983: 72). Esta bula es ratificada por los sucesores de Martín V hasta el año 1459, cuando el papa Pío II «dio un paso atrás, en esta política de nacionalización religiosa, reservando todos los nombramientos de obispos a Roma», (GARRIDO ARANDA, 1979: 28). 

En el año 1433 se celebra el concilio de Basilea en el cual se decreta que la elección episcopal vuelva a realizarse por el cabildo catedralicio y que no se hagan reservas pontificias: 

«cada iglesia y cada colegio o comunidad se elijan a su propio prelado. Y, en seguimiento de ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       63 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



ello, este concilio establece y define que no deben hacerse reservaciones al papa de los cargos electivos y, si ya están hechos, no deben utilizarse», (Anónimo, 2010). 

En  referencia  a  la  injerencia  papal,  el  concilio  de  Basilea  apunta  «que  las  reservas especiales quedaban prohibidas y que el papa no puede nunca, incluso en el caso en que la elección  fuera  perjudicial  para  la  Iglesia,  proceder  a  un  nombramiento  directo:  solamente podría denegar la confirmación e imponer una nueva elección», (FLICHE, y MARTÍN, 1977b: 328). También se establecen normas que deben cumplir los miembros del cabildo catedral destinados a elegir al nuevo obispo, como es «que deben oír misa y comulgar en el día fijado para la votación, prestar juramento de elegir al que crean el más “útil” a la Iglesia y no dar un voto a un candidato culpable de intriga o de simonía», (FLICHE y MARTÍN, 1977c: 106). 

A pesar de los intentos de establecer la autonomía de la Iglesia en materia electoral, 

«los  derechos  de  soberanía  de  los  príncipes  sobre  la  Iglesia  no  constituían  un  fenómeno infrecuente en la segunda mitad del siglo XV en Europa», (LENZENWEGER et al., 1989: 447). 



5. ETAPA CUARTA: DEL SIGLO XVI AL SIGLO XX (1965). 

5.1 .Siglos XVI, XVII y XVIII: autoridad real 

La autoridad real cobra más protagonismo sobre las elecciones episcopales en el siglo XVI, ya que tiene el privilegio de presentar al papa a sus candidatos a obispos. Según nos indica José García Oro, (2005) la elección episcopal es «el resultado de propuestas reales, aceptadas o  rechazadas  por  la  Curia  Romana»,  (p.  33).  Este  hecho  conlleva  a  que  definitivamente  el cabildo catedral pierda su autoridad electoral, tanto por las presentaciones reales como por las reservas pontificias en las elecciones de obispos. 

Por lo tanto, el derecho de patronato se hace patente en el siglo XVI. 

Este deseo de controlar las elecciones episcopales por parte de los reyes radica, según Ana Arranz Gúzman (2001), en «la necesidad de disponer de unos obispos fieles, así como la idea de que el gobierno de la Iglesia de su reino en concreto no debía ser ajeno al ejercicio de su  poder  influyeron  decisivamente  en  los  monarcas  a  la  hora  de  ejercer  el  control  sobre aquéllas», (p. 425). Además, este derecho de presentación está íntimamente relacionado con el papel desempeñado por los diferentes pontífices de la época, debido a «la personalidad de cada Papa y su mayor o menor propensión a conceder el privilegio de presentación de obispos a los distintos monarcas», (ARRANZ GÚZMAN, 2001: 426). 

Durante los años centrales del siglo XVI se celebra el concilio de Trento (1545-1563), en el cual se redacta cómo debe ser el nombramiento episcopal: «presentación por el sínodo provincial al Papa de tres candidatos y designación por éste de uno de ellos. Mas en la práctica 64                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



se  dieron  muchas  variantes,  debidas  a  las  modalidades  de  intervención  del  poder  real”, (ORLANDIS ROVIRA, 2003: 107). 

En  materia  episcopal,  el  concilio  de  Trento  recuerda  que  los  candidatos  deben  ser investigados antes de su nombramiento39. 

En cuanto al procedimiento de dicha investigación, el concilio de Trento estipula, según nos recuerda Primitivo Tineo Tineo (1996), que sean los concilios provinciales los encargados de «estudiar la forma y manera de examinar las cualidades de aquellas personas que iban a ser promovidas al episcopado, de tal manera que haya uniformidad de criterio» (p. 254). La importancia de esta investigación de los candidatos a obispos radica en que es la manera que la Iglesia tiene de controlar a los seleccionados por los monarcas40. 

La documentación revisada sobre las elecciones y nombramientos episcopales del siglo XVII es una continuación de lo acaecido y establecido en el siglo anterior. 

Destacamos  que,  durante  el  siglo  XVII  y  XVIII,  la  Santa  Sede  reclama  su  derecho  a  la provisión  de  las  sedes  episcopales.  Sin  embargo,  esto  sigue  sin  poder  materializarse  en  la práctica  debido  a  la  autoridad  real  que  se  aplica  en  la  elección  del  obispo.  «El  derecho  de Roma  a  nombrar  libremente  los  obispos  se  vio  bastante  restringido  en  la  práctica  con  las concesiones y pretensiones de los Estados», (LENZENWEGER et al., 1989: 571). 

Durante el siglo XVIII el poder real sigue imponiendo su autoridad en las elecciones y nombramientos  episcopales,  y  esta  intervención  para  Vegara  Ciordia  (2010)  no  crea  «un movimiento definido y constante de oposición activa al proceso intervencionista de la Corona, 39 Los presentados ó electos, ó nombrados por cualesquier personas Eclesiásticas, aun por los Nuncios Apostólicos, no sean instituidos, confirmados, ni admitidos á Beneficio alguno Eclesiástico, aun con pretexto de cualquier privilegio ó costumbre, aunque sea prescrita por tiempo inmemorial, sin que ántes les exáminen los Ordinarios locales, y les hallen idóneos, y nadie pueda excusarse de sufrir este exámen, valiendose del recurso de  la  apelación,  exceptuándose  no  obstante  los  presentados  electos  ó  nombrados  por  las  Universidades  ó Colegios  de  estudios  generales.  (RICHARD,  C.,  Los  sacrosantos  concílios  generales  y  particulares.  Tomo  VIII. 

Madrid, Antonio Espinosa, 1795, p. 189). 

40 Ao longo do século XVI, para náo perder de todo o seu poder nesta matéria, a Santa Sé regulamentou profundamente  todo  o  processo  de  provimento  episcopal,  definido  as  suas  várias  etapas,  insistindo  nas modalidades  de  averiguaçao  da  qualidades  requeridas  aos  obispos  que  le  eram  apresentados  pelos  diversos poderes temporais e establecendo acordos com alguns destes últimos. (MATOS PAIVA, J.P.,  Os bispos de Portugal e do Imperio 1495-1777. Imprensa da Universidade de Coimbra, 2006, p. 23). 

tr.  A  lo  largo  del  siglo  XVI,  para  no  perder  todo  su  poder  en  esta  materia,  la  Santa  Sede  regula profundamente  todo  el  proceso  de  nombramiento  episcopal,  definiendo  sus  etapas,  insistiendo  en  las modalidades de investigación de las cualidades requeridos a los obispos que eran presentados para los diversos poderes temporales y estableciendo acuerdos con algunos de estos últimos. 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       65 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



aunque tampoco puede asegurarse lo contrario», (p. 75). Esto supone un entendimiento entre la autoridad civil y la religiosa iniciada en el siglo XVI, hasta el punto de que el nombramiento realizado por la soberanía civil «se consideraba definitivo», (LENZENWEGER et al., 1989: 571). 

Esta connivencia deriva en que en el siglo XVIII el «derecho de nombramiento ejercido por  los  príncipes  se  extendió  en  ese  siglo  por  Francia,  Austria,  España,  Portugal,  algunos Estados italianos, Baviera y Sajonia», (LENZENWEGER et al., 1989: 571). 

5.2. Siglo XIX: autoridad real, autoridad pontifical 

Tras la situación revolucionaria de finales del siglo XVIII que originó el fin del Antiguo Régimen, poco a poco volvió la estabilidad política a los diferentes países. Uno de los cambios introducidos, en materia eclesiástica, fue la revisión de las demarcaciones de las diócesis para adecuarlas «a las circunscripciones estatales y a las exigencias pastorales», (LENZENWEGER et al., 1989: 647). 

La  figura  del  Sumo  Pontífice,  Pío  VII,  fue  a  principios  del  siglo  XIX  determinante  en materia de nombramientos episcopales, ya que, en líneas generales, y en referencia a Europa, 

«supo  renunciar  a  los  bienes  eclesiásticos  usurpados  y  aceptar  nuevas  demarcaciones  de diócesis y parroquias a cambio de asegurar la confirmación pontificia de los obispos» (GARCÍA-VILLOSLADA ALZUGARAY, 1979: 71). 

Durante estos años, se firmaron diversos decretos entre la Santa Sede y los estados. 

Concretamente, la Santa Sede volvió a retomar la autoridad en la elección y nombramiento episcopal, derecho que no fue reconocido oficialmente y a nivel universal hasta el año 1965 

por el decreto  Christus Dominus. 

Las elecciones episcopales durante el siglo XIX se realizaban o por parte del Estado o de la Iglesia, según el país. En cualquiera de los dos casos, la presentación del candidato debía realizarse  ante  el  papa  a  través  del  nuncio,  quien  informaba  a  la  Santa  Sede  sobre  «las cualidades  del  presentado  y  la  situación  de  la  diócesis  a  que  era  destinado»,  (FLICHE  y MARTÍN,  1977d:  580).  Este  requisito  era  imprescindible  para  obtener  las  bulas  de preconización, y a todo este proceso se le denominaba consistorial. En el caso de que en este proceso se produjese alguna irregularidad o se averiguase que el candidato no era digno para el  cargo,  «procuraba  el  nuncio  inducir  al  gobierno  para  que  retirase  la  presentación  o  se obligaba al ya presentado a renunciar» (FLICHE y MARTÍN, 1977d: 580). 

Por lo tanto, en los países en los que el poder regio tenía la autoridad para elegir a sus obispos,  este  beneficio  no  era  total,  ya  que  «si  bien  teóricamente  el  rey  gozaba  completa autonomía para nombrar obispos, las consultas previas con el nuncio y el proceso canónico, pese a su carácter formal. Podían impedir en muchos casos la decisión real» (FLICHE y MARTÍN, 1977d: 580). 



66                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



5.3. Siglo XX (1965): fin del enfrentamiento entre monarquía y papado A comienzos del siglo XX se siguen las directrices marcadas en el XIX en relación a la elección  y  nombramiento  episcopal,  en  las  cuales  se  «acordó  a  veces  el  sistema  de presentación de ternas, o bien el de información previa sobre los candidatos a los gobiernos, por si éstos tuvieran que formular alguna objeción de orden político», (ORLANDIS ROVIRA, 2003: 108). Sin embargo, este derecho de presentación comienza a desaparecer tras finalizar la primera guerra mundial (1914-1918). 

En  el  año  1917  se  aprueba  con  carácter  universal  el  siguiente  canon  del  Código  de Derecho  Canónico:  «el  Soberano  Pontífice  elige  libremente  a  los  Obispos»,  (ORLANDIS 

ROVIRA, 2003: 108). 

El 28 de octubre de 1965 el papa Pablo VI promulga el decreto  Christus Dominus sobre el  ministerio  pastoral  de  los  obispos.  Este  decreto  establece  que  la  libertad  en  el nombramiento episcopal reside en la Iglesia41. 

Con este documento se dar por finalizado el enfrentamiento mantenido durante todos estos años entre la monarquía y el papado por ostentar el poder de las elecciones episcopales. 



6. ETAPA QUINTA: DEL SIGLO XX (1965) A LA ACTUALIDAD: ELECCIÓN Y NOMBRAMIENTO 

EPISCOPAL, DERECHO DE LA SANTA SEDE 

La  directriz  marcada  en  el   Christus  Dominus  sigue  estando  vigente  en  el  Código  de Derecho Canónico del año 1983 con el canon 377 § 1: «El Sumo Pontífice nombra libremente a los Obispos, o confirma a los que han sido legítimamente elegidos». Seguidamente, en el canon  377  §  5  se  dictamina  que:  «En  lo  sucesivo  no  se  concederá  a las  autoridades  civiles ningún  derecho  ni  privilegio  de  elección,  nombramiento,  presentación  y  designación  de 41  20.  Puesto  que  el  ministerio  de  los  Obispos  fue  instituido  por  Cristo  Señor  y  se  ordena  a  un  fin espiritual y sobrenatural, el sagrado Concilio Ecuménico declara que el derecho de nombrar y crear a los Obispos es propio, peculiar y de por sí exclusivo de la autoridad competente. 

Por  lo  cual,  para  defender  como  conviene  la  libertad  de  la  Iglesia  y  para  promover  mejor  y  más expeditamente  el  bien  de  los  fieles,  desea  el  sagrado  Concilio  que  en  lo  sucesivo  no  se  conceda  más  a  las autoridades civiles ni derechos, ni privilegios de elección, nombramiento, presentación o designación para el ministerio episcopal; y a las autoridades civiles cuya dócil voluntad para con la Iglesia reconoce agradecido y aprecia  este  Concilio,  se  les  ruega  con  toda  delicadeza  que  se  dignen  renunciar  por  su  propia  voluntad, efectuados  los  convenientes  tratados  con  la  Sede  Apostólica,  a  los  derechos  o  privilegios  referidos,  de  que disfrutan actualmente por convenio o por costumbre. ( Christus Dominus, 1965). 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       67 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



Obispos».  En  referencia  al  obispo  diocesano,  el  canon  377  §  3  establece  las  indicaciones pertinentes42. 

Además, en el canon 377 § 2 se establece que la lista de los candidatos a obispo será confeccionada por los obispos o por la Conferencia Episcopal43. 

En relación con la elección de los obispos, la Constitución Apostólica,  Pastor Bonus, de Juan  Pablo  II,  promulgada  en  1988,  establece  cuatro  organismos  que  pueden  participar  en dicha selección. Se trata de la Congregación de los Obispos, de la Congregación para las Iglesias orientales,  de  la  Secretaria  de  Estado,  y  de  la  Congregación  para  la  Evangelización  de  los Pueblos. 

En  referencia  a  la  Congregación  de  los  Obispos,  es  el  artículo  77  el  que  recoge  su participación:  «Trata  todo  lo  que  se  refiere  al  nombramiento  de  los  obispos.  Incluidos  los titulares, y, en general, a la propulsión de las Iglesias particulares», ( Pastor Bonus, 1988). 

En referencia a la Secretaría del Estado, su participación en la elección episcopal se recoge en el artículo 47 § 1 del  Pastor Bonus: «En circunstancias especiales, por mandato del Sumo  Pontífice,  esta  sección,  consultando  con  los  dicasterios  competentes  de  la  Curia Romana,  lleva  a  cabo  lo  referente  a  la  provisión  de  las  Iglesias  particulares,  así  como  a  la constitución y cambio de ellas y de sus asambleas». Además, según indica Antonio Viana Tomé (2007), este papel ejercido por la Secretaría del Estado «en el caso de países concordatarios se ocupa de los asuntos que hayan de tratarse con los gobiernos civiles, incluyendo cuestiones referentes al nombramiento de obispos, aunque en este caso debe proceder de acuerdo con la Congregación para los Obispos», (p. 245). 



42  A  no  ser  que  se  establezca  legítimamente  de  otra  manera,  cuando  se  ha  de  nombrar  un  Obispo diocesano o un Obispo coadjutor, para proponer a la Sede Apostólica una terna, corresponde al Legado pontificio investigar separadamente y comunicar a la misma Sede Apostólica, juntamente con su opinión, lo que sugieran el Arzobispo y los Sufragáneos de la provincia, a la cual pertenece la diócesis que se ha de proveer o con la cual está agrupada, así como el presidente de la Conferencia Episcopal; oiga además el Legado pontificio a algunos del colegio de consultores y del cabildo catedral y, si lo juzgare conveniente, pida en secreto y separadamente el parecer de algunos de uno y otro clero, y también de laicos que destaquen por su sabiduría. ( Código de Derecho Canónico, 1983). 

43  Al  menos  cada  tres  años,  los  Obispos  de  la  provincia  eclesiástica  o,  donde  así  lo  aconsejen  las circunstancias, los de la Conferencia Episcopal, deben elaborar de común acuerdo y bajo secreto una lista de presbíteros,  también  de  entre  los  miembros  de  institutos  de  vida consagrada,  que  sean  más  idóneos  para el episcopado, y han de enviar esa lista a la Sede Apostolica, permaneciendo firme el derecho de cada Obispo de dar a conocer particularmente a la Sede Apostólica nombres de presbíteros que considere dignos e idóneos para el oficio episcopal. ( Código de Derecho Canónico, 1983). 



68                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



La función de la Congregación para las Iglesias orientales se explica en el artículo 58 § 

1 del  Pastor Bonus44. 

Finalmente, la Congregación para la Evangelización de los Pueblos recoge en el artículo 89 su competencia en el nombramiento de obispos45. 

En definitiva, y según explica Antonio Viana Tomé, existen cuatro dicasterios de la Curia romana competentes em el procedimento del nombramiento episcopal46. 

En la actualidad, la elección y nombramiento episcopal es ejercido por derecho por la Santa Sede. 




7. BIBLIOGRAFÍA 

ABOY RUBIO, D. (2009). El concepto jurídico de título. Cuadernos doctorales, nº 23, 231-267. 

AMÓN,  K.  (1989).  Constitución  y  gobierno.  Recuperado  octubre  2022. 

https://mercaba.org/IGLESIA/Historia/Varios/Historia%20Iglesia%20Cat%c3%b3lica-Lenzenweger-11.pdf 

ÁLVAREZ GÓMEZ, J. (2001).  Historia de la Iglesia. I. Edad Antiigua. Madrid: Biblioteca de Autores cristianos. 



44 La competencia de esta Congregación se extiende a todas las cuestiones que son propias de las Iglesias orientales y que han de remitirse a la Sede Apostólica, tanto sobre la estructura y ordenación  de las Iglesias, como sobre el ejercicio de las funciones de enseñar, santificar y gobernar, así como sobre las personas, su estado, sus derechos y obligaciones. ( Pastor Bonus, 1988). 

45 Dependen de la misma los territorios de misiones, cuya evangelización confía a idóneos institutos, y sociedades, así como a Iglesias particulares, y para esos territorios trata todo lo que se refiere tanto a la erección de circunscripciones eclesiásticas, o a sus modificaciones. como a la provisión de las Iglesias, cumple las demás tareas que la Congregación para los Obispos ejerce en el ámbito de su competencia. ( Pastor Bonus, 1988). 

46 Tenemos, por tanto, cuatro dicasterios de la Curia romana que, sea por un motivo personal (rito), sea por un motivo territorial (los territorios de misión), sea en fin por motivos de orden político o diplomático (países concordatarios), resultan competentes en la constitución y cambio de circunscripciones y en la fase romana del procedimiento del nombramiento de obispos. Naturalmente esta realidad demanda una adecuada coordinación entre  esos  dicasterios.  ”  (VIANA  TOMÉ,  A.,  “Las  competências  de  la  Curia  Romana  sobre  la  constitución  de circunscripciones y el nombramiento de Obispos”,  Ius Canonicum nº 93, 2007, p. 243). 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       69 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



ARRANZ GUZMÁN, A. (2001).  Las elecciones episcopales durante el reinado de Pedro I de Castilla. En la España Medieval, nº 24, 421-461. 

AYALA MARTÍNEZ, C. (2007).  Los obispos de Alfonso VIII. Lisboa: Encuentro Nacional carreiras eclesiásticas no ocidente cristao, séc XII-XIV. 

BARRIO GOZALO, M. (2011 ). El sistema beneficial de la iglesia española en el Antiguo Régimen (1475-1834). Alicante: Publicaciones Universidad de Alicante. 

BLÁQUEZ MARTÍNEZ, J. M. (2010). “La tesis del origen africano del cristianismo español hispano. La carta 67 de Cipriano sobre la apostasía de los obispos de León-Astorga. Su gran importancia histórica. Las repercusiones bajo Valeriano y la tetrarquía”. Recuperado agosto 2012. 

http://www.colegiodeemeritos.es/docs/repositorio//es_ES//conf_1_blazquez_el_cristianis

mo_hispano.pdf 

CONGAR, I. (1951). Participación de los laicos en el gobierno de la iglesia . Revista de Estudios Políticos, nº 59, 27-56. 

DÍAZ IBÁÑEZ, J. (2010). La provincia pontificia de beneficios eclesiásticos en el reino de Castilla durante el periodo de aviñones. Estado de investigación.  Lusitania Sacra, nº 22, 63-84. 

FERNÁNDEZ TERRICABRAS, I. (2000).  Felipe II y el clero secular. La aplicación del concilio de  Trento.  Madrid:  Sociedad  estatal  para  conmemoración  de  los  centenarios  de  Felipe  II  y Carlos V. 

FLICHE, A. y MARTÍN, V. (1975a).  Historia de la Igleisa. Vol. IV. Los reinos germánicos. 

Valencia: Edicep. 

FLICHE, A. y MARTÍN, V. (1975b).  Historia de la Igleisa. Vol. XII. La revolución. Valencia: Edicep. 

FLICHE, A. y MARTÍN, V. (1975c).  Historia de la Igleisa. Vol. X. La cristiandad romana. 

Valencia: Edicep. 

FLICHE, A. y MARTÍN, V. (1976a).  Historia de la Igleisa. Vol. II. La Iglesia en la penumbra. 

Valencia: Edicep. 

FLICHE, A. y MARTÍN, V. (1976b).  Historia de la Igleisa. Vol. VIII. Reforma gregoriana y reconquistal. Valencia: Edicep. 

FLICHE, A. y MARTÍN, V. (1977a).  Historia de la Igleisa. Vol. IX. Las cruzadas. Valencia: Edicep. 



70                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



FLICHE,  A.  y  MARTÍN,  V.  (1977b).  Historia  de  la  Igleisa.  Vol.  XV.  El  gran  cisma  de Occidente. Valencia: Edicep. 

FLICHE, A. y MARTÍN, V. (1977c).  Historia de la Igleisa. Vol. XIII. Espiritualidad y política en la Edad Media. Valencia: Edicep. 

FLICHE,  A.  y  MARTÍN,  V.  (1977d).  Historia  de  la  Igleisa.  Vol.  XXI.  Luchas  políticas. 

Valencia: Edicep. 

FLICHE, A. y MARTÍN, V. (1978).  Historia de la Igleisa. Vol. I. El nacimiento d ela Iglesia. 

Valencia: Edicep. 

GARCÍA ORO, J. (2005).  Historia de la Iglesia. III. Edad Moderna. Madrid: Biblioteca de Autores cristianos. 

GALI Y DÍAZ, M. (1859). Discurso de investidura doctor. Madrid. 

GARCÍA-VILLOSLADA  ALZUGARAY.  R.  (1979).  Historia  de  la  Iglesia  en  España.  I:  La Iglesia en la España romana y visigoda (siglos I-VIII). Madrid: Biblioteca de Autores cristianos. 

GARRIDO ARANDA, A. (1979).  Organización de la Iglesia en el Reino de Granada y su proyección en Indias. Córdoba: Universidad de Córdoba. 

GONZÁLEZ FAUS, J. I. (1992).  Ningún obispo impuesto. Las elecciones episcopales en la hisotira de la Iglesia. Sal Terrae, s.l. 

LA BIBLIA. (2006). 7ª ed. La Casa de la Biblia. 

LENZENWEGER, J., STOCKMEIER, P., AMON, K., ZINNOHOBLER, R. (1989).  Historia de la Iglesia católica. Barcelona: Herder. 

LLORCA VIVES, B. (2005).  Historia de la Iglesia católica. I: Edad Antigua. La Iglesia en el mundo grecorromano (1-750). Madrid: Biblioteca de Autores cristianos. 

LORA  SERRANO,  G.    (2009).  Las  elecciones  episcopales  de  la  diócesis  de  Plasencia durante la Edad Media.  Historia. Instituciones. Documentos, nº 36, 251-267. 

MATOS PAIVA, J. P. (2006).  Os bispos de Portugal e do Imperio, 1495-1777. Imprensa da Universidade de Coimbra. 

MATOS  PAIVA,  J.  P.  (2011).  Ceremonial  eclesiástico  en  el  Portugal  del  siglo  XVII. 

 Obradoiro de Historia Moderna, nº 20, 175-196. 

MIRET MAGDALENA, E. (1968). Elección popular de obispos.  Triunfo, nº 341, 77. 



ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       71 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



NIETO  SORIA,  J.  M.,  SANZ  SANCHO,  I.  (2002).  La  época  medieval:  iglesia  y  cultura.  

Madrid: Itsmo. 

ORLANDIS ROVIRA, J. (2001).  Historia de la Iglesia. I. La liturgia antigua y medieval. 

Madrid: Ediciones Palabra. 

ORLANDIS  ROVIRA,  J.  (2003).  Historia  de  las  instituciones  de  la  Iglesia  Católcia. 

Pamplona: Eunsa. 

PORTUGAL  BUENO,  M.C.  (2014).  Las  celebraciones  oficiales  tradicionales  cívico religiosas de los municipios de España en el siglo XXI. La entrada episcopal en la Diócesis de Orihuela-Alicante. Universidad Católica de Murcia. 

PRIETO VILAS, M. (2002).  Los obispos hispanos a fines del Imperio romano (ss IV-VII): el nacimiento de una élite social. Universidad Complutense de Madrid. 

RICHARD,  C.  (1793a).  Los  sacrosantos  concilios  generales  y  particulares.  Tomo  I. 

Madrid: Antonio Espinosa. 

RICHARD,  C.  (1793b).  Los  sacrosantos  concilios  generales  y  particulares.  Tomo  II. 

Madrid: Antonio Espinosa. 

RICHARD,  C.  (1793c).  Los  sacrosantos  concilios  generales  y  particulares.  Tomo  III. 

Madrid: Antonio Espinosa. 

RICHARD,  C.  (1794).  Los  sacrosantos  concilios  generales  y  particulares.  Tomo  IV. 

Madrid: Antonio Espinosa. 

RICHARD,  C.  (1795).  Los  sacrosantos  concilios  generales  y  particulares.  Tomo  VIII. 

Madrid: Antonio Espinosa. 

RODRÍGUEZ DE CAMPOMANES, P. (1830).  Tratado de la Regalía ó sea el Derecho Real de  nombrar  a  los  beneficios  eclesiásticos  a  toda  España  y  guarda  de  sus  iglesias  vacantes. 

París: Libería hispano-americana. 

SÁNCHEZ HERRERO, J. (2005).  Historia de la Iglesia. II: Edad Media. Madrid: Biblioteca de Autores cristianos. 

SOBRINO  MERELLO,  J.A.  (1986).  Así  fue  la  iglesia  primitiva.  Vida  infomrativa  de  los Apóstoles. Madrid: Bibioteca de Autores cristianos. 

TINEO TINEO, P. (1996). La recepción de Trento en España (1565). Disposiciones sobre la actividad episcopal.  Revista Anuario de Historia de la Iglesia, vol. V, 241-296. 



72                                                                                                                                                                      ISSN: 2386-8694 



[image: Image 2]

ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 18 [Páginas 33-73]   

2023 



UBRIC RABANEDA, P. (2004).  La iglesia en la Hispania del siglo V. Granada: Univesidad de Granada. 

VERGARA  CIORDIA,  J.  (2010).  Jerarquía  eclesiástica  ysecularización  en  el  Antiguo Régimen (1768-1833).  Revista Anuario de Historia de la Iglesia,  vol. XIX, 73-94. 

VIANA TOMÉ, A. (2007). Las competencias de la Curia Romana sobre la constitución de circunscripciones y el nombramiento de Obispos.  Ius Canonicum, nº 93, 241-251. 

WIPSZYCHKA,  E.  (2000).  Storia  della  Chiesa  nella  tarda  antichità.  Milano:  Bruno Mondadori. 



This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 Unported License 





ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                       73 





cover.jpeg
ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, N© 18 [Paginas 33-73] 2023

Cronologia de la evolucidn del protocolo en la eleccién y
nombramiento episcopal

Chronology of the evolution of protocol in episcopal election
and appointment
M2 del Carmen Portugal Bueno!
portugal.delcamren@gmail.com

Recepci6n: 29/10/2022 Revisién: 29/12/2022 Aceptacion: 28/03/2023 Publicacién: 30/06/2023

https://doi.org/10.56944/eeii.vol.10.n.18.2023.36995

Resumen

La eleccion y el nombramiento episcopal es una de las ceremonias mds importantes para la
Iglesia catdlica desde el inicio del cristianismo. éla razon? La importancia de la figura del
obispo para la comunidad cristiana local a la que gobierna. Desde el siglo | hasta la actualidad
su protocolo ha sufrido cambios muy significativos. La cronologia de estas adaptaciones gira
en torno a cuatro acontecimientos clave que explican el desarrollo y avance de esta
ceremonia: Ill Concilio de Orleans (538), Ill Concilio de Letran (1179), Cisma de Occidente
(1378-1417), Decreto Christus Dominus (1965).

Palabras claves: eleccion episcopal, nombramiento episcopal, obispo, ceremonial religioso,
iglesia catdlica, protocolo religioso.

Abstract

The episcopal election and appointment is one of the most important ceremonies for the
Catholic Church since the beginning of Christianity. Why? Because of the importance of the
bishop's figure for the local Christian community that he governs. From the first century to the
present, its protocol has undergone very significant changes. The chronology of these
adaptations revolves around four key events that explain the development and progress of

1 Doctora en Comunicacién por la Universidad Catélica San Antonio de Murcia (UCAM). Profesora
colaboradora en materia de protocolo y organizacién de eventos en UNED; UOC, UNIR, Universidad Europea de
Madrid y Universidad del Atlantico Medio. Miembro de la Sociedad de Estudios Institucionales.

ISSN: 2386-8694 33





index-1_1.png





index-41_1.png





