ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

Aconfesionalidad, laicidad, libertad religiosa, protocolo

Non-fessionality, laicity, religious freedom, protocol

Enrique Somavilla Rodriguez!
RCU Escorial Maria Cristina
erisom@gmail.com

Recepcion: 15/02/2025 Revision:20/03/2025 Aceptacion:31/03/2025 Publicacién: 27/06/2025

DOI: https://doi.org/10.5944/eeii.vol.12.n.22.2025.44634

Resumen

No siempre se conoce bien todo lo relativo a la Iglesia catélica. El gobierno de la Iglesia se lleva
a cabo a través de la Santa Sede por medio de la Curia romana. Sin dejar de pasar el hecho
que el soporte temporal se realiza por el Estado de la Ciudad del Vaticano. Asi ocurre lo mismo
cuando hablamos de la liturgia, el ceremonial y el protocolo que lleva en si, estas tres
realidades que son diferentes pero que sirven a un mismo fin: evangelizar a todos los pueblos
y anunciar el Reino de Dios. Igualmente hay que tener en cuenta los tratamientos y las
precedencias dentro de la Iglesia y fuera de ella. De otra parte, su relacién con las sociedades
a las que sirve, han sido muy diferentes a lo largo de los siglos. La libertad religiosa, la relacién
entre Iglesia y Estado, suelen marcar las posiciones entre laicismo, laicidad y aconfesionalidad.
Es importante saber la ayuda desinteresada que hace la Iglesia catdlica a la sociedad actual.

Palabras clave: Aconfesional, laicidad, libertad religiosa, tratamiento, protocolo, ceremonial

! Enrique Somavilla Rodriguez, OSA, es doctor en Teologia Dogmética, Derecho Civil y Ciencias Econémicas y
Empresariales; licenciado en Teologia Sistematica, mdster en Doctrina Social de la Iglesia; master en Relaciones
Internacionales y Protocolo, master en Derecho de la Unién Europea; Diploma de Estudios Avanzados en Derecho
(DEA). Es Profesor ordinario de Teologia en el Centro Teoldgico San Agustin (afiliado a la Pontificia Universidad
de Salamanca), donde imparte diversas asignaturas: Andlisis Politico y Econdmico; Sacramentos de Iniciacidn
cristiana, Misterio de Dios, Cristologia, Ecumenismo, Iglesias Orientales, Doctrina social de la Iglesia. Profesor de
Teologia cristiana de las religiones: relaciones interreligiosas y Teologia de la Comunicacién en el Estudio
Teoldgico Agustiniano de Valladolid (Centro Agregado a la Facultad de Teologia del Norte, sede de Burgos). En el
Real Centro Universitario Escorial-Maria Cristina, Centro Adscrito a la Universidad Complutense de Madrid, es
Rector y profesor de Derecho Eclesiastico del Estado. Es profesor Ordinario del CTSA y profesor Agregado de
ETAV.

ISSN: 2386-8694 69


mailto:erisom@gmail.com
https://doi.org/10.5944/eeii.vol.12.n.22.2025.44634

ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

Abstract

Not always well known everything related to the Catholic Church. The government of the
Church is carried out through the Holy See through the Roman Curia.

Without stopping the fact that temporary support is done by the Vatican City State. So, it is
the same when we talk about the liturgy, the ceremonial and the protocol, that carries in itself,
these three realities that are different, but they serve the same purpose: evangelize all
peoples and announce the Kingdom of God. Equally we must take into account treatments
and precedents inside and outside the Church. From elsewhere, your relationship with the
societies you serve, have been very different over the centuries. Religious freedom, the
relationship between Church and State, usually mark the positions between laicism, laicity and
not religious. It's important to know the selfless help he does the Catholic Church to society
current.

Keywords secular, secularity, religious freedom, treatment, protocol, ceremonial

SUMARIO

1. INTRODUCCION
2.- HISTORIA DE LOS ESTADOS PONTIFICIOS Y EL ESTADO DE LA CIUDAD DEL VATICANO
3. ORGANIZACION Y GOBIERNO DE LA IGLESIA CATOLICA
2.1. Clases de arzobispos
2.2. Clases de obispos
2.3. Nombramiento de los obispos
2.4. Conferencias episcopales
4. LAS AUTORIDADES DEL ESTADO DE LA CIUDAD DEL VATICANO: LA CURIA ROMANA
3.1. Curia romana
3.2. La conformacion general de la estructura de gobierno
5. PROTOCOLO Y CEREMONIAL
4.1. Tiara pontificia
4.2. Mitra pontifical
4.3. Palio papal
4.4. El solideo
6. SISTEMA DE TRATAMIENTOS Y PRECEDENCIAS
5.1. Tratamientos en general
5.2. Precedencias de las Iglesias, Comunidades eclesiales y religiones
7. ACONFESIONALIDAD, LAICIDAD, LAICISMO EN EL CONTEXTO DEL ESTADO ESPANOL
6.1. Sentido de la Aconfesionalidad, laicidad y laicismo
6.2. Estado laico, laicidad y laicismo
8. ELESTADO Y LA LIBERTAD RELIGIOSA
9. CONCLUSION
10. BIBLIOGRAFIA

70 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

1. INTRODUCCION

Resulta dificil hablar hoy en dia de la Iglesia catdlica en medio de las realidades que vivimos.
Nos encontramos en una sociedad muy mediatizada por los poderes facticos, especialmente
los Medios de comunicacién social, donde casi practicamente no aparece, a no ser que se trata
de temas controvertidos o escabrosos como los casos de pederastia u otros analogos, que no
dejan ver con claridad apabullante, la inmensa labor humana, social, cultural, econdmica y
asistencial de la misma. La labor callada pero eficiente, de tantos presbiteros y religiosos,
religiosas y laicos que trabajan denodadamente, en la inmensa mayoria de los casos por unos
sueldos ridiculos, y con una red asistencial de caracter voluntario, sin el cual seria imposible
atendery cubrir todas esas necesidades en muchas ocasiones se presenta a un porcentaje alto
de la poblacién con escasos recursos o sin ellos.

Se puede recordar la crisis del coronavirus, que se llevd por delante a miles de muertos, que
en lainmensa mayoria de los casos eran mayores y, ademas, compatriotas que se encontraban
en residencias adaptadas a su particular situacidn. La labor callada y abnegada de tantos
sacerdotes y religiosos que atendian a los centros sanitarios como los hospitales, sanatorios,
clinicas, que igualmente que muchos del personal médico dieron sus vidas, en el cumplimiento
de sus tareas, obligaciones y trabajo. De la misma manera, hay que recordar, la misma labor
de Manos Unidas (Una organizacion con historia, s.f.), Ayuda a la Iglesia necesitada (Ayuda a
la Iglesia Necesitada, s.f.), o la conocida Caritas (Cdritas. Ayudanos a estar donde mds nos
necesitan, s.f.). La situacién de muchas familias, en situacién de precariedad, creyentes,
practicantes o no, fueron las primeras que recibieron las solidarias ayudas, que en el fondo
venian de la generosidad de tantos benefactores, bienhechores, hombres y mujeres de toda
condicidn, que ayudaban en funcién de sus posibilidades, pero con un corazén generoso en
solidaridad.

Pues fue, como siempre, la solidaridad la que imperd en toda la poblacién para sacar adelante
de nuevo la sociedad, la nacién con todas fuerzas, mirando mas en lo que nos une a todos,
gue lo que nos pueda separar. La Iglesia siempre, a pesar de todas las dificultades, problemas
y conflictos, ha tratado de llegar a todos los hombres de cualquier clase y condicién, no sélo
para anunciar el Evangelio y la Buena Noticia, sino para estar al frente de las necesidades mas
perentorias del ser humano, pues es necesario que vaya unido el pan de la palabra con el pan
para comer. Es muy poco lo que recibe la Iglesia para el enorme bien que realiza (BRUNORI
PAGLIANO, 2020).

2. . HISTORIA DE LOS ESTADOS PONTIFICIOS Y EL ESTADO DE LA CIUDAD DEL VATICANO

Los Estados Pontificios fueron basicamente territorios del centro de la peninsula itdlica que
formaron un Estado independiente aproximadamente entre el afio 752 hasta 1870. Desde el
punto de vista del derecho estatal o publico los Estados Pontificios aparecen por vez primera
en el siglo VI, con las donaciones de Pipino, el Breve, Carlomagno, etc. El Santo Padre,
Esteban Il (752-757), se convierte en el soberano temporal de una franja de territorio que se

ISSN: 2386-8694 71



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

extiende diagonalmente a través de Italia desde el Tirreno hasta el Adriatico, incluida la ciudad
de Ravena y la Pentépolis. Este es el inicio de los Estados Pontificios. Renové la donacién su
hijo Carlomagno a Adriano | (772-795). Pero sus raices llegan hasta tiempos mas antiguos, aun
cuando podrian remontarse hasta el tiempo de Constantino. El culto a Pedro, que desde el
siglo V se desarrollé con mas fuerza dentro y fuera de Roma, condujo a ricas donaciones de
los emperadores y de la nobleza. Esta extensa posesidn territorial de la Iglesia romana, que
aparece ya desde el siglo VI se llamé Patrimonium Petri (FABRE, 1892). T

ras el derrumbamiento del Imperio romano de Occidente, la Iglesia de Roma y su cabeza, el
Santo Padre, poseian grandes territorios extendidos por diversas regiones de Italia, Dalmacia,
Galia meridional, Africa del norte. Este Patrimonium Petri, mantenia su explotacién como
patrimonio, que siempre fue considerado, de los pobres y se destinaban esencialmente a las
obras caritativas, asistenciales y benéficas y al sufragio de las necesidades del mantenimiento
del culto y de los ministros. Desde el siglo XVI, con Alejandro VI (1492-1503) los Estados
Pontificios (THEINER, 1861) se desintegraron en una serie de Estados en manos de los
familiares de los Borgia. La vacilante politica de Clemente VIl (1523-1534) trajo sobre Roma
una tremenda catdstrofe. Las tropas fuera de control de Carlos V recorrieron y sometieron a
pillaje los Estados Pontificios, ocuparon Roma el 6 de mayo de 1527 y durante ocho dias la
sometieron a saqueo. Mas tarde, el papa firmdé en 1529 una paz con el emperador, en
Barcelona y se le devolvieron los Estados de la Iglesia (FARINI, 1853).

Las conclusiones de la paz fueron confirmadas por la Conferencia de Bolonia, en la que Carlos
V recibié la corona imperial el 24de abril de 1530, de manos de Clemente VII. Anteriormente
del estallido de la Revolucidn Francesa, los Estados Pontificios abarcaban, sustancialmente el
territorio que les habia pertenecido en tiempos de Carlomagno. Con Pio VI (1775-1779) se
trabajoé lo posible (MONTINI, 1936-1937). Bajo la proteccién del emperador Francisco I, los
cardenales eligieron en Venencia en 1800 a Pio VII (1800-1823) como papa. Tiempos duros le
esperaban. Es cierto que, en 1801, Pio VII recuperé los Estados Pontificios por gracia de
Napoledn (RAMONDINI, 1882). Hasta el Congreso de Viena (RINIERI, 1904) en 1814, donde el
papa estuvo representado por el habil Consalvi, no se volvieron a restablecer, casi en su forma
anterior, los Estados Pontificios, excepto Avifidn y Venaissin, que no fueron devueltos al
papado y por la estrecha franja a lo largo de la frontera con Ferrara, en el distrito norte del Po
gue pasaron a Austria con el derecho de establecer guarniciones en Ferrara.

En el Acta Final de 9 de junio de 1815, se clausuraba el Congreso de Viena. Entre sus
disposiciones principales estan las siguientes: Pio VIl era reconocido como soberano de los
Estados Pontificios. Los pontificados de Ledn Xl (1823-1829); Pio VIII (1829-1831); Gregorio
XVI (1831-1846), intentaron mantener el statu quo, realmente complicado (BASTIA, 1890). Los
acuerdos llegaron algo mas tarde.

Como sucediera en 1849, de nuevo las fuerzas de Napoledn Il salvaron al poder temporal del
papado del inminente peligro a que se hallaba abocado (BALAN, 1880). Pese a ello, el
acontecimiento esperado por todos, incluso por el propio Pontifice, no tardd en llegar y
cuando, el 20 septiembre de 1870 los soldados del general piamontés Cadorna (RENOUVIN,
1960: 127-133) entraban en Roma por la célebre Porta Pia, antigua entrada de la Muralla

72 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

Aureliana (DE CESARE, 1909), caia el teldn sobre el milenario poder temporal del Pontificado
(ROBLES MUNOZ, 1988: 10-15). Nuevos destinos se abrian para la Iglesia. Desde 1870 hasta
1929, se intenta por parte italiana (GUSTINE, 1901) solventar la situacion de papa, que se auto
recluyé dentro de las Murallas leoninas del Vaticano y rehusé la famosa Ley de Garantias de
1871. A partir de entonces y hasta 1929, la cuestion romana dividiria al mundo catdlico y de
forma particularmente intensa al pueblo italiano.

La Sede Apostdlica (VERGNES, 1905) continto funcionando con la misma estructura conocida,
con personalidad juridica internacional (GRAHAM, 1959: 22-246) y derecho de representacion
y legacion activa y pasiva (PARO, 1947: 159 ss.). En 1929, Mussolini en representacion del Rey
Victor Manuel lll y el cardenal Pietro Gasparri, en representacion del papa Pio XI, firmaron los
Pactos Lateranenses (ANZILOTTI, 1929: 165), el 11 de febrero y se ratificaron el 7 de junio del
mismo afio. Con el Tratado, el Concordato y la Convencién Financiera fueron establecidas las
relaciones diplomaticas bilaterales entre Italia y la Santa Sede.

Los Pactos Lateranenses reconocen (GESTOSO TUDELA, 1930) la independencia y soberania
de la Santa Sede (PIO XI, 1929: 1-4 y 5-13), (JUAN PABLO II, 2000: 75-80) y se constituye el
Estado de la Ciudad del Vaticano (JUAN PABLO II, 2002: 34-49), entre ambas partes Italia y la
Santa Sede (AAS 21, 1929: 209-307). Posteriormente, cuando la unidad de Italia se rompe,
particularmente entre septiembre de 1943 y junio de 1944, con la ocupacién alemana de
Roma, se desvela la importancia de este Tratado, con la segura existencia del Estado de la
Ciudad del Vaticano, desde el cual la Iglesia pudo y puede desarrollar su papel de
reconstructora civil, ademds de defensora de la dignidad del hombre, rol que, hay que
preguntarse, como hubiera sido posible, el normal funcionamiento de las actividades propias
y la labor asistencial que realizd, en unos momentos tan decisivos para la sociedad y el mundo
en el que se movia. Efectivamente, sin los titulos juridicos y las garantias que estos Pactos
habian establecido, hubiera sido del todo imposible.

3. ORGANIZACION Y GOBIERNO DE LA IGLESIA CATOLICA

Como sociedad estructurada, la Iglesia catdlica estd organizada y gobernada especialmente
en base a jurisdicciones correspondientes al papa y a los obispos. Por eso, se entiende por
Jerarquia ministerial la designada ordenadamente de acuerdo con los rangos y orden del clero
para velar por la vida espiritual de los catélicos, por el gobierno de la Iglesia y por la mision de
la Iglesia alrededor del mundo. Las personas pueden pertenecer a la jerarquia por virtud de
ordenacidon y mision canénica. El término jerarquia se utiliza también para designar un
conjunto determinado de obispos y/o arzobispos. Por ejemplo: la jerarquia de Espafia.
Ademas, el Santo Padre es la Cabeza de la Iglesia.

De aqui se comprende que el papa es la cabeza suprema de la Iglesia. El tiene la primacia de
jurisdiccion, asi como el honor sobre toda la Iglesia. El Santo Padre mantiene entre otros
titulos como: Vicario de Cristo, Sucesor del Apodstol Pedro, Sumo Pontifice de la Iglesia
Universal, Obispo de Roma, Patriarca de Occidente (Aclaracion sobre el titulo papal de, s.f.),
Primado de Italia, Arzobispo y Metropolitano de la Provincia de Roma, Soberano del Estado de
la Ciudad del Vaticano, Siervo de los siervos de Dios. El papa imparte sus ensefianzas, como

ISSN: 2386-8694 73



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

garantia de la fe comun, mediante enciclicas, cartas apostélicas, mensajes, discursos, etc., y
en algunas ocasiones bajo forma de definiciones doctrinales infalibles. Tiene en la Iglesia
catdlica la plenitud del poder legislativo, judicial y administrativo. Se entiende por Colegio
cardenalicio, al conjunto de los cardenales que son elegidos por el papa para servir como sus
principales asistentes y consejeros en la administracion central de los asuntos de la Iglesia.
Colectivamente, solamente ellos conforman el Colegio cardenalicio. El nimero de cardenales
que participan en el conclave de eleccién de nuevo Pontifice serd de 120 electores (PABLO VI,
1973:161-214) y (JUAN PABLO IlI, 1996: 305-343).

También los Obispos que, en unién y subordinados al papa, son los Sucesores de los Apdstoles
para el cuidado de la Iglesia y para continuar con la misién del Seior Jesus en el mundo. Ellos
sirven al pueblo de Dios en su propia didcesis, o iglesias particulares, con autoridad ordinaria
y jurisdiccién. Ellos también comparten con el papa, y entre ellos, la comun preocupacion y
esfuerzo por la buena marcha de toda la Iglesia. Existen otros obispos de estatus especial que
son los patriarcas del Rito Pascual, que dependen solamente del Santo Padre, son cabezas de
los fieles que pertenecen a estos ritos alrededor del mundo. Los obispos son siempre
responsables directamente ante el papa, por el ejercicio de su ministerio al servicio de su
pueblo de Dios en varias jurisdicciones o divisiones de la Iglesia alrededor del mundo. Pueden
ser: Arzobispos residentes y Metropolitanos: cabezas de archididcesis; los Obispos
diocesanos: cabezas de didcesis; Vicarios y Prefectos Apostdlicos: cabezas de vicarias
apostolicas, y prefecturas apostélicas; Prelados: cabezas de una Prelatura; Administradores
Apostélicos: que son responsables temporales de una jurisdiccion. Cada uno de ellos, en sus
respectivos territorios, tienen todos, de acuerdo con la ley candnica, jurisdiccion ordinaria.
Acerca de los pdrrocos que son responsables de la administracién de las parroquias, también
estdn los presbiteros o sacerdotes, religiosos, religiosas y laicos.

También dependen directamente del Santo Padre: los Arzobispos y Obispos titulares, los
Obispos Auxiliares, miembros de las Ordenes religiosas, Monasticas, Mendicantes y
Congregaciones de Derecho Pontificio, Institutos, Ateneos, Estudios, Centros, Facultades y
Universidades Pontificias, Nuncios del papa y Delegados apostdlicos. Asistiendo al papa y
actuando en su nombre en el gobierno central y administracién de la Iglesia estan los
cardenales de la Curia Romana.

3.1. Clases de arzobispos

Asi arzobispo es el nombre que recibe un obispo con el titulo de una Archididcesis. Se
denomina Arzobispo Metropolitano de la archididocesis central de una provincia eclesiastica
gue contiene varias didcesis. Tiene todos los poderes del obispo en su propia archidiécesis y
supervisidn, y jurisdiccion limitada sobre las demas didcesis (llamadas sufraganeas). El palio
conferido por el papa es el simbolo de su status como metropolitano. De esta manera,
Arzobispo Titular es el que tiene el titulo de una archididcesis que existia ya en el pasado, pero
ahora existe sélo en titulo. No tiene jurisdiccidn ordinaria sobre una archidiécesis. Lo son, por
ejemplo, los arzobispos en la Curia romana, nuncios papales, delegados apostélicos. Existen

74 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

los llamados arzobispos Ad Personam es el titulo honorifico personal a modo de distincién
concedido a algunos obispos. No tienen jurisdiccion ordinaria sobre una archididcesis
determinada. Esta el llamado arzobispo Primado, que es el titulo honorifico otorgado a los
arzobispos de las circunscripciones eclesidsticas mds antiguas o representativas de algunos
paises o regiones. En Espafia, por ejemplo, lo es el arzobispo de Toledo, por ser la sede
primada. Por ultimo, tenemos la figura del arzobispo Coadjutor es el asistente del arzobispo
titular y con derecho a sucesion.

3.2. Clases de obispos

Partimos del obispo Diocesano es aquel que estd a cargo de una didcesis determinada. Asi
también el obispo titular tiene el titulo de una didcesis que existié en el pasado y ahora sélo
existe en titulo; es normalmente obispo asistente o auxiliar de un obispo diocesano o
arzobispo. También hay obispo Coadjutor, que es el asistente o auxiliar de un obispo
diocesano, ero con derecho a sucesion. En el ordenamiento aparecen después los Vicarios
Episcopales, que son los asistentes, obispo o no, designados por el obispo residencial, como
su delegado en una parte geografica o area de trabajo fundamental de la didcesis para un
determinado tipo de trabajo apostdlico.

3.3. Nombramiento de los obispos

Los nombramientos de los obispos se realizan luego de un proceso muy prolijo, largo y
determinado de seleccién que varia segun las regiones y los diversos ritos catdlicos, pero la
aprobacion final en todos los casos estd bajo la decisidén y jurisdiccion del Santo Padre. Cuando
se habla del Sinodo de los obispos, refiere a la asamblea de obispos escogidos de las distintas
regiones del mundo, que se rednen en ocasiones determinadas para fomentar la unién
estrecha entre el Romano Pontifice y los demds obispos, y ayudar al Sumo Pontifice con sus
criterios y consejos para la integridad y mejora de la fe; de costumbres, la conservacion y
fortalecimiento de la disciplina eclesiastica; y estudiar las cuestiones que se refieren a la accion
y misidon de la Iglesia en el mundo. Fue creado por el papa Pablo VI el 15 de septiembre de
1965 con el Motu Proprio Apostdlica Sollicitudo, se aprobd su Reglamento el 8 de diciembre
de 1966, que fue ampliado en los afios sucesivos de 1969, 1971 y 1974. El sinodo depende
directa e inmediatamente del papa, quien tiene la autoridad de designar la agenda, llamar a
sesion y dar a los miembros autoridad de deliberar y aconsejar. El papa se guarda el derecho
de elegir al Secretario General, Secretarios Especiales e incluso hasta el 15% del total de los
miembros (ALTAMIRANO HERRERA, 2006: 187-190).

ISSN: 2386-8694 75



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

3.4. Conferencias episcopales

La Conferencia Episcopal es una institucion de caracter permanente, también denominada
Conferencia Nacional de Obispos ya que su funcidn es ser la asamblea de los Obispos de una
nacién o territorio determinado, que ejercen unidos algunas funciones pastorales respecto de
los fieles de su territorio, para promover conforme a la norma del derecho el mayor bien que
la Iglesia proporciona a los hombres, sobre todo mediante formas y modos de apostolado
convenientemente acomodados a las peculiares circunstancias de tiempo y de lugar (Codigo
de Derecho Candnico, CDC, canon 447). La Conferencia Episcopal Espafiola es una institucion
administrativa y de cardcter permanente integrada por todos los obispos de las didcesis de
Espafa y Andorra, bajo la autoridad del papa. Por el derecho mismo, pertenecen a la
Conferencia Episcopal todos los Obispos diocesanos del territorio y quienes se les equiparan
en el derecho, asi como los Obispos coadjutores, los Obispos auxiliares y los demds Obispos
titulares que, por encargo de la Santa Sede o de la Conferencia Episcopal, cumplen una funcién
peculiar en el mismo territorio; pueden ser invitados también los Ordinarios de otro rito, pero
sélo con voto consultivo, a no ser que los estatutos de la Conferencia Episcopal determinen
otra cosa (CDC, canon 450).

Igualmente, si a juicio de la Sede Apostdlica, habiendo oido a los Obispos diocesanos
interesados, asi lo aconsejan las circunstancias de las personas o de las cosas, puede erigirse
una Conferencia Episcopal para un territorio de extensién menor o mayor, de modo que sélo
comprenda a los Obispos de algunas lIglesias particulares existentes en un determinado
territorio, o bien a los prelados de las Iglesias particulares de distintas naciones; corresponde
a la misma Sede Apostélica dar normas peculiares para cada una de esas Conferencias (CDC,
canon 448). Pertenecen ipso iure a la conferencia episcopal todos los obispos diocesanos del
territorio y quienes se les equiparan en el derecho; también los obispos coadjutores, auxiliares
y los demas obispos titulares que cumplen una funcién peculiar en el mismo territorio.

Las conferencias episcopales tienen una larga existencia como entidades informales, pero
fueron establecidas como cuerpos formales por el Concilio Vaticano Il (Christus Dominus, 38)
e implementadas por el Obispo de Roma Pablo VI en 1966, motu proprio Ecclesiae sanctae. La
operacion, autoridad y responsabilidad de las conferencias episcopales estd generalmente
gobernada por el Cédigo de Derecho Candnico (CDC, canones 447-459). La naturaleza de las
conferencias episcopales y su autoridad magisterial fueron clarificadas por el Obispo de Roma
Juan Pablo Il en 1998, motu proprio Apostolos suos. La Conferencia Episcopal puede dar
decretos generales en los casos en que asi lo prescriba el derecho universal o cuando lo
establezca un mandato de la Santa Sede. Es indiferente que este mandato se haya dado por
iniciativa de la Santa Sede, o a peticidon de la Conferencia Episcopal. Por lo demds, entre los
decretos generales se deben incluir los decretos generales ejecutivos (CDC, canon 455, § 1).
Para la validez de estos decretos generales es necesario que se hayan dado por la Asamblea
plenaria, al menos con dos tercios de los votos de los Prelados que pertenecen a la Conferencia
con voto deliberativo. Adema3s, antes de entrar en vigor deben recibir el recognitio de la Santa
Sede (CDC, canon 455, § 2).

76 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

4. LAS AUTORIDADES DEL ESTADO DE LA CIUDAD DEL VATICANO: LA CURIA ROMANA

Es el conjunto organico de los Dicasterios. Se le da también el nombre de Santa Sede o Sede
Apostdlica, que es propio asimismo del oficio del Romano Pontifice. La Santa Sede va a ser la
depositaria de la administracion de la Iglesia catdlica a través de los tiempos, de forma
sucesiva, desde el principio con Pedro y los apdstoles y especialmente desde el conjunto de
donaciones realizadas por particulares, desde tiempos de Carlomagno y Pepino que daran
lugar al Patrimonio de la Sede de Pedro. Esto quedara enmarcado dentro de los llamados
Estados Pontificios hasta su desaparicion en 1870, pero que subsisten en la denominada Santa
Sede o Sede Apostélica. La cuestion Romana quedara resuelta en 1929 con la creacién de un
ente nuevo que es el Estado de la Ciudad del Vaticano, a partir de dos entes previos: La Santa
Sede e Italia (SOMAVILLA RODRIGUEZ, 2015). La forma de gobierno del Estado de la Ciudad
del Vaticano es la monarquia absoluta. Curiosamente, el Santo Padre es el Soberano Pontifice,
que se elige por sufragio universal, libre directo y secreto, pero limitado. Solamente pueden
votar los cardenales menores de 80 afios. El Jefe de Estado es el Romano Pontifice, el papa,
gue tiene plenos poderes legislativo, ejecutivo y judicial.

4.1. Curia romana

La Curia romana es el conjunto de drganos de gobierno de la Santa Sede y de la Iglesia catdlica.
Esta compuesto por un grupo de instituciones, denominadas dicasterios, bajo la direccién del
papa, que ejercen las funciones legislativas, ejecutivas y judiciales. Asi pues “En el ejercicio
supremo, pleno e inmediato de su poder sobre toda la Iglesia, el Romano Pontifice se sirve de
los dicasterios de la Curia Romana, que, en consecuencia, realizan su labor en su nombre y
bajo su autoridad, para bien de las Iglesias y servicio de los sagrados pastores” (CONCILIO
VATICANO I, 1966: 673-696). Con una estructura de gobierno, también la Curia es un
complejo entramado de instituciones de poder. Pero la Iglesia es algo mas importante. Pedro
viene de Cristo, porque todos comieron de una misma comida, y todos bebieron de una misma
bebida, pues tomaban de la roca espiritual que estaba siempre con ellos y esta roca es Cristo
(SAN AGUSTIN, Sermdn 295, 1,1: PL. 35, 1349).

San Agustin intensifica todavia con mayor fuerza aludiendo que la fuerza de Jesus es la que
edifica la Iglesia sobre la piedra que es él mismo, puesto que Pedro sera la figura de esa Iglesia
(SAN AGUSTIN, Sermdn 270, 2: PL. 35, 1239), pues si la piedra es Jesucristo, Pedro sera el
pueblo de Dios. Ante eso, expresa, sobre esta piedra edificaré mi Iglesia, es decir sobre el
mismo Hijo de Dios vivo. Es decir, sobre El se edificard a Pedro, yo te edificaré sobre mi, no a
mi sobre ti (SAN AGUSTIN, Sermdn 76, 1,1: PL. 35, 479). Y san Agustin sigue insistiendo pues
la Iglesia de Jesucristo no es obra nunca de los hombres, sino la presencia de Cristo en medio
de ellos. Pedro, en nombre de los doce, profesa su fe y entonces Jesus le confia la edificacion
de su cuerpo. Pues la piedra sobre la que va a realizarse la obra es la fe de los hombres.
Testigos de lo que han visto y oido y tocado sobre la presencia corporal de Dios, asi anuncian
y construyen la Iglesia mediante sus catequesis y milagros que la acompafian (BOUGEROL,

ISSN: 2386-8694 77



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

1992: 745-756). San Agustin sabia muy bien de lo que hablaba cuando tenia que expresar lo
esencial y fundamental de la Catdlica, como él la llamaba.

4.2. La conformacidn general de la estructura de gobierno:

Secretaria de estado: con tres secciones funciona como oficina de un primer ministro y de un
ministro de Asuntos Exteriores. Son Seccidén de Asuntos Generales; Seccidn para las relaciones
con los Estados y Organismo Internacionales; Seccidn para el personal diplomatico de la Santa
Sede. (Arts. 44-52)

Dicasterios:

Dicasterio para la Doctrina de la Fe, con dos Secciones: doctrinal y disciplinaria. Ademas de la
Pontificia Comisidn para la Proteccién de los Menores. (Arts. 69-78).

Dicasterio para la Evangelizacién, con dos Secciones: para los temas fundamentales de la
evangelizacion en el mundo y para la primera evangelizacidn y las nuevas Iglesias particulares.
(Arts. 63-68).

a) Dicasterio para el Servicio de la Caridad (Limosneria Apostdlica). (Arts. 79-81).

b) Dicasterio para las Iglesias orientales. (Arts. 82-87).

c) Dicasterio para el Culto Divino y la Disciplina de los Sacramentos. (Arts. 88-97)

d) Dicasterio para las Causas de los Santos. (Arts. 98-102).

e) Dicasterio para los Obispos, con la Pontificia Comisidon para América Latina. (Arts. 103-112).

f) Dicasterio para el Clero, del que dependen: la Pontificia Obra de las Vocaciones Sacerdotales
y la Comisién interdicasterial permanente para la formacién a las Ordenes Sagradas. (Arts.
113-120).

g) Dicasterio para los Institutos de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostdlica. (Arts.
121-127).

h) Dicasterio para los Laicos, la Familia y la Vida. (Arts. 128-141).

i) Dicasterio para la Promocion de la Unidad de los Cristianos. (Arts. 142-146).

j) Dicasterio para el Didlogo Interreligioso. (Arts. 147-152).

k) Dicasterio para la Cultura y la Educacion, con dos Secciones: Cultura y Educacidn. (Arts. 153-
162).

[) Dicasterio para el Servicio del Desarrollo Humano Integral. (Arts. 163-174).

m) Dicasterio para los Textos legislativos. Arts. 175-182).

n) Dicasterio parala Comunicacion. (Arts. 183-188).

Organismos de Justicia:

a) Organismos de justicia. (Art. 189).
b) Penitenciaria Apostdlica. (Arts. 190-193).

78 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

c) Supremo Tribunal de la Signatura Apostélica. (Arts. 194-199).
d) Tribunal de la Rota Romana. (Arts. 200-204).

Organismos Econdmicos:

a) Consejo para la Asuntos Econdmicos. (Arts. 205-211).

b) Secretaria de Asuntos Econdmicos. (Arts. 212-218).

c) Administracidn del Patrimonio de la Sede Apostélica. (Arts. 219-221).
d) Oficina del Auditor General. (Arts. 222-224).

e) Comision de Asuntos Reservados. (Arts. 225-226)

f) Comité de Inversiones. (Art. 227).

Oficinas:

a) Prefectura de la Casa Pontifica. (Arts. 228-230).
b) Oficina de las Celebraciones Liturgicas del Sumo Pontifice. (Arts. 231-234).
c) Camarlengo de la Santa Romana Iglesia. (Arts. 235-237).

Abogacia:

a)
b)

Elenco de Abogados ante la Curia Romana. (Arts. 238-239).
Cuerpo de Abogados de la Santa Sede. (Art. 240).

Instituciones vinculadas a la Santa Sede:

a)
b)
c)
d)
e)
f)
8)
h)

Archivo Apostdlico Vaticano. (Arts. 241-242).

Biblioteca Apostdlica Vaticana. (Art. 243).

Fabrica de San Pedro. (Art. 244).

Pontifica Comision de Arqueologia Sacra. (Art. 245).

Pontificia Academia de las Ciencias. (Art. 246).

Pontificia Academia de las Ciencias Sociales. (Art. 246).

Pontificia Academia para la Vida. (Art. 246).

Agencia de la Santa Sede para la Evaluacion y Promocion de la Calidad de las
Universidades y Facultades Eclesidsticas Avepro. (Art. 247).

Autoridad de Supervision e Informacion Financiera. (Art. 248-249) Articulos
correspondientes dentro de la Constitucion apostélica Praedicate Evangelium.

ISSN: 2386-8694 79



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

Asi se corresponde el nuevo organigrama de gobierno de la Santa Sede tras la reforma del
papa Francisco (Praedicate Evangelium sobre la Curia romana y su servicio a la Iglesia en el
mundo (19 de marzo de 2022) | Francisco, s.f.) y (FRANCISCO, 2022: 375-457). Como
expresaba el Santo Padre, la Curia cambia para servir mejor a la humanidad (FRANCISCO,
Discurso navidefio a la Curia romana el 21-12-2019). E| cardenal Martini, acerté al decir: “La
Iglesia estd atrasada doscientos afios. ¢Por qué no se despierta? ¢Tenemos miedo? ¢ Miedo
en lugar de coraje? Sin embargo, la fe es el fundamento de la Iglesia. La fe, la confianza, el
coraje. Solo el amor supera la fatiga” (A la Curia Romana con ocasion de las felicitaciones
navidefias (21 de diciembre de 2019) | Francisco, s.f.).

5. PROTOCOLO Y CEREMONIAL

5.1. Tiara pontificia

La Tiara papal formada por tres coronas que simbolizan el triple poder del Papa, padre de los
reyes, rector del mundo, Vicario de Cristo. El uso de la Tiara, obligatorio en las ceremonias
solemnes, fue abandonado a partir del Pontificado de Pablo VI. La Tiara es un alto tocado que
termina en forma de ojiva, plateado, al cual se aplicaban en la época de Bonifacio VIII dos
coronas y desde 1314 en adelante, tres coronas, razén por la cual se lo denomina trireino, en
cuya cima hay un pequeno globo con una cruz de oro. La forma de la Tiara fue cambiada en el
curso de los tiempos. La encontramos representada mas o menos redondeada, en algunos
casos sin el globo o la cruz. Otras veces con la posicién de las cintas modificadas, cada una de
las cuales lleva una cruz patente. Entre las varias interpretaciones citaremos la que dice que
las tres coronas representan a la Iglesia militante, purgante vy la triunfante (CONGREGACION
CULTO DIVINO, 2019: 29-31).

También la soberania sobre los Estados Pontificios, la primera; el poder espiritual sobre el civil,
la segunda; y la tercera la autoridad papal sobre el resto de los principes civiles. Actualmente,
la Iglesia catdlica profesa que la triple tiara simboliza las tres facultades primordiales del Sumo
Pontifice: orden sagrado, jurisdiccién y magisterio. La Tiara papal, formada de tres coronas,
las que simbolizan el triple poder del Papa: padre de reyes, gobernador del mundo y Vicario de
Cristo (Tiara papal - Protocolo a la vista, s.f.). Sobre la Tiara, hay que manifestar que la ultima
coronacién como tal fue la de Pablo VI, que la dejé sobre una credencia, fue posteriormente
subastada y esta en la basilica del Santuario Nacional de la Inmaculada Concepcidn en
Washington.

5.2. Mitra Pontifical

Es un bonete alto de forma coénica, del que cuelgan dos tiras en la parte de atras y que es
usado por los obispos. Que tenga la mitra sobre la cabeza, quiere decir que lleva la ciencia de
ambos Testamentos, asi como el rostro de Moisés mostraba haces luminosos sobre su cabeza.

80 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

La mitra es la toca alta y apuntada con la que se cubren la cabeza los obispos y otras personas
eclesiasticas que tienen derecho durante las celebraciones liturgicas. Su origen lo
encontramos en el judaismo antiguo, en que los miembros del Sanedrin usaban un ornamento
para la cabeza, llamado Mitznefet. De ahi derivé la mitra que usan los obispos, y que se les
impone durante su consagracién episcopal. A lo largo de la historia se les ha permitido usar la
mitra a algunos ordinarios que no son obispos, como prelados y algunos abades o abadesas,
a los que se conoce como abad mitrado o abadesa mitrada. En la actualidad se hacen con
cartén o una mica de plastico forrada de tela. Del borde posterior cuelgan dos cintas anchas
llamadas infulas, sobre las que suele bordarse el escudo episcopal del obispo. Al revestirla, el
obispo puede decir la siguiente oracidn: “Mitram, Domine, et salutis galeam impone capiti
meo; ut contra antiqui hostis omniumque inimicorum meorum insidias inoffensus evadam”,
gue puede traducirse como: “Impdn sobre mi cabeza, Sefior, la mitray el casco de la salvacion;
para que pueda evadir las trampas del antiguo enemigo y de todos mis enemigos” (La mitra,
s.f.). Acerca de las mitras se ha discutido apasionadamente sobre su uso o su supresién, pero
se mantiene.

5.3. Palio papal

El Palio es el ornamento liturgico de honor y de jurisdiccidn, simbolo de la oveja perdida y del
Buen Pastor que da la vida por su rebafio, constituido en su forma actual por una faja de lana
blanca ancha, adornada por 6 cruces y dos orlas de seda negra cuyas extremidades se apoyan
sobre el pecho y sobre los hombros. En un primer momento, el Palio fue un ornamento
exclusivo del Sumo Pontifice, pero, a partir del siglo VI, el Papa lo concedié también a aquellos
obispos que hubieran recibido una especial jurisdiccion de la Sede Apostdlica. En efecto, el
papa Simaco lo concedié en el 513 a Cesario, obispo de Arles. Segiin una costumbre que
remonta a la mitad del siglo IX, los metropolitanos deben pedir el Palio al papa.

Los metropolitanos deben pedir el palio personalmente o a través del procurador, dentro de
los primeros tres meses de su consagracién episcopal, o bien, si ha ya sido consagrado, en los
sucesivos tres meses desde el nombramiento. Entre las mds antiguas representaciones del
Palio en el famoso marfil de Tréveris, en una procesién con reliquias de la mitad del siglo V, y
mas claramente en la figura del obispo Maximiano en el mosaico de san Vitale de Ravena de
la primera mitad del siglo VI, lo muestran en forma de bufanda entorno a los hombros, las dos
partes pendientes del hombro izquierdo. A partir de la mitad del siglo IX los dos extremos
comienzan a pender, agarrados con dos agujones, exactamente en el medio del pecho y de la
espalda. Un tercer hombro lo fija sobre el hombro izquierdo. Seguidamente en lugar de dos
agujones hay una costura fija y los 3 agujones quedan como decoracion. Los dos extremos,
antes de un considerable largo hasta la rodilla, se acortan después del siglo XV hasta la forma
actual. La decoracion del Palio con la cruz, iniciado ya en el mosaico ravenés, aumenta en la
época carolingia. En el medioevo, con Inocencio lll es de color rojo. El Palio del arzobispo de
Colonia, Clemente Augusto, fallecido en el 1761, tenia 2 cruces negras y 6 rojas (Vatican News,
2018, El Sagrado Palio).

ISSN: 2386-8694 81



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

5.4. El solideo

El solideo es un casquete de seda que portan en la cabeza los obispos y otros clérigos. Los
obispos lo usan de color morado; los cardenales de color rojo, de seda muaré; y el papa de
color blanco. El nombre deriva de la expresion soli Deo, es decir, solo ante Dios. Por ello,
siempre lo deben de usar y quitdrselo ante el Santisimo Sacramento. En la Misa, se lo deben
quitar al inicio del prefacio y se lo vuelven a poner tras la Comunién. En la liturgia papal el
segundo ceremoniero es quien se lo retira al papa y también se lo acerca al papa en una
bandeja al iniciar el prefacio. Los cardenales y obispos se quitan también el solideo en el
momento en que saludan al Santo Padre, como un simbolo de respeto.

Los presbiteros que son nombrados obispos electos, pero no estdn consagrados aun
acostumbran a usar el solideo morado al celebrar la Santa Misa. En algunos lugares, al darse
a conocer la noticia de su eleccién, reciben el solideo por parte de otro obispo. El solideo de
los obispos se retira al inicio de la Plegaria Eucaristica. El Ceremonial de Obispos no indica qué
debe de hacerse con el solideo. La costumbre tradicional es colocarlo sobre una bandeja
metalica circular en la credencia, en donde permanece hasta después de la comunién, en que
se le vuelve a colocar.

6. SISTEMA DE TRATAMIENTOS Y PRECEDENCIAS

6.1. Tratamientos en general:

En la Iglesia catdlica:

a) Romano Pontifice, Santo Padre, Papa: Su (Vuestra) Santidad.

b) Cardenales de la Iglesia: Eminencia Reverendisima.

c) Arzobispos titulares y residenciales: Excelencia o sefior arzobispo.

d) Obispos titulares y residenciales: /lustrisima o sefior obispo.

e) Nuncio Apostolico: Sefior Nuncio o Excelencia: en calidad de Decano del Cuerpo diplomatico,
dentro del escalafén de la representacién en el pais que esta acreditado.

f) Presbiteros o Autoridad eclesidstica: monsefior o don.

En las Iglesias Orientales catdlicas:

a) Patriarcados son: Alejandria, Antioquia, Jerusalén, Babilonia de los caldeos y Cilicia de los
armenios.

b) Patriarcas orientales: Vuestra Beatitud.

c) Cardenales: Su Eminentisima Beatitud.

82 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

d) Obispos: Patriarca oriental, eparca: Su Beatitud.
e) Presbiteros: monsefior o don.

En las Iglesias Ortodoxas:

a) Patriarcados Ecuménicos son: Constantinopla, Alejandria, Antioquia y Jerusalén (SANTOS
HERNANDEZ, 1973: 321-358).

b) Patriarca Ecuménico: Santo Padre o Su Santidad.

c) Obispos: Su Beatitud.

d) Presbitero o Pope: Archimandrita (MARIN DE SAN MARTIN, 2011: 254-260).

Las precedencias entre las sedes patriarcales son Constantinopla, Alejandria, Antioquia,
Jerusalén, Moscu, Georgia, Serbia, Rumania u Bulgaria. En cuanto a las autoridades son:
Patriarca, Obispo, archimandrita, Pope y diacono (LOPEZ-NIETO, 2000: 657).

Comunidades eclesiales:

Iglesias y Comunidades Protestantes: Sefior Presidente o Presidente Iglesia reformada.

Grandes religiones:

a) Religidn Judia: Sefior Rabino, y Gran Rabino.
b) Religion Musulmana: Sefior Imdn, Gran Iman.
c) Religidn Budista: Sefior o Lama.

Respecto a los ritos, en la expresion litlrgica en la Iglesia hay dos grandes familias de ritos, los
occidentales y los orientales. Entre los ritos occidentales se encuentran el romano, el milanés
o ambrosiano y el visigodo o mozarabe o hispanico. Histéricamente se pueden citar mas ritos,
pero no han llegado a nuestros dias. Los de oriente son cinco: el alejandrino, el antioqueno, el
armenio, el caldeo y el bizantino o constantinopolitano.

6.2. Precedencias de las Iglesias, Comunidades eclesiales y religiones

Las precedencias se articulan de la siguiente manera:

a) lglesia catolica e Iglesias Orientales catélicas
b) Iglesia Ortodoxa: segun el orden de las sedes patriarcales: Constantinopla, Alejandria,
Antioquia, Jerusalén, Moscu, Georgia, Serbia, Rumania u Bulgaria (SANTOS, 1973: 321-358).

ISSN: 2386-8694 83



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

c) lglesias y Comunidades eclesiales: Orden establecido por la Federacion de Entidades
Religiosas Evangélicas (FEREDE) (Quiénes somos - FEREDE - Federacion de Entidades
Religiosas Evangélicas de Espaiia, .f.):

d) Comunidn Anglicana: con el arzobispo de Canterbury.

e) Iglesias Luteranas: provenientes de la reforma del Martin Lutero.

f) Iglesias Reformadas: provenientes de la reforma de Juan Calvino.

Después estan las grandes religiones:

a) Religidn judia

b) Religion musulmana
c) Religion Hinduista
d) Religion Budista

7. ACONFESIONALIDAD, LAICIDAD, LAICISMO EN EL CONTEXTO DEL ESTADO ESPANOL

7.1. Sentido de la Aconfesionalidad, laicidad y laicismo

Aconfesionalidad significa que no pertenece ni esta adscrito a ninguna confesion religiosa,
Estado, partido, ensefianza aconfesional. Laicidad significa el mutuo respeto entre Iglesia y
Estado fundamentado en la autonomia de cada parte. Se entiende por laicismo a la hostilidad
o indiferencia contra la religion. Son tres aspectos muy diferentes, aunque entre todos tienen
sus puntos de respeto, tolerancia, intransigencia. Una cosa es ser laicista o laico (HERVADA,
1973:19, 47,52y 117), otra aconfesional, otra confesional. El caracter aconfesional del Estado
supone la exigencia del principio de neutralidad, que tiene diversos sentidos y significados:

a) Impide a las confesiones religiosas trascender los fines que les son propios y ser equiparadas
al Estado, ocupando igual posicion juridica (STC 340/1993), sobre la posible
inconstitucionalidad de la ley que equiparaba la Iglesia catdlica al Estado en cuanto a
beneficios en materia de arrendamientos.

b) Asimismo, esta neutralidad “veda cualquier tipo de confusion entre funciones religiosas y
estatales” (STC 24/1982). Esta prohibicidn se concreta, por ejemplo, en el hecho de que, una
vez dispuesta la inclusidon como asignatura de la ensefianza religiosa sobre la base del deber
de cooperacion del Estado con las confesiones religiosas, el credo religioso objeto de
ensefianza en los colegios deba ser el definido por cada Iglesia, comunidad o confesién, sin
gue el Estado pueda intervenir en este punto. También ha deducido de aqui el Tribunal
Constitucional que son las confesiones las que deben emitir un juicio sobre la idoneidad de las
personas que hayan de impartir la ensefianza de su respectivo credo (STC 38/ 2007).

84 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

c) Para el Tribunal Constitucional, con el articulo 16.3 CE “el Estado se prohibe a si mismo
cualquier concurrencia, junto a los ciudadanos, en calidad de sujeto de actos o de actitudes de
signo religioso” (STC 24/1982).

d) Por ultimo, el principio de neutralidad también impide “que los valores o intereses religiosos
se erijan en pardmetros para medir la legitimidad o justicia de las normas y actos de los
poderes publicos” (STC 24/1982). También con sentencia del mismo Tribunal (NARANJO DE LA
CRUZ, 2015: 527-528). El caracter aconfesional del Estado espafiol no obliga a eliminar toda
institucion que tenga un origen religioso. Asi, por ejemplo, para el Tribunal Constitucional el
descanso semanal en domingo es en la actualidad una institucion secular y laboral, disponible
para las partes, que se mantiene no por su significado religioso, sino por su caracter tradicional
(STC 19/1985). Tampoco lesiona la libertad religiosa en ninguna de sus vertientes, objetiva o
subjetiva, la inclusion “por secular tradicion” del patronazgo de la Virgen Maria en los
Estatutos del Colegio de Abogados de Sevilla (STC 34/2011). La laicidad del Estado se
fundamenta en la distincién entre los planos de lo secular y de lo religioso. Entre el Estado y
la Iglesia debe existir, segun el Concilio Vaticano I, un mutuo respeto a la autonomia de cada
parte: Por lo tanto, se necesita una laicidad positiva en las instituciones estatales para
promover la educacion religiosa, via privilegiada que capacita a las nuevas generaciones para
reconocer en el otro a su propio hermano o hermana, con quienes camina y colabora
(BENEDICTO XVI, 2011: 49 ss.). Por tanto, no es lo mismo laicidad que laicismo. La laicidad del
Estado no debe equivaler a hostilidad o indiferencia contra la religion o contra la Iglesia. Mas
bien dicha laicidad deberia ser compatible con la cooperacidon con todas las confesiones
religiosas dentro de los principios de libertad religiosa y neutralidad del Estado. Asi “la
comunidad politica y la Iglesia son independientes y auténomas, cada una en su propio
terreno. Ambas, sin embargo, aunque por diverso titulo, estdn al servicio de la vocacion
personal y social del hombre. Este servicio lo realizardn con tanta mayor eficacia, para bien de
todos, cuanto mds sana y mejor sea la cooperacion entre ellas, habida cuenta de las
circunstancias de lugar y tiempo. El hombre, en efecto, no se limita al solo horizonte temporal,
sino que, sujeto de la historia humana, mantiene integramente su vocacion eterna” (CONCILIO
VATICANO 1I, 1966: 1025-1044). La cooperacion estd en el ejercicio de la religion como
derecho constitucional, que es beneficioso para la sociedad.

7.2. Estado laico, laicidad y laicismo

Al hablar de las relaciones entre la Iglesia catdlica y el Estado es comun describir al Estado
como laico. Incluso se hacen esfuerzos por preservar la laicidad del Estado ante lo que se
consideran ataques a esta caracteristica. La definicion del Estado como laico, sin embargo,
requiere algunos matices. Por laico en derecho candnico se entiende a la persona que vive en
medio del mundo, y ejerce su vocacién de santidad en las circunstancias ordinarias de la
sociedad. La doctrina canonista antigua contrapone laico a clérigo o sacerdote. Naturalmente,
la aplicacion de este sentido de laico al Estado no tiene sentido. El Diccionario de la Real
Academia de la Lengua Espaiiola define laico, en su segunda acepcién, como relativo a la
escuela o ensefianza en que se prescinde de la instruccidn religiosa. Por laicismo se entiende

ISSN: 2386-8694 85



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

la doctrina que defiende la independencia del hombre o de la sociedad, y mas particularmente
del Estado, de toda influencia eclesiastica o religiosa. Quienes aplican el adjetivo de laico al
Estado parten mantienen esa definicion.

El concepto de Estado laico se refiere, al Estado en que se prescinde de la ensefianza religiosa
y, por extension, al Estado independiente de toda influencia religiosa, tanto en su constitucién
como en sus individuos. Este uso extendido de la expresién Estado laico parece que es el que
se suele emplear. El laicismo se define como una doctrina que se contrapone a las doctrinas
que defienden la influencia de la religiéon en los individuos, y también a la influencia de la
religion en la vida de las sociedades. En cuanto tal debe considerarse una doctrina mas, que
no es religiosa porque se basa en la negacion a la religion de su posibilidad de influir en la
sociedad, pero no hay motivo para considerarla mas que eso: una doctrina mas, tan respetable
como las doctrinas que si son religiosas, pero no mas. Por lo tanto, la cuestién es la posibilidad
de que el Estado sea verdaderamente independiente de cualquier influencia religiosa. Es
posible, los limites de la actuacién del Estado en su relacion con los individuos (Estado laico,
laicidad y laicismo - luscanonicum - Derecho Candnico en la Web, s.f.).

8. ELESTADO Y LA LIBERTAD RELIGIOSA

Naturalmente, la independencia del Estado de cualquier influencia religiosa se debe entender
en el contexto del derecho a la libertad religiosa. La Declaracién de los Derechos Humanos,
aprobada por la Asamblea General de las Naciones Unidas el 10 de diciembre de 1948,
establece que “toda persona tiene todos los derechos y libertades proclamados en esta
Declaracidn sin distincion alguna de {(...) religién” (DECLARACION DE DERECHOS HUMANOS,
1948: art. 2,1). También, ademas, indica que “toda persona tiene derecho a la libertad de
pensamiento, de conciencia y de religion; este derecho incluye la libertad de cambiar de
religion o de creencia, asi como la libertad de manifestar su religion o creencia, individual y
colectivamente, tanto en publico como en privado, por la ensefianza, la prdctica, el culto y la
observancia” (DECLARACION DE DERECHOS HUMANOS, 1948: art. 18).

Asi la Declaracion de Derechos Humanos se cierra diciendo: “Nada en esta Declaracion podrd
interpretarse en el sentido de que confiere derecho alguno al Estado, a un grupo o a una
persona, para emprender y desarrollar actividades o realizar actos tendientes a la supresion
de cualquiera de los derechos y libertades proclamados en esta Declaracién” (DECLARACION
DE DERECHOS HUMANOS, 1948: art. 30). Respecto a las sentencias del Tribunal Constitucional
guedan vistas y comprobadas (Tribunal Constitucional, sentencias, s.f.). La Declaracién
prohibe que se interpreten estos derechos en el sentido de que se confiera derecho al Estado
para realizar actividades o actos que tiendan a suprimir cualquiera de los derechos
proclamados por la misma Declaracion. Los llamados constitucionalistas contemporaneos
suelen poner el limite del orden publico en el ejercicio de la libertad religiosa, y asi ha sido
recogido en la mayoria de las Constituciones en vigor. El orden publico como limite al ejercicio
del derecho a la libertad de religién, y de otros derechos, se puede interpretar como la
garantia del respeto a los derechos humanos por parte de los fieles de una confesién religiosa.

86 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

El limite del orden publico no viene recogido en la Declaracién de los Derechos Humanos de
las Naciones Unidas, pero no parece razonable constituir el derecho a la libertad religiosa
como absoluto, sin los limites siquiera de los demds derechos humanos. Fuera de los casos en
que el ejercicio de la libertad religiosa atente al orden publico, el Estado debe garantizar el
libre ejercicio del derecho a manifestar la propia creencia religiosa (CONCILIO VATICANO I,
1966: 930-931). La Iglesia catdlica, por su parte reconoce el derecho a la libertad religiosa en
el Concilio Vaticano Il: “Este Concilio Vaticano declara que la persona humana tiene derecho a
la libertad religiosa. Esta libertad consiste en que todos los hombres han de estar inmunes de
coaccion, sea por parte de personas particulares como de grupos sociales y de cualquier
potestad humana; y esto, de tal manera que, en materia religiosa, ni se obligue a nadie a obrar
contra su conciencia, ni se le impida que actue conforme a ella en privado y en publico, solo o
asociado con otros, dentro de los limites debidos” (CONCILIO VATICANO II, 1966: 930-931).
Desde ambas fuentes, la eclesidstica y la civil, vemos que el papel del Estado en la libertad
religiosa consiste en garantizar su ejercicio por parte de los ciudadanos. La libertad religiosa
puede tener los limites del orden publico, pero nunca se pueden interpretar en el sentido de
obligar a nadie a obrar en contra de su conciencia. Una de las consecuencias mas importantes
es la regulacién de la objecién de conciencia, pero su desarrollo pertenece a otro tema
(FERNANDEZ MIRANDA, 1978: 17, 20y 22).

Por tanto, el Estado debe garantizar, no reprimir ni menos aun obligar a recluir la religion al
ambito de lo privado. Cualquier prohibicién, de hecho, o de derecho, de las manifestaciones
externas de la religion se debe considerar contraria a la letra de la Declaracidn de los Derechos
Humanos. Como se ve, dificilmente se pueden justificar a la luz de la Declaracion de los
Derechos Humanos una actitud del Estado en que se prohiba el uso de signos distintivos de
una religién, como el crucifijo o el velo en las mujeres musulmanas.

También se pueden considerar protegidas por el derecho a la libertad religiosa otras
manifestaciones, como la difusidn de la propia religién ante otras personas, la propaganda
siempre que sea respetuosa, o las manifestaciones colectivas como las procesiones,
peregrinaciones y similares. El Estado que garantice a sus ciudadanos el ejercicio de la religidon
en todas sus manifestaciones sigue siendo, por ello, plenamente independiente de la
influencia religiosa. En cuanto al laicismo, dado que se ha de considerar una doctrina mas,
seria ilegitimo por parte del Estado su promocidn indiscriminada. Ante el laicismo, como ante
las diversas confesiones religiosas, la actitud del Estado ha de ser la de respeto e
independencia. Este no debe asumir la defensa del laicismo como fin objetivo, ni en nombre
se puede reprimir el ejercicio de la religion.

Se puede admitir que el Estado sea laico, en sentido laxo, como hemos visto, se quiere decir
que ese Estado es independiente de las confesiones religiosas, pero dado que se puede
entender como que en ese Estado no es posible proceder a la instruccién religiosa, lo cual
corresponde con la acepcién propia de laico, se ve que el uso del adjetivo laico al Estado es
cuanto menos equivoco. Parece preferible usar otra expresion. Por tanto, no parece legitimo
usar el caracter de laico del Estado, es decir, la independencia del Estado, para prohibir las
manifestaciones religiosas. La Unica excepcion son las manifestaciones religiosas contrarias al
orden publico, pero el orden publico no se puede interpretar en sentido de restringir la

ISSN: 2386-8694 87



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

libertad de los ciudadanos de manifestar su propia religién. Igualmente, quien defiende
posturas laicistas, por el respeto que todos los ciudadanos debemos a la Declaracion de
Derechos Humanos de las Naciones Unidas, ha de respetar las manifestaciones religiosas de
los ciudadanos que si profesen creencias religiosas. Seria contrario a la Declaraciéon de
Derechos Humanos prohibir tales manifestaciones, y demostraria ser un intolerante quien se
extrafiara de la creencia religiosa de otros. Peores actitudes demostrarian quien insultara a un
creyente por serlo, o ironizara sobre una doctrina religiosa. Entre estas actitudes tan innobles
estaria quien manifestara incomodo porque alguien llevara un signo o una vestidura religiosa,
o acudiera a convocatorias de contenido religioso. Los ciudadanos con creencias religiosas
tienen el derecho a que se les garantice el ejercicio de su creencia. La Declaraciéon Universal
de derechos humanos fue un documento aprobado por la Asamblea General de las Naciones
Unidas, en su Resolucién 217 (lll) de 10 de diciembre de 1948, con 48 votos a favor; ninguno
en contra; 8 abstenciones y 2 estaban ausentes.

En conclusién, el Estado espafiol no es constitucionalmente laicista, sino que configura
claramente un sistema de laicidad positiva, por mas que ciertas corrientes laicistas quieran,
soterradamente, introducir este sistema, a través de una interpretacion restrictiva de la
libertad religiosa. El Estado espafiol no es laico, ni la Constitucién de 1978 es laica. Es
claramente aconfesional con todo lo que ello implica a todos los niveles.

La laicidad es una de las posibles formas, que tiene el Estado, de configuracién juridica y
politica ante el factor religioso, que parte de su consideracidn como factor social especifico, y
no como factor estatal. La laicidad se fundamenta en los distintos planos y ambitos de
actuacion entre el Estado y la Iglesia, y tiene su origen histdrico en el dualismo cristiano,
formulado expresamente por Jesucristo, con la frase evangélica de Mt 22,21: “Dad al César lo
que es del César y a Dios lo que es de Dios” (no se pueden hacer cambios de interpretacion
segln opiniones personales. A cada uno lo suyo). Por eso es necesario tener en cuenta todo
el proceso de convergencia entre los términos de aconfesionalidad y laicidad positiva, en
cuanto que informan el todo el contenido formal.

Como principio informador de las relaciones del Estado con las confesiones religiosas, la
laicidad exige separacion y mutuo respeto, pero también neutralidad de los poderes publicos
ante el fendmeno religioso (ROCA, 1996: 270). Por eso, una de las consecuencias de la laicidad
(SEGLERS GOMEZ-QUINTERO, 2005: 130) es que ninguna confesidn tiene caracter estatal,
principio de no confesionalidad del Estado, que nuestra Constitucién proclama en su art 16,
3. Ahora bien, la laicidad no implica necesariamente indiferencia de los poderes publicos ante
el fendmeno religioso. De hecho, la Constitucién espafiola, al disefiar las relaciones del Estado
con las confesiones religiosas, ha establecido un sistema de laicidad positiva, también
denominado de sana laicidad, como quedd definida por Benedicto XVI: “Por eso, las leyes y
las instituciones de una sociedad no se pueden configurar ignorando la dimension religiosa de
los ciudadanos, o de manera que prescinda totalmente de ella” (BENEDICTO XVI, 2011: 51).
Como el sistema que garantice a cada ciudadano el derecho de vivir su propia fe religiosa con
auténtica libertad, incluso en el ambito publico.

88 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

En cuanto que el fendmeno religioso es el resultado del ejercicio de un derecho fundamental,
el derecho de libertad religiosa, el Estado no puede contemplarlo con desconfianza, sino como
un factor social digno de ser tenido en consideracién, como otros factores que integran el bien
comun. Y, puesto que la Constitucion exige a los poderes publicos promover las condiciones
para que los derechos y las libertades sean reales y efectivas, y remover aquellos obstaculos
que impidan o dificulten su plenitud (art.9,2. CE), también igualmente la Constitucién, ademas
de establecer que ninguna confesién tendra caracter estatal, ordena a los poderes publicos a
tener en cuenta las creencias religiosas de la sociedad espafiola y a establecer las
consiguientes relaciones de cooperacion con la Iglesia catdlica y las demas confesiones
religiosas (art. 16,3 CE).

La laicidad positiva configurada por nuestro ordenamiento constitucional implica, por tanto,
no soélo respeto y promocidn, por parte del Estado, del derecho de libertad religiosa en su
dimensiéon individual, sino también el reconocimiento de las confesiones religiosas como
sujetos colectivos de ese derecho de libertad religiosa, con trascendencia social, y la atencién
del Estado al pluralismo de creencias religiosas existentes en la sociedad, arbitrando cauces y
medios de didlogo y cooperacién con ellas, por lo que enriquece el propio sistema
democratico. Por eso es importante el trabajo desarrollado por la Iglesia, dentro del marco d
la libertad de expresion, libertad de concienciay en el marco de la libertad religiosa.

Favorece, por consiguiente, la libertad religiosa (MAYORAL CORTES, 2006: 247 y 266) como
derecho fundamental digno de proteccion, no sélo en su dimensidn interna, sino también en
sus manifestaciones externas, por lo que la laicidad positiva garantiza el ejercicio de los
derechos derivados del de libertad religiosa: el derecho a recibir asistencia religiosa,
ensefianza religiosa, el derecho a contraer matrimonio religioso con eficacia civil, celebrar las
festividades, recibir sepultura digna de acuerdo con las propias creencias, etc.

El laicismo, por el contrario, implica la exclusién de lo religioso de los distintos ambitos de la
sociedad, con la pretensién de que quede relegado al ambito privado de la conciencia
individual. En un sistema laicista, el Estado no reconoce eficacia a ningun acto juridico que
tenga su origen en un acto religioso como, por ejemplo, la celebracién del matrimonio
religioso. Tampoco se contempla ni se garantiza el derecho a recibir ensefianza religiosa
escolar en todos sus grados, ni asistencia religiosa en carceles, hospitales y residencias para
mayores y asistidos, y se aboga por la exclusiéon de los simbolos religiosos de los lugares
publicos. Por ello, los sistemas laicistas de relacion Iglesia-Estado, no protegen ni clara ni
suficientemente la libertad religiosa, como derecho fundamental, en la praxis real. El hecho
de haberse aprobado marcos de colaboracién y acuerdos con otras entidades religiosas,
Iglesias, Confesiones y religiones, ha supuesto la gran capacidad que posee la Constitucién de
1978 para alcanzar el sistema un afianzamiento entre las religiosidades diferentes y todas han
podido entrar en el contexto de la Carta Magna. Esto supone la gran aceptacidn que ha tenido
entre todos, puesto que ha supuesto un gran paso en las relaciones entre las diversas
sensibilidades y el Estado espanol (VILLA ROBLEDO, 2007: 207-232).

En cuanto al apartado de la financiacién, aunque cierto es que no se ha llegado a la completa
autofinanciacién, se ha ido trabajando positivamente por ambas partes. En ese sentido, la

ISSN: 2386-8694 89



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

Iglesia espaiola sigue haciendo un gran esfuerzo de comunicacién para aclarar que dicha
institucion no vive de subvenciones, sino que sus ingresos proceden mayoritariamente de
fuentes propias, a las que afiadir en torno al 20 % que llega via cesién por parte del Estado del
0,7 % del IRPF. El acuerdo de diciembre de 2006 ha sido la Unica modificacién que han vivido
los textos de los Acuerdos Parciales, firmados entre 1976 y 1979, aumentando la cifra del 0,52
% inicial al 0,7 %, al tiempo que se renunciaba a la dotacién complementaria que existid
durante décadas. La Iglesia sufraga sus gastos mediante las aportaciones de los fieles, las
donaciones y el sistema de voluntariado que lleva adelante por todos los medios (AMERIGO
CUERVO-ARANGO, 2007: 89-132). El resultado estda a la vista de todos y las campaias
denominada por tantos, va siendo dia a dia un sistema que va dando resultados positivos por
el nivel de participacion de los fieles, concienciados de la necesidad de ayudar a la Iglesia en
sus necesidades. Es curioso, que el nivel de participacién supone que no todos son catdlicos
practicantes, sino ciudadanos corrientes que saben de la labor eclesial.

9. CONCLUSION

La trayectoria secularizadora sufrida por la sociedad ha sido un hecho fehaciente desde el
ultimo cuarto del siglo XX. Este proceso se acelerd en las décadas de los afios 80 y 90. Esa
nueva adecuacion se fue materializando poco a poco, pero inexorablemente en todas las
capas de la sociedad espafiola. La cultura y la formacién tuvieron unos papeles decisivos en
este cambio tan abismal. Espafia habia tenido como ideal identitario y sostén de su realidad
nacional, la fe catdlica que se habia moldeado a través de los siglos gracias a la evangelizacién
y a la accidn de la Iglesia catdlica. Es verdad, que no siempre, esto se llevd a cabo por medios
respetuosos con otras creencias. Solo cabe recordar las fuerzas que hubo que asumir para los
conatos de protestantismo en la peninsula ya tiempos de Carlos V y Felipe Il. Posteriormente
fue un mar de tranquilidad por el peso especifico que tuvo la Iglesia en la sociedad.

Esto cambiaria con la enciclopedia y la ilustracion, que llevarian mds tarde a las grandes
desamortizaciones de Mendizdbal, entre otros, y conseguir unos ingresos extraordinarios para
amortizar los titulos de la Deuda publica. La desamortizacion en Espafia posee “las
caracteristicas siguientes: apropiacién por parte del Estado y por decisién unilateral suya de
bienes inmuebles pertenecientes a manos muertas; venta de estos y asignacion del importe
obtenido con las ventas a la amortizacién de los titulos de la deuda” (TOMAS Y VALIENTE,
1972: 44). Durante el siglo XX, la llegada de la Segunda Republica supuso un cambio radical en
las relaciones lIglesia-Estado. El laicismo presente en su ideologia mds rancia hizo que el
articulo 3¢ establecia que el Estado no tenia religion oficial; los articulos 26 y 27, vulneraban
toda libertad de cultos tanto tedrica como practicamente, en publico y en privado. Asi mismo
vulneraba el articulo 2 sobre la igualdad de los espafioles ante la ley. Tras la Guerra Civil,
Espana atravesoé un sinfin de problemas vy dificultades de toda indole.

La Iglesia retomd la formacidn, la cultura y la educacidn, donde el Estado no era capaz de llegar
e igualmente en las labores benéfico — asistenciales, en un pais arruinado, que hizo retroceder
su PIB veinte afios. Espafia pudo recuperar su nivel de vida de 1935 a finales de 1955. Tampoco

90 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

es verdad que la Iglesia manipuld al Estado, mds bien todo lo contrario. Los enfrentamientos
comenzaron muy pronto y empezaron los primeros dolores de cabeza del Régimen. Se lo
podrian decir a don Vicente Enrique y Tarancdn con sus continuas desavenencias con las
autoridades. Con la carta pastoral de marzo de 1950, el pan nuestro de cada dia dandsle hoy
(TARANCON, 1951), que provocé airadas protestas entre Madrid y la Santa Sede. Siendo el
obispo mas joven con treinta y ocho afos, se pasé en Solsona veinte afios, y las palabras del
nuncio Cicognani fueron: “hasta que no digieran el pan”. El desenganche fue tras el Concilio
Vaticano Il. La tension originada por la libertad religiosa, las negociaciones para la revisién del
Concordato de 1953 fueron socavando las delicadas lineas que sostenian las relaciones
diplomaticas. Se estuvo al borde de la ruptura de estas en los ultimos afios con el caso del
obispo de Bilbao Anoveros. Aquella formacidn rigida en principios morales fue sustituyéndose
por valores y principios afines a la sociedad de su tiempo. Con la llegada de la democracia y la
Constitucion de 1978, la nueva regulacion se hacia sobre la base del articulo 16,3, sin ningun
tipo de privilegio en el plano juridico. E igualmente pasa con el articulo 27,3 respecto al
derecho de la educacién en materia religiosa y moral.

El sistema de Acuerdos Parciales que sustituyeron al antiguo Concordato de 1953, para nada
pueden considerarse anteriores al proceso de la elaboracion de la Constitucion, mas bien
fueron coetdneos a la misma. Son plenamente constitucionales pues tanto su firma como
ratificacion son posteriores a la promulgacion solemne de la misma. Los Acuerdos denotan
claramente las relaciones intachables que conforman las relaciones de la Iglesia y el Estado,
entre Espafia y la Santa Sede, de los que tienen una larga y fructifera tradiciéon que se remonta
a tiempos anteriores a los Reyes Catdlicos, cuando estos ya establecieron relaciones
permanentes.

Desgraciadamente el tema religioso ha sido una de las cuestiones que han marcado los
tiempos y las grandes desavenencias en nuestra sociedad. La libertad religiosa, la libertad de
conciencia, la libertad ideoldgica, la libertad de ensefianza, el derecho de los padres a que sus
hijos reciban ensefanza religiosa ha sido motivo de enfrentamientos dialecticos. La realidad
social ha avanzado vy la Iglesia catélica ha seguido por los caminos de la paz, de la trasparencia,
de la colaboracidn, la ayuda desinteresada a toda la sociedad espafiola. Los Acuerdos sobre
Asuntos Juridicos; Ensefianza y Asuntos Culturales; Asistencia religiosa a las Fuerzas Armadas
y servicio militar de clérigos y religiosos; Asuntos Econdmicos de 1979; junto a la renuncia, por
ambas partes, del Fuero eclesidstico y el Derecho de presentacidn, respectivamente en 1976,
hicieron posible el cambio.

Ademads, las demads entidades religiosas también tienen los marcos de Cooperacién con el
Estado, desde 1992, en los mismos términos que la Iglesia. En términos juridicos, todos estan
en igualdad constitucional respecto a los derechos de los ciudadanos. La Iglesia esta a favor
de la laicidad y desde ahi se aboga claramente por la igualdad de |la ensefianza religiosa de sus
respectivas religiones a cada uno de los alumnos, por docentes preparados y adecuados, por
su respectiva autoridad religiosa, segun lo requieran sus progenitores. La Iglesia no acepta el
laicismo, pero si acepta la laicidad, apellidada por muchos como positiva, reconocida por
Francia y postulada por Benedicto XVI. Por eso ante el hecho de la esa secularizacion, que ya
hemos comentado, la Iglesia, opta de nuevo, por una reevangelizacion, no sélo de Espaiia sino

ISSN: 2386-8694 91



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

de toda Europa, pues las raices de Europa, aunque a veces no se quiera ver y reconocer, son
la cultura grecolatina, filosofia y democracia griega y el derecho romano, junto a la
evangelizacion judeocristiana que impregnd, primero el Imperio romano y luego los cimientos
de Europa. Por tanto, separacién Iglesia y Estado si, pero también la real colaboracion de
ambas entidades, en beneficio de los ciudadanos.

Por tanto, autonomia para el Estado, pero también autonomia para la Iglesia, sin injerencias
de una parte o de otra, en los asuntos propios de cada entidad. Esto lleva a establecer el
mismo nivel de trato por parte del Estado hacia todas las demds Confesiones y religiones
arraigadas en Espaiia. Creo que no es de recibo, felicitar a los musulmanes por la fiesta del
Ramadan y no hacerlo por la Pascua a los cristianos o a los judios. De lo contrario, estamos
enviando mensajes equivocos a los ciudadanos, o los estamos dividiendo en categorias. Es
muy necesario reconocer signos y simbolos de las diversas entidades religiosas en una realidad
social, como la espafiola, cada dia mads plural y multicultural. De aqui, es necesario, tener en
cuenta las distintas ensefianzas de la religidn, sin excluir a ninguna, de los signos que tienen,
en todos los dmbitos, incluido el docente, con el maximo respeto a la libertad religiosa, a la
libertad de conciencia y a la neutralidad del Estado.

Por ultimo, se ha recogido también una reflexion sobre lo que es la Iglesia, la Santa Sede y la
Ciudad del Vaticano, asi como un mejor conocimiento de lo que es la comunidad cristiana, sus
representantes, los tratamientos, los protocolos y el ceremonial respecto a todas las personas
gue representan una autoridad, no solo de la Iglesia catdlica, sino igualmente de las demads
Iglesias, confesiones, comunidades eclesiales y religiones. Sin duda, una fiel referencia, a la
realidad de la Iglesia, su contexto, su misién que es el mandato de Jesucristo: “Id al mundo
entero y proclamad el evangelio” (Mc 16,15).

10. BIBLIOGRAFIA

ALTAMIRANO HERRERA, A. (2006), Tu y yo crecemos en la fe, Madrid 2006.

AMERIGO CUERVO-ARANGO, F. (2007), “Sistemas alternativos a la financiacion estatal de la
Iglesia Catdlica en Espafia. Una propuesta de modificacidon de la asignacion tributaria”, en
Jiménez Garcia, F. - Jorda Capitan, E. (Dir.), El principio de no confesionalidad del Estado
Espariol y los Acuerdos con la Santa Sede: reflexiones desde los principios constitucionales,
Madrid, pp. 89-132: especialmente 126-129.

ANZILOTTI, D. (1929), La condizione giuridica internazionale della Santa Sede in seguito agli
Accordi del Laterano, en Rivista di Diritto Internazionale XXXI (IX) 165-176.

BALAN, P. (1880), La politica italiana dal 1863 al 1870, Roma.

BASTIA, G. (1890), Il dominio temporale dei Papi 1815-46, Bolonia.

92 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

BENEDICTO XVI (2011), “Mensaje para la celebracién de la XLIV Jornada Mundial de la Paz”.
La libertad religiosa, camino para la paz 01-01-2011 en AAS 103, 46-58.

BERISSO, M2. (1999), Protocolo y Ceremonial, Buenos Aires.

BRUNORI PAGLIANO, P. A. (2000), La iglesia catdlica: fundamentos, personas, instituciones,
Madrid.

CESARE, R. de (1909), The Last Days of Papal Rome, Londres.

CODIGO DE DERECHO CANONICO, (CDC)

CONCILIO VATICANO Il (1966), “Decreto Christus Dominus” 9, en AAS LVIII, 673-696.
CONCILIO VATICANO Il (1966), Declaracion Dignitatis Humanae 2, en AAS 58, 929-946.
CONGREGACION CULTO DIVINO (2019), Ceremonial de los Obispos, Madrid.
CONGREGACION CULTO DIVINO (2019), Ceremonial de los Obispos, Madrid, pp. 29-31.
CONSTITUCION ESPANOLA DE 1978, (CE)

FABRE, P. (1892), De patrimoniis romanae, ecclesia usque ad aetatem Carolinorum, Lille.
FARINI, L. C. (1853), Lo stato romano dal 1814 al 1840, 4 vols., Florencia.

FERNANDEZ MIRANDA, A. (1978), “Estado laico y libertad religiosa” en Revista Facultad
Derecho Universidad Complutense 8 (54) 17,20y 22.

FRANCISCO (2014), “Motu proprio Aprender a despedirse sobre la renuncia, por motivos de
edad, de los titulares de algunos oficios de nombramiento pontificio”, en AAS 106, 882-884.

FRANCISCO (2022), “Constitucién Apostdlica Praedicate Evangelium, sobre la Curia Romanay
su servicio a la Iglesia en el mundo”, de 19 de marzo de 2022, en AAS 114, 375-457.
(FRANCISCO, 375-457).

GRAHAM, R. A. (1959), Vatican Diplomacy: a study on Church and State on the international
plane, Princeton.

GESTOSO TUDELA, L. (1930), La independencia de la Santa Sede y el Tratado de Letrdn, Murcia.
GUSTINE, G. (1901), La loi des garanties et la situation internationale de la papauté, Paris 1901.
HERVADA, J. (1973), Tres estudios sobre el uso del término laico, Pamplona 1973

INTER SANCTAM SEDEM ET ITALIAE REGNUM CONVENCIONES (1929). “Trattato fra la Santa
Sede e I'ltalia”, en AAS 21, 209-221; con el “Allegato I. Territorio dello Statu Della Citta del
Vaticano”, en AAS 21, 223-226; con “Allegato Il. Mobili con privilegio di extraterritorialita e

ISSN: 2386-8694 93



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

con esenzione da espropriazioni e da tributi”, en AAS 21, 227-252; “Allegato lll. Immobili esenti
da espropriazioni e da tributi”, en AAS 21, 253-271; “Allegato IV. Convenzione Financiaria”, en
AAS 21, 273; “Concordato fea La Santa Sede e |'Italia”, en AAS 21, 275-295; “Chirograph”, en
AAS 21, 297-306; “Post Mutuo Tradita Instrumenta Ratihabitionis Conventionum inter
Apostolicam Sedem et Regnum Italiae”, en AAS 21, 307.

JUAN PABLO Il (2000), “Legge fondamentale dello Stato della Citta del Vaticano”, en AAS
Supplemento 71, 75-80.

JUAN PABLO 11 (2002), “Motu proprio Il Governo dello Stato della Citta del Vaticano”, en AAS
Supplemento 73, 34-49.

LOPEZ-NIETO Y MALLO, F. (20002%), Honores y protocolo. Parte general, Madrid.
MARIN DE SAN MARTIN, L., Las Iglesias Orientales, Madrid 2011.

MAYORAL CORTES, V. (2006), “Libertad religiosa y laicidad: los limites del modelo”, en La
nueva realidad religiosa espafiola: 25 afios de la Ley Orgdnica de Libertad Religiosa, Madrid.

MONTINI, G. B. (1936-1937), Responsio super Nunciaturis di Pio VI, Roma.

NARANJO DE LA CRUZ, R. (2015°), “Derechos fundamentales”, en AA. VV., Manual de Derecho
constitucional, Madrid.

NOONAN J.-CH. (1996), The Church Visible: The Ceremonial Life and Protocol of the Roman
Catholic Church, Nueva York.

PABLO VI, (1965) “Carta Enciclica Mysterium Fidei”, en AAS 57, 753-774.
PARO, G. (1947), The right of Papal Legation, Washington.

PiO X1 (1929), “Legge fondamentale dello Stato della Citta del Vaticano”, en AAS Supplemento
11-4y5-13.

RABOTIN, H. (1947), “Les insignes liturgiques”, en Aigrain, R., (Dir.), Liturgia. Encyclopédie
populaire des connaissances liturgiques, Paris, pp. 315-355.

RAMONDINI, E. (1882), L'Italia durante la dominazione francese, Napoles.

RENOUVIN, P. (1960), Historia de las relaciones internacionales, T. I, vol. |, Madrid, pp. 127-
133.

RINIERI, I. (1904), Il congresso di Vienna e la Santa Sede, Turin.
ROCA, M2 J. (1996), “La neutralidad del Estado: fundamento doctrinal y actual delimitacién en

la jurisprudencia” en Revista Espafiola Derecho Constitucional 16 (48) 251-272.

94 ISSN: 2386-8694


https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-21-1929-ocr.pdf
https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-21-1929-ocr.pdf

ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

ROBLES MUNOZ, C. (1988), Insurreccion o legalidad. Los catdlicos y la Restauracién, Madrid
1988.

SANTOS HERNANDEZ, A. (1973), “Organizacion eclesidstica de las Iglesias orientales”, en
Revista Espafiola de Derecho candnico 29, 321-358.

SECRETARIA DE ESTADO (1969), “Instruccion Ut sive sollicite”, en AAS 61 (1969) 334-340.
SEGLERS GOMEZ-QUINTERO, A. (2005), La laicidad y sus matices, Granada 2005.
SENTENCIAS DEL TRIBUNAL CONSTITUCIONAL (STC)

SOMAVILLA RODRIGUEZ, E. (2015), Protocolo en el Estado de la Ciudad del Vaticano. Andlisis
histdrico, juridico e institucional en relacion con su ceremonial y su Protocolo, 3 tomos, Madrid.

TARANCON, V. E. (1951), El pan nuestro de cada dia ddnosle hoy, Madrid. .

TOMAS Y VALIENTE, F., El marco politico de la desamortizacién en Espafia, Barcelona 19722
THEINER, A. (1861), Codex diplomaticus dominii temporalis Sancta Sedis, 3 vols., Rome.
VERGNES, A. (1905), La condition internationale de la papauté, Paris.

VILLA ROBLEDO, M2 J. (2007), “Acuerdos entre el Estado y las confesiones religiosas”, en
CORSINO ALVAREZ CORTINA, A. - RODRIGUEZ BLANCO, M. (Coords.), La libertad religiosa en
Espafia. XXV afios de vigencia de la Ley Orgdnica, Granada, pp. 207-232; p. 215, nota 12.

WEBGRAFIA

A la Curia Romana con ocasion de las felicitaciones navidefias (21 de diciembre de 2019) |
Francisco. (s.f.). Vatican.

http://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/december/documents/papa-
francesco 20191221 curia-romana.html Visto 08-05-2020.

Aclaracion sobre el titulo papal de. (s.f.). Iglesia.cl - Conferencia Episcopal de Chile.

http://www.iglesia.cl/detalle noticia.php?id=2790 Visto 08-05-2020.

Ayuda a la Iglesia Necesitada, s.f.

https://www.ayudaalaiglesianecesitada.org/ Visto 08-05-2020.

Céritas. Ayudanos a estar donde mas nos necesitan, s.f. Caritas

https://www.caritas.es/ Visto 08-05-2020.
ISSN: 2386-8694 95



http://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
http://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
http://www.iglesia.cl/detalle_noticia.php?id=2790
https://www.ayudaalaiglesianecesitada.org/
https://www.caritas.es/

ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 12, N2 22 [Paginas 69-96] 2025

Estado laico, laicidad y laicismo - luscanonicum - Derecho Candnico en la Web, s.f.

http://www.diocesisdecanarias.es/preguntarespuesta/temas-de-actualidad/laicidad-estado-
laico-laicidad-y-laicismo.html Visto 30-03-2016.

La mitra, s.f.

https://liturgiapapal.org/index.php/manual-de-liturgia/vestiduras-liturgics/episcopales/333-
la-mitra.html Visto 09-05-2020.

Praedicate Evangelium sobre la Curia romana y su servicio a la Iglesia en el mundo (19 de
marzo de 2022) | Francisco. (s.f.). Vatican.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost constitutions/documents/20220319-
costituzione-ap-praedicate-evangelium.html

Quiénes somos - FEREDE - Federacion de Entidades Religiosas Evangélicas de Espafia, s.f.

https://www.ferede.es/quienes-somos/ Visto 09-05-2020.

Tiara papal - Protocolo a la vista, s.f.

https://protocoloalavista.com/tiara-papal/ Visto 09-05-2020.

Tribunal Constitucional, sentencias, s.f.

https://www.tribunalconstitucional.es/es/jurisprudencia/Paginas/resultados-busqueda-
sentencias.aspx Visto 09-05-2020.

Una organizacion con historia, s.f. ONG Manos Unidas

https://www.manosunidas.org/historia-manos-unidas Visto 08-05-2020.

Vatican News, 2018, El Sagrado Palio

https://www.vaticannews.va/es/papa/news/2018-06/el-sagrado-palio-simbolo-de-
comunion-con-el-papa.html Visto 09-05-2020.

License

©mom e ——
@ Ev This work is licensed under a [of=EidlY /M ®eIaalaale] st Nadgle]VidleT oM HOMO T oYo a=Ys
96

ISSN: 2386-8694


http://www.diocesisdecanarias.es/preguntarespuesta/temas-de-actualidad/laicidad-estado-laico-laicidad-y-laicismo.html
http://www.diocesisdecanarias.es/preguntarespuesta/temas-de-actualidad/laicidad-estado-laico-laicidad-y-laicismo.html
https://liturgiapapal.org/index.php/manual-de-liturgia/vestiduras-liturgics/episcopales/333-la-mitra.html
https://liturgiapapal.org/index.php/manual-de-liturgia/vestiduras-liturgics/episcopales/333-la-mitra.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/20220319-costituzione-ap-praedicate-evangelium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/20220319-costituzione-ap-praedicate-evangelium.html
https://www.ferede.es/quienes-somos/
https://protocoloalavista.com/tiara-papal/
https://www.tribunalconstitucional.es/es/jurisprudencia/Paginas/resultados-busqueda-sentencias.aspx
https://www.tribunalconstitucional.es/es/jurisprudencia/Paginas/resultados-busqueda-sentencias.aspx
https://www.manosunidas.org/historia-manos-unidas
https://www.vaticannews.va/es/papa/news/2018-06/el-sagrado-palio-simbolo-de-comunion-con-el-papa.html
https://www.vaticannews.va/es/papa/news/2018-06/el-sagrado-palio-simbolo-de-comunion-con-el-papa.html
http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/

