
ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        87 

 

Protocolo, ceremonial e historia del Budismo 

Protocol, ceremonial and history of Buddhism 

 

Enrique Somavilla Rodríguez1 
R.C.U. Escorial-María Cristina 

enrisom@gmail.com 

 
Recepción: 04/10/2023 Revisión: 23/10/2023 Aceptación: 25/10/2023  Publicación: 15/12/2023 

DOI: https://doi.org/10.5944/eeii.vol.10.n.19.2023.38501  
 
 

Resumen 

El Budismo es reconocido como una religión, o mejor dicho un estilo de vida o filosofía de vida 
muy arraigado en Extremo Oriente, pero difundido por todo el mundo. Proviene del 
subcontinente indio y pasó rápidamente a los países del sudeste asiático como República 
Popular China, Japón, Tailandia, República socialista de Vietnam, República de la Unión de 
Myanmar (Birmania), República democrática socialista de Sri Lanka, República de Corea el Sur, 
Taiwán o República de China, Camboya e India. Tiene más de dos mil quinientos años de 
existencia. Se ha tratado con profundidad, su historia, sus creencias, su filosofía de vida, sus 
ritos, su protocolo, sus tratamientos, sus usos y costumbres. El budismo se adentra en unas 
profundas tradiciones que están muy relacionadas con muchos aspectos de la vida: 
meditación, conocimiento, sabiduría, amor, bienestar, compasión. 

 

Palabras clave: budismo, religiones, yoga, zen, protocolo, vida 

 

1 Enrique Somavilla Rodríguez, OSA, es doctor en Teología Dogmática, Derecho Civil y Ciencias Económicas y 
Empresariales; licenciado en Teología Sistemática, máster en Doctrina Social de la Iglesia; máster en Relaciones 
Internacionales y Protocolo, máster en Derecho de la Unión Europea; Diploma de Estudios Avanzados en Derecho 
(DEA). Es Profesor ordinario de Teología en el Centro Teológico San Agustín (afiliado a la Pontificia Universidad 
de Salamanca), donde imparte diversas asignaturas: Análisis Político y Económico; Sacramentos de Iniciación 
cristiana, Misterio de Dios, Cristología, Ecumenismo, Iglesias Orientales, Doctrina social de la Iglesia. Profesor 
de Teología cristiana de las religiones: relaciones interreligiosas y Teología de la Comunicación en el Estudio 
Teológico Agustiniano de Valladolid (Centro Agregado a la Facultad de Teología del Norte, sede de Burgos). En el 
Real Centro Universitario Escorial-María Cristina, Centro Adscrito a la Universidad Complutense de Madrid, es 
Rector y profesor de Derecho Eclesiástico del Estado. Es profesor Ordinario del CTSA y profesor Agregado de 
ETAV. 

mailto:enrisom@gmail.com
https://doi.org/10.5944/eeii.vol.10.n.19.2023.38501


ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

88                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

 

Abstract 

Buddhism is recognized like a religion, or rather a lifestyle, or philosophy of life deeply rooted 
in the Far East but spread all over the world. It comes from the Indian subcontinent, and it 
happened quickly to Southeast Asian countries like the People's Republic of China, Japan, 
Thailand, Socialist republic of Vietnam, Republic of the Union of Myanmar (Burma), 
Democratic Socialist Republic of Sri Lanka, Republic of South Korea, Taiwan o Republic of 
China, Cambodia, and India. He is over two thousand five hundred years old of existence. It 
has been treated in depth, his story, their believes, his philosophy of life, their rites, your 
protocol, your treatments, its uses and customs. Buddhism delves into deep traditions they 
are closely related with many aspects of life: love, meditation, knowledge, wisdom, love, 
wellness, compassion. 

 

Keywords : Buddhism, religions, yoga, zen, protocol, life. 

 

Sumario 

1. Introducción 
2. Qué se entiende por budismo 
3. Fundamento del Budismo 
4. Distintas corrientes del budismo 
5. Textos sagrados y tradiciones 
6. Los cinco preceptos 
7. Calendario y fiestas 
8. Ceremonial, protocolo y costumbres según el budismo 
9. El matrimonio o bendición de la pareja en el contexto budista 
10. Exequias y funerales budistas 
11. La experiencia Zen del Budismo 
12. Experiencia del yoga en el hinduismo-budismo 
13. Conclusión 
14. Bibliografía 
15 Webgrafía 
 

1. INTRODUCCIÓN 

El hecho religioso posee distintos enfoques y diversas visiones. Enfoques y visiones que 
corresponden en la inmensa mayoría de las ocasiones a concepciones, cosmovisiones y 
conjunto de valores, según los tiempos, medios y los espacios a lo largo de la historia del 
hombre. Podemos decir que el Budismo es, ante todo, un modelo, un paradigma, un 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        89 

 

extraordinario sistema de pensamiento filosófico e igualmente una introspección psicológica 
que intenta la comprensión de nuestro alrededor y la misma naturaleza de la mente del 
hombre para hacer viable nuestras opciones, pensamientos y acciones. El Budismo trata de 
otorgar una serie de instrumentos para vivir la vida desde una mayor conciencia y superar 
todas nuestras flaquezas, sufrimientos y dificultades. El Budismo interpreta que lo que se es, 
viene como respuesta de lo que hemos recogido desde el pensamiento y de lo que se ha 
hecho. Además, supone que el futuro viene como efecto de la consideración ética que en cada 
momento hacemos y vivimos, en función de las acciones realizadas. Por eso precisa que es 
necesario ajustar nuestra mentalidad para clarificar el itinerario que proyectamos para llegar 
a cada meta; sin equivocarnos para no caer bajo la misma piedra y conseguir un bienestar, 
una serenidad, un sosiego, una paz, un equilibrio que provienen de la máxima coherencia 
entre lo que pensamos, decimos y ejecutamos. El conflicto se genera cuando no somos capaces 
de poder mantener este equilibrio que es inestable de por sí. 

Por tanto, el budismo es como un conjunto de ideas y enseñanzas, plasmadas y reconocidas 
desde la mente, que tratan de llegar a la vida, a la praxis para poder superar el dolor humano, 
el sufrimiento y todo lo que limita al hombre en su realidad personal. No es una religión al 
uso, como el judaísmo, el cristianismo o el islamismo, pues sus fieles no veneran a ningún dios, 
sino más bien siguen las prácticas establecidas por otro hombre; es decir por Buda Gautama. 
También podemos decir que se le conoce como una religión no teísta, aunque desde distintos 
puntos de vista, está considerada más bien como una corriente de pensamiento, una filosofía de 
vida, un estilo muy personal de conocer la existencia del hombre. Esto hace muy difícil 
entenderlo como una auténtica religión, desde los conceptos tradicionales. De aquí que la 
palabra Buda, expresa fundamentalmente que alguien se ha despertado, o también alguien se 
ha iluminado. En términos generales se refiere con estas expresiones al Buda Gautama, que es el 
conocido como Buda histórico y fundador, al mismo tiempo, del Budismo, pero también puede 
utilizarse para cualquier otra persona que, de hecho, puedan alcanzar la iluminación, la 
superación del sufrimiento, en definitiva, conseguir el nirvana. 

 

2. QUÉ SE ENTIENDE POR BUDISMO 

Para llegar a un concepto claro y distintivo hay que ahondar en otros aspectos, los que pueden 
determinar los elementos fundamentales para comprender qué entendemos por budismo. 
Para comenzar hay que decir que el Budismo tras la religión cristiana es el más importante del 
mundo, bien lo consideremos por el número de fieles seguidores, bien la extensión y gran 
influencia que posee. La visión sobre el mismo alcanza otras esferas pues es una civilización 
que se ha introducido progresivamente en la vida política, social, económica, y que ha llevado 
a la cultura, el arte, la filosofía en todas las sociedades del Extremo Oriente (REGAMEY, 1961: 
218-219). Dentro de este sistema doctrinal, las enseñanzas de Buda se han ido transformando y 
han dado lugar a otras expresiones diferentes que entran dentro de ese sistema filosófico, 
religioso y espiritual. Por tanto, podemos afirmar que se entiende por Budismo al sistema 
filosófico y religioso que se originó en las enseñanzas de Buda que está caracterizado por su 
creencia en la reencarnación y aspirar a la contemplación del nirvana, mediante la vida de 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

90                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

contemplación, quietud, sobriedad, austeridad y una fuerte disciplina interior y una moral 
recta. Por Budismo, se entiende como el pensamiento filosófico, el entrenamiento espiritual, 
el sistema psicológico que proviene de las enseñanzas de Buda Siddharta Gautama. Además, 
se puede afirmar que se trata de un medio para transformar tanto individual como colectiva, 
que recurre a enseñanzas y prácticas que cualquier persona puede adquirir; la praxis de la 
meditación para conseguir el bienestar y la tranquilidad para llegar a la iluminación. Su 
objetivo es ese cambio a nivel de conciencia, sabiduría, bondad mediante el desarrollo 
espiritual.  

Pero el budismo se basa, como ya hemos indicado, en las enseñanzas de Siddharta Gautama 
conocido como Buda. Pero Buda no es un dios, es más bien un representante, un camino, la 
prueba de quien llega al nirvana o contemplación. No hay que perder de vista que la 
trayectoria de vida de Buda está rodeada de mitos, historias, leyendas, etc., lo que hace difícil 
considerar toda la realidad histórica. Nace en Kapilavastu, en el actual Nepal, entre 563-483 
a.C.; es hijo de Suddhodana, de la familia de los Sakyas, príncipe de una pequeña demarcación 
y vasallo del rey de Magadha y de Maya Devi. Salió por primera vez del palacio a los dieciséis 
años y contrajo matrimonio con una prima suya llamada Yasodhana con la que tuvo un hijo, 
llamado Rahula. Trató de buscar la manera de liberarse de todas las tribulaciones: desgracias, 
enfermedad, muerte, determinó abandonar a su familia, dejando todos los lujos que tenía, e 
inició una vida de austeridad y ayuno con el fin de encontrar el remedio para todas las 
tribulaciones. Su meta estaba en lograr la suprema sabiduría trascendente. Con treinta y cinco 
años consiguió, con un extraordinario esfuerzo intelectual, intenso y doloroso, llegar a ser un buda, 
es decir, lo que se denomina como un Despierto, un Iluminado, un Buda. Por otra parte, las ideas y 
las enseñanzas que expuso durante cuarenta y cinco tras alcanzar la iluminación (Budismo. Un estilo 
de vida, s.f.) o la sabiduría, llevó a ver en Buda un magnífico ejemplo; un gran guía de la 
humanidad; un Iluminado excepcional; un Despierto extraordinario. Esto conllevaría con el 
tiempo en convertirse en una religión o filosofía de vida que arraigó en todo Extremo Oriente, 
en el subcontinente indio y llegar con el tiempo a Occidente donde se le conoce con el nombre 
de budismo, aunque existan diversas corrientes dentro de su seno, e inicie el sendero de muchos 
seguidores, atraídos por sus meditaciones y enseñanzas, en una sociedad tan fría y 
materializada como la occidental. 

 

3. FUNDAMENTO DEL BUDISMO 

Para entrar en este aspecto debemos pensar que los budistas tratan de llegar a una realidad 
dominada por la iluminación (JAMES, 1975: 92-93), situación en la que desaparecen las fatigas, 
miedos, las dificultades, las angustias, los sufrimientos del individuo. Para ellos, a esto se puede 
llegar mediante la propia experiencia, potencia, fuerza, que se encuentra en el interior de la 
persona y nunca en el exterior que se puede implementar mediante la meditación. Por eso 
para los budistas ya no es un conjunto doctrinal sino más bien una filosofía de vida. La cuestión 
se va complicando en la medida que hablamos de los principios esenciales. Como no existe una 
estructuración jerárquica, que pueda orientar dichos principios, existen diversas corrientes: a 
través de la Tri-Laksana, veremos cómo es el mundo que percibimos, por medio de la Anitya; 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        91 

 

la Anātman; y el Duḥkha, y así llegar a comprender, desde estos tres aspectos, el camino para 
llegar a alcanzar el objetivo previsto en el budismo. 

• ANITYA: todo se encuentra en un constante cambio y movimiento. Desde nuestra forma 
de ser hasta las montañas. La idea de nunca ves un mismo río ya que el agua está siempre 
fluyendo se traslada a la realidad (interior y exterior) que nos rodea. Es decir, todo es 
transitorio.  

• ANĀTMAN: no existe un alma. No hay nada «intrínsecamente yo» como encontramos en 
otras religiones. La persona es un conjunto cuerpo-mente que en algún momento dejará 
de existir, pero no existe un espíritu que se perpetúe en una vida eterna. 

• DUḤKHA: literalmente se traduce como sufrimiento o desilusión, aunque el término es 
mucho más amplio que eso. Es importante comprender el concepto ya que forma parte 
de las cuatro verdades nobles del budismo. Es decir, sin ellas, no alcanzaremos el pleno 
conocimiento de esta religión.  

 
También tenemos las Cuatro Nobles Verdades que conforman el Budismo y sirven para 
conseguir el nirvana. Estas son: 

• DUHKHA: Se podría resumir en que toda la vida es sufrimiento ya que siempre estamos 
insatisfechos, bien por no alcanzar nuestras metas, bien por el fallecimiento de 
familiares o amigos. Esta es la primera verdad: nacemos en el sufrimiento.  

• SAMUDAYA: Ese sufrimiento nace del apego a las cosas materiales. Por tanto, viene 
de la ignorancia. Ese deseo proviene de decisiones personales. Decisiones que sin 
llegar a estar predestinadas se rigen por las normas del Karma. 

• NIRODHA: El sufrimiento puede ser vencido. Para ello a través de la meditación, 
debemos comprender las causas que nos llevan a dicho anhelo. Cuando se descubren, 
es preciso, combatir para poder vencerlas. 

• MAGGA: Se trata del camino que debemos recorrer para salir de la propia ignorancia. 
Para eso hay que seguir el sendero óctuple o de las ocho ramas: comprensión correcta, 
pensamiento correcto, palabra correcta, acción correcta, ocupación correcta, esfuerzo 
correcto, atención correcta, concentración correcta. 

 

Ante estos aspectos, necesarios en la religiosidad budista o estilo de vida, hace que la voluntad 
de vivir y de tener, juntamente con el poseer, la ilusión de la vida real y consciente de los 
sacrificios, dolores, enfermedades, miserias, los deseos, las apetencias y placeres humanos, 
siempre pasajeros, a lo que añade la experiencia de la renuncia. Pues todo lo que de verdad 
sabemos y vemos, tanto de nosotros mismos como de nuestro alrededor, son esos estados de 
conciencia que cambian continuamente. Por esa razón desde la doctrina de las Cuatro Verdades 
Nobles (LADEVEZE PIÑOL, 2013: 113-117) y el camino de las ocho ramas u óctuple nos situamos 
ante una de las propiedades características del Budismo, muy importante y esencial (JAMES, 1975: 
94-95). Esto impactará de forma radical en el contexto social existente que no era otro que el 
Hinduismo y de las ganas constantes de salir del samsara o ruda permanente de muertes y 
reencarnaciones permanentes. A esto siempre se opuso Buda, y por esta razón, no deja de ser una 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

92                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

herejía dentro del Hinduismo. Pues en su conjunto, la doctrina de Buda, siendo muy austera y 
exigente, mucho más que la del hinduismo, pero la contrapartida a todas esas renuncias sólo podrá 
ser recogidas por mentes privilegiadas y cultivadas (EQUIPO DE REDACCIÓN PAL, 1980: 75-76). 
De aquí se puede colegir, que no todos podrán llegar a esa contemplación – meditación, sino 
que serán algunos pocos los que puedan llegar a conseguirla (GIRA, 1994: 32-33), en trayectoria 
de vida y de la existencia. Si tenemos en cuenta que, sin la conciencia de la absoluta 
trascendencia de la divinidad, la representación personal de la misma no llegaría a ser nada 
más que un claro antropomorfismo totalmente vacío de sentido y de contenido. Por eso el 
Budismo representa claramente una manera religiosa más increíblemente integrable en esa 
manera de comprensión y afirmación de lo religioso (MARTÍN VELASCO, 1978: 250-251). Es muy 
complicado para poder llevar adelante sus planteamientos, comprendiéndolos e interpretándolos: 
descubrir todas sus relaciones internas; manifestar su posible estructura; clarificar el hecho 
religioso para llegar a una dimensión inteligible de su filosofía de vida, porque mantiene 
muchas veces un conjunto de elementos contradictorios.  

Esto sucede muy a menudo cuando se integran diversas corrientes de pensamiento, dentro 
de un sistema filosófico que recogen distintas ideas, diferentes pensamientos, expresiones 
divergentes. Por esa razón, el Budismo no es un todo uniforme. De aquí que la posesión de un 
mayor conocimiento de índole superior queda relacionada con una interpretación del destino 
del hombre, sitúa a Buda, en una posición muy importante y decisiva. Posee la palanca de su 
propia liberación inmediata y, además, no le falta la tentación del maligno que le aconseja 
deliberadamente mal. Las Cuatro Nobles Verdades, cuyo conocimiento (GUERRA GÓMEZ, 
2010: 229-230), proponen al hombre un itinerario seguro de liberación, al cual está totalmente 
volcado para encontrar la liberación definitiva. Pero esta liberación no es fácil. 

De otro lado, aparece la compasión, que une al Perfecto con los seres que se encuentran 
atrapados en la mayor de las ignorancias. A este camino se unirán gran cantidad de espíritus 
compasivos que se unirán, en el umbral de la liberación, renunciando al descanso perfecto y 
aceptan la reencarnación mientras existe una sola criatura que no haya sido liberada. De esta 
manera podemos ver cómo entre los fieles del budismo, se crean lazos afectivos, que desde 
el esfuerzo personal por dicha liberación llegan a una nueva realidad comunitaria, mucho más 
amplia y fuerte (EQUIPO DE REDACCIÓN PAL, 1980: 65-66).  

Ante tantas diferencias que se dan en la apreciación sobre la experiencia religiosa budista en 
las Cuatro Nobles Verdades (MARTÍN VELASCO, 1978: 262-265), emerge, ante todo, la 
ausencia de Dios sin aparecer lo divino o trascendente. Una experiencia religiosa, sin Dios, ni 
dioses, que dimana de la experiencia personal y humana de Buda. De aquí, podemos plantear 
los tres principios que son capitales, tanto en el adiestramiento como en la disciplina del 
budismo (MORALES DE CASTRO, 2003: 255-259): la sabiduría, la conducta ética y la disciplina 
mental. 

En cuanto a la sabiduría implica la Recta comprensión y el Recto pensamiento. La Recta 
comprensión es la aprehensión de las Cuatro Nobles Verdades (GIRA, 1994: 33-34). Es la 
aceptación de la ley de la causalidad. Es el entendimiento de la impermanencia. El Recto 
pensamiento es comprender con desapego, amor, renuncia y no violencia, es decir, con plena 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        93 

 

sabiduría. Así se evitan pensamientos de apego, malevolencia, odio e intransigencia, y de esta 
manera, se evita la ignorancia. En cuanto a la conducta ética implica: la Recta palabra, la Recta 
acción y los Rectos medios de vida. Por eso, la conducta ética está basada en la vasta 
concepción del amor universal y la compasión hacia todos los seres vivientes, que constituye 
el fundamento de la enseñanza del Buda. De esta manera, la Recta palabra es abstenerse de 
emplear formas de lenguaje erróneas y perniciosas, de hablar negligentemente, de mentir, 
difamar, calumniar o dañar a otros, y cultivar las palabras amistosas, benévolas, agradables, 
dulces, significativas y útiles. La Recta acción es cultivar una conducta moral honorable y pacífica, 
absteniéndose de matar, robar, relaciones sexuales ilegítimas y llevar a cabo tratos deshonestos. 
Por último, los Rectos medios de vida es ganarse la vida de forma honorable, irreprochable e 
inofensiva, evitando cualquier profesión que pueda ser nociva de alguna manera para otros seres 
vivientes. 

En cuanto a la disciplina mental incluye: el Recto esfuerzo, la Recta atención y la Recta 
concentración: a) El Recto esfuerzo implica los cuatro siguientes esfuerzos: impedir el surtimiento 
de pensamientos malos; apartar los pensamientos malos ya surgidos en la mente; cultivar el 
surtimiento de los buenos pensamientos; mantener los buenos pensamientos ya surgidos. Cultivar 
con atención el Dhamma; b) La Recta atención implica los cuatro estados de atención mental: 
prestar diligente atención al cuerpo; prestar diligente atención a las sensaciones y las 
emociones; prestar diligente atención a las actividades de la mente; prestar diligente atención 
a las ideas pensamientos, concepciones y cosas, es decir el Dhamma; c) La Recta concentración 
es la disciplina que nos conduce a las cuatro etapas de dhyana, o absorción. En la primera etapa se 
abandonan los deseos y pensamientos apasionados e impuros. En la segunda, ya desaparecidas las 
actividades mentales, se desarrolla la tranquilidad y la fijación unificadora de la mente. En la 
tercera surge la ecuanimidad consciente y en la cuarta desaparecen todas las sensaciones, 
tanto de dicha como de desdicha, de alegría y de pesar, permaneciendo en un estado de 
ecuanimidad y lucidez mental (LADEVEZE PIÑOL, 2013: 117-120). Este Noble Óctuple Sendero 
puede ser seguido, practicado y desarrollado por cada individuo. Es disciplina corporal, verbal 
y mental (Budismo, 2023). Se trata de un Sendero que conduce a la aprehensión de la Realidad 
última, al logro de la liberación, de la felicidad y la paz, mediante el autodesarrollo moral, 
espiritual e intelectual. Es el itinerario de comprensión de los seguidores de Buda. 

La Iluminación, tras un largo y laborioso proceso, dejando a un lado todas las ataduras, se va 
abriendo poco a poco un itinerario que avanza progresivamente hacia la meta final que es esa 
iluminación superior hasta llegar al completo desprendimiento. Casi podríamos decir, que 
desde nuestra intuición occidental sería una especie de desaparición o aniquilamiento 
personal. Se trataría, más bien, de un concepto psicológico que se ha de experimentar como 
un estado de conciencia o conocimiento espiritual de orden superior, mucho más allá de la 
vida personal consciente (JAMES, 1975: 96-97). 

El budismo tiene como objeto fundamental, la llegada a la liberación, que nunca se trata de 
una simple inhibición o huida, del sufrimiento y sus causas, lo cual, nos conduce 
inexorablemente a lo que se llamaría Iluminación. Todo este proceso asumido por cada 
individuo, como consecuencia de la praxis budista, tiene sus efectos palpables y evidentes 
sobre la vida cotidiana, en lo que respecta a nuestra propia salud tanto física como mental, 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

94                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

que deriva a la interacción benéfica de todo ello con el entorno en el que se mueve, resultando 
ser muy notables y evidentes. Por eso la práctica de la meditación puede llevar a una mayor 
claridad mental y una mayor paz interior, que tiene como consecuencia, una mayor capacidad 
para gestionar mucho mejor las emociones conflictivas que originamos en nosotros mismos o 
se originan en nuestro alrededor y que suelen ser, con bastante frecuencia, fuente y origen de 
numerosos conflictos, tanto personales como sociales. La eficiente gestión de nuestras emociones 
y el llamado pensamiento discursivo que las envuelve puede ayudarnos enormemente, a 
saber, tratar mucho mejor nuestra vida cotidiana con las apreciables dificultades que se 
presentan en cada momento (One moment, please..., s.f.). 

En esa liberación, la concepción del hombre y del cosmos, se van a encontrar directamente, 
sin ninguna clase de intermediarios. Por esta realidad nos situamos ante el problema budista 
del ateísmo. Por eso la especulación metafísica acerca del Ser absoluto, lleva a muchos a 
enseñar el escaso valor de los actos y sacrificios rituales. De ahí, se deduce que la felicidad del 
hombre sólo es verdaderamente auténtica cuando vive como la autorrealización de todas sus 
aspiraciones de poder comunicarse con lo Transcendente e incluso poder llegar a unirse con 
Él (EQUIPO DE REDACCIÓN PAL, 1980: 76-77). 

En el budismo existe un camino, ese itinerario supone una trayectoria desde la ilusión a la 
ascesis; de otra parte, de la ascesis a la vía media; por último, del nirvana a la compasión. Por 
tanto, existe desengaño, existe lucidez, hay compasión. Este es el meollo del budismo. Se 
puede resumir diciendo que todo es sufrimiento y su causa es deseo; si se extingue se podrá 
llegar al nirvana a través del camino de Óctuple sendero: correcto ver y pensar; correcto 
hablar, actuar y vivir, correcto esfuerzo, atención y concentración. No se puede pedir más ante 
una impresionante filosofía de vida. Este planteamiento del budismo no es falso, pero sí del todo 
insuficiente porque puede prestarse al malentendido de presentar un Budismo totalmente 
pesimista y evadido del compromiso con su entorno, con la sociedad en la que se vive y con 
el mundo. Las Cuatro Nobles Verdades suponen un planteamiento para percatarse de la 
realidad, salirse de las ilusiones, desavenencias y desconfianzas. Implican un tiempo para dar 
paso al mundo de la compasión y no dejar de lado al sufrimiento, el dolor, el conflicto que se 
haya presente en nuestra existencia. Pero esto no es más bien un estilo concreto de vida o de 
filosofía de la vida (MASIÁ CLAVEL, 1997: 11-12). 

 

4. DISTINTAS CORRIENTES DEL BUDISMO 

A través de los tiempos, muchos han comentado sobre el conjunto de las Cuatro Nobles 
Verdades, para poder llegar a un pensamiento más armónico. Eso se ha reflejado en la 
aparición de distintas tendencias dentro del Budismo, que han dado lugar a otras visiones e 
interpretaciones. Entre las diversas líneas de pensamiento existentes dentro de la filosofía de vida 
del budismo, se encuentran las siguientes (Equipo editorial, Etecé, 2019): 

a) THEREVADA: La doctrina de los ancianos, es la vertiente más conservadora respecto al dharma 
o doctrina y vinaya o disciplina monástica, pues sólo el monje puede seguir el camino tal como 
se vive en esta tendencia. Se funda en los escritos considerados como expresión de la tradición 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        95 

 

más antigua y, por tanto, los más fieles a la enseñanza original de Buda. El ideal al que hay que 
tender es al Arhat, ser digno de respeto, pues ha superado todo lo que le ataba al común de 
los hombres en la mayor ignorancia espiritual. Es propio del sudeste asiático y se desarrolló 
tempranamente en Sri Lanka y luego se expandió al resto de Asia. 

b) MAHAYANA: El ideal al que tiende es el de la Iluminación suprema y está caracterizado por 
ayudar a los demás para alcanzarla. Esto ha hecho posible abrir esta filosofía de vida, a los que 
eran incapaces de consagrarse a las prácticas más difíciles, donde cada cual podía tener un 
corazón más abierto, devoto y confiado. Así todo hombre participa de verdadera naturaleza 
de Buda. Sólo la ignorancia de esta verdad es la fuente de la desdicha humana. Desde esta 
visión, se orienta a conducir al hombre a la conciencia profunda de lo que es él por su misma 
naturaleza (GIRA, 1994: 34-35). Practicado en China, Japón, Tibet, Corea, Vietnam y Taiwán, 
inició en el siglo I d. C. y comprende las enseñanzas de Buda más como un método que como 
una doctrina. 

c) VAJRAYANA: Nacido del Mahayana, se diferencia de éste en la adopción de métodos hábiles o 
upaya, como los mantras, los tantras, mandalas y otras formas de visualización. Además, ser 
una versión del Mahayana, se nutre de elementos un tanto ocultos, mágicos y místicos. Se 
puede apreciar aspectos de la filosofía india, que influyó poderosamente en el Budismo como 
en el Hinduismo. Se encuentra alejado de las anteriores corrientes budistas del Therevada y 
del Mahayana. Trata de encontrar más allá de lo que se percibe de las cosas y de la realidad y 
así penetrar en el vacío existente, por medio del cual, el ser, es decir, la persona se llega a 
identificar con el absoluto. Tendrá sus propias técnicas (MORALES DE CASTRO, 2003: 283-284). 

En el budismo nos encontramos con la dificultad de ver claramente, unificados y 
compenetrados los dos elementos característicos de la actitud religiosa que son: Por una 
parte, el mantenimiento de la trascendencia y, por otra parte, la relación personal que se 
entabla con ella. Posiblemente para conseguir esa plena compenetración de la Trascendencia 
y la personalidad del Misterio tengamos que esperar a la configuración del mismo presente en el 
monoteísmo (MARTÍN VELASCO, 1978: 269-270). En el conocimiento constante y progresivo del 
ideal budista seguro que estará la realidad espiritual. Por eso “si se excluye el hecho único en 
el que adoramos la huella y la presencia misma de Dios, el budismo es probablemente el hecho 
espiritual más importante de la historia” (LUBAC, 1951: 8). 

 

5. TEXTOS SAGRADOS Y TRADICIONES 

En el budismo agrupan el saber escrito en lo que se determina como canon. Además, en el 
Budismo de Therevada se utiliza el canon pali, llamado así por el idioma en el que están 
escritas, el Budismo Mahayana utiliza básicamente el mismo, pero ha añadido otros escritos 
a través del tiempo que no han sido considerados sagrados por la tradición Therevada. No 
obstante, la comunidad de Therevada, recopila una serie textos de muy diverso estilo y 
contenido, cuya fijación definitiva se produce en el tercer sínodo o reunión de Pataliputta, en 
el año 250 a. C, durante el reinado de Ashoka (EQUIPO DE REDACCIÓN PAL, 1980: 94-95). Se 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

96                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

procedió a la selección de los textos sagrados. El llamado canon Pali resultante se llama 
Tripitaka o los tres contenidos o cestas. 

El canon Pali está compuesto por 3 partes (Budismo. Un estilo de vida, s.f.): 

Primera, Vinaya: colección de textos concerniente a las reglas de conducta de laicos y monjes, 
con historias a propósito de cada norma y soluciones a los problemas explicadas por Buda. 
Conjunto de discursos y diálogos, que proporcionan un gran tesoro y sabiduría. Se trata de un 
código de disciplina con un determinado sistema de preceptos.  

Segunda, Sutra: También llamado Sutta. Discursos atribuidos al Buda y a unos pocos de sus 
discípulos, con enseñanzas y prácticas. Es una casuística de índole filosófico-teológico. En 
definitiva, son frases, afirmaciones esenciales, que llevan implícita o explícita una verdad que 
debe ser develada a través de la reflexión. 

Tercera, Abhidharma: colección de textos que subrayan la filosofía subyacente en los Sutras. 
Es una parte analítica, muy densa y eminentemente filosófica. Se trata de una enseñanza 
superior. Nos revela las diferentes maneras en las que podemos dividir y entender todos los 
fenómenos del mundo. Así podemos llegar a darnos cuenta, con mayor claridad, de la 
naturaleza más profunda de la realidad. 

Por eso nuestro interés debe centrarse en el budismo, bien tomado en general o también en 
alguna de sus maneras especiales; de todas formas, sería incomprensible pasar por alto a las 
escrituras canónicas, si de verdad se quiere conocer al Budismo en todas sus posibles 
acepciones. Pues en ellas aparecen expresadas claramente las experiencias y la realidad 
trascendental de Buda y sus discípulos iluminados. Pero al mismo tiempo, es necesaria una 
comprensión previa para llegar a las descripciones, para poder llegar a conocer lo que el 
itinerario budista tiene como objetivo, incluyendo a las demás líneas de pensamiento y de 
meditación, lo que implicaría no tener ni aceptar los métodos para llegar a su definitiva 
consecución. La única salvedad para no seguir el estudio de las escrituras sería el apoyo y la 
vinculación directa con algún maestro ya iluminado, que estaríamos en la misma línea de la 
encarnación de dichas (Budismo.com, s.f.). Por tanto, esta situación es muy difícil que se pueda 
producir, por lo que es determinante el contacto con las escrituras sagradas. No cabe duda de 
que la praxis budista es un camino de espiritualidad, recogida dentro de una tradición de 
poder contemplar y practicar para salir de sí mismo y también de liberarse (MASIÁ CLAVEL, 
1997: 12-13), aunque no siempre se pueda entender todo, por parte de todos, en su debida 
acepción o expresión personal. 

 

6. LOS CINCO PRECEPTOS 

Sin importar demasiado desde qué movimiento budista se vea la comunidad, esta se 
encuentra compuesta por laicos y monjes, aunque con el tiempo el budismo se ha ido 
adaptando a otras culturas, países, pero no han perdido los preceptos básicos que sirven para 
todos, para los monjes y laicos. Estos son: 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        97 

 

1º Precepto de no dañar a las criaturas vivas intencionadamente. Es decir, no matar. 

2º Precepto de no tomar lo que no me es dado. Es decir, no robar. 

3º Precepto de no mantener una conducta sexual incorrecta o dañina con otros e incluso 
conmigo mismo. Es decir, no al apetito desordenado. 

4º Precepto de no hablar de manera dañina como son la mentira, la ostentación, el cotilleo, 
conversación banal. Es decir, no criticar. 

5º Precepto de no tomar intoxicantes, que alteren la mente y pongan en riesgo de romper los 
demás preceptos. Es decir, no a cualquier tipo de alcohol y drogas. 

En definitiva, los cinco preceptos consisten en abstenerse de matar, robar, tener una conducta 
sexual inapropiada, tener conducta verbal inapropiada, y beber alcohol. De ahí que, el 
propósito de la ética en los fieles budistas es el de poder ofrecer un modelo de cómo 
actuaríamos si estuviéramos constantemente en contacto con lo mejor de nosotros mismos. 
Por eso, podemos afirmar que el criterio seguido por el planteamiento budista no tiene 
carácter teológico sino más bien es de orden psicológico. No existe el juicio y, por tanto, en 
las tradiciones budistas, la realidad de las acciones, pueden ser correctas o también 
incorrectas. Esto sólo depende del estado personal del individuo desde el instante en que se llevan 
a cabo. En el budismo, la virtud moral es la base del camino espiritual, aunque en sentido muy 
estricto, un apego rígido a los preceptos y a los votos se considera como una atadura constrictiva. 
La auténtica virtud libera del remordimiento y esto, a su vez, lleva desde la alegría y el júbilo a la 
serenidad meditativa y a la liberación total (LADEVEZE PIÑOL, 2013: 120-121). 

En esta tradición budista, las escrituras no son sagradas, en sí mismas, pues fueron reveladas 
directamente durante el periodo fundante. La preocupación por fijar estos primeros textos de 
carácter normativo, procuraron dar una unidad, especialmente en el primer siglo de la 
comunidad budista. El primer texto Therevada, se quedó estrictamente con el primer canon, 
mientras el Mahayana, incorporaría la doctrina de otros maestros ya posteriores (MELLONI 
RIBAS, 2003: 70-71). Por esta razón, no es posible del todo de hablar de libros sagrados sino 
más bien de tradiciones recogidas de Buda (GUERRA GÓMEZ, 2010: 213-217). También 
debemos considerar que la bondad, el amor, la compasión, se han de considerar como una 
parte esencial del itinerario budista. Por eso alcanzar esas virtudes exige un alto grado de 
meditación que va unido al recto pensamiento. Se llaman moradas divinas (LADEVEZE PIÑOL, 
2013: 122-123). De hecho, la denominación budista fue una creación occidental, para recoger 
a todos los que basculaban en torno a su gran figura y en sus enseñanzas. Así, se comprende 
que, desde ese momento, el budismo se ha visto desde este lado, como una unidad, pero la 
realidad posterior es que se ha roto en distintas modalidades o estilos de vida, como cualquier 
otra opción religiosa o espiritual (GUERRA GÓMEZ, 2010: 219). 

De esta manera, el pecado es mayoritariamente reconocido como ignorancia. Se trató siempre 
de un error moral. La naturaleza no es moral, por lo que no posee un código moral a qué 
atenerse e incluso en última instancia, el pecado no es moral. Entonces, de acuerdo con el 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

98                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

pensamiento budista, el error personal no sería en esa instancia última moral, pues se trataría 
de un error impersonal y no de una violación de la norma moral pues es impersonal. Salva la 
situación haciendo desaparecer la opción personal de cada individuo. Para el pensamiento 
budista, el pecado se trata más bien, como un error, que una determinada transgresión contra 
la voluntad de Dios que es omnipotente. Esto puede chocar frontalmente con el cristianismo 
donde la comprensión del pecado no está en sintonía con la conciencia moral innata de que 
el hombre se condena por su pecado ante la santidad de Dios (¿Qué es el budismo y en que 
creen los budistas? - Eleditor.net, s.f.). Pablo en carta a los Romanos 2, 12-16, dice: “En efecto, 
todos los que hayan pecado sin tener la Ley de Moisés perecerán sin esa Ley; y los que hayan 
pecado teniendo la Ley serán juzgados por ella, porque a los ojos de Dios, no son justos los 
que oyen la Ley, sino los que la practican. Cuando los paganos, que no tienen la Ley, guiados 
por la naturaleza, cumplen las prescripciones de la Ley, aunque no tengan la Ley, ellos son ley 
para sí mismos, y demuestran que lo que ordena la Ley está inscrito en sus corazones. Así lo 
prueba el testimonio de su propia conciencia, que unas veces los acusa y otras los disculpa, 
hasta el Día en que Dios juzgará las intenciones ocultas de los hombres por medio de Cristo 
Jesús, conforme a la Buena Noticia que yo predico”. Entonces, dado que, el pecado es un error 
de tipo impersonal y corregible no se asemeja a la visión cristiana. De esta manera, en el 
planteamiento budista, no existe la necesidad de un Salvador para rescatarnos del pecado. 

Así, podemos decir, que los budistas no adoran ni a un dios ni a varios dioses. En muchas 
ocasiones, la mayoría de las personas suponen que los budistas adoran a Buda. Pero ya 
sabemos que Buda nunca se proclamó una divinidad y entre los budistas no existe la noción 
de un ser supremo. Todo lo que existe funciona por la ley natural. La vida tiene consistencia 
desde el dolor y el sufrimiento. Llegamos con dolor a este mundo; vivimos con dolor y 
enfermedad en esta vida y llegamos a la muerte desde la pena, el desasosiego y el miedo. Para 
gran parte de los fieles budistas, siguen creyendo que las personas siguen teniendo muchas 
vidas y reencarnaciones, motivada por el ansia de felicidad. Por eso la meta definitiva del 
budista es conseguir purificar el corazón; buscar la pura felicidad y desechar todos los deseos. 
El budismo fue desacralizando y desdivinizando todo el panteísmo que poseía el Hinduismo e 
incluso todos los ciclos del universo. Fue así como construyó lo que se puede conocer como un 
conjunto cósmico, pues cree que el universo es eterno y será eterna e ininterrumpidamente sujeto 
a un gran proceso de degeneración hasta que llegue a la total degradación ética de las 
personas y de los pueblos. De ahí, se iniciará un nuevo ciclo del universo como ha sucedido 
anteriormente (GUERRA GÓMEZ, 2010: 235). Para los budistas, ser ateo o no, en realidad tiene 
muy poca importancia, de manera especial, en las enseñanzas reconocido por el propio Buda, 
puesto que lo fundamental es la integridad ética; la estructura moral; la intención de poder 
desarrollarse tanto mental como personalmente, y adquiriendo un espíritu de servicio para 
los demás. Por tanto, creer o no creer no resulta para nada relevante para un auténtico 
budista. El budismo se puede entender como fenómeno religioso, por medio del misterio, que 
le puede ayudar, a pesar de su ateísmo (LADEVEZE PIÑOL, 2013: 126). 

 

 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        99 

 

7. CALENDARIO Y FIESTAS 

Prácticamente Occidente se ha regido por el calendario gregoriano desde su reforma por el 
papa Gregorio XIII, en la Bula Inter Gravissimas (GREGORIO XIII, 1582: 386-390), en 1582. Del 
4 de octubre del calendario juliano se pasó al 15 de octubre del calendario gregoriano. Pero 
con ciertas diferencias pues el gregoriano es solar y el budista es lunar. Aun así, existen 
diversos calendarios budistas, pero la mayoría toman como referencia para calcular su 
cronología el nacimiento de Buda, acaecido en el año 543 a.C. El día del plenilunio del mes de 
mayo, de cada año, es el día más sagrado para los budistas, que celebran en esa fecha el 
nacimiento, iluminación y muerte o tránsito de Buda. De aquí que, el año nuevo comienza el 
día 3 de febrero, mientras que, por ejemplo, los tibetanos lo hacen el 18 de febrero. Por otra 
parte, tanto el nacimiento y deceso de Buda se estableció en las mismas fechas para todos: el 
15 de febrero y el 13 de mayo, de forma respectiva. Para el cálculo del año budista se suma 
543 al año correspondiente de nuestra era, es decir de Jesucristo. Así el año 2023 + 543= 2566, 
año del calendario budista. Los años budistas tienen nombre de animal. La duración del ciclo 
lunar es de 29,54 días de duración, muy cerca de 29,5 días. Por eso las fiestas budistas no 
tienen fechas fijas asignadas. Las tradiciones en el calendario budista son muchas, tanto 
locales como las que se llaman vacacionales. Todas varían de un país a otro, según el grupo 
étnico al que se pertenezca. En la mayoría de los países del mundo, los días santos están 
sincronizados con las fases de la luna. Por lo tanto, varían de un año a otro en relación con el 
calendario gregoriano. En el calendario budista, las fiestas (MORALES DE CASTRO, 2003: 299-
303) que se celebran son: (Calendario Budista / Calendario Web, s.f.): 

• El día de Nirvana se lleva a cabo a mediados de febrero. Conmemora la muerte de 
Siddhartha Gautama, el Buda. 

• El día de Año Nuevo es el mismo que en China, Corea y Vietnam, y corresponde a la 
Luna Nueva en Acuario.  

• El día de Wesak es el cumpleaños de Buda, que cae en abril o mayo. En algunas 
tradiciones, el Wesak celebra el nacimiento, la iluminación y la muerte del Buda. 

• El día de Khao Pansa marca el comienzo de la llamada Cuaresma budista. En algunos 
países es el día preferido para que los hombres budistas sean ordenados como monjes. 
Se celebra en la Luna llena del octavo mes lunar, típicamente julio. 

• El día de Boun Ok Pansa marca el final de la Cuaresma budista. Está al final de la 
temporada de lluvias, en octubre. 

• El día de Bodhi, a principios de diciembre, celebra la llegada a la Iluminación de Buda 
en 596 a.C. 

La distinción entre el calendario solar y el calendario lunar es lo que dificulta para enmarcar 
las festividades budistas en un día concreto del calendario al que normalmente se está 
acostumbrado, pues, debe tenerse en cuenta que, en estas celebraciones religiosas o rituales, 
hay que ceñirse estrictamente a la tradición milenaria, a los textos originales en los que se 
sustentan y que se apoyan sus comentarios. 

 

 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

100                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

8. CEREMONIAL, PROTOCOLO Y COSTUMBRES SEGÚN EL BUDISMO 

Para cualquier acto que se vaya a celebrar dentro de la praxis budista, en general, los fieles 
budistas, deben tener en cuenta y, por tanto, es necesario saber una serie de ritos para llevarlo 
a cabo. Es preciso mostrar siempre una discreción absoluta en todos los ámbitos de la 
existencia. Respecto a la vestimenta, se recomienda llevar una ropa muy cómoda y amplia. Su 
uso no debe llamar la atención, aunque ellos vistan con colores muy vivos como el amarillo y 
el rojo, normalmente el color y la forma son totalmente indiferentes. Respecto a la comida no 
se deben utilizar alimentos y especias demasiado intensas como la cebolla, el ajo, etc. 
Respecto a las oraciones, se recomienda encarecidamente que se estudie previamente la 
fonética, pues en este tema suelen ser muy exigentes, sobre todo en su pronunciación, ya que ellos 
mantienen la tradición de entender y pronunciar el lenguaje como algo sagrado. Respecto al cuerpo, los 
pies se consideran poco nobles, al estar en contacto con el polvo, el suelo. Por esa razón no 
deben tocarse nunca y menos a una autoridad como pueden ser los monjes o el Lama 
(Protocolo en la Gompa (templo budista), s.f.). Los monjes suelen utilizar túnicas de color 
naranja. Todo este proceso es muy estricto. 

Respecto al tema de la ropa más ceremonial se encuentra la Khata, se trata de un chal dorado 
de la cultura budista, muy tradicional en el Tibet. Esta prenda tiene un gran simbolismo en 
dicha cultura: es una ofrenda de bienvenida y de intercambio entre dos personas y encierra 
un mensaje de paz, pureza y compasión. Se honran así a las grandes personalidades, 
demostrándoles respeto y rodeándolos con amor y la divinidad en la que creen. La Khata, que 
también recibe el nombre de mascada, se utiliza siempre en todo tipo de ceremonias. Suele 
ser de color blanco, pero también naranja o amarillo dorado. Para la asistencia a cualquier 
acontecimiento o evento budista se han de tener en cuenta los siguientes aspectos: 

En primer lugar, será necesario descalzarse y comportarse de forma higiénica en todo 
momento y en el marco donde se desenvuelve el acto. Es el momento del inicio de las 
ceremonias y ritos a los que se puede asistir, sin problemas. 

En segundo lugar, en la sala de meditación cada uno ocupa el lugar designado. Hay que tener 
en cuenta, que el Lama ocupará el trono que suele estar siempre en el centro o en su defecto, 
a la izquierda del altar. Los monjes ocuparán el lugar preferente, y después los laicos. 

En tercer lugar, antes de que llegue el Lama todos los demás ya están ocupando su sitio, que 
será siempre en el suelo sobre un cojín.  Es decir, el Lama es el último en entrar, al ser la 
máxima autoridad, que se refleja en su atuendo con la Khata. 

En cuarto lugar, todos los asistentes a la ceremonia se ponen de pie para recibir a la máxima 
autoridad que es el Lama, con su gran atuendo de la Khata, como signo de autoridad y de 
prestigio ante la asamblea reunida. 

En quinto lugar, al aproximarse al altar, el Lama, hace una triple postración, lo que se 
denomina postración media, es decir, se agacha hasta tocar el suelo con la cabeza, como 
hacen otras culturas, como los musulmanes. Una vez acabada, se sienta en el trono, después 
hacen la postración los monjes y monjas, y finalmente los laicos. 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        101 

 

En sexto lugar, se inicia la jornada con la toma de refugio, esta tradición es común a todas las 
ramas del budismo. Es la orientación básica de nuestra vida. Es un cambio de actitud hacia la 
vida. Es el estado mental para dar una dirección segura a nuestra vida. 

En séptimo lugar, cuando al finalizar el acto religioso, el Lama (MELLONI RIBAS,  2003: 150-
151) bajará del trono, hará tres postraciones, como despedida y agradecimiento, y saldrá del 
salón. Después los monjes harán tres postraciones y saldrán. Por último, los laicos harán lo 
mismo (Protocolo en la Gompa (templo budista), s.f.). 

En las mediaciones existentes en el ideal budista, quizá sean los monjes los que se encarnan 
como entrega completa a este trabajo interior y que el budismo convierte en arquetipo de 
vida de lo humano (PANIKKAR, 1996). De aquí que, el título de Lama proviene de grande, es 
decir, alguien que está por encima, al que nadie puede compararse. Se trata de un reconocimiento 
y respeto hacia una persona que se ha consagrado totalmente a su desarrollo espiritual y alcanza 
cierto grado de transformación y, además, enseña a otros a alcanzarlo (MELLONI RIBAS, 2003: 151). 
Para aquellos laicos que siguieron a Buda, se congregaron los fieles seguidores del maestro, que 
estaban obligados por diez votos: no matar, no robar, abstenerse de impureza, falsedad y alcohol, 
no comer en tiempos prohibidos, abstenerse de bailar, cantar, tocar instrumentos de música y 
abstenerse del teatro, no usar adornos, ni dormir en una cama alta o espaciosa y no recibir 
oro ni plata.  

Por otro lado, los monjes (MARTÍN VELASCO, 1978: 253-254), que estaban obligados al 
celibato y la pobreza, y fueron llamados, en la antigua manera hindú, bhikkus, o mendigos, 
podían ser recibidos como novicios a la edad de siete u ocho años, aunque no podían ser 
ordenados antes de tener veinte. Dos veces al mes los monjes de cada monasterio se reúnen 
para la confesión de sus pecados y se retiran anualmente en la época de lluvias, tanto para 
descansar de las peregrinaciones del año anterior como para obtener nueva fuerza para la 
etapa venidera (Iglesia Evangélica Pueblo Nuevo, s.f.).  

Respecto a la oración, se puede plantear que los budistas, en general, en particular desde sus 
orígenes no oran. Son practicantes de la meditación, que como hemos dicho, es una 
concentración intrapsicológica, pero nunca la oración de súplica o de petición, que es la 
manifestación clara y precisa del sentido religioso, de la creencia en la divinidad. Con 
posterioridad algunas ramas de la filosofía budista han llegado para tener en cuenta, ciertas 
fórmulas de oraciones de petición pero que se convierten en meras repeticiones recogidas en 
el tiempo. Aparecen deidades, unas veces son apacibles, otras terribles, lo que hace viable la 
existencia de demonios tan innumerables como las posibles ilusiones de lo sensorial que se 
proyectan sobre su propia existencia. La idiosincrasia de las ideas budistas explica, de un lado, 
la existencia de telas y banderas de oraciones que sujetas a una cuerda y un palo de bambú, 
se modulan con el viento en los campos próximos de los templos; de otro lado, los famosos 
molinillos de oración a la entrada de los templos y que los budistas y devotos hacen girar en 
el sentido de las agujas de un reloj. En ambos parecen inscritas las oraciones, que se elevan a 
las divinidades, que se abaten y giran al viento, aunque ellos ya no estén (GUERRA GÓMEZ, 
2010: 235-236). 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

102                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

El budismo plantea la búsqueda interior para alcanzar la liberación de los deseos, la conciencia 
individual y la reencarnación, que es lo que ellos denominan alcanzar el nirvana y para lograr 
estos se hacen diversos ritos (Ritos del Budismo…, s.f.): 

• Genuflexiones: Se trata de uno de los rituales piadosos que realizan los devotos y 
monjes para rendir culto al Buda, ésta se puede hacer de dos formas distintas: en 
primer lugar, una en la marcha donde el devoto se detiene, recita el mantra universal, 
se recoge juntando sus manos frente al pecho y luego levantándolas hacia arriba por 
encima de la cabeza y da un paso hacia adelante; después baja las manos a la altura 
de la cara, da otro paso hacia adelante, lleva las manos al pecho; mientras da el tercer 
paso, separa las manos e inclina el busto hacia el suelo, se arrodilla y después extiende 
todo su cuerpo y toca el suelo con la frente. Terminado el ritual, se levanta y repite los 
movimientos ya descritos. Además, la otra reverencia se realiza tocando el suelo con 
todo el cuerpo, normalmente se hace en un monasterio o lugar sagrado, siendo típica del 
monje, siguiendo el mismo procedimiento que el anterior. 

• Molinillos: Son los conocidos como molinillos de oraciones. Se ven en todos los 
monasterios budistas, en sus accesos para la visión de los devotos y fieles del budismo. 
Se trata de un rito que consiste en envolver en telas, pieles y ricos brocados, los 
molinillos de madera o de cobre, en cuyas superficies se encuentran los mantras de 
oración y el interior está lleno de sutras. En el ideal budista, los molinillos giran y giran 
por la fuerza del viento, supone leer todos los sutras, que se encuentran en su interior 
y así de esta manera los fieles budistas pueden acumular premios, méritos y 
satisfacciones. Por tanto, a mayor número de vueltas, mayores son las oraciones, que 
proporcionarán grandes beneficios, siendo el más importante el eliminar aquellos 
obstáculos que impiden alcanzar la iluminación. Su objetivo fundamental, realizando 
esta práctica, sería aliviar aquellas miserias que tienen las personas. De ahí, la 
compasión, la paz, la bondad se irradian mediante las bendiciones de los mantras, 
dentro de esas ruedas de oración, unidas a la intención y la concentración de los 
devotos. 

• Ritos en general: El budismo se ha considerado, desde diversos puntos de vista, más 
como una filosofía de vida que una religión. Su objetivo es llegar a las flaquezas y a las 
debilidades de los individuos y lograr que estas sean superadas por medio de la 
meditación, con la finalidad de conseguir la sabiduría suprema. Esto supone, 
establecer una serie de ritos y reglas para que cada uno pueda purificar su ser, a través 
del ejercicio espiritual permanente y así reconocer, aceptar y transformar sus propios 
errores. Los ritos en los budistas tienden a promover el reconocimiento pleno de cada 
persona para que pueda alcanzar esa sabiduría. El nirvana, tan conocido en el budista, 
no es más que una clara liberación de los deseos, la conciencia personal, y por 
supuesto, la reencarnación, que se logrará por medio de estos ritos sacros (GUERRA 
GÓMEZ, 2010: 236). Budistas pueden ser todas las personas, sin limitaciones de razas 
o condiciones sociales, pero da la sensación de que sólo pueden ser budistas 
consecuentes aquellos que pueden llevar adelante un proceso de superación interior de 
los propios deseos, cuando a la mayor parte de ellos, les sería imposible de lograrlos 
(PIKAZA, 2004: 136). Sería bueno intentar conseguir un mayor acercamiento a las premisas 
doctrinales, por medio del estudio más profundo y abierto de la paz. 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        103 

 

9. EL MATRIMONIO O BENDICIÓN DE LA PAREJA EN EL CONTEXTO BUDISTA 

En el budismo se da mucha importancia al encuentro social preestablecido o predestinado, es 
decir, la conexión de personas a través de lazos que escapan a la idea del tiempo, del espacio 
y de la voluntad. Por eso mismo la unión de dos personas a través del matrimonio es explicado 
en el Budismo como el mejor ejemplo de este encuentro ya previsto y predestinado. Se trata 
de una relación que ha estado ligada desde mucho antes de que ambos se conocieran e incluso 
de que vinieran a este mundo. Esta filosofía de vida explica la alianza conyugal como obra de 
Buda y como tal, la pareja debe seguir sus pasos y enseñanzas para hacer que la relación crezca 
en la virtud. En las escrituras budistas se mencionan los cinco deberes que deben cumplir los 
casados, como son: compartir las obligaciones conyugales, respetarse mutuamente y lograr la 
armonía. Sobre el divorcio se posee una postura negativa, ya que con la separación se está 
negando la fuerza del destino y a la vez se rompe el lazo concertado por Buda. No obstante, 
en caso de que la ruptura conyugal sea inevitable, este estilo de vida muestra un cierto grado 
de tolerancia y aconseja olvidar el pasado para reiniciar una nueva vida más plena y fructífera 
que la anterior. De esta manera, el matrimonio es otra forma de maduración personal que 
implica mucha paciencia, perseverancia y sobre todo comprensión respecto al otro. La pareja 
debe orar para ser iluminada por Buda y esforzarse día a día para alcanzar el ideal budista del 
matrimonio. La ceremonia matrimonial en el budismo se rige de una serie de pasos:  

El inicio de la ceremonia inaugural comienza con la entrada del monje que oficiará la boda, 
seguida por los novios. Luego se anuncia a Buda sobre el propósito de la pareja de formar un 
hogar y ambos piden la bendición de Buda, para que juntos se unan en fiel compañerismo 
durante toda la vida y logren un matrimonio ideal, dentro de los principios de su vivencia 
budista. Realizado este acto sobreviene la reverencia mutua entre los novios y la ofrenda 
floral. El novio le entrega cinco flores al monje y a su vez este último las ofrenda al lado este 
del altar. La novia por su parte dona dos flores al novio, quien se encargará de hacerlas llegar 
al monje, que preside la ceremonia para que las ofrende al lado oeste del altar. Después de 
este rito, tiene efecto el compromiso y la declaración matrimonial, con lo cual se testimonia 
ante todos los presentes el nacimiento de la nueva pareja. Los últimos procedimientos de la boda 
budista son las palabras de felicitación del monje que ofició la ceremonia, la canción para los 
novios y el compromiso de estos de difundir las enseñanzas budistas y buscar y llevar una vida 
plena en busca conjunta de la Iluminación. Los novios, se deben colocar juntos, en una postura 
de total y máximo respeto, la conocida wai, para recibir la bendición del monje budista. 
Verdaderamente, no es un rito de boda, sino más bien un rito de bendición de una pareja (Etiqueta, 
Protocolo y Ceremonial en Bodas, s.f.). 

De esta manera, este estilo o filosofía de vida no cuenta con ningún rito matrimonial propio, más 
bien se toman de las diferentes tradiciones, teniendo en cuenta que este estilo tan particular, 
se encamina sobre todo al plano cultural y espiritual del mundo de Extremo Oriente. Así la 
liberación de los deseos, de la conciencia individual de los novios, la reencarnación, que se alcanza 
mediante la meditación y la iluminación, junto con ese camino hacia el interior, esté 
determinado por lo que marquen los monjes en sus predicciones astrológicas de los novios. Estos 
son ungidos, por el monje con polen y agua bendecida y como ofrenda se presenta comida a Buda y a los 
monjes (Boda por el rito Budista Ceremonia Protocolo Desarrollo, s.f.). 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

104                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

10. EXEQUIAS Y FUNERALES BUDISTAS 

La muerte en el budismo, al igual que otros muchos aspectos de la vida cotidiana para sus 
fieles seguidores, mantiene como punto de partida más importante la meditación. Es la única 
manera que se percibe, en el estilo de vida budista, de afrontar la muerte. No es más que una 
etapa en nuestro diario caminar; supone, ante todo, que nos conozcamos a nosotros mismos; 
que sepamos cómo recorrerlo en cada instante, pues mirando a nuestro interior sabremos la 
forma más acertada y adecuada, tanto de vivir como de morir. Fuera del budismo, lo más 
habitual es que las personas no estén preparadas para afrontar la muerte. Es complicado 
prepararse para algo que no sabemos cómo es, que no está planificado, a excepción de 
determinados casos, como una enfermedad terminal o los cuidados paliativos que se adelanta 
la situación, la manera budista de poder vivirlo de forma positiva es prepararnos para ello a 
un nivel mucho más profundo. La meditación y la contemplación proporcionan una paz 
interior que ayuda en situaciones límite de la vida. Independientemente de si cada uno de sus 
practicantes contempla el final de la existencia física como el inicio de una nueva vida o no, el 
estado de abstracción alcanzado permite no solo pensar en ello como un sufrimiento, que 
persiste a lo largo de la vida, sino como algo que es inevitable en nuestra existencia, en la que 
todo cambia, se transforma y nada es estable y definitivo (La muerte en el budismo: 
enseñanzas y formas de afrontarla, s.f.).  

Para los fieles budistas, la muerte es simplemente el inicio de otra vida distinta que se va a ir 
repitiendo de manera continua hasta llegar al Nirvana. Esto solamente ocurre cuando la 
persona llega a tener la necesaria sabiduría de carácter espiritual para entender la Verdad. De 
esta manera el Nirvana, no se puede clarificar de ninguna forma, pues es igual de difícil como 
es llegar a comprender la Verdad. Para los budistas, los ritos funerarios son ritos de paso. Ante 
la persona en la que es inminente el tránsito o muerte o ha fallecido, se lee el llamado Libro 
de los Muertos. Son notas o pistas que servirán al fallecido, en el estado intermedio, entre las 
dos vidas, denominado Bardo; este proceso durará cuarenta y nueve días, tiempo durante el 
cual es común ofrecer una serie de bebidas y alimentos al espíritu del que ha muerto, 
mediante ofrendas, de la familia y amistades. El sistema más común para los budistas es la 
incineración, aunque también se practica la inhumación o el sepelio en el agua.  

Otra variedad menos frecuente, de las zonas profundas de Oriente, es dejar los restos para 
que la acción natural vaya descomponiendo el cuerpo, según los elementos de la misma 
naturaleza, es decir: fuego, tierra, agua y viento. En los funerales se inician con la oración a 
Buda. Al difunto se le ha de cubrir con un sudario el rostro y nunca se le toca para que no 
existan interferencias en todo el proceso. Este lapso es de tres días. Posteriormente se le 
coloca en un ataúd y a continuación se hace el velatorio. Antes de la incineración, o cualquier 
otro sistema que se le vaya a realizar, se hacen otras ceremonias de índole más particular, 
aunque puede ser pública. Se hacen reuniones en la casa familiar, pues la muerte posee un 
acento social, y sirve para desterrar penas y temores por medio de la amistad.  

Los monjes si acuden al funeral es para entonar cánticos, pero no necesario que estén en todo 
el funeral. Transcurrida una semana, se celebra una nueva ceremonia en honor al fallecido, y 
otra como despedida final, cuando han pasado cuarenta y nueve días. En numerosas ocasiones 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        105 

 

se lleva a cabo una ceremonia funeraria anual, durante los próximos siete años y otra muy especial 
cada siete años, en el curso de los cuarenta y nueve años siguientes (Varona, 2009).  Visto 28-
04-2020). 

 

11. LA EXPERIENCIA ZEN DEL BUDISMO 

Cuando hablamos del Zen no es nada fácil llegar a una definición. Por así decir el Zen es el 
descubrimiento progresivo del ser de cada persona, de la parte original, que soporta de alguna 
manera toda la proyección de la actividad, anterior a cualquier representación de tipo mental. 
Los filósofos chinos suelen hablar de vacío, es decir, vacío de mente, traducción de wu, que 
significa sin, lo que aparece cuando la mente no queda atrapada en alguna actividad. Tanto, 
vacuidad como vacío, son expresiones que encontramos en todas las tradiciones místicas de 
la humanidad. El Budismo Zen es una de las sectas de la rama Mahayana budista que se 
generó a partir de la transmisión y de las interpretaciones de las enseñanzas de Buda. Se 
refiere a una aprehensión de estas enseñanzas por la mente, a unos criterios bien 
determinados. Más tarde puede ser considerado como un método para realizar lo que lo que 
llevó a cabo Buda. Por tanto, no puede ser confundido con la realización misma del vacío de 
mente. De ahí que, Zen y Budismo Zen no son lo mismo. El Zen no posee ni dogmas ni teorías. 
Se puede practicar y realizar a partir de contenidos diferentes de la mente, ya sea uno budista, 
teísta, ateo o sin tener ninguna posición particular (Sobre el Budismo Zen - Fundación Zen de 
Colombia, s.f.).  

El Zen intenta llevar a la práctica y a la enseñanza el despertar del más allá, sobre cualquier 
doctrina, expresión, palabra, enseñanza, forma convencional de comunicación. Por eso, el 
Budismo Zen es, ante todo, una manera concreta, rápida y determinada forma de emitir la 
esencia de la experiencia de la deseada Iluminación y de acceder a ver las cosas tal como son 
apreciadas por cada uno. El Budismo Zen recalca que la mente o la conciencia es idéntica a lo 
que se percibe; pone un énfasis muy particular de la escuela filosófica llamada Yogachara. De 
acuerdo con esta doctrina para alcanzar la plena experiencia del despertar uno debe contactar 
directamente la naturaleza de la mente o la conciencia en su sentido más profundo. De ese 
modo el Budismo Zen (MELLONI RIBAS, 2003: 211-213) considera que la mente es idéntica a 
la realidad. Esto quiere decir que si queremos llegar a un pleno despertar tenemos que 
aproximar directamente aquello que nos permite percibirla, tenemos que aproximarnos 
directamente a la propia mente, esto se lleva a cabo a partir de la meditación. Igualmente, el 
Zen es la escuela de budismo que toma a la meditación como la vía directa para alcanzar el 
despertar. Todas las escuelas del budismo también toman la meditación como una práctica 
en vida y tratan, a través de ella, llegar a la plena realización; sin embargo, es el Zen entre 
todas las diferentes escuelas tradicionales la que toma a la meditación como la principal 
herramienta para llegar a conseguir esa finalidad (¿Qué es el Budismo Zen? - Centro Budista de 
la Ciudad de México, s.f.) 

El Budismo Zen da señales claramente visibles sobre quienes lo practican y lo viven, 
especialmente porque con mucha frecuencia atrae a personalidades conocidas y eminentes 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

106                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

que aplican su filosofía o su estilo de vida a los campos de la política, la economía y a la cultura. 
Muchas de esas expresiones tangibles del espíritu Zen están ligadas a ejercicios como la 
famosa ceremonia del té, el judo, el arte de cuidar las flores, la pintura paisajística, el tiro de 
arco, la esgrima o la escritura. Todas ellas suelen llevar connotaciones de tipo espiritual o 
significación religiosa. El artista puede llegar a recoger y estimular su capacidad intuitiva por 
medio del arte. De esta manera, se manifiestan libre y de manera espontánea sin ninguna 
clase de restricción, en el universo del arte, de la poesía, de la pintura, de la escultura 
(MORALES DE CASTRO, 2003: 292-297). 

 

12. EXPERIENCIA DEL YOGA EN EL HINDUISMO-BUDISMO 

El yoga es un conjunto de prácticas físicas, mentales y espirituales originarios de la India y 
propagadas por todo el mundo. Combina ejercicios físicos y respiratorios. En el Hinduismo, 
representa también una especie de viaje iniciático destinado a experimentar un supuesto 
contacto con lo divino. Entendemos por yoga como el término proveniente del sánscrito que 
quiere decir esfuerzo, unión. El concepto tiene dos aplicaciones claras: de una parte, se trata 
de un conjunto de disciplinas físicas y psíquicas que se iniciaron en la India y que buscan 
alcanzar la perfección espiritual y la unión con lo absoluto; de otra parte, el yoga está formado 
por las prácticas modernas que provienen de la tradición hindú y que procuran el dominio del 
cuerpo y una mayor capacidad de concentración. Si se quiere llevar adelante una vida plena, 
será necesario satisfacer tres necesidades: primero está la necesidad física, que incluye la 
salud y la actividad; segundo, está la necesidad psicológica, que supone el conocimiento y el 
poder; tercero, la necesidad espiritual, que conllevan la felicidad y la paz. Si confluyen las tres 
se produce la armonía. El yoga enseña a cada persona a ir evolucionando mediante el 
desarrollo de una marcada autodisciplina. El yoga se puede comprender como la restricción 
de las emociones, que son simples variaciones de la mente.  

En la filosofía hindú aparece lo que denominamos alma, que es impasible, sin emociones y la 
mente que es cambiante y con ansiedades (Yoga en India - Origen, filosofía y donde 
practicarlo., s.f.). De esta manera, cuando se realiza la meditación hindú, la concentración de 
los pensamientos en un solo objeto es fundamental, además de tener un mantra, que será la 
palabra que inundará nuestro ser. Desde esta meditación habrá de acompañarse con yoga, 
ayuno y abstinencia, para así entrar en comunión con el cuerpo, espíritu y la mente. 
Generalmente, el hinduismo cree y sostiene que los ciclos de vida no terminan, las vidas son 
repetidas, pero no en las mismas circunstancias ni con las mismas personas. De manera que, el 
presente de la vida está determinado por sus esfuerzos y el karma es la sucesión de hechos de las 
vidas anteriores. La idea es buscar la verdad, esta verdad se encuentra en el yoga y en la 
meditación, todas las reencarnaciones se experimentan hasta que el espíritu es liberado del 
cuerpo (Yoga Hindú: Historia, Poses, Meditación Y Mucho Más, s.f.). 

No son fáciles de entender las paradojas típicas del Zen como ¿Qué es el Buda? Son muchas 
las ocasiones que aparece el silencio de Buda. Hay un silencio simbólico, pero repleto de 
contenido, en la comunicación sin palabras del Zen o en los gestos elocuentes de las esculturas 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        107 

 

budistas. El Vacío no equivale a la aniquilación o a la Nada, en el sentido nihilista. Así “cuando 
el Buda se niega a responder, no es por ningún motivo subjetivo; bien suyo o del interlocutor o 
de la naturaleza humana, sino en virtud de una exigencia de la realidad misma: no es un 
silencio metodológico ni pedagógico, sino óntico y ontológico. Su silencio no sólo cuestiona la 
repuesta, sino que invade la misma pregunta. No sólo calla, sino que también acalla” 
(PANIKKAR, 1996: 66). En la tradición Zen se insiste mucho en la gran importancia que tiene lo 
no dicho. Decir algo sin decir, solo sugerido, es la mejor manera de decirlo todo (MASIÁ 
CLAVEL, 1997: 16-17). En el mismo Occidente, a pesar de contar con una gran tradición de la 
teología negativa, es muy fuerte la resistencia al silencio. Recordemos el famoso silencio de 
Dios, en los últimos instantes de la Pasión de Cristo: “Dios mío, Dios mío porque me has 
abandonado”, en Mt 27, 45-46. 

El yoga hindú y budista en sus distintas fases, necesita cuatro aspectos que son 
fundamentales: comprender mejor su acción y el funcionamiento desde la experiencia del 
yoga. Es preciso tener en cuenta una serie de pasos para llegar a su praxis (MELLONI RIBAS, 
2003: 213-217): 

1º la Respiración o Pranayama. 

En nuestra sociedad, el estrés, la ansiedad o el miedo pueden ser causa directa de una 
respiración deficiente o superficial.  No sabemos bien respirar. Del mismo modo que, nuestro 
ánimo influye en nuestro modo trabajar, vivir y de respirar, la respiración influye en nuestro 
modo concreto de vivir. El oxígeno es la llave principal para varios procesos bioquímicos 
relacionados con el metabolismo celular y el abastecimiento de nutrientes. Su escasez en los 
procesos biológicos puede resultar letal, ya que conduce al deterioro del organismo. El yoga 
cómo controlar la respiración llevando oxígeno a todas las células de nuestro cuerpo. 

2º la Relajación o Savasana. 

Muchos de los sistemas más modernos y sofisticados que ayudan a gestionar el estrés 
encuentran su fundamento en esta tradición. Una relajación adecuada de todos los músculos 
del cuerpo ayuda a rejuvenecer todo el sistema nervioso. Mediante la relajación metódica, se 
eliminan las tensiones neuromusculares, se estabiliza el ritmo cardiaco, se reequilibra el 
sistema nervioso autónomo, se apacigua la mente y se supera el nerviosismo y la ansiedad, 
juntamente con el estrés, que sigue siendo, hoy en día, uno de nuestros mayores problemas 
de salud. 

3º el Ejercicio o Asanas. 

Nuestro cuerpo está diseñado para el movimiento casi de manera permanente. Si nuestro 
estilo de vida es sedentario y no provee el movimiento natural a los músculos y articulaciones, 
sobrevienen las enfermedades. El yoga físico es una completa y estupenda guía integral de la 
salud. Sus técnicas favorecen no sólo al organismo, sino también a sus funciones y a las energías. 
Las posiciones corporales, conocidas como asanas, permiten beneficiosos estiramientos y 
automasajes más profundos. Estas diversas posturas activan y potencian todo el organismo, 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

108                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

reequilibran los distintos sistemas corporales, sosiegan el ánimo y armonizan todas las 
funciones y energías psicosomáticas. 

4º Meditación o Dhyana. 

Somos lo que pensamos que somos, por lo tanto, el cultivo armónico de la mente potencia el 
pensamiento agradable, bueno y positivo que, contribuye favorablemente a una mente 
tranquila, ordenada y sosegada, procurando una excelente calidad de vida y conduce a una 
salud plena. La práctica regular y continuada de la meditación permite reposar la mente, 
ordenar las ideas, ajustar los ideales, tomar posturas, asumir compromisos y conducirla 
progresivamente a un estado de equilibrio interior que mejora sistemáticamente tanto el orden 
personal como mental y todo ello conlleva a una mejor existencia y la calidad de vida (Rubio, 
N. (2011, junio 2). Introducción al yoga). 

 

13. CONCLUSIÓN 

En primer lugar, el budismo no se le puede presentar como una religión, sino más bien como 
una filosofía o estilo de vida muy particular, que mantiene su ligación al sufrimiento, desde el 
nacimiento hasta la muerte, de manera que sólo se puede liberar una persona mediante el 
conocimiento que va más allá de lo comprensible. 

En segundo lugar, se puede alcanzar a ver cómo empieza el budismo. Pues Buda, Siddharta 
Gautama, crea esta filosofía o forma de pensamiento, sobre la base del hinduismo, tomando 
prácticas, pensamientos e incluso divinidades pues Buda no es un dios. No obstante, tiene 
como dios superior a Brahama, que puede llegar a su gracia, por la meditación y el 
conocimiento. 

En tercer lugar, Buda es un representante y nunca un dios. El budismo ha recogido muchos de 
los aspectos del Hinduismo y ha forjado una nueva realidad. Eso es algo que se suele dar en 
otras grandes religiones, las cuales han salido de otro tronco común, han abandonado sus 
prácticas anteriores y han elaborado otras más afines con su contexto y su proyección. 

En cuarto lugar, ambas religiones, o mejor, filosofías de vida, poseen fuertes lazos entre ellas: 
budismo e Hinduismo, aunque ambos se diferencien, pues el Budismo no da una explicación 
creacionista pues su forma de entender la vida es el hombre como ser humano y, además, 
cómo se relaciona con los demás.   

En quinto lugar, uno de los aspectos más importantes del budismo es el respeto por todas las 
formas de vida, pues todas las otorga la naturaleza, así no hay ninguna que valga más o menos 
que las demás. Por eso, no sólo, es necesario tener en cuenta la realidad física, sino también 
el recto uso de la palabra, evitando los sufrimientos de unos y otros. 

En sexto lugar, ese sufrimiento se puede llegar a explicarlo, y esto se hace por medio del 
Karma, que se puede colegir cómo saber ofrecer el bien para recibir el bien. Es necesario hacer 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        109 

 

siempre el bien, ello ayudará a toda persona a buscar el bien, trabajar por el bien y hacer el 
bien a todas las personas. 

El séptimo lugar, asumir el axioma de actuar bien y se recibirá bien en el futuro. De igual forma, 
actuar mal y se recibirá mal. Se ve en esencia plantear lo mismo, pues si no quieres sufrir, no 
hagas que otros sufran. Es decir, trata a los demás como querrías que te trataran a ti.  

El octavo lugar, sus creyentes suman más de cuatrocientos millones, cuya gran mayoría se 
encuentran en la República Popular China, Japón, Tailandia, la República socialista de Vietnam, 
República de la Unión de Myanmar (Birmania), República democrática socialista de Sri Lanka, 
República de Corea el Sur, Taiwán o República de China, Camboya y República de la India. 

En noveno lugar, el budismo fue fundado en la India hace ya más de 2500 años y se fundamenta 
en las enseñanzas de Buda. Tiene tres grandes ramas: el Budismo Theravada y el budismo 
Mahayana. En el Tíbet, los seguidores siguen una forma de budismo conocida como Vajrayana, 
mientras que el Budismo Zen se observa normalmente en Japón. 

En décimo lugar, los principios fundamentales de los budistas incluyen la no violencia, la 
pureza moral y el comportamiento ético. La meditación, el karma, la no violencia, el 
conocimiento juegan roles esenciales en la vida diaria de los budistas. La figura más conocida 
en el mundo budista es Tenzin Gyatso, actual Dalai Lama. Este exmonje, es un líder espiritual 
y exiliado del Tíbet y activista de la paz. Mantiene el tratamiento de Su Santidad. 

No existe un solo budismo, sino expresiones y escuelas de Budismo, que desde diversos 
contextos culturales y diversas épocas han ido desarrollando, pero todos tienen el mismo 
punto de partida que el Buda histórico. Este carisma, evoluciona, cambia, y se va 
enriqueciendo paulatinamente, y llega a establecer el fenómeno religioso de las diferentes 
corrientes budistas actuales. De esta manera entre las diferentes mentalidades y en los 
contradictorios contextos culturales, esta experiencia religiosa se ha mantenido a través de 
los siglos como uno de los grandes fenómenos religiosos de la humanidad. En la actualidad 
sigue siendo un referente con una contribución propia a la espiritualidad religiosa de nuestro 
mundo. No cabe duda, que ha sido capaz de adaptarse a mentalidades diferentes y opciones 
más secularizadas (LADEVEZE PIÑOL, 2013: 132-133). 

El budismo es una experiencia religiosa universalista y con fuerte dimensión misionera, con 
una gran capacidad de adaptación a diferentes lugares, contextos e incluso opciones 
personales. Han surgido con el correr del tiempo una gran diversidad de modos de entender este 
estilo de vida que han multiplicado las distintas corrientes, escuelas, sensibilidades y linajes del 
budismo. En la actualidad, se pueden delimitar tres grandes modelos de entender el budismo, 
que corresponden con tres zonas de Asia donde están implantados, teniendo en cuenta que, 
en la patria originaria del budismo, que es la India, que desapareció en el siglo XIII (Observatorio 
del pluralismo religioso en España, s.f.). 

Una parte de los budistas han sido fieles a los aspectos de las enseñanzas de Buda sobre la 
divinidad: forman el Pequeño Vehículo o budismo hinayana (GUERRA GÓMEZ, 2010: 219-222). 



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

110                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

Propone un camino de salvación únicamente individual y accesible sólo a los monjes. El resto 
de los fieles ayuda a los monjes con la esperanza de renacer como monje en la próxima 
reencarnación. Actualmente se extiende por Sri Lanka, Myanmar, Tailandia, Camboya y Laos. 
Otros muchos han conservado los dioses y ritos de las religiones anteriores a la llegada del 
budismo, invocando además al propio Buda como a un dios. Estos otros budistas, que son la 
mayoría, forman el Gran Vehículo o budismo mahayana. Ofrece un camino de salvación 
colectivo y accesible a todos, monjes y laicos. Se extiende por China, Corea, Vietnam y Japón. 

Sin tener en cuenta las dos grandes corrientes, la rama del budismo más conocida en Occidente es 
el llamado Budismo vajrayana o vehículo del Diamante, también Budismo tibetano o lamaísmo. 
Admite múltiples divinidades. Propone un camino de salvación basado, sobre todo, en la 
repetición de fórmulas mágicas y mantras. Los monjes, que reciben el título de Lama o 
Maestro, son muy importantes. Está sólidamente implantado en el Tibet y Mongolia (bmo5, 
s.f.). 

 

14. BIBLIOGRAFÍA 

Arnau, J. (2007). Antropología del budismo, Barcelona.  

Arnau, J. (2011). Leyenda de Buda, Madrid. 

Arnau, J. (2017). Budismo esencial, Madrid.  

Blanco, A. (1998 y 2005). El Dhammapada. El camino de la verdad, Madrid.   

Cordovilla, A. Ed. (2013). Cristianismo y hecho religioso, Madrid.  

Equipo de Redacción PAL (1980). Historia de las religiones, Bilbao. 

Gira, D. (1994). Las religiones, Bilbao.  

Gregorio XIII (1582). “Bula Inter gravissimas”, en Magnum Bullarium Romanum VIII (24-02-
1582) 386-390. 

Gross, R. (2005). El budismo después del patriarcado, Madrid.  

Guerra Gómez, M. (2010). Historia de las religiones, Madrid.  

Izutsu, T. (2009). Hacia una filosofía del budismo zen, Madrid.  

James, E.O. (1975). Historia de las religiones, Madrid. 

Ladeveze Piñol, L.F. (2013). Budismo, en Cordovilla, A. (Ed.), Cristianismo y hecho religioso, 
Madrid, pp. 105-133. 

Lubac, H. de (1951). Aspects du bouddhisme, Paris.  



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        111 

 

Martín Velasco, J. (1978). Introducción a la fenomenología de las religiones, Madrid. 

Masiá Clavel, J. (1997). Budistas y cristianos. Más allá del diálogo, Santander.  

Melloni Ribas, J. (2003). El Uno en lo Múltiple, Santander.  

Morales de Castro, J. (2003). Religiones del mundo, Madrid.  

Panikkar, R. (1996 y 2005). El silencio del Buddha. Una introducción al ateísmo religioso, Madrid.  

Panikkar, R. (1996). Elogio de la sencillez, Estella (Navarra).  

Pikaza, X. (2004). Violencia y diálogo de religiones, Santander. 

Regamey, C. (1961). “Las religiones de la India”, en F. König (dir.), Cristo y las religiones de la 
Tierra, III, Madrid, pp. 214-278. 

Watts, A. (2002). Budismo, Barcelona. 

Watts, A. (2003). El camino del zen, Barcelona. 

Zotz, V. H. M. (2006), Buda, maestro de vida, Castellón de la Palma.  

 

15. WEBGRAFÍA 

bmo5. (s.f.). USIT-EP - Unión Sindical Independiente de Trabajadores. Empleados 
Públicos. http://usitep.es/apf/reli/dc/budismo_03/budismo_5.htm 

Boda por el rito Budista Ceremonia Protocolo Desarrollo. (s.f.). 
https://www.protocolo.org/social/bodas/boda-por-el-rito-budista-ceremonia-protocolo-
desarrollo.html 

Budismo. (2023, 3 de octubre).  

Fundamentos de la atención POR: Budismo. La Iluminación Espiritual - Tu luz interior.  

https://www.lailuminacion.com/fundamentos-atencion 

Budismo.com. (s.f.). Budismo en el CBCM.  http://www.budismo.com/articulos/tripitaka.php 

Budismo. Un estilo de vida. (s.f.). Monografias.com. 
https://www.monografias.com/trabajos28/budismo/budismo.shtml  

Budismo. Un estilo de vida. (s.f.). Monografias.com. 
https://www.monografias.com/trabajos28/budismo/budismo.shtm l 

http://usitep.es/apf/reli/dc/budismo_03/budismo_5.htm
https://www.protocolo.org/social/bodas/boda-por-el-rito-budista-ceremonia-protocolo-desarrollo.html
https://www.protocolo.org/social/bodas/boda-por-el-rito-budista-ceremonia-protocolo-desarrollo.html
https://www.lailuminacion.com/fundamentos-atencion
http://www.budismo.com/articulos/tripitaka.php
https://www.monografias.com/trabajos28/budismo/budismo.shtml
https://www.monografias.com/trabajos28/budismo/budismo.shtm%20l


ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

112                                                                                                                                                                       ISSN: 2386-8694 

 

Calendario Budista / Calendario Web (s.f.) https://calendarioweb.net/calendario-budista/ 

Equipo editorial, Etecé. (2019, 14 de marzo).  

Budismo: información, principios. ramas y características. Enciclopedia 
Humanidades. https://www.caracteristicas.co/budismo 

Etiqueta, Protocolo y Ceremonial en Bodas. (s.f.). 
http://etiquetaprotocolobodas.blogspot.com/2010/03/exposicion-n2-etiqueta-protocolo-
y.html 

Iglesia Evangélica Pueblo Nuevo. 
(s.f.).http://www.iglesiapueblonuevo.es/index.php?codigo=enc_budismo 

La muerte en el budismo: enseñanzas y formas de afrontarla. 
(s.f.).  https://www.grupoasvserviciosfunerarios.com/apoyo-duelo/blog/formas-de-afrontar-
la-muerte-en-el-budismo 

Observatorio del pluralismo religioso en España. (s.f.). 
http://www.observatorioreligion.es/diccionario-confesiones-
religiosas/glosario/budismo.html 

One moment, please... (s.f.). One moment, lease... http://www.lahuelladigital.com/budismo-
religion-o-filosofia/ 

Protocolo en la Gompa (templo budista). (s.f.). Ceremonial 
Religioso. https://ceremonialreligioso.wordpress.com/2016/03/16/protocolo-en-la-gompa-
templo-budista 

¿Qué es el budismo y en que creen los budistas? - Eleditor.net. (s.f.). 
Eleditor.net. https://www.eleditor.net/comportamiento-humano/que-es-el-budismo-y-en-
que-creen-los-budistas/ 

¿Qué es el Budismo Zen? - Centro Budista de la Ciudad de México. (s.f.). 
https://budismo.org.mx/que-es-el-budismo-zen 

Ritos del Budismo…, (s.f.). https://topmitologias.com/c-budista/ritos-del-budismo/ 

Rubio, N. (2011, junio 2). Introducción al 
yoga.https://www.lasociedadgeografica.com/blog/deporte/introduccion-al-yoga-sociedad-
geografica-de-las-indias 

Sobre el Budismo Zen - Fundación Zen de Colombia. (s.f.). http://www.fundacionzen.org/la-
propuesta/sobre-el-budismo-zen/ 

https://calendarioweb.net/calendario-budista/
https://www.caracteristicas.co/budismo
http://etiquetaprotocolobodas.blogspot.com/2010/03/exposicion-n2-etiqueta-protocolo-y.html
http://etiquetaprotocolobodas.blogspot.com/2010/03/exposicion-n2-etiqueta-protocolo-y.html
http://www.iglesiapueblonuevo.es/index.php?codigo=enc_budismo
https://www.grupoasvserviciosfunerarios.com/apoyo-duelo/blog/formas-de-afrontar-la-muerte-en-el-budismo
https://www.grupoasvserviciosfunerarios.com/apoyo-duelo/blog/formas-de-afrontar-la-muerte-en-el-budismo
http://www.observatorioreligion.es/diccionario-confesiones-religiosas/glosario/budismo.html
http://www.observatorioreligion.es/diccionario-confesiones-religiosas/glosario/budismo.html
http://www.lahuelladigital.com/budismo-religion-o-filosofia/
http://www.lahuelladigital.com/budismo-religion-o-filosofia/
https://ceremonialreligioso.wordpress.com/2016/03/16/protocolo-en-la-gompa-templo-budista
https://ceremonialreligioso.wordpress.com/2016/03/16/protocolo-en-la-gompa-templo-budista
https://www.eleditor.net/comportamiento-humano/que-es-el-budismo-y-en-que-creen-los-budistas/
https://www.eleditor.net/comportamiento-humano/que-es-el-budismo-y-en-que-creen-los-budistas/
https://budismo.org.mx/que-es-el-budismo-zen
https://topmitologias.com/c-budista/ritos-del-budismo/
https://www.lasociedadgeografica.com/blog/deporte/introduccion-al-yoga-sociedad-geografica-de-las-indias
https://www.lasociedadgeografica.com/blog/deporte/introduccion-al-yoga-sociedad-geografica-de-las-indias
http://www.fundacionzen.org/la-propuesta/sobre-el-budismo-zen/
http://www.fundacionzen.org/la-propuesta/sobre-el-budismo-zen/


ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 10, Nº 19 [Páginas 87-113]   2023 

 

ISSN: 2386-8694                                                                                                                                                                        113 

 

Varona, R. (2009, 18 de junio). Ritos funerarios de la religión Budista. La 
Vanguardia. https://www.lavanguardia.com/20090618/54403340355/ritos-funerarios-de-la-
religion-budista.html 

Yoga en India - Origen, filosofía y donde practicarlo. (s.f.). https://laindiaincreible.com/yoga-
en-india/ 

Yoga Hindú: Historia, Poses, Meditación y mucho más. (s.f.). 
https://hablemosdereligion.com/yoga-hindu/ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 This work is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License 

 

https://www.lavanguardia.com/20090618/54403340355/ritos-funerarios-de-la-religion-budista.html
https://www.lavanguardia.com/20090618/54403340355/ritos-funerarios-de-la-religion-budista.html
https://laindiaincreible.com/yoga-en-india/
https://laindiaincreible.com/yoga-en-india/
https://hablemosdereligion.com/yoga-hindu/
http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/

