ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

Protocolo, historia y desarrollo de las Iglesias Ortodoxas
Protocol, history and development of the Orthodox Churches

Enrique Somavilla Rodriguez!
Universidad Pontificia de Salamanca
enrisom@gmail.com

Recepcion: 08/05/16 Revisidon: 16/05/16 Aceptacidon: 31/05/16 Publicacién: -01/06/16
http:// (pagina web de inclusidn del articulo)

Resumen (maximo 300 palabras)

Las Iglesias orientales ortodoxas de tradicién bizantina estan formadas por unos 150
millones de fieles, que residen en el Préoximo Oriente, los Balcanes y los paises que
conformaban la antigua Ex Unidn Soviética, especialmente la actual Rusia. Entre ellas
destacan los Patriarcados y las Iglesias autocéfalas. Es importante darnos cuenta de la
trascendencia e importancia de estas Iglesias que poseen una rica liturgia y que giran
alrededor de las grandes sedes patriarcales de Constantinopla, Alejandria, Antioquia y
Jerusalén. Es preciso atestiguar la riqueza de su historia, su gran desarrollo y el protocolo
gue mantienen, después de su separacién de Roma, en el afio 1054, fecha histérica entre
Oriente y Occidente.

Palabras clave: Iglesia, Patriarcado, Protocolo, Ortodoxia, Precedencia, Tratamiento

Abstract (maximun 300 words)

The Oriental Orthodox Churches of Byzantine tradition are formed by some 150 million
faithful, living in the Middle East, the Balkans and the countries that made up the former
former Soviet Union, especially Russia today. These include the patriarchates and
autocephalous Churches the. It is important to realize the significance and importance of
these churches that have a rich liturgy and revolving around the great patriarchal sees of
Constantinople, Alexandria, Antioch and Jerusalem. Must witness the richness of its history,
the development and maintain the protocol after its separation from Rome in the year 1054,
historical date between East and West.

Keywords: Church Patriarchate Protocol, Orthodoxy, Precedence, Treatment

! Breve CV autor

ISSN: 2386-8694 167



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

Sumario

1. Laiglesia ortodoxa

2. Iglesias arzobispales

3. Diferencias entre la iglesia catélica y la ortodoxa en teologia
4. Monte athos versus estado de la ciudad del vaticano

5. Los distintos monasterios del monte athos

6. Conclusién

Summary

1. The Orthodox Church

2. archiepiscopal Churches

3. Differences between the Catholic Church and the Orthodox theology
4. Mount athos versus state of the vatican city

5. The various monasteries of Mount Athos

6. Conclusion

1. LA IGLESIA ORTODOXA

La Iglesia ortodoxa esta constituida por la comunidon de Iglesias ortodoxas locales
independientes entre si y autocéfalas’, esto es, que cuentan de una completa autonomia
para nombrar a sus propios obispos, elegir a su primado, sea Patriarca, Arzobispo o
Metropolitano, y de resolver sus problemas internos sin acudir a ninguna autoridad
superior>. Esta Comunion Ortodoxa se encuentra encabezada simbdlicamente en la persona
del Patriarca Ecuménico de Constantinopla, quien es, respecto de los otros jerarcas
ortodoxos, el Primus inter pares. Su autoridad es meramente protocolaria respecto de la
Ortodoxia toda y no de jurisdiccidn eclesidstica. Las Iglesias orientales ortodoxas reclaman
para si el mismo origen apostdlico que la Iglesia romana®. En la Iglesia ortodoxa, la forma de
las iglesias tiene significado, y algunas de ellas tienen planta en forma de cruz griega, y es
casi invariable. De otra parte, en la Iglesia catélica generalmente la forma de las iglesias varia
segun el estilo de la época, y tienen forma de cruz latina. Las iglesias ortodoxas tienen
iconostasio, mientras las iglesias catélicas no lo tienen. Cuando se canoniza a una persona,

en la Iglesia catdlica, la imagen del santo puede ser cualquier imagen, fotografia o retrato de

2 L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 157-158.

3 D. MACCULLOCH, Historia de la Cristiandad. Los primeros tres mil afios, Madrid 2011.

* G.BARDY, “La religion de Jesus”, en F. KONIG, Cristo y las religiones de la tierra. Manual de historia de la religion. T. III
(Gltimo): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El cristianismo, Madrid 1961, pp. 575-576; A. YETANO
LAGUNA, Las iglesias cristianas ortodoxas de la Europa oriental (siglos XIX y XX), Vol. II, Madrid 1996, pp. 15-19.

168 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

la persona. En la Iglesia ortodoxa se debe realizar un icono, que serd la imagen religiosa
oficial del dicho santo. La dimensidn liturgica es muy importante para las ceremonias en
todas estas Iglesias”. Precisamente respecto al protocolo es que las Iglesias ortodoxas se
ordenan de la siguiente forma conforme a su rango, que corresponden a cuatro de los cinco
patriarcados primitivos, es decir, Roma, Constantinopla, Alejandria, Antioquia y Jerusalén; el
primer patriarcado era el de Roma, pero Constantinopla también requeria para si los mismos
privilegios constantinianos que se hizo en el 381°, que se separé de los otros cuatro tras el
Cisma de 1054’. Es muy llamativo, por parte ortodoxa, que la tnica argumentacién dada por
los Padres conciliares era el de la autoridad politica de la capital. El canon 28 del Concilio de
Calcedonia, celebrado en el afio 451, era muy claro pero al mismo tiempo un tanto ingenuo,
cuando afirmaba que el fundamento pleno de los derechos reclamados por Constantinopla,
residian en el hecho de que el emperador y el senado se encontraban en ella, pues si se
relegaban los derechos de Roma, era porque ésta habia perdido la capitalidad e importancia

politica®.

En el canon 28 establecia que: Dado que la ciudad de Constantinopla estaba honrada con el
privilegio de tener al emperador y al senado dentro de sus murallas, su obispo debia también
tener prerrogativas especiales y ser sequndo en rango, tras el obispo de Roma. Se aprobd un
primado honorifico igual al de Roma, a causa de su condicion de capital del Imperio. Dicho
canon violaba las prerrogativas de los patriarcas de Alejandria, Antioquia y Jerusalén, y era
contrario a los canones sexto y séptimo del Concilio de Nicea. El papa Ledn | lo declaré nulo
e invalido por ir contra las prerrogativas de los patriarcas de las otras sedes patriarcales y de
los decretos del mismo Concilio. Esta separacién entre Oriente y Occidente, es decir entre
Roma y Constantinopla, venia de muy atras pues ambas Iglesias no se entendian demasiado;
era mucho tiempo en que se habia dejado de hablar el mismo idioma: unos griego, otros
latin; no tenian los mismos puntos de vista respecto a las cuestiones teoldgicas; tampoco

compartian los mismos usos litdrgicos. El cisma venia de muy atrds y tampoco cambid

* A.FORTESCUE, The Orthodox Eastern Church, Piscataway (New Jersey) 2001, pp. 395-428.

¢ Celebracion del Concilio I de Constantinopla (381). G. BARDY, “La religion de Jests”, en F. KONIG, Cristo y las religiones
de la tierra. Manual de historia de la religion. T. III (iltimo): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El
cristianismo, Madrid 1961, p. 577. En el 325, fecha de celebracion del Concilio de Nicea se habia reconocido a las sedes de
Antioquia y Alejandria.

7 K. ALGERMISSEN, Iglesia catélica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 619-621.

¥ G.BARDY, “La religion de Jesus”, en G. BARDY, “La religién de Jestis”, en F. KONIG, Cristo y las religiones de la tierra.
Manual de historia de la religion. T. III (iltimo): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El cristianismo, Madrid
1961, p. 577.

ISSN: 2386-8694 169



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

demasiado las relaciones entre Roma y Constantinopla que siguieron existiendo tanto a nivel
de fieles como de la jerarquia’. Tendria que llegar el Concilio de Ferrara-Florencia (1438-
1445) donde se produjo la unién con los griegos de 6 de julio de 1439; la unién con los
armenios de 22 de noviembre de 1439 y unidn con los coptos y etiopes de 4 febrero de 1442
(1441 segun la cronologia florentina); la unidn con los sirios se produjo el 30 de noviembre
de 1444, cuando el Concilio ya se habia trasladado a Roma; por ultimo la unién con los
caldeos y maronitas se producia el 7 de agosto de 1445. La conclusion del mismo en Roma
data aproximadamente de 1445. Entre 1439 y 1444 hubo indecisidon por parte de la jerarquia
griega; la oposicidén era cada dia mayor, pero el apoyo a la unién era también considerable.
Entre 1444 y 1453 se dejoé sentir la falta de apoyo militar y politico, y la hostilidad a la unién
fue creciendo. Las causas del fracaso fueron complejas: los griegos consideraron la ayuda
militar como parte de acuerdo para la union, pero en esto se vieron muy defraudados; las
cuestiones étnicas y las polémicas teolégicas fueron también factores decisivos. De esta
manera, la unién fue el resultado de un proceso intelectual y espiritual de los que asistieron
al Concilio; otros, por el contrario, rechazaron sus conclusiones. Pero la unién no fue, ni
impuesta por la fuerza y ni las amenazas'®. De aqui que, a los denominados patriarcados

tradicionales se suman los modernos patriarcados*'. Estas son:
1.1. Patriarcado Ecuménico de Constantinopla

Es el primer patriarcado® de la ortodoxia mundial, de alli el titulo de Ecuménico. Fundada
esta comunidad por el apdstol Andrés “el primer llamado”, hermano de san Pedro, en la
aldea de Bizancio que mas tarde se convertiria en la capital del Imperio Romano:
Constantinopla, actual ciudad turca de Estambul, cuenta en la actualidad con 3,5 millones de
fieles repartidos por todo el mundo®. Esta Iglesia es dirigida por Su Suma Santidad

Arzobispo de Constantinopla, Nueva Roma y Patriarca Ecuménico Bartolomé'. Los

° K. ALGERMISSEN, Iglesia catélica y confesiones cristianas, Madrid 1964, p. 620.

1% G. BARDY, “La religion de Jesus”, en F. KONIG, Cristo y las religiones de la tierra. Manual de historia de la religion. T. I1I
(ultimo): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El cristianismo, Madrid 1961, pp. 575-577.

'''Son Mosct, creado el 23 de 1589 y restaurado posteriormente en 28 de octubre de 1917. Serbia en 1355 y restaurado el 12
de noviembre de 19120. Rumania, creado el 24 de marzo de 1925. Bulgaria, creado en el afio 971 y restaurado el 10 de mayo
de 1953. El Catolicado de Georgia, restaurado el 12 de marzo de 1917 y las Iglesias autocéfalas de Chipre, del 488 y Grecia
de 1833. Igualmente las de Finlandia de 9 de julio de 1923. Polonia de 13 de noviembre de 1924 y Republica Checa de 23 de
noviembre de 1951. Entre las mas recientes estan la de Albania de 12 de abril de 1937 y Macedonia de 19 de julio de 1967.
12 1, MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 158-160.

13 K. ALGERMISSEN, Iglesia cat6lica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 621-626.

' ] NADAL CARELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 102-119.

170 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

distanciamientos entre Roma y Constantinopla® y el progresivo deterioro de las relaciones
entre ambas cristiandades llevaran a las fuertes polémicas y enfrentamientos entre

orientales y catdlicos™®.
1.-2. Patriarcado de Alejandria y toda Africa

Es el segundo patriarcado’’ ortodoxo en cuanto a rango de primacia. Esta comunidad
cristiana fue fundada por san Marcos el Evangelista en el siglo I. La Iglesia ortodoxa de
Alejandria cuenta actualmente en el continente africano con alrededor de 250.000 fieles™®.
Esta comunidad es dirigida por Su Beatitud Patriarca de la gran ciudad de Alejandria, Libia,
Pentapolis, Etiopia, todo Egipto y toda Africa, Padre de los Padres, Pastor de Pastores,
Prelado de Prelados, el decimotercero de los Apdstoles y Magistrado de la Ecumene,

Teodoro I1*°.
1.-3. Patriarcado de Antioquia y todo el Oriente

Tercer patriarcado® en cuanto a rango de primacia. Fundada por san Pedro y san Pablo, es
junto con la Iglesia de Chipre las Unicas comunidades cristianas de la comunién ortodoxa
cuya instalacién esta consignada en la Sagrada Escritura, en Hechos de los Apéstoles, aparte

721

de que “a los discipulos se les llamé cristianos por primera vez en Antioquia”“". La sede

patriarcal se encuentra, contrariamente a lo que se pueda pensar, en la ciudad de Damasco
en Siria, Antioquia se encuentra actualmente en Turquia. La Iglesia ortodoxa de Antioquia®
cuenta con 900.000-1.000.000 feligreses alrededor del mundo, principalmente en el Medio
Oriente, Estados Unidos y Latinoamérica en Argentina, Brasil, Chile y México. De aqui la
importancia que tuvo la emigracidn sufrida en estos paises y favorecidos especialmente en

toda América. Esta Iglesia es liderada por Su Beatitud Patriarca de Antioquia, la gran ciudad

de Dios, Siria, Libano, Arabia, Cilicia Mesopotamia y todo el Oriente, Ignacio Vs

15 V. T.ISTAVRIDIS, “Theology in the Ecumenical Patriarchate”, en La Théologie dans 1’Eglise et dans le monde, Chambésy-
Ginebra 1984, pp. 149-166.

'® Yy M. CONGAR, La conciencia eclesiologica en Oriente y en Occidente del siglo VI al XI, Barcelona 1962; V. CODINA, Los
caminos del Oriente cristiano. Iniciacion a la teologia oriental, Santander 1997

7 L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 160-161.

'8 K. ALGERMISSEN, Iglesia cat6lica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 630-632.

' J NADAL CARELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 119-121.

% L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 162-163.

2 Heh.11, 26.

22 K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 632-633.

3 J.NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostélicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 121-123.

ISSN: 2386-8694 171



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

1.-4. Patriarcado de Jerusalén y toda Palestina

El cuarto patriarcado®® en cuanto a rango protocolar y el dltimo de la antigua Pentarquia. Se
le considera la Iglesia madre de toda la Cristiandad, ya que fue en Jerusalén, en el dia de
Pentecostés, cuando se fundd la Iglesia®®. Cuenta en la actualidad con aproximadamente
150.000 fieles, el patriarcado mas pequeiio de la comunién ortodoxa, repartidos
principalmente en Palestina y Jordania®®. Abarca los territorios de Israel en tiempos de Jesus,
bajo dominio del Imperio Romano. La Iglesia ortodoxa de Jerusalén es encabezada por Su
Beatitud Patriarca de la Santa Ciudad de Jerusalén y toda Palestina, mas alla del Jordan, Cana

de Galilea y la Santa Sion, Tedéfilo lll.
1.-5. Patriarcado de Moscu y de todas las Rusias

Es el quinto patriarcado®’ en cuanto a rango y, con sus 135 millones de fieles, es con mucho,
la Iglesia ortodoxa con mayor cantidad de feligreses alrededor del mundo. Nacida de las
incursiones evangelizadoras del Apdstol Andrés, encontrd su desarrollo con la conversién al
cristianismo de Volodymir de Kiev, dependiendo jurisdiccionalmente del Patriarcado
Ecuménico de Constantinopla®. Obtuvo su autocefalia de este mismo patriarcado en 1589%°.
En realidad es el primero después de grandes sedes patriarcales de Roma, Constantinopla,
Alejandria, Antioquia y Jerusalén. Esta Iglesia es liderada por Su Santidad Patriarca de Moscu

y toda Rusia Kirill (Cirilo).
1.-6. Patriarcado de Serbia

El sexto patriarcado®® ortodoxo conforme a la linea de primacia. Cuenta con 16 millones de
fieles y su territorio jurisdiccional comprende esencialmente los territorios correspondientes
a la ex-Yugoslavia como Bosnia-Herzegovina, Croacia, la Republica de Macedonia,

Montenegro y Serbia, ademds de exarcados para atender a la didspora serbia®. La Iglesia

L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 163-165.

K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 633-635
J. NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 123-125.
L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 165-170.

K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 636-646.
J. NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 126-132.
L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 170-172.

J. NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 134-136.

26

30

172 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

ortodoxa Serbia®®> es gobernada por Su Santidad Arzobispo de Peé, Metropolitano de

Belgrado y Karlovici y Patriarca de los Serbios Irenej (Ireneo).
1.-7. Patriarcado de Bucarest y toda Rumania

Con aproximadamente 20 millones de feligreses, la Iglesia ortodoxa rumana®, es el segundo
patriarcado con mayor cantidad de cristianos ortodoxos>* en el mundo, sélo es superado por
la Iglesia ortodoxa rusa. Lo obtuvo del Patriarcado Ecuménico de Constantinopla® en el afio

1885%°. Esta Iglesia es dirigida por Su Beatitud Patriarca de Bucarest y toda Rumania, Daniel.
1.-8. Patriarcado de Sofia y toda Bulgaria

La Iglesia ortodoxa Bulgara® obtuvo su autocefalia del Patriarcado Ecuménico de
Constantinopla en el afio 927°%. En 1953 tras la normalizacién de relaciones con
Constantinopla proclamé unilateralmente la independencia y reconocido definitivamente en

1961%*. Sus avatares han sido grandes en esa lucha por la independencia del Patriarcado.

Esta Iglesia cuenta con aproximadamente 8 millones de fieles siendo regentada por Su

Beatitud Patriarca de Sofia y toda Bulgaria, Maxim (Maximo).
1.-9. Patriarcado o Catolicado ortodoxo de Georgia

La Iglesia ortodoxa y apostdlica Georgiana, fue fundada en el siglo | por el apéstol Andrés™.
Su cristianizacién se hizo gradualmente y se completd hacia finales del siglo V, con una
liturgia proxima a Jerusalén*!. En la actualidad esta Iglesia cuenta aproximadamente con
entre 4,5 y 5 millones de feligreses*. Las dificultades en cuanto su permanencia resulta
complicada. Francamente todas ellas poseen una deficiencia en cuanto a los fieles

seguidores, debido especialmente a que el fendmeno del laicismo toma posiciones también

K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 659-661.
O. CLEMENT, La Iglesia Ortodoxa, Madrid 1990; K. FELMY, Teologia ortodoxa Actual, Salamanca 2002.
L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 172-174.

K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 654-656
J. NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 136-140.
L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 175-177.

K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 657-658.
J. NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 132-134.
L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 178-180.

J. NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 140-142.
K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 651-652.

34

36

40

ISSN: 2386-8694 173



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

en Oriente. Esta presidida por Su Santidad y Beatitud Arzobispo de Mtskheta-Tiblisi y

Patriarca-Catholicds de toda Georgia, llia Il (Elias).
2. IGLESIAS ARZOBISPALES
2.1. Iglesia ortodoxa de Chipre o arzobispado de Chipre

La Iglesia ortodoxa Chipriota fue fundada por san Pablo y san Bernabé y cuya instalacién, al
igual que Antioquia, esta consignada en el libro de los Hechos de los Apdstoles, Hechos 13,
4-13, dependié desde su fundacion de la sede patriarcal de Antioquia®® hasta la celebracién
del Concilio de Efeso* en el afio 431 en el cual se le concede su independencia®. En la
actualidad esta Iglesia cuenta aproximadamente con 500.000 y 550.000 fieles, los cuales se

ubican en la misma isla de Chipre.

Esta Iglesia es dirigida por Su Beatitud Arzobispo de Nueva Justinianea y todo Chipre,

Crisostomo I1.
2.2. Iglesia ortodoxa de Grecia o arzobispado de Grecia

La Iglesia ortodoxa griega era, originalmente, parte integrante del Patriarcado Ecuménico de
Constantinopla®®, pero se declaré autocéfala®’ en 1833, cuando terminé la guerra de
liberacidén contra los turcos y en una decisién politica de los Regentes de Baviera actuando
para el Rey Oton | que era menor de edad a la fecha, fue reconocida como tal la autocefalia

por el Patriarca Ecuménico de Constantinopla en 1850%.

Esta Iglesia cuenta con aproximadamente 9 millones de fieles. Esta dirigida en la actualidad

por Su Beatitud Arzobispo de Atenas y toda Grecia, Jerénimo Il.

2.3. Iglesia ortodoxa de Polonia o arzobispado de Polonia

L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 180-182.

J. NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 144-145.
K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 629-630.
J. NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 142-144.
L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 182-184.

K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 626-628.

46

174 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

La Iglesia ortodoxa Polaca se fundd en 1924, cuando Polonia recuperd su independencia tras
la Primera Guerra Mundial, para integrar a los cristianos ortodoxos*’, fundamentalmente

ucranianos y bielorrusos que vivian en la parte oriental de este pais.

Esta situacidn motivé la protesta del Patriarcado de Mosci®. Tras la Segunda Guerra
Mundial, la Unidn Soviética se anexd la mayor parte de los territorios orientales de Polonia, y
el numero de ortodoxos que quedd en el pais fue mucho menor. En 1948, ya concluida la
Segunda Guerra Mundial, la Iglesia ortodoxa rusa garantizé su autocefalia®’. Cuenta esta
Iglesia con 600.000 feligreses concentrados esencialmente en la Republica de Polonia, que

representan al 1,5% de la poblacion.

Esta Iglesia es dirigida en la actualidad por Su Beatitud Arzobispo Metropolitano de Varsovia

y toda Polonia, Sava.
2.4. Iglesia ortodoxa de Albania o arzobispado de Albania

La Iglesia ortodoxa albanesa, se escindid del Patriarcado Ecuménico de Constantinopla en
1922, aunque su autocefalia no fue reconocida por el patriarca de Constantinopla hasta
19372, Situacion que la convierte, por fecha de autonomia?, en la dltima de las Iglesias de la
comunién ortodoxa conforme a su rango>’. Cuenta mas de 200.000 fieles ubicados
principalmente en la misma Republica de Albania. Esta Iglesia es presidida actualmente por

Su Beatitud Arzobispo de Tirana, Durrés y toda Albania, Anastasios.

De esta manera quedan recogidas las principales Iglesias Orientales que son las
comunidades cristianas surgidas en Oriente o también fundadas en otros lugares del mundo
y que poseen una rica liturgia®, una disciplina eclesiastica multisecular y un espléndido

patrimonio espiritual que son singulares, distintos de los de rito latino>®.

La teologia de la ortodoxia se puede dividir en dos periodos, el bizantino y el moderno.

Durante el milenio del Imperio de Bizancio hasta 1453, la teologia ortodoxa maduré

J. NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 148-149.

L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 184-187.

K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 652-653.

J. NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 149-150.

L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 187-189.

K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 658-659.
L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 199-206.
https://ortodoxo.wordpress.com/acerca-de/la-ortodoxia-en-el-mundo/ Visto 16-03-2015.

ISSN: 2386-8694 175



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

estrechamente asociada a él. Siguiendo el ejemplo de Constantino | y el Concilio de Nicea,
los emperadores convocaban los Concilios y se pronunciaban en materias teoldgicas, lo que
proporciond una débil base para hablar de césaropapismo en la época bizantina. El rito
Bizantino, que es el mas usado por la Iglesia ortodoxa y el rito de mayor nimero de fieles, y
gue para su liturgia usa cuatro Anaforas o Canones: Santiago, san Basilio, san Juan
Crisbstomo y san Gregorio®’. Didlogo, dividido en tres partes: Preparacidon (Proskomidia),
liturgia de los Catecumenos vy liturgia de los Fieles. Por medio de su rito Bizantino, la Iglesia
ortodoxa expresara en férmulas sublimes y ceremonias solemnes el amor a Cristo, el culto a
Dios y la salvacion de la humanidad entera. Profundidad, grandeza, santidad: todo eso
vemos en el rito Bizantino®. Un maravilloso monumento de piedad cristiana para gloria de
Dios. Toda la liturgia ortodoxa contiene un fuerte y profundo sentido de la espiritualidad
oriental, contenida y, por supuesto, recogida y vivida. Es importante conocer toda la
capacidad liturgica, teoldgica y celebrativa de todas las Iglesias ortodoxas. La separacion,
como proceso largo a través de los siglos culmind en 1054. Las diferencias como el tema del
papa como cabeza visible de la Iglesia universal, cuestiones de indole cristoldgica y
eclesioldgica, no impiden admirar todo este rico ceremonial que aparece en cada una de sus
celebraciones religiosas. Tan sélo entendiendo la diversidad de puntos de vista, se pueden
comprender las razones que acabaron separando a las dos Iglesias, mas, incluso, que sus
divergencias dogmaticas y de uso liturgico, aunque a través de ellas se manifestaban
maneras distintas de entender la religiosidad, contribuyd el uso de lenguas diferentes,
calendarios liturgicos y, en parte, santoral especificos, sensibilidad especial respecto al culto

a los iconos, etc.

En la mayoria de las Iglesias protestantes, excepto en la anglicana y luterana, la liturgia es
concebida como innecesaria para la celebracién del culto. Tan sélo se conservan aquellas
gue son percibidas como obligatorias en la Sagrada Escritura como la férmula bautismal, el
bautismo en agua y la celebracion de la Cena del Sefior con pan y vino, aunque sin la
necesidad de repetir las palabras que usé Cristo en la misma. El anglicanismo y el
luteranismo, en cambio, consideran que la liturgia es parte importante del culto y establecen

libros de oracion y celebracién; la liturgia de estas dos Iglesias es muy semejante a la liturgia

57 K. ALGERMISSEN, Iglesia catolica y confesiones cristianas, Madrid 1964, p. 395.

58 L. BREHIER, El mundo bizantino. Las instituciones del mundo bizantino, México 1956; G. DAGRON, Emperador y
sacerdote: estudio sobre el cesaropapismo bizantino, Granada 2007; P. MANSEL, Constantinopla: la ciudad deseada por el
mundo, 1453-1924, Granada 2005; J. J. NORWICH, Breve Historia de Bizancio, Madrid 2000.

176 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

catdlica latina, en cuanto, ritos y ceremonias propias. Por eso es necesario comprender cada
una de ellas, enraizada en una corriente cultural, con un patrimonio adquirido a lo largo de
la historia, con un ceremonial y un protocolo, sensible a la espiritualidad que conforma al

hombre que expresa su fe de forma especialmente mediante la liturgia.
2.5. Organizacidn y jerarquia ortodoxa

Las continuas desavenencias entre Roma y Constantinopla se dieron a través de los siglos de
manera continua>’. Existen catorce Iglesias ortodoxas autocéfalas. La Iglesia ortodoxa es una
hermandad de iglesias locales administrativamente independientes, o autocéfalas
(autogobernadas). Unidas en la fe, sacramentos y disciplina candnica, en que cada una goza
del derecho de elegir a su propia jefatura y obispos. Tradicionalmente el obispo de
Constantinopla es conocido como el Primus inter pares (el primero entre iguales) que tiene
privilegios de presidencia e iniciativa, pero ninguna autoridad doctrinal o administrativa
directa. Aunque actuan de forma independiente, las iglesias autocéfalas se encuentran en

comunion entre si y forman la Iglesia “Una, Santa, Catdlica y Apostélica”.

Los otros jefes de las Iglesias autocéfalas son, en orden de precedencia: el patriarca de
Alejandria, Egipto, con jurisdiccién sobre Africa; el patriarca de Antioquia, actualmente
residente en Damasco, Siria, y que encabeza a los cristianos ortodoxos de lengua arabe en
Siria, Libano e Iraq; el patriarca de Jerusalén, con jurisdiccién sobre Palestina; el patriarca de
Moscu y de todas las Rusias; el patriarca catdlico de Georgia; el patriarca de Serbia, el de
Rumania, el de Bulgaria; el arzobispo de Chipre, de Atenas y de toda Grecia; el
metropolitano de Varsovia y de toda Polonia; el arzobispo de Albania (cargo actualmente
suprimido); el metropolitano de Praga y de toda Bohemia, y el arzobispo de Nueva York y de
Norteamérica. La aparicidon, o sea independizacién legitima, candnica, de una nueva Iglesia
ortodoxa es posible sélo con el reconocimiento de todas las Iglesias ortodoxas hermanadas
(aunque dogmaticamente se consideran partes de una sola Iglesia establecida por Cristo).
Las Iglesias no reconocidas al menos por una de las autocéfalas no se consideran parte de la
comunion de Iglesias ortodoxas candnicas, herederas de la tradicidn apostdlica y de la gracia
de Dios, transmitida con una linea de los sacerdotes nunca interrumpida desde el dia de

Pentecostés.

%9 J.NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostolicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 27-35.

ISSN: 2386-8694 177



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

3. DIFERENCIAS ENTRE LA IGLESIA CATOLICA Y LA ORTODOXA EN TEOLOGIA

Las principales diferencias entre la Iglesia ortodoxa y la catdlica pueden resumirse en los
siguientes puntos, esenciales a la hora de buscar un necesario y justo camino de unidad,

junto a otras diferencias menores®.

El Primado: Puede decirse que esta es la principal cuestién de toda la ruptura entre las
ambas Iglesias: Oriente y Occidente. Los ortodoxos niegan el primado de jurisdiccidn, pues

solo reconoce un primado de honor®”.

Virgen Maria: es venerada como Madre de Dios. Sin embargo, el posterior desarrollo de la
mariologia y el dogma catdlico de la Inmaculada Concepcién no son admitidos por la Iglesia
ortodoxa, tal y como lo explica la doctrina pronunciada por el papa Pio IX en 1854. Los
ortodoxos si creen en la Inmaculada Concepcidon de la Virgen, pero en el sentido que fue
purificada de toda mancha al descender sobre ella el Espiritu Santo después de la visita del
angel. Se la invoca por ser la Madre del Salvador y, por lo tanto, poder interceder por toda la
humanidad caida en pecado. Asi, Maria es considerada una figura muy importante, de lo que

dan testimonio sus abundantes representaciones iconograficas®.

Filioque (y también del Hijo): al principio, en la oracién del Credo, aparecia que el Espiritu
Santo procedia del Padre; no obstante, y por primera vez durante el Concilio de la Iglesia
Espafiola (Concilio de Toledo 589) se declaré que el Espiritu Santo procedia también del
Hijo, modificacién que al final fue aceptada por el papa Benedicto VIl en el afno 1014. Los
ortodoxos nunca han aceptado dicha modificacidn. El Espiritu Santo procede del Padre por el

Hijo®.

Purgatorio: la idea del Purgatorio es totalmente ajena a la ortodoxia. La Iglesia primitiva no

admitia juicios particulares condenatorios después de la muerte®. Por consecuencia, las

60 B, WILSON, Cristianismo, Madrid 2001, pp- 56-57; Y. M. CONGAR, Cristianos ortodoxos, Barcelona 1963; S. BOULGAKOV,
L’Orthodoxie, Paris 1932.

6! L. GLINKA, Iglesias orientales catolicas. Comunién de fe y variedad de tradiciones, Buenos Aires 2007, pp. 172-177; N.
AFANASSIEFF - N. KOULOMZINE - J. MEYENDORFF - A. SCHMEMANN, La primanté de Pierre dans I’Eglise Orthodoxe,
Neuchatel (Suiza) 1963.

62 T. MOLDOVAN, Maria, una mirada desde el Oriente cristiano, Madrid 1996; L. GLINKA, La Madre de Dios en los iconos
bizantino-eslavos, Buenos Aires, 1990; L. GLINKA, Iglesias orientales catdlicas. Comunion de fe y variedad de tradiciones,
Buenos Aires 2007, pp. 214-216.

8 J.NADAL CANELLAS, Las Iglesias apostélicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 14-26; L. GLINKA, Iglesias orientales catdlicas.
Comunion de fe y variedad de tradiciones, Buenos Aires 2007, pp. 151-157.

# L. GLINKA, Iglesias orientales catolicas. Comunién de fe y variedad de tradiciones, Buenos Aires 2007, pp. 261-265.

178 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

indulgencias no son admitidas por no tener las almas que redimir ninguna pena®. La
ortodoxia no busca en la teologia un conjunto de grandes formulaciones de los conceptos
teoldgicos, rigurosamente sistematizados, como plantea la teologia occidental. Mas bien

busca una teologia mistica y monastica®.
3.-1. Otras diferencias menores:
Entre las diferencias podemos encontrar las siguientes.

En el sacramento del Bautismo: los catélicos derraman agua sobre la cabeza del bautizado

mientras que los ortodoxos sumergen al nifio en el agua de la pila bautismal.

En la Comuniodn: los ortodoxos evocan al Espiritu Santo y al comulgar reciben pan y vino. Los

catolicos utilizan pan no amasado y normalmente no reciben el vino.

En la Iglesia catdlica: impone el celibato a los clérigos de todos los grados de la
jerarquia mientras que en la Iglesia ortodoxa los presbiteros ortodoxos si pueden casarse,
siempre antes de la ordenacion, si lo desean, siempre y cuando no aspiren a recibir el
sacramento del Orden en su ultimo grado del ministerio que es el episcopado dentro de la

jerarquia. Los curas casados no pueden llegar a ser obispos.

Los sacerdotes catdlicos: pueden celebrar diversas eucaristias en el mismo dia y sobre el

mismo altar. Los ortodoxos no.

En ambas Iglesias: la manera de santiguarse es distinta. Los ortodoxos se santiguan de

derecha a izquierda.

En la liturgia: los ortodoxos utilizan la lengua llamada Arjaisusa, que es la lengua a la que se
tradujeron los Evangelios, que estaban escritos en arameo, en el siglo | o Il. Esta lengua es el
griego de esa época, evolucion del griego clasico, por eso es habitual que los fieles en
realidad literalmente no entiendan las palabras del pope o presbitero. Los catdlicos hasta la

celebracion del Concilio Vaticano Il los sacerdotes y presbiteros catdélicos también

65 J. CASPER, “El cristianismo oriental”, en F. KONIG, Cristo y las religiones de la tierra. Manual de historia de la religion. T.
III (ultimo): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El cristianismo, Madrid 1961, pp. 659-662.

8 A.YETANO LAGUNA, Las iglesias cristianas ortodoxas de la Europa oriental (siglos XIX y XX), Vol. II, Madrid 1996, pp.
27-30.

ISSN: 2386-8694 179



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

celebraban la misa en latin. Posteriormente se aprobaron los rituales en las lenguas

vernaculas.

En la Iglesia ortodoxa: hay una permanente ausencia de estatuas, tallas y esculturas. En

lugar de ellas, existe una proliferacién de iconos.

La lIglesia catdlica, cuya sede es Roma, y la lIglesia ortodoxa, cuyos fieles son
mayoritariamente griegos y eslavos, se separaron en 1054. Ambas dicen ser la verdadera
Iglesia de la verdadera religion cristiana®’. A favor de la divisidn obraron diferencias
teoldgicas y rivalidades politicas entre el Occidente y el Oriente de Europa, entre Roma y
Constantinopla®®. Durante los casi 1000 afios de cisma, los catdlicos se hicieron culpables de
crimenes contra los ortodoxos, asi el sagueo y matanzas en Constantinopla durante las
Cruzadas. Como lo hizo anteriormente con el antisemitismo, el papa pronuncié igualmente

un histérico mea culpa.

3.-2. ¢Cudles son las diferencias basicas entre la Iglesia ortodoxa y la Iglesia catdlica

romana, respecto a la disciplina litargica?

Para fijar la Pascua, la Iglesia ortodoxa se sigue rigiendo por el calendario Juliano, como hay
una diferencia con el Gregoriano, a veces coincide y a veces hay diferencias, de una semana
o hasta de un mes. No es un problema de fondo con los catélicos romanos, es un problema

de calendario. Incluso cuando la Iglesia era unida, se daban estas diferencias®.

En la Iglesia ortodoxa, en todas las fiestas se sigue el calendario gregoriano, menos en la
Pascua. La Iglesia ortodoxa, como Cuerpo mistico de Cristo, estad constituida por las Iglesias
de Constantinopla, de Jerusalén, de Alejandria, de Antioquia, de Rusia, de Rumania. Algunas
de ellas no quisieron adoptar el calendario gregoriano. Como la Pascua es la fiesta mayor de
la cristiandad, se resolvid que se celebraria por el calendario Juliano. Pero las otras fiestas,
Navidad, Epifania, las celebramos con el calendario con el Gregoriano’®. Hay diferencias que

existian cuando todavia estabamos unidos, porque los rituales de una congregacién son la

7 0. CLEMENT, La Iglesia de los ortodoxos, San Sebastian 2008; N. LIESEL, Las liturgias de la Iglesia oriental, Madrid 1959;
N. ZENoV, Cristianismo Oriental, Madrid 1962.

% M. D. CooGaAN, Religiones del mundo, Barcelona 2004, pp. 60-61: especialmente p. 61.

% K.WARE, La Iglesia ortodoxa, Buenos Aires 2006.

0 S, JANERAS, “Introduccion a la teologia ortodoxa”, en A. GONZALEZ MONTES (DIR.), Las Iglesias orientales, Madrid 2000,
pp. 135-254.

180 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

expresion de la veneraciéon de una cultura. Los ritos bizantinos, romanos, armenios, son
todos diferentes. La estructura de la Misa apostdlica es la misma, aun cuando el ritual sea

diferente. Doctrinalmente, existe un 95 por ciento de cosas en comun’’.

A partir del Concilio Vaticano Il hay un proceso didlogo y se busca la unidad, también con
Juan XXIII, Pablo VI se reunié con el Patriarca Atendgoras, de Constantinopla y se levantaron
las excomuniones a los fieles que databan de 1054. Juan Pablo Il visitd todas las Iglesias
ortodoxas, en Grecia pidid perddn por las heridas que quedaban de la época de las Cruzadas.
La Iglesia de Oriente y Occidente buscan siempre una unidad. Desde el punto de vista
dogmatico, la diferencia mds grande es algo que la Iglesia Romana decreté en el siglo XIX: la
infalibilidad del papa. Los decretos del papa, en materia de moral y doctrina, son para los
romanos infalibles; el papa es un portador directo de Dios. Eso no lo acepta la ortodoxia. El
humano es falible. La infalibilidad se expresa sélo en Dios y un dogma no puede ser dado por
una autoridad humana. La Iglesia ortodoxa tiene muy pocos dogmas, dado que no hemos

dogmatizado sobre Maria por ejemplo, como la Iglesia catdlica romana.

La cabeza de la Iglesia ortodoxa era el patriarca de Constantinopla, del que llegaron a
depender un millar de sedes metropolitanas y episcopales en el momento de mdaxima
expansién, a comienzos del siglo Xl, incluyendo la sede autocéfala bulgara de Ochrida. El
patriarca, jefe de la Iglesia ortodoxa y segundo personaje del Estado, velaba por el dogma,
disponia en materia de disciplina, fijaba la liturgia’?, nombraba al resto de los obispos y

participaba en la organizacién y en las rentas de los monasterios vinculados directamente al

Patriarcado en virtud del privilegio de stauropegia, por el que podia fundar nuevas iglesias.

A su vez, el emperador escogia a quien habia de ejercer el cargo de patriarca atendiendo a la
terna propuesta por los obispos metropolitanos, aunque también podia hacerlo sin tenerla
en cuenta, del mismo modo que se habia perdido hacia mucho la practica de eleccién de
obispo por el clero y pueblo de la diécesis. Los actos de consagracién corrian a cargo de otro
obispo, a menudo el de Heraclea, pero los de investidura se realizaban en palacio, con un
protocolo propio de funcionario de la maxima categoria pues no en vano el patriarca era

primer consejero del emperador, su capelldn nato, y éste fundamentaba sus prerrogativas

"' M. D. CooGAN, Religiones del mundo, Barcelona 2004, pp. 80-83.
™ A.YETANO LAGUNA, Las iglesias cristianas ortodoxas de la Europa oriental (siglos XIX y XX), Vol. II, Madrid 1996, pp.
31-37.

ISSN: 2386-8694 181



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

cesaropapistas en el hecho de ser protector de la Iglesia y, a la vez, fiel seguidor de sus
directrices religiosas y morales. Era, en suma, un integrismo religioso-politico pleno,
heredero de las tendencias que se habian ido manifestando desde el Bajo Imperio romano,
en el que predominaba el poder del emperador. La Iglesia ortodoxa, por medio de sus
declaraciones doctrinales y de sus textos litirgicos, mantiene firmemente que es ella la que
sostiene la fe cristiana original, que compartié con la Iglesia de Occidente durante el |

milenio de la era cristiana.

Reconoce la autoridad de los Concilios ecuménicos en los que ambas Iglesias tuvieron
representacién unicolegial. Estos sinodos fueron el | Concilio de Nicea (325), el | Concilio de
Constantinopla (381), el Concilio de Efeso (431), el Concilio de Calcedonia (451), el Il Concilio
de Constantinopla (553), el 11l Concilio de Constantinopla (680) y el Il Concilio de Nicea (787).
Las ultimas afirmaciones doctrinales de la Iglesia ortodoxa, como por ejemplo los
importantes conceptos que se acuiaron durante el siglo XIV con respecto a la comunidn con

Dios, son considerados sélo como el desarrollo de la fe original de la Iglesia primitiva’>.
3.-3. Fiestas de las Iglesias ortodoxas

La Pascua es llamada la Fiesta de las Fiestas en la Iglesia ortodoxa. Es la celebracion jubilosa
de la Resurreccién de Jesucristo y el servicio religioso de Medianoche es un evento
exuberante, en el cual todos se mantienen de pie, con velas, representando la Luz Triunfante
de la Resurreccion’®. Los sacerdotes y la gente gritan: “jCristo ha Resucitado!,
iVerdaderamente, El ha Resucitado!”. El desayuno de Pascua, a la mafiana siguiente, es la
comida mas abundante del afio. Cada domingo es, por supuesto, una “pequefia-Pascua”, es

el Dia del Sefor y es, por lo tanto, un dia de gran celebracion. Se podrd apreciar claramente

3 L. SERTORIUS, “La teologia ortodoxa en el siglo XX”, en H. VORGRIMLER - R. VANDER GUCHT, La teologia en el siglo XX,
Vol. II, Teologia general y disciplinas teoldgicas, Madrid 1973, pp. 133-170; K. CH. FELMY, Teologia ortodoxa actual,
Salamanca 2006;

™ K. ALGERMISSION, Iglesia cat6lica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 669-722; Y. M*. CONGAR, Cristianos
ortodoxos, Barcelona 1963; 1. H. DALAMIS, Las liturgias orientales, Andorra 1960; F. DVORNIK, Bizancio y el Primado
Romano, Bilbao 1968; R. ETTELDORF, La Iglesia catélica en el Oriente medio, Madrid 1962; C. DE FRANCISCO VEGA, Las
Iglesias orientales catdlicas, Madrid 1997; M. JUGIE, Theologia Dogmatica Christianorum Orientalium, 5 vols. Paris 1926-
1935; J. MEYENDORFF, Iglesia ortodoxa ayer y hoy, Bilbao 1969; J. SANCHEZ VAQUERO, El Oriente proximo y la unidad
cristiana, Barcelona 1962; A. SANTOS HERNANDEZ, Iglesias de Oriente, Santander 1969; B. SCHULTZE, “Iglesias orientales”, en
Sacramenum Mundi t. I1I, pp. 807-833; T. SPIDLIK, “Oriente cristiano”, en Nuevo Diccionario de Espiritualidad, Madrid 1991,
pp. 1407-1421; P. N. TREMBELAS, Dogmatique de 1'Eglise orthodoxe catholique, 3 Vols. I-III, Chevetogne- Bruges 1966-
1968. Version francesa del original griego de 1961; W DE VRIES, Ortodoxia y catolicismo, Barcelona 1967; N. ZERNOV,
Cristianismo oriental, Madrid 1962.

182 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

gue las fiestas se encuentran concordadas en la Iglesia catdlica de un aparte y en las Iglesias

ortodoxas.

Después de la Pascua vienen las doce grandes fiestas: la Anunciacion, el 25 de marzo; la
Navidad, el 25 de diciembre; la Epifania y Bautismo, 6 y 7 de enero; la Presentacidon de Cristo
en el Templo, 2 de febrero; el Domingo de Ramos, domingo anterior al de Pascua; la
Ascension, 40 dias después de Pascua; Pentecostés, 50 dias después de Pascua; la
Transfiguracién, el 6 de agosto; la Asuncidn o dormicién, 15 de agosto; la Natividad de la
Madre de Dios, 8 de septiembre; la Presentacidon de la Madre de Dios en el Templo, el 21 de
noviembre; y la Exaltacidon de la Cruz, el 14 de septiembre. Hay otras fiestas importantes,
tales como Todos los Santos, que se celebra el domingo después de Pentecostés y san Pedro
y san Pablo, al igual que otras fiestas de los santos. Debido a que siguen el calendario Juliano
y la Iglesia catdlica el calendario Gregoriano, la fiesta de Navidad ellos la celebran el 7 de

enero con la gran preparacién de la noche anterior como nochebuena.

Las disonancias entre la aplicacién de ambos calendarios, Juliano y Gregoriano, en las
festividades religiosas cristinas, hacen inviable, a dia de hoy, la celebracién comun de la
Pascua, tema que produce desagradables consecuencias a la hora de no poder hacerlo
juntos todos los cristianos. La Iglesia catélica, ha llamado la atencidn sobre tal cuestién y en
reiteradas ocasiones, especialmente después de la convocatoria y celebracién del Concilio
Ecuménico Vaticano I, la necesidad de llegar a un acuerdo general y establecer una fecha

fija para tal efemérides.

Esto no ha sido posible debido a que las Iglesias ortodoxas no aceptan el calendario

Gregoriano en sustitucién del Juliano, en el dmbito de la liturgia.

3.-4. Festividades religiosas ortodoxas

ISSN: 2386-8694 183



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

Las festividades movibles de la Iglesia ortodoxa constituyen dos ejes fundamentales: el ciclo
cuaresmal y el ciclo pascual. El ciclo cuaresmal incluye en él los tres domingos que preceden

a la Cuaresma misma (y que sirven de preparacion), la Cuaresma y la Semana Santa’”.
Navidad ortodoxa

El 7 de enero se celebra la Navidad ortodoxa, la que se rige por el calendario Juliano, el que
indica que esta fiesta se celebra 13 dias mas tarde que en el calendario Gregoriano, utilizado
en Europa y América. Esta importante fiesta religiosa estuvo prohibida durante todo el
régimen soviético, sin embargo esto llegd a su fin con la apertura al mundo occidental en
1990, y desde entonces se ha retomado la tradicion de celebrarla. El dia 6 de enero, en
visperas de Navidad, muchas familias se rednen en la cena de navidad, en la cual hay 12
platos diferentes dedicados a los 12 apdstoles de Cristo. Las comidas tradicionales incluyen
pan casero con miel, sopa, pasta rellena con cebollas y champifiones, pescado, pasta rellena

con repollo, patatas o ciruelas, y repollo relleno.
El dia de Navidad y la procesion Krestny Khod

Antiguamente era tradicién que el dia de Navidad algunos grupos de gente se disfrazaran de
los tradicionales animales del pesebre y fueran haciendo visitas por las casas, divirtiéndose y
cantando villancicos y otras canciones a cambio de comida o dinero. Hoy en dia la Navidad
vuelve a ser una fiesta religiosa en la que la familia, los amigos y los vecinos se retnen para
comer, dialogar y participar en la iglesia. Los sacerdotes, acompanados por algunos nifios,

recorren las calles bendiciendo las casas de la ciudad.

Al final del primer servicio religioso tiene lugar la procesion de Krestny Khod, en la que los
devotos realizan un recorrido alrededor de la iglesia mientras sostienen velas y lamparas. Al
completar el circulo los fieles entran de nuevo en el templo para escuchar los cantos de

Navidad y al terminar se dirigen a casa, para la sagrada cena.

La sagrada cena de los ortodoxos rusos en Navidad

> B. WILSON, Cristianismo, Madrid 2001, pp. 44-46.

184 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

En la vigilia de Navidad, que se celebra el 6 de enero, es tradicional que la familia ortodoxa
se relina para compartir el ayuno y vaya a la iglesia hasta que la primera estrella aparece en
el cielo. Entonces, empieza la mayor celebracion de la Navidad: la sagrada cena. El cabeza de
familia agradece las bendiciones del afio que estd a punto de terminar y saluda con un
tradicional jCristo ha nacido!, al que todos responden jGloria a El! A continuacién, la madre
de la familia bendice a cada uno dibujando una cruz de miel en sus frentes y diciendo una

oracion.

Los elementos mds importantes de la cena son el pan, que se moja primero en miel y
después en ajo como simbolos de la dulzura y la amargura de la vida, la kutya y el vzar. La
kutya son unas gachas hechas con distintos tipo de grano que simbolizan la esperanza y la
felicidad. Este primer plato es tipico de los funerales, mientras que el vzar, que incluye
distintos tipos de frutas cocidas, se cocina para celebrar el nacimiento de un nifio, por lo que

ambos juntos en Navidad recuerdan el nacimiento y la muerte de Cristo’®.

Los ritos ortodoxos y las tradiciones rusas se mezclan en un calendario con frecuencia
duplicado, por lo que los que disponen de largas vacaciones, pueden disfrutar del ambiente
navidefio en Rusia desde finales de diciembre hasta el 13 de enero, pero no durante la época

soviética, como hemos recordado anteriormente’”.
Pascua ortodoxa

Es considerada una de las fiestas mas importantes de la religiéon ortodoxa, y la que
normalmente se celebra dos semanas después de la Pascua catélica. Para mucha gente esta
fiesta comienza el sdbado por la tarde en la iglesia, donde se oficia una misa y el padre o
pope, o sacerdote ortodoxo bendice el tradicional bizcocho de Pascua y los huevos de

Pascua pintados.

Durante el dia la gente visita a sus parientes y amistades y les regalan una cesta de Pascua

llenas de bizcocho y huevos, los que se cree poseen un poder espiritual. Todo el mundo se

76 PATRIARCADO DE MoscU, La Iglesia ortodoxa rusa. Estructura. Posicion, Actividades, Moscu s.f. A. SANTOS
HERNANDEZ, Iglesias Orientales separadas, Valencia 1978, p. 32.
7 J. BURGGRAF, Conocerse y comprenderse. Una introduccion al ecumenismo, Madrid 20032, pp. 90-94.

ISSN: 2386-8694 185



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

saluda con la frase Cristo ha resucitado, a lo que el otro responde, Si, ha resucitado, y luego

se saludan con tres besos en la mejilla.

Segln las creencias populares, el periodo de 40 dias que separa la Pascua de la fiesta de la
Ascension, Cristo anda por la tierra con los apdstoles vestidos en ropas de pobres. Ellos
prueban la caridad humana, favoreciendo a las personas buenas y castigando a los avaros y
malos. Los zares rusos visitaban hospitales, asilos de ancianos, carceles, orfanatos. jCristo ha
resucitado!, saludaban los zares a los habitantes de estos lugares y les daban a ellos ropa,

comida y dinero.

Era todo un gran acontecimiento para todo el pueblo y un profundo sentimiento religioso

gue todos los individuos vivian con una gran profundidad

El dia de la Pascua Sagrada para un cristiano es simbolo de la victoria del Salvador sobre la
maldad, la Vida sobre la muerte. La noche del Gran Sdbado (la noche que precede la Pascua)
en Rusia siempre ha sido un grandioso y majestuoso espectaculo’®. La gente se reunia en las
iglesias, en la espera de tal llamada “procesion de cruces”: es cuando al terminar la misa
festiva se oye el primer toque de la campana; la multitud enciende las velas, aparece el clero
vestido de ropas blancas, llevando cruces e iconos. El coro eclesiastico transmite la gran

noticia y se inicia “la procesion de cruces” alrededor de la iglesia.

Existe otra costumbre de Pascua es bendicién de la comida, prohibida durante la Cuaresma:
queso, huevos, kulichs (bizcochones de Pascua). Los festejos populares de Pascua se
armonizan con la fiesta religiosa. Asi, el huevo simboliza el circulo de la vida desde el
nacimiento hasta la muerte. Pintado de color rojo el huevo de Pascua significa nuestro
renacimiento con la sangre de Cristo, significa todo lo vivo y floreciente en la tierra.
Campesinos rusos ponian un recipiente con semillas de trigo sobre la mesa, enterraban
dentro del recipiente el huevo de Pascua y conservaban las semillas hasta la época de la

siembra.

En el tiempo preparatorio de la Cuaresma comienza a cambiar el aspecto de las
celebraciones liturgicas y siempre resuenan mas los cantos que llaman a la penitencia. En

este periodo, durante las misas se conmemora el Juicio Final, las pardbolas del publicano y el

8 http://trabajocristianoortodoxoyprotestante.blogspot.com.es/p/religion-ortodoxa-las-festividades.html Visto 16-12-2015.

186 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

fariseo y del hijo prddigo. El ultimo dia antes del inicio de la Cuaresma la celebracion se
dedica a la expulsiéon de Addn y Eva del paraiso. Asi la Iglesia aviva en sus hijos el anhelo de
Dios y el deseo de conversion. Antes de comenzar la Cuaresma, en la vigilia, se celebra un
rito del perddn, durante el cual los miembros de la comunidad se reconcilian los unos con los

otros, por lo que este dia se llama Domingo de Perdén.

Las celebraciones cuaresmales se realizan segln normas especiales y se distinguen de las
demads por su severidad y concentracidn. Después de cada celebracidn, se lee una oracién
del venerado Efrain el Sirio. Su contenido estd dedicado a la accién mas importante y central
de la Cuaresma: cambiar y mejorar el alma del hombre, algo que sdlo es posible gracias a la
ayuda de Dios. Durante la Cuaresma, la Eucaristia sélo se celebra el sdbado y el domingo. El
miércoles y el viernes se celebra una liturgia de adoracién de las Santas Especies, durante la
cual se puede comulgar el Cuerpo y la Sangre de Cristo, reservados en la ultima misa. Todos
los domingos de Cuaresma tienen sus temas liturgicos. Transcurridas seis de las siete
semanas de la Cuaresma, se inicia el tiempo especial de los ultimos dias previos a la Pascua.
El ultimo dia de la sexta, penultima semana, se llama “Sdbado de Ldzaro”. No mucho tiempo
antes de ser crucificado, Jesus resucitd de entre los muertos a Lazaro de Betania, mostrando
su fuerza divina y su poder sobre la muerte. El dia siguiente se dedica a la Entrada del Sefior

en Jerusalén.

Cristo sube a Jerusalén, aunque sabe que en esta ciudad le espera la muerte. El pueblo sale
al encuentro de Jesus con alegria y solemnidad, saluddndole como rey terrestre, sin
entender que es el Rey del Cielo. En este domingo se llevan al templo ramos de palma, en
recuerdo de que el pueblo extendia estos ramos a los pies de Cristo. En Rusia, en esta época
florece sélo el sauce, cuyas ramas se bendicen durante el servicio liturgico; este dia se llama

“Domingo de Ramos”.

Comienza la Semana Santa. El miércoles Santo se conmemora la traicion de Judas, uno de los
apostoles, que decidid vender a Cristo a sus enemigos por 30 denarios. El jueves es el dia de
la Ultima Cena, durante la cual fue instituido el sacramento de la Eucaristia. En este dia
todos los cristianos comulgan el cdliz eucaristico. El viernes se celebra una liturgia
denominada “Seguir la pasion del Sefior”. El Sdbado Santo es un dia grandioso, en el que

Cristo, aun cuando su cuerpo se encuentra en el sepulcro, con el alma desciende a los

ISSN: 2386-8694 187



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

infiernos y los vence, liberando a cuantos estaban alli. La liturgia en este dia no es aun

pascual, pero ya estd iluminada por la luz de la fiesta inminente.

En la noche de Pascua se hace una procesidon que parece llevar a todos hacia la tumba, al
encuentro del Sefior resucitado. La celebracion del primer dia de Pascua lo es también de
toda la Octava pascual y estd llena de impetu, alegria y exultacidon. Un infinito numero de
veces se repite la antifona de Pascua: “Cristo ha resucitado de entre los muertos, con su
muerte ha vencido a la muerte y ha dado la vida a todos los que estaban en los infiernos”. El
domingo después de Pascua se conoce como Antipascua o en lugar de la Pascua, y también

como Domingo de Tomds.

En este dia Cristo se ha aparecido a sus discipulos y ha convencido de su resurreccién al
apdstol Tomds, que estaba lleno de dudas’. Pero Tomas habia mantenido serias dudas
sobre la vuelta del Maestro, después de pasién, muerte y Resurreccién: “Si no veo en sus
manos la sefal de los clavos y no meto mi dedo en el agujero de los clavos y no meto mi
mano en su costado, no creeré. Ocho dias después, estaban otra vez sus discipulos dentro y
Tomas con ellos. Se presenté Jesus en medio, estando las puertas cerradas, y dijo: La paz con
vosotros. Luego dice a Tomds: Acerca aqui tu dedo y mira mis manos; trae tu mano y métela

en mi costado, y no seas incrédulo sino creyente”®°.

3.-5. Celebracién del Matrimonio
Celebracion del matrimonio en la Iglesia ortodoxa
a) Los esponsales

El casamiento comienza desde la casa de los que serian los padrinos. Eligen los futuros
esposos, dos solteros que van a acompafar al novio hasta la casa de los padrinos llevando
con ellos dos velas. Estas velas van a encenderse durante lo que seria la ceremonia para

simbolizar que los esposos tengan luz en su vida marital®’. Se redinen también los musicos

" Y. M. CONGAR, La conciencia eclesioldgica en Oriente y en Occidente del siglo VI al X1, Barcelona 1962; Y. M. CONGAR,
Cristianos ortodoxos, Barcelona 1963; P. EvDOKIMOV, El arte del icono. Teologia de la belleza, Madrid 1991; V. CODINA,
Los caminos del Oriente cristiano. Iniciacion a la teologia oriental, Santander 1997.

8 11 20, 25-27.

81 S ESCALERA AlCUA, Ceremonial y protocolo religioso, Madrid 2005, pp. 240-242.

188 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

qgue se les llama Lautarii, que entonan canciones tipicas de los casamientos alrededor del

novio.

También comen comidas tipicas. Por lo tanto el ambiente que se crea en la casa de los
padrinos es bien festivo. Luego llega el momento en que los novios se encuentran. La
madrina le coloca el velo a la novia. Acto seguido el novio levanta a la novia en unassillay la

traslada hasta donde estan los padrinos y los solteros que habian elegido®.
b) El oficio de la coronacion

Mas tarde, los novios se trasladan a la iglesia. Cada uno lo hace en automoviles separados Y
llegan portando cada uno una corona simbolizando que su matrimonio sea testimonio de
Jesucristo. Cuando ya va terminando la ceremonia, los novios, los padrinos, los solteros vy el
presbitero que los casé se toman todos de la mano y dan vueltas alrededor de una mesa. Los
anillos son puestos no por los novios mismos, sino por los padrinos, previamente
depositados sobre el altar. Luego de la ceremonia religiosa se trasladan al lugar donde

festejaran junto a sus familias esta unidn.

Para el cristianismo ortodoxo, el matrimonio es uno de los siete sacramentos. Sacramentos
comunmente designados en la Iglesia. Esto significa que, desde el punto de vista de la
comunidad cristiana ortodoxa, es relacionado directa e inmediatamente con la experiencia

de pertenecer al pueblo de Dios y con la vivencia mistica de formar parte de la Iglesia.

Es fundamental para la comprensidon de las practicas e ideas cristianas ortodoxas acerca del
matrimonio, enfatizar que el matrimonio como sacramento comienza con la presuposicion
de que las dos personas que entran a la unién matrimonial son miembros del Cuerpo de

Cristo y comparten su vida litargica®.
Elementos necesarios en el matrimonio ortodoxo
- El matrimonio ortodoxo es un sacramento.

- Hay que estar bautizado para tener derecho a casarse segln este rito.

8 J.M® Diaz FERNANDEZ - O. DOMINGUEZ, “El problema de los matrimonios mixtos”, en J. GARCIA HERNANDO - J. M® DiAz
FERNANDEZ - O. DOMINGUEZ, Los matrimonios mixtos en Espafia, Madrid 1975, pp. 183-187.
8 hitp://www.iglesiaortodoxa.net/ Visto 16-12-2015.

ISSN: 2386-8694 189



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

- Un ortodoxo tiene el derecho de desposarse con un catdlico o un protestante, con la
condicidn de haber pedido una “dispensa de religion mixta” asi como una dispensa de forma

candnica que le permitird prestar juramento delante de un oficiante ortodoxo.

- Por el contrario, no tiene derecho a casarse con un no cristiano. A menos que éste ultimo

se convierta.
- Las personas divorciadas tienen derecho a casarse religiosamente.

- Es necesaria una larga preparacion. Tendra lugar con el sacerdote al que hayan remitido las

partidas bautismales y el acta de matrimonio civil.
- Es posible casarse en la iglesia que se escoja.

- El matrimonio se celebra generalmente el domingo por la tarde. Los miércoles, los viernes y

las visperas de fiestas religiosas esta prohibido.

- La ceremonia de la pedida de mano tiene lugar, tradicionalmente, el mismo dia de la boda

y en este momento es cuando se intercambian las alianzas®.

Elementos que se necesitan para poder celebrar la gran fiesta del matrimonio dentro de la

ortodoxia
3.-6. Celebracion de Exequias. El funeral y ritos mortuorios

Los cristianos ortodoxos creen que el cuerpo humano es sagrado, puesto que era el templo
del Espiritu santo y sera restaurado en la resurreccién. El entierro ortodoxo tiene tres fases
fundamentales: la Vigilia o Trisagion, tras el fallecimiento, es conducida generalmente por

un sacerdote en la estela.

Los fieles ruegan al Seinor, para dar con los santos el alma del difunto, donde no hay dolor, ni
pena, ni suspiro, pero si vida eterna. Mientras, los asistentes, ruegan por el fallecido con un
gran respeto por el cuerpo del mismo. A continuacidn el funeral se desarrolla en la iglesia,

donde se trae el dia que se va a enterrar. Aqui se va a celebrar la liturgia divina. Finalizado el

8 hitp://www.iglesiaortodoxa.es/ Visto 16-12-2015.

190 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

funeral, los fieles dan su despedida al difunto. Mas tarde el Kontakion que conforma los

himnos en cada uno de los ocho tonos en los que se canta o recita.

Durante la celebracidn de los ritos del funeral, el presbitero incensara el altar, los iconos y el
cuerpo del difunto. Los himnos son cada uno de los que forman el conjunto posee una
melodia diferente que se canta en los ocho modos del canto Bizantino, que tiene su origen
en el siglo VI. Por ultimo, se rezan las letanias y oraciones de despedida. De esta manera se
procede al beso de la paz y uncién del cuerpo: para la despedida final del difunto, el
presbitero invita a besarle mientras el coro interpretard los himnos mas apropiados.
Después el presidente de la asamblea o presbitero procederd a ungir el cuerpo con los

santos 6leos y con tierra haciendo la sefial de la cruz sobre él, mientras recita los salmos®”.

El Trisagion se repite en el cementerio, durante el acto de la sepultura definitiva. Las
ceremonias conmemorativas se ofrecen de nuevo en la iglesia a los tres, nueve o cuarenta
dias del 6bito o fallecimiento. Las Iglesias ortodoxas aun prohiben la cremacién ya que lo
consideran un rechazo a la resurreccién del cuerpo. La Iglesia catélica la ha aceptado como

parte del ritual de exequias en la sociedad occidental.

La teologia ortodoxa influye en el estilo y la manera de entender la vida y la muerte de
forma natural. Su origen se encuentra en el siglo V pero se ha ido paulatinamente
enriqueciéndose con distintos salmos e himnos que al llegar el momento de la muerte
permiten profundizar en el sentido y significado de la vida, que ayuden a manejar las
emociones que se desencadenan en el instante mismo de la muerte y en los dias y meses
posteriores, reconociendo el dolor que causa separase de un ser querido; enfatiza que para
el cristiano la muerte no es el final, sino medio para alcanzar la resurreccién y nos confirme

la esperanza de la salvacién y la vida eterna.
3.-7. Precedencias y tratamientos

Las precedencias entre los Patriarcados son las siguientes, por orden de antigliedad, Se
corresponde de la siguiente manera: 12. Patriarcado Ecuménico de Constantinopla, primero
en rango y dignidad; 29. Patriarcado Ortodoxo de Alejandria, segundo patriarcado en cuanto

a rango; 39. Patriarcado Ortodoxo de Antioquia, tercer patriarcado en cuanto a rango; 49.

85 hitps://protocoloalavista.wordpress.com/2015/04/09/el-funeral-ortodoxo/ Visto 09-01-2016.

ISSN: 2386-8694 191



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

Patriarcado Ortodoxo de Jerusalén, cuarto patriarcado en cuanto a rango; 59. Patriarcado de
Moscu; 62. Patriarcado de Georgia; 72. Patriarcado de Serbia; 82. Patriarcado de Rumania;

99, Patriarcado de Bulgaria.
Los titulos ostentados en los Patriarcados son:

Archimandrita: antiguo superior de un Monasterio. Hoy se concede de manera honorifica a
los eclesiasticos del clero secular, no casados, sin jurisdiccién de particular, que corresponde
a los antiguos monsefiores en la Iglesia catélica. Arzobispo Mayor: Compete a los jefes de las
Iglesias autocéfalas o auténomas. Poseen los mismos derechos de los patriarcas. Enkolpion:
medallén oval que lleva el obispo y que equivale a la cruz pectoral en los obispos catdlicos.
Eparca: Designa al jefe de una didcesis, sea obispo, arzobispo o metropolita. Corresponde al
Ordinario del lugar en la Iglesia catélica. Como baculo utilizan un bastdn terminado en dos
serpientes que se miran, que manifiestan la prudencia de todo obispo debe tener en el
ejercicio de su ministerio. Exarca: Titulo o encargo otorgado a un delegado, con o sin
caracter episcopal, que representa al patriarca en una misién determinada sea temporal o
permanente. Patriarcas: titulo con el que se designaban a los titulares de las cinco primeras

sedes, incluyendo la de Roma.

Posteriormente se extendio a la de Moscu en 1589 y durante el siglo XX, Belgrado, Bucarest,
Sofia. Georgia. Dentro de la tradicidén bizantina, el primero en el orden de precedencia es el
de Constantinopla, que lleva el titulo de Ecuménico. Externamente los patriarcas llevan sobre

el pecho tres enkolpion, dos los metropolitanos y uno los obispos.

Se cubren la cabeza con un birrete negro de forma cilindrica llamado kalimafkion; los
patriarcas, archimandritas y obispos cubren este birrete con un velo negro que cae sobre la
espalda, llamado epanokalimafkion. Los obispos eslavos llevan birrete blanco en lugar de
negro. Los obispos llevan el titulo de Su Beatitud, a excepcion de los patriarcas no catdlicos
de las sedes histdricas que llevan el titulo de Su Santidad. El denominado Pope: es el
sacerdote del clero secular en la Iglesia ortodoxa rusa. En griego se les denomina papas. Los

presbiteros y didconos portan el birrete pero no llevan velo®.

8 L. MARIN DE SAN MARTIN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 254-260.

192 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

Por tanto las precedencias entre las sedes patriarcales son: Constantinopla, Alejandria,

Antioquia, Jerusalén, Moscu, Georgia, Serbia, Rumania y Bulgaria.

Con respecto a la precedencia jerdrquica en la colacién de autoridades se sigue el siguiente
orden: Patriarca, Archimandrita, Obispo, Pope o Presbitero y Didcono. En la Iglesia catdlica
los tres grados del ministerio presbiteral son: episcopado, presbiterado y diaconado y esa es
su precedencia establecida. Se haya precedida por el Santo Padre o papa y tiene la maxima

autoridad y precedencia sobre todos los demas.

En cuanto a su tratamiento se sigue el establecido por las sedes patriarcales. Dentro de ellas
el Patriarca es siempre Su Santidad o Santo Padre, para el Patriarca Ecuménico de
Constantinopla; los otros Patriarcas de sedes patriarcales, Archimandritas y Obispos son Su o

Vuestra Beatitud; los presbiteros y popes mantienen el titulo de reverendo y monsefior®’.
4. MONTE ATHOS VERSUS ESTADO DE LA CIUDAD DEL VATICANO

El Monte Athos es una peninsula de terreno montafioso que estd situada en Macedonia
Central, al norte de Grecia. Bajo soberania griega, es un territorio autébnomo denominado
Estado Mondstico Auténomo de la Montafia Sagrada al que se le permite una legislacidon

propia, ajena a las leyes griegas o de la Unidén Europea.

A fecha de hoy sigue siendo asi para acceder a los veinte monasterios donde viven los
monjes cristianos, bajo la égida de la Comunidad Sagrada, gobierno compuesto por veinte
monjes en representacion de cada uno de los cenobios y bajo la guia espiritual del
Patriarcado Ecuménico de Constantinopla. Es la version mutatis mutandis del Patriarcado
Ecuménico de Constantinopla respecto del Estado de la Ciudad del Vaticano para la Santa

Sede.

Los primeros eremitas cristianos llegaron a esta zona alrededor del siglo VIl y los
monasterios iniciales se construyeron en el siglo X, al hilo de la predicaciéon del monje san
Atanasio de Athos. Un edicto imperial concediéd derechos perpetuos a los monjes de
Atanasio sobre el Monte Athos, lo que propicié que a lo largo de los siglos se construyeran

nuevos monasterios, mas de cien, sketaes y ermitas todos, bajo la proteccién del Imperio

8 F. LoPEZ-NIETO Y MALLO, Honores y protocolo. Parte general, Madrid 20007, p. 657.

ISSN: 2386-8694 193



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

bizantino. Dispuestos a llevar siempre una vida ascética. Gracias a una fuerte donaciény a la
aprobacion del emperador Basilio Il se construyé un templo en honor a la Madre de Dios tras
la victoria de éste frente a los musulmanes, Atanasio levanta el primer monasterio,
denominado Gran Laura, el nombre eslavo lavra significa camino estrecho o monasterio,
bajo la regla de san Basilio. A fecha de hoy, sigue siendo el mayor monasterio del Monte

Athos y el primero en jerarquia. En él esta enterrado también san Atanasio.

4.-1. Profanaciones latinas

Durante la IV Cruzada (1202-1204), conocida como la mercantil o comercial, los reyes y el
papado olvidaron la finalidad religiosa de la reconquista de los Santos Lugares para centrarse
en aspectos crematisticos y en aprovechar la debilidad del Imperio bizantino para invadirlo y
fundar el Imperio Latino de Constantinopla. En este contexto, un gran ejército de
mercenarios catalanes-aragoneses, conocidos como los almogdavares, saqued e incendiaron
los monasterios del Monte Athos y asesinaron impiamente a centenares de monjes. Mas
tarde los invasores latinos fueron expulsados por la llegada al poder del emperador Miguel
VIII, que revitalizé el Imperio bizantino. Con la caida en 1453 de Constantinopla a manos de

los otomanos finalizaba el imperio de Oriente.

A las abadias del Monte Athos se les impuso el pago de impuestos muy elevados que,
ademas de acosos continuos, produjo un descenso significativo de los monjes en los siglos
siguientes, que solo volvieron a florecer en el siglo XIX con las donaciones y el poder de los

paises eslavos, principalmente de los zares rusos.

4.-2. Regla del siglo X

En la actualidad son veinte los grandes monasterios activos en el Monte Athos, cada uno de
ellos gobernado por un abad, los cuales se rednen dos veces al afio en la llamada Santa
Asamblea. La vida de los monjes sigue regida por el Tragos del afio 907, que divide su vida
cotidiana en tres partes iguales dedicadas a rezar, trabajar y descansar, similar al modo
catdlico. La jornada monacal comienza a las cuatro de la madrugada para maitines. Tras

otras actividades, tiene lugar la comida principal y después tiempo personal de cada monje.

194 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

Por la tarde le dedican tiempo a la oracidén. Se cena muy temprano y se descansa hasta las

once de la noche, momento de la meditacién individual®.

5. LOS DISTINTOS MONASTERIOS DEL MONTE ATHOS

5.-1. Gran Lavra: Como se dijo anteriormente fue fundado en el 963 por san Atanasio. Esta
situado en la zona suroriental de la peninsula del Monte Athos, rica en ruinas de época
paleocristiana, siendo ésta la fundacién mads antigua y mas grande de la Santa Montafa.
Viven actualmente 350 monjes, tiene 17 capillas interiores y 19 capillas en su periferia. Entre
sus tesoros artisticos destacan el icono de Nuestra Sefiora de Koukouzelissa, dalmaticas
donadas por patriarcas y emperadores y varias reliquias de gran importancia. Decorado con
frescos del siglo XVI, lo adornan relieves esculpidos en marmol. La biblioteca del Monasterio
tiene mas de 2.000 manuscritos, 30.000 libros impresos, 165 cddices unos 100 manuscritos
en lenguas extranjeras®. Este gran Monasterio fue fundado por el monje Atanasios el
Athonita durante el periodo del Emperador Romano Nikephoros Phocas; él es considerado el
fundador del monacato athonita y del santo Monasterio de la Gran Lavra, considerada como
la Madre de todos los Monasterios del Monte Athos. Consta de cuatro columnas y un domo.
Los trabajos algo mas tardios de restauracién obrados sobre este Katolikon, le han dado su
actual estructura cruciforme®. EI Monasterio de la Gran Lavra, es el primero en el orden
jerdrquico dentro de los veinte Monasterios presentes en el Monte Athos. Este tradicional
Monasterio tiene una organizacion (desde hace pocos afios) cenobitica. El Monasterio tiene
un aspecto tipico de una ciudadela medieval, rodeado por una muralla formando una
fortaleza que cuenta con 15 torres; muchos kelliones independientes, tres skitas, contando
con una regiéon donde también se ubican algunas Kalyvas. El Katolikon de este antiquisimo
Monasterio ha servido de modelo para todos los Katolikones que han sido construidos con

posterioridad en el Monte Athos’".

5.-2. Vatopediou: Estd situado en la parte nororiental de la peninsula del Monte Athos. Sus
primeros monjes fueron serbios y sigue contando con benefactores de esa nacionalidad. Su

excelente campanario se construyd a principios del siglo XV. La biblioteca contiene

8 M. CaPUANI, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 52-69.

8 http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/ Visto 27-12-2015.
% M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 155-175.

ol http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.

ISSN: 2386-8694 195



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

aproximadamente 2.000 manuscritos, mas de 35.000 libros impresos y 25 pergaminos.
Aparte de pinturas murales del siglo XIV, vestiduras litirgicas y vasos sagrados, su tesoro
mas grande es la reliquia del cinturdn que llevd la Virgen Maria, tejida por ella misma, segln
la tradicién. En la actualidad, la comunidad monacal se compone de alrededor de 50

consagrados, muchos de los cuales son chipriotas®.

Este Monasterio es uno de los mas tradicionales bastiones del monacato serbio en el Monte
Athos, aunque por supuesto, de menor importancia que el Monasterio Serbio de Chelandari.
Su abad, el Higimeno Efrain, es un reconocido y joven monje de gran autoridad espiritual
dentro de la Iglesia ortodoxa serbia’>. El Monasterio de Vatopediou, durante su gestion,
experimenté un gran renacimiento a pesar de la sangrienta guerra que asold aquella

Republica balcanica, llegando a contar en la actualidad con algo mas de 30 monjes™”.

5.-3. lviron: Erigido a finales del siglo X por san Juan el Georgiano. Al igual que otros
monasterios del Monte Athos, durante el siglo XIV sufrié graves dafios a manos de los
piratas, almogaraves y por partidarios de la unién de las Iglesias ortodoxa y catdlica. La
biblioteca contiene una importante coleccién de incunables y 15 rollos dedicados a la
liturgia. Entre sus piezas, destaca el icono de Nuestra Seifora de Portaitissa, protector de la
Montafia Sagrada o Monte Athos. El arbol de limén, una impresionante lampara de siete
brazos de plata; vestiduras episcopales, como la del Patriarca Dionisios IV o un libro de los

evangelios regalo del zar Pedro el Grande y las reliquias de 150 santos’>.

El conocido Monasterio de Iviron estd ubicado en el lado nororiental de la peninsula, este
Monasterio fue fundado durante el ultimo cuarto del siglo X, por parte de Juan Tornikipos,
quién fue un cortesano del rey David de lberia (actual Georgia). EIl Monasterio de lviron
ocupa el tercer lugar en el rango de honor que agrupa a los veinte Monasterios del Monte
Athos, en los afos 90 del siglo XX estaba habitado por 61 monjes, los cuales se estructuran
segun el esquema idiorritmico. Su Katolikon se construyd en la primera mitad del siglo XI, y
fue restaurado en el afio 1513. Durante el periodo de tiempo que va desde el siglo XVI al XIX

sufrié varias restauraciones en sus muros, los cuales le dieron su aspecto magnificente

2 http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/ Visto 27-12-2015.
% M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19917, pp. 176-191.

% http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.

% http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/ Visto 27-12-2015.

196 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

actual. Su templon es de madera tallada y es anterior al siglo XVIII*°. EI skevofylakion del
Monasterio, o tesoreria, contiene ornamentos liturgicos sacerdotales bordados en oro,
calices y otros elementos de culto, asi como también muchas muestras de arte sacro de
origen ruso. Su biblioteca es una de las mas ricas de todo el Monte Athos, conteniendo la
increible cantidad de mds de 2.000 cddices, 15 pergaminos liturgicos, y 15.000 libros
impresos. La mencionada biblioteca contiene también numerosos documentos imperiales y

patriarcales de gran importancia®’.

5.-4. Chelandariou: Este monasterio, en el que viven 22 monjes en la actualidad, se funda en
el siglo XIl por dos principes serbios que luego serian santos de la Iglesia ortodoxa con los
nombres de san Simedn y san Sabas. El katholikon estd dedicado a la presentacién en el
Templo de la Santisima Virgen Maria y fue construida en el siglo XIV*®. Como el resto de
cenobios, contiene miles de libros y cédices de distintas épocas. Cuenta con una reliquia de
san Simedn, eficaz para curar la esterilidad femenina. Destacan también, ademas de iconos
de la Virgen, bordados y vestimentas liturgicas, dos cruces hechas de la madera de la Vera

Cruz, un diptico con 24 miniaturas y la cafia que utilizé Cristo durante su Pasion™.

El Monasterio Athonita de Chelandari queda en el lado del noreste de la peninsula; su
nombre probablemente deriva del fundador de una primitiva colonia Mondstica ubicada
antiguamente en dicho lugar, puesto que el nombre de aquel monje era Chelandaris. Este
Monasterio fue fundado hacia finales del siglo XIl por el gobernante serbio Esteban E.
Nemanya y su hijo Rastko y se lo considera como el centro mondstico y espiritual de los
serbios. Dentro del Monte Athos ocupa el cuarto lugar en el rango honorifico de los
Monasterios athonitas, su organizacién es idiorritmica y hasta mediados de la década pasada

estaba habitado por 46 monjes'®.

El Katolikon esta dedicado a la Presentacion de la Madre de Dios, construido a principio del
siglo XIV, este templo sigue la estructura bizantina athonita. Los frescos de dicho templo se
realizaron entre los afios 1319 y 1320, pero lamentablemente en el afio 1803 algunos frescos

fueron cubiertos por otros de un artista con inclinaciones expresionistas. EI Monasterio

% M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 192-203.

97 http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.

% p.EvDOKIMOV, El arte del icono. Teologia de la belleza, Madrid 1991.

9 http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/ Visto 27-12-2015.
190 M. CAPUANL, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 204-221.

ISSN: 2386-8694 197



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

también posee 13 pequeiias capillas. La biblioteca estd bien organizada y contiene 181
cAdices griegos, asi como también, 809 cddices eslavos, 400 documentos y 20.000 libros
impresos, de los cuales 3.000 estan escritos en griego. Entre los tesoros que ofrece este
Monasterio serbio podemos encontrar unas valiosas piedras de los siglos XI y Xll, asi como
ornamentos ricamente bordados y reliquias muy valiosas como una astilla de la corona de

espinas de Cristo, reliquias de san Sabas y otros santos®".

5.-5. Dionysiou: Colgado en un acantilado a 80 metros del mar, su construccion tuvo que
hacer frente a muchas dificultades logisticas y econdmicas. Contiene las pinturas
apocalipticas mas antiguas del mundo ortodoxo. Entre sus reliquias, la mds importante es la
mano derecha de san Juan Bautista. Hay mds de 15.000 libros, entre ellos incunables de un

valor incalculable®

. El Monasterio de Dionysiou fue construido en la parte suroccidental de
la peninsula, y esta dedicado a san Juan Bautista; fue fundado por san Dionisios de Korseos
(cerca de Kastoria) en el siglo XIV. Este importante Monasterio ocupa el quinto lugar en el
rango honorifico de los Monasterios del Monte Athos, su organizacidn es cenobitica y en la

década pasada contaba con un nimero de 59 monjes.

El Katolikon del Monasterio fue construido durante los afos 1537 al 1547, y los frescos del
templo fueron pintados durante tales afos; el templo es cruciforme y coronado por un
domo rodeado de absides. Los lconos murales fueron realizados por el artista cretense
Tzortzis. Como todos los monasterios de su tipo, el de Dionysiou, posee muchas capillas'®>.
La tesoreria del Monasterio es muy rica en reliquias de varias épocas, asi como también
posee muchos decretales imperiales y patriarcales. Los huesos de san Niphon, Patriarca de
Constantinopla, se guardan en una cripta especial en el Katolikon. La biblioteca esta muy
bien organizada y provista de gran cantidad de volumenes, puesto que contiene unos 804
cddices manuscritos sobre temas teoldgicos, eclesidsticos o liturgicos. Uno de los
manuscritos mas valiosos es un Evangelio con iluminaciones del siglo XI11***. EI Monte Athos

supone un entorno maravilloso y espectacular'®.

http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.
http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/ Visto 27-12-2015.
M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monastico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 222-237.
http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.

J.Y. LELOUP, Palabras del Monte Athos, Madrid 1983; E. M. DE VOGUE - N. STRAJOV, Dos viajes al monte Athos,
Barcelona 2007; R. BYRON, Grecia. Viaje al Monte Athos, Barcelona 2014.

198 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

5.-6. Koutloumousiou: Este cenobio, que esta situado en la capital Karyes, esta dedicado a la
Transfiguracién de Nuestro Sefior Jesucristo. Durante la Guerra de Independencia griega en
el siglo XIX sufrié grandes desperfectos. El katholikon de Koutloumousiou es del siglo XVIy es
un fiel ejemplo de la arquitectura tradicional del Monte Athos'®®. Este Monasterio de
Koutloumousiou se ubica en el lado nororiental de la peninsula, muy cerca de Karyes. La
existencia de este Monasterio es muy antigua, ya que en un documento fechado en el afio
de 1169 ya se hace referencia a él, pero el Monasterio tal cual lo conocemos hoy, data del

siglo XIV'?’.

Este antiquisimo Monasterio ocupa el sexto lugar dentro del rango de honor que agrupa a
los veinte Monasterios presentes en el Monte Athos y a comienzos de la década del noventa
estaba habitado por 73 monjes, los que organizan su comunidad de modo cenobitico. Su
Katolikon fue construido en 1540, siguiendo el mismo plan arquitecténico de la mayoria de
los templos del Monte Athos, es decir, una estructura rectangular, con un domo y rodeado
de absides. Su templon es anterior al siglo XIX y es considerado por muchos como el mas
espléndido de entre los Monasterios athonitas. Aparte del Katolikon, este Monasterio ofrece
muchas capillas. Su biblioteca no es demasiado relevante en comparacién con otras de la

Santa Montafia, ya que posee unos 662 cédices y unos 3.500 libros impresos™®.

5.-7. Pantokratoros: Es el séptimo en la jerarquia de los monasterios del Monte Athos. Se
encuentra en la costa Este. Es muy rico en pinturas murales del siglo XIV y posee mas de
3.500 libros, ademas de manuscritos. Cuenta con un trozo de la Vera Cruz y numerosas

reliquias'®

. El Monasterio de Pantokratoros se ubica en la parte oriental de la peninsula, y
estd dedicado a la Transfiguracion de Nuestro Sefor. Fue fundado por Alexios (el
Stratopedarq) y Juan (el Primikerios), entrando en pleno funcionamiento para el afio 1363.
Este Monasterio ocupa el séptimo lugar de honor dentro de los veinte Monasterios del
Monte Athos y estd habitado por alrededor de 70 monjes que viven un estilo de vida

cenobitico. La famosa Skita Profeta Elias pertenece a esta Institucion™°.

http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/ Visto 27-12-2015.
M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monastico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 238-247.
http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.
http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/ Visto 27-12-2015.
M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monastico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 248-255.

ISSN: 2386-8694 199



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

El Katolikon de este Monasterio es bastante pequefio debido a lo ajustado del lugar y estd
construido segun los patrones de la arquitectura athonita, aunque con una ligera
irregularidad, es decir, que la distancia entre el coro y el santuario es mucho mas grande que
lo normal. Este templo ofrece extraordinarios murales realizados por icondgrafos de la
escuela macedodnica. Durante el transcurso del afio 1854 se le debieron hacer algunas
refacciones. Este Monasterio, ademas de su particular Katolikon, cuenta con unas ocho
capillas. Su biblioteca contiene 350 cddices, dos pergaminos liturgicos y alrededor de 3.500
libros impresos. A pesar de la santidad del Monte Athos, y el amor de los monjes hacia sus
antiguos libros, lamentablemente en afios recientes, algunos pocos cédices han sido robados
de la biblioteca. Entre los tesoros de este importante Monasterio, se encuentra junto con las
astillas de la Vera Cruz, muchas reliquias de santos, asi como numerosos ornamentos

antiguosm.

5.-8. Xiropotamou: Es uno de mads antiguos de cuantos hay en el Monte Athos. Entre los
tesoros, estan la patena de santa Pulqueria, defensora y promotora de la defensa de la fe,
reliquias de otros santos, ornamentos, vestiduras episcopales de valor incalculable, pero su
mayor tesoro se compone de dos piezas de la Vera Cruz, las mas grandes existentes en todo

el mundo, que tienen un agujero hecho por uno de los clavos de la crucifixion'*2.

El Monasterio de Xeropotamou esta ubicado en el flanco suroccidental de la peninsula del
Monte Athos y estd dedicado a los famosos Cuarenta Madrtires. El mencionado Monasterio
fue fundado hacia fines del siglo X, probablemente por parte del monje Pavlos

Xeropotamenosm.

Xeropotamou ocupa el octavo puesto en el ranking jerdrquico de los veinte monasterios del
Monte Athos. Actualmente estd habitado por 40 monjes sobre datos de 1990 y es de
organizacién idiorritmica. Es de destacar que en los Ultimos 10 afios han crecido, en general,

el nUmero de vocaciones monasticas.

El Katolikon del Monasterio fue construido por César Dapontes entre los afios 1761 y 1763,

dicho templo sigue el plan arquitecténico tipico de todos los Monasterios del Monte Athos.

1T http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.
"2 http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/ Visto 27-12-2015.
113 M. CAPUANL, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 256-265.

200 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

Los murales de la pared realizados en el mismo tiempo de su creacién, se han mantenido

hasta hoy en condiciones exquisitas.

La biblioteca contiene 409 cédices manuscritos y 4.000 volumenes de libros impresos.
También, el monasterio ofrece tesoros inestimables, tales como un fragmento de la

Verdadera Cruz y reliquias de los principales santos de la Iglesia ortodoxa'*.

5.-9. Zografou: Situado entre arboles en la parte suroccidental de la peninsula, lo fundaron
tres monjes. Esta dedicado a san Jorge, de quien se conserva un viejo icono el cual es uno de
sus tesoros mas preciados. A finales del siglo Xlll, 26 de sus monjes fueron martirizados por
el emperador Miguel VIII. EIl motivo era la oposicién de los monjes del Monte Athos al

Concilio de Lyon Il, que el emperador apoyaba por motivos politicos.

Hasta el siglo XIX, los monjes de origen griego y serbio convivieron con los de origen bulgaro,
pero a partir de 1845 viven Unicamente bulgaros. Al ser de esta nacionalidad, mantuvieron
una postura antigriega a principios del siglo XX, pero continuaron fieles a la autoridad

eclesiastica del lugar'®

. El Monasterio de Zographou esta localizado en el lado del suroeste
de la peninsula. Fue construido durante el siglo X por los monjes Moisés, Aarén y Juan de
Ohrid. Este Monasterio esta dedicado a san Jorge. Zographou ocupa el puesto noveno en la
linea jerarquica en la que se ubican los veinte Monasterios presentes en el Monte Athos y
estd habitado por 15 monjes, segin datos del afio 1990, contando con una organizacion de

corte cenobitica. Sus monjes son todos de origen bulgaro, y desde 1845, todos los servicios

se realizan en bulgaro™*®.

El Katolikon actual fue erigido durante el siglo XIX y sus frescos fueron realizados en el afio
1817. El Monasterio posee ocho capillas dentro del recinto monastico, y ocho mas por fuera
de sus muros. La biblioteca esta localizada en la torre del Monasterio y ofrece manuscritos
raros, codices griegos y bulgaros, y aproximadamente 10.000 libros impresos en griego y
demads idiomas eslavos. Su mas preciado tesoro es el cédice 1, el cual contiene la primera

historia de Bulgaria escrita por el monje Paisios en 17457,

14 http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.

15 http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/ Visto 27-12-2015.
116 M. CAPUANL, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 266-273.

"7 http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.

ISSN: 2386-8694 201



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

5.-10. Dochiariou: Es uno de los pocos cenobios del Monte Athos que no ha padecido ningun
incendio a lo largo de su historia. Tiene unos bellos frescos murales realizados por artistas de
la Escuela de Creta. La biblioteca contiene 545 manuscritos, 62 de los cuales son

pergaminos, y mas de 5.000 libros impresos**®.

El Monasterio de Docheiariou estd situado en el lado oriental del Promontorio, y fue
fundado entre los afios 1030 y 1032 por el monje Daniel de Docheiariou; este antiguo
Monasterio ocupa el décimo lugar en el orden honorifico de los veinte Monasterios
athonitas y seguin datos de la primera década de este siglo XXI, esta habitado por unos 32

monjes. Este Monasterio esta organizado cenobiticamente®.

El Katolikon de este Monasterio se construyd con la colaboracién de Juan Lapousneanos en
1568. Este templo es el mas grande de entre todos los Katolikon del resto de los Monasterios
del Monte Athos, siendo su caracteristica principal la gran altura. El artista cretense Tzortzis
pintd sus frescos en el ano 1568, quien anos antes, habia pintado los frescos del Katolikon
del Monasterio serbio de Dionysiou, lamentablemente algunas de sus pinturas fueron

repintadas en el ano 1855.

El Monasterio cuenta con 10 capillas, una de las cuales resguarda el Icono milagroso de la
Virgen Gorgoepekoos (presta a escuchar). Entre los mas valiosos tesoros que guarda este
Monasterio encontramos un fragmento de la Vera Cruz de Nuestro Sefior, asi como también
numerosas reliquias de santos muy importantes. Su biblioteca, en comparacién con la de
otros Monasterios del Monte Athos, es muy modesta, contando con tan solo 395
manuscritos catalogados y otros 46 que aln no han sido clasificados y 1.500 libros

impresoslzo.
5.-11. Gregoriou:

Esta construido en uno de los sitios mas bellos del Monte Athos, en el lado suroccidental de

la peninsula. Este Monasterio estd dedicado a san Nicolds y fue fundado en el siglo XIV.

18 http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/ Visto 27-12-2015.
119 M. CAPUANL, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 274-285.
120 http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.

202 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

Gregoriou ocupa el decimoséptimo lugar en el rango honorifico que incluye a los veinte
Monasterios presentes en el Monte Athos, siendo con todo uno de los mejor organizados y

se halla regido por un estricto estilo de vida cenobitico.

Segln datos de 1990 este Monasterio estaba habitado por 70 monjes. Su Katolikon fue
erigido en el ano 1768, de acuerdo a las normas arquitectdnicas tipicas del Monte Athos, las
paredes del templo fueron decoradas con preciosos murales (1779) por parte de dos monjes

santos: Gabriel y Gregorio de Kastoria.

El nartex o vestibulo de la iglesia es un agregado posterior a la construccién original. Este
venerable Monasterio cuenta también con numerosas capillas'®’. La biblioteca de este
Monasterio, lamentablemente es bastante pobre; dado a que en los disturbios suscitados en
1821 a raiz de la gesta independista griega contra el dominio turco fue incendiada, por lo

gue hoy cuenta con sélo unos 297 manuscritos y cerca de 4.500 libros impresos.

Entre los tesoros del Monasterio encontramos, al igual que en todos los Monasterios del
Monte Athos, un trozo de la auténtica Cruz de Nuestro Sefior, asi como también reliquias de

los principales santos de Grecia'*.
5.-12. Karakallou

Este Monasterio estd dedicado a los apdstoles san Pedro y san Pablo, y fue levantado en el
lado oriental de la peninsula; este Monasterio es realmente muy antiguo, ya que se le
menciona en un documento fechado en el afio 1018. El Monasterio de Karakallou ocupa el
undécimo lugar dentro del rango honorifico que contempla a los veinte Monasterios del
Monte Athos. En el ano 1990 estaba habitado por 19 monjes, nimero que seguramente
debe haber aumentado con el moderado renacer vocacional experimentado en Grecia
durante los mediados y fines de la década pasada; este tradicional Monasterio cuenta con 18

Kelliones?3.

Su actual Katolikon fue construido entre los afios 1548 y 1564, siguiendo el modelo

arquitectdnico usual del Monte Athos, aparte de su bello Katolikon, el Monasterio cuenta

12 M. CAPUANL, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 344-351.
122 http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.
123 M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monastico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19917, pp. 286-293.

ISSN: 2386-8694 203



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

con siete capillas pequefias. Su antigua biblioteca incluye unos 279 cddices manuscritos,
documentos oficiales de la época imperial bizantina, asi como unos 2.500 libros impresos.
Entre los tesoros del Monasterio se encuentra un fragmento de la auténtica Cruz y reliquias

de varios santos***.

5.-13. San Panteleimon:

El Monasterio de san Panteleimon (san Pantaledn) fue construido en el lado sud-occidental
de la peninsula. Este gran Monasterio ruso fue erigido en su ubicacién actual en 1765,
mientras que las fechas de construccidn del edificio original es muchisimo mas antigua,
puesto que data de principios del siglo XI. La construccidn del actual Monasterio se inicié
durante las primeras décadas del siglo XVIll, con la generosa ayuda financiera del

gobernante de Moldova-Wallachia, Skarlatos Kallimaches.

Hacia 1895 este importante Monasterio contaba con la presencia de alrededor de 1.000
monjes, mientras que en 1903 con 1.446; sin embargo luego de casi 100 afios, en la
actualidad solo son algo mas de 40 monjes. San Panteleimon ocupa el lugar décimo noveno
dentro del ranking honorifico de los veinte Monasterios presentes en el Monte Athos. El
Monasterio de san Panteleimon se rige por una organizacidn monastica de tipo cenobitico, la

cual se extiende a sus cuatro skitas.

El Monasterio esta conformado desde el punto de vista arquitectéonico como un pueblo
pequeio, con muchas edificaciones de alturas diversas y muchos domos que le dan su
fisonomia tan particular. En 1968 un voraz incendio destruyé un ala del Monasterio. Su
Katolikon fue construido entre los afios 1812 y 1821, y estd dedicado a san Panteleimon,
siguiendo el mismo esquema arquitectdnico de la mayoria de los templos del Monte Athos;

125

aparte de su Katolikon el Monasterio cuenta con otras capillas pequefias™. La biblioteca

monadstica estd alojada en un edificio separado del resto del Monasterio y contiene en su

124 http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.
125 M. CAPUANL, Monte Athos. Baluardo monastico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 362-371.

204 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

interior unos 1.320 manuscritos griegos y otros 600 de origen paleoeslavo, asi como unos

25.000 libros impresos*2®.
5.-14. San Pablo:

Este Monasterio estd dedicado a Cristo Salvador, y se encuentra ubicado en la parte oriental
de la peninsula del Monte Athos. Su existencia data del afio 972, ya que en un antiguo
manuscrito fechado en tal afio se hace referencia a él por primera vez. Esta venerable
institucion ocupa el décimo cuarto lugar dentro del orden honorifico que agrupa a los veinte
Monasterios que estan presentes en el Monte Athos. Segin datos del afio 1990, estd

127 “sy Katolikon actual fue

habitado por 91 monjes que guardan un estilo de vida cenobitico
construido durante los afios 1839 y 1844 y tiene como caracteristicas muy especiales su
estructura de marmol y la simetria de sus ventanales; ademads del Katolikon, el Monasterio

consta de 17 capillas y una gran torre erigida en 1522.

Su biblioteca es mas bien modesta frente a la de otros Monasterios vecinos en lo que
respecta a incunables, ya que alberga 495 cddices manuscritos y unos 12.500 libros
impresos. Entre los tesoros mads preciados de este Monasterio encontraremos un Icono
portatil de la Teotokos llamada La Virgen de Myrovlitissa o mirra que fluye, también un
fragmento del madero de la Cruz, ademas de parte de los regalos, segln la tradicién del
lugar, que los Reyes Magos le ofrendaron al Nifio Jesus. EI Monasterio de san Pablo es
propietario de una nueva skita con 25 Kalivas o Cabaias, habitadas por 40 monjes. En el

edificio principal de la nueva skita aloja unos 200 manuscritos*2%.
5.-15. Simonos Petras:

Este majestuoso Monasterio se localiza en la parte suroccidental de la peninsula, sobre sus
orillas; siendo construido a principios del siglo XIV por san Simén, el cual lo erigié sobre la
ladera de un precipicio a 230 metros de altura sobre el nivel del mar. Simonos Petras ocupa

el décimo tercer lugar dentro del orden jerdrquico en que se agrupan los veinte Monasterios

126 http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.
127 M. CAPUANL, Monte Athos. Baluardo monastico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 310-319.
128 http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.

ISSN: 2386-8694 205



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

presentes en el Monte Athos, y es habitado en la actualidad por mas de 80 monjes que se

rigen dentro de un estricto sistema cenobitico'”.

El monumental edificio de este Monasterio fue siete veces destruido, tres de ellas por la
accién del fuego, durante los siglos XIV y XVII, y por ultima vez en 1891. La mayoria de los
documentos del Monasterio, asi como muchos libros, decretales imperiales y vasos liturgicos
fueron destruidos durante los incendios, pero el ultimo de ellos (1891) afecté

particularmente al Katolikon y a la biblioteca™®.

La reconstruccion del Monasterio comenzd durante el mismo afo en que se produjo el
incendio gracias a la generosidad de los Zares rusos. Su Katolikon es de tipica arquitectura
athonita, si bien conserva algunas partes de la antigua edificacidon. Este Monasterio posee
cuatro capillas dentro de sus muros y otras ocho externas. La tesoreria y la biblioteca no
ofrecen tesoros de tiempos muy antiguos debido a la gran cantidad de desastres que sufri
este Monasterio, sin embargo la biblioteca actual estd admirablemente organizada y se
destaca la gran cantidad de libros modernos y demds publicaciones, en especial aquellas

referidas a las ciencias™'.
5.-16. Stavronikita:

Este Monasterio esta ubicado en la costa oriental de la peninsula, a una altura de 50 metros
sobre el nivel del mar y es el Ultimo en ser construido en la Santa Montafia; una de las
caracteristicas principales de este Monasterio es su estructura fortificada, la cual le da un
aire de fortaleza medieval. Stavronikita ocupa el décimo quinto lugar en el ranking
honorifico que agrupa a los veinte Monasterios presentes en el Monte Athos, a comienzos
de los afios noventa estaba habitado por 28 monjes, hoy probablemente este nimero haya
subido, puesto que en la ultima década se registré un leve repunte en las vocaciones
monadsticas de Europa Oriental, ya sea en Grecia como en los paises post-comunistas. Su

132

comunidad se organiza segun las pautas del monacato cenobitico™. Este Monasterio, al

129 N. AFANASSIEFF - N. KOULOMZINE - . MEYENDORFF - A. SCHMEMANN, La primanté de Pierre dans I’Eglise Orthodoxe,
Neuchatel (Suiza) 1963

130 M. CAPUANL, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 302-309.

BL http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.

132 M. CaPUANL, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 320-331.

206 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

igual que otros, fue repetidamente destruido por el fuego, durante los afos 1067, 1817,

1864 y 1879.

Su Katolikon fue construido entre los afios 1527 y 1536; los frescos que decoran sus muros
fueron realizados por el artista cretense Teophanes, en cuanto a su estructura
arquitectdnica sigue las reglas generales de la construccidn athonita. Su templo también fue
pintado por el mencionado artista. Aparte de este Katolikon existen seis capillas dentro y
fuera del Monasterio. Su biblioteca es comparativamente modesta en relacién a la de los
Monasterios vecinos, puesto que aloja unos 170 manuscritos y varios miles de libros
impresos; su skevofylakion aloja tesoros de mucho valor, asi como una inmensa variedad de

reliquias santas, vasos liturgicos, pectorales, y demds ornamentos u objetos de culto®>.
5.-17. Xenophon:

El Monasterio de Xenophon estd ubicado en la parte suroccidental del Monte Athos y fue
construido en el aino 1010 por el monje Xenophon. Este antiguo Monasterio de casi mil afios,
ocupa el decimosexto lugar en la linea jerdrquica que agrupa a los veinte Monasterios de la

santa Montafia, en la actualidad estd habitado por alrededor de 60 monjes™*.

El Monasterio de Xenophon tiene como caracteristicas distintiva dos Katolikon: El original,
dedicado en honor de san Jorge, el cual fue construido en el siglo XVI, en cuyo interior se
encuentran unos bellisimos frescos de la Escuela Cretense; en cambio el nuevo Katolikon se
construyd entre los anos 1817-1837 y es el templo mas grande de todo el Monte Athos. El
Monasterio cuenta con ocho capillas dentro del recinto y otras seis fuera del Monasterio. La
biblioteca no es precisamente de las mas interesantes en comparacién con la de otros
Monasterios de la Santa Montafia, puesto que tan solo aloja unos 300 manuscritos y unos

4.000 libros impresos**.

5.-18. Esfigmenuo:

133 http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.
13% M. CAPUANL Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 332-343.
35 http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.

ISSN: 2386-8694 207



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

Ha sido el bastion mas recalcitrante de la ortodoxia del Monte Athos, luego de que en 1964
se reunieran el papa Pablo VI, por parte de la Iglesia catdlica, y el patriarca Atenagoras |, por
parte de la Iglesia ortodoxa, tras casi diez siglos de enemistad, y revocaran los decretos de
excomunion mutua. A partir de ese dia, los monjes de Esfigmenuo rehusaron seguir el
mandato del Patriarca traidor y sus sucesores, e izaron las banderas negras con el
determinante lema Ortodoxia o muerte, en una lucha por la supervivencia del grupo y sus

creencias™®.
5.-19. Filotheou:

Se trata del duodécimo Monasterio de la jerarquia de los monasterios del Monte Athos. Se
encuentra situado al lado del Monasterio de Karakallou a una altitud de 350 m. sobre el nivel
del mar. Fundado a finales del siglo X por san Filotheou. La celebracién del Monasterio esta
dedicada a la Anunciacién de la Madre de Dios y se celebra el 25 de marzo segun el
calendario Gregoriano o el 7 de abril seglin el calendario Juliano. EI Monasterio alberga el
icono de la Virgen Glykophilousa. La biblioteca contiene 250 manuscritos y 2.500 libros
impresos, de los cuales 500 estan en ruso y rumano. En el Monasterio de san Filotheou viven

unos 60 monjesl37.
5.-20. Konstamonitou:

El Monasterio Konstamonitou esta encuadrado en la costa sureste de la Peninsula de Athos,
a la altura de 200 m. sobre el nivel del mar, en una ladera arborizada de la montaria, entre el
Monasterio Dionysiou, a 30 minutos del mar. Este Monasterio estd dedicado a san Esteban
Protomartir, primer didcono de la Iglesia. Fundado en el siglo X por un monje, llamado
Konstamonites; el primer registro histérico de este Monasterio aparece en unos documentos

del siglo XI.

Al delimitarse sus fronteras por el Imperio, comenzé a recibir apoyo financiero del

Reglamento Serbio. Después de la caida del Imperio, el Monasterio pasd por periodos de

138

prosperidad y decadencia™". Las destrucciones ocasionadas por un incendio a finales del

siglo XVI fueron las responsables por una decadencia que durd hasta finales del siglo XVIII,

136 M. CAPUANL, Monte Athos. Baluardo monéstico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 352-361.
137 M. CAPUANIL, Monte Athos. Baluardo monastico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19917, pp. 294-301.
38 http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm Visto 09-01-2016.

208 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

cuando el ala este fue construida con la ayuda financiera del griego Vassiliki y su mujer Ali
Pasha. Cincuenta afios después, el ala norte y el Katolikon fueron construidos por los monjes
Simedn de Stayira y lossif, del Monasterio de Xeropotamou. El Katolikon, dedicado a san
Esteban, Protomartir, es una construccion bastante elevada y de acuerdo con el estilo

arquitecténico athonita, construido a mediados del siglo XIX sobre las ruinas del antiguo®®.

Ademads del Katolikon, consta de otras ocho capillas, cuatro de ellas internas y cuatro
externas. Las internas estan dedicadas a la Virgen Guardidn de la Puerta, a los santos
Constantino y Helena, a Todos los Santos y a san Nicolds. En la capilla de Nuestra Sefiora esta
el milagroso icono de la Virgen Guardiana de la Puerta. Las capillas exteriores estan
dedicadas a los santos Arcangeles, en el cementerio, a la Santisima Trinidad, a san Antonio y
a san Nicolds. Los paineles del santuario de Katolikon son de marmol ateniense. Entre los
tesoros que guarda el Monasterio, los mds notables son los iconos de san Esteban, el de la

Virgen Hodighitria y el de la Virgen Antiphonetria.

Hay también algunas reliquias de santos, objetos liturgicos y eclesiasticos entre otros. El
Monasterio Konstamonitou posee 110 originales manuscritos y muchos mas libros impresos.
El Monasterio Konstamonitou estd habitado por una comunidad de 30 monjes con datos del
ano 1990 que observan la forma cenobitica de la vida monastica. Ocupa la vigésima posicidon

en la jerarquia de los Monasterios athonitas™*.
6. CONCLUSION

La Iglesia ortodoxa se distingue por estar presidida por los Patriarcas. La Cruz de los
ortodoxos posee ocho brazos. Sobre el eje central pasan tres travesanos. El superior posee la
famosa inscripcién Jesls Nazareno Rey de los judios. Los pies del Cristo no estan clavados
con un solo clavo sino con dos, uno para cada pie. El travesano inferior es para los pies del
Crucificado. No esta horizontal. Una de sus puntas estd inclinada hacia arriba y la otra hacia
abajo. La que esta mas arriba es para el buen Ladrén y la de mas abajo es para el mal ladrén.
En otros contextos la parte que estd mds subida muestra el Paraiso y la de mas abajo sefiala
el Infierno. Los cristianos ortodoxos tienen la creencia de un solo Dios. En representaciones

se puede ver la cruz como fue descripta antes, y a un costado de ésta, la Virgen Maria y del

139 M. CAPUANL, Monte Athos. Baluardo monastico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp- 372-379.
1490 http://www.ecclesia.com.br/athos/konstamonitou.html Visto 09-01-2016.

ISSN: 2386-8694 209



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

otro lado al discipulo bien amado por Jesus, Juan. Una de las caracteristicas de la Iglesia

ortodoxa es su preocupacion por mantener una continuidad y una tradicién.

Pero esto no implica un culto al pasado, sino mas bien un sentido de identidad y continuidad
con los testimonios apostodlicos originales, tal y como se realizaban a través de la comunidad
sacramental de cada iglesia local. El Espiritu Santo, cuya gracia se recibe en Pentecostés, es

considerado el gufa de la Iglesia hacia la verdad completa*

. Se concede la gracia para
ensefar y para orientar a la comunidad a ciertos ministros, en especial a los obispos de cada
didcesis, o se expresa a través de ciertas instituciones como los Concilios. Sin embargo,
puesto que la Iglesia no esta formada sélo por obispos o por clérigos, sino también por toda
la comunidad laica, la Iglesia ortodoxa defiende la creencia de que el pueblo de Dios es el
guardian de la fe. Esta creencia de que la verdad es inseparable de la vida de la comunidad,
ofrece las bases para el entendimiento estricto de la sucesion apostélica de los obispos.
Consagrados por sus iguales y ocupando el lugar de Cristo en la Ultima Cena, momento en el
gue se reune la Iglesia, los obispos son los guardianes y testigos de una tradicién que se

remonta de forma interrumpida hasta los apdstoles y que unifica a las iglesias locales en la

comunidad de la fe.

El Monte Athos es la peninsula mas oriental de las tres que componen la peninsula Calcidica,
en Grecia septentrional, y es un auténtico Estado auténomo al interno de la soberania
griega. La tercera pierna de la peninsula Calcidica tiene una superficie de 335 kildmetros
cuadrados y se pierde en el Mar Egeo por 50 kildmetros de longitud y una anchura que varia
entre los 7 y los 12 kildbmetros. EI Monte Athos posee un status especial, dentro de la
Republica griega, similar a la que posee la Ciudad del Vaticano dentro de la Republica
italiana, aunque para los asuntos religiosos, se dirigen al Patriarcado Ecuménico de

Constantinopla, como alli siguen llamando a Estambul.

Se trata en toda regla de una republica mondstica. Es una republica teocrdtica, totalmente
administrada por monjes e independiente, ya que Grecia se encarga sélo de asuntos
concernientes a su defensa y, en parte, a sus relaciones exteriores. De los 20 Monasterios
ortodoxos, que aqui se encuentran, 17 son griegos, uno ruso, uno serbio y uno bulgaro. Mas

adelante, Grecia devolvid a los monjes su constitucién religiosa y autonomia. La Constitucién

141 Jn 16,13.

210 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

griega reconocid el Monte Athos como una provincia autdonoma, nombrando un
representante del rey, mas tarde de la presidencia de la Republica, con rango y privilegios de
diplomatico. Desde el punto de vista eclesiastico, el Monte Athos es una Exarquia patriarcal,
sujeta al Patriarca de Constantinopla. A partir de 1969, el gobierno griego suprimio la

autonomia de los monjes.

La naturaleza juridica de este ente religioso de la Iglesia Greco-ortodoxa, que ha sido objeto
de regulacién minuciosa por el derecho internacional, dando asi continuidad a los articulos
gue dedicamos al concepto de soberania, origen y fundamento del fons honorum que tanta
importancia tiene para el legitimo ejercicio del derecho premial. EIl Monte Athos es una
montaia de Grecia situada a 2033 metros de altura en el extremo de la peninsula de Agian
Oros. Desde el siglo VIII, este lugar era habitado por monjes que vivian de forma aislada o en
pequenas comunidades. El Monasterio mas antiguo, el de Kolovos, fue establecido entre los

afnos 869 y 873.

En el afo 963 el monje Atanasio funda la republica monacal del Monte Athos, que recibié su
primer estatuto por los edictos imperiales de Constantino Mondémaco (1042-1055). En este
estatuto se prohibia el acceso a la Montafia Santa a las mujeres y a los animales hembras.
Resulta curioso apreciar que aun hoy dia permanece en vigor esta prohibicidn, en lo
referente a la presencia femenina, la cual incluso figura en el Tratado de Adhesién de Grecia

a la Comunidad Europea, como una restriccidn a la libre circulacion de personas.

En el siglo XV, en el momento de su apogeo, habia en el Monte Athos treinta Monasterios
con un millar de monjes cada uno. A mediados del siglo XX quedaban unos veinte rusos,
bulgaros, serbios y griegos. En la década 1980-1990 el Monte Athos contaba con 1.400
monjes. Con el transcurso de los siglos el Monte Athos se ha erigido en el centro de cultura

122 Durante el Imperio bizantino y la

religiosa mas importante de la comunidad ortodoxa
dominacién turca, el Monte Athos gozd de ciertos privilegios e inmunidades en materia

judicial.

Al igual que para el resto de los ortodoxos que habitaban en el Imperio otomano, las

potencias europeas trataron de obtener de la Sublime Puerta una garantia internacional del

142 ] A. BARBERIS, Los Sujetos del Derecho Internacional actual, Madrid 1984, pp. 111-112.

ISSN: 2386-8694 211



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

mantenimiento de estos privilegios a los monjes de Monte Athos y, en este sentido, existen

clausulas convencionales que asi lo establecen'®?

. Entre 1912 y 1913, con motivo de las
negociaciones que siguieron a la guerra de los Balcanes, se consideré la hipdétesis de erigir a
Monte Athos en un Estado independiente. Grecia y Turquia convinieron en encargar a
Alemania, Austria-Hungria, Italia, Rusia, Francia y Gran Bretaiia la tarea de decidir sobre la
peninsula®**. En cumplimiento de lo estipulado fue convocada una Conferencia de
Embajadores de las potencias mencionadas para decidir sobre el futuro de Monte Athos. En
dicha Conferencia se examind el proyecto de un estatuto para este territorio como Estado
neutral e independiente. Pero la Conferencia no pudo concluir su labor debido al estallido de
la Primera Guerra Mundial. En el periodo de postguerra, el Tratado de Lausanne incluyé
Monte Athos dentro del territorio griego. Las distintas constituciones griegas dictadas a
partir de entonces se ocupan del Monte Athos. Asi, la actual Constitucién de 1975 se refiere
a él en el articulo 105. El Monte Athos constituye hoy dia una Republica auténoma
confederada, conforme con los antiguos privilegios, dentro del Estado griego. Desde el punto
de vista espiritual, la Santa Montafia se encuentra bajo jurisdiccion del Patriarca ecuménico
de Constantinopla. El Monte Athos estd regido por una Carta, que es redactada y votada por
los Monasterios de la peninsula y que es ratificada por el Patriarca ecuménico y por el
Parlamento griego. La peninsula posee su organizacién propia, que consta de una Asamblea
parlamentaria llamada la santa Comunidad (lera Koinotis), de un drgano ejecutivo
compuesto por cuatro personas, denominado la santa Vigilancia (lera Epistasia) y de
tribunales de justicia. La competencia de las autoridades athonitas esta determinada por los

antiguos privilegios y por las disposiciones de la Carta.

El Patriarca Ecuménico ejerce jurisdiccion espiritual sobre la Sagrada Montafia, aprueba su
Carta, vigila el cumplimiento de las disposiciones en materia religiosa y preside el Tribunal
Supremo. Por otra parte, existe en Monte Athos un Gobernador designado por el gobierno
griego, que se ocupa del orden publico y la seguridad, y vela que los érganos locales actuen
dentro de sus competencias. Ademas, las decisiones de la Santa Comunidad necesitan, para
ser ejecutadas, la aprobacion del Gobernador, que depende del Ministerio de Relaciones

Exteriores de Grecia. Asimismo, la justicia comln es competente en la peninsula para las

3" Articulo 22 del Tratado preliminar de paz de san Stefano de 19 de febrero y 3 de marzo de 1878; articulo 63 del Tratado
de Berlin de 13 de julio de 1878.
1 Articulo 5 del Tratado de Londres (17/30 de mayo de 1913) y art. 15 del Tratado de Atenas (1/14 de noviembre de 1913).

212 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

causas no reservadas a los tribunales athonitas. En la organizacién politica del Monte Athos
puede apreciarse ciertas peculiaridades juridicas que, de alguna forma, atenuan la soberania
del Estado griego sobre la Republica monacal. Pese a que la Carta por la que se rige es
ratificada por el Patriarca Ecuménico de Constantinopla en pie de igualdad con el
Parlamento griego, entendemos que el ordenamiento juridico del Monte Athos es
totalmente dependiente del ordenamiento juridico griego, en todas las materias, desde el
momento que lo legislado por la santa Comunidad o Asamblea parlamentaria, necesita, para
tener fuerza ejecutiva, la aprobacién del Gobernador del Estado griego. Con los matices y
privilegios histdricos que es de justicia reconocerle, puede concluirse que el Monte Athos
forma parte de la entidad politica que constituye el Estado griego, no siendo sujeto del

Derecho de Gentes ni destinatario de ninguna norma de éste’®.

La capital del Monte Athos es la ciudad de Karyes. Sus casas se agrupan alrededor de la
Protaton, una iglesia dedicada a la Madre de Dios, santa Maria virgen, es considerado como
la abadesa de todos los Athonitas. La Comunidad Santa es el érgano deliberativo. Relne a
veinte representantes de cada uno de los veinte Monasterios. Ella se sienta en Karyes. El

santo Epistasis, con cuatro monjes, es el érgano ejecutivo.

Los veinte Monasterios estan de hecho divididos en cinco grupos de cuatro que gobiernan
juntos durante un ano y luego dan paso al siguiente grupo. E/ Monte Athos es patrimonio
Mundial de la UNESCO desde 1988'°. Los Monasterios del Monte Athos son estrictamente
para hombres'’. Dentro de la plena jurisdiccion de este emplazamiento se encuentra
totalmente prohibido el acceso libre a toda circulacién de personas. Se trata de Unico

territorio bajo tales condiciones dentro del espacio europeo.

145 http://www.docelinajes.org/2011/01/la-republica-monacal-del-monte-athos-un-ente-soberano/ Visto 27-12-2015.

146 http://portal.unesco.org/es/ev.phpURL ID=45692& URL DO=DO_TOPIC&URL SECTION=201.html Visto 27-12-
2015.

147 Reconociendo que el estatuto especial atribuido al Monte Athos, tal como esta garantizado por el articulo 105 de la
Constitucion griega, esta justificado unicamente por motivos de caracter espiritual y religioso, la Comunidad se encargara de
tenerlo en cuenta en la aplicacion y elaboracion ulterior de las disposiciones de derecho comunitario, sobre todo en lo
referente a las franquicias aduaneras y fiscales y el derecho de establecimiento». Sobre el estatuto comunitario del Monte
Athos: VARIOS, The Mount Athos and the European Community, Tesalonica 1993; CH. K. PAPASTATHIS, Le traitement
juridique spécial des Hagiorites, Salonica 1988; TH. . PANAGOPOULOS, “Le statut juridique du Monte Athos”, en Christianos
273 (1985) 13-16. Para un pormenorizado estudio del régimen juridico del Monte Athos, véase el excelente estudio de J.
BONET NAVARRO, “El estatuto especial del Monte Athos ante la tradicion religiosa, el Derecho eclesistico griego y el
Derecho comunitario europeo”, en Boletin de la Facultad de Derecho de 1a UNED XIV (27/2005) 93-120.

ISSN: 2386-8694 213



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

Se trata de una peculiar circunstancia esta limitacion de tal manera que quedan
estrictamente prohibidas las entradas'*®, de manera general y de las mujeres en forma

particular’®.

De alguna manera podemos aceptar ciertos paralelismos a la hora de estudiar la region
autonoma del Monte Athos, y lo que representa para los Monasterios del Patriarcado
Ecuménico de Constantinopla y las Iglesias ortodoxas, con el Estado de la Ciudad del
Vaticano, que es el vehiculo territorial de la Santa Sede como gobierno central de la Iglesia
catdlica. Evidentemente no son comparables por todo lo que se ha descrito, pero guarda, no
obstante, ciertas similitudes: Procedencia histdrica, desarrollo, entidad juridica, sistema de

precedencias y tratamientos.

Otra de las caracteristicas de las celebraciones litdrgicas de las Iglesias ortodoxas, es el
empleo masivo del incensario, que es empleado para todas las ceremonias, incluidas las mas
sencillas. Quiza sea una de las primeras cosas que podemos ver los catélicos, en cualquier
celebracidn ortodoxa. La Iglesia catédlica, redujo al maximo tales expresiones tras la
celebracién del Concilio Vaticano Il y la reforma litlrgica correspondiente recogida por la

Constitucién sobre la Sagrada Liturgia Sacrosactum Concilium*°

. La importancia que daba la
Iglesia catdlica a la liturgia posibilitd que dicha Constitucidn fuese la primera aprobada, con
fecha del 4 de diciembre de 1963. Este paso fue dado, gracias a las reformas emprendidas
anteriormente por san Pio X, Pio XlIl y san Juan XXIll, ante las necesidades y urgencias

pastorales de su tiempo.
7. BIBLIOGRAFIA

AFANASSIEFF - N. KOULOMZINE - J. MEYENDORFF - A. SCHMEMANN, La primanté de Pierre dans I’Eglise
Orthodoxe, Neuchatel (Suiza) 1963.

ALGERMISSEN, Iglesia catdlica y confesiones cristianas, Madrid 1964,

BARDY, “La religidn de Jesus”, en F. K&NIG, Cristo y las religiones de la tierra. Manual de
historia de la religion. T. lll (4ltimo): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El
cristianismo, Madrid 1961,

18 F. MARGIOTTA BROGLIO - C. MIRABELLI - F. ONIDA, Religioni e sistemi giuridici. Introduzione al Diritto Ecclesiastico
comparato, Bolonia 1997, pp. 106-107.

19 Es el tinico reducto territorial que no posee la libre circulacién de personas, incluso dentro de la Unién Europea. Asi lo
establece el anexo de la Adhesion e Grecia al Tratado de la Union.

139" ConcILIo VATICANO 11, “Constitucién Sacrosactum Concilium”, en Acta Apostolicae Sedis AAS 56 (1964) 97-138.

214 ISSN: 2386-8694



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

BREHIER, L. El mundo bizantino. Las instituciones del mundo bizantino, México 1956;

CasPER, J. “El cristianismo oriental”, en F. KONIG, Cristo y las religiones de la tierra. Manual de
historia de la religion. T. lll (Ultimo): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El
cristianismo, Madrid 1961, pp. 659-662.

CLEMENT, O. La Iglesia de los ortodoxos, San Sebastian 2008;
CobpINA, V. Los caminos del Oriente cristiano. Iniciacidn a la teologia oriental, Santander 1997

CONGAR, Y M. La conciencia eclesioldgica en Oriente y en Occidente del siglo VI al X,
Barcelona 1962;

CooaGAN, M. D. Religiones del mundo, Barcelona 2004
DAGRON, G. Emperador y sacerdote: estudio sobre el cesaropapismo bizantino, Granada 2007,
FORTESCUE, A. The Orthodox Eastern Church, Piscataway (New Jersey) 2001

GLINKA, L. Iglesias orientales catdlicas. Comunion de fe y variedad de tradiciones, Buenos
Aires 2007.

GLINKA, L. La Madre de Dios en los iconos bizantino-eslavos, Buenos Aires, 1990;

IsTAVRIDIS, V.T. “Theology in the Ecumenical Patriarchate”, en La Théologie dans I'Eglise et
dans le monde, Chambésy-Ginebra 1984

LieseL, N. Las liturgias de la Iglesia oriental, Madrid 1959;

MAccULLOCH, Historia de la Cristiandad. Los primeros tres mil afios, Madrid 2011
MANSEL, P. Constantinopla: la ciudad deseada por el mundo, 1453-1924, Granada 2005;
MARIN DE SAN MARTIN, L. Las Iglesias Orientales, Madrid 2011

MoLbovAN, T. Maria, una mirada desde el Oriente cristiano, Madrid 1996.

NADAL CARELLAS, J. Las Iglesias apostdlicas de Oriente, Madrid 2000

NoRrwicH, J. ). Breve Historia de Bizancio, Madrid 2000

S. BouLGakov, L Orthodoxie, Paris 1932

WILSON, B. Cristianismo, Madrid 2001, pp. 56-57;

Y. M. CONGAR, Cristianos ortodoxos, Barcelona 1963;

YETANO LAGUNA, A. Las iglesias cristianas ortodoxas de la Europa oriental (siglos XIX y XX), Vol.
[, Madrid 1996.

ZeNov, N. Cristianismo Oriental, Madrid 1962.

ISSN: 2386-8694 215



ESTUDIOS INSTITUCIONALES, VOL. 3, N2 4 [Paginas 167-216] 2016

.: = This work is licensed under a

216 ISSN: 2386-8694



