
ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

167 

	
  
Protocolo,	
  historia	
  y	
  desarrollo	
  de	
  las	
  Iglesias	
  Ortodoxas	
  
Protocol,	
  history	
  and	
  development	
  of	
  the	
  Orthodox	
  Churches	
  

	
  
Enrique	
  Somavilla	
  Rodríguez1	
  

Universidad	
  Pontificia	
  de	
  Salamanca	
  
enrisom@gmail.com	
  	
  

	
  
	
  

Recepción:	
  08/05/16	
  Revisión:	
  16/05/16	
  Aceptación:	
  31/05/16	
  Publicación:	
  -­‐01/06/16	
  
http://	
  (página	
  web	
  de	
  inclusión	
  del	
  artículo)	
  

 
	
  
	
  
	
  
	
  

Resumen	
  (máximo	
  300	
  palabras)	
  

Las	
   Iglesias	
   orientales	
   ortodoxas	
   de	
   tradición	
   bizantina	
   están	
   formadas	
   por	
   unos	
   150	
  
millones	
   de	
   fieles,	
   que	
   residen	
   en	
   el	
   Próximo	
   Oriente,	
   los	
   Balcanes	
   y	
   los	
   países	
   que	
  
conformaban	
   la	
   antigua	
   Ex	
   Unión	
   Soviética,	
   especialmente	
   la	
   actual	
   Rusia.	
   Entre	
   ellas	
  
destacan	
   los	
   Patriarcados	
   y	
   las	
   Iglesias	
   autocéfalas.	
   Es	
   importante	
   darnos	
   cuenta	
   de	
   la	
  
trascendencia	
   e	
   importancia	
   de	
   estas	
   Iglesias	
   que	
   poseen	
   una	
   rica	
   liturgia	
   y	
   que	
   giran	
  
alrededor	
   de	
   las	
   grandes	
   sedes	
   patriarcales	
   de	
   Constantinopla,	
   Alejandría,	
   Antioquia	
   y	
  
Jerusalén.	
   Es	
  preciso	
  atestiguar	
   la	
   riqueza	
  de	
   su	
  historia,	
   su	
   gran	
  desarrollo	
   y	
   el	
   protocolo	
  
que	
  mantienen,	
  después	
  de	
   su	
   separación	
  de	
  Roma,	
  en	
  el	
   año	
  1054,	
   fecha	
  histórica	
  entre	
  
Oriente	
  y	
  Occidente.	
  

Palabras	
  clave:	
  Iglesia,	
  Patriarcado,	
  Protocolo,	
  Ortodoxia,	
  Precedencia,	
  Tratamiento	
  

Abstract	
  (maximun	
  300	
  words)	
  

The	
   Oriental	
   Orthodox	
   Churches	
   of	
   Byzantine	
   tradition	
   are	
   formed	
   by	
   some	
   150	
   million	
  
faithful,	
   living	
   in	
   the	
  Middle	
  East,	
   the	
  Balkans	
  and	
   the	
   countries	
   that	
  made	
  up	
   the	
   former	
  
former	
   Soviet	
   Union,	
   especially	
   Russia	
   today.	
   These	
   include	
   the	
   patriarchates	
   and	
  
autocephalous	
   Churches	
   the.	
   It	
   is	
   important	
   to	
   realize	
   the	
   significance	
   and	
   importance	
   of	
  
these	
   churches	
   that	
   have	
   a	
   rich	
   liturgy	
   and	
   revolving	
   around	
   the	
   great	
   patriarchal	
   sees	
   of	
  
Constantinople,	
  Alexandria,	
  Antioch	
  and	
  Jerusalem.	
  Must	
  witness	
  the	
  richness	
  of	
  its	
  history,	
  
the	
  development	
  and	
  maintain	
  the	
  protocol	
  after	
  its	
  separation	
  from	
  Rome	
  in	
  the	
  year	
  1054,	
  
historical	
  date	
  between	
  East	
  and	
  West.	
  

Keywords:	
  Church	
  Patriarchate	
  Protocol,	
  Orthodoxy,	
  Precedence,	
  Treatment	
  

	
  
                                                
1 Breve CV autor 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
168 

	
  

Sumario	
  
1.	
  La	
  iglesia	
  ortodoxa	
  
2.	
  Iglesias	
  arzobispales	
  
3.	
  Diferencias	
  entre	
  la	
  iglesia	
  católica	
  y	
  la	
  ortodoxa	
  en	
  teología	
  
4.	
  Monte	
  athos	
  versus	
  estado	
  de	
  la	
  ciudad	
  del	
  vaticano	
  
5.	
  Los	
  distintos	
  monasterios	
  del	
  monte	
  athos	
  
6.	
  Conclusión	
  
	
  
Summary	
  
1.	
  The	
  Orthodox	
  Church	
  
2.	
  archiepiscopal	
  Churches	
  
3.	
  Differences	
  between	
  the	
  Catholic	
  Church	
  and	
  the	
  Orthodox	
  theology	
  
4.	
  Mount	
  athos	
  versus	
  state	
  of	
  the	
  vatican	
  city	
  
5.	
  The	
  various	
  monasteries	
  of	
  Mount	
  Athos	
  
6.	
  Conclusion	
  
	
  
	
  

1.	
  LA	
  IGLESIA	
  ORTODOXA	
  
	
  
La	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   está	
   constituida	
   por	
   la	
   comunión	
   de	
   Iglesias	
   ortodoxas	
   locales	
  

independientes	
   entre	
   sí	
   y	
  autocéfalas2,	
   esto	
   es,	
   que	
   cuentan	
   de	
   una	
   completa	
   autonomía	
  

para	
   nombrar	
   a	
   sus	
   propios	
   obispos,	
   elegir	
   a	
   su	
   primado,	
   sea	
   Patriarca,	
   Arzobispo	
   o	
  

Metropolitano,	
   y	
   de	
   resolver	
   sus	
   problemas	
   internos	
   sin	
   acudir	
   a	
   ninguna	
   autoridad	
  

superior3.	
  Esta	
  Comunión	
  Ortodoxa	
  se	
  encuentra	
  encabezada	
  simbólicamente	
  en	
  la	
  persona	
  

del	
   Patriarca	
   Ecuménico	
   de	
   Constantinopla,	
   quien	
   es,	
   respecto	
   de	
   los	
   otros	
   jerarcas	
  

ortodoxos,	
   el	
   Primus	
   inter	
   pares.	
   Su	
   autoridad	
   es	
  meramente	
   protocolaria	
   respecto	
   de	
   la	
  

Ortodoxia	
   toda	
  y	
  no	
  de	
   jurisdicción	
  eclesiástica.	
   Las	
   Iglesias	
  orientales	
  ortodoxas	
   reclaman	
  

para	
  sí	
  el	
  mismo	
  origen	
  apostólico	
  que	
  la	
  Iglesia	
  romana4.	
  En	
  la	
  Iglesia	
  ortodoxa,	
  la	
  forma	
  de	
  

las	
   iglesias	
   tiene	
  significado,	
  y	
  algunas	
  de	
  ellas	
   tienen	
  planta	
  en	
   forma	
  de	
  cruz	
  griega,	
  y	
  es	
  

casi	
  invariable.	
  De	
  otra	
  parte,	
  en	
  la	
  Iglesia	
  católica	
  generalmente	
  la	
  forma	
  de	
  las	
  iglesias	
  varía	
  

según	
   el	
   estilo	
   de	
   la	
   época,	
   y	
   tienen	
   forma	
   de	
   cruz	
   latina.	
   Las	
   iglesias	
   ortodoxas	
   tienen	
  

iconostasio,	
  mientras	
   las	
   iglesias	
  católicas	
  no	
  lo	
  tienen.	
  Cuando	
  se	
  canoniza	
  a	
  una	
  persona,	
  

en	
  la	
  Iglesia	
  católica,	
  la	
  imagen	
  del	
  santo	
  puede	
  ser	
  cualquier	
  imagen,	
  fotografía	
  o	
  retrato	
  de	
  

                                                
2  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 157-158. 
3  D. MACCULLOCH, Historia de la Cristiandad. Los primeros tres mil años, Madrid 2011. 
4  G. BARDY, “La religión de Jesús”, en F. KÖNIG, Cristo y las religiones de la tierra. Manual de historia de la religión. T. III 
(último): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El cristianismo, Madrid 1961, pp. 575-576;  A. YETANO 
LAGUNA, Las iglesias cristianas ortodoxas de la Europa oriental (siglos XIX y XX), Vol. II, Madrid 1996, pp. 15-19. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

169 

la	
   persona.	
   En	
   la	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   se	
   debe	
   realizar	
   un	
   icono,	
   que	
   será	
   la	
   imagen	
   religiosa	
  

oficial	
   del	
   dicho	
   santo.	
   La	
   dimensión	
   litúrgica	
   es	
  muy	
   importante	
   para	
   las	
   ceremonias	
   en	
  

todas	
   estas	
   Iglesias5.	
   Precisamente	
   respecto	
   al	
   protocolo	
   es	
   que	
   las	
   Iglesias	
   ortodoxas	
   se	
  

ordenan	
  de	
  la	
  siguiente	
  forma	
  conforme	
  a	
  su	
  rango,	
  que	
  corresponden	
  a	
  cuatro	
  de	
  los	
  cinco	
  

patriarcados	
  primitivos,	
  es	
  decir,	
  Roma,	
  Constantinopla,	
  Alejandría,	
  Antioquía	
  y	
  Jerusalén;	
  el	
  

primer	
  patriarcado	
  era	
  el	
  de	
  Roma,	
  pero	
  Constantinopla	
  también	
  requería	
  para	
  sí	
  los	
  mismos	
  

privilegios	
  constantinianos	
  que	
  se	
  hizo	
  en	
  el	
  3816,	
  que	
  se	
  separó	
  de	
  los	
  otros	
  cuatro	
  tras	
  el	
  

Cisma	
  de	
  10547.	
  Es	
  muy	
  llamativo,	
  por	
  parte	
  ortodoxa,	
  que	
  la	
  única	
  argumentación	
  dada	
  por	
  

los	
  Padres	
  conciliares	
  era	
  el	
  de	
  la	
  autoridad	
  política	
  de	
  la	
  capital.	
  El	
  canon	
  28	
  del	
  Concilio	
  de	
  

Calcedonia,	
  celebrado	
  en	
  el	
  año	
  451,	
  era	
  muy	
  claro	
  pero	
  al	
  mismo	
  tiempo	
  un	
  tanto	
  ingenuo,	
  

cuando	
  afirmaba	
  que	
  el	
  fundamento	
  pleno	
  de	
  los	
  derechos	
  reclamados	
  por	
  Constantinopla,	
  

residían	
   en	
   el	
   hecho	
   de	
   que	
   el	
   emperador	
   y	
   el	
   senado	
   se	
   encontraban	
   en	
   ella,	
   pues	
   si	
   se	
  

relegaban	
  los	
  derechos	
  de	
  Roma,	
  era	
  porque	
  ésta	
  había	
  perdido	
  la	
  capitalidad	
  e	
  importancia	
  

política8.	
  

En	
  el	
  canon	
  28	
  establecía	
  que:	
  Dado	
  que	
  la	
  ciudad	
  de	
  Constantinopla	
  estaba	
  honrada	
  con	
  el	
  

privilegio	
  de	
  tener	
  al	
  emperador	
  y	
  al	
  senado	
  dentro	
  de	
  sus	
  murallas,	
  su	
  obispo	
  debía	
  también	
  

tener	
  prerrogativas	
  especiales	
  y	
  ser	
  segundo	
  en	
  rango,	
  tras	
  el	
  obispo	
  de	
  Roma.	
  Se	
  aprobó	
  un	
  

primado	
  honorífico	
   igual	
  al	
  de	
  Roma,	
  a	
  causa	
  de	
  su	
  condición	
  de	
  capital	
  del	
   Imperio.	
  Dicho	
  

canon	
  violaba	
  las	
  prerrogativas	
  de	
  los	
  patriarcas	
  de	
  Alejandría,	
  Antioquía	
  y	
  Jerusalén,	
  y	
  era	
  

contrario	
  a	
  los	
  cánones	
  sexto	
  y	
  séptimo	
  del	
  Concilio	
  de	
  Nicea.	
  El	
  papa	
  León	
  I	
  lo	
  declaró	
  nulo	
  

e	
  inválido	
  por	
  ir	
  contra	
  las	
  prerrogativas	
  de	
  los	
  patriarcas	
  de	
  las	
  otras	
  sedes	
  patriarcales	
  y	
  de	
  

los	
  decretos	
  del	
  mismo	
  Concilio.	
  Esta	
  separación	
  entre	
  Oriente	
  y	
  Occidente,	
  es	
  decir	
  entre	
  

Roma	
  y	
  Constantinopla,	
  venía	
  de	
  muy	
  atrás	
  pues	
  ambas	
  Iglesias	
  no	
  se	
  entendían	
  demasiado;	
  

era	
  mucho	
   tiempo	
  en	
  que	
   se	
  había	
  dejado	
  de	
  hablar	
   el	
  mismo	
   idioma:	
  unos	
   griego,	
  otros	
  

latín;	
   no	
   tenían	
   los	
  mismos	
  puntos	
  de	
   vista	
   respecto	
   a	
   las	
   cuestiones	
   teológicas;	
   tampoco	
  

compartían	
   los	
   mismos	
   usos	
   litúrgicos.	
   El	
   cisma	
   venía	
   de	
   muy	
   atrás	
   y	
   tampoco	
   cambió	
  

                                                
5  A. FORTESCUE, The Orthodox Eastern Church, Piscataway (New Jersey) 2001, pp. 395-428. 
6 Celebración del Concilio I de Constantinopla (381).  G. BARDY, “La religión de Jesús”, en F. KÖNIG, Cristo y las religiones 
de la tierra. Manual de historia de la religión. T. III (último): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El 
cristianismo, Madrid 1961, p. 577. En el 325, fecha de celebración del Concilio de Nicea se había reconocido a las sedes de 
Antioquía y Alejandría. 
7  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 619-621. 
8  G. BARDY, “La religión de Jesús”, en G. BARDY, “La religión de Jesús”, en F. KÖNIG, Cristo y las religiones de la tierra. 
Manual de historia de la religión. T. III (último): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El cristianismo, Madrid 
1961, p. 577. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
170 

demasiado	
  las	
  relaciones	
  entre	
  Roma	
  y	
  Constantinopla	
  que	
  siguieron	
  existiendo	
  tanto	
  a	
  nivel	
  

de	
   fieles	
   como	
   de	
   la	
   jerarquía9.	
   Tendría	
   que	
   llegar	
   el	
   Concilio	
   de	
   Ferrara-­‐Florencia	
   (1438-­‐

1445)	
   donde	
   se	
   produjo	
   la	
   unión	
   con	
   los	
   griegos	
   de	
   6	
   de	
   julio	
   de	
   1439;	
   la	
   unión	
   con	
   los	
  

armenios	
  de	
  22	
  de	
  noviembre	
  de	
  1439	
  y	
  unión	
  con	
  los	
  coptos	
  y	
  etíopes	
  de	
  4	
  febrero	
  de	
  1442	
  

(1441	
  según	
  la	
  cronología	
  florentina);	
  la	
  unión	
  	
  con	
  los	
  sirios	
  se	
  produjo	
  el	
  30	
  de	
  noviembre	
  

de	
   1444,	
   cuando	
   el	
   Concilio	
   ya	
   se	
   había	
   trasladado	
   a	
   Roma;	
   por	
   último	
   la	
   unión	
   con	
   los	
  

caldeos	
  y	
  maronitas	
  se	
  producía	
  el	
  7	
  de	
  agosto	
  de	
  1445.	
  La	
  conclusión	
  del	
  mismo	
  en	
  Roma	
  

data	
  aproximadamente	
  de	
  1445.	
  Entre	
  1439	
  y	
  1444	
  hubo	
  indecisión	
  por	
  parte	
  de	
  la	
  jerarquía	
  

griega;	
  la	
  oposición	
  era	
  cada	
  día	
  mayor,	
  pero	
  el	
  apoyo	
  a	
  la	
  unión	
  era	
  también	
  considerable.	
  

Entre	
  1444	
  y	
  1453	
  se	
  dejó	
  sentir	
  la	
  falta	
  de	
  apoyo	
  militar	
  y	
  político,	
  y	
  la	
  hostilidad	
  a	
  la	
  unión	
  

fue	
   creciendo.	
   Las	
   causas	
   del	
   fracaso	
   fueron	
   complejas:	
   los	
   griegos	
   consideraron	
   la	
   ayuda	
  

militar	
  como	
  parte	
  de	
  acuerdo	
  para	
   la	
  unión,	
  pero	
  en	
  esto	
  se	
  vieron	
  muy	
  defraudados;	
   las	
  

cuestiones	
   étnicas	
   y	
   las	
   polémicas	
   teológicas	
   fueron	
   también	
   factores	
   decisivos.	
   De	
   esta	
  

manera,	
  la	
  unión	
  fue	
  el	
  resultado	
  de	
  un	
  proceso	
  intelectual	
  y	
  espiritual	
  de	
  los	
  que	
  asistieron	
  

al	
   Concilio;	
   otros,	
   por	
   el	
   contrario,	
   rechazaron	
   sus	
   conclusiones.	
   Pero	
   la	
   unión	
   no	
   fue,	
   ni	
  

impuesta	
  por	
   la	
   fuerza	
  y	
  ni	
   las	
  amenazas10.	
   	
  De	
  aquí	
  que,	
  a	
   los	
  denominados	
  patriarcados	
  

tradicionales	
  se	
  suman	
  los	
  modernos	
  patriarcados11.	
  Estas	
  son:	
  

1.1.	
  Patriarcado	
  Ecuménico	
  de	
  Constantinopla	
  

Es	
  el	
  primer	
  patriarcado12	
  de	
   la	
  ortodoxia	
  mundial,	
  de	
  allí	
  el	
   título	
  de	
  Ecuménico.	
  Fundada	
  

esta	
   comunidad	
   por	
   el	
   apóstol	
   Andrés	
   “el	
   primer	
   llamado”,	
   hermano	
   de	
   san	
   Pedro,	
   en	
   la	
  

aldea	
   de	
   Bizancio	
   que	
   más	
   tarde	
   se	
   convertiría	
   en	
   la	
   capital	
   del	
   Imperio	
   Romano:	
  

Constantinopla,	
  actual	
  ciudad	
  turca	
  de	
  Estambul,	
  cuenta	
  en	
  la	
  actualidad	
  con	
  3,5	
  millones	
  de	
  

fieles	
   repartidos	
   por	
   todo	
   el	
   mundo13.	
   Esta	
   Iglesia	
   es	
   dirigida	
   por	
   Su	
   Suma	
   Santidad	
  

Arzobispo	
   de	
   Constantinopla,	
   Nueva	
   Roma	
   y	
   Patriarca	
   Ecuménico	
   Bartolomé14.	
   Los	
  

                                                
9  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, p. 620. 
10  G. BARDY, “La religión de Jesús”, en F. KÖNIG, Cristo y las religiones de la tierra. Manual de historia de la religión. T. III 
(último): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El cristianismo, Madrid 1961, pp. 575-577. 
11 Son Moscú, creado el 23 de 1589 y restaurado posteriormente en 28 de octubre de 1917. Serbia en 1355 y restaurado el 12 
de noviembre de 19120. Rumanía, creado el 24 de marzo de 1925. Bulgaria, creado en el año 971 y restaurado el 10 de mayo 
de 1953. El Catolicado de Georgia, restaurado el 12 de marzo de 1917 y las Iglesias autocéfalas de Chipre, del 488 y Grecia 
de 1833. Igualmente las de Finlandia de 9 de julio de 1923. Polonia de 13 de noviembre de 1924 y República Checa de 23 de 
noviembre de 1951. Entre las más recientes están la de Albania de 12 de abril de 1937 y Macedonia de 19 de julio de 1967. 
12  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 158-160.  
13  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 621-626. 
14  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 102-119. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

171 

distanciamientos	
  entre	
  Roma	
  y	
  Constantinopla15	
  y	
  el	
  progresivo	
  deterioro	
  de	
  las	
  relaciones	
  

entre	
   ambas	
   cristiandades	
   llevarán	
   a	
   las	
   fuertes	
   polémicas	
   y	
   enfrentamientos	
   entre	
  

orientales	
  y	
  católicos16.	
  

1.-­‐2.	
  Patriarcado	
  de	
  Alejandría	
  y	
  toda	
  África	
  

Es	
   el	
   segundo	
   patriarcado17	
   ortodoxo	
   en	
   cuanto	
   a	
   rango	
   de	
   primacía.	
   Esta	
   comunidad	
  

cristiana	
   fue	
   fundada	
   por	
   san	
   Marcos	
   el	
   Evangelista	
   en	
   el	
   siglo	
   I.	
   La	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   de	
  

Alejandría	
  cuenta	
  actualmente	
  en	
  el	
  continente	
  africano	
  con	
  alrededor	
  de	
  250.000	
  fieles18.	
  

Esta	
  comunidad	
  es	
  dirigida	
  por	
  Su	
  Beatitud	
  Patriarca	
  de	
  la	
  gran	
  ciudad	
  de	
  Alejandría,	
  Libia,	
  

Pentápolis,	
   Etiopía,	
   todo	
   Egipto	
   y	
   toda	
   África,	
   Padre	
   de	
   los	
   Padres,	
   Pastor	
   de	
   Pastores,	
  

Prelado	
   de	
   Prelados,	
   el	
   decimotercero	
   de	
   los	
   Apóstoles	
   y	
   Magistrado	
   de	
   la	
   Ecumene,	
  

Teodoro	
  II19.	
  

1.-­‐3.	
  Patriarcado	
  de	
  Antioquía	
  y	
  todo	
  el	
  Oriente	
  

Tercer	
  patriarcado20	
  en	
  cuanto	
  a	
  rango	
  de	
  primacía.	
  Fundada	
  por	
  san	
  Pedro	
  y	
  san	
  Pablo,	
  es	
  

junto	
   con	
   la	
   Iglesia	
   de	
   Chipre	
   las	
   únicas	
   comunidades	
   cristianas	
   de	
   la	
   comunión	
   ortodoxa	
  

cuya	
  instalación	
  está	
  consignada	
  en	
  la	
  Sagrada	
  Escritura,	
  en	
  Hechos	
  de	
  los	
  Apóstoles,	
  aparte	
  

de	
   que	
   “a	
   los	
   discípulos	
   se	
   les	
   llamó	
   cristianos	
   por	
   primera	
   vez	
   en	
   Antioquía”21.	
   La	
   sede	
  

patriarcal	
  se	
  encuentra,	
  contrariamente	
  a	
  lo	
  que	
  se	
  pueda	
  pensar,	
  en	
  la	
  ciudad	
  de	
  Damasco	
  

en	
  Siria,	
  Antioquía	
  se	
  encuentra	
  actualmente	
  en	
  Turquía.	
  La	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  de	
  Antioquía22	
  

cuenta	
  con	
  900.000-­‐1.000.000	
  feligreses	
  alrededor	
  del	
  mundo,	
  principalmente	
  en	
  el	
  Medio	
  

Oriente,	
   Estados	
   Unidos	
   y	
   Latinoamérica	
   en	
   Argentina,	
   Brasil,	
   Chile	
   y	
   México.	
   De	
   aquí	
   la	
  

importancia	
  que	
  tuvo	
  la	
  emigración	
  sufrida	
  en	
  estos	
  países	
  y	
  favorecidos	
  especialmente	
  en	
  

toda	
  América.	
  Esta	
  Iglesia	
  es	
  liderada	
  por	
  Su	
  Beatitud	
  Patriarca	
  de	
  Antioquía,	
  la	
  gran	
  ciudad	
  

de	
  Dios,	
  Siria,	
  Líbano,	
  Arabia,	
  Cilicia	
  Mesopotamia	
  y	
  todo	
  el	
  Oriente,	
  Ignacio	
  IV23.	
  

                                                
15  V. T. ISTAVRIDIS, “Theology in the Ecumenical Patriarchate”, en La Théologie dans l’Église et dans le monde, Chambésy-
Ginebra 1984, pp. 149-166. 
16  Y. M. CONGAR, La conciencia eclesiológica en Oriente y en Occidente del siglo VI al XI, Barcelona 1962; V. CODINA, Los 
caminos del Oriente cristiano. Iniciación a la teología oriental, Santander 1997 
17  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 160-161. 
18  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 630-632. 
19  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 119-121. 
20  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 162-163. 
21 Hch.11, 26. 
22  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 632-633. 
23  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 121-123. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
172 

1.-­‐4.	
  Patriarcado	
  de	
  Jerusalén	
  y	
  toda	
  Palestina	
  

El	
  cuarto	
  patriarcado24	
  en	
  cuanto	
  a	
  rango	
  protocolar	
  y	
  el	
  último	
  de	
  la	
  antigua	
  Pentarquía.	
  Se	
  

le	
   considera	
   la	
   Iglesia	
  madre	
   de	
   toda	
   la	
  Cristiandad,	
   ya	
  que	
   fue	
  en	
   Jerusalén,	
  en	
  el	
  día	
  de	
  

Pentecostés,	
   cuando	
   se	
   fundó	
   la	
   Iglesia25.	
   Cuenta	
   en	
   la	
   actualidad	
   con	
   aproximadamente	
  

150.000	
   fieles,	
   el	
   patriarcado	
   más	
   pequeño	
   de	
   la	
   comunión	
   ortodoxa,	
   repartidos	
  

principalmente	
  en	
  Palestina	
  y	
  Jordania26.	
  Abarca	
  los	
  territorios	
  de	
  Israel	
  en	
  tiempos	
  de	
  Jesús,	
  

bajo	
  dominio	
  del	
   Imperio	
  Romano.	
   La	
   Iglesia	
  ortodoxa	
  de	
   Jerusalén	
  es	
  encabezada	
  por	
  Su	
  

Beatitud	
  Patriarca	
  de	
  la	
  Santa	
  Ciudad	
  de	
  Jerusalén	
  y	
  toda	
  Palestina,	
  más	
  allá	
  del	
  Jordán,	
  Caná	
  

de	
  Galilea	
  y	
  la	
  Santa	
  Sión,	
  Teófilo	
  III.	
  

1.-­‐5.	
  Patriarcado	
  de	
  Moscú	
  y	
  de	
  todas	
  las	
  Rusias	
  

Es	
  el	
  quinto	
  patriarcado27	
  en	
  cuanto	
  a	
  rango	
  y,	
  con	
  sus	
  135	
  millones	
  de	
  fieles,	
  es	
  con	
  mucho,	
  

la	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   con	
  mayor	
   cantidad	
   de	
   feligreses	
   alrededor	
   del	
   mundo.	
   Nacida	
   de	
   las	
  

incursiones	
  evangelizadoras	
  del	
  Apóstol	
  Andrés,	
  encontró	
  su	
  desarrollo	
  con	
  la	
  conversión	
  al	
  

cristianismo	
   de	
   Volodymir	
   de	
   Kiev,	
   dependiendo	
   jurisdiccionalmente	
   del	
   Patriarcado	
  

Ecuménico	
  de	
  Constantinopla28.	
  Obtuvo	
  su	
  autocefalía	
  de	
  este	
  mismo	
  patriarcado	
  en	
  158929.	
  

En	
  realidad	
  es	
  el	
  primero	
  después	
  de	
  grandes	
  sedes	
  patriarcales	
  de	
  Roma,	
  Constantinopla,	
  

Alejandría,	
  Antioquía	
  y	
  Jerusalén.	
  Esta	
  Iglesia	
  es	
  liderada	
  por	
  Su	
  Santidad	
  Patriarca	
  de	
  Moscú	
  

y	
  toda	
  Rusia	
  Kirill	
  (Cirilo).	
  

1.-­‐6.	
  Patriarcado	
  de	
  Serbia	
  

El	
  sexto	
  patriarcado30	
  ortodoxo	
  conforme	
  a	
  la	
  línea	
  de	
  primacía.	
  Cuenta	
  con	
  16	
  millones	
  de	
  

fieles	
  y	
  su	
  territorio	
  jurisdiccional	
  comprende	
  esencialmente	
  los	
  territorios	
  correspondientes	
  

a	
   la	
   ex-­‐Yugoslavia	
   como	
   Bosnia-­‐Herzegovina,	
   Croacia,	
   la	
   República	
   de	
   Macedonia,	
  

Montenegro	
   y	
   Serbia,	
   además	
  de	
  exarcados	
  para	
   atender	
   a	
   la	
   diáspora	
   serbia31.	
   La	
   Iglesia	
  

                                                
24  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 163-165. 
25  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 633-635 
26  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 123-125. 
27  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 165-170. 
28  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 636-646. 
29  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 126-132. 
30  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 170-172. 
31  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 134-136. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

173 

ortodoxa	
   Serbia32	
   es	
   gobernada	
   por	
   Su	
   Santidad	
   Arzobispo	
   de	
   Peć,	
   Metropolitano	
   de	
  

Belgrado	
  y	
  Karlovici	
  y	
  Patriarca	
  de	
  los	
  Serbios	
  Irenej	
  (Ireneo).	
  

1.-­‐7.	
  Patriarcado	
  de	
  Bucarest	
  y	
  toda	
  Rumanía	
  

Con	
  aproximadamente	
  20	
  millones	
  de	
  feligreses,	
  la	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  rumana33,	
  es	
  el	
  segundo	
  

patriarcado	
  con	
  mayor	
  cantidad	
  de	
  cristianos	
  ortodoxos34	
  en	
  el	
  mundo,	
  sólo	
  es	
  superado	
  por	
  

la	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  rusa.	
  Lo	
  obtuvo	
  del	
  Patriarcado	
  Ecuménico	
  de	
  Constantinopla35	
  en	
  el	
  año	
  

188536.	
  Esta	
  Iglesia	
  es	
  dirigida	
  por	
  Su	
  Beatitud	
  Patriarca	
  de	
  Bucarest	
  y	
  toda	
  Rumanía,	
  Daniel.	
  

1.-­‐8.	
  Patriarcado	
  de	
  Sofía	
  y	
  toda	
  Bulgaria	
  

La	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   Búlgara37	
   obtuvo	
   su	
   autocefalía	
   del	
   Patriarcado	
   Ecuménico	
   de	
  

Constantinopla	
   en	
   el	
   año	
   92738.	
   En	
   1953	
   tras	
   la	
   normalización	
   de	
   relaciones	
   con	
  

Constantinopla	
  proclamó	
  unilateralmente	
  la	
  independencia	
  y	
  reconocido	
  definitivamente	
  en	
  

196139.	
  Sus	
  avatares	
  han	
  sido	
  grandes	
  en	
  esa	
  lucha	
  por	
  la	
  independencia	
  del	
  Patriarcado.	
  	
  

Esta	
   Iglesia	
   cuenta	
   con	
   aproximadamente	
   8	
   millones	
   de	
   fieles	
   siendo	
   regentada	
   por	
   Su	
  

Beatitud	
  Patriarca	
  de	
  Sofía	
  y	
  toda	
  Bulgaria,	
  Maxim	
  (Máximo).	
  

1.-­‐9.	
  Patriarcado	
  o	
  Catolicado	
  ortodoxo	
  de	
  Georgia	
  

La	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  y	
  apostólica	
  Georgiana,	
  fue	
  fundada	
  en	
  el	
  siglo	
  I	
  por	
  el	
  apóstol	
  Andrés40.	
  

Su	
   cristianización	
   se	
   hizo	
   gradualmente	
   y	
   se	
   completó	
   hacia	
   finales	
   del	
   siglo	
   V,	
   con	
   una	
  

liturgia	
   próxima	
   a	
   Jerusalén41.	
   En	
   la	
   actualidad	
   esta	
   Iglesia	
   cuenta	
   aproximadamente	
   con	
  

entre	
   4,5	
   y	
   5	
   millones	
   de	
   feligreses42.	
   Las	
   dificultades	
   en	
   cuanto	
   su	
   permanencia	
   resulta	
  

complicada.	
   Francamente	
   todas	
   ellas	
   poseen	
   una	
   deficiencia	
   en	
   cuanto	
   a	
   los	
   fieles	
  

seguidores,	
  debido	
  especialmente	
  a	
  que	
  el	
  fenómeno	
  del	
  laicismo	
  toma	
  posiciones	
  también	
  

                                                
32  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 659-661. 
33  O. CLEMENT, La Iglesia Ortodoxa, Madrid 1990; K. FELMY, Teología ortodoxa Actual, Salamanca 2002. 
34  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 172-174. 
35  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 654-656 
36  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 136-140. 
37  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 175-177. 
38  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 657-658. 
39  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 132-134. 
40  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 178-180. 
41  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 140-142. 
42  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 651-652. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
174 

en	
   Oriente.	
   Está	
   presidida	
   por	
   Su	
   Santidad	
   y	
   Beatitud	
   Arzobispo	
   de	
   Mtskheta-­‐Tiblisi	
   y	
  

Patriarca-­‐Catholicós	
  de	
  toda	
  Georgia,	
  Ilia	
  II	
  (Elías).	
  

2.	
  IGLESIAS	
  ARZOBISPALES	
  

2.1.	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  de	
  Chipre	
  o	
  arzobispado	
  de	
  Chipre	
  

La	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  Chipriota	
  fue	
  fundada	
  por	
  san	
  Pablo	
  y	
  san	
  Bernabé	
  y	
  cuya	
  instalación,	
  al	
  

igual	
  que	
  Antioquía,	
  esta	
  consignada	
  en	
  el	
  libro	
  de	
  los	
  Hechos	
  de	
  los	
  Apóstoles,	
  Hechos	
  13,	
  

4-­‐13,	
  dependió	
  desde	
  su	
  fundación	
  de	
  la	
  sede	
  patriarcal	
  de	
  Antioquía43	
  hasta	
  la	
  celebración	
  

del	
   Concilio	
   de	
   Éfeso44	
   en	
   el	
   año	
   431	
   en	
   el	
   cual	
   se	
   le	
   concede	
   su	
   independencia45.	
   En	
   la	
  

actualidad	
  esta	
  Iglesia	
  cuenta	
  aproximadamente	
  con	
  500.000	
  y	
  550.000	
  fieles,	
  los	
  cuales	
  se	
  

ubican	
  en	
  la	
  misma	
  isla	
  de	
  Chipre.	
  

Esta	
   Iglesia	
   es	
  dirigida	
   por	
   Su	
   Beatitud	
   Arzobispo	
   de	
   Nueva	
   Justinianea	
   y	
   todo	
   Chipre,	
  

Crisóstomo	
  II.	
  

2.2.	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  de	
  Grecia	
  o	
  arzobispado	
  de	
  Grecia	
  

La	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  griega	
  era,	
  originalmente,	
  parte	
  integrante	
  del	
  Patriarcado	
  Ecuménico	
  de	
  

Constantinopla46,	
   pero	
   se	
   declaró	
   autocéfala47	
   en	
   1833,	
   cuando	
   terminó	
   la	
   guerra	
   de	
  

liberación	
  contra	
  los	
  turcos	
  y	
  en	
  una	
  decisión	
  política	
  de	
  los	
  Regentes	
  de	
  Baviera	
  actuando	
  

para	
  el	
  Rey	
  Oton	
  I	
  que	
  era	
  menor	
  de	
  edad	
  a	
  la	
  fecha,	
  fue	
  reconocida	
  como	
  tal	
  la	
  autocefalía	
  

por	
  el	
  Patriarca	
  Ecuménico	
  de	
  Constantinopla	
  en	
  185048.	
  

Esta	
  Iglesia	
  cuenta	
  con	
  aproximadamente	
  9	
  millones	
  de	
  fieles.	
  Está	
  dirigida	
  en	
  la	
  actualidad	
  

por	
  Su	
  Beatitud	
  Arzobispo	
  de	
  Atenas	
  y	
  toda	
  Grecia,	
  Jerónimo	
  II.	
  

2.3.	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  de	
  Polonia	
  o	
  arzobispado	
  de	
  Polonia	
  

	
  

                                                
43  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 180-182. 
44  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 144-145. 
45  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 629-630. 
46  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 142-144. 
47  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 182-184. 
48  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 626-628. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

175 

La	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  Polaca	
  se	
  fundó	
  en	
  1924,	
  cuando	
  Polonia	
  recuperó	
  su	
  independencia	
  tras	
  

la	
   Primera	
   Guerra	
  Mundial,	
   para	
   integrar	
   a	
   los	
   cristianos	
   ortodoxos49,	
   fundamentalmente	
  

ucranianos	
  y	
  bielorrusos	
  que	
  vivían	
  en	
  la	
  parte	
  oriental	
  de	
  este	
  país.	
  

Esta	
   situación	
   motivó	
   la	
   protesta	
   del	
   Patriarcado	
   de	
   Moscú50.	
   Tras	
   la	
   Segunda	
   Guerra	
  

Mundial,	
  la	
  Unión	
  Soviética	
  se	
  anexó	
  la	
  mayor	
  parte	
  de	
  los	
  territorios	
  orientales	
  de	
  Polonia,	
  y	
  

el	
  número	
  de	
  ortodoxos	
  que	
  quedó	
  en	
  el	
  país	
   fue	
  mucho	
  menor.	
  En	
  1948,	
  ya	
  concluida	
   la	
  

Segunda	
   Guerra	
  Mundial,	
   la	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   rusa	
   garantizó	
   su	
   autocefalía51.	
   Cuenta	
   esta	
  

Iglesia	
  con	
  600.000	
   feligreses	
  concentrados	
  esencialmente	
  en	
   la	
  República	
  de	
  Polonia,	
  que	
  

representan	
  al	
  1,5%	
  de	
  la	
  población.	
  

Esta	
  Iglesia	
  es	
  dirigida	
  en	
  la	
  actualidad	
  por	
  Su	
  Beatitud	
  Arzobispo	
  Metropolitano	
  de	
  Varsovia	
  

y	
  toda	
  Polonia,	
  Sava.	
  

2.4.	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  de	
  Albania	
  o	
  arzobispado	
  de	
  Albania	
  

La	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   albanesa,	
   se	
   escindió	
   del	
   Patriarcado	
   Ecuménico	
   de	
   Constantinopla	
   en	
  

1922,	
   aunque	
   su	
   autocefalía	
   no	
   fue	
   reconocida	
   por	
   el	
   patriarca	
   de	
   Constantinopla	
   hasta	
  

193752.	
  Situación	
  que	
  la	
  convierte,	
  por	
  fecha	
  de	
  autonomía53,	
  en	
  la	
  última	
  de	
  las	
  Iglesias	
  de	
  la	
  

comunión	
   ortodoxa	
   conforme	
   a	
   su	
   rango54.	
   Cuenta	
   más	
   de	
   200.000	
   fieles	
   ubicados	
  

principalmente	
  en	
  la	
  misma	
  República	
  de	
  Albania.	
  Esta	
  Iglesia	
  es	
  presidida	
  actualmente	
  por	
  

Su	
  Beatitud	
  Arzobispo	
  de	
  Tirana,	
  Durrës	
  y	
  toda	
  Albania,	
  Anastasios.	
  

De	
   esta	
   manera	
   quedan	
   recogidas	
   las	
   principales	
   Iglesias	
   Orientales	
   que	
   son	
   las	
  

comunidades	
  cristianas	
  surgidas	
  en	
  Oriente	
  o	
  también	
  fundadas	
  en	
  otros	
  lugares	
  del	
  mundo	
  

y	
   que	
   poseen	
   una	
   rica	
   liturgia55,	
   una	
   disciplina	
   eclesiástica	
   multisecular	
   y	
   un	
   espléndido	
  

patrimonio	
  espiritual	
  que	
  son	
  singulares,	
  distintos	
  de	
  los	
  de	
  rito	
  latino56.	
  	
  

La	
   teología	
   de	
   la	
   ortodoxia	
   se	
   puede	
   dividir	
   en	
   dos	
   períodos,	
   el	
   bizantino	
   y	
   el	
   moderno.	
  

Durante	
   el	
   milenio	
   del	
   Imperio	
   de	
   Bizancio	
   hasta	
   1453,	
   la	
   teología	
   ortodoxa	
   maduró	
  

                                                
49  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 148-149. 
50  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 184-187. 
51  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 652-653. 
52  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 149-150. 
53  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 187-189. 
54  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 658-659. 
55  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 199-206. 
56  https://ortodoxo.wordpress.com/acerca-de/la-ortodoxia-en-el-mundo/ Visto 16-03-2015. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
176 

estrechamente	
  asociada	
  a	
  él.	
  Siguiendo	
  el	
  ejemplo	
  de	
  Constantino	
   I	
  y	
  el	
  Concilio	
  de	
  Nicea,	
  

los	
  emperadores	
  convocaban	
  los	
  Concilios	
  y	
  se	
  pronunciaban	
  en	
  materias	
  teológicas,	
  lo	
  que	
  

proporcionó	
   una	
   débil	
   base	
   para	
   hablar	
   de	
   césaropapismo	
   en	
   la	
   época	
   bizantina.	
   El	
   rito	
  

Bizantino,	
  que	
  es	
  el	
  más	
  usado	
  por	
  la	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  y	
  el	
  rito	
  de	
  mayor	
  número	
  de	
  fieles,	
  y	
  

que	
   para	
   su	
   liturgia	
   usa	
   cuatro	
   Anáforas	
   o	
   Cánones:	
   Santiago,	
   san	
   Basilio,	
   san	
   Juan	
  

Crisóstomo	
   y	
   san	
   Gregorio57.	
   Diálogo,	
   dividido	
   en	
   tres	
   partes:	
   Preparación	
   (Proskomidia),	
  

liturgia	
  de	
  los	
  Catecúmenos	
  y	
  liturgia	
  de	
  los	
  Fieles.	
  Por	
  medio	
  de	
  su	
  rito	
  Bizantino,	
  la	
  Iglesia	
  

ortodoxa	
  expresará	
  en	
  fórmulas	
  sublimes	
  y	
  ceremonias	
  solemnes	
  el	
  amor	
  a	
  Cristo,	
  el	
  culto	
  a	
  

Dios	
   y	
   la	
   salvación	
   de	
   la	
   humanidad	
   entera.	
   Profundidad,	
   grandeza,	
   santidad:	
   todo	
   eso	
  

vemos	
  en	
  el	
  rito	
  Bizantino58.	
  Un	
  maravilloso	
  monumento	
  de	
  piedad	
  cristiana	
  para	
  gloria	
  de	
  

Dios.	
   Toda	
   la	
   liturgia	
   ortodoxa	
   contiene	
   un	
   fuerte	
   y	
   profundo	
   sentido	
   de	
   la	
   espiritualidad	
  

oriental,	
   contenida	
   y,	
   por	
   supuesto,	
   recogida	
   y	
   vivida.	
   Es	
   importante	
   conocer	
   toda	
   la	
  

capacidad	
   litúrgica,	
   teológica	
   y	
   celebrativa	
   de	
   todas	
   las	
   Iglesias	
   ortodoxas.	
   La	
   separación,	
  

como	
  proceso	
  largo	
  a	
  través	
  de	
  los	
  siglos	
  culminó	
  en	
  1054.	
  Las	
  diferencias	
  como	
  el	
  tema	
  del	
  

papa	
   como	
   cabeza	
   visible	
   de	
   la	
   Iglesia	
   universal,	
   cuestiones	
   de	
   índole	
   cristológica	
   y	
  

eclesiológica,	
  no	
  impiden	
  admirar	
  todo	
  este	
  rico	
  ceremonial	
  que	
  aparece	
  en	
  cada	
  una	
  de	
  sus	
  

celebraciones	
  religiosas.	
  Tan	
  sólo	
  entendiendo	
   la	
  diversidad	
  de	
  puntos	
  de	
  vista,	
  se	
  pueden	
  

comprender	
   las	
   razones	
   que	
   acabaron	
   separando	
   a	
   las	
   dos	
   Iglesias,	
  más,	
   incluso,	
   que	
   sus	
  

divergencias	
   dogmáticas	
   y	
   de	
   uso	
   litúrgico,	
   aunque	
   a	
   través	
   de	
   ellas	
   se	
   manifestaban	
  

maneras	
   distintas	
   de	
   entender	
   la	
   religiosidad,	
   contribuyó	
   el	
   uso	
   de	
   lenguas	
   diferentes,	
  

calendarios	
  litúrgicos	
  y,	
  en	
  parte,	
  santoral	
  específicos,	
  sensibilidad	
  especial	
  respecto	
  al	
  culto	
  

a	
  los	
  iconos,	
  etc.	
  

En	
   la	
  mayoría	
  de	
   las	
   Iglesias	
  protestantes,	
  excepto	
  en	
   la	
  anglicana	
  y	
   luterana,	
  la	
   liturgia	
  es	
  

concebida	
   como	
   innecesaria	
   para	
   la	
   celebración	
   del	
   culto.	
  Tan	
   sólo	
   se	
   conservan	
   aquellas	
  

que	
  son	
  percibidas	
  como	
  obligatorias	
  en	
  la	
  Sagrada	
  Escritura	
  como	
  la	
  fórmula	
  bautismal,	
  el	
  

bautismo	
   en	
   agua	
   y	
   la	
   celebración	
   de	
   la	
   Cena	
   del	
   Señor	
   con	
   pan	
   y	
   vino,	
   aunque	
   sin	
   la	
  

necesidad	
   de	
   repetir	
   las	
   palabras	
   que	
   usó	
   Cristo	
   en	
   la	
   misma.	
   El	
   anglicanismo	
   y	
   el	
  

luteranismo,	
  en	
  cambio,	
  consideran	
  que	
  la	
  liturgia	
  es	
  parte	
  importante	
  del	
  culto	
  y	
  establecen	
  

libros	
  de	
  oración	
  y	
  celebración;	
  la	
  liturgia	
  de	
  estas	
  dos	
  Iglesias	
  es	
  muy	
  semejante	
  a	
  la	
  liturgia	
  
                                                
57  K. ALGERMISSEN, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, p. 395. 
58  L. BRÉHIER, El mundo bizantino. Las instituciones del mundo bizantino, México 1956; G. DAGRON, Emperador y 
sacerdote: estudio sobre el cesaropapismo bizantino, Granada 2007; P. MANSEL, Constantinopla: la ciudad deseada por el 
mundo, 1453-1924, Granada 2005; J. J. NORWICH, Breve Historia de Bizancio, Madrid 2000. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

177 

católica	
  latina,	
  en	
  cuanto,	
  ritos	
  y	
  ceremonias	
  propias.	
  Por	
  eso	
  es	
  necesario	
  comprender	
  cada	
  

una	
  de	
  ellas,	
  enraizada	
  en	
  una	
  corriente	
  cultural,	
  con	
  un	
  patrimonio	
  adquirido	
  a	
  lo	
  largo	
  de	
  

la	
  historia,	
   con	
  un	
  ceremonial	
   y	
  un	
  protocolo,	
   sensible	
  a	
   la	
  espiritualidad	
  que	
  conforma	
  al	
  

hombre	
  que	
  expresa	
  su	
  fe	
  de	
  forma	
  especialmente	
  mediante	
  la	
  liturgia.	
  

2.5.	
  Organización	
  y	
  jerarquía	
  ortodoxa	
  

Las	
  continuas	
  desavenencias	
  entre	
  Roma	
  y	
  Constantinopla	
  se	
  dieron	
  a	
  través	
  de	
  los	
  siglos	
  de	
  

manera	
  continua59.	
  Existen	
  catorce	
  Iglesias	
  ortodoxas	
  autocéfalas.	
  La	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  es	
  una	
  

hermandad	
   de	
   iglesias	
   locales	
   administrativamente	
   independientes,	
   o	
   autocéfalas	
  

(autogobernadas).	
  Unidas	
  en	
  la	
  fe,	
  sacramentos	
  y	
  disciplina	
  canónica,	
  en	
  que	
  cada	
  una	
  goza	
  

del	
   derecho	
   de	
   elegir	
   a	
   su	
   propia	
   jefatura	
   y	
   obispos.	
   Tradicionalmente	
   el	
   obispo	
   de	
  

Constantinopla	
  es	
  conocido	
  como	
  el	
  Primus	
  inter	
  pares	
  (el	
  primero	
  entre	
  iguales)	
  que	
  tiene	
  

privilegios	
   de	
   presidencia	
   e	
   iniciativa,	
   pero	
   ninguna	
   autoridad	
   doctrinal	
   o	
   administrativa	
  

directa.	
  Aunque	
  actúan	
  de	
   forma	
   independiente,	
   las	
   iglesias	
  autocéfalas	
   se	
  encuentran	
  en	
  

comunión	
  entre	
  sí	
  y	
  forman	
  la	
  Iglesia	
  “Una,	
  Santa,	
  Católica	
  y	
  Apostólica”.	
  

Los	
   otros	
   jefes	
   de	
   las	
   Iglesias	
   autocéfalas	
   son,	
   en	
   orden	
   de	
   precedencia:	
   el	
   patriarca	
   de	
  

Alejandría,	
   Egipto,	
   con	
   jurisdicción	
   sobre	
   África;	
   el	
   patriarca	
   de	
   Antioquía,	
   actualmente	
  

residente	
  en	
  Damasco,	
  Siria,	
  y	
  que	
  encabeza	
  a	
   los	
  cristianos	
  ortodoxos	
  de	
   lengua	
  árabe	
  en	
  

Siria,	
  Líbano	
  e	
  Iraq;	
  el	
  patriarca	
  de	
  Jerusalén,	
  con	
  jurisdicción	
  sobre	
  Palestina;	
  el	
  patriarca	
  de	
  

Moscú	
  y	
  de	
   todas	
   las	
  Rusias;	
  el	
  patriarca	
   católico	
  de	
  Georgia;	
  el	
  patriarca	
  de	
  Serbia,	
  el	
  de	
  

Rumanía,	
   el	
   de	
   Bulgaria;	
   el	
   arzobispo	
   de	
   Chipre,	
   de	
   Atenas	
   y	
   de	
   toda	
   Grecia;	
   el	
  

metropolitano	
   de	
  Varsovia	
   y	
   de	
   toda	
   Polonia;	
   el	
   arzobispo	
   de	
  Albania	
   (cargo	
   actualmente	
  

suprimido);	
  el	
  metropolitano	
  de	
  Praga	
  y	
  de	
  toda	
  Bohemia,	
  y	
  el	
  arzobispo	
  de	
  Nueva	
  York	
  y	
  de	
  

Norteamérica.	
  La	
  aparición,	
  o	
  sea	
   independización	
   legítima,	
  canónica,	
  de	
  una	
  nueva	
   Iglesia	
  

ortodoxa	
  es	
  posible	
  sólo	
  con	
  el	
  reconocimiento	
  de	
  todas	
  las	
  Iglesias	
  ortodoxas	
  hermanadas	
  

(aunque	
  dogmáticamente	
   se	
   consideran	
  partes	
   de	
  una	
   sola	
   Iglesia	
   establecida	
  por	
  Cristo).	
  

Las	
  Iglesias	
  no	
  reconocidas	
  al	
  menos	
  por	
  una	
  de	
  las	
  autocéfalas	
  no	
  se	
  consideran	
  parte	
  de	
  la	
  

comunión	
  de	
  Iglesias	
  ortodoxas	
  canónicas,	
  herederas	
  de	
  la	
  tradición	
  apostólica	
  y	
  de	
  la	
  gracia	
  

de	
   Dios,	
   transmitida	
   con	
   una	
   línea	
   de	
   los	
   sacerdotes	
   nunca	
   interrumpida	
   desde	
   el	
   día	
   de	
  

Pentecostés.	
  

                                                
59  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 27-35. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
178 

3.	
  DIFERENCIAS	
  ENTRE	
  LA	
  IGLESIA	
  CATÓLICA	
  Y	
  LA	
  ORTODOXA	
  EN	
  TEOLOGÍA	
  

Las	
   principales	
   diferencias	
   entre	
   la	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   y	
   la	
   católica	
   pueden	
   resumirse	
   en	
   los	
  

siguientes	
   puntos,	
   esenciales	
   a	
   la	
   hora	
   de	
   buscar	
   un	
   necesario	
   y	
   justo	
   camino	
   de	
   unidad,	
  

junto	
  a	
  otras	
  diferencias	
  menores60.	
  

El	
   Primado:	
  Puede	
   decirse	
   que	
   esta	
   es	
   la	
   principal	
   cuestión	
   de	
   toda	
   la	
   ruptura	
   entre	
   las	
  

ambas	
   Iglesias:	
  Oriente	
  y	
  Occidente.	
  Los	
  ortodoxos	
  niegan	
  el	
  primado	
  de	
   jurisdicción,	
  pues	
  

solo	
  reconoce	
  un	
  primado	
  de	
  honor61.	
  

Virgen	
  María:	
  es	
  venerada	
  como	
  Madre	
  de	
  Dios.	
  Sin	
  embargo,	
  el	
  posterior	
  desarrollo	
  de	
   la	
  

mariología	
  y	
  el	
  dogma	
  católico	
  de	
  la	
  Inmaculada	
  Concepción	
  no	
  son	
  admitidos	
  por	
  la	
  Iglesia	
  

ortodoxa,	
   tal	
   y	
   como	
   lo	
   explica	
   la	
   doctrina	
   pronunciada	
   por	
   el	
   papa	
   Pío	
   IX	
   en	
   1854.	
   Los	
  

ortodoxos	
   sí	
   creen	
   en	
   la	
   Inmaculada	
  Concepción	
   de	
   la	
   Virgen,	
   pero	
   en	
   el	
   sentido	
   que	
   fue	
  

purificada	
  de	
  toda	
  mancha	
  al	
  descender	
  sobre	
  ella	
  el	
  Espíritu	
  Santo	
  después	
  de	
  la	
  visita	
  del	
  

ángel.	
  Se	
  la	
  invoca	
  por	
  ser	
  la	
  Madre	
  del	
  Salvador	
  y,	
  por	
  lo	
  tanto,	
  poder	
  interceder	
  por	
  toda	
  la	
  

humanidad	
  caída	
  en	
  pecado.	
  Así,	
  María	
  es	
  considerada	
  una	
  figura	
  muy	
  importante,	
  de	
  lo	
  que	
  

dan	
  testimonio	
  sus	
  abundantes	
  representaciones	
  iconográficas62.	
  

Filioque	
  (y	
   también	
  del	
  Hijo):	
   al	
   principio,	
   en	
   la	
  oración	
  del	
  Credo,	
   aparecía	
  que	
  el	
   Espíritu	
  

Santo	
  procedía	
   del	
   Padre;	
   no	
  obstante,	
   y	
   por	
   primera	
   vez	
  durante	
   el	
   Concilio	
   de	
   la	
   Iglesia	
  

Española	
  (Concilio	
   de	
   Toledo	
   589)	
  se	
   declaró	
   que	
   el	
   Espíritu	
   Santo	
   procedía	
   también	
   del	
  

Hijo,	
  modificación	
  que	
  al	
   final	
   fue	
  aceptada	
  por	
  el	
  papa	
  Benedicto	
  VIII	
  en	
  el	
  año	
  1014.	
  Los	
  

ortodoxos	
  nunca	
  han	
  aceptado	
  dicha	
  modificación.	
  El	
  Espíritu	
  Santo	
  procede	
  del	
  Padre	
  por	
  el	
  

Hijo63.	
  

Purgatorio:	
  la	
  idea	
  del	
  Purgatorio	
  es	
  totalmente	
  ajena	
  a	
   la	
  ortodoxia.	
  La	
  Iglesia	
  primitiva	
  no	
  

admitía	
   juicios	
   particulares	
   condenatorios	
   después	
   de	
   la	
   muerte64.	
   Por	
   consecuencia,	
   las	
  

                                                
60  B. WILSON, Cristianismo, Madrid 2001, pp. 56-57; Y. M. CONGAR, Cristianos ortodoxos, Barcelona 1963; S. BOULGAKOV, 
L´Orthodoxie, París 1932. 
61  L. GLINKA, Iglesias orientales católicas. Comunión de fe y variedad de tradiciones, Buenos Aires 2007, pp. 172-177; N. 
AFANASSIEFF - N.  KOULOMZINE - J. MEYENDORFF - A. SCHMEMANN, La primanté de Pierre dans l’Église Orthodoxe, 
Neuchátel (Suiza) 1963. 
62  T. MOLDOVÁN, María, una mirada desde el Oriente cristiano, Madrid 1996; L. GLINKA, La Madre de Dios en los iconos 
bizantino-eslavos, Buenos Aires, 1990; L. GLINKA, Iglesias orientales católicas. Comunión de fe y variedad de tradiciones, 
Buenos Aires 2007, pp. 214-216. 
63  J. NADAL CAÑELLAS, Las Iglesias apostólicas de Oriente, Madrid 2000, pp. 14-26; L. GLINKA, Iglesias orientales católicas. 
Comunión de fe y variedad de tradiciones, Buenos Aires 2007, pp. 151-157. 
64  L. GLINKA, Iglesias orientales católicas. Comunión de fe y variedad de tradiciones, Buenos Aires 2007, pp. 261-265. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

179 

indulgencias	
   no	
   son	
   admitidas	
   por	
   no	
   tener	
   las	
   almas	
   que	
   redimir	
   ninguna	
   pena65.	
   La	
  

ortodoxia	
  no	
  busca	
  en	
   la	
   teología	
  un	
  conjunto	
  de	
  grandes	
   formulaciones	
  de	
   los	
  conceptos	
  

teológicos,	
   rigurosamente	
   sistematizados,	
   como	
   plantea	
   la	
   teología	
   occidental.	
   Más	
   bien	
  

busca	
  una	
  teología	
  mística	
  y	
  monástica66.	
  

3.-­‐1.	
  Otras	
  diferencias	
  menores:	
  

Entre	
  las	
  diferencias	
  podemos	
  encontrar	
  las	
  siguientes.	
  

En	
  el	
  sacramento	
  del	
  Bautismo:	
   los	
  católicos	
  derraman	
  agua	
  sobre	
   la	
  cabeza	
  del	
  bautizado	
  

mientras	
  que	
  los	
  ortodoxos	
  sumergen	
  al	
  niño	
  en	
  el	
  agua	
  de	
  la	
  pila	
  bautismal.	
  

En	
  la	
  Comunión:	
  los	
  ortodoxos	
  evocan	
  al	
  Espíritu	
  Santo	
  y	
  al	
  comulgar	
  reciben	
  pan	
  y	
  vino.	
  Los	
  

católicos	
  utilizan	
  pan	
  no	
  amasado	
  y	
  normalmente	
  no	
  reciben	
  el	
  vino.	
  

En	
   la	
   Iglesia	
   católica:	
   impone	
   el	
   celibato	
   a	
   los	
   clérigos	
  de	
   todos	
   los	
   grados	
   de	
   la	
  

jerarquía	
  mientras	
  que	
  en	
   la	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   los	
   presbíteros	
  ortodoxos	
   sí	
   pueden	
   casarse,	
  

siempre	
   antes	
   de	
   la	
   ordenación,	
   si	
   lo	
   desean,	
   siempre	
   y	
   cuando	
   no	
   aspiren	
   a	
   recibir	
   el	
  

sacramento	
  del	
  Orden	
  en	
  su	
  último	
  grado	
  del	
  ministerio	
  que	
  es	
  el	
  episcopado	
  dentro	
  de	
  la	
  

jerarquía.	
  Los	
  curas	
  casados	
  no	
  pueden	
  llegar	
  a	
  ser	
  obispos.	
  

Los	
   sacerdotes	
   católicos:	
   pueden	
   celebrar	
   diversas	
   eucaristías	
   en	
   el	
  mismo	
   día	
   y	
   sobre	
   el	
  

mismo	
  altar.	
  Los	
  ortodoxos	
  no.	
  

En	
   ambas	
   Iglesias:	
   la	
   manera	
   de	
   santiguarse	
   es	
   distinta.	
   Los	
   ortodoxos	
   se	
   santiguan	
   de	
  

derecha	
  a	
  izquierda.	
  

En	
  la	
  liturgia:	
  los	
  ortodoxos	
  utilizan	
  la	
  lengua	
  llamada	
  Arjaísusa,	
  que	
  es	
  la	
  lengua	
  a	
  la	
  que	
  se	
  

tradujeron	
  los	
  Evangelios,	
  que	
  estaban	
  escritos	
  en	
  arameo,	
  en	
  el	
  siglo	
  I	
  o	
  II.	
  Esta	
  lengua	
  es	
  el	
  

griego	
   de	
   esa	
   época,	
   evolución	
   del	
   griego	
   clásico,	
   por	
   eso	
   es	
   habitual	
   que	
   los	
   fieles	
   en	
  

realidad	
  literalmente	
  no	
  entiendan	
  las	
  palabras	
  del	
  pope	
  o	
  presbítero.	
  Los	
  católicos	
  hasta	
  la	
  

celebración	
   del	
   Concilio	
   Vaticano	
   II,	
  los	
   sacerdotes	
   y	
   presbíteros	
   católicos	
   también	
  

                                                
65  J. CASPER, “El cristianismo oriental”, en F. KÖNIG, Cristo y las religiones de la tierra. Manual de historia de la religión. T. 
III (último): las grandes religiones no cristianas hoy existentes. El cristianismo, Madrid 1961, pp. 659-662. 
66  A. YETANO LAGUNA, Las iglesias cristianas ortodoxas de la Europa oriental (siglos XIX y XX), Vol. II, Madrid 1996, pp. 
27-30. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
180 

celebraban	
   la	
   misa	
   en	
   latín.	
   Posteriormente	
   se	
   aprobaron	
   los	
   rituales	
   en	
   las	
   lenguas	
  

vernáculas.	
  	
  

En	
   la	
   Iglesia	
   ortodoxa:	
   hay	
   una	
   permanente	
   ausencia	
   de	
   estatuas,	
   tallas	
   y	
   esculturas.	
  En	
  

lugar	
  de	
  ellas,	
  existe	
  una	
  proliferación	
  de	
  iconos.	
  

La	
   Iglesia	
   católica,	
   cuya	
   sede	
   es	
   Roma,	
   y	
   la	
   Iglesia	
   ortodoxa,	
   cuyos	
   fieles	
   son	
  

mayoritariamente	
   griegos	
   y	
   eslavos,	
   se	
   separaron	
   en	
   1054.	
   Ambas	
   dicen	
   ser	
   la	
   verdadera	
  

Iglesia	
   de	
   la	
   verdadera	
   religión	
   cristiana67.	
   A	
   favor	
   de	
   la	
   división	
   obraron	
   diferencias	
  

teológicas	
   y	
   rivalidades	
   políticas	
   entre	
   el	
  Occidente	
   y	
   el	
  Oriente	
   de	
   Europa,	
   entre	
  Roma	
   y	
  

Constantinopla68.	
  Durante	
  los	
  casi	
  1000	
  años	
  de	
  cisma,	
  los	
  católicos	
  se	
  hicieron	
  culpables	
  de	
  

crímenes	
   contra	
   los	
   ortodoxos,	
   así	
   el	
   saqueo	
   y	
   matanzas	
   en	
   Constantinopla	
   durante	
   las	
  

Cruzadas.	
  Como	
  lo	
  hizo	
  anteriormente	
  con	
  el	
  antisemitismo,	
  el	
  papa	
  pronunció	
  igualmente	
  

un	
  histórico	
  mea	
  culpa.	
  

3.-­‐2.	
   ¿Cuáles	
   son	
   las	
   diferencias	
   básicas	
   entre	
   la	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   y	
   la	
   Iglesia	
   católica	
  

romana,	
  respecto	
  a	
  la	
  disciplina	
  litúrgica?	
  

Para	
  fijar	
  la	
  Pascua,	
  la	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  se	
  sigue	
  rigiendo	
  por	
  el	
  calendario	
  Juliano,	
  como	
  hay	
  

una	
  diferencia	
  con	
  el	
  Gregoriano,	
  a	
  veces	
  coincide	
  y	
  a	
  veces	
  hay	
  diferencias,	
  de	
  una	
  semana	
  

o	
  hasta	
  de	
  un	
  mes.	
  No	
  es	
  un	
  problema	
  de	
  fondo	
  con	
  los	
  católicos	
  romanos,	
  es	
  un	
  problema	
  

de	
  calendario.	
  Incluso	
  cuando	
  la	
  Iglesia	
  era	
  unida,	
  se	
  daban	
  estas	
  diferencias69.	
  	
  

En	
   la	
   Iglesia	
   ortodoxa,	
   en	
   todas	
   las	
   fiestas	
   se	
   sigue	
   el	
   calendario	
   gregoriano,	
  menos	
   en	
   la	
  

Pascua.	
  La	
  Iglesia	
  ortodoxa,	
  como	
  Cuerpo	
  místico	
  de	
  Cristo,	
  está	
  constituida	
  por	
  las	
  Iglesias	
  

de	
  Constantinopla,	
  de	
  Jerusalén,	
  de	
  Alejandría,	
  de	
  Antioquía,	
  de	
  Rusia,	
  de	
  Rumanía.	
  Algunas	
  

de	
  ellas	
  no	
  quisieron	
  adoptar	
  el	
  calendario	
  gregoriano.	
  Como	
  la	
  Pascua	
  es	
  la	
  fiesta	
  mayor	
  de	
  

la	
  cristiandad,	
  se	
  resolvió	
  que	
  se	
  celebraría	
  por	
  el	
  calendario	
  Juliano.	
  Pero	
  las	
  otras	
  fiestas,	
  

Navidad,	
  Epifanía,	
  las	
  celebramos	
  con	
  el	
  calendario	
  con	
  el	
  Gregoriano70.	
  Hay	
  diferencias	
  que	
  

existían	
  cuando	
  todavía	
  estábamos	
  unidos,	
  porque	
   los	
   rituales	
  de	
  una	
  congregación	
  son	
   la	
  

                                                
67  O. CLEMENT, La Iglesia de los ortodoxos, San Sebastián 2008; N. LIESEL, Las liturgias de la Iglesia oriental, Madrid 1959; 
N. ZENOV, Cristianismo Oriental, Madrid 1962. 
68  M. D. COOGAN, Religiones del mundo, Barcelona 2004, pp. 60-61: especialmente p. 61. 
69  K. WARE, La Iglesia ortodoxa, Buenos Aires 2006. 
70  S. JANERAS, “Introducción a la teología ortodoxa”, en A. GONZÁLEZ MONTES (DIR.), Las Iglesias orientales, Madrid 2000, 
pp. 135-254. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

181 

expresión	
   de	
   la	
   veneración	
   de	
   una	
   cultura.	
   Los	
   ritos	
   bizantinos,	
   romanos,	
   armenios,	
   son	
  

todos	
  diferentes.	
  La	
  estructura	
  de	
   la	
  Misa	
  apostólica	
  es	
   la	
  misma,	
  aun	
  cuando	
  el	
   ritual	
  sea	
  

diferente.	
  Doctrinalmente,	
  existe	
  un	
  95	
  por	
  ciento	
  de	
  cosas	
  en	
  común71.	
  

A	
  partir	
  del	
  Concilio	
  Vaticano	
   II	
  hay	
  un	
  proceso	
  diálogo	
  y	
   se	
  busca	
   la	
  unidad,	
   también	
  con	
  

Juan	
  XXIII,	
  Pablo	
  VI	
  se	
  reunió	
  con	
  el	
  Patriarca	
  Atenágoras,	
  de	
  Constantinopla	
  y	
  se	
  levantaron	
  

las	
   excomuniones	
   a	
   los	
   fieles	
   que	
   databan	
   de	
   1054.	
   Juan	
   Pablo	
   II	
   visitó	
   todas	
   las	
   Iglesias	
  

ortodoxas,	
  en	
  Grecia	
  pidió	
  perdón	
  por	
  las	
  heridas	
  que	
  quedaban	
  de	
  la	
  época	
  de	
  las	
  Cruzadas.	
  

La	
   Iglesia	
   de	
   Oriente	
   y	
   Occidente	
   buscan	
   siempre	
   una	
   unidad.	
   Desde	
   el	
   punto	
   de	
   vista	
  

dogmático,	
  la	
  diferencia	
  más	
  grande	
  es	
  algo	
  que	
  la	
  Iglesia	
  Romana	
  decretó	
  en	
  el	
  siglo	
  XIX:	
  la	
  

infalibilidad	
  del	
  papa.	
   Los	
  decretos	
  del	
  papa,	
  en	
  materia	
  de	
  moral	
  y	
  doctrina,	
   son	
  para	
   los	
  

romanos	
  infalibles;	
  el	
  papa	
  es	
  un	
  portador	
  directo	
  de	
  Dios.	
  Eso	
  no	
  lo	
  acepta	
  la	
  ortodoxia.	
  El	
  

humano	
  es	
  falible.	
  La	
  infalibilidad	
  se	
  expresa	
  sólo	
  en	
  Dios	
  y	
  un	
  dogma	
  no	
  puede	
  ser	
  dado	
  por	
  

una	
  autoridad	
  humana.	
   La	
   Iglesia	
  ortodoxa	
   tiene	
  muy	
  pocos	
  dogmas,	
  dado	
  que	
  no	
  hemos	
  

dogmatizado	
  sobre	
  María	
  por	
  ejemplo,	
  como	
  la	
  Iglesia	
  católica	
  romana.	
  	
  

La	
   cabeza	
   de	
   la	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   era	
   el	
   patriarca	
   de	
   Constantinopla,	
   del	
   que	
   llegaron	
   a	
  

depender	
   un	
   millar	
   de	
   sedes	
   metropolitanas	
   y	
   episcopales	
   en	
   el	
   momento	
   de	
   máxima	
  

expansión,	
   a	
   comienzos	
   del	
   siglo	
   XI,	
   incluyendo	
   la	
   sede	
  autocéfala	
   búlgara	
   de	
  Ochrida.	
   El	
  

patriarca,	
   jefe	
  de	
   la	
   Iglesia	
  ortodoxa	
  y	
  segundo	
  personaje	
  del	
  Estado,	
  velaba	
  por	
  el	
  dogma,	
  

disponía	
   en	
   materia	
   de	
   disciplina,	
   fijaba	
   la	
   liturgia72,	
   nombraba	
   al	
   resto	
   de	
   los	
   obispos	
   y	
  

participaba	
  en	
  la	
  organización	
  y	
  en	
  las	
  rentas	
  de	
  los	
  monasterios	
  vinculados	
  directamente	
  al	
  

Patriarcado	
  en	
  virtud	
  del	
  privilegio	
  de	
  stauropegia,	
  por	
  el	
  que	
  podía	
  fundar	
  nuevas	
  iglesias.	
  	
  

A	
  su	
  vez,	
  el	
  emperador	
  escogía	
  a	
  quien	
  había	
  de	
  ejercer	
  el	
  cargo	
  de	
  patriarca	
  atendiendo	
  a	
  la	
  

terna	
  propuesta	
  por	
   los	
  obispos	
  metropolitanos,	
  aunque	
  también	
  podía	
  hacerlo	
  sin	
  tenerla	
  

en	
   cuenta,	
   del	
  mismo	
  modo	
  que	
   se	
  había	
  perdido	
  hacía	
  mucho	
   la	
  práctica	
  de	
  elección	
  de	
  

obispo	
  por	
  el	
  clero	
  y	
  pueblo	
  de	
  la	
  diócesis.	
  Los	
  actos	
  de	
  consagración	
  corrían	
  a	
  cargo	
  de	
  otro	
  

obispo,	
  a	
  menudo	
  el	
  de	
  Heraclea,	
  pero	
   los	
  de	
   investidura	
  se	
   realizaban	
  en	
  palacio,	
   con	
  un	
  

protocolo	
   propio	
   de	
   funcionario	
   de	
   la	
  máxima	
   categoría	
   pues	
   no	
   en	
   vano	
   el	
   patriarca	
   era	
  

primer	
  consejero	
  del	
  emperador,	
   su	
  capellán	
  nato,	
  y	
  éste	
   fundamentaba	
  sus	
  prerrogativas	
  

                                                
71  M. D. COOGAN, Religiones del mundo, Barcelona 2004, pp. 80-83. 
72  A. YETANO LAGUNA, Las iglesias cristianas ortodoxas de la Europa oriental (siglos XIX y XX), Vol. II, Madrid 1996, pp. 
31-37. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
182 

cesaropapistas	
   en	
   el	
   hecho	
   de	
   ser	
   protector	
   de	
   la	
   Iglesia	
   y,	
   a	
   la	
   vez,	
   fiel	
   seguidor	
   de	
   sus	
  

directrices	
   religiosas	
   y	
   morales.	
   Era,	
   en	
   suma,	
   un	
   integrismo	
   religioso-­‐político	
   pleno,	
  

heredero	
  de	
  las	
  tendencias	
  que	
  se	
  habían	
  ido	
  manifestando	
  desde	
  el	
  Bajo	
  Imperio	
  romano,	
  

en	
   el	
   que	
   predominaba	
   el	
   poder	
   del	
   emperador.	
   La	
   Iglesia	
   ortodoxa,	
   por	
   medio	
   de	
   sus	
  

declaraciones	
  doctrinales	
  y	
  de	
  sus	
  textos	
  litúrgicos,	
  mantiene	
  firmemente	
  que	
  es	
  ella	
  la	
  que	
  

sostiene	
   la	
   fe	
   cristiana	
   original,	
   que	
   compartió	
   con	
   la	
   Iglesia	
   de	
   Occidente	
   durante	
   el	
   I	
  

milenio	
  de	
  la	
  era	
  cristiana.	
  	
  

Reconoce	
   la	
   autoridad	
   de	
   los	
   Concilios	
   ecuménicos	
   en	
   los	
   que	
   ambas	
   Iglesias	
   tuvieron	
  

representación	
  unicolegial.	
  Estos	
  sínodos	
  fueron	
  el	
  I	
  Concilio	
  de	
  Nicea	
  (325),	
  el	
  I	
  Concilio	
  de	
  

Constantinopla	
  (381),	
  el	
  Concilio	
  de	
  Éfeso	
  (431),	
  el	
  Concilio	
  de	
  Calcedonia	
  (451),	
  el	
  II	
  Concilio	
  

de	
  Constantinopla	
  (553),	
  el	
  III	
  Concilio	
  de	
  Constantinopla	
  (680)	
  y	
  el	
  II	
  Concilio	
  de	
  Nicea	
  (787).	
  

Las	
   últimas	
   afirmaciones	
   doctrinales	
   de	
   la	
   Iglesia	
   ortodoxa,	
   como	
   por	
   ejemplo	
   los	
  

importantes	
  conceptos	
  que	
  se	
  acuñaron	
  durante	
  el	
  siglo	
  XIV	
  con	
  respecto	
  a	
  la	
  comunión	
  con	
  

Dios,	
  son	
  considerados	
  sólo	
  como	
  el	
  desarrollo	
  de	
  la	
  fe	
  original	
  de	
  la	
  Iglesia	
  primitiva73.	
  

3.-­‐3.	
  Fiestas	
  de	
  las	
  Iglesias	
  ortodoxas	
  

La	
  Pascua	
  es	
  llamada	
  la	
  Fiesta	
  de	
  las	
  Fiestas	
  en	
  la	
  Iglesia	
  ortodoxa.	
  Es	
  la	
  celebración	
  jubilosa	
  

de	
   la	
   Resurrección	
   de	
   Jesucristo	
   y	
   el	
   servicio	
   religioso	
   de	
   Medianoche	
   es	
   un	
   evento	
  

exuberante,	
  en	
  el	
  cual	
  todos	
  se	
  mantienen	
  de	
  pie,	
  con	
  velas,	
  representando	
  la	
  Luz	
  Triunfante	
  

de	
   la	
   Resurrección74.	
   Los	
   sacerdotes	
   y	
   la	
   gente	
   gritan:	
   “¡Cristo	
   ha	
   Resucitado!,	
  

¡Verdaderamente,	
  Él	
  ha	
  Resucitado!”.	
  El	
  desayuno	
  de	
  Pascua,	
  a	
   la	
  mañana	
   siguiente,	
  es	
   la	
  

comida	
  más	
  abundante	
  del	
  año.	
  Cada	
  domingo	
  es,	
  por	
  supuesto,	
  una	
  “pequeña-­‐Pascua”,	
  es	
  

el	
  Día	
  del	
  Señor	
  y	
  es,	
  por	
  lo	
  tanto,	
  un	
  día	
  de	
  gran	
  celebración.	
  Se	
  podrá	
  apreciar	
  claramente	
  

                                                
73  L. SERTORIUS, “La teología ortodoxa en el siglo XX”, en H. VORGRIMLER - R. VANDER GUCHT, La teología en el siglo XX, 
Vol. II, Teología general y disciplinas teológicas, Madrid 1973, pp. 133-170; K. CH. FELMY, Teología ortodoxa actual, 
Salamanca 2006;  
74  K. ALGERMISSION, Iglesia católica y confesiones cristianas, Madrid 1964, pp. 669-722; Y. Mª. CONGAR, Cristianos 
ortodoxos, Barcelona 1963; I. H. DALAMIS, Las liturgias orientales, Andorra 1960; F. DVORNIK, Bizancio y el Primado 
Romano, Bilbao 1968; R. ETTELDORF, La Iglesia católica en el Oriente medio, Madrid 1962; C. DE FRANCISCO VEGA, Las 
Iglesias orientales católicas, Madrid 1997; M. JUGIE, Theologia Dogmatica Christianorum Orientalium, 5 vols. París 1926-
1935; J. MEYENDORFF, Iglesia ortodoxa ayer y hoy, Bilbao 1969; J. SÁNCHEZ VAQUERO, El Oriente próximo y la unidad 
cristiana, Barcelona 1962; Á. SANTOS HERNÁNDEZ, Iglesias de Oriente, Santander 1969; B. SCHULTZE, “Iglesias orientales”, en 
Sacramenum Mundi t. III, pp. 807-833; T. SPIDLIK, “Oriente cristiano”, en Nuevo Diccionario de Espiritualidad, Madrid 1991, 
pp. 1407-1421; P. N. TREMBELAS, Dogmatique de l´Église orthodoxe catholique, 3 Vols. I-III, Chevetogne- Bruges 1966-
1968. Versión francesa del original griego de 1961; W DE VRIES, Ortodoxia y catolicismo, Barcelona 1967; N. ZERNOV, 
Cristianismo oriental, Madrid 1962. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

183 

que	
  las	
  fiestas	
  se	
  encuentran	
  concordadas	
  en	
  la	
  Iglesia	
  católica	
  de	
  un	
  aparte	
  y	
  en	
  las	
  Iglesias	
  

ortodoxas.	
  

Después	
   de	
   la	
   Pascua	
   vienen	
   las	
   doce	
   grandes	
   fiestas:	
   la	
   Anunciación,	
   el	
   25	
   de	
  marzo;	
   la	
  

Navidad,	
  el	
  25	
  de	
  diciembre;	
  la	
  Epifanía	
  y	
  Bautismo,	
  6	
  y	
  7	
  de	
  enero;	
  la	
  Presentación	
  de	
  Cristo	
  

en	
   el	
   Templo,	
   2	
   de	
   febrero;	
   el	
   Domingo	
   de	
   Ramos,	
   domingo	
   anterior	
   al	
   de	
   Pascua;	
   la	
  

Ascensión,	
   40	
   días	
   después	
   de	
   Pascua;	
   Pentecostés,	
   50	
   días	
   después	
   de	
   Pascua;	
   la	
  

Transfiguración,	
   el	
   6	
   de	
   agosto;	
   la	
  Asunción	
  o	
  dormición,	
   15	
  de	
   agosto;	
   la	
  Natividad	
  de	
   la	
  

Madre	
  de	
  Dios,	
  8	
  de	
  septiembre;	
  la	
  Presentación	
  de	
  la	
  Madre	
  de	
  Dios	
  en	
  el	
  Templo,	
  el	
  21	
  de	
  

noviembre;	
   y	
   la	
   Exaltación	
  de	
   la	
  Cruz,	
   el	
   14	
  de	
   septiembre.	
  Hay	
  otras	
   fiestas	
   importantes,	
  

tales	
  como	
  Todos	
  los	
  Santos,	
  que	
  se	
  celebra	
  el	
  domingo	
  después	
  de	
  Pentecostés	
  y	
  san	
  Pedro	
  

y	
  san	
  Pablo,	
  al	
  igual	
  que	
  otras	
  fiestas	
  de	
  los	
  santos.	
  Debido	
  a	
  que	
  siguen	
  el	
  calendario	
  Juliano	
  

y	
   la	
   Iglesia	
   católica	
  el	
   calendario	
  Gregoriano,	
   la	
   fiesta	
  de	
  Navidad	
  ellos	
   la	
   celebran	
  el	
  7	
  de	
  

enero	
  con	
  la	
  gran	
  preparación	
  de	
  la	
  noche	
  anterior	
  como	
  nochebuena.	
  	
  

Las	
   disonancias	
   entre	
   la	
   aplicación	
   de	
   ambos	
   calendarios,	
   Juliano	
   y	
   Gregoriano,	
   en	
   las	
  

festividades	
   religiosas	
   cristinas,	
   hacen	
   inviable,	
   a	
   día	
   de	
   hoy,	
   la	
   celebración	
   común	
   de	
   la	
  

Pascua,	
   tema	
   que	
   produce	
   desagradables	
   consecuencias	
   a	
   la	
   hora	
   de	
   no	
   poder	
   hacerlo	
  

juntos	
  todos	
  los	
  cristianos.	
  La	
  Iglesia	
  católica,	
  ha	
  llamado	
  la	
  atención	
  sobre	
  tal	
  cuestión	
  y	
  en	
  

reiteradas	
  ocasiones,	
   especialmente	
  después	
  de	
   la	
   convocatoria	
   y	
   celebración	
  del	
   Concilio	
  

Ecuménico	
  Vaticano	
   II,	
   la	
  necesidad	
  de	
   llegar	
  a	
  un	
  acuerdo	
  general	
  y	
  establecer	
  una	
   fecha	
  

fija	
  para	
  tal	
  efemérides.	
  	
  

Esto	
   no	
   ha	
   sido	
   posible	
   debido	
   a	
   que	
   las	
   Iglesias	
   ortodoxas	
   no	
   aceptan	
   el	
   calendario	
  

Gregoriano	
  en	
  sustitución	
  del	
  Juliano,	
  en	
  el	
  ámbito	
  de	
  la	
  liturgia.	
  

3.-­‐4.	
  Festividades	
  religiosas	
  ortodoxas	
  

	
  



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
184 

Las	
  festividades	
  movibles	
  de	
  la	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  constituyen	
  dos	
  ejes	
  fundamentales:	
  el	
  ciclo	
  

cuaresmal	
  y	
  el	
  ciclo	
  pascual.	
  El	
  ciclo	
  cuaresmal	
  incluye	
  en	
  él	
  los	
  tres	
  domingos	
  que	
  preceden	
  

a	
  la	
  Cuaresma	
  misma	
  (y	
  que	
  sirven	
  de	
  preparación),	
  la	
  Cuaresma	
  y	
  la	
  Semana	
  Santa75.	
  

Navidad	
  ortodoxa	
  

El	
  7	
  de	
  enero	
  se	
  celebra	
  la	
  Navidad	
  ortodoxa,	
  la	
  que	
  se	
  rige	
  por	
  el	
  calendario	
  Juliano,	
  el	
  que	
  

indica	
  que	
  esta	
  fiesta	
  se	
  celebra	
  13	
  días	
  más	
  tarde	
  que	
  en	
  el	
  calendario	
  Gregoriano,	
  utilizado	
  

en	
   Europa	
   y	
   América.	
   Esta	
   importante	
   fiesta	
   religiosa	
   estuvo	
   prohibida	
   durante	
   todo	
   el	
  

régimen	
  soviético,	
   sin	
  embargo	
  esto	
   llegó	
  a	
   su	
   fin	
   con	
   la	
  apertura	
  al	
  mundo	
  occidental	
  en	
  

1990,	
   y	
   desde	
   entonces	
   se	
   ha	
   retomado	
   la	
   tradición	
   de	
   celebrarla.	
   El	
   día	
   6	
   de	
   enero,	
   en	
  

vísperas	
   de	
  Navidad,	
  muchas	
   familias	
   se	
   reúnen	
   en	
   la	
   cena	
   de	
   navidad,	
   en	
   la	
   cual	
   hay	
   12	
  

platos	
  diferentes	
  dedicados	
  a	
  los	
  12	
  apóstoles	
  de	
  Cristo.	
  Las	
  comidas	
  tradicionales	
  incluyen	
  

pan	
  casero	
  con	
  miel,	
  sopa,	
  pasta	
  rellena	
  con	
  cebollas	
  y	
  champiñones,	
  pescado,	
  pasta	
  rellena	
  

con	
  repollo,	
  patatas	
  o	
  ciruelas,	
  y	
  repollo	
  relleno.	
  

El	
  día	
  de	
  Navidad	
  y	
  la	
  procesión	
  Krestny	
  Khod	
  	
  

Antiguamente	
  era	
  tradición	
  que	
  el	
  día	
  de	
  Navidad	
  algunos	
  grupos	
  de	
  gente	
  se	
  disfrazaran	
  de	
  

los	
  tradicionales	
  animales	
  del	
  pesebre	
  y	
  fueran	
  haciendo	
  visitas	
  por	
  las	
  casas,	
  divirtiéndose	
  y	
  

cantando	
  villancicos	
  y	
  otras	
  canciones	
  a	
  cambio	
  de	
  comida	
  o	
  dinero.	
  Hoy	
  en	
  día	
  la	
  Navidad	
  

vuelve	
  a	
  ser	
  una	
  fiesta	
  religiosa	
  en	
  la	
  que	
  la	
  familia,	
  los	
  amigos	
  y	
  los	
  vecinos	
  se	
  reúnen	
  para	
  

comer,	
  dialogar	
  y	
  participar	
  en	
   la	
   iglesia.	
   Los	
   sacerdotes,	
   acompañados	
  por	
  algunos	
  niños,	
  

recorren	
  las	
  calles	
  bendiciendo	
  las	
  casas	
  de	
  la	
  ciudad.	
  	
  	
  

Al	
   final	
  del	
  primer	
  servicio	
  religioso	
  tiene	
   lugar	
   la	
  procesión	
  de	
  Krestny	
  Khod,	
  en	
   la	
  que	
   los	
  

devotos	
  realizan	
  un	
  recorrido	
  alrededor	
  de	
  la	
  iglesia	
  mientras	
  sostienen	
  velas	
  y	
  lámparas.	
  Al	
  

completar	
   el	
   círculo	
   los	
   fieles	
   entran	
   de	
   nuevo	
   en	
   el	
   templo	
   para	
   escuchar	
   los	
   cantos	
   de	
  

Navidad	
  y	
  al	
  terminar	
  se	
  dirigen	
  a	
  casa,	
  para	
  la	
  sagrada	
  cena.	
  

La	
  sagrada	
  cena	
  de	
  los	
  ortodoxos	
  rusos	
  en	
  Navidad	
  

	
  

                                                
75  B. WILSON, Cristianismo, Madrid 2001, pp. 44-46. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

185 

En	
  la	
  vigilia	
  de	
  Navidad,	
  que	
  se	
  celebra	
  el	
  6	
  de	
  enero,	
  es	
  tradicional	
  que	
  la	
  familia	
  ortodoxa	
  

se	
  reúna	
  para	
  compartir	
  el	
  ayuno	
  y	
  vaya	
  a	
  la	
  iglesia	
  hasta	
  que	
  la	
  primera	
  estrella	
  aparece	
  en	
  

el	
  cielo.	
  Entonces,	
  empieza	
  la	
  mayor	
  celebración	
  de	
  la	
  Navidad:	
  la	
  sagrada	
  cena.	
  El	
  cabeza	
  de	
  

familia	
   agradece	
   las	
   bendiciones	
   del	
   año	
   que	
   está	
   a	
   punto	
   de	
   terminar	
   y	
   saluda	
   con	
   un	
  

tradicional	
  ¡Cristo	
  ha	
  nacido!,	
  al	
  que	
  todos	
  responden	
  ¡Gloria	
  a	
  Él!	
  A	
  continuación,	
  la	
  madre	
  

de	
   la	
  familia	
  bendice	
  a	
  cada	
  uno	
  dibujando	
  una	
  cruz	
  de	
  miel	
  en	
  sus	
  frentes	
  y	
  diciendo	
  una	
  

oración.	
  

Los	
   elementos	
   más	
   importantes	
   de	
   la	
   cena	
   son	
   el	
   pan,	
   que	
   se	
   moja	
   primero	
   en	
   miel	
   y	
  

después	
  en	
  ajo	
  como	
  símbolos	
  de	
  la	
  dulzura	
  y	
  la	
  amargura	
  de	
  la	
  vida,	
  la	
  kutya	
  y	
  el	
  vzar.	
  La	
  

kutya	
  son	
  unas	
  gachas	
  hechas	
  con	
  distintos	
  tipo	
  de	
  grano	
  que	
  simbolizan	
   la	
  esperanza	
  y	
   la	
  

felicidad.	
   Este	
   primer	
   plato	
   es	
   típico	
   de	
   los	
   funerales,	
   mientras	
   que	
   el	
   vzar,	
   que	
   incluye	
  

distintos	
  tipos	
  de	
  frutas	
  cocidas,	
  se	
  cocina	
  para	
  celebrar	
  el	
  nacimiento	
  de	
  un	
  niño,	
  por	
  lo	
  que	
  

ambos	
  juntos	
  en	
  Navidad	
  recuerdan	
  el	
  nacimiento	
  y	
  la	
  muerte	
  de	
  Cristo76.	
  	
  

	
  

Los	
   ritos	
   ortodoxos	
   y	
   las	
   tradiciones	
   rusas	
   se	
   mezclan	
   en	
   un	
   calendario	
   con	
   frecuencia	
  

duplicado,	
  por	
  lo	
  que	
  los	
  que	
  disponen	
  de	
  largas	
  vacaciones,	
  pueden	
  disfrutar	
  del	
  ambiente	
  

navideño	
  en	
  Rusia	
  desde	
  finales	
  de	
  diciembre	
  hasta	
  el	
  13	
  de	
  enero,	
  pero	
  no	
  durante	
  la	
  época	
  

soviética,	
  como	
  hemos	
  recordado	
  anteriormente77.	
  

Pascua	
  ortodoxa	
  

Es	
   considerada	
   una	
   de	
   las	
   fiestas	
   más	
   importantes	
   de	
   la	
   religión	
   ortodoxa,	
   y	
   la	
   que	
  

normalmente	
  se	
  celebra	
  dos	
  semanas	
  después	
  de	
  la	
  Pascua	
  católica.	
  Para	
  mucha	
  gente	
  esta	
  

fiesta	
  comienza	
  el	
   sábado	
  por	
   la	
   tarde	
  en	
   la	
   iglesia,	
  donde	
  se	
  oficia	
  una	
  misa	
  y	
  el	
  padre	
  o	
  

pope,	
   o	
   sacerdote	
   ortodoxo	
   bendice	
   el	
   tradicional	
   bizcocho	
   de	
   Pascua	
   y	
   los	
   huevos	
   de	
  

Pascua	
  pintados.	
  	
  

Durante	
  el	
  día	
  la	
  gente	
  visita	
  a	
  sus	
  parientes	
  y	
  amistades	
  y	
  les	
  regalan	
  una	
  cesta	
  de	
  Pascua	
  

llenas	
  de	
  bizcocho	
  y	
  huevos,	
  los	
  que	
  se	
  cree	
  poseen	
  un	
  poder	
  espiritual.	
  Todo	
  el	
  mundo	
  se	
  

                                                
76  PATRIARCADO DE MOSCÚ, La Iglesia ortodoxa rusa. Estructura. Posición, Actividades, Moscú s.f.  A. SANTOS 
HERNÁNDEZ, Iglesias Orientales separadas, Valencia 1978, p. 32. 
77  J. BURGGRAF, Conocerse y comprenderse. Una introducción al ecumenismo, Madrid 20032, pp. 90-94. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
186 

saluda	
  con	
  la	
  frase	
  Cristo	
  ha	
  resucitado,	
  a	
  lo	
  que	
  el	
  otro	
  responde,	
  Sí,	
  ha	
  resucitado,	
  y	
  luego	
  

se	
  saludan	
  con	
  tres	
  besos	
  en	
  la	
  mejilla.	
  	
  

Según	
  las	
  creencias	
  populares,	
  el	
  período	
  de	
  40	
  días	
  que	
  separa	
  la	
  Pascua	
  de	
  la	
  fiesta	
  de	
  la	
  

Ascensión,	
   Cristo	
   anda	
   por	
   la	
   tierra	
   con	
   los	
   apóstoles	
   vestidos	
   en	
   ropas	
   de	
   pobres.	
   Ellos	
  

prueban	
  la	
  caridad	
  humana,	
  favoreciendo	
  a	
  las	
  personas	
  buenas	
  y	
  castigando	
  a	
  los	
  avaros	
  y	
  

malos.	
  Los	
  zares	
  rusos	
  visitaban	
  hospitales,	
  asilos	
  de	
  ancianos,	
  cárceles,	
  orfanatos.	
  ¡Cristo	
  ha	
  

resucitado!,	
   saludaban	
   los	
  zares	
  a	
   los	
  habitantes	
  de	
  estos	
   lugares	
  y	
   les	
  daban	
  a	
  ellos	
   ropa,	
  

comida	
  y	
  dinero.	
  	
  

Era	
   todo	
  un	
  gran	
  acontecimiento	
  para	
   todo	
  el	
  pueblo	
  y	
  un	
  profundo	
  sentimiento	
   religioso	
  

que	
  todos	
  los	
  individuos	
  vivían	
  con	
  una	
  gran	
  profundidad	
  	
  

El	
  día	
  de	
  la	
  Pascua	
  Sagrada	
  para	
  un	
  cristiano	
  es	
  símbolo	
  de	
  la	
  victoria	
  del	
  Salvador	
  sobre	
  la	
  

maldad,	
  la	
  Vida	
  sobre	
  la	
  muerte.	
  La	
  noche	
  del	
  Gran	
  Sábado	
  (la	
  noche	
  que	
  precede	
  la	
  Pascua)	
  

en	
  Rusia	
  siempre	
  ha	
  sido	
  un	
  grandioso	
  y	
  majestuoso	
  espectáculo78.	
  La	
  gente	
  se	
  reunía	
  en	
  las	
  

iglesias,	
   en	
   la	
   espera	
   de	
   tal	
   llamada	
   “procesión	
   de	
   cruces”:	
   es	
   cuando	
   al	
   terminar	
   la	
  misa	
  

festiva	
  se	
  oye	
  el	
  primer	
  toque	
  de	
  la	
  campana;	
  la	
  multitud	
  enciende	
  las	
  velas,	
  aparece	
  el	
  clero	
  

vestido	
   de	
   ropas	
   blancas,	
   llevando	
   cruces	
   e	
   iconos.	
   El	
   coro	
   eclesiástico	
   transmite	
   la	
   gran	
  

noticia	
  y	
  se	
  inicia	
  “la	
  procesión	
  de	
  cruces”	
  alrededor	
  de	
  la	
  iglesia.	
  

Existe	
  otra	
  costumbre	
  de	
  Pascua	
  es	
  bendición	
  de	
  la	
  comida,	
  prohibida	
  durante	
  la	
  Cuaresma:	
  

queso,	
   huevos,	
   kulichs	
   (bizcochones	
   de	
   Pascua).	
   Los	
   festejos	
   populares	
   de	
   Pascua	
   se	
  

armonizan	
   con	
   la	
   fiesta	
   religiosa.	
   Así,	
   el	
   huevo	
   simboliza	
   el	
   círculo	
   de	
   la	
   vida	
   desde	
   el	
  

nacimiento	
   hasta	
   la	
   muerte.	
   Pintado	
   de	
   color	
   rojo	
   el	
   huevo	
   de	
   Pascua	
   significa	
   nuestro	
  

renacimiento	
   con	
   la	
   sangre	
   de	
   Cristo,	
   significa	
   todo	
   lo	
   vivo	
   y	
   floreciente	
   en	
   la	
   tierra.	
  

Campesinos	
   rusos	
   ponían	
   un	
   recipiente	
   con	
   semillas	
   de	
   trigo	
   sobre	
   la	
   mesa,	
   enterraban	
  

dentro	
   del	
   recipiente	
   el	
   huevo	
   de	
   Pascua	
   y	
   conservaban	
   las	
   semillas	
   hasta	
   la	
   época	
   de	
   la	
  

siembra.	
  	
  

En	
   el	
   tiempo	
   preparatorio	
   de	
   la	
   Cuaresma	
   comienza	
   a	
   cambiar	
   el	
   aspecto	
   de	
   las	
  

celebraciones	
   litúrgicas	
   y	
   siempre	
   resuenan	
  más	
   los	
   cantos	
  que	
   llaman	
  a	
   la	
  penitencia.	
   En	
  

este	
  período,	
  durante	
  las	
  misas	
  se	
  conmemora	
  el	
  Juicio	
  Final,	
  las	
  parábolas	
  del	
  publicano	
  y	
  el	
  

                                                
78  http://trabajocristianoortodoxoyprotestante.blogspot.com.es/p/religion-ortodoxa-las-festividades.html Visto 16-12-2015. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

187 

fariseo	
   y	
   del	
   hijo	
   pródigo.	
   El	
   último	
   día	
   antes	
   del	
   inicio	
   de	
   la	
   Cuaresma	
   la	
   celebración	
   se	
  

dedica	
  a	
  la	
  expulsión	
  de	
  Adán	
  y	
  Eva	
  del	
  paraíso.	
  Así	
  la	
  Iglesia	
  aviva	
  en	
  sus	
  hijos	
  el	
  anhelo	
  de	
  

Dios	
  y	
  el	
  deseo	
  de	
  conversión.	
  Antes	
  de	
  comenzar	
   la	
  Cuaresma,	
  en	
   la	
  vigilia,	
  se	
  celebra	
  un	
  

rito	
  del	
  perdón,	
  durante	
  el	
  cual	
  los	
  miembros	
  de	
  la	
  comunidad	
  se	
  reconcilian	
  los	
  unos	
  con	
  los	
  

otros,	
  por	
  lo	
  que	
  este	
  día	
  se	
  llama	
  Domingo	
  de	
  Perdón.	
  

Las	
   celebraciones	
   cuaresmales	
   se	
   realizan	
   según	
   normas	
   especiales	
   y	
   se	
   distinguen	
   de	
   las	
  

demás	
  por	
  su	
  severidad	
  y	
  concentración.	
  Después	
  de	
  cada	
  celebración,	
   se	
   lee	
  una	
  oración	
  

del	
  venerado	
  Efraín	
  el	
  Sirio.	
  Su	
  contenido	
  está	
  dedicado	
  a	
  la	
  acción	
  más	
  importante	
  y	
  central	
  

de	
  la	
  Cuaresma:	
  cambiar	
  y	
  mejorar	
  el	
  alma	
  del	
  hombre,	
  algo	
  que	
  sólo	
  es	
  posible	
  gracias	
  a	
  la	
  

ayuda	
  de	
  Dios.	
  Durante	
  la	
  Cuaresma,	
  la	
  Eucaristía	
  sólo	
  se	
  celebra	
  el	
  sábado	
  y	
  el	
  domingo.	
  El	
  

miércoles	
  y	
  el	
  viernes	
  se	
  celebra	
  una	
  liturgia	
  de	
  adoración	
  de	
  las	
  Santas	
  Especies,	
  durante	
  la	
  

cual	
  se	
  puede	
  comulgar	
  el	
  Cuerpo	
  y	
  la	
  Sangre	
  de	
  Cristo,	
  reservados	
  en	
  la	
  última	
  misa.	
  Todos	
  

los	
   domingos	
   de	
   Cuaresma	
   tienen	
   sus	
   temas	
   litúrgicos.	
   Transcurridas	
   seis	
   de	
   las	
   siete	
  

semanas	
  de	
  la	
  Cuaresma,	
  se	
  inicia	
  el	
  tiempo	
  especial	
  de	
  los	
  últimos	
  días	
  previos	
  a	
  la	
  Pascua.	
  

El	
  último	
  día	
  de	
  la	
  sexta,	
  penúltima	
  semana,	
  se	
  llama	
  “Sábado	
  de	
  Lázaro”.	
  No	
  mucho	
  tiempo	
  

antes	
  de	
  ser	
  crucificado,	
  Jesús	
  resucitó	
  de	
  entre	
  los	
  muertos	
  a	
  Lázaro	
  de	
  Betania,	
  mostrando	
  

su	
  fuerza	
  divina	
  y	
  su	
  poder	
  sobre	
  la	
  muerte.	
  El	
  día	
  siguiente	
  se	
  dedica	
  a	
  la	
  Entrada	
  del	
  Señor	
  

en	
  Jerusalén.	
  	
  

Cristo	
  sube	
  a	
  Jerusalén,	
  aunque	
  sabe	
  que	
  en	
  esta	
  ciudad	
  le	
  espera	
  la	
  muerte.	
  El	
  pueblo	
  sale	
  

al	
   encuentro	
   de	
   Jesús	
   con	
   alegría	
   y	
   solemnidad,	
   saludándole	
   como	
   rey	
   terrestre,	
   sin	
  

entender	
  que	
  es	
  el	
  Rey	
  del	
  Cielo.	
  En	
  este	
  domingo	
  se	
  llevan	
  al	
  templo	
  ramos	
  de	
  palma,	
  en	
  

recuerdo	
  de	
  que	
  el	
  pueblo	
  extendía	
  estos	
  ramos	
  a	
  los	
  pies	
  de	
  Cristo.	
  En	
  Rusia,	
  en	
  esta	
  época	
  

florece	
  sólo	
  el	
  sauce,	
  cuyas	
  ramas	
  se	
  bendicen	
  durante	
  el	
  servicio	
  litúrgico;	
  este	
  día	
  se	
  llama	
  

“Domingo	
  de	
  Ramos”.	
  

Comienza	
  la	
  Semana	
  Santa.	
  El	
  miércoles	
  Santo	
  se	
  conmemora	
  la	
  traición	
  de	
  Judas,	
  uno	
  de	
  los	
  

apóstoles,	
  que	
  decidió	
  vender	
  a	
  Cristo	
  a	
  sus	
  enemigos	
  por	
  30	
  denarios.	
  El	
  jueves	
  es	
  el	
  día	
  de	
  

la	
   Última	
   Cena,	
   durante	
   la	
   cual	
   fue	
   instituido	
   el	
   sacramento	
   de	
   la	
   Eucaristía.	
   En	
   este	
   día	
  

todos	
   los	
   cristianos	
   comulgan	
   el	
   cáliz	
   eucarístico.	
   El	
   viernes	
   se	
   celebra	
   una	
   liturgia	
  

denominada	
   “Seguir	
   la	
   pasión	
   del	
   Señor”.	
   El	
   Sábado	
   Santo	
   es	
   un	
  día	
   grandioso,	
   en	
   el	
   que	
  

Cristo,	
   aun	
   cuando	
   su	
   cuerpo	
   se	
   encuentra	
   en	
   el	
   sepulcro,	
   con	
   el	
   alma	
   desciende	
   a	
   los	
  



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
188 

infiernos	
   y	
   los	
   vence,	
   liberando	
   a	
   cuantos	
   estaban	
   allí.	
   La	
   liturgia	
   en	
   este	
   día	
   no	
   es	
   aún	
  

pascual,	
  pero	
  ya	
  está	
  iluminada	
  por	
  la	
  luz	
  de	
  la	
  fiesta	
  inminente.	
  

En	
   la	
  noche	
  de	
  Pascua	
  se	
  hace	
  una	
  procesión	
  que	
  parece	
   llevar	
  a	
   todos	
  hacia	
   la	
   tumba,	
  al	
  

encuentro	
  del	
  Señor	
   resucitado.	
   La	
  celebración	
  del	
  primer	
  día	
  de	
  Pascua	
   lo	
  es	
   también	
  de	
  

toda	
   la	
  Octava	
  pascual	
   y	
  está	
   llena	
  de	
   ímpetu,	
  alegría	
  y	
  exultación.	
  Un	
   infinito	
  número	
  de	
  

veces	
   se	
   repite	
   la	
   antífona	
   de	
   Pascua:	
   “Cristo	
   ha	
   resucitado	
   de	
   entre	
   los	
  muertos,	
   con	
   su	
  

muerte	
  ha	
  vencido	
  a	
  la	
  muerte	
  y	
  ha	
  dado	
  la	
  vida	
  a	
  todos	
  los	
  que	
  estaban	
  en	
  los	
  infiernos”.	
  El	
  

domingo	
  después	
  de	
  Pascua	
  se	
  conoce	
  como	
  Antipascua	
  o	
  en	
  lugar	
  de	
  la	
  Pascua,	
  y	
  también	
  

como	
  Domingo	
  de	
  Tomás.	
  	
  

En	
   este	
   día	
   Cristo	
   se	
   ha	
   aparecido	
   a	
   sus	
   discípulos	
   y	
   ha	
   convencido	
   de	
   su	
   resurrección	
   al	
  

apóstol	
   Tomás,	
   que	
   estaba	
   lleno	
   de	
   dudas79.	
   Pero	
   Tomás	
   había	
   mantenido	
   serias	
   dudas	
  

sobre	
   la	
   vuelta	
  del	
  Maestro,	
  después	
  de	
  pasión,	
  muerte	
   y	
  Resurrección:	
   “Si	
   no	
   veo	
  en	
   sus	
  

manos	
   la	
   señal	
  de	
   los	
   clavos	
   y	
  no	
  meto	
  mi	
  dedo	
  en	
  el	
   agujero	
  de	
   los	
   clavos	
   y	
  no	
  meto	
  mi	
  

mano	
  en	
  su	
  costado,	
  no	
  creeré.	
  Ocho	
  días	
  después,	
  estaban	
  otra	
  vez	
  sus	
  discípulos	
  dentro	
  y	
  

Tomás	
  con	
  ellos.	
  Se	
  presentó	
  Jesús	
  en	
  medio,	
  estando	
  las	
  puertas	
  cerradas,	
  y	
  dijo:	
  La	
  paz	
  con	
  

vosotros.	
  Luego	
  dice	
  a	
  Tomás:	
  Acerca	
  aquí	
  tu	
  dedo	
  y	
  mira	
  mis	
  manos;	
  trae	
  tu	
  mano	
  y	
  métela	
  

en	
  mi	
  costado,	
  y	
  no	
  seas	
  incrédulo	
  sino	
  creyente”80.	
  

3.-­‐5.	
  Celebración	
  del	
  Matrimonio	
  

Celebración	
  del	
  matrimonio	
  en	
  la	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  

a) Los	
  esponsales	
  

El	
   casamiento	
   comienza	
   desde	
   la	
   casa	
   de	
   los	
   que	
   serían	
   los	
   padrinos.	
   Eligen	
   los	
   futuros	
  

esposos,	
  dos	
  solteros	
  que	
  van	
  a	
  acompañar	
  al	
  novio	
  hasta	
   la	
  casa	
  de	
   los	
  padrinos	
   llevando	
  

con	
   ellos	
   dos	
   velas.	
   Estas	
   velas	
   van	
   a	
   encenderse	
   durante	
   lo	
   que	
   sería	
   la	
   ceremonia	
   para	
  

simbolizar	
  que	
   los	
  esposos	
  tengan	
   luz	
  en	
  su	
  vida	
  marital81.	
  Se	
  reúnen	
  también	
   los	
  músicos	
  

                                                
79  Y. M. CONGAR, La conciencia eclesiológica en Oriente y en Occidente del siglo VI al XI, Barcelona 1962; Y. M. CONGAR, 
Cristianos ortodoxos, Barcelona 1963; P. EVDOKIMOV, El arte del icono. Teología de la belleza, Madrid 1991; V. CODINA, 
Los caminos del Oriente cristiano. Iniciación a la teología oriental, Santander 1997. 
80 Jn 20, 25-27. 
81  S. ESCALERA AICUA, Ceremonial y protocolo religioso, Madrid 2005, pp. 240-242. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

189 

que	
   se	
   les	
   llama	
   Lautarii,	
   que	
   entonan	
   canciones	
   típicas	
   de	
   los	
   casamientos	
   alrededor	
  del	
  

novio.	
  	
  

También	
   comen	
   comidas	
   típicas.	
   Por	
   lo	
   tanto	
   el	
   ambiente	
   que	
   se	
   crea	
   en	
   la	
   casa	
   de	
   los	
  

padrinos	
   es	
   bien	
   festivo.	
   Luego	
   llega	
   el	
   momento	
   en	
   que	
   los	
   novios	
   se	
   encuentran.	
   La	
  

madrina	
  le	
  coloca	
  el	
  velo	
  a	
  la	
  novia.	
  Acto	
  seguido	
  el	
  novio	
  levanta	
  a	
  la	
  novia	
  en	
  una	
  silla	
  y	
  la	
  

traslada	
  hasta	
  donde	
  están	
  los	
  padrinos	
  y	
  los	
  solteros	
  que	
  habían	
  elegido82.	
  

b) El	
  oficio	
  de	
  la	
  coronación	
  

Más	
  tarde,	
  los	
  novios	
  se	
  trasladan	
  a	
  la	
  iglesia.	
  Cada	
  uno	
  lo	
  hace	
  en	
  automóviles	
  separados	
  Y	
  

llegan	
  portando	
   cada	
  uno	
  una	
   corona	
   simbolizando	
  que	
   su	
  matrimonio	
   sea	
   testimonio	
   de	
  

Jesucristo.	
  Cuando	
  ya	
  va	
  terminando	
  la	
  ceremonia,	
  los	
  novios,	
  los	
  padrinos,	
  los	
  solteros	
  y	
  el	
  

presbítero	
  que	
  los	
  casó	
  se	
  toman	
  todos	
  de	
  la	
  mano	
  y	
  dan	
  vueltas	
  alrededor	
  de	
  una	
  mesa.	
  Los	
  

anillos	
   son	
   puestos	
   no	
   por	
   los	
   novios	
   mismos,	
   sino	
   por	
   los	
   padrinos,	
   previamente	
  

depositados	
   sobre	
   el	
   altar.	
   Luego	
   de	
   la	
   ceremonia	
   religiosa	
   se	
   trasladan	
   al	
   lugar	
   donde	
  

festejarán	
  junto	
  a	
  sus	
  familias	
  esta	
  unión.	
  

Para	
  el	
  cristianismo	
  ortodoxo,	
  el	
  matrimonio	
  es	
  uno	
  de	
  los	
  siete	
  sacramentos.	
  Sacramentos	
  

comúnmente	
   designados	
   en	
   la	
   Iglesia.	
   Esto	
   significa	
   que,	
   desde	
   el	
   punto	
   de	
   vista	
   de	
   la	
  

comunidad	
  cristiana	
  ortodoxa,	
  es	
  relacionado	
  directa	
  e	
   inmediatamente	
  con	
   la	
  experiencia	
  

de	
  pertenecer	
  al	
  pueblo	
  de	
  Dios	
  y	
  con	
  la	
  vivencia	
  mística	
  de	
  formar	
  parte	
  de	
  la	
  Iglesia.	
  	
  

Es	
  fundamental	
  para	
  la	
  comprensión	
  de	
  las	
  prácticas	
  e	
  ideas	
  cristianas	
  ortodoxas	
  acerca	
  del	
  

matrimonio,	
  enfatizar	
  que	
  el	
  matrimonio	
  como	
  sacramento	
  comienza	
  con	
   la	
  presuposición	
  

de	
   que	
   las	
   dos	
   personas	
   que	
   entran	
   a	
   la	
   unión	
  matrimonial	
   son	
  miembros	
   del	
   Cuerpo	
   de	
  

Cristo	
  y	
  comparten	
  su	
  vida	
  litúrgica83.	
  

Elementos	
  necesarios	
  en	
  el	
  matrimonio	
  ortodoxo	
  

-­‐	
  El	
  matrimonio	
  ortodoxo	
  es	
  un	
  sacramento.	
  

-­‐	
  Hay	
  que	
  estar	
  bautizado	
  para	
  tener	
  derecho	
  a	
  casarse	
  según	
  este	
  rito.	
  

                                                
82  J. Mª DÍAZ FERNÁNDEZ - O. DOMÍNGUEZ, “El problema de los matrimonios mixtos”, en J. GARCÍA HERNANDO - J. Mª DÍAZ 
FERNÁNDEZ - O. DOMÍNGUEZ, Los matrimonios mixtos en España, Madrid 1975, pp. 183-187. 
83  http://www.iglesiaortodoxa.net/  Visto 16-12-2015.  



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
190 

-­‐	
   Un	
   ortodoxo	
   tiene	
   el	
   derecho	
   de	
   desposarse	
   con	
   un	
   católico	
   o	
   un	
   protestante,	
   con	
   la	
  

condición	
  de	
  haber	
  pedido	
  una	
  “dispensa	
  de	
  religión	
  mixta”	
  así	
  como	
  una	
  dispensa	
  de	
  forma	
  

canónica	
  que	
  le	
  permitirá	
  prestar	
  juramento	
  delante	
  de	
  un	
  oficiante	
  ortodoxo.	
  

-­‐	
  Por	
  el	
  contrario,	
  no	
  tiene	
  derecho	
  a	
  casarse	
  con	
  un	
  no	
  cristiano.	
  A	
  menos	
  que	
  éste	
  último	
  

se	
  convierta.	
  

-­‐	
  Las	
  personas	
  divorciadas	
  tienen	
  derecho	
  a	
  casarse	
  religiosamente.	
  

-­‐	
  Es	
  necesaria	
  una	
  larga	
  preparación.	
  Tendrá	
  lugar	
  con	
  el	
  sacerdote	
  al	
  que	
  hayan	
  remitido	
  las	
  

partidas	
  bautismales	
  y	
  el	
  acta	
  de	
  matrimonio	
  civil.	
  

-­‐	
  Es	
  posible	
  casarse	
  en	
  la	
  iglesia	
  que	
  se	
  escoja.	
  

-­‐	
  El	
  matrimonio	
  se	
  celebra	
  generalmente	
  el	
  domingo	
  por	
  la	
  tarde.	
  Los	
  miércoles,	
  los	
  viernes	
  y	
  

las	
  vísperas	
  de	
  fiestas	
  religiosas	
  está	
  prohibido.	
  

-­‐	
  La	
  ceremonia	
  de	
  la	
  pedida	
  de	
  mano	
  tiene	
  lugar,	
  tradicionalmente,	
  el	
  mismo	
  día	
  de	
  la	
  boda	
  

y	
  en	
  este	
  momento	
  es	
  cuando	
  se	
  intercambian	
  las	
  alianzas84.	
  

Elementos	
  que	
  se	
  necesitan	
  para	
  poder	
  celebrar	
  la	
  gran	
  fiesta	
  del	
  matrimonio	
  dentro	
  de	
  la	
  

ortodoxia	
  

3.-­‐6.	
  Celebración	
  de	
  Exequias.	
  El	
  funeral	
  y	
  ritos	
  mortuorios	
  

Los	
  cristianos	
  ortodoxos	
  creen	
  que	
  el	
  cuerpo	
  humano	
  es	
  sagrado,	
  puesto	
  que	
  era	
  el	
  templo	
  

del	
  Espíritu	
  santo	
  y	
  será	
  restaurado	
  en	
  la	
  resurrección.	
  El	
  entierro	
  ortodoxo	
  tiene	
  tres	
  fases	
  

fundamentales:	
   la	
  Vigilia	
  o	
  Trisagion,	
   tras	
  el	
   fallecimiento,	
  es	
   conducida	
  generalmente	
  por	
  

un	
  sacerdote	
  en	
  la	
  estela.	
  	
  

Los	
  fieles	
  ruegan	
  al	
  Señor,	
  para	
  dar	
  con	
  los	
  santos	
  el	
  alma	
  del	
  difunto,	
  donde	
  no	
  hay	
  dolor,	
  ni	
  

pena,	
  ni	
  suspiro,	
  pero	
  sí	
  vida	
  eterna.	
  Mientras,	
  los	
  asistentes,	
  ruegan	
  por	
  el	
  fallecido	
  con	
  un	
  

gran	
  respeto	
  por	
  el	
  cuerpo	
  del	
  mismo.	
  A	
  continuación	
  el	
  funeral	
  se	
  desarrolla	
  en	
  la	
   iglesia,	
  

donde	
  se	
  trae	
  el	
  día	
  que	
  se	
  va	
  a	
  enterrar.	
  Aquí	
  se	
  va	
  a	
  celebrar	
  la	
  liturgia	
  divina.	
  Finalizado	
  el	
  

                                                
84  http://www.iglesiaortodoxa.es/  Visto 16-12-2015. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

191 

funeral,	
   los	
   fieles	
   dan	
   su	
   despedida	
   al	
   difunto.	
  Más	
   tarde	
   el	
   Kontakion	
   que	
   conforma	
   los	
  

himnos	
  en	
  cada	
  uno	
  de	
  los	
  ocho	
  tonos	
  en	
  los	
  que	
  se	
  canta	
  o	
  recita.	
  	
  

Durante	
  la	
  celebración	
  de	
  los	
  ritos	
  del	
  funeral,	
  el	
  presbítero	
  incensará	
  el	
  altar,	
  los	
  iconos	
  y	
  el	
  

cuerpo	
   del	
   difunto.	
   Los	
   himnos	
   son	
   cada	
   uno	
   de	
   los	
   que	
   forman	
   el	
   conjunto	
   posee	
   una	
  

melodía	
  diferente	
  que	
  se	
  canta	
  en	
  los	
  ocho	
  modos	
  del	
  canto	
  Bizantino,	
  que	
  tiene	
  su	
  origen	
  

en	
  el	
  siglo	
  VI.	
  Por	
  último,	
  se	
  rezan	
  las	
  letanías	
  y	
  oraciones	
  de	
  despedida.	
  De	
  esta	
  manera	
  se	
  

procede	
   al	
   beso	
   de	
   la	
   paz	
   y	
   unción	
   del	
   cuerpo:	
   para	
   la	
   despedida	
   final	
   del	
   difunto,	
   el	
  

presbítero	
   invita	
   a	
   besarle	
   mientras	
   el	
   coro	
   interpretará	
   los	
   himnos	
   más	
   apropiados.	
  

Después	
   el	
   presidente	
   de	
   la	
   asamblea	
   o	
   presbítero	
   procederá	
   a	
   ungir	
   el	
   cuerpo	
   con	
   los	
  

santos	
  óleos	
  y	
  con	
  tierra	
  haciendo	
  la	
  señal	
  de	
  la	
  cruz	
  sobre	
  él,	
  mientras	
  recita	
  los	
  salmos85.	
  

El	
   Trisagion	
   se	
   repite	
   en	
   el	
   cementerio,	
   durante	
   el	
   acto	
   de	
   la	
   sepultura	
   definitiva.	
   Las	
  

ceremonias	
  conmemorativas	
  se	
  ofrecen	
  de	
  nuevo	
  en	
  la	
   iglesia	
  a	
   los	
  tres,	
  nueve	
  o	
  cuarenta	
  

días	
   del	
   óbito	
  o	
   fallecimiento.	
   Las	
   Iglesias	
   ortodoxas	
   aún	
  prohíben	
   la	
   cremación	
   ya	
  que	
   lo	
  

consideran	
  un	
  rechazo	
  a	
  la	
  resurrección	
  del	
  cuerpo.	
  La	
  Iglesia	
  católica	
  la	
  ha	
  aceptado	
  como	
  

parte	
  del	
  ritual	
  de	
  exequias	
  en	
  la	
  sociedad	
  occidental.	
  	
  

La	
   teología	
   ortodoxa	
   influye	
   en	
   el	
   estilo	
   y	
   la	
  manera	
   de	
   entender	
   la	
   vida	
   y	
   la	
  muerte	
   de	
  

forma	
   natural.	
   Su	
   origen	
   se	
   encuentra	
   en	
   el	
   siglo	
   V	
   pero	
   se	
   ha	
   ido	
   paulatinamente	
  

enriqueciéndose	
   con	
   distintos	
   salmos	
   e	
   himnos	
   que	
   al	
   llegar	
   el	
   momento	
   de	
   la	
   muerte	
  

permiten	
   profundizar	
   en	
   el	
   sentido	
   y	
   significado	
   de	
   la	
   vida,	
   que	
   ayuden	
   a	
   manejar	
   las	
  

emociones	
  que	
  se	
  desencadenan	
  en	
  el	
   instante	
  mismo	
  de	
   la	
  muerte	
  y	
  en	
   los	
  días	
  y	
  meses	
  

posteriores,	
  reconociendo	
  el	
  dolor	
  que	
  causa	
  separase	
  de	
  un	
  ser	
  querido;	
  enfatiza	
  que	
  para	
  

el	
  cristiano	
  la	
  muerte	
  no	
  es	
  el	
  final,	
  sino	
  medio	
  para	
  alcanzar	
  la	
  resurrección	
  y	
  nos	
  confirme	
  

la	
  esperanza	
  de	
  la	
  salvación	
  y	
  la	
  vida	
  eterna.	
  	
  

3.-­‐7.	
  Precedencias	
  y	
  tratamientos	
  

Las	
   precedencias	
   entre	
   los	
   Patriarcados	
   son	
   las	
   siguientes,	
   por	
   orden	
   de	
   antigüedad,	
   Se	
  

corresponde	
  de	
  la	
  siguiente	
  manera:	
  1º.	
  Patriarcado	
  Ecuménico	
  de	
  Constantinopla,	
  primero	
  

en	
  rango	
  y	
  dignidad;	
  2º.	
  Patriarcado	
  Ortodoxo	
  de	
  Alejandría,	
  segundo	
  patriarcado	
  en	
  cuanto	
  

a	
   rango;	
  3º.	
  Patriarcado	
  Ortodoxo	
  de	
  Antioquía,	
   tercer	
  patriarcado	
  en	
  cuanto	
  a	
   rango;	
  4º.	
  

                                                
85  https://protocoloalavista.wordpress.com/2015/04/09/el-funeral-ortodoxo/   Visto 09-01-2016. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
192 

Patriarcado	
  Ortodoxo	
  de	
  Jerusalén,	
  cuarto	
  patriarcado	
  en	
  cuanto	
  a	
  rango;	
  5º.	
  Patriarcado	
  de	
  

Moscú;	
  6º.	
  Patriarcado	
  de	
  Georgia;	
  7º.	
  Patriarcado	
  de	
  Serbia;	
  8º.	
  Patriarcado	
  de	
  Rumanía;	
  

9º.	
  Patriarcado	
  de	
  Bulgaria.	
  

Los	
  títulos	
  ostentados	
  en	
  los	
  Patriarcados	
  son:	
  	
  

Archimandrita:	
  antiguo	
  superior	
  de	
  un	
  Monasterio.	
  Hoy	
  se	
  concede	
  de	
  manera	
  honorífica	
  a	
  

los	
  eclesiásticos	
  del	
  clero	
  secular,	
  no	
  casados,	
  sin	
  jurisdicción	
  de	
  particular,	
  que	
  corresponde	
  

a	
  los	
  antiguos	
  monseñores	
  en	
  la	
  Iglesia	
  católica.	
  Arzobispo	
  Mayor:	
  Compete	
  a	
  los	
  jefes	
  de	
  las	
  

Iglesias	
  autocéfalas	
  o	
  autónomas.	
  Poseen	
  los	
  mismos	
  derechos	
  de	
  los	
  patriarcas.	
  Enkolpion:	
  

medallón	
  oval	
  que	
  lleva	
  el	
  obispo	
  y	
  que	
  equivale	
  a	
  la	
  cruz	
  pectoral	
  en	
  los	
  obispos	
  católicos.	
  

Eparca:	
  Designa	
  al	
  jefe	
  de	
  una	
  diócesis,	
  sea	
  obispo,	
  arzobispo	
  o	
  metropolita.	
  Corresponde	
  al	
  

Ordinario	
  del	
   lugar	
  en	
  la	
   Iglesia	
  católica.	
  Como	
  báculo	
  utilizan	
  un	
  bastón	
   terminado	
  en	
  dos	
  

serpientes	
   que	
   se	
   miran,	
   que	
   manifiestan	
   la	
   prudencia	
   de	
   todo	
   obispo	
   debe	
   tener	
   en	
   el	
  

ejercicio	
   de	
   su	
   ministerio.	
   Exarca:	
   Título	
   o	
   encargo	
   otorgado	
   a	
   un	
   delegado,	
   con	
   o	
   sin	
  

carácter	
  episcopal,	
  que	
  representa	
  al	
  patriarca	
  en	
  una	
  misión	
  determinada	
  sea	
  temporal	
  o	
  

permanente.	
  Patriarcas:	
  título	
  con	
  el	
  que	
  se	
  designaban	
  a	
  los	
  titulares	
  de	
  las	
  cinco	
  primeras	
  

sedes,	
  incluyendo	
  la	
  de	
  Roma.	
  	
  

Posteriormente	
  se	
  extendió	
  a	
  la	
  de	
  Moscú	
  en	
  1589	
  y	
  durante	
  el	
  siglo	
  XX,	
  Belgrado,	
  Bucarest,	
  

Sofía.	
  Georgia.	
  Dentro	
  de	
  la	
  tradición	
  bizantina,	
  el	
  primero	
  en	
  el	
  orden	
  de	
  precedencia	
  es	
  el	
  

de	
  Constantinopla,	
  que	
  lleva	
  el	
  título	
  de	
  Ecuménico.	
  Externamente	
  los	
  patriarcas	
  llevan	
  sobre	
  

el	
  pecho	
  tres	
  enkolpion,	
  dos	
  los	
  metropolitanos	
  y	
  uno	
  los	
  obispos.	
  	
  

Se	
   cubren	
   la	
   cabeza	
   con	
   un	
   birrete	
   negro	
   de	
   forma	
   cilíndrica	
   llamado	
   kalimafkion;	
   los	
  

patriarcas,	
  archimandritas	
  y	
  obispos	
  cubren	
  este	
  birrete	
  con	
  un	
  velo	
  negro	
  que	
  cae	
  sobre	
  la	
  

espalda,	
   llamado	
   epanokalimafkion.	
   Los	
   obispos	
   eslavos	
   llevan	
   birrete	
   blanco	
   en	
   lugar	
   de	
  

negro.	
  Los	
  obispos	
  llevan	
  el	
  título	
  de	
  Su	
  Beatitud,	
  a	
  excepción	
  de	
  los	
  patriarcas	
  no	
  católicos	
  

de	
   las	
   sedes	
   históricas	
   que	
   llevan	
   el	
   título	
   de	
   Su	
   Santidad.	
   El	
   denominado	
   Pope:	
   es	
   el	
  

sacerdote	
  del	
  clero	
  secular	
  en	
  la	
  Iglesia	
  ortodoxa	
  rusa.	
  En	
  griego	
  se	
  les	
  denomina	
  papas.	
  Los	
  

presbíteros	
  y	
  diáconos	
  portan	
  el	
  birrete	
  pero	
  no	
  llevan	
  velo86.	
  

	
  	
  

                                                
86  L. MARÍN DE SAN MARTÍN, Las Iglesias Orientales, Madrid 2011, pp. 254-260. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

193 

Por	
   tanto	
   las	
   precedencias	
   entre	
   las	
   sedes	
   patriarcales	
   son:	
   Constantinopla,	
   Alejandría,	
  

Antioquía,	
  Jerusalén,	
  Moscú,	
  Georgia,	
  Serbia,	
  Rumanía	
  y	
  Bulgaria.	
  	
  

Con	
  respecto	
  a	
  la	
  precedencia	
  jerárquica	
  en	
  la	
  colación	
  de	
  autoridades	
  se	
  sigue	
  el	
  siguiente	
  

orden:	
  Patriarca,	
  Archimandrita,	
  Obispo,	
  Pope	
  o	
  Presbítero	
  y	
  Diácono.	
  En	
   la	
   Iglesia	
  católica	
  

los	
  tres	
  grados	
  del	
  ministerio	
  presbiteral	
  son:	
  episcopado,	
  presbiterado	
  y	
  diaconado	
  y	
  esa	
  es	
  

su	
  precedencia	
  establecida.	
  Se	
  haya	
  precedida	
  por	
  el	
  Santo	
  Padre	
  o	
  papa	
  y	
  tiene	
  la	
  máxima	
  

autoridad	
  y	
  precedencia	
  sobre	
  todos	
  los	
  demás.	
  

En	
  cuanto	
  a	
  su	
  tratamiento	
  se	
  sigue	
  el	
  establecido	
  por	
  las	
  sedes	
  patriarcales.	
  Dentro	
  de	
  ellas	
  

el	
   Patriarca	
   es	
   siempre	
   Su	
   Santidad	
   o	
   Santo	
   Padre,	
   para	
   el	
   Patriarca	
   Ecuménico	
   de	
  

Constantinopla;	
  los	
  otros	
  Patriarcas	
  de	
  sedes	
  patriarcales,	
  Archimandritas	
  y	
  Obispos	
  son	
  Su	
  o	
  

Vuestra	
  Beatitud;	
  los	
  presbíteros	
  y	
  popes	
  mantienen	
  el	
  título	
  de	
  reverendo	
  y	
  monseñor87.	
  

4.	
  MONTE	
  ATHOS	
  VERSUS	
  ESTADO	
  DE	
  LA	
  CIUDAD	
  DEL	
  VATICANO	
  

El	
  Monte	
   Athos	
   es	
   una	
   península	
   de	
   terreno	
  montañoso	
   que	
   está	
   situada	
   en	
  Macedonia	
  

Central,	
   al	
   norte	
  de	
  Grecia.	
  Bajo	
   soberanía	
   griega,	
   es	
  un	
   territorio	
   autónomo	
  denominado	
  

Estado	
  Monástico	
   Autónomo	
   de	
   la	
  Montaña	
   Sagrada	
   al	
   que	
   se	
   le	
   permite	
   una	
   legislación	
  

propia,	
  ajena	
  a	
  las	
  leyes	
  griegas	
  o	
  de	
  la	
  Unión	
  Europea.	
  	
  

A	
   fecha	
   de	
   hoy	
   sigue	
   siendo	
   así	
   para	
   acceder	
   a	
   los	
   veinte	
   monasterios	
   donde	
   viven	
   los	
  

monjes	
  cristianos,	
  bajo	
   la	
  égida	
  de	
   la	
  Comunidad	
  Sagrada,	
  gobierno	
  compuesto	
  por	
  veinte	
  

monjes	
   en	
   representación	
   de	
   cada	
   uno	
   de	
   los	
   cenobios	
   y	
   bajo	
   la	
   guía	
   espiritual	
   del	
  

Patriarcado	
   Ecuménico	
   de	
   Constantinopla.	
   Es	
   la	
   versión	
  mutatis	
  mutandis	
   del	
   Patriarcado	
  

Ecuménico	
  de	
  Constantinopla	
   respecto	
  del	
  Estado	
  de	
   la	
  Ciudad	
  del	
  Vaticano	
  para	
   la	
   Santa	
  

Sede.	
  	
  

Los	
   primeros	
   eremitas	
   cristianos	
   llegaron	
   a	
   esta	
   zona	
   alrededor	
   del	
   siglo	
   VII	
   y	
   los	
  

monasterios	
   iniciales	
  se	
  construyeron	
  en	
  el	
   siglo	
  X,	
  al	
  hilo	
  de	
   la	
  predicación	
  del	
  monje	
  san	
  

Atanasio	
   de	
   Athos.	
   Un	
   edicto	
   imperial	
   concedió	
   derechos	
   perpetuos	
   a	
   los	
   monjes	
   de	
  

Atanasio	
  sobre	
  el	
  Monte	
  Athos,	
  lo	
  que	
  propició	
  que	
  a	
  lo	
  largo	
  de	
  los	
  siglos	
  se	
  construyeran	
  

nuevos	
  monasterios,	
  más	
   de	
   cien,	
  sketaes	
   y	
   ermitas	
   todos,	
   bajo	
   la	
   protección	
   del	
   Imperio	
  

                                                
87  F. LÓPEZ-NIETO Y MALLO, Honores y protocolo. Parte general, Madrid 20002, p. 657. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
194 

bizantino.	
  Dispuestos	
  a	
  llevar	
  siempre	
  una	
  vida	
  ascética.	
  Gracias	
  a	
  una	
  fuerte	
  donación	
  y	
  a	
  la	
  

aprobación	
  del	
  emperador	
  Basilio	
  II	
  se	
  construyó	
  un	
  templo	
  en	
  honor	
  a	
  la	
  Madre	
  de	
  Dios	
  tras	
  

la	
   victoria	
   de	
   éste	
   frente	
   a	
   los	
   musulmanes,	
   Atanasio	
   levanta	
   el	
   primer	
   monasterio,	
  

denominado	
   Gran	
   Laura,	
   el	
   nombre	
   eslavo	
   lavra	
   significa	
   camino	
   estrecho	
   o	
  monasterio,	
  

bajo	
   la	
   regla	
   de	
   san	
  Basilio.	
  A	
   fecha	
  de	
  hoy,	
   sigue	
   siendo	
  el	
  mayor	
  monasterio	
   del	
  Monte	
  

Athos	
  y	
  el	
  primero	
  en	
  jerarquía.	
  En	
  él	
  está	
  enterrado	
  también	
  san	
  Atanasio.	
  

4.-­‐1.	
  Profanaciones	
  latinas	
  

Durante	
   la	
   IV	
  Cruzada	
   (1202-­‐1204),	
   conocida	
  como	
   la	
  mercantil	
  o	
  comercial,	
   los	
   reyes	
  y	
  el	
  

papado	
  olvidaron	
  la	
  finalidad	
  religiosa	
  de	
  la	
  reconquista	
  de	
  los	
  Santos	
  Lugares	
  para	
  centrarse	
  

en	
  aspectos	
  crematísticos	
  y	
  en	
  aprovechar	
  la	
  debilidad	
  del	
  Imperio	
  bizantino	
  para	
  invadirlo	
  y	
  

fundar	
   el	
   Imperio	
   Latino	
   de	
   Constantinopla.	
   En	
   este	
   contexto,	
   un	
   gran	
   ejército	
   de	
  

mercenarios	
  catalanes-­‐aragoneses,	
  conocidos	
  como	
  los	
  almogávares,	
  saqueó	
  e	
   incendiaron	
  

los	
  monasterios	
   del	
  Monte	
  Athos	
   y	
   asesinaron	
   impíamente	
   a	
   centenares	
   de	
  monjes.	
  	
  Más	
  

tarde	
  los	
  invasores	
  latinos	
  fueron	
  expulsados	
  por	
  la	
  llegada	
  al	
  poder	
  del	
  emperador	
  Miguel	
  

VIII,	
  que	
  revitalizó	
  el	
  Imperio	
  bizantino.	
  Con	
  la	
  caída	
  en	
  1453	
  de	
  Constantinopla	
  a	
  manos	
  de	
  

los	
  otomanos	
  finalizaba	
  el	
  imperio	
  de	
  Oriente.	
  	
  

A	
   las	
   abadías	
   del	
  Monte	
   Athos	
   se	
   les	
   impuso	
   el	
   pago	
   de	
   impuestos	
   muy	
   elevados	
   que,	
  

además	
  de	
  acosos	
  continuos,	
  produjo	
  un	
  descenso	
  significativo	
  de	
   los	
  monjes	
  en	
   los	
  siglos	
  

siguientes,	
  que	
  solo	
  volvieron	
  a	
  florecer	
  en	
  el	
  siglo	
  XIX	
  con	
  las	
  donaciones	
  y	
  el	
  poder	
  de	
  los	
  

países	
  eslavos,	
  principalmente	
  de	
  los	
  zares	
  rusos.	
  

4.-­‐2.	
  Regla	
  del	
  siglo	
  X	
  

En	
  la	
  actualidad	
  son	
  veinte	
  los	
  grandes	
  monasterios	
  activos	
  en	
  el	
  Monte	
  Athos,	
  cada	
  uno	
  de	
  

ellos	
   gobernado	
   por	
   un	
   abad,	
   los	
   cuales	
   se	
   reúnen	
   dos	
   veces	
   al	
   año	
   en	
   la	
   llamada	
   Santa	
  

Asamblea.	
  La	
  vida	
  de	
  los	
  monjes	
  sigue	
  regida	
  por	
  el	
  Tragos	
  del	
  año	
  907,	
  que	
  divide	
  su	
  vida	
  

cotidiana	
   en	
   tres	
   partes	
   iguales	
   dedicadas	
   a	
   rezar,	
   trabajar	
   y	
   descansar,	
   similar	
   al	
   modo	
  

católico.	
   La	
   jornada	
  monacal	
   comienza	
   a	
   las	
   cuatro	
   de	
   la	
   madrugada	
   para	
   maitines.	
   Tras	
  

otras	
  actividades,	
  tiene	
  lugar	
  la	
  comida	
  principal	
  y	
  después	
  tiempo	
  personal	
  de	
  cada	
  monje.	
  



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

195 

Por	
  la	
  tarde	
  le	
  dedican	
  tiempo	
  a	
  la	
  oración.	
  Se	
  cena	
  muy	
  temprano	
  y	
  se	
  descansa	
  hasta	
  las	
  

once	
  de	
  la	
  noche,	
  momento	
  de	
  la	
  meditación	
  individual88.	
  

5.	
  LOS	
  DISTINTOS	
  MONASTERIOS	
  DEL	
  MONTE	
  ATHOS	
  

5.-­‐1.	
  Gran	
  Lavra:	
  Como	
  se	
  dijo	
  anteriormente	
  fue	
  fundado	
  en	
  el	
  963	
  por	
  san	
  Atanasio.	
  Está	
  

situado	
   en	
   la	
   zona	
   suroriental	
   de	
   la	
   península	
   del	
  Monte	
   Athos,	
   rica	
   en	
   ruinas	
   de	
   época	
  

paleocristiana,	
   siendo	
   ésta	
   la	
   fundación	
  más	
   antigua	
   y	
  más	
   grande	
   de	
   la	
   Santa	
  Montaña.	
  

Viven	
  actualmente	
  350	
  monjes,	
  tiene	
  17	
  capillas	
  interiores	
  y	
  19	
  capillas	
  en	
  su	
  periferia.	
  Entre	
  

sus	
   tesoros	
   artísticos	
   destacan	
   el	
   icono	
   de	
   Nuestra	
   Señora	
   de	
   Koukouzelissa,	
   dalmáticas	
  

donadas	
  por	
  patriarcas	
  y	
  emperadores	
  y	
  varias	
  reliquias	
  de	
  gran	
  importancia.	
  Decorado	
  con	
  

frescos	
  del	
  siglo	
  XVI,	
  lo	
  adornan	
  relieves	
  esculpidos	
  en	
  mármol.	
  La	
  biblioteca	
  del	
  Monasterio	
  

tiene	
  más	
  de	
  2.000	
  manuscritos,	
  30.000	
  libros	
  impresos,	
  165	
  códices	
  unos	
  100	
  manuscritos	
  

en	
   lenguas	
   extranjeras89.	
   Este	
   gran	
   Monasterio	
   fue	
   fundado	
   por	
   el	
   monje	
   Atanasios	
   el	
  

Athonita	
  durante	
  el	
  período	
  del	
  Emperador	
  Romano	
  Nikephoros	
  Phocas;	
  él	
  es	
  considerado	
  el	
  

fundador	
  del	
  monacato	
  athonita	
  y	
  del	
  santo	
  Monasterio	
  de	
  la	
  Gran	
  Lavra,	
  considerada	
  como	
  

la	
  Madre	
  de	
  todos	
  los	
  Monasterios	
  del	
  Monte	
  Athos.	
  Consta	
  de	
  cuatro	
  columnas	
  y	
  un	
  domo.	
  

Los	
  trabajos	
  algo	
  más	
  tardíos	
  de	
  restauración	
  obrados	
  sobre	
  este	
  Katolikon,	
   le	
  han	
  dado	
  su	
  

actual	
   estructura	
   cruciforme90.	
   El	
  Monasterio	
   de	
   la	
  Gran	
   Lavra,	
   es	
   el	
   primero	
   en	
   el	
   orden	
  

jerárquico	
  dentro	
  de	
   los	
  veinte	
  Monasterios	
  presentes	
  en	
  el	
  Monte	
  Athos.	
  Este	
   tradicional	
  

Monasterio	
  tiene	
  una	
  organización	
  (desde	
  hace	
  pocos	
  años)	
  cenobítica.	
  El	
  Monasterio	
  tiene	
  

un	
   aspecto	
   típico	
   de	
   una	
   ciudadela	
   medieval,	
   rodeado	
   por	
   una	
   muralla	
   formando	
   una	
  

fortaleza	
  que	
  cuenta	
  con	
  15	
  torres;	
  muchos	
  kelliones	
   independientes,	
  tres	
  skitas,	
  contando	
  

con	
  una	
  región	
  donde	
  también	
  se	
  ubican	
  algunas	
  Kalyvas.	
  El	
  Katolikon	
  de	
  este	
  antiquísimo	
  

Monasterio	
  ha	
  servido	
  de	
  modelo	
  para	
  todos	
  los	
  Katolikones	
  que	
  han	
  sido	
  construidos	
  con	
  

posterioridad	
  en	
  el	
  Monte	
  Athos91.	
  	
  

5.-­‐2.	
  Vatopediou:	
  Está	
  situado	
  en	
  la	
  parte	
  nororiental	
  de	
  la	
  península	
  del	
  Monte	
  Athos.	
  Sus	
  

primeros	
  monjes	
  fueron	
  serbios	
  y	
  sigue	
  contando	
  con	
  benefactores	
  de	
  esa	
  nacionalidad.	
  Su	
  

excelente	
   campanario	
   se	
   construyó	
   a	
   principios	
   del	
   siglo	
   XV.	
   La	
   biblioteca	
   contiene	
  

                                                
88  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 52-69. 
89  http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/   Visto 27-12-2015. 
90  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 155-175. 
91   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
196 

aproximadamente	
   2.000	
   manuscritos,	
   más	
   de	
   35.000	
   libros	
   impresos	
   y	
   25	
   pergaminos.	
  

Aparte	
   de	
   pinturas	
  murales	
   del	
   siglo	
   XIV,	
   vestiduras	
   litúrgicas	
   y	
   vasos	
   sagrados,	
   su	
   tesoro	
  

más	
  grande	
  es	
  la	
  reliquia	
  del	
  cinturón	
  que	
  llevó	
  la	
  Virgen	
  María,	
  tejida	
  por	
  ella	
  misma,	
  según	
  

la	
   tradición.	
   En	
   la	
   actualidad,	
   la	
   comunidad	
   monacal	
   se	
   compone	
   de	
   alrededor	
   de	
   50	
  

consagrados,	
  muchos	
  de	
  los	
  cuales	
  son	
  chipriotas92.	
  	
  

Este	
  Monasterio	
  es	
  uno	
  de	
  los	
  más	
  tradicionales	
  bastiones	
  del	
  monacato	
  serbio	
  en	
  el	
  Monte	
  

Athos,	
  aunque	
  por	
  supuesto,	
  de	
  menor	
  importancia	
  que	
  el	
  Monasterio	
  Serbio	
  de	
  Chelandari.	
  

Su	
  abad,	
  el	
  Higúmeno	
  Efraín,	
  es	
  un	
  reconocido	
  y	
   joven	
  monje	
  de	
  gran	
  autoridad	
  espiritual	
  

dentro	
   de	
   la	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   serbia93.	
   El	
   Monasterio	
   de	
   Vatopediou,	
   durante	
   su	
   gestión,	
  

experimentó	
   un	
   gran	
   renacimiento	
   a	
   pesar	
   de	
   la	
   sangrienta	
   guerra	
   que	
   asoló	
   aquella	
  

República	
  balcánica,	
  llegando	
  a	
  contar	
  en	
  la	
  actualidad	
  con	
  algo	
  más	
  de	
  30	
  monjes94.	
  

5.-­‐3.	
   Iviron:	
   Erigido	
   a	
   finales	
   del	
   siglo	
   X	
   por	
   san	
   Juan	
   el	
   Georgiano.	
   Al	
   igual	
   que	
   otros	
  

monasterios	
   del	
  Monte	
   Athos,	
   durante	
   el	
   siglo	
   XIV	
   sufrió	
   graves	
   daños	
   a	
   manos	
   de	
   los	
  

piratas,	
   almogáraves	
   y	
   por	
   partidarios	
   de	
   la	
   unión	
   de	
   las	
   Iglesias	
   ortodoxa	
   y	
   católica.	
   La	
  

biblioteca	
   contiene	
   una	
   importante	
   colección	
   de	
   incunables	
   y	
   15	
   rollos	
   dedicados	
   a	
   la	
  

liturgia.	
  Entre	
  sus	
  piezas,	
  destaca	
  el	
  icono	
  de	
  Nuestra	
  Señora	
  de	
  Portaitissa,	
  protector	
  de	
  la	
  

Montaña	
   Sagrada	
   o	
  Monte	
   Athos.	
   El	
   árbol	
   de	
   limón,	
   una	
   impresionante	
   lámpara	
   de	
   siete	
  

brazos	
  de	
  plata;	
  vestiduras	
  episcopales,	
  como	
  la	
  del	
  Patriarca	
  Dionisios	
   IV	
  o	
  un	
  libro	
  de	
  los	
  

evangelios	
  regalo	
  del	
  zar	
  Pedro	
  el	
  Grande	
  y	
  las	
  reliquias	
  de	
  150	
  santos95.	
  

El	
   conocido	
  Monasterio	
  de	
   Iviron	
  está	
  ubicado	
  en	
  el	
   lado	
  nororiental	
  de	
   la	
  península,	
  este	
  

Monasterio	
  fue	
  fundado	
  durante	
  el	
  último	
  cuarto	
  del	
  siglo	
  X,	
  por	
  parte	
  de	
  Juan	
  Tornikipos,	
  

quién	
   fue	
   un	
   cortesano	
   del	
   rey	
   David	
   de	
   Iberia	
   (actual	
   Georgia).	
   El	
   Monasterio	
   de	
   Iviron	
  

ocupa	
  el	
  tercer	
  lugar	
  en	
  el	
  rango	
  de	
  honor	
  que	
  agrupa	
  a	
  los	
  veinte	
  Monasterios	
  del	
  Monte	
  

Athos,	
  en	
  los	
  años	
  90	
  del	
  siglo	
  XX	
  estaba	
  habitado	
  por	
  61	
  monjes,	
  los	
  cuales	
  se	
  estructuran	
  

según	
  el	
  esquema	
  idiorrítmico.	
  Su	
  Katolikon	
  se	
  construyó	
  en	
  la	
  primera	
  mitad	
  del	
  siglo	
  XI,	
  y	
  

fue	
  restaurado	
  en	
  el	
  año	
  1513.	
  Durante	
  el	
  período	
  de	
  tiempo	
  que	
  va	
  desde	
  el	
  siglo	
  XVI	
  al	
  XIX	
  

sufrió	
   varias	
   restauraciones	
   en	
   sus	
   muros,	
   los	
   cuales	
   le	
   dieron	
   su	
   aspecto	
   magnificente	
  

                                                
92  http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/   Visto 27-12-2015. 
93  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 176-191. 
94   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
95  http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/   Visto 27-12-2015. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

197 

actual.	
   Su	
   templon	
   es	
   de	
  madera	
   tallada	
   y	
   es	
   anterior	
   al	
   siglo	
   XVIII96.	
   El	
   skevofylakion	
   del	
  

Monasterio,	
   o	
   tesorería,	
   contiene	
   ornamentos	
   litúrgicos	
   sacerdotales	
   bordados	
   en	
   oro,	
  

cálices	
   y	
   otros	
   elementos	
   de	
   culto,	
   así	
   como	
   también	
  muchas	
  muestras	
   de	
   arte	
   sacro	
   de	
  

origen	
  ruso.	
  Su	
  biblioteca	
  es	
  una	
  de	
   las	
  más	
   ricas	
  de	
   todo	
  el	
  Monte	
  Athos,	
   conteniendo	
   la	
  

increíble	
   cantidad	
   de	
   más	
   de	
   2.000	
   códices,	
   15	
   pergaminos	
   litúrgicos,	
   y	
   15.000	
   libros	
  

impresos.	
  La	
  mencionada	
  biblioteca	
  contiene	
  también	
  numerosos	
  documentos	
  imperiales	
  y	
  

patriarcales	
  de	
  gran	
  importancia97.	
  

5.-­‐4.	
  Chelandariou:	
  Este	
  monasterio,	
  en	
  el	
  que	
  viven	
  22	
  monjes	
  en	
  la	
  actualidad,	
  se	
  funda	
  en	
  

el	
   siglo	
  XII	
  por	
  dos	
  príncipes	
  serbios	
  que	
   luego	
  serían	
  santos	
  de	
   la	
   Iglesia	
  ortodoxa	
  con	
   los	
  

nombres	
   de	
   san	
   Simeón	
   y	
   san	
   Sabas.	
   El	
   katholikon	
   está	
   dedicado	
   a	
   la	
   presentación	
   en	
   el	
  

Templo	
   de	
   la	
   Santísima	
  Virgen	
  María	
   y	
   fue	
   construida	
   en	
   el	
   siglo	
   XIV98.	
   Como	
   el	
   resto	
   de	
  

cenobios,	
  contiene	
  miles	
  de	
  libros	
  y	
  códices	
  de	
  distintas	
  épocas.	
  Cuenta	
  con	
  una	
  reliquia	
  de	
  

san	
  Simeón,	
  eficaz	
  para	
  curar	
  la	
  esterilidad	
  femenina.	
  Destacan	
  también,	
  además	
  de	
  iconos	
  

de	
  la	
  Virgen,	
  bordados	
  y	
  vestimentas	
   litúrgicas,	
  dos	
  cruces	
  hechas	
  de	
  la	
  madera	
  de	
  la	
  Vera	
  

Cruz,	
  un	
  díptico	
  con	
  24	
  miniaturas	
  y	
  la	
  caña	
  que	
  utilizó	
  Cristo	
  durante	
  su	
  Pasión99.	
  	
  

El	
   Monasterio	
   Athonita	
   de	
   Chelandari	
   queda	
   en	
   el	
   lado	
   del	
   noreste	
   de	
   la	
   península;	
   su	
  

nombre	
   probablemente	
   deriva	
   del	
   fundador	
   de	
   una	
   primitiva	
   colonia	
   Monástica	
   ubicada	
  

antiguamente	
  en	
  dicho	
   lugar,	
  puesto	
  que	
  el	
  nombre	
  de	
  aquel	
  monje	
  era	
  Chelandaris.	
  Este	
  

Monasterio	
   fue	
   fundado	
   hacia	
   finales	
   del	
   siglo	
   XII	
   por	
   el	
   gobernante	
   serbio	
   Esteban	
   É.	
  

Nemanya	
   y	
   su	
   hijo	
   Rastko	
   y	
   se	
   lo	
   considera	
   como	
   el	
   centro	
  monástico	
   y	
   espiritual	
   de	
   los	
  

serbios.	
   Dentro	
   del	
   Monte	
   Athos	
   ocupa	
   el	
   cuarto	
   lugar	
   en	
   el	
   rango	
   honorífico	
   de	
   los	
  

Monasterios	
  athonitas,	
  su	
  organización	
  es	
  idiorrítmica	
  y	
  hasta	
  mediados	
  de	
  la	
  década	
  pasada	
  

estaba	
  habitado	
  por	
  46	
  monjes100.	
  

El	
  Katolikon	
  está	
  dedicado	
  a	
  la	
  Presentación	
  de	
  la	
  Madre	
  de	
  Dios,	
  construido	
  a	
  principio	
  del	
  

siglo	
  XIV,	
  este	
  templo	
  sigue	
  la	
  estructura	
  bizantina	
  athonita.	
  Los	
  frescos	
  de	
  dicho	
  templo	
  se	
  

realizaron	
  entre	
  los	
  años	
  1319	
  y	
  1320,	
  pero	
  lamentablemente	
  en	
  el	
  año	
  1803	
  algunos	
  frescos	
  

fueron	
   cubiertos	
   por	
   otros	
   de	
   un	
   artista	
   con	
   inclinaciones	
   expresionistas.	
   El	
   Monasterio	
  

                                                
96  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 192-203. 
97   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
98  P. EVDOKIMOV, El arte del icono. Teología de la belleza, Madrid 1991. 
99  http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/   Visto 27-12-2015. 
100  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 204-221. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
198 

también	
   posee	
   13	
   pequeñas	
   capillas.	
   La	
   biblioteca	
   está	
   bien	
   organizada	
   y	
   contiene	
   181	
  

códices	
   griegos,	
   así	
   como	
   también,	
   809	
   códices	
   eslavos,	
   400	
   documentos	
   y	
   20.000	
   libros	
  

impresos,	
   de	
   los	
   cuales	
   3.000	
   están	
   escritos	
   en	
   griego.	
   Entre	
   los	
   tesoros	
   que	
   ofrece	
   este	
  

Monasterio	
  serbio	
  podemos	
  encontrar	
  unas	
  valiosas	
  piedras	
  de	
   los	
  siglos	
  XI	
  y	
  XII,	
  así	
  como	
  

ornamentos	
  ricamente	
  bordados	
  y	
   reliquias	
  muy	
  valiosas	
  como	
  una	
  astilla	
  de	
   la	
  corona	
  de	
  

espinas	
  de	
  Cristo,	
  reliquias	
  de	
  san	
  Sabas	
  y	
  otros	
  santos101.	
  

5.-­‐5.	
  Dionysiou:	
  Colgado	
  en	
  un	
  acantilado	
  a	
   80	
  metros	
  del	
  mar,	
   su	
   construcción	
   tuvo	
  que	
  

hacer	
   frente	
   a	
   muchas	
   dificultades	
   logísticas	
   y	
   económicas.	
   Contiene	
   las	
   pinturas	
  

apocalípticas	
  más	
  antiguas	
  del	
  mundo	
  ortodoxo.	
  Entre	
  sus	
  reliquias,	
  la	
  más	
  importante	
  es	
  la	
  

mano	
  derecha	
  de	
  san	
  Juan	
  Bautista.	
  Hay	
  más	
  de	
  15.000	
  libros,	
  entre	
  ellos	
  incunables	
  de	
  un	
  

valor	
  incalculable102.	
  El	
  Monasterio	
  de	
  Dionysiou	
  fue	
  construido	
  en	
  la	
  parte	
  suroccidental	
  de	
  

la	
  península,	
  y	
  está	
  dedicado	
  a	
  san	
  Juan	
  Bautista;	
  fue	
  fundado	
  por	
  san	
  Dionisios	
  de	
  Korseos	
  

(cerca	
  de	
  Kastoria)	
  en	
  el	
  siglo	
  XIV.	
  Este	
   importante	
  Monasterio	
  ocupa	
  el	
  quinto	
   lugar	
  en	
  el	
  

rango	
  honorífico	
  de	
  los	
  Monasterios	
  del	
  Monte	
  Athos,	
  su	
  organización	
  es	
  cenobítica	
  y	
  en	
  la	
  

década	
  pasada	
  contaba	
  con	
  un	
  número	
  de	
  59	
  monjes.	
  

El	
  Katolikon	
  del	
  Monasterio	
  fue	
  construido	
  durante	
  los	
  años	
  1537	
  al	
  1547,	
  y	
  los	
  frescos	
  del	
  

templo	
   fueron	
   pintados	
   durante	
   tales	
   años;	
   el	
   templo	
   es	
   cruciforme	
   y	
   coronado	
   por	
   un	
  

domo	
   rodeado	
   de	
   ábsides.	
   Los	
   Iconos	
   murales	
   fueron	
   realizados	
   por	
   el	
   artista	
   cretense	
  

Tzortzis.	
  Como	
  todos	
  los	
  monasterios	
  de	
  su	
  tipo,	
  el	
  de	
  Dionysiou,	
  posee	
  muchas	
  capillas103.	
  

La	
   tesorería	
   del	
  Monasterio	
   es	
  muy	
   rica	
   en	
   reliquias	
   de	
   varias	
   épocas,	
   así	
   como	
   también	
  

posee	
  muchos	
  decretales	
   imperiales	
  y	
  patriarcales.	
  Los	
  huesos	
  de	
  san	
  Niphon,	
  Patriarca	
  de	
  

Constantinopla,	
   se	
   guardan	
   en	
   una	
   cripta	
   especial	
   en	
   el	
  Katolikon.	
   La	
   biblioteca	
   está	
  muy	
  

bien	
  organizada	
  y	
  provista	
  de	
  gran	
  cantidad	
  de	
  volúmenes,	
  puesto	
  que	
  contiene	
  unos	
  804	
  

códices	
   manuscritos	
   sobre	
   temas	
   teológicos,	
   eclesiásticos	
   o	
   litúrgicos.	
   Uno	
   de	
   los	
  

manuscritos	
  más	
  valiosos	
  es	
  un	
  Evangelio	
  con	
  iluminaciones	
  del	
  siglo	
  XIII104.	
  El	
  Monte	
  Athos	
  

supone	
  un	
  entorno	
  maravilloso	
  y	
  espectacular105.	
  	
  

                                                
101   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
102  http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/   Visto 27-12-2015. 
103  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 222-237. 
104   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
105  J.Y. LELOUP, Palabras del Monte Athos, Madrid 1983; E. M. DE VOGÜÉ - N. STRAJOV, Dos viajes al monte Athos, 
Barcelona 2007; R. BYRON, Grecia. Viaje al Monte Athos, Barcelona 2014. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

199 

5.-­‐6.	
  Koutloumousiou:	
  Este	
  cenobio,	
  que	
  está	
  situado	
  en	
  la	
  capital	
  Karyes,	
  está	
  dedicado	
  a	
  la	
  

Transfiguración	
  de	
  Nuestro	
  Señor	
  Jesucristo.	
  Durante	
  la	
  Guerra	
  de	
  Independencia	
  griega	
  en	
  

el	
  siglo	
  XIX	
  sufrió	
  grandes	
  desperfectos.	
  El	
  katholikon	
  de	
  Koutloumousiou	
  es	
  del	
  siglo	
  XVI	
  y	
  es	
  

un	
   fiel	
   ejemplo	
   de	
   la	
   arquitectura	
   tradicional	
   del	
   Monte	
   Athos106.	
   Este	
   Monasterio	
   de	
  

Koutloumousiou	
   se	
   ubica	
   en	
   el	
   lado	
   nororiental	
   de	
   la	
   península,	
  muy	
   cerca	
   de	
   Karyes.	
   La	
  

existencia	
  de	
  este	
  Monasterio	
  es	
  muy	
  antigua,	
  ya	
  que	
  en	
  un	
  documento	
  fechado	
  en	
  el	
  año	
  

de	
  1169	
  ya	
  se	
  hace	
  referencia	
  a	
  él,	
  pero	
  el	
  Monasterio	
  tal	
  cual	
  lo	
  conocemos	
  hoy,	
  data	
  del	
  

siglo	
  XIV107.	
  

Este	
  antiquísimo	
  Monasterio	
  ocupa	
  el	
  sexto	
   lugar	
  dentro	
  del	
  rango	
  de	
  honor	
  que	
  agrupa	
  a	
  

los	
  veinte	
  Monasterios	
  presentes	
  en	
  el	
  Monte	
  Athos	
  y	
  a	
  comienzos	
  de	
  la	
  década	
  del	
  noventa	
  

estaba	
   habitado	
   por	
   73	
  monjes,	
   los	
   que	
   organizan	
   su	
   comunidad	
   de	
  modo	
   cenobítico.	
   Su	
  

Katolikon	
  fue	
  construido	
  en	
  1540,	
  siguiendo	
  el	
  mismo	
  plan	
  arquitectónico	
  de	
  la	
  mayoría	
  de	
  

los	
  templos	
  del	
  Monte	
  Athos,	
  es	
  decir,	
  una	
  estructura	
  rectangular,	
  con	
  un	
  domo	
  y	
  rodeado	
  

de	
  ábsides.	
   Su	
   templon	
   es	
   anterior	
  al	
   siglo	
  XIX	
   y	
  es	
   considerado	
  por	
  muchos	
   como	
  el	
  más	
  

espléndido	
  de	
  entre	
  los	
  Monasterios	
  athonitas.	
  Aparte	
  del	
  Katolikon,	
  este	
  Monasterio	
  ofrece	
  

muchas	
   capillas.	
   Su	
  biblioteca	
  no	
  es	
  demasiado	
   relevante	
   en	
   comparación	
   con	
  otras	
  de	
   la	
  

Santa	
  Montaña,	
  ya	
  que	
  posee	
  unos	
  662	
  códices	
  y	
  unos	
  3.500	
  libros	
  impresos108.	
  

5.-­‐7.	
  Pantokratoros:	
  Es	
  el	
   séptimo	
  en	
   la	
   jerarquía	
  de	
   los	
  monasterios	
  del	
  Monte	
  Athos.	
   Se	
  

encuentra	
  en	
   la	
   costa	
   Este.	
   Es	
  muy	
   rico	
  en	
  pinturas	
  murales	
  del	
   siglo	
  XIV	
   y	
  posee	
  más	
  de	
  

3.500	
   libros,	
   además	
   de	
   manuscritos.	
   Cuenta	
   con	
   un	
   trozo	
   de	
   la	
   Vera	
   Cruz	
   y	
   numerosas	
  

reliquias109.	
  El	
  Monasterio	
  de	
  Pantokratoros	
  se	
  ubica	
  en	
  la	
  parte	
  oriental	
  de	
  la	
  península,	
  y	
  

está	
   dedicado	
   a	
   la	
   Transfiguración	
   de	
   Nuestro	
   Señor.	
   Fue	
   fundado	
   por	
   Alexios	
   (el	
  

Stratopedarq)	
  y	
  Juan	
  (el	
  Primikerios),	
  entrando	
  en	
  pleno	
  funcionamiento	
  para	
  el	
  año	
  1363.	
  

Este	
   Monasterio	
   ocupa	
   el	
   séptimo	
   lugar	
   de	
   honor	
   dentro	
   de	
   los	
   veinte	
   Monasterios	
   del	
  

Monte	
   Athos	
   y	
   está	
   habitado	
   por	
   alrededor	
   de	
   70	
   monjes	
   que	
   viven	
   un	
   estilo	
   de	
   vida	
  

cenobítico.	
  La	
  famosa	
  Skita	
  Profeta	
  Elías	
  pertenece	
  a	
  esta	
  Institución110.	
  

	
  

                                                
106  http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/   Visto 27-12-2015. 
107  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 238-247. 
108   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
109  http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/   Visto 27-12-2015. 
110  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 248-255. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
200 

El	
  Katolikon	
  de	
  este	
  Monasterio	
  es	
  bastante	
  pequeño	
  debido	
  a	
   lo	
  ajustado	
  del	
   lugar	
  y	
  está	
  

construido	
   según	
   los	
   patrones	
   de	
   la	
   arquitectura	
   athonita,	
   aunque	
   con	
   una	
   ligera	
  

irregularidad,	
  es	
  decir,	
  que	
  la	
  distancia	
  entre	
  el	
  coro	
  y	
  el	
  santuario	
  es	
  mucho	
  más	
  grande	
  que	
  

lo	
   normal.	
   Este	
   templo	
   ofrece	
   extraordinarios	
   murales	
   realizados	
   por	
   iconógrafos	
   de	
   la	
  

escuela	
   macedónica.	
   Durante	
   el	
   transcurso	
   del	
   año	
   1854	
   se	
   le	
   debieron	
   hacer	
   algunas	
  

refacciones.	
   Este	
   Monasterio,	
   además	
   de	
   su	
   particular	
   Katolikon,	
   cuenta	
   con	
   unas	
   ocho	
  

capillas.	
  Su	
  biblioteca	
  contiene	
  350	
  códices,	
  dos	
  pergaminos	
  litúrgicos	
  y	
  alrededor	
  de	
  3.500	
  

libros	
  impresos.	
  A	
  pesar	
  de	
  la	
  santidad	
  del	
  Monte	
  Athos,	
  y	
  el	
  amor	
  de	
  los	
  monjes	
  hacia	
  sus	
  

antiguos	
  libros,	
  lamentablemente	
  en	
  años	
  recientes,	
  algunos	
  pocos	
  códices	
  han	
  sido	
  robados	
  

de	
  la	
  biblioteca.	
  Entre	
  los	
  tesoros	
  de	
  este	
  importante	
  Monasterio,	
  se	
  encuentra	
  junto	
  con	
  las	
  

astillas	
   de	
   la	
   Vera	
   Cruz,	
   muchas	
   reliquias	
   de	
   santos,	
   así	
   como	
   numerosos	
   ornamentos	
  

antiguos111.	
  

5.-­‐8.	
   Xiropotamou:	
  Es	
   uno	
   de	
  más	
   antiguos	
   de	
   cuantos	
   hay	
   en	
   el	
  Monte	
   Athos.	
   Entre	
   los	
  

tesoros,	
  están	
  la	
  patena	
  de	
  santa	
  Pulqueria,	
  defensora	
  y	
  promotora	
  de	
   la	
  defensa	
  de	
   la	
  fe,	
  

reliquias	
  de	
  otros	
  santos,	
  ornamentos,	
  vestiduras	
  episcopales	
  de	
  valor	
  incalculable,	
  pero	
  su	
  

mayor	
  tesoro	
  se	
  compone	
  de	
  dos	
  piezas	
  de	
  la	
  Vera	
  Cruz,	
  las	
  más	
  grandes	
  existentes	
  en	
  todo	
  

el	
  mundo,	
  que	
  tienen	
  un	
  agujero	
  hecho	
  por	
  uno	
  de	
  los	
  clavos	
  de	
  la	
  crucifixión112.	
  

El	
  Monasterio	
  de	
  Xeropotamou	
  está	
  ubicado	
  en	
  el	
   flanco	
  suroccidental	
  de	
   la	
  península	
  del	
  

Monte	
  Athos	
  y	
  está	
  dedicado	
  a	
   los	
   famosos	
  Cuarenta	
  Mártires.	
  El	
  mencionado	
  Monasterio	
  

fue	
   fundado	
   hacia	
   fines	
   del	
   siglo	
   X,	
   probablemente	
   por	
   parte	
   del	
   monje	
   Pavlos	
  

Xeropotamenos113.	
  

Xeropotamou	
  ocupa	
  el	
  octavo	
  puesto	
  en	
  el	
  ranking	
  jerárquico	
  de	
  los	
  veinte	
  monasterios	
  del	
  

Monte	
   Athos.	
   Actualmente	
   está	
   habitado	
   por	
   40	
   monjes	
   sobre	
   datos	
   de	
   1990	
   y	
   es	
   de	
  

organización	
  idiorrítmica.	
  Es	
  de	
  destacar	
  que	
  en	
  los	
  últimos	
  10	
  años	
  han	
  crecido,	
  en	
  general,	
  

el	
  número	
  de	
  vocaciones	
  monásticas.	
  	
  

El	
  Katolikon	
  del	
  Monasterio	
  fue	
  construido	
  por	
  César	
  Dapontes	
  entre	
  los	
  años	
  1761	
  y	
  1763,	
  

dicho	
  templo	
  sigue	
  el	
  plan	
  arquitectónico	
  típico	
  de	
  todos	
  los	
  Monasterios	
  del	
  Monte	
  Athos.	
  

                                                
111   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
112  http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/   Visto 27-12-2015. 
113  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 256-265. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

201 

Los	
  murales	
  de	
   la	
  pared	
   realizados	
  en	
  el	
  mismo	
   tiempo	
  de	
   su	
  creación,	
   se	
  han	
  mantenido	
  

hasta	
  hoy	
  en	
  condiciones	
  exquisitas.	
  	
  

La	
   biblioteca	
   contiene	
   409	
   códices	
   manuscritos	
   y	
   4.000	
   volúmenes	
   de	
   libros	
   impresos.	
  

También,	
   el	
   monasterio	
   ofrece	
   tesoros	
   inestimables,	
   tales	
   como	
   un	
   fragmento	
   de	
   la	
  

Verdadera	
  Cruz	
  y	
  reliquias	
  de	
  los	
  principales	
  santos	
  de	
  la	
  Iglesia	
  ortodoxa114.	
  

5.-­‐9.	
  Zografou:	
  Situado	
  entre	
  árboles	
  en	
  la	
  parte	
  suroccidental	
  de	
  la	
  península,	
  lo	
  fundaron	
  

tres	
  monjes.	
  Está	
  dedicado	
  a	
  san	
  Jorge,	
  de	
  quien	
  se	
  conserva	
  un	
  viejo	
  icono	
  el	
  cual	
  es	
  uno	
  de	
  

sus	
  tesoros	
  más	
  preciados.	
  A	
  finales	
  del	
  siglo	
  XIII,	
  26	
  de	
  sus	
  monjes	
  fueron	
  martirizados	
  por	
  

el	
   emperador	
   Miguel	
   VIII.	
   El	
   motivo	
   era	
   la	
   oposición	
   de	
   los	
   monjes	
   del	
  Monte	
   Athos	
   al	
  

Concilio	
  de	
  Lyon	
  II,	
  que	
  el	
  emperador	
  apoyaba	
  por	
  motivos	
  políticos.	
  	
  

Hasta	
  el	
  siglo	
  XIX,	
  los	
  monjes	
  de	
  origen	
  griego	
  y	
  serbio	
  convivieron	
  con	
  los	
  de	
  origen	
  búlgaro,	
  

pero	
  a	
  partir	
  de	
  1845	
  viven	
  únicamente	
  búlgaros.	
  Al	
  ser	
  de	
  esta	
  nacionalidad,	
  mantuvieron	
  

una	
   postura	
   antigriega	
   a	
   principios	
   del	
   siglo	
   XX,	
   pero	
   continuaron	
   fieles	
   a	
   la	
   autoridad	
  

eclesiástica	
  del	
  lugar115.	
  El	
  Monasterio	
  de	
  Zographou	
  está	
  localizado	
  en	
  el	
  lado	
  del	
  suroeste	
  

de	
   la	
  península.	
  Fue	
  construido	
  durante	
  el	
   siglo	
  X	
  por	
   los	
  monjes	
  Moisés,	
  Aarón	
  y	
   Juan	
  de	
  

Ohrid.	
  Este	
  Monasterio	
  está	
  dedicado	
  a	
  san	
  Jorge.	
  Zographou	
  ocupa	
  el	
  puesto	
  noveno	
  en	
  la	
  

línea	
   jerárquica	
  en	
   la	
  que	
  se	
  ubican	
   los	
  veinte	
  Monasterios	
  presentes	
  en	
  el	
  Monte	
  Athos	
  y	
  

está	
  habitado	
  por	
  15	
  monjes,	
  según	
  datos	
  del	
  año	
  1990,	
  contando	
  con	
  una	
  organización	
  de	
  

corte	
  cenobítica.	
  Sus	
  monjes	
  son	
  todos	
  de	
  origen	
  búlgaro,	
  y	
  desde	
  1845,	
  todos	
  los	
  servicios	
  

se	
  realizan	
  en	
  búlgaro116.	
  

El	
  Katolikon	
  actual	
  fue	
  erigido	
  durante	
  el	
  siglo	
  XIX	
  y	
  sus	
  frescos	
  fueron	
  realizados	
  en	
  el	
  año	
  

1817.	
  El	
  Monasterio	
  posee	
  ocho	
  capillas	
  dentro	
  del	
  recinto	
  monástico,	
  y	
  ocho	
  más	
  por	
  fuera	
  

de	
  sus	
  muros.	
  La	
  biblioteca	
  está	
  localizada	
  en	
  la	
  torre	
  del	
  Monasterio	
  y	
  ofrece	
  manuscritos	
  

raros,	
   códices	
   griegos	
   y	
   búlgaros,	
   y	
   aproximadamente	
   10.000	
   libros	
   impresos	
   en	
   griego	
   y	
  

demás	
   idiomas	
  eslavos.	
  Su	
  más	
  preciado	
   tesoro	
  es	
  el	
   códice	
  1,	
  el	
   cual	
   contiene	
   la	
  primera	
  

historia	
  de	
  Bulgaria	
  escrita	
  por	
  el	
  monje	
  Paisios	
  en	
  1745117.	
  

                                                
114   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
115  http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/   Visto 27-12-2015. 
116  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 266-273. 
117   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
202 

	
  

5.-­‐10.	
  Dochiariou:	
  Es	
  uno	
  de	
  los	
  pocos	
  cenobios	
  del	
  Monte	
  Athos	
  que	
  no	
  ha	
  padecido	
  ningún	
  

incendio	
  a	
  lo	
  largo	
  de	
  su	
  historia.	
  Tiene	
  unos	
  bellos	
  frescos	
  murales	
  realizados	
  por	
  artistas	
  de	
  

la	
   Escuela	
   de	
   Creta.	
   La	
   biblioteca	
   contiene	
   545	
   manuscritos,	
   62	
   de	
   los	
   cuales	
   son	
  

pergaminos,	
  y	
  más	
  de	
  5.000	
  libros	
  impresos118.	
  

El	
   Monasterio	
   de	
   Docheiariou	
   está	
   situado	
   en	
   el	
   lado	
   oriental	
   del	
   Promontorio,	
   y	
   fue	
  

fundado	
   entre	
   los	
   años	
   1030	
   y	
   1032	
   por	
   el	
   monje	
   Daniel	
   de	
   Docheiariou;	
   este	
   antiguo	
  

Monasterio	
   ocupa	
   el	
   décimo	
   lugar	
   en	
   el	
   orden	
   honorífico	
   de	
   los	
   veinte	
   Monasterios	
  

athonitas	
  y	
  según	
  datos	
  de	
   la	
  primera	
  década	
  de	
  este	
  siglo	
  XXI,	
  está	
  habitado	
  por	
  unos	
  32	
  

monjes.	
  Este	
  Monasterio	
  está	
  organizado	
  cenobíticamente119.	
  	
  

El	
  Katolikon	
  de	
  este	
  Monasterio	
  se	
  construyó	
  con	
  la	
  colaboración	
  de	
  Juan	
  Lapousneanos	
  en	
  

1568.	
  Este	
  templo	
  es	
  el	
  más	
  grande	
  de	
  entre	
  todos	
  los	
  Katolikon	
  del	
  resto	
  de	
  los	
  Monasterios	
  

del	
  Monte	
  Athos,	
  siendo	
  su	
  característica	
  principal	
  la	
  gran	
  altura.	
  El	
  artista	
  cretense	
  Tzortzis	
  

pintó	
  sus	
  frescos	
  en	
  el	
  año	
  1568,	
  quien	
  años	
  antes,	
  había	
  pintado	
  los	
  frescos	
  del	
  Katolikon	
  

del	
   Monasterio	
   serbio	
   de	
   Dionysiou,	
   lamentablemente	
   algunas	
   de	
   sus	
   pinturas	
   fueron	
  

repintadas	
  en	
  el	
  año	
  1855.	
  	
  

El	
  Monasterio	
  cuenta	
  con	
  10	
  capillas,	
  una	
  de	
   las	
  cuales	
  resguarda	
  el	
   Icono	
  milagroso	
  de	
   la	
  

Virgen	
  Gorgoepekoos	
   (presta	
   a	
   escuchar).	
   Entre	
   los	
  más	
   valiosos	
   tesoros	
   que	
   guarda	
   este	
  

Monasterio	
  encontramos	
  un	
  fragmento	
  de	
  la	
  Vera	
  Cruz	
  de	
  Nuestro	
  Señor,	
  así	
  como	
  también	
  

numerosas	
   reliquias	
   de	
   santos	
  muy	
   importantes.	
   Su	
   biblioteca,	
   en	
   comparación	
   con	
   la	
   de	
  

otros	
   Monasterios	
   del	
   Monte	
   Athos,	
   es	
   muy	
   modesta,	
   contando	
   con	
   tan	
   solo	
   395	
  

manuscritos	
   catalogados	
   y	
   otros	
   46	
   que	
   aún	
   no	
   han	
   sido	
   clasificados	
   y	
   1.500	
   libros	
  

impresos120.	
  

5.-­‐11.	
  Gregoriou:	
  

Está	
  construido	
  en	
  uno	
  de	
  los	
  sitios	
  más	
  bellos	
  del	
  Monte	
  Athos,	
  en	
  el	
  lado	
  suroccidental	
  de	
  

la	
   península.	
   Este	
  Monasterio	
   está	
   dedicado	
   a	
   san	
   Nicolás	
   y	
   fue	
   fundado	
   en	
   el	
   siglo	
   XIV.	
  

                                                
118  http://es.aleteia.org/2014/09/02/monasterios-del-monte-athos-lugar-sagrado-de-la-iglesia-ortodoxa/   Visto 27-12-2015. 
119  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 274-285. 
120   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

203 

Gregoriou	
   ocupa	
   el	
   decimoséptimo	
   lugar	
   en	
   el	
   rango	
   honorífico	
   que	
   incluye	
   a	
   los	
   veinte	
  

Monasterios	
  presentes	
  en	
  el	
  Monte	
  Athos,	
  siendo	
  con	
  todo	
  uno	
  de	
  los	
  mejor	
  organizados	
  y	
  

se	
  halla	
  regido	
  por	
  un	
  estricto	
  estilo	
  de	
  vida	
  cenobítico.	
  	
  

Según	
   datos	
   de	
   1990	
   este	
   Monasterio	
   estaba	
   habitado	
   por	
   70	
   monjes.	
   Su	
   Katolikon	
   fue	
  

erigido	
  en	
  el	
  año	
  1768,	
  de	
  acuerdo	
  a	
  las	
  normas	
  arquitectónicas	
  típicas	
  del	
  Monte	
  Athos,	
  las	
  

paredes	
  del	
  templo	
  fueron	
  decoradas	
  con	
  preciosos	
  murales	
  (1779)	
  por	
  parte	
  de	
  dos	
  monjes	
  

santos:	
  Gabriel	
  y	
  Gregorio	
  de	
  Kastoria.	
  	
  

El	
  nartex	
   o	
   vestíbulo	
  de	
   la	
   iglesia	
  es	
  un	
  agregado	
  posterior	
  a	
   la	
   construcción	
  original.	
   Este	
  

venerable	
   Monasterio	
   cuenta	
   también	
   con	
   numerosas	
   capillas121.	
   La	
   biblioteca	
   de	
   este	
  

Monasterio,	
  lamentablemente	
  es	
  bastante	
  pobre;	
  dado	
  a	
  que	
  en	
  los	
  disturbios	
  suscitados	
  en	
  

1821	
  a	
   raíz	
  de	
   la	
  gesta	
   independista	
  griega	
  contra	
  el	
  dominio	
   turco	
   fue	
   incendiada,	
  por	
   lo	
  

que	
  hoy	
  cuenta	
  con	
  sólo	
  unos	
  297	
  manuscritos	
  y	
  cerca	
  de	
  4.500	
  libros	
  impresos.	
  	
  

Entre	
   los	
   tesoros	
   del	
  Monasterio	
   encontramos,	
   al	
   igual	
   que	
   en	
   todos	
   los	
  Monasterios	
   del	
  

Monte	
  Athos,	
  un	
  trozo	
  de	
  la	
  auténtica	
  Cruz	
  de	
  Nuestro	
  Señor,	
  así	
  como	
  también	
  reliquias	
  de	
  

los	
  principales	
  santos	
  de	
  Grecia122.	
  

5.-­‐12.	
  Karakallou	
  

Este	
  Monasterio	
  está	
  dedicado	
  a	
  los	
  apóstoles	
  san	
  Pedro	
  y	
  san	
  Pablo,	
  y	
  fue	
  levantado	
  en	
  el	
  

lado	
   oriental	
   de	
   la	
   península;	
   este	
   Monasterio	
   es	
   realmente	
   muy	
   antiguo,	
   ya	
   que	
   se	
   le	
  

menciona	
  en	
  un	
  documento	
  fechado	
  en	
  el	
  año	
  1018.	
  El	
  Monasterio	
  de	
  Karakallou	
  ocupa	
  el	
  

undécimo	
   lugar	
   dentro	
   del	
   rango	
   honorífico	
   que	
   contempla	
   a	
   los	
   veinte	
  Monasterios	
   del	
  

Monte	
   Athos.	
   En	
   el	
   año	
   1990	
   estaba	
   habitado	
   por	
   19	
  monjes,	
   número	
   que	
   seguramente	
  

debe	
   haber	
   aumentado	
   con	
   el	
   moderado	
   renacer	
   vocacional	
   experimentado	
   en	
   Grecia	
  

durante	
  los	
  mediados	
  y	
  fines	
  de	
  la	
  década	
  pasada;	
  este	
  tradicional	
  Monasterio	
  cuenta	
  con	
  18	
  

Kelliones123.	
  	
  

Su	
   actual	
   Katolikon	
   fue	
   construido	
   entre	
   los	
   años	
   1548	
   y	
   1564,	
   siguiendo	
   el	
   modelo	
  

arquitectónico	
   usual	
   del	
  Monte	
  Athos,	
   aparte	
   de	
   su	
   bello	
  Katolikon,	
   el	
  Monasterio	
   cuenta	
  

                                                
121  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 344-351. 
122   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
123  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 286-293. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
204 

con	
   siete	
   capillas	
   pequeñas.	
   Su	
   antigua	
   biblioteca	
   incluye	
   unos	
   279	
   códices	
   manuscritos,	
  

documentos	
  oficiales	
  de	
   la	
  época	
   imperial	
  bizantina,	
  así	
   como	
  unos	
  2.500	
   libros	
   impresos.	
  

Entre	
  los	
  tesoros	
  del	
  Monasterio	
  se	
  encuentra	
  un	
  fragmento	
  de	
  la	
  auténtica	
  Cruz	
  y	
  reliquias	
  

de	
  varios	
  santos124.	
  

5.-­‐13.	
  San	
  Panteleimon:	
  

	
  

El	
  Monasterio	
  de	
  san	
  Panteleimon	
  (san	
  Pantaleón)	
  fue	
  construido	
  en	
  el	
  lado	
  sud-­‐occidental	
  

de	
   la	
   península.	
   Este	
   gran	
   Monasterio	
   ruso	
   fue	
   erigido	
   en	
   su	
   ubicación	
   actual	
   en	
   1765,	
  

mientras	
   que	
   las	
   fechas	
   de	
   construcción	
   del	
   edificio	
   original	
   es	
   muchísimo	
   más	
   antigua,	
  

puesto	
  que	
  data	
  de	
  principios	
  del	
   siglo	
   XI.	
   La	
   construcción	
  del	
   actual	
  Monasterio	
   se	
   inició	
  

durante	
   las	
   primeras	
   décadas	
   del	
   siglo	
   XVIII,	
   con	
   la	
   generosa	
   ayuda	
   financiera	
   del	
  

gobernante	
  de	
  Moldova-­‐Wallachia,	
  Skarlatos	
  Kallimaches.	
  	
  

Hacia	
   1895	
   este	
   importante	
  Monasterio	
   contaba	
   con	
   la	
   presencia	
   de	
   alrededor	
   de	
   1.000	
  

monjes,	
   mientras	
   que	
   en	
   1903	
   con	
   1.446;	
   sin	
   embargo	
   luego	
   de	
   casi	
   100	
   años,	
   en	
   la	
  

actualidad	
  solo	
  son	
  algo	
  más	
  de	
  40	
  monjes.	
  San	
  Panteleimon	
  ocupa	
  el	
  lugar	
  décimo	
  noveno	
  

dentro	
   del	
   ranking	
   honorífico	
   de	
   los	
   veinte	
  Monasterios	
   presentes	
   en	
   el	
  Monte	
   Athos.	
   El	
  

Monasterio	
  de	
  san	
  Panteleimon	
  se	
  rige	
  por	
  una	
  organización	
  monástica	
  de	
  tipo	
  cenobítico,	
  la	
  

cual	
  se	
  extiende	
  a	
  sus	
  cuatro	
  skitas.	
  	
  

El	
   Monasterio	
   está	
   conformado	
   desde	
   el	
   punto	
   de	
   vista	
   arquitectónico	
   como	
   un	
   pueblo	
  

pequeño,	
   con	
   muchas	
   edificaciones	
   de	
   alturas	
   diversas	
   y	
   muchos	
   domos	
   que	
   le	
   dan	
   su	
  

fisonomía	
   tan	
   particular.	
   En	
   1968	
   un	
   voraz	
   incendio	
   destruyó	
   un	
   ala	
   del	
   Monasterio.	
   Su	
  

Katolikon	
   fue	
   construido	
   entre	
   los	
   años	
   1812	
   y	
   1821,	
   y	
   está	
   dedicado	
   a	
   san	
   Panteleimon,	
  

siguiendo	
  el	
  mismo	
  esquema	
  arquitectónico	
  de	
  la	
  mayoría	
  de	
  los	
  templos	
  del	
  Monte	
  Athos;	
  

aparte	
   de	
   su	
  Katolikon	
   el	
  Monasterio	
   cuenta	
   con	
   otras	
   capillas	
   pequeñas125.	
   La	
   biblioteca	
  

monástica	
  está	
   alojada	
  en	
  un	
  edificio	
   separado	
  del	
   resto	
  del	
  Monasterio	
   y	
   contiene	
  en	
   su	
  

                                                
124   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
125  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 362-371. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

205 

interior	
  unos	
  1.320	
  manuscritos	
  griegos	
  y	
  otros	
  600	
  de	
  origen	
  paleoeslavo,	
  así	
   como	
  unos	
  

25.000	
  libros	
  impresos126.	
  

5.-­‐14.	
  San	
  Pablo:	
  

Este	
  Monasterio	
  está	
  dedicado	
  a	
  Cristo	
  Salvador,	
  y	
  se	
  encuentra	
  ubicado	
  en	
  la	
  parte	
  oriental	
  

de	
   la	
   península	
   del	
  Monte	
   Athos.	
   Su	
   existencia	
   data	
   del	
   año	
   972,	
   ya	
   que	
   en	
   un	
   antiguo	
  

manuscrito	
   fechado	
   en	
   tal	
   año	
   se	
   hace	
   referencia	
   a	
   él	
   por	
   primera	
   vez.	
   Esta	
   venerable	
  

institución	
  ocupa	
  el	
  décimo	
  cuarto	
  lugar	
  dentro	
  del	
  orden	
  honorífico	
  que	
  agrupa	
  a	
  los	
  veinte	
  

Monasterios	
   que	
   están	
   presentes	
   en	
   el	
   Monte	
   Athos.	
   Según	
   datos	
   del	
   año	
   1990,	
   está	
  

habitado	
  por	
  91	
  monjes	
  que	
  guardan	
  un	
  estilo	
  de	
  vida	
  cenobítico127.	
  Su	
  Katolikon	
  actual	
  fue	
  

construido	
   durante	
   los	
   años	
   1839	
   y	
   1844	
   y	
   tiene	
   como	
   características	
   muy	
   especiales	
   su	
  

estructura	
  de	
  mármol	
  y	
  la	
  simetría	
  de	
  sus	
  ventanales;	
  además	
  del	
  Katolikon,	
  el	
  Monasterio	
  

consta	
  de	
  17	
  capillas	
  y	
  una	
  gran	
  torre	
  erigida	
  en	
  1522.	
  

Su	
   biblioteca	
   es	
   más	
   bien	
   modesta	
   frente	
   a	
   la	
   de	
   otros	
   Monasterios	
   vecinos	
   en	
   lo	
   que	
  

respecta	
   a	
   incunables,	
   ya	
   que	
   alberga	
   495	
   códices	
   manuscritos	
   y	
   unos	
   12.500	
   libros	
  

impresos.	
   Entre	
   los	
   tesoros	
   más	
   preciados	
   de	
   este	
   Monasterio	
   encontraremos	
   un	
   Icono	
  

portátil	
   de	
   la	
   Teotokos	
   llamada	
   La	
   Virgen	
   de	
   Myrovlitissa	
   o	
   mirra	
   que	
   fluye,	
   también	
   un	
  

fragmento	
   del	
  madero	
   de	
   la	
   Cruz,	
   además	
   de	
   parte	
   de	
   los	
   regalos,	
   según	
   la	
   tradición	
   del	
  

lugar,	
   que	
   los	
   Reyes	
   Magos	
   le	
   ofrendaron	
   al	
   Niño	
   Jesús.	
   El	
   Monasterio	
   de	
   san	
   Pablo	
   es	
  

propietario	
   de	
   una	
   nueva	
   skita	
   con	
   25	
  Kalivas	
   o	
   Cabañas,	
   habitadas	
   por	
   40	
  monjes.	
   En	
   el	
  

edificio	
  principal	
  de	
  la	
  nueva	
  skita	
  aloja	
  unos	
  200	
  manuscritos128.	
  

5.-­‐15.	
  Simonos	
  Petras:	
  

Este	
  majestuoso	
  Monasterio	
  se	
  localiza	
  en	
  la	
  parte	
  suroccidental	
  de	
  la	
  península,	
  sobre	
  sus	
  

orillas;	
  siendo	
  construido	
  a	
  principios	
  del	
  siglo	
  XIV	
  por	
  san	
  Simón,	
  el	
  cual	
   lo	
  erigió	
  sobre	
   la	
  

ladera	
  de	
  un	
  precipicio	
  a	
  230	
  metros	
  de	
  altura	
  sobre	
  el	
  nivel	
  del	
  mar.	
  Simonos	
  Petras	
  ocupa	
  

el	
  décimo	
  tercer	
  lugar	
  dentro	
  del	
  orden	
  jerárquico	
  en	
  que	
  se	
  agrupan	
  los	
  veinte	
  Monasterios	
  

                                                
126   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
127  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 310-319. 
128   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
206 

presentes	
  en	
  el	
  Monte	
  Athos,	
  y	
  es	
  habitado	
  en	
  la	
  actualidad	
  por	
  más	
  de	
  80	
  monjes	
  que	
  se	
  

rigen	
  dentro	
  de	
  un	
  estricto	
  sistema	
  cenobítico129.	
  	
  

	
  

El	
  monumental	
   edificio	
   de	
   este	
  Monasterio	
   fue	
   siete	
   veces	
   destruido,	
   tres	
   de	
   ellas	
   por	
   la	
  

acción	
  del	
  fuego,	
  durante	
   los	
  siglos	
  XIV	
  y	
  XVII,	
  y	
  por	
  última	
  vez	
  en	
  1891.	
  La	
  mayoría	
  de	
   los	
  

documentos	
  del	
  Monasterio,	
  así	
  como	
  muchos	
  libros,	
  decretales	
  imperiales	
  y	
  vasos	
  litúrgicos	
  

fueron	
   destruidos	
   durante	
   los	
   incendios,	
   pero	
   el	
   último	
   de	
   ellos	
   (1891)	
   afectó	
  

particularmente	
  al	
  Katolikon	
  y	
  a	
  la	
  biblioteca130.	
  

La	
   reconstrucción	
   del	
   Monasterio	
   comenzó	
   durante	
   el	
   mismo	
   año	
   en	
   que	
   se	
   produjo	
   el	
  

incendio	
  gracias	
  a	
   la	
  generosidad	
  de	
   los	
  Zares	
  rusos.	
  Su	
  Katolikon	
  es	
  de	
  típica	
  arquitectura	
  

athonita,	
   si	
  bien	
   conserva	
  algunas	
  partes	
  de	
   la	
  antigua	
  edificación.	
  Este	
  Monasterio	
  posee	
  

cuatro	
   capillas	
   dentro	
   de	
   sus	
  muros	
   y	
   otras	
   ocho	
   externas.	
   La	
   tesorería	
   y	
   la	
   biblioteca	
   no	
  

ofrecen	
  tesoros	
  de	
  tiempos	
  muy	
  antiguos	
  debido	
  a	
  la	
  gran	
  cantidad	
  de	
  desastres	
  que	
  sufrió	
  

este	
   Monasterio,	
   sin	
   embargo	
   la	
   biblioteca	
   actual	
   está	
   admirablemente	
   organizada	
   y	
   se	
  

destaca	
   la	
   gran	
   cantidad	
   de	
   libros	
  modernos	
   y	
   demás	
   publicaciones,	
   en	
   especial	
   aquellas	
  

referidas	
  a	
  las	
  ciencias131.	
  

5.-­‐16.	
  Stavronikita:	
  

Este	
  Monasterio	
  está	
  ubicado	
  en	
  la	
  costa	
  oriental	
  de	
  la	
  península,	
  a	
  una	
  altura	
  de	
  50	
  metros	
  

sobre	
   el	
   nivel	
   del	
  mar	
   y	
   es	
   el	
   último	
   en	
   ser	
   construido	
   en	
   la	
   Santa	
  Montaña;	
   una	
   de	
   las	
  

características	
  principales	
  de	
  este	
  Monasterio	
  es	
   su	
  estructura	
   fortificada,	
   la	
   cual	
   le	
  da	
  un	
  

aire	
   de	
   fortaleza	
   medieval.	
   Stavronikita	
   ocupa	
   el	
   décimo	
   quinto	
   lugar	
   en	
   el	
   ranking	
  

honorífico	
  que	
  agrupa	
  a	
   los	
  veinte	
  Monasterios	
  presentes	
  en	
  el	
  Monte	
  Athos,	
  a	
  comienzos	
  

de	
  los	
  años	
  noventa	
  estaba	
  habitado	
  por	
  28	
  monjes,	
  hoy	
  probablemente	
  este	
  número	
  haya	
  

subido,	
   puesto	
   que	
   en	
   la	
   última	
   década	
   se	
   registró	
   un	
   leve	
   repunte	
   en	
   las	
   vocaciones	
  

monásticas	
   de	
   Europa	
  Oriental,	
   ya	
   sea	
   en	
   Grecia	
   como	
   en	
   los	
   países	
   post-­‐comunistas.	
   Su	
  

comunidad	
   se	
   organiza	
   según	
   las	
   pautas	
   del	
   monacato	
   cenobítico132.	
   Este	
  Monasterio,	
   al	
  

                                                
129  N. AFANASSIEFF - N.  KOULOMZINE - J. MEYENDORFF - A. SCHMEMANN, La primanté de Pierre dans l’Église Orthodoxe, 
Neuchátel (Suiza) 1963 
130  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 302-309. 
131   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
132  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 320-331. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

207 

igual	
   que	
   otros,	
   fue	
   repetidamente	
   destruido	
   por	
   el	
   fuego,	
   durante	
   los	
   años	
   1067,	
   1817,	
  

1864	
  y	
  1879.	
  	
  

Su	
  Katolikon	
  fue	
  construido	
  entre	
  los	
  años	
  1527	
  y	
  1536;	
  los	
  frescos	
  que	
  decoran	
  sus	
  muros	
  

fueron	
   realizados	
   por	
   el	
   artista	
   cretense	
   Teophanes,	
   en	
   cuanto	
   a	
   su	
   estructura	
  

arquitectónica	
  sigue	
  las	
  reglas	
  generales	
  de	
  la	
  construcción	
  athonita.	
  Su	
  templo	
  también	
  fue	
  

pintado	
  por	
   el	
  mencionado	
   artista.	
   Aparte	
   de	
   este	
  Katolikon	
   existen	
   seis	
   capillas	
   dentro	
   y	
  

fuera	
   del	
  Monasterio.	
  Su	
   biblioteca	
   es	
   comparativamente	
  modesta	
   en	
   relación	
   a	
   la	
   de	
   los	
  

Monasterios	
   vecinos,	
   puesto	
   que	
   aloja	
   unos	
   170	
   manuscritos	
   y	
   varios	
   miles	
   de	
   libros	
  

impresos;	
  su	
  skevofylakion	
  aloja	
  tesoros	
  de	
  mucho	
  valor,	
  así	
  como	
  una	
  inmensa	
  variedad	
  de	
  

reliquias	
  santas,	
  vasos	
  litúrgicos,	
  pectorales,	
  y	
  demás	
  ornamentos	
  u	
  objetos	
  de	
  culto133.	
  

5.-­‐17.	
  Xenophon:	
  

El	
  Monasterio	
  de	
  Xenophon	
  está	
  ubicado	
  en	
   la	
  parte	
   suroccidental	
  del	
  Monte	
  Athos	
   y	
   fue	
  

construido	
  en	
  el	
  año	
  1010	
  por	
  el	
  monje	
  Xenophon.	
  Este	
  antiguo	
  Monasterio	
  de	
  casi	
  mil	
  años,	
  

ocupa	
  el	
  decimosexto	
  lugar	
  en	
  la	
  línea	
  jerárquica	
  que	
  agrupa	
  a	
  los	
  veinte	
  Monasterios	
  de	
  la	
  

santa	
  Montaña,	
  en	
  la	
  actualidad	
  está	
  habitado	
  por	
  alrededor	
  de	
  60	
  monjes134.	
  	
  

El	
  Monasterio	
  de	
  Xenophon	
   tiene	
  como	
  características	
  distintiva	
  dos	
  Katolikon:	
   El	
  original,	
  

dedicado	
  en	
  honor	
  de	
  san	
   Jorge,	
  el	
   cual	
   fue	
  construido	
  en	
  el	
   siglo	
  XVI,	
  en	
  cuyo	
   interior	
   se	
  

encuentran	
  unos	
  bellísimos	
  frescos	
  de	
  la	
  Escuela	
  Cretense;	
  en	
  cambio	
  el	
  nuevo	
  Katolikon	
  se	
  

construyó	
  entre	
  los	
  años	
  1817-­‐1837	
  y	
  es	
  el	
  templo	
  más	
  grande	
  de	
  todo	
  el	
  Monte	
  Athos.	
  El	
  

Monasterio	
  cuenta	
  con	
  ocho	
  capillas	
  dentro	
  del	
  recinto	
  y	
  otras	
  seis	
  fuera	
  del	
  Monasterio.	
  La	
  

biblioteca	
   no	
   es	
   precisamente	
   de	
   las	
   más	
   interesantes	
   en	
   comparación	
   con	
   la	
   de	
   otros	
  

Monasterios	
  de	
   la	
  Santa	
  Montaña,	
  puesto	
  que	
  tan	
  solo	
  aloja	
  unos	
  300	
  manuscritos	
  y	
  unos	
  

4.000	
  libros	
  impresos135.	
  

5.-­‐18.	
  Esfigmenuo:	
  	
  

	
  

                                                
133   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 
134  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 332-343. 
135   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
208 

Ha	
  sido	
  el	
  bastión	
  más	
  recalcitrante	
  de	
  la	
  ortodoxia	
  del	
  Monte	
  Athos,	
  luego	
  de	
  que	
  en	
  1964	
  

se	
  reunieran	
  el	
  papa	
  Pablo	
  VI,	
  por	
  parte	
  de	
  la	
  Iglesia	
  católica,	
  y	
  el	
  patriarca	
  Atenágoras	
  I,	
  por	
  

parte	
  de	
  la	
  Iglesia	
  ortodoxa,	
  tras	
  casi	
  diez	
  siglos	
  de	
  enemistad,	
  y	
  revocaran	
  los	
  decretos	
  de	
  

excomunión	
   mutua.	
   A	
   partir	
   de	
   ese	
   día,	
   los	
   monjes	
   de	
   Esfigmenuo	
   rehusaron	
   seguir	
   el	
  

mandato	
   del	
   Patriarca	
   traidor	
   y	
   sus	
   sucesores,	
   e	
   izaron	
   las	
   banderas	
   negras	
   con	
   el	
  

determinante	
   lema	
  Ortodoxia	
  o	
  muerte,	
  en	
  una	
   lucha	
  por	
   la	
  supervivencia	
  del	
  grupo	
  y	
  sus	
  

creencias136.	
  

5.-­‐19.	
  Filotheou:	
  

Se	
  trata	
  del	
  duodécimo	
  Monasterio	
  de	
  la	
  jerarquía	
  de	
  los	
  monasterios	
  del	
  Monte	
  Athos.	
  Se	
  

encuentra	
  situado	
  al	
  lado	
  del	
  Monasterio	
  de	
  Karakallou	
  a	
  una	
  altitud	
  de	
  350	
  m.	
  sobre	
  el	
  nivel	
  

del	
  mar.	
  Fundado	
  a	
  finales	
  del	
  siglo	
  X	
  por	
  san	
  Filotheou.	
  La	
  celebración	
  del	
  Monasterio	
  está	
  

dedicada	
   a	
   la	
   Anunciación	
   de	
   la	
   Madre	
   de	
   Dios	
   y	
   se	
   celebra	
   el	
   25	
   de	
   marzo	
   según	
   el	
  

calendario	
  Gregoriano	
  o	
  el	
  7	
  de	
  abril	
   según	
  el	
   calendario	
   Juliano.	
  El	
  Monasterio	
  alberga	
  el	
  

icono	
   de	
   la	
   Virgen	
   Glykophilousa.	
   La	
   biblioteca	
   contiene	
   250	
   manuscritos	
   y	
   2.500	
   libros	
  

impresos,	
  de	
  los	
  cuales	
  500	
  están	
  en	
  ruso	
  y	
  rumano.	
  En	
  el	
  Monasterio	
  de	
  san	
  Filotheou	
  viven	
  

unos	
  60	
  monjes137.	
  

5.-­‐20.	
  Konstamonitou:	
  

El	
  Monasterio	
  Konstamonitou	
  está	
  encuadrado	
  en	
  la	
  costa	
  sureste	
  de	
  la	
  Península	
  de	
  Athos,	
  

a	
  la	
  altura	
  de	
  200	
  m.	
  sobre	
  el	
  nivel	
  del	
  mar,	
  en	
  una	
  ladera	
  arborizada	
  de	
  la	
  montaña,	
  entre	
  el	
  

Monasterio	
  Dionysiou,	
  a	
  30	
  minutos	
  del	
  mar.	
  Este	
  Monasterio	
  está	
  dedicado	
  a	
  san	
  Esteban	
  

Protomártir,	
   primer	
   diácono	
   de	
   la	
   Iglesia.	
   Fundado	
   en	
   el	
   siglo	
   X	
   por	
   un	
   monje,	
   llamado	
  

Konstamonites;	
  el	
  primer	
  registro	
  histórico	
  de	
  este	
  Monasterio	
  aparece	
  en	
  unos	
  documentos	
  

del	
  siglo	
  XI.	
  	
  

Al	
   delimitarse	
   sus	
   fronteras	
   por	
   el	
   Imperio,	
   comenzó	
   a	
   recibir	
   apoyo	
   financiero	
   del	
  

Reglamento	
   Serbio.	
   Después	
   de	
   la	
   caída	
   del	
   Imperio,	
   el	
  Monasterio	
   pasó	
   por	
   períodos	
   de	
  

prosperidad	
   y	
   decadencia138.	
   Las	
   destrucciones	
   ocasionadas	
   por	
   un	
   incendio	
   a	
   finales	
   del	
  

siglo	
  XVI	
  fueron	
  las	
  responsables	
  por	
  una	
  decadencia	
  que	
  duró	
  hasta	
  finales	
  del	
  siglo	
  XVIII,	
  

                                                
136  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 352-361. 
137  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 294-301. 
138   http://www.geocities.ws/pro_ortodoxia/06/repub.htm  Visto 09-01-2016. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

209 

cuando	
  el	
  ala	
  este	
  fue	
  construida	
  con	
  la	
  ayuda	
  financiera	
  del	
  griego	
  Vassiliki	
  y	
  su	
  mujer	
  Ali	
  

Pasha.	
  Cincuenta	
  años	
  después,	
  el	
  ala	
  norte	
  y	
  el	
  Katolikon	
  fueron	
  construidos	
  por	
  los	
  monjes	
  

Simeón	
   de	
   Stayira	
   y	
   Iossif,	
   del	
  Monasterio	
   de	
   Xeropotamou.	
   El	
  Katolikon,	
   dedicado	
   a	
   san	
  

Esteban,	
   Protomártir,	
   es	
   una	
   construcción	
   bastante	
   elevada	
   y	
   de	
   acuerdo	
   con	
   el	
   estilo	
  

arquitectónico	
  athonita,	
  construido	
  a	
  mediados	
  del	
  siglo	
  XIX	
  sobre	
  las	
  ruinas	
  del	
  antiguo139.	
  

Además	
   del	
   Katolikon,	
   consta	
   de	
   otras	
   ocho	
   capillas,	
   cuatro	
   de	
   ellas	
   internas	
   y	
   cuatro	
  

externas.	
   Las	
   internas	
   están	
   dedicadas	
   a	
   la	
   Virgen	
   Guardián	
   de	
   la	
   Puerta,	
   a	
   los	
   santos	
  

Constantino	
  y	
  Helena,	
  a	
  Todos	
  los	
  Santos	
  y	
  a	
  san	
  Nicolás.	
  En	
  la	
  capilla	
  de	
  Nuestra	
  Señora	
  está	
  

el	
   milagroso	
   icono	
   de	
   la	
   Virgen	
   Guardiana	
   de	
   la	
   Puerta.	
   Las	
   capillas	
   exteriores	
   están	
  

dedicadas	
  a	
  los	
  santos	
  Arcángeles,	
  en	
  el	
  cementerio,	
  a	
  la	
  Santísima	
  Trinidad,	
  a	
  san	
  Antonio	
  y	
  

a	
   san	
  Nicolás.	
   Los	
  paineles	
  del	
   santuario	
  de	
  Katolikon	
   son	
  de	
  mármol	
   ateniense.	
   Entre	
   los	
  

tesoros	
  que	
  guarda	
  el	
  Monasterio,	
  los	
  más	
  notables	
  son	
  los	
  iconos	
  de	
  san	
  Esteban,	
  el	
  de	
  la	
  

Virgen	
  Hodighitria	
  y	
  el	
  de	
  la	
  Virgen	
  Antiphonetria.	
  	
  

Hay	
   también	
   algunas	
   reliquias	
   de	
   santos,	
   objetos	
   litúrgicos	
   y	
   eclesiásticos	
   entre	
   otros.	
   El	
  

Monasterio	
  Konstamonitou	
  posee	
  110	
  originales	
  manuscritos	
  y	
  muchos	
  más	
  libros	
  impresos.	
  

El	
  Monasterio	
  Konstamonitou	
  está	
  habitado	
  por	
  una	
  comunidad	
  de	
  30	
  monjes	
  con	
  datos	
  del	
  

año	
  1990	
  que	
  observan	
  la	
  forma	
  cenobítica	
  de	
  la	
  vida	
  monástica.	
  Ocupa	
  la	
  vigésima	
  posición	
  

en	
  la	
  jerarquía	
  de	
  los	
  Monasterios	
  athonitas140.	
  

6.	
  CONCLUSIÓN	
  

La	
   Iglesia	
   ortodoxa	
   se	
   distingue	
   por	
   estar	
   presidida	
   por	
   los	
   Patriarcas.	
   La	
   Cruz	
   de	
   los	
  

ortodoxos	
  posee	
  ocho	
  brazos.	
  Sobre	
  el	
  eje	
  central	
  pasan	
  tres	
  travesaños.	
  El	
  superior	
  posee	
  la	
  

famosa	
   inscripción	
   Jesús	
  Nazareno	
  Rey	
  de	
   los	
   judíos.	
   Los	
  pies	
  del	
  Cristo	
  no	
  están	
  clavados	
  

con	
  un	
  solo	
  clavo	
  sino	
  con	
  dos,	
  uno	
  para	
  cada	
  pie.	
  El	
  travesaño	
  inferior	
  es	
  para	
  los	
  pies	
  del	
  

Crucificado.	
  No	
  está	
  horizontal.	
  Una	
  de	
  sus	
  puntas	
  está	
  inclinada	
  hacia	
  arriba	
  y	
  la	
  otra	
  hacia	
  

abajo.	
  La	
  que	
  está	
  más	
  arriba	
  es	
  para	
  el	
  buen	
  Ladrón	
  y	
  la	
  de	
  más	
  abajo	
  es	
  para	
  el	
  mal	
  ladrón.	
  

En	
  otros	
  contextos	
  la	
  parte	
  que	
  está	
  más	
  subida	
  muestra	
  el	
  Paraíso	
  y	
  la	
  de	
  más	
  abajo	
  señala	
  

el	
  Infierno.	
  Los	
  cristianos	
  ortodoxos	
  tienen	
  la	
  creencia	
  de	
  un	
  solo	
  Dios.	
  En	
  representaciones	
  

se	
  puede	
  ver	
  la	
  cruz	
  como	
  fue	
  descripta	
  antes,	
  y	
  a	
  un	
  costado	
  de	
  ésta,	
  la	
  Virgen	
  María	
  y	
  del	
  

                                                
139  M. CAPUANI, Monte Athos. Baluardo monástico del Cristianesimo orientale, Novara (Italia), 19912, pp. 372-379. 
140  http://www.ecclesia.com.br/athos/konstamonitou.html  Visto 09-01-2016. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
210 

otro	
   lado	
   al	
   discípulo	
   bien	
   amado	
   por	
   Jesús,	
   Juan.	
   Una	
   de	
   las	
   características	
   de	
   la	
   Iglesia	
  

ortodoxa	
  es	
  su	
  preocupación	
  por	
  mantener	
  una	
  continuidad	
  y	
  una	
  tradición.	
  	
  

Pero	
  esto	
  no	
  implica	
  un	
  culto	
  al	
  pasado,	
  sino	
  más	
  bien	
  un	
  sentido	
  de	
  identidad	
  y	
  continuidad	
  

con	
  los	
  testimonios	
  apostólicos	
  originales,	
  tal	
  y	
  como	
  se	
  realizaban	
  a	
  través	
  de	
  la	
  comunidad	
  

sacramental	
  de	
  cada	
  iglesia	
  local.	
  El	
  Espíritu	
  Santo,	
  cuya	
  gracia	
  se	
  recibe	
  en	
  Pentecostés,	
  es	
  

considerado	
   el	
   guía	
   de	
   la	
   Iglesia	
   hacia	
   la	
   verdad	
   completa141.	
   Se	
   concede	
   la	
   gracia	
   para	
  

enseñar	
  y	
  para	
  orientar	
  a	
  la	
  comunidad	
  a	
  ciertos	
  ministros,	
  en	
  especial	
  a	
  los	
  obispos	
  de	
  cada	
  

diócesis,	
   o	
   se	
   expresa	
   a	
   través	
   de	
   ciertas	
   instituciones	
   como	
   los	
   Concilios.	
   Sin	
   embargo,	
  

puesto	
  que	
  la	
  Iglesia	
  no	
  está	
  formada	
  sólo	
  por	
  obispos	
  o	
  por	
  clérigos,	
  sino	
  también	
  por	
  toda	
  

la	
  comunidad	
   laica,	
   la	
   Iglesia	
  ortodoxa	
  defiende	
   la	
  creencia	
  de	
  que	
  el	
  pueblo	
  de	
  Dios	
  es	
  el	
  

guardián	
  de	
  la	
  fe.	
  Esta	
  creencia	
  de	
  que	
  la	
  verdad	
  es	
  inseparable	
  de	
  la	
  vida	
  de	
  la	
  comunidad,	
  

ofrece	
   las	
   bases	
   para	
   el	
   entendimiento	
   estricto	
   de	
   la	
   sucesión	
   apostólica	
   de	
   los	
   obispos.	
  

Consagrados	
  por	
  sus	
  iguales	
  y	
  ocupando	
  el	
  lugar	
  de	
  Cristo	
  en	
  la	
  Última	
  Cena,	
  momento	
  en	
  el	
  

que	
   se	
   reúne	
   la	
   Iglesia,	
   los	
   obispos	
   son	
   los	
   guardianes	
   y	
   testigos	
   de	
   una	
   tradición	
   que	
   se	
  

remonta	
  de	
  forma	
  interrumpida	
  hasta	
  los	
  apóstoles	
  y	
  que	
  unifica	
  a	
  las	
  iglesias	
  locales	
  en	
  la	
  

comunidad	
  de	
  la	
  fe.	
  

El	
  Monte	
  Athos	
  es	
  la	
  península	
  más	
  oriental	
  de	
  las	
  tres	
  que	
  componen	
  la	
  península	
  Calcídica,	
  

en	
   Grecia	
   septentrional,	
   y	
   es	
   un	
   auténtico	
   Estado	
   autónomo	
   al	
   interno	
   de	
   la	
   soberanía	
  

griega.	
   La	
   tercera	
   pierna	
   de	
   la	
   península	
   Calcídica	
   tiene	
   una	
   superficie	
   de	
   335	
   kilómetros	
  

cuadrados	
  y	
  se	
  pierde	
  en	
  el	
  Mar	
  Egeo	
  por	
  50	
  kilómetros	
  de	
  longitud	
  y	
  una	
  anchura	
  que	
  varía	
  

entre	
   los	
   7	
   y	
   los	
   12	
   kilómetros.	
   El	
   Monte	
   Athos	
   posee	
   un	
   status	
   especial,	
   dentro	
   de	
   la	
  

República	
   griega,	
   similar	
   a	
   la	
   que	
   posee	
   la	
   Ciudad	
   del	
   Vaticano	
   dentro	
   de	
   la	
   República	
  

italiana,	
   aunque	
   para	
   los	
   asuntos	
   religiosos,	
   se	
   dirigen	
   al	
   Patriarcado	
   Ecuménico	
   de	
  

Constantinopla,	
  como	
  allí	
  siguen	
  llamando	
  a	
  Estambul.	
  	
  

Se	
  trata	
  en	
  toda	
  regla	
  de	
  una	
  república	
  monástica.	
  Es	
  una	
  república	
  teocrática,	
  totalmente	
  

administrada	
   por	
   monjes	
   e	
   independiente,	
   ya	
   que	
   Grecia	
   se	
   encarga	
   sólo	
   de	
   asuntos	
  

concernientes	
  a	
  su	
  defensa	
  y,	
  en	
  parte,	
  a	
  sus	
   relaciones	
  exteriores.	
  De	
   los	
  20	
  Monasterios	
  

ortodoxos,	
  que	
  aquí	
  se	
  encuentran,	
  17	
  son	
  griegos,	
  uno	
  ruso,	
  uno	
  serbio	
  y	
  uno	
  búlgaro.	
  Más	
  

adelante,	
  Grecia	
  devolvió	
  a	
  los	
  monjes	
  su	
  constitución	
  religiosa	
  y	
  autonomía.	
  La	
  Constitución	
  

                                                
141 Jn 16,13. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

211 

griega	
   reconoció	
   el	
   Monte	
   Athos	
   como	
   una	
   provincia	
   autónoma,	
   nombrando	
   un	
  

representante	
  del	
  rey,	
  más	
  tarde	
  de	
  la	
  presidencia	
  de	
  la	
  República,	
  con	
  rango	
  y	
  privilegios	
  de	
  

diplomático.	
  Desde	
  el	
  punto	
  de	
  vista	
  eclesiástico,	
  el	
  Monte	
  Athos	
  es	
  una	
  Exarquía	
  patriarcal,	
  

sujeta	
   al	
   Patriarca	
   de	
   Constantinopla.	
   A	
   partir	
   de	
   1969,	
   el	
   gobierno	
   griego	
   suprimió	
   la	
  

autonomía	
  de	
  los	
  monjes.	
  

La	
  naturaleza	
  jurídica	
  de	
  este	
  ente	
  religioso	
  de	
  la	
  Iglesia	
  Greco-­‐ortodoxa,	
  que	
  ha	
  sido	
  objeto	
  

de	
  regulación	
  minuciosa	
  por	
  el	
  derecho	
  internacional,	
  dando	
  así	
  continuidad	
  a	
  los	
  artículos	
  

que	
  dedicamos	
  al	
  concepto	
  de	
  soberanía,	
  origen	
  y	
  fundamento	
  del	
  fons	
  honorum	
  que	
  tanta	
  

importancia	
   tiene	
   para	
   el	
   legítimo	
   ejercicio	
   del	
   derecho	
   premial.	
   El	
  Monte	
   Athos	
   es	
   una	
  

montaña	
  de	
  Grecia	
  situada	
  a	
  2033	
  metros	
  de	
  altura	
  en	
  el	
  extremo	
  de	
  la	
  península	
  de	
  Agian	
  

Oros.	
  Desde	
  el	
  siglo	
  VIII,	
  este	
  lugar	
  era	
  habitado	
  por	
  monjes	
  que	
  vivían	
  de	
  forma	
  aislada	
  o	
  en	
  

pequeñas	
  comunidades.	
  El	
  Monasterio	
  más	
  antiguo,	
  el	
  de	
  Kolovos,	
  fue	
  establecido	
  entre	
  los	
  

años	
  869	
  y	
  873.	
  	
  

En	
  el	
  año	
  963	
  el	
  monje	
  Atanasio	
  funda	
  la	
  república	
  monacal	
  del	
  Monte	
  Athos,	
  que	
  recibió	
  su	
  

primer	
  estatuto	
  por	
  los	
  edictos	
  imperiales	
  de	
  Constantino	
  Monómaco	
  (1042-­‐1055).	
  En	
  este	
  

estatuto	
  se	
  prohibía	
  el	
  acceso	
  a	
   la	
  Montaña	
  Santa	
  a	
   las	
  mujeres	
  y	
  a	
   los	
  animales	
  hembras.	
  

Resulta	
   curioso	
   apreciar	
   que	
   aún	
   hoy	
   día	
   permanece	
   en	
   vigor	
   esta	
   prohibición,	
   en	
   lo	
  

referente	
  a	
  la	
  presencia	
  femenina,	
  la	
  cual	
  incluso	
  figura	
  en	
  el	
  Tratado	
  de	
  Adhesión	
  de	
  Grecia	
  

a	
  la	
  Comunidad	
  Europea,	
  como	
  una	
  restricción	
  a	
  la	
  libre	
  circulación	
  de	
  personas.	
  

En	
  el	
  siglo	
  XV,	
  en	
  el	
  momento	
  de	
  su	
  apogeo,	
  había	
  en	
  el	
  Monte	
  Athos	
   treinta	
  Monasterios	
  

con	
   un	
  millar	
   de	
  monjes	
   cada	
   uno.	
   A	
  mediados	
   del	
   siglo	
   XX	
   quedaban	
   unos	
   veinte	
   rusos,	
  

búlgaros,	
   serbios	
   y	
   griegos.	
   En	
   la	
   década	
   1980-­‐1990	
   el	
  Monte	
   Athos	
   contaba	
   con	
   1.400	
  

monjes.	
  Con	
  el	
  transcurso	
  de	
  los	
  siglos	
  el	
  Monte	
  Athos	
  se	
  ha	
  erigido	
  en	
  el	
  centro	
  de	
  cultura	
  

religiosa	
  más	
   importante	
   de	
   la	
   comunidad	
   ortodoxa142.	
   Durante	
   el	
   Imperio	
   bizantino	
   y	
   la	
  

dominación	
   turca,	
   el	
  Monte	
   Athos	
   gozó	
   de	
   ciertos	
   privilegios	
   e	
   inmunidades	
   en	
   materia	
  

judicial.	
  	
  

Al	
   igual	
   que	
   para	
   el	
   resto	
   de	
   los	
   ortodoxos	
   que	
   habitaban	
   en	
   el	
   Imperio	
   otomano,	
   las	
  

potencias	
  europeas	
  trataron	
  de	
  obtener	
  de	
  la	
  Sublime	
  Puerta	
  una	
  garantía	
  internacional	
  del	
  

                                                
142  J. A. BARBERIS, Los Sujetos del Derecho Internacional actual, Madrid 1984, pp. 111-112. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
212 

mantenimiento	
  de	
  estos	
  privilegios	
  a	
  los	
  monjes	
  de	
  Monte	
  Athos	
  y,	
  en	
  este	
  sentido,	
  existen	
  

cláusulas	
   convencionales	
   que	
   así	
   lo	
   establecen143.	
   Entre	
   1912	
   y	
   1913,	
   con	
   motivo	
   de	
   las	
  

negociaciones	
  que	
  siguieron	
  a	
  la	
  guerra	
  de	
  los	
  Balcanes,	
  se	
  consideró	
  la	
  hipótesis	
  de	
  erigir	
  a	
  

Monte	
   Athos	
   en	
   un	
   Estado	
   independiente.	
   Grecia	
   y	
   Turquía	
   convinieron	
   en	
   encargar	
   a	
  

Alemania,	
  Austria-­‐Hungría,	
   Italia,	
  Rusia,	
  Francia	
  y	
  Gran	
  Bretaña	
   la	
  tarea	
  de	
  decidir	
  sobre	
   la	
  

península144.	
   En	
   cumplimiento	
   de	
   lo	
   estipulado	
   fue	
   convocada	
   una	
   Conferencia	
   de	
  

Embajadores	
  de	
  las	
  potencias	
  mencionadas	
  para	
  decidir	
  sobre	
  el	
  futuro	
  de	
  Monte	
  Athos.	
  En	
  

dicha	
  Conferencia	
  se	
  examinó	
  el	
  proyecto	
  de	
  un	
  estatuto	
  para	
  este	
  territorio	
  como	
  Estado	
  

neutral	
  e	
  independiente.	
  Pero	
  la	
  Conferencia	
  no	
  pudo	
  concluir	
  su	
  labor	
  debido	
  al	
  estallido	
  de	
  

la	
   Primera	
   Guerra	
  Mundial.	
   En	
   el	
   período	
   de	
   postguerra,	
   el	
   Tratado	
   de	
   Lausanne	
   incluyó	
  

Monte	
   Athos	
   dentro	
   del	
   territorio	
   griego.	
   Las	
   distintas	
   constituciones	
   griegas	
   dictadas	
   a	
  

partir	
  de	
  entonces	
  se	
  ocupan	
  del	
  Monte	
  Athos.	
  Así,	
  la	
  actual	
  Constitución	
  de	
  1975	
  se	
  refiere	
  

a	
   él	
   en	
   el	
   artículo	
   105.	
   El	
   Monte	
   Athos	
   constituye	
   hoy	
   día	
   una	
   República	
   autónoma	
  

confederada,	
  conforme	
  con	
  los	
  antiguos	
  privilegios,	
  dentro	
  del	
  Estado	
  griego.	
  Desde	
  el	
  punto	
  

de	
  vista	
  espiritual,	
  la	
  Santa	
  Montaña	
  se	
  encuentra	
  bajo	
  jurisdicción	
  del	
  Patriarca	
  ecuménico	
  

de	
  Constantinopla.	
  El	
  Monte	
  Athos	
  está	
  regido	
  por	
  una	
  Carta,	
  que	
  es	
  redactada	
  y	
  votada	
  por	
  

los	
   Monasterios	
   de	
   la	
   península	
   y	
   que	
   es	
   ratificada	
   por	
   el	
   Patriarca	
   ecuménico	
   y	
   por	
   el	
  

Parlamento	
  griego.	
  La	
  península	
  posee	
  su	
  organización	
  propia,	
  que	
  consta	
  de	
  una	
  Asamblea	
  

parlamentaria	
   llamada	
   la	
   santa	
   Comunidad	
   (Iera	
   Koinotis),	
   de	
   un	
   órgano	
   ejecutivo	
  

compuesto	
   por	
   cuatro	
   personas,	
   denominado	
   la	
   santa	
   Vigilancia	
   (Iera	
   Epistasia)	
   y	
   de	
  

tribunales	
  de	
  justicia.	
  La	
  competencia	
  de	
  las	
  autoridades	
  athonitas	
  está	
  determinada	
  por	
  los	
  

antiguos	
  privilegios	
  y	
  por	
  las	
  disposiciones	
  de	
  la	
  Carta.	
  

El	
  Patriarca	
  Ecuménico	
  ejerce	
   jurisdicción	
  espiritual	
  sobre	
   la	
  Sagrada	
  Montaña,	
  aprueba	
  su	
  

Carta,	
  vigila	
  el	
  cumplimiento	
  de	
   las	
  disposiciones	
  en	
  materia	
   religiosa	
  y	
  preside	
  el	
  Tribunal	
  

Supremo.	
  Por	
  otra	
  parte,	
  existe	
  en	
  Monte	
  Athos	
  un	
  Gobernador	
  designado	
  por	
  el	
  gobierno	
  

griego,	
  que	
  se	
  ocupa	
  del	
  orden	
  público	
  y	
  la	
  seguridad,	
  y	
  vela	
  que	
  los	
  órganos	
  locales	
  actúen	
  

dentro	
  de	
  sus	
  competencias.	
  Además,	
  las	
  decisiones	
  de	
  la	
  Santa	
  Comunidad	
  necesitan,	
  para	
  

ser	
   ejecutadas,	
   la	
   aprobación	
   del	
   Gobernador,	
   que	
   depende	
   del	
  Ministerio	
   de	
   Relaciones	
  

Exteriores	
   de	
  Grecia.	
   Asimismo,	
   la	
   justicia	
   común	
   es	
   competente	
   en	
   la	
   península	
   para	
   las	
  

                                                
143  Artículo 22 del Tratado preliminar de paz de san Stefano de 19 de febrero y 3 de marzo de 1878; artículo 63 del Tratado 
de Berlín de 13 de julio de 1878. 
144 Artículo 5 del Tratado de Londres (17/30 de mayo de 1913) y art. 15 del Tratado de Atenas (1/14 de noviembre de 1913). 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

213 

causas	
  no	
  reservadas	
  a	
  los	
  tribunales	
  athonitas.	
  En	
  la	
  organización	
  política	
  del	
  Monte	
  Athos	
  

puede	
  apreciarse	
  ciertas	
  peculiaridades	
  jurídicas	
  que,	
  de	
  alguna	
  forma,	
  atenúan	
  la	
  soberanía	
  

del	
   Estado	
   griego	
   sobre	
   la	
   República	
   monacal.	
   Pese	
   a	
   que	
   la	
   Carta	
   por	
   la	
   que	
   se	
   rige	
   es	
  

ratificada	
   por	
   el	
   Patriarca	
   Ecuménico	
   de	
   Constantinopla	
   en	
   pie	
   de	
   igualdad	
   con	
   el	
  

Parlamento	
   griego,	
   entendemos	
   que	
   el	
   ordenamiento	
   jurídico	
   del	
   Monte	
   Athos	
   es	
  

totalmente	
  dependiente	
  del	
  ordenamiento	
   jurídico	
  griego,	
  en	
   todas	
   las	
  materias,	
  desde	
  el	
  

momento	
  que	
  lo	
  legislado	
  por	
  la	
  santa	
  Comunidad	
  o	
  Asamblea	
  parlamentaria,	
  necesita,	
  para	
  

tener	
   fuerza	
  ejecutiva,	
   la	
   aprobación	
  del	
  Gobernador	
  del	
   Estado	
  griego.	
  Con	
   los	
  matices	
   y	
  

privilegios	
   históricos	
   que	
   es	
   de	
   justicia	
   reconocerle,	
   puede	
   concluirse	
   que	
   el	
  Monte	
  Athos	
  

forma	
   parte	
   de	
   la	
   entidad	
   política	
   que	
   constituye	
   el	
   Estado	
   griego,	
   no	
   siendo	
   sujeto	
   del	
  

Derecho	
  de	
  Gentes	
  ni	
  destinatario	
  de	
  ninguna	
  norma	
  de	
  éste145.	
  

La	
   capital	
   del	
  Monte	
   Athos	
   es	
   la	
   ciudad	
   de	
   Karyes.	
   Sus	
   casas	
   se	
   agrupan	
   alrededor	
   de	
   la	
  

Protaton,	
  una	
  iglesia	
  dedicada	
  a	
  la	
  Madre	
  de	
  Dios,	
  santa	
  María	
  virgen,	
  es	
  considerado	
  como	
  

la	
  abadesa	
  de	
  todos	
   los	
  Athonitas.	
  La	
  Comunidad	
  Santa	
  es	
  el	
  órgano	
  deliberativo.	
  Reúne	
  a	
  

veinte	
   representantes	
   de	
   cada	
   uno	
   de	
   los	
   veinte	
  Monasterios.	
   Ella	
   se	
   sienta	
   en	
   Karyes.	
   El	
  

santo	
  Epistasis,	
  con	
  cuatro	
  monjes,	
  es	
  el	
  órgano	
  ejecutivo.	
  

Los	
  veinte	
  Monasterios	
  están	
  de	
  hecho	
  divididos	
  en	
  cinco	
  grupos	
  de	
  cuatro	
  que	
  gobiernan	
  

juntos	
  durante	
  un	
  año	
  y	
   luego	
  dan	
  paso	
  al	
   siguiente	
  grupo.	
  El	
  Monte	
  Athos	
   es	
  patrimonio	
  

Mundial	
  de	
  la	
  UNESCO	
  desde	
  1988146.	
  Los	
  Monasterios	
  del	
  Monte	
  Athos	
  son	
  estrictamente	
  

para	
   hombres147.	
   Dentro	
   de	
   la	
   plena	
   jurisdicción	
   de	
   este	
   emplazamiento	
   se	
   encuentra	
  

totalmente	
   prohibido	
   el	
   acceso	
   libre	
   a	
   toda	
   circulación	
   de	
   personas.	
   Se	
   trata	
   de	
   único	
  

territorio	
  bajo	
  tales	
  condiciones	
  dentro	
  del	
  espacio	
  europeo.	
  

                                                
145  http://www.docelinajes.org/2011/01/la-republica-monacal-del-monte-athos-un-ente-soberano/  Visto 27-12-2015. 
146  http://portal.unesco.org/es/ev.phpURL_ID=45692&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html  Visto 27-12-
2015.  
147 Reconociendo que el estatuto especial atribuido al Monte Athos, tal como está garantizado por el artículo 105 de la 
Constitución griega, está justificado únicamente por motivos de carácter espiritual y religioso, la Comunidad se encargará de 
tenerlo en cuenta en la aplicación y elaboración ulterior de las disposiciones de derecho comunitario, sobre todo en lo 
referente a las franquicias aduaneras y fiscales y el derecho de establecimiento». Sobre el estatuto comunitario del Monte 
Athos:  VARIOS, The Mount Athos and the European Community, Tesalónica 1993; CH. K. PAPASTATHIS, Le traitement 
juridique spécial des Hagiorites, Salónica 1988; TH. I. PANAGOPOULOS, “Le statut juridique du Monte Athos”, en Christianos 
273 (1985) 13-16. Para un pormenorizado estudio del régimen jurídico del Monte Athos, véase el excelente estudio de J. 
BONET NAVARRO, “El estatuto especial del Monte Athos ante la tradición religiosa, el Derecho eclesiástico griego y el 
Derecho comunitario europeo”, en Boletín de la Facultad de Derecho de la UNED XIV (27/2005) 93-120. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
214 

Se	
   trata	
   de	
   una	
   peculiar	
   circunstancia	
   esta	
   limitación	
   de	
   tal	
   manera	
   que	
   quedan	
  

estrictamente	
   prohibidas	
   las	
   entradas148,	
   de	
   manera	
   general	
   y	
   de	
   las	
   mujeres	
   en	
   forma	
  

particular149.	
  

De	
   alguna	
   manera	
   podemos	
   aceptar	
   ciertos	
   paralelismos	
   a	
   la	
   hora	
   de	
   estudiar	
   la	
   región	
  

autónoma	
   del	
   Monte	
   Athos,	
   y	
   lo	
   que	
   representa	
   para	
   los	
   Monasterios	
   del	
   Patriarcado	
  

Ecuménico	
   de	
   Constantinopla	
   y	
   las	
   Iglesias	
   ortodoxas,	
   con	
   el	
   Estado	
   de	
   la	
   Ciudad	
   del	
  

Vaticano,	
  que	
  es	
  el	
  vehículo	
  territorial	
  de	
  la	
  Santa	
  Sede	
  como	
  gobierno	
  central	
  de	
  la	
  Iglesia	
  

católica.	
  Evidentemente	
  no	
  son	
  comparables	
  por	
  todo	
  lo	
  que	
  se	
  ha	
  descrito,	
  pero	
  guarda,	
  no	
  

obstante,	
  ciertas	
  similitudes:	
  Procedencia	
  histórica,	
  desarrollo,	
  entidad	
   jurídica,	
   sistema	
  de	
  

precedencias	
  y	
  tratamientos.	
  

Otra	
   de	
   las	
   características	
   de	
   las	
   celebraciones	
   litúrgicas	
   de	
   las	
   Iglesias	
   ortodoxas,	
   es	
   el	
  

empleo	
  masivo	
  del	
  incensario,	
  que	
  es	
  empleado	
  para	
  todas	
  las	
  ceremonias,	
  incluidas	
  las	
  más	
  

sencillas.	
  Quizá	
  sea	
  una	
  de	
   las	
  primeras	
  cosas	
  que	
  podemos	
  ver	
   los	
  católicos,	
  en	
  cualquier	
  

celebración	
   ortodoxa.	
   La	
   Iglesia	
   católica,	
   redujo	
   al	
   máximo	
   tales	
   expresiones	
   tras	
   la	
  

celebración	
   del	
   Concilio	
   Vaticano	
   II	
   y	
   la	
   reforma	
   litúrgica	
   correspondiente	
   recogida	
   por	
   la	
  

Constitución	
  sobre	
  la	
  Sagrada	
  Liturgia	
  Sacrosactum	
  Concilium150.	
  La	
  importancia	
  que	
  daba	
  la	
  

Iglesia	
  católica	
  a	
  la	
  liturgia	
  posibilitó	
  que	
  dicha	
  Constitución	
  fuese	
  la	
  primera	
  aprobada,	
  con	
  

fecha	
  del	
  4	
  de	
  diciembre	
  de	
  1963.	
  Este	
  paso	
  fue	
  dado,	
  gracias	
  a	
   las	
  reformas	
  emprendidas	
  

anteriormente	
   por	
   san	
   Pío	
   X,	
   Pío	
   XII	
   y	
   san	
   Juan	
   XXIII,	
   ante	
   las	
   necesidades	
   y	
   urgencias	
  

pastorales	
  de	
  su	
  tiempo.	
  

7.	
  BIBLIOGRAFÍA	
  

AFANASSIEFF	
  -­‐	
  N.	
  	
  KOULOMZINE	
  -­‐	
  J.	
  MEYENDORFF	
  -­‐	
  A.	
  SCHMEMANN,	
  La	
  primanté	
  de	
  Pierre	
  dans	
  l’Église	
  
Orthodoxe,	
  Neuchátel	
  (Suiza)	
  1963.	
  

ALGERMISSEN,	
  Iglesia	
  católica	
  y	
  confesiones	
  cristianas,	
  Madrid	
  1964,	
  

BARDY,	
  “La	
  religión	
  de	
  Jesús”,	
  en	
  F.	
  KÖNIG,	
  Cristo	
  y	
  las	
  religiones	
  de	
  la	
  tierra.	
  Manual	
  de	
  
historia	
  de	
  la	
  religión.	
  T.	
  III	
  (último):	
  las	
  grandes	
  religiones	
  no	
  cristianas	
  hoy	
  existentes.	
  El	
  
cristianismo,	
  Madrid	
  1961,	
  

                                                
148  F. MARGIOTTA BROGLIO - C. MIRABELLI - F. ONIDA, Religioni e sistemi giuridici. Introduzione al Diritto Ecclesiastico 
comparato, Bolonia 1997, pp. 106-107. 
149 Es el único reducto territorial que no posee la libre circulación de personas, incluso dentro de la Unión Europea. Así lo 
establece el anexo de la Adhesión e Grecia al Tratado de la Unión.  
150  CONCILIO VATICANO II, “Constitución Sacrosactum Concilium”, en Acta Apostolicae Sedis AAS 56 (1964) 97-138. 



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

ISSN:	
  	
  2386-­‐8694	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  

215 

BRÉHIER,	
  L.	
  El	
  mundo	
  bizantino.	
  Las	
  instituciones	
  del	
  mundo	
  bizantino,	
  México	
  1956;	
  

CASPER,	
  J.	
  	
  “El	
  cristianismo	
  oriental”,	
  en	
  F.	
  KÖNIG,	
  Cristo	
  y	
  las	
  religiones	
  de	
  la	
  tierra.	
  Manual	
  de	
  
historia	
  de	
  la	
  religión.	
  T.	
  III	
  (último):	
  las	
  grandes	
  religiones	
  no	
  cristianas	
  hoy	
  existentes.	
  El	
  
cristianismo,	
  Madrid	
  1961,	
  pp.	
  659-­‐662.	
  

CLEMENT,	
  O.	
  	
  La	
  Iglesia	
  de	
  los	
  ortodoxos,	
  San	
  Sebastián	
  2008;	
  	
  

CODINA,	
  V.	
  Los	
  caminos	
  del	
  Oriente	
  cristiano.	
  Iniciación	
  a	
  la	
  teología	
  oriental,	
  Santander	
  1997	
  

CONGAR,	
  Y	
  M.	
  La	
  conciencia	
  eclesiológica	
  en	
  Oriente	
  y	
  en	
  Occidente	
  del	
  siglo	
  VI	
  al	
  XI,	
  
Barcelona	
  1962;	
  	
  

COOGAN,	
  M.	
  D.	
  	
  Religiones	
  del	
  mundo,	
  Barcelona	
  2004	
  

DAGRON,	
  G.	
  	
  Emperador	
  y	
  sacerdote:	
  estudio	
  sobre	
  el	
  cesaropapismo	
  bizantino,	
  Granada	
  2007;	
  	
  

FORTESCUE,	
  A.	
  	
  The	
  Orthodox	
  Eastern	
  Church,	
  Piscataway	
  (New	
  Jersey)	
  2001	
  

GLINKA,	
  L.	
  	
  Iglesias	
  orientales	
  católicas.	
  Comunión	
  de	
  fe	
  y	
  variedad	
  de	
  tradiciones,	
  Buenos	
  
Aires	
  2007.	
  

GLINKA,	
  L.	
  	
  La	
  Madre	
  de	
  Dios	
  en	
  los	
  iconos	
  bizantino-­‐eslavos,	
  Buenos	
  Aires,	
  1990;	
  

	
  ISTAVRIDIS,	
  V.T.	
  “Theology	
  in	
  the	
  Ecumenical	
  Patriarchate”,	
  en	
  La	
  Théologie	
  dans	
  l’Église	
  et	
  
dans	
  le	
  monde,	
  Chambésy-­‐Ginebra	
  1984	
  

LIESEL,	
  N.	
  Las	
  liturgias	
  de	
  la	
  Iglesia	
  oriental,	
  Madrid	
  1959;	
  	
  

MACCULLOCH,	
  Historia	
  de	
  la	
  Cristiandad.	
  Los	
  primeros	
  tres	
  mil	
  años,	
  Madrid	
  2011	
  

MANSEL,	
  P.	
  	
  Constantinopla:	
  la	
  ciudad	
  deseada	
  por	
  el	
  mundo,	
  1453-­‐1924,	
  Granada	
  2005;	
  	
  

MARÍN	
  DE	
  SAN	
  MARTÍN,	
  L.	
  Las	
  Iglesias	
  Orientales,	
  Madrid	
  2011	
  

MOLDOVÁN,	
  T.	
  	
  María,	
  una	
  mirada	
  desde	
  el	
  Oriente	
  cristiano,	
  Madrid	
  1996.	
  

NADAL	
  CAÑELLAS,	
  J.	
  Las	
  Iglesias	
  apostólicas	
  de	
  Oriente,	
  Madrid	
  2000	
  

NORWICH,	
  J.	
  J.	
  	
  Breve	
  Historia	
  de	
  Bizancio,	
  Madrid	
  2000	
  

S.	
  BOULGAKOV,	
  L´Orthodoxie,	
  París	
  1932	
  

WILSON,	
  B.	
  Cristianismo,	
  Madrid	
  2001,	
  pp.	
  56-­‐57;	
  	
  

Y.	
  M.	
  CONGAR,	
  Cristianos	
  ortodoxos,	
  Barcelona	
  1963;	
  	
  

YETANO	
  LAGUNA,	
  A.	
  Las	
  iglesias	
  cristianas	
  ortodoxas	
  de	
  la	
  Europa	
  oriental	
  (siglos	
  XIX	
  y	
  XX),	
  Vol.	
  
II,	
  Madrid	
  1996.	
  

ZENOV,	
  N.	
  	
  Cristianismo	
  Oriental,	
  Madrid	
  1962.	
  



ESTUDIOS	
  INSTITUCIONALES,	
  	
  VOL.	
  3,	
  Nº	
  4	
  [Páginas	
  167-­‐216]	
  	
  	
   2016	
  

 

	
   	
   ISSN:	
  2386-­‐8694	
  
 
216 

 
	
  

 This work is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License	
  


